a2s  Universidad
i8f  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

MARXISMO Y GENERO: DE LAS TEORIAS
DUALES A LAS TEORIAS UNITARIAS

Autor/es

Diego Casero Monge

Director/es
Jorge Leon Casero

Facultad de Filosofia y Letras. Campus de San Francisco
Curso 2023-2024




INDICE

INTRODUCCION . .....cttimieniiniineeiseesesise sttt 4
. LA CONCEPTUALIZACION DEL PATRIARCADO Y LAS TEORIAS DUALES ..5
2.1. El patriarcado como sistema autonomo (Cinzia ATruza)........cccccveeerveeerrveeeeneeennnes 5
2.2. Patriarcado y Capitalismo: Los dos sistemas y las “teorias duales™...................... 7

2.3. La teoria de la interseccionalidad y los ejes de opresion autonomos (Holly Lewis)
11

. LA CRITICA MARXISTA UNITARIA A LAS TEORIAS DUALES ...................... 13

3.1. La critica al patriarcado como sistema de explotacion autbnomo: El problema de
las clases y la fuerza motriz. (Cinzia ATTUZA) .........ceevuveeeiiieeniiieeeiieeeieeeeveeeeveeeeeee e 13

3.2. La critica a la teoria de la interseccionalidad: El problema de la interconexion de

sistemas y de la clase como vector de opresion (Holly Lewis) .........ccceeveeeiieniennn. 16
3.3. La critica a las consecuencias practicas de las teorias duales...........c.cccccveeennnn. 18
. LA(S) TEORTA(S) UNITARIA(S) «...eveeveeeeeeeeeeeeee s 19

4.1 La perspectiva unitaria de Lise Vogel y la reproduccion social del capitalismo.. 19
4.3. La reproduccion de la fuerza de trabajo y el papel del “trabajo doméstico™....... 22

4.4. La centralidad del trabajo y la “reproduccion social ampliada de la clase

trabajadora” (Isabel Benitez). ........ccceecuiiieiiiiiiiieeiecee e 26
4.6. De la teoria a la practica: hacia un frente unitario de clase y una solidaridad
internacionalista INCIUSIVA. .....couiiiuiiiiiiiie et 27
5. CONCLUSIONES. ... .ottt sttt sttt te e sae e e eneeees 29
BIBLIOGRAFIA ..ot 33



Marxismo y género: De las teorias duales a las teorias unitarias.
Marxism and gender: From dual theories to unitary theories.

Elaborado por Diego Casero Monge.

Dirigido por Jorge Leon Casero.

Presentado en julio para su defensa en la convocatoria de septiembre del afio 2024.
- Numero de palabras (incluida bibliografia, pies de pagina, indice etc.): 15440.

Resumen

En la teoria feminista y queer occidental se ha tendido a asumir la existencia de un sistema
de explotacion sexual y de género auténomo, este se ha solido denominar como
“patriarcado”. Estd a veces se considera solitario, pero a menudo se considera junto al
sistema capitalista (teorias duales) y al racial (teorias triples) o junto a multiples ejes de
opresion (teoria de la interseccionalidad). Sin embargo, desde el analisis marxista de la
opresion de género, propio de las teorias unitarias como las que hacen autoras como Lise
Vogel, Isabel Benitez, Holly Lewis o Cinzia Arruza, podemos afirmar que es el
capitalismo y no otro sistema el que organiza dicha opresion en su estructuracion de las
relaciones de produccion en su conjunto. Esto nos lleva a, en el intento por no solo
interpretar el mundo, sino de transformarlo para liberar a todas las personas, apostar por
el abandono del separatismo propio de las teorias duales y la apuesta por un frente unitario
de clase basado en la solidaridad internacionalista inclusiva.

Palabras clave
Teoria unitaria, teorias duales, capitalismo, patriarcado, opresion de género, marxismo.



1. INTRODUCCION

En este Trabajo Final de Grado busco profundizar en los debates que se estan dando en
occidente en el marxismo, el feminismo y lo queer entorno a la cuestion de la relacion
entre el capitalismo y la opresion de género. Este TFG parte desde una posicion comunista
que apuesta por la capacidad del marxismo de renovarse para integrar los problemas de
género a su analisis de la totalidad capitalista, de manera que se pueda avanzar en la
liberacion de todas las personas.

En este sentido he decidido centrar este trabajo sobre la relacion entre la opresion de
género y el capitalismo tratando especialmente la pregunta sobre cudl es el sistema de
explotacion responsable de la opresion de género. Respondiendo a tal pregunta pretendo
llegar a conclusiones tedricas y practicas-estrategias sobre la articulacion de una lucha
marxista contra la opresion de género. Afronto estos debate bajo un postulado
comprometido con la denominada “teoria unitaria”, que apuesta por la tesis de que el
capitalismo, en su organizacion de la reproduccion social general, es el que origina la
opresion de género actual; no existiendo algo asi como un “sistema de explotacion
patriarcal” autobnomo.

Aunque mi trabajo se centra mas en el debate existente en el plano tedrico respecto a la
opresion de género y su relacion con el capitalismo, sigo la “XI Tesis Sobre Feuerbach de
Marx”, donde afirma que “los filosofos simplemente han interpretado el mundo de
diversos modos, de lo que se trata es de transformarlo” (Marx 2021, 63). Ademas,
continuo la intencion de la teoria unitaria, que como hacen otras teorias feministas-
socialistas, se plantea como “herramientas al servicio de la intervencidén politica”
(Benitez, 2020). En este sentido, aunque me centro en criticar las limitaciones e
incoherencias de las teorias en su propio desarrollo tedrico, mis criticas no buscan ser una
discusion erudita en el aire, sino también ser una critica a las consecuencias practicas y
estratégicas que dichas teorias provocan en la practica politica. En este sentido mis
criticas nacen de la apreciacion de las limitaciones estratégicas que los movimientos
feministas y queer occidentales presentan a la hora de conseguir la liberacion de las
mujeres y las' disidentes sexuales, asi como del movimiento comunista para concretar un
frente de género.

Para realizar este trabajo me he centrado fundamentalmente en la obra de cuatro autoras
de la teoria unitaria: Lise Vogel, Cinzia Arruza, Holly Lewis e Isabel Benitez. Estas
tedricas son bastante diferentes entre si, de ahi que sea necesario quizas hablar de “teorias
unitarias” en plural; sin embargo, creo que muchas de sus tesis pueden ser congeniadas y
es en esa linea que realizo este trabajo. Lise Vogel es una autora de los afios 80 cuya obra
asienta las bases para la teoria unitaria posterior y sigue siendo muy vigente para la
discusion actual. Cinzia Arruza es una autora marxista contemporanea importante en las

[TPRL)

! En este trabajo usaré el lenguaje neutro con “e” para referirme a grupos en los que haya personas de
distintos géneros.



discusiones internacionales sobre el movimiento feminista y queer, que me servira para
exponer la historia de los postulados de las teorias duales y las criticas marxistas a los
mismos. Holly Lewis, por su parte, es una autora que ha renovado fuertemente la teoria
queer con su obra La Politica de Todes en la que integra el analisis queer y feminista a
una lucha marxista contra la totalidad capitalista, siendo a su vez muy critica con
determinados desarrollos reformistas feministas y queer. Por ultimo, Isabel Benitez es una
autora comunista contemporanea del estado espafiol que ha publicado diversos articulos
militantes con la intencion de participar en los debates que se estan dando sobre el género
en espacios comunistas, su posicion es especialmente critica con la teoria queer y el
movimiento feminista dado que proviene de un marxismo mas ortodoxo.

Aunque en todo el trabajo busco beber de las cuatro autoras, hay algunas que seran mas
importantes en determinados apartados. Cinzia Arruza me es util sobre todo por su
exposicion del debate, por eso sera la autora que mas citaré¢ en el apartado 2 “La
conceptualizacion del patriarcado y las teorias duales” y en el 3 “La critica marxista
unitaria a las teorias duales”. En el apartado 4 “La(s) teoria(s) unitaria(s)” me centraré
especialmente en la obra de Lise Vogel y en la lectura de Isabel Benitez y Holly Lewis de
la misma. A Lewis ademas integraré sobre todo en lo que concierne a la teoria queer y a
la teoria de la interseccionalidad. En lo que se refiere a las cuestiones de la practica
politica, presente en distintos apartados a lo largo del trabajo, seran fundamentales tanto
Benitez como Lewis por su ambicion estratégica.

2. LA CONCEPTUALIZACION DEL
PATRIARCADO Y LAS TEORIAS
DUALES

2.1. El patriarcado como sistema autonomo
(Cinzia Arruza)

Como expone Cinzia Arruzza en su articulo “Reflexiones degeneradas: Patriarcado y

capitalismo” pese a que sea muy habitual encontrar referencias al término “patriarcado”
ara referirse a como la opresion de género es algo sistémico y no individual, al acercarse

b

a la teoria y a los movimientos feministas estd muy poco claro que quiere decir

“patriarcado” o “sistema patriarcal” y es ain mas complicado ver su relacion con el

“capitalismo” o el “sistema capitalista”. A tales preguntas hay multiples respuestas e

intentar¢ abordar algunas a continuacion. (Arruza, 2016)

Ante las multiples interpretaciones de lo que es el sistema patriarcal, en las teorias
feministas, Arruza postula que no existe sobre ¢l “una definicién uniforme, sino mas bien



un conjunto de proposiciones, algunas compatibles y otras contradictorias entre si”
(Arruza 2016, 4). Lo que la lleva a apostar por una definicion del concepto de sistema
patriarcal poco concreta que le permite incluir a la mayoria de propuestas y que tomaré
como propia, el de “un sistema de relaciones, tanto materiales como culturales, de
dominacion y explotacion de las mujeres por los hombres. Un sistema con su propia
logica, pero permeable al cambio historico y en relacion continua con el capitalismo”
(Arruza 2016, 4). Hay que aclarar que, segun la teoria concreta, el sistema patriarcal se
entendera como exclusivamente cultural, o también como material y productivo. También
dependera de dicha formulacidon concreta que el patriarcado se postule como susceptible
al cambio historico o impasible ante €l.

En cualquier caso, podemos rastrear los origenes de las bases ideoldgicas para el uso
actual del término “patriarcado” en la segunda ola del feminismo, y a su difusion en
especial a partir del desarrollo del feminismo radical. El feminismo de la segunda ola
partird fundamentalmente de El segundo sexo (1949) de Simone de Beauvoir y se
desarrollara con las décadas en base a la adopcion critica de corrientes psicoanaliticas,
antropolédgicas o marxistas. En este sentido, El segundo sexo comienza a reelaborar lo
que se entendera como patriarcado en la actualidad al concebirlo como el proceso por el
que, a través de su control de la cultura, los hombres siempre han configurado qué es ser
mujer, la “mujeridad” en sus diversas formas, y, por tanto, afirma que siempre ha existido
la opresion y exclusion sistémica de las mujeres. En palabras de Beauvoir, “éste, siempre
ha sido un mundo de hombres” (Arruza 2018, 97-99).

La teoria de Beauvoir sera la base para posterior desarrollo del feminismo radical; el cual
teorizara la fundacion patriarcal de la cultura (y por tanto de la sociedad) y trabajaré en la
afirmacion de al menos cierta universalidad del patriarcado, asi como de su condicion de
sistema auténomo. En este camino, el feminismo radical surgi6 en Estados Unidos
enfrentandose al feminismo liberal y al socialista reafirmando la necesidad de rechazar
todas las teorias existentes como hijas de la cultura patriarcal, llamando a formar una
vision propiamente feminista del mundo. Segun la vision del feminismo radical descrita
por Arruza, “en el seno del sistema patriarcal, todas las mujeres sufren una opresion por
parte de todos los hombres, todos los hombres sacan ventaja de la subordinacion femenina
y todas las demas formas de explotacion, jerarquia, supremacia no son mas que
extensiones de la supremacia masculina” (Arruza 2018, p.123).

Para defender tales afirmaciones multiples autoras trabajaran a partir de los postulados de
la antropologia de Lévi-Strauss. El postula que, si la cultura y la sociedad se fundaron a
través del intercambio que hacian los hombres, el primer elemento por ser intercambiado
fueron las mujeres, siendo el matrimonio en realidad un acuerdo entre hombres
intercambiandose mujeres. Asi, el intercambio de mujeres por el hombre es lo que funda
la sociedad y la cultura. Esta situacion permitiria argumentar algo que sera fundamental
para algunas teorias feministas: la condicion universal del patriarcado, lo que lleva a su
vez a considerar su autonomia. Las conclusiones del “intercambio de mujeres” también
serian la configuracion de un papel activo, en la creacion de la sociedad y la cultura, para

6



los hombres, y uno pasivo para las mujeres. Para esta teoria la sociedad y la cultura son
construcciones patriarcales del hombre, y la configuracion de un binomio
actividad/masculino-pasividad/femenino seria una estructura constatable de forma casi
universal en todas las sociedades. Esto genera a su vez otra afirmacion fundamental en la
teoria sobre el patriarcado, la condicion de intercambiable de las mujeres y por tanto su
opresion son consecuencia de la desventaja bioldgica que les presenta la debilidad de su
papel gestante. Independientemente de que las afirmaciones de Lévi-Strauss hayan sido
posteriormente desmentidas, la conclusion de que el patriarcado es fundacional respecto
a la existencia de la sociedad ha sido muy comun entre todas los movimientos feministas,
asi como también lo ha sido explicar la opresion de las mujeres en base a la condicion
natural o biologica de hombres y mujeres, a su dimorfismo sexual, a la capacidad
reproductiva de las mujeres, al instinto de dominacién masculino y un largo etc. (Arruza
2018)

Determinadas corrientes del feminismo radical acabaron evolucionando en lo que se
denomindé como “feminismo de la diferencia”. Luce Irigaray, una de sus maximas
exponentes, afirmara que mediante la profundizaciéon en el descubrimiento de la
diferencia con los 6rganos sexuales del hombre la mujer podré salir del orden simbdlico
del padre. Asi, la opresion de los hombre hacia las mujeres, en cuanto que primaria, dado
que surge de la propia diferencia biologica, es después extendida a otros campos en un
ejercicio por el que la supremacia masculina crea los distintos sistemas de dominio. Esto
es acorde a la tendencia del feminismo radical de pensar la opresion de género como la
opresion primaria, por ejemplo, Kate Millet construiria su teoria en base a que “la
opresion sexual no es solo una forma de dominio politico, sino que es la primera forma
de dominio politico, que precede a las demas y debe por tanto ser combatida antes que las
demas” (Arruza 2018, 122 y 123). Asi, autoras psicoanaliticas como Juliet Michell
afirmarian también que el patriarcado tiene una “naturaleza psicolédgica e ideoldgica
universal y ahistorica” (Arruza 2018, 145). invariable en lo que respecta al modo de
produccién. (Arruza 2018)

2.2. Patriarcado y Capitalismo: Los dos sistemas y
las “teorias duales”.

A partir de los debates sobre la materialidad o no del sistema patriarcal y de la opresion
de las mujeres se abrieron diversas preguntas fundamentales respecto a cudl era la
autonomia del sistema patriarcal, cudl era su extension historica, cudl era su naturaleza
econdmicay como se interrelacionaba con otros sistemas de explotacion. Seran las teorias
que aborden esto las que pasar¢ a tratar ya que la cuestion de la articulacion del sistema
patriarcal con el sistema productivo nos introduce a lo fundamental de este TFG. A saber,
como debemos abordar la relacion entre clase y género. La respuesta ha sido dada de
distintas maneras, muchas veces a través de las que podemos llamar “teorias duales” o



“teorias de los dos sistemas” que tratan de seguir la perspectiva de “dos sistemas, una
teoria”.

Desde una propuesta claramente contraria al andlisis marxista, la exponente del
“feminismo materialista” Cristine Delphy en El enemigo principal (1970) tratd la
cuestion de la explotaciéon econdémica que sufren las mujeres. Ella afirmarda que la
apropiacion que se hace del trabajo femenino no es en beneficio directo del capitalismo,
sino de los hombres. Asi “el beneficiario directo del trabajo reproductivo/productivo de
la mujer es su pariente hombre (marido, padre hermano) o su conyuge. Junto al modo de
produccion capitalista, existe otro, generalmente no reconocido, el modo de produccion
patriarcal” (Arruza 2018, 114 y 115). Este sera el que determinard “las relaciones de
produccion entre hombres y mujeres” y cuya base fundamental serd “la apropiacion
integral por parte de los hombres del trabajo doméstico de las mujeres” (Arruza 2018,
115). Asi, hombres y mujeres se configuran bajo dicho modo de produccion como “dos
clases antagonicas y ligadas por una relacion de explotacion” (Arruza 2018, 115). Y
aunque el capitalismo contribuye a perpetuar el “modo de produccién patriarcal” y debe
ser por tanto combatido, el “enemigo principal” de las mujeres no es otro que el
patriarcado. Asi, respecto al modo de produccion patriarcal, las mujeres no forman parte
de la misma clase social que sus marido que las explotan, pero si que de la de sus patronas,
con la que comparten una misma explotacion. Por tanto, es necesario combatir la “falsa
conciencia de clase” basada en las clases del modo de produccién capitalista por la que
las mujeres se creen de la misma clase que su explotador, su marido. De este modo Delphy
llama a priorizar la toma de consciencia sobre tu “clase patriarcal”, y por tanto, también
sobre “la solidaridad de intereses en cuanto que mujeres” (Arruza 2018, 119).

Frente a tales propuestas apareceran diversas autoras de las corrientes que se han
denominado como ‘“feministas-socialistas” o ““feministas-marxistas” que tratardn de
abordar el tema de la explotacion econdomica en mayor reconciliacion con los andlisis
marxistas. Esta reconciliacion, sin embargo, a menudo se hizo a través de una asuncioén
acritica de los conceptos del feminismo radical. En este sentido, la mayoria coinciden en
seguir considerando la existencia de dos sistemas, uno patriarcal y otro capitalista, que
entran en interrelacion.

A la hora de definir estos sistemas duales, y teniendo en cuenta que es una abstraccion
conceptual que incluye teorias muy diferentes, me parece acertada la definicién de
Arruza. Ella define los sistemas duales como aquellos que consideran que “el género y
las relaciones sexuales constituyen un sistema auténomo que se combina con el
capitalismo”. Algunas de estas teorias llegarian a considerar las relaciones de género
como “un sistema de relaciones culturales e ideoldgicas producto de los modos de
produccion precapitalistas y formaciones sociales independientes del capitalismo”
(Arruza 2016, 2). También nos sirve la definicion de Isabel Benitez que define las teorias
duales como “aquellas posiciones que distinguen dos logicas de opresion diferentes,
aunque relacionadas entre si: la de la opresion patriarcal y la opresion derivada de la

explotacién capitalista, una suerte de espacio cémodo donde reconciliar -no

8



sistematicamente- postulados del feminismo radical con los del feminismo marxiano”
(Benitez 2020).

En estas teorias el concepto de “reproduccion” sirvidé como un buen punto de enlace entre
el feminismo radical y el andlisis marxista. Pero en su utilizaciéon los procesos de
reproduccion fueron considerados “como un aspecto comparable, pero relativamente
autonomo respecto de los procesos productivos que caracterizan a una sociedad
determinada” (Vogel 2024, 107). Asi, junto al modo de produccién a menudo se considerod
un “modo de reproduccion” con multiples interpretaciones sobre qué significaba tal cosa.
Hubo quien lo identificé con las funciones de la familia, lo que podemos decir que sigue
el polémico legado de Friedrich Engels en E/ Origen del Estado la Familia y la Propiedad
Privada®. Algunas tedricas afirmaron que “la relacion entre produccion y reproduccion
es una dialéctica al interior de una dialéctica historica mas amplia [de manera que] los
cambios en el modo de producciéon dan como resultado a cambios en el modo de
reproduccion” (Vogel 2024, 108). Otras optaron por el camino de considerar un modo de
produccion “doméstico” o “familiar” paralelo al modo de produccion capitalista.

En la conciliacién de feminismo y marxismo fue especialmente problematico integrar el
concepto de patriarcado en el andlisis marxista. En este sentido Lise Vogel ya en 1983
criticaba el hecho de que conceptos como el de “patriarcado” llegaran desde el feminismo
radical y entraron “en el discurso feminista-socialista casi sin objeciones” (Vogel 2024,
106). Asi, autoras feministas-socialistas como Heidi Hartmann o Amy Bridges plantearon
el patriarcado como aquel concepto que llegaba donde no llegaban las categorias
presuntamente ““ciegas al sexo” (sex-blind) del marxismo con la consecuente creacion de
dos esferas, la que era explicable por las categorias marxistas y la que lo era por las
categorias feministas, pese a que las autoras buscasen que ambas funcionasen bajo una
sola teoria feminista-socialista. En cualquier caso, habia una fuerte discusion sobre qué
era el patriarcado y cudl era su alcance. Para algunas el patriarcado explicaba la
composicion interna de las estructuras sociales (Heidi Hartmann), para otras explicaba
las relaciones interpersonales. Para algunas era un sistema o fuerza puramente ideologica
(Juliet Michell), para otras tenia capacidad para controlar “el trabajo, el acceso a los
recursos y la sexualidad de las mujeres” (Vogel 2024, 107) dada su profunda base material
(Sheila Rowbotham). (Vogel 2024)

A través del estudio de algunas tedricas concretas del feminismo-socialista podemos ver
determinadas tendencias de las teorias duales de perpetuar la separacion entre el &mbito
de la sexualidad y el 4ambito del capitalismo, en acritica sintonia con el feminismo radical.
Asi sera comln encontrar autoras que consideren que existe un mundo de la mujer, la
reproduccion y la sexualidad, ajeno diferenciado del de la produccion (Mitchell); unos
conceptos marxistas incapaces de llegar a ese mundo y por tanto, de analizar esas

2 Dicha obra de Engels, aun con sus importantes aportes, es criticada por muchas autoras de la teoria unitaria
por considerar que es una de las bases que facilitaron la asuncion de la teoria dual en el marxismo y que la
perpetiian en €l hoy en dia. Esto se deberia a su presunta caracterizacion de un ambito de la “reproduccion”
asociado a la familia, distinguible del de la produccion. (Benitez 2021; Vogel 2024)



categorias o a las propias del género (Hartmann) y por ultimo; la exigencia por tanto de
una solucion de liberacion distinta, ajena a la economia-politica marxista, para dicho
ambito sexual y cultural (Fraser).

Para sefialar estas teorias a menudo mantienen un mundo de la mujer, la reproduccion y/o
la sexualidad, podemos atender a la teoria de Juliet Mitchell en “Women: The Longest
Revolution” (1966) y Woman's Estate (1971), textos que Lise Vogel ya en 1983 coloca
como el origen de la teoria feminista-socialista como tal. En sus textos se propone
diferenciar la condicion de las mujeres en cuatro estructuras separadas que son la que
determinan su lugar: la produccion, la reproduccion, la socializacion y la sexualidad.
Donde la produccion se refiere a lo externo a la esfera doméstica, como el trabajo
asalariado; y el resto de estructuras se refieren a “la existencia de la mujer por fuera del
ambito productivo, como esposa y como madre” (Vogel 2024, 91). La perspectiva de
Mitchell puede seguir considerandose una teoria dual por su consideracion separada de la
estructura de la produccion de la que dice que “las mujeres habrian sido excluidas desde
el inicio de la sociedad de clases” (Vogel 2024, 92). De esta manera, podemos decir que
sigue considerando acriticamente que el “‘el mundo del hombre” de la produccion ha sido
acompanado por “el mundo de la mujer” en el que la familia es la mistificacion en la que
se dan las otras tres estructuras, reproduccion, socializacion y sexualidad.

Para profundizar en esta dualidad, nos sirve la teoria de Heidi Hartmann en “The unhappy
marriage of Marxism and Feminism” (1979) quien postula los limites de los términos de
la critica de la economia politica para llegar a los asuntos de ese mundo diferenciado y
tratar los asuntos del género, asi como también los de la raza. Para Hartmann, “el
capitalismo crea jerarquias internas a la fuerza de trabajo, pero sus leyes de desarrollo no
pueden determinar quién sera destinado a ocupar tales jerarquias” (Arruza 2018, 144), las
leyes de movimiento del capital, en su caracter “puro”, serian indiferentes al sexo o la
raza. Por ello Hartmann sefiala que la critica de la economia politica, en cuanto reflejo de
tales leyes, seria insuficientes para analizar la realidad y juzgar quién ocupa dichas
posiciones cuando dichas leyes se aplican a la historia concreta, por tanto, seria necesario
un analisis especifico de género. Y es que para Hartmann “lo que permite al capitalismo
colocar a las mujeres en los escalafones inferiores de las jerarquias internas a la fuerza de
trabajo no son las logicas de funcionamiento interno del capitalismo mismo, sino las
constitutivas de otro sistema de opresion, que aun habiéndose entrelazado con el
capitalismo, goza de vida propia y de una autonomia relativa: el sistema patriarcal”
(Arruza 2018, 144 y 145). Este sistema se entiende como precapitalista, y es “utilizado”
por el capitalismo en cuanto que le es tutil para su propia explotacion moderna. Sin
embargo, este patriarcado segiin Hartmann no es universal e invariable sino que su
“naturaleza” es modificada por los distintos modos de produccion en cuanto que se hace
efectivo en relacion con unas determinadas relaciones de produccion que dependeran del
momento histérico, habra asi, un “patriarcado esclavista”, un “patriarcado feudal”, un
“patriarcado capitalista” etc. (Arruza 2018). La perspectiva de Hartmann es un avance en
cuanto que historiza en parte el patriarcado frente a las teorias del feminismo radical. Para
ella las transformaciones no se dan solo en las expresiones del patriarcado, sino en las

10



estructuras del patriarcado mismo. Sin embargo, pese a dicha correlacion, los dos
sistemas, capitalismo y patriarcado, “funcionan segun logicas internas, y leyes
especificas” (Arruza 2018, 146), perpetuando un analisis dualista.

Por ultimo, podemos revisar la teoria de Nancy Fraser lustitia Interrupta (1997), quien
postula que las exigencias de liberacion respecto a “injusticias culturales y simbélicas”,
(ambito en el que considera que entra parcialmente la opresion de las mujeres y
enteramente la opresion de les disidentes sexuales) requiere de exigencias ajenas no
economicas. En este sentido Fraser considera la existencia de dos esferas en lo que
concierne a los sistemas de dominacion, una la de la explotacion econémica que demanda
“redistribucion, y otra la de la opresion simbdlica y cultural que demanda
“reconocimiento”. La cuestion estd en que injusticias culturales como presuntamente la
de les disidentes sexuales “no son constitutivas de las relaciones de produccion, no
estructuran la division del trabajo” (Arruza 2018, 147). Su superacion por tanto depende
de un cambio simbolico o cultural y no de uno econémico, y viceversa para las injusticias
economicas. En el caso de una injusticia mixta, como la de las mujeres, por una parte,
estas serian oprimidas “cultural y simbdlicamente” por la violencia doméstica, sexual y
mediatica sobre sus cuerpos, mientras que por otra serian explotadas “econdmicamente”
dada la utilizacion del género como forma de distinguir entre sectores de trabajadores,
con la division del trabajo entre reproductivo-no retribuido y productivo-retribuido.
(Arruza 2018)

Pese al innegable dualismo de la teoria de Fraser, su intento de reconciliar las luchas por
el reconocimiento y la redistribucion es un intento basado en una necesidad real, la
expresada desde los afnos 70 de reconciliar los denominados “nuevos movimientos
sociales” y sus luchas feministas, racializadas y queer (entre otras) con la lucha socialista.
En este sentido la necesidad de evaluar mas sistemas mas alld del patriarcado y el
capitalismo empezo6 a hacerse relevante muy pronto en la préctica de la lucha politica.
Ademas, la tesis del “enemigo principal” de Delphy que se asenté6 como hegemodnica en
el feminismo de la segunda ola comenzo a recibir fuertes criticas, esta y su implicita
“Mujer Universal” o “sororidad universal”, generaron muchos conflictos no solo en las
feministas marxistas que negaban la solidaridad interclasista, sino en las feministas
anticolonialistas y antirracistas, como bell hooks, que criticaban como las mujeres
racializadas eran oprimidas por sus “hermanas” blancas burguesas y defendian la
solidaridad con los hombres racializados.

2.3. La teoria de la interseccionalidad y los ejes de
opresion autonomos (Holly Lewis)

Como contestacion a las cuestiones abiertas por los nuevos movimientos sociales muchas
teorias, como la de pasaron a formular “sistemas triples” que interrelacionaban clase,
género y raza, como tres sistemas autonomos de dominacion. Conforme se desarrollaron
dichas teorias, junto al capitalismo, el patriarcado y el racismo, ademds fue necesario

11



considerar otras opresiones como el capacitismo, la cisheteronorma o la nacionalidad lo
que generd dudas de si tenia sentido postular sistemas “quintuples” o “‘séxtuples”
autonomos entre si. El precio a pagar por afirmar la convivencia de distintos sistemas
autonomos era la dificil explicacion tedrica de su interrelacion. La solucidn mads
convincente que se daria desde el feminismo a este problema seria la teoria de la
interseccionalidad, la cual sigui6 el legado de las criticas negras al feminismo radical.
(Lewis, 2020)

La teoria fue comenzada en el ambito del Derecho por la feminista negra Kimberlé
Crenshaw en “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence
against Women of Color” (1991) donde incidia en como la opresion de las mujeres negras
no era la de las mujeres blancas ni la de los hombres negros, ni la suma de ambas, sino
que el racismo y el sexismo interseccionaban en las mujeres negras de una manera que
genera una opresion cualitativamente diferente. Sin embargo la superacion relativa del
feminismo radical, la teoria de la interseccionalidad tuvo un prolifico desarrollo que fue
mas alla de sus inicios aplicandose a los analisis de la realidad de la opresion en general
y se ha acabado convirtiendo en la teoria hegemonica a la hora de teorizar la opresion en
la actualidad, siendo a menudo utilizada por teoricas de los ambitos queer, antirracistas,
feministas y posestructuralistas en general, pero también por pensadores que se
autodefinen en el amplio espectro del marxismo.

La operacion que hace tal teoria de la interseccionalidad es la de, segiin Lewis, postular
un “modelo vectorial de la opresion [para intentar]| construir una teoria unitaria de la
opresion por medio de la figura del cuerpo individual” (Lewis 2020, 213). De esta manera
hay distintos “ejes” o “vectores” de opresion (capitalismo, patriarcado, racismo,
cisheteronorma, capacitismo, colonialismo...) que interseccionan en los cuerpos de las
personas para generar efectos cualitativamente distintos seguin la interseccion. En este
sentido, hay un desplazamiento del estudio del origen y desarrollo de sistemas concretos,
en favor del estudio de como se da la interseccion en el cuerpo; lo que podemos decir que
significa centrarse en las ultimas consecuencias de dichos desarrollos en vez de en ellos
mismos.

Ademas, podemos decir que esta teoria profundiza la consideracion de la dominacidn en
términos oprimido/privilegiado, siendo tu lugar resultado de la interseccion de los
distintos ejes. En este sentido, siguiendo una metafora usada por Lewis, “el privilegio
funciona como una bola reflejada, de manera que el laser rojo de la mirada del poder
puede ser redirigido hacia otros cuerpos mas vulnerables” (Lewis 2020, 213). De esta
manera “la ética y lo interpersonal se convierten en el horizonte de la politica” (Lewis
2020, 214) ya que lo que se debe hacer entonces es darse cuenta del propio lugar de
privilegio y evitar reflectar esa opresion.

La novedad respecto a las teorias duales de la teoria de la interseccionalidad es el de
unificar el analisis de manera que se afladen y reorganizan los sistemas de opresion de
forma que ningun eje se priorice frente al resto, pues, no se encuentra nunca un numero

12



acabado de sistemas y al mismo tiempo se consigue volver a entender la opresion como
un hecho unificado a través de la interseccion. Pero al final, independientemente de su
nimero, se sigue considerando que los distintos sistemas de opresion son relativamente
auténomos entre si, no en el sentido de no depender unos de otros, sino en el de tener
historias y desarrollos propios que interseccionan. Por asi decirlo, cada uno tendria un
“principio de movimiento” propio. En este sentido, postulo como Lewis que la teoria de
la interseccionalidad es “una ampliacion de la teoria de los sistemas duales” (Lewis 2020,
300), dado que esta surge como una solucidn al interior de las corrientes que postulaban
las teorias duales y triples para el problema de como conseguir postular la convivencia de
multiples sistemas de explotacion manteniendo la autonomia de cada uno de ellos.

3. LA CRITICA MARXISTA
UNITARIA A LAS TEORIAS DUALES

3.1. La critica al patriarcado como sistema de
explotacion autonomo: El problema de las clases y
la fuerza motriz. (Cinzia Arruza)

Una vez expuestas las principales teorizaciones sobre las relaciones entre la opresion de
género y la de clase en las teorias duales ya es posible hacer un repaso a las necesarias
criticas que el analisis marxista somete a tales teorias dado que su dualismo, a menudo en
critica consonancia con el feminismo radical, lleva a la compresion de la sexualidad como
separada de la economia-politica y viceversa.

Para aproximarnos a las cuestiones de si el patriarcado es un sistema autonomo y de si es
correcto utilizar el término “patriarcado” para designar la opresion de género (Arruza
2016) es esclarecedor el articulo de Arruza “Reflexiones degeneradas: Patriarcado y
capitalismo” donde consigue desarrollar de forma clara una serie de criticas a las teorias
duales, basdndose en que la conceptualizacion del patriarcado como un sistema de
explotacion autbnomo genera una serie de problemas irresueltos que agotan la pertinencia
de dicha tesis. Los problemas que recogeré de ella son (1) la pregunta por cuales son las
clases que constituyen a dindmica de explotacion del sistema patriarcal; y (2) la pregunta
por la fuerza motriz propia del sistema patriarcal.

Ante la tendencia de los feminismos occidentales a afirmar que el patriarcado es un
“sistema de explotacion”, Arruza postula que tal afirmacidon implica necesariamente que
hay una clase explotadora y una clase explotada. En este sentido lo fundamental sera
entonces responder a la pregunta por quiénes conforman estas clases. Pero antes de
responder a tal pregunta seria positivo aclarar la conceptualizacion de qué se considera
“explotacion” bajo un analisis marxista dado que comprender cual es la critica marxista

13



al capitalismo es lo que nos permite entender lo inadecuado de postular la existencia en
la actualidad un sistema diferente al capitalismo que este explotando a las personas en
base a la sexualidad.

La explotacion bajo el analisis marxista se refiere explicitamente a un “mecanismo de
expropiacion de un excedente producido por una clase en beneficio de otra” y se puede
dar “a través de mecanismos automaticos como el salario” o mediante “la expropiacioén
violenta de la mano de obra de los otros” (Arruza 2016, 4) como la prestacion feudal
impuesta por los sefiores feudales. En este sentido, la explotacion bajo el capitalismo, es
decir, la “explotacion capitalista” “es una forma de explotacion que consiste en la
extraccion de plusvalia producida por el trabajador o trabajadora en beneficio del
capitalista” (Arruza 2016, 4). Asi, “para poder hablar de explotacion capitalista, debemos
dar cuenta de la produccion de mercancias, el trabajo abstracto, el tiempo de trabajo
socialmente necesario, el valor y la forma salario” (Arruza 2016, 4). Es necesario entender
el porqué de la insistencia de Marx en la extraccion de plusvalia; esto no es porque €l
pensase que hay una opresion, la economica, mas importante que otra, de género, sino
porque bajo el analisis marxista la extraccion de plusvalia “es el secreto del capital, en el
sentido de que constituye el origen de la riqueza socialmente producida y sus mecanismos
de distribucion” (Arruza 2016, 4). Es esa extraccion la que organiza la sociedad en su
conjunto; y en lo que a nosotras respecta, como argumentaré posteriormente, también
organiza las relaciones de género en cuanto que parte de dicha sociedad. Con esta
explicacion podemos ser criticas con los postulados del patriarcado como un sistema de
explotacion y abordar la cuestion de que clases “explotan” y cudles no en el sistema
actual.

En este sentido podemos criticar la repuesta de Delphy y otras feministas que postulan el
patriarcado como el principal sistema de explotacion para las mujeres, y que por ello
reivindican la solidaridad entre mujeres frente a la solidaridad de clase. Bajo la teoria de
Delphy, las amas de clase son entendidas como una clase explotada por una clase
explotadora constituida por sus parientes masculinos (Arruza 2016). La afirmacion de
que la alianza politica de una trabajadora no deba ser con sus parientes masculinos, sino
con la esposa de su patrono lleva a una confrontacion insalvable con el analisis de clase,
cuya base es la negacion del interés interclasista en términos capitalistas. Pero lo que esta
claro es que las mujeres patronas reciben un plusvalor directo de la explotacion de las
mujeres proletarias y que en cambio, no esta claro, como argumentaré a continuacion, que
el hombre proletario se vea en tltima instancia beneficiado de la organizacion feminizada
y privatizada de las labores domésticas. Ademads, aunque mujeres de distintas clases
puedan realizar una labor de “amas de casa” esta claro que no se pueden asimilar la vida
y las labores de la ama de casa de una clase y de otra sin hacer una tremenda abstraccion
que en su camino obvie las condiciones reales en las que se dan dichas labores. A tal
conclusién solo se podria llegar bajo la perspectiva de un materialismo vulgar que
entendiese el trabajo de la ama de casa como una accion abstraida y no como unas
determinadas relaciones sociales.

14



La teoria de Delphy y muchas otras tienen un problema de raiz en su consideracion de
que “hombres y mujeres” son dos clases reales de explotadores y explotadas
respectivamente, ya que entonces “inevitablemente llegamos a la conclusion de que existe
un antagonismo irreconciliable entre las clases cuyos intereses estan en contradiccion
recoproca” (Arruza 2016, 5). En este sentido se puede afirmar que los hombres reciben
una ganancia superficial o aparente de la opresion de las mujeres, en cuanto que es cierto
que como dice Arruza “es claramente mejor y mas conveniente para cualquiera que
alguien le cocine una comida caliente por la noche, o no tener que fregar los platos
después de un largo dia de trabajo” (Arruza 2016, 5) y es también cierto que los hombres
se aferran a dicho “privilegio”. Pero hay que ser consciente de que una cosa es el interés
superficial o inmediato y otra su interés de clase, que se basa en procesos de explotacion.
Dado que la explotacion de los hombres proletarios es consecuencia del capitalismo y
ademas es este quien en primera instancia organiza las relaciones de produccion y les
recluye en fabricas dejando para su “tiempo libre” las labores domésticas que luego
relegan a las mujeres; dado que su explotacion, en cuanto que hombres proletarios, no es
otro que el de la explotacion capitalista, y que dicha explotacion se sostiene precisamente
bajo las estructuras de género, su interés real es el del fin de la opresion de las mujeres y
el fin de las labores domésticas que le atan a él.> En cualquier caso, también habria que
plantear que para ser parte de una clase explotadora debes tener al menos cierto control
sobre la estructuracion de esa explotacion, y lo que estéd claro es que quien regula como
se estructuran las relaciones de produccion y por tanto la parte de ellas que conciernen al
trabajo femenino, doméstico o no-doméstico, no son los hombres de la clase trabajadora,
sino mas bien la burguesia, y como parte de ella también las mujeres de la burguesia. *

Es en este sentido es importante entender que puedan existir unas relaciones de género
que fuercen a las mujeres a un trabajo mayor que a los hombres y a hacerse cargo en la
esfera doméstica de un trabajo total o parcial de cuidados privatizado, y por tanto
desligado de forma aparente de cualquier socializacion sin que eso signifique que haya
una “explotacion patriarcal” del hombre por las mujeres, un excedente del que este se
apropie (Arruza 2016). Como dice Arruza “un hombre no perderia nada, en términos de
carga de trabajo si la distribucion del trabajo de cuidado fuera completamente socializada
en lugar de ser realizada por su esposa” en un proyecto de socializacién general del
trabajo, y por tanto, “en términos estructurales, no habria intereses antagonicos o
irreconciliables” (Arruza 2016, 5 y 6) entre hombres y mujeres de clase trabajadora; en
cambio, “el capitalista, por otro lado, si tiene algo que perder en la socializacion de los
medios de produccion” (Arruza 2016, 6), y también de los domésticos. Lo que habria

3 Estos argumentos no son nuevos. Ya fueron planteados por las primeras pensadoras anarquistas o
comunistas que trataron la liberacion de las mujeres, como Aleksandra Kolontai.

4 Remarco “cierto control”. No afirmo que les miembros de la burguesia sean un agente que explota al
proletariado por voluntad individual. Pero dichas personas encarnan una clase social caracterizada,
precisamente, por tener la propiedad de los medios de produccion bajo el modo de produccion capitalista y
por tanto, la toma de decisiones humana que incumben al funcionamiento de los mismos bajo el sistema
capitalista, aunque lo hagan en base a los intereses impersonales del capital en un determinado escenario
de lucha de clases. La posicion del proletariado, y la de los hombres que entre otres lo conforman,
precisamente se caracteriza por haber sido desplazades de las posiciones de decision respecto a como se
organiza el trabajo, también el femenino y/o doméstico.

15



plantear es que en un sentido sistémico las mujeres proletarias no se estdn haciendo cargo
del trabajo “reproductivo” para liberar de dicha responsabilidad a los hombres, sino mas
bien a la clase que es la burguesia, que mediante la privatizacion y naturalizacion del
trabajo doméstico reduce los costes que asume de la reproduccion de la fuerza de trabajo,
reproduccion que es la que le permite tener obreres disponibles y preparados para trabajar
cada mafiana.

Atendiendo al segundo problema indicado por Arruza. Postular el patriarcado como un
sistema independiente también implica que este debe tener una razon interna para su
continua reproduccion, la fuerza motriz que lo reproduzca debe ser propia y no ajena al
mismo. Estamos buscando un equivalente a lo que el marxismo postula como la fuerza
motriz del capitalismo, es decir, el continuo “proceso de valoracion del valor”. (Arruza
2016)

Para Arruza, es dificil designar tal fuerza motriz precisamente porque, aunque se podria
afirmar que las relaciones de género “desempefian un papel” en la division del trabajo y
en la estructuracion de la familia, el patriarcado no organiza de forma directa las
relaciones de produccion, es decir, no organiza qué y como se produce, quien se apropia
de esa produccion y como se organizan las condiciones de dicha produccion (Arruza
2016). En cambio, podemos decir que estos elementos son organizados por el sistema
capitalista.

La unica via que nos quedaria entonces para explicar la autonomia del patriarcado seria
postular su existencia indiferentemente de las relaciones de produccion. Esto es seguir la
via idealista que afirma que el sistema patriarcal es de naturaleza ideoldgica, y que su
“motor reside en el proceso de la produccion de significados e interpretaciones del
mundo” (Arruza 2018, 6) de forma patriarcal. Pero como apunta Arruza, no podemos
separar la produccion ideologica de la produccion en general, debe haber alguna base
material-productiva que oriente la supervivencia de dicho sistema ideoldgico, “si la
ideologia es la forma en que interpretamos nuestras condiciones de existencia y nuestras
relaciones con ellas, debe existir alguna relacion entre la ideologia y las condiciones
sociales de la existencia” (Arruza 2016, 6) sin dicha conexién explicada solo nos queda
fetichismo y ahistoricismo. Desde luego, tampoco hay explicacion posible para como
seria factible la supervivencia de un sistema ideoldgico a los enormes cambios en la vida
que supuso el capitalismo y que hicieron irreconocibles la formas previas de produccion
y reproduccion, asi como la organizacion de la familia y las relaciones entre las personas
(Arruza 2016).

3.2. La critica a la teoria de la interseccionalidad:
El problema de la interconexion de sistemas y de
la clase como vector de opresion (Holly Lewis)

16



El problema de la autonomia de los sistemas de explotaciéon aumenta cuando se postulan
teorias que afirman la coexistencia de diversos sistemas independientes, como las que
posturas teorias triples de raza, clase y género o la teoria de la interseccionalidad, porque
no solo necesitan explicar cudl es la fuerza motriz de cada uno de los sistemas, sino
también cual es la fuerza motriz o el principio de organizacion de la relacion que se da
entre los distintos sistemas. En este sentido, la teoria unitaria considera que la
interseccionalidad ha sido incapaz de dar respuesta a dicha pregunta y ha reflejado en la
teoria la misma fragmentacion que el capital hace de la realidad (Arruza 2016).

Para profundizar en el problema de la interrelacion entre sistemas autdbnomos me serviré
de las criticas de Holly Lewis a las teorias duales y a la teoria de la interseccionalidad
como ultima fase de ellas. Para Lewis, frente a la realidad capitalista y su “dictadura de
los fragmentos [que hace que] las poblaciones sexuadas y racializadas aparecieran como
fragmentos, como sectores de la sociedad con problemas solo tangencialmente
relacionados con la economia politica” (Lewis 2020, 296) hubo dos respuestas
hegemonicas: la del marxismo clasico y su total desatencion del problema, y la feminismo
basada en entender que la dominacidn funcionaba por vectores de opresion externos.

Esta ultima hizo que indiferentemente del nimero de opresiones que se tengan en cuenta
en la teoria en cuestion a menudo solo ha habido una salida: la de dividir la critica de la
economia-politica para ver un binomio entre un campo, el economico y propiamente
capitalista, y otro, el social-cultural, en el que entran el resto de opresiones. (Lewis 2020)

Para Lewis el desarrollo de la teoria de los sistemas duales y su evolucion en la teoria de
la interseccionalidad profundiza este problema generando un “modelo donde habria un
infinito nimero de sistemas que podrian atravesar a una persona individual, pero que no
eran generados necesariamente por el mismo sistema. Sugerir que estos efectos habian
sido generados por el propio sistema era considerado reduccionista, pero al mismo tiempo
no se daba una explicacion adecuada de como se habian producido estos fendmenos
sociales” (Lewis 2020, 297). La mistificacion que se produce de estos sistemas, 0 mas
bien la falta del ejercicio de desmitificacion necesaria para luchar contra todos esos
fenomenos como una totalidad llevo a los movimientos feministas y queer a una practica
politica reformista.

Estos movimientos caen en cosificar la opresion y hacer una “taxonomia de la opresion”
(Lewis 2020, 240) en vez de entender que dichas identidades son una abstraccion, y no
conciben el modo en el que la opresion se realiza de forma concreta. En este sentido,
poniendo a cada vector de opresion “en un origen difuso” la teoria de la interseccionalidad
cosifica la raza y el género en vez de entender los procesos del sexismo y el racismo.
Como dice Lewis “desconectados de la vida material, parece como si la opresion surgiera
de una voluntad malvada y de malas ideas” (Lewis 2020, 300), es decir, se mistifica. Esto
es especialmente contraproducente cuando se junta con el hecho de que la
interseccionalidad es una politica que funciona bajo la dicotomia “privilegiados” y”

17



oprimidos” dando como resultado una practica politica que impide la articulacion de un
movimiento conjunto capaz de alcanzar la liberacion de todes (Lewis 2020).

En este sentido, otro de los elementos fundamentales que fallan a menudo en los andlisis
del feminismo, como mencionaba anteriormente, es el de comprender cudl es la
compresion del concepto de “clase”, que es también cosificado en dichas teorias. En esta
confusion hay muchas teorias feministas, que reducen la clase a un ambito
exclusivamente econdémico, pero es especialmente dafiino en la teoria de la
interseccionalidad donde la clase se entiende como un vector mas de opresion dentro de
la matriz del poder (Lewis 2020); un vector que por tanto hace parecer que la clase no
tenga que ver con tu lugar, generizado y racializado, dentro de las relaciones de
produccion sino con tener una renta mayor o menor, o incluso con tener un oficio u otro.
De esta manera, “la clase social no es entendida como una situacién, como una posicion
dentro de un régimen de produccion, sino como una identidad estatica” (Lewis 2020, 300)
y precisamente por eso se acusa al marxismo de totalitarista, por hacer una politica de la
totalidad a partir de una identidad, sin embargo, la cuestion es que la clase no es una
identidad.

Por el contrario, la organizacion social que depende de la clase, el modo de produccion
capitalista es la razon de ser del estado presente de las cosas siendo la clase “la matriz de
la injusticia social” (Lewis 2020, 300). En palabras de Lewis “la clase social no es otro
vector de opresion; es la mistificacion de todas las relaciones sociales para ponerlas al
servicio de la produccion de plusvalia” (Lewis 2020, 300), tu lugar en la organizacion
social material. Asi, podemos afirmar que la clase social es primaria “—no en el sentido
de mas importante, sino sentido de ser el limite, el fundamento, el lugar donde se extrae
el beneficio y el lugar donde puede ser combatida—. La centralidad de la clase social es
tactica, no moral” (Lewis 2020, 301). Es por su capacidad para organizar la sociedad, por
ser el lugar de la explotacion, que la clase no puede comprenderse como un vector mas o
como uno paralelo al género.

3.3. La critica a las consecuencias practicas de las
teorias duales

Como decia en la introduccion, las critica a las teorias duales nacen no solo de la debate
erudito, sino de la necesidad de los movimientos sociales de repensar las bases tedricas
bajo las que forman, consciente o inconscientemente, estrategias politicas para cambiar
el mundo. En este sentido, pese a las diferencias entre el feminismo radical, el feminismo
de la diferencia y la teoria queer respecto al género, el sexo y la sexualidad en realidad
podemos acusar a estas de haber coincidido en “la categorizacion del sexo y de la
discriminacion como la causa fundamental de todas las enfermedades politicas” (Lewis
2020, 192), en detrimento del andlisis las relaciones productivas. A este respecto, no
podemos sino afirmar que tal giro ha contribuido “a una deshistorizacién de la relacion
de opresion entre los sexos” (Arruza 2018, y 133).

18



Asi, historicamente se han asumido andlisis cuyas consecuencias practicas, fuese o no la
intencion de las feministas-socialistas, son el separatismo como estrategia politica. Por
las teorizaciones expuestas en los puntos anteriores estos llevaban “en muchos casos la
reivindicacion del primado de la lucha contra el patriarcado respecto a todas las demas y
la definicion de los hombres y de las mujeres como clases de sexos antagonistas” (Arruza
2018, 133) cosa que, como apunta Arruza, no ha acabado con las estructuras de género ni
con la liberacion de las mujeres, sino que “Ha contribuido, mas bien, al aislamiento y al
repliegue sobre si mismo del movimiento feminista, al desplazamiento hacia la vertiente
exclusiva de la critica ideoldgica y cultural, a través del desplazamiento mas o menos
sistematico y mas o menos expeditivo del problema de las alianzas sociales. Situacion
que se ha ido agravando por la pulverizacion extrema —también tedrica— que ha
padecido el movimiento, fragmentandose entre sus diversas componentes:
heterosexuales, lesbianas, negras, lesbianas negras...” (Arruza 2018, 133 y 134).

Tal tradicion comenzada por el feminismo radical ha sido continuada
inintencionadamente por parte importante del movimiento queer, que desarrollé en los
anos 90 el denominado “nacionalismo queer”, especialmente en Estados Unidos (Lewis
2020), pero cuyo afan de separatismo es internacional y se puede apreciar también en los
movimientos LGTB y queer del Estado espafiol. Sin embargo, si el separatismo se pudo
afianzar en el movimiento queer fue por la coyuntura internacional de los afios del “no
hay alternativa” neoliberal. Una clase obrera totalmente desarticulada, el auge de un
nuevo conservadurismo, y una comunidad queer destrozada por el abandono social a
partir de la crisis del sida dieron como resultado un “repliegue militante en torno al
autocuidado y a los espacios seguros es que individualiz6 la lucha y al mismo tiempo cre6
una barrera protectora de dentro a afuera entre los oprimidos y sus opresores. Estos
opresores ahora eran individualizados, como personas que no compartian las experiencias
definitorias del grupo” (Lewis 2020, 233 y 234). Poniendo la entrada en la propia
identidad o espacio cultural del grupo como criterio para la alianza politica, el ejercicio
de una solidaridad que pudiese articular una lucha revolucionaria por transformar la
realidad en un mundo mejor para todes se cerro.

4. LA(S) TEORIA(S) UNITARIA(S)

4.1 La perspectiva unitaria de Lise Vogel y la
reproduccion social del capitalismo

Dadas las limitaciones de muchos movimientos feministas a la hora de articularse mas
alld del esencialismo de la sexualidad® en un movimiento general para acabar con el

3 En el sentido de que, aunque historizen y desencializen las formas concretas de sexualidad, como hace la
teoria queer y otras, se sigue concibiendo, explicita o implicitamente, la sexualidad en general como algo

19



estado presente de las cosas en su conjunto, urge la necesidad de un cambio tedrico y
practico en las luchas por la liberacion de género. Podriamos decir que la pregunta en el
feminismo occidental tradicionalmente ha sido “;cémo concretar la independencia
politica de las mujeres respecto a los hombres?” Desde mi punto de vista, considero que
hay que sustituirla por la pregunta “;como concretar la independencia politica de la clase
trabajadora respecto a la libertad sexual y de género?”. Para llegar a tal pregunta tenemos
que atravesar este cambio, que es el de la vuelta a una teoria unitaria de la realidad que
sirva para una practica de solidaridad internacionalista inclusiva® que rompa con el
dualismo en el plano teorico y el separatismo en el plano militante.

Asi, para abordar este cambio, en el plano tedrico se puede apreciar en los Gltimos afios
una vuelta a las teorias que tradicionalmente han abordado la dominacién de clase y
género sin separar entre varios sistemas, entre ellas esta lo que se ha denominado como
la “teoria unitaria” que aborda la cuestion de género desde las herramientas del analisis
marxista. Arruza la definira en estos términos: “la teoria unitaria niega que el patriarcado
actual sea un sistema con reglas de funcionamiento y perpetuacion autonomas. Al mismo
tiempo, hace hincapi¢ en la necesidad de considerar el capitalismo no como un conjunto
de leyes y mecanismos de caracter meramente econdémico, sino mas bien como un
complejo y detallado orden social, que contiene en su seno las relaciones de explotacion,
dominacidn y alienacion. Desde este punto de vista, la tarea consiste en comprender como
la dindmica de acumulacion capitalista produce, reproduce, transforma, renueva y
mantiene las relaciones jerarquicas y de la opresion, sin entender este mecanismo en
términos estrictamente econdmicos y automaticos” (Arruza, 2016, 3).

Tal como afirman autoras como Benitez y Lewis podemos decir que la base comun de las
teorias unitarias es la obra de Lise Vogel El Marxismo y la opresion de las mujeres. Hacia
una teoria unitaria de 1983 (Benitez 2021; Lewis 2020). En este sentido la obra es la base
teorica de autoras muy diferentes entre si, que difieren por ejemplo en su consideracion
del género y el sexo,’ pero que coinciden en partir de una lectura renovada de dicha obra.

Podemos decir que la innovacion de base de Lise Vogel fue tratar la cuestion de la
condiciones de las mujeres desde E! Capital de Marx y no desde un método de analisis
diferenciado que partiese desde el patriarcado (Benitez 2020; Lewis 2020). En este
sentido Benitez dice que Vogel asienta las bases para desarrollar la teoria unitaria en
cuanto que “deja de lado apriorismos universales, interclasistas®, méis o
menos historizados de las categorias «mujer», «familia» o la «division sexual del trabajo»

con una esencia que le diferencia del campo social de la economia-politica y que por ello exige de un
separatismo militante.

6 En clave de lo que afirma Lewis, aqui “inclusiva” no se refiere a su significado liberal en cuanto que
“tolerancia”, sino a su sentido marxista en cuanto que “totalidad” (Lewis 2020, 283).

7 Lewis se ubica en el “marxismo queer” y Benitez, aunque no rebate directamente a Lewis, carga
duramente contra dicha corriente en su articulo “La Herejia de la Totalidad” (Benitez 2021, 58-64) por
considerar que cae en postulados propios de las teorias duales y contrarios al marxismo. A mi parecer la
critica de Benitez, aunque acertada en puntos concretos, esta totalmente desmedida y no se adecua a obra
de autoras marxistas queer como la de Lewis.

8 Con “interclasista” nos referimos a las formas politicas que concilian intereses de distintas clases.

20



como premisas indiscutibles de partida para estudiar la especificidad de la opresion de las
mujeres de clase trabajadora en las sociedades capitalistas” (Benitez 2020). El analisis de
la situacion especifica de la opresion de las mujeres se aborda, en cambio, desde su
relacion con “la dindmica de acumulacion y valorizacion del capital” (Benitez 2020). Con
esto, entre muchas cosas, abandona la comun consideracion, implicita o explicita, de un
“mundo de la mujer” que lleva a las teorias sobre la opresion de las mujeres a centrarse
exclusivamente a lo asociado con la familia, la sexualidad, el patriarcado etc., para
analizar las relaciones en produccion en conjunto, en lo que tienen que ver con el
segmento del proletariado internacional que son las mujeres.

En este sentido, desde el inicio de la teoria marxista y durante la mayor parte del siglo
XX la cuestion de la opresion sexual y de género fue entendida en el marxismo bajo el
marco de lo que se denomin6 como la “cuestion de la mujer”. Tal marco debe ser superado
porque coloca el estudio de su marginalizacion social en su condicion de mujer y no en
la organizacion de la totalidad capitalista. Para Vogel, enmarcar esta problematica bajo la
cuestion de la mujer, oculta que lo que estd en juego en este analisis es mas bien “la
reproduccion de la fuerza de trabajo dentro de la reproduccion social general” (Vogel
2024, 252). Asi, el marco en el plano analitico al estudiar estas problematicas no debe ser
el de “la cuestion de la mujer” o “la cuestion de las personas LGTB” sino mas bien “la
reproduccion social general”. Las primeras deben ser enmarcadas en el desarrollo de las
segundas, pues s6lo enmarcandolas dentro de un analisis de la totalidad se podran abordar
correctamente los problemas de las mujeres y de les disidentes sexuales. Hay que empezar
a entender como la opresion privada oculta cuestiones mas amplias sobre la produccion
y la clase que conciernen a todo el proletariado (Vogel 2024).

Segun Benitez, el abordaje que Vogel reclama es sobre la totalidad capitalista, es decir,
sobre la produccion social en su conjunto. “Desde esta perspectiva, el concepto de
produccion social hace referencia a todo el proceso de reproduccion de las condiciones
sociales de la produccion, incluidos los procesos de intercambio y consumo, asi como los
de produccion inmediata” (Benitez 2021, 53). Para entender esta perspectiva Vogel vuelve
a los textos de Marx para romper el dualismo entre produccion y reproduccion. En este
sentido recoge como en El Capital se afirma que “todo proceso de produccion es al propio
tiempo, proceso de reproduccion” (Vogel 2024, 254) y al mismo tiempo que “la
reproduccion social implica, finalmente, la reproduccion social de las condiciones de
produccion” (Vogel 2024, 254). Asi, para Benitez, Vogel consigue tratar el debate de la
“reproduccion social” desde una perspectiva marxista al considerar que esta comprende
la “recreacion y perpetuacion de las condiciones de posibilidad y continuidad del
capitalismo [y no la mera] reposicion y reconstitucion de la fuerza de trabajo” (Benitez
2020) que forma parte de la primera.

Gracias a la teoria de Vogel entendemos la opresion de las mujeres a partir del hecho de
que “la actividad al margen de la produccion social tiene necesariamente ciertas
implicaciones para los agentes implicados” (Benitez 2021, 51). Es decir, la opresion de
las mujeres (incluidos todos sus componentes no estrictamente econémicos) dentro del

21



modo de produccion capitalista es consecuencia de su posicidon respecto a la division
social general del trabajo, una posicion basada en la marginacion con respecto a las
actividades productivas y la centralidad en las actividades no productivas y no
remuneradas. Es decir, es tu lugar en la clase, tu lugar dentro de las relaciones de
produccién la que marcard los efectos sobre las vidas de los sujetos, en este caso las
mujeres, que se le hayan derivado a tales posiciones de marginalizacion. Marginalizacion
no meramente cultural o simbolica (aunque tenga efectos culturales y simbdlicos), sino
marginalizacidn respecto al eje central del capitalismo, la produccion de plusvalia para la
continua revaloracion del valor del capital.

4.3. La reproduccion de la fuerza de trabajo y el
papel del “trabajo doméstico”

Sin embargo, para entender la afirmacién de que la marginalizacion de las mujeres
respecto a la produccion social es la condicion de la opresion de las mujeres bajo el
capitalismo, hay que acercarse a los debates sobre el “trabajo doméstico” que se dieron
en occidente a partir de los afnos 60, unos debates que segin Vogel identificaron “a los
hogares familiares como un lugar de produccion” (Vogel 2024, 307) y en los que las
labores del hogar y el cuidado de los nifios fueron reconceptualizadas como trabajo. A
partir de esos debates surgieron preguntas sobre cudl es el producto, la mercancia, la
fuerza de trabajo y su valor, en la familia si esta es entendida como un lugar de
produccion. Pero la pregunta mas importante que nos deberiamos hacer deberia ser:
“;podria las respuestas a estas preguntas explicar el origen de la opresion de las mujeres?”
(Vogel 2024, 307). La respuesta de autoras como Vogel o Lewis serd que no, que el
“trabajo doméstico” no es la base de la opresion de las mujeres de clase trabajadora.

En cualquier caso, haria falta aclarar varios términos del debate para realizar una critica
adecuada. Frente a las posibles confusiones Vogel acotard su analisis del concepto de
“reproduccion de la fuerza de trabajo” “a los procesos que mantienen y sustituyen la
fuerza de trabajo capaz de producir un excedente para una clase apropiadora” (Vogel
2024, 311). Aunque es necesario diferenciar la reproduccion social general, de la
reproduccion de la fuerza de trabajo, esta ultima es fundamental para la primera y por ello
es necesario entenderla, ya que “la reproduccion social requiere que haya siempre una
oferta de fuerza de trabajo para poner en marcha el proceso de trabajo” (Vogel 2024, 255).
Vogel la afronta separando los tres procesos que la conforman: 1) Las “actividades
cotidianas que restablecen la energia de los productores directos y les permiten trabajar”
(Vogel 2024, 312); 2) Las actividades que mantienen a los miembros de las clases
trabajadoras que estan fuera de la fuerza de trabajo directa (jovenes, viejas, discapacitadas
o precisamente, las personas que mantienen a los productores directos); 3) “Los procesos
de reemplazo” para renovar a la fuerza de trabajo que ya no sea capaz de trabajar. (Vogel
2024) Una de las ventajas de este analisis es que “el concepto de reproduccion de la fuerza
de trabajo puede liberarse de los supuestos normativos relativos a la procreacion bioldgica
en el contexto de familias heterosexuales” (Vogel 2024, 312). Como sefiala Vogel, que la

22



reproduccion de la fuerza de trabajo se haya llevado a cabo a menudo bajo las relaciones
de parentesco y el establecimiento de familias no quiere decir que sea la tinica forma
actual en la que se d¢, ni que haya sido la principal forma de reproduccion de la fuerza de
trabajo a lo largo de la existencia de la humanidad.

Vogel sefiala que aunque hay multiples métodos para reproducir la fuerza de trabajo,
como dejar morir explicitamente a determinadas generaciones de trabajadores y traer a
otras del exterior, lo habitual es que la reproduccion de la fuerza de trabajo se realice de
dos maneras: 1) Mediante un “remplazo generacional” en la que les trabajadores tienen
hijes que les sustituyen en la labor una vez crecen; 2) Mediante el ingreso a la fuerza de
trabajo de personas antes parcial o enteramente externas a ella, pudiendo ser este un
ingreso temporal o permanente. (Vogel 2024)

Es decir, “desde el punto de vista teorico, [(...)] la reproduccion de la fuerza de trabajo
no esta asociada invariablemente con los hogares de familia privados, como se supuso
comunmente en los debates del trabajo doméstico. En particular, no implica
necesariamente ninguno de los siguientes elementos: heterosexualidad, procreacion
biologica, formas de familia o reemplazo generacional” (Vogel 2024, 313), lo que a su

2 e

vez quiere decir que tampoco implica necesariamente “mujeres”, “hombres”, “personas
binarias”, “personas cisgénero” ni otras identidades derivadas de la institucionalizacién
de la heterosexualidad® (Lewis 2020; Rojo del Arcoiris 2021). Lo que no quiere decir que
no sea verdad que en realidad lo que se ha hecho mayoritariamente en las sociedades
capitalistas es institucionalizar la reproduccion de la fuerza de trabajo mediante las formas
propias de las familias heterosexuales y que tal hecho permitio solventar crisis de
acumulacion fundacionales del capitalismo durante la época de la llamada transicion del
feudalismo al capitalismo (Federici 2022). Para Vogel, lo habitual de estas formas bajo el
capitalismo deberd estar asociado a las ventajas que estas estarian otorgando al
capitalismo en un momento dado de la lucha de clases, y debido a ello considero que es
fundamental estudiar las formas concretas en las que tales ventajas operan para poder

frenar la acumulacion capitalista.

Como expone Vogel, las organizacion capitalista de la reproduccion de la fuerza de
trabajo supone distintas contradicciones para el propio sistema capitalista. Una principal
es que las personas gestantes de la clase trabajadora, cuando estan embarazadas y al
menos durante el tiempo inmediatamente proximo, son incapaces de trabajar
parcialmente, ya sea en el &mbito productivo o en las labores de reproduccion de la fuerza
de trabajo. En consecuencia, durante estos periodos las personas gestantes necesitan ser
mantenidas. Por ello, para burgueses individuales o para la clase burguesa en un corto
plazo, la maternidad supone potencialmente un coste, dado que el trabajo no realizado
por las personas gestantes, y también el que se dedica al mantenimiento de estas, no sera

% Esto es importante en dos sentidos. Por una parte, para afirmar la construccion historica de tales
identidades, tal como ha hecho acertadamente el movimiento queer. Pero, por otra parte, para ser criticos
con dicho movimiento, para negar que las vidas queer sean “revolucionarias” per se, en cuanto que la
reproduccion de la fuerza de trabajo y sus formas capitalistas también se pueden dar en ellas (Lewis 2020).

23



ya trabajo excedente para el capitalista. Sin embargo, dicha maternidad es a largo plazo,
y especialmente para la clase burguesa en su conjunto, beneficiosa en cuanto que repone
la fuerza de trabajo. De esta manera se genera una contradiccion latente en el sistema
capitalista “entre la necesidad de las clases dominantes de apropiarse del trabajo
excedente y sus necesidades de disponer de fuerza de trabajo para dicha apropiacion”
(Vogel 2024, 314).

Para la clase proletaria esto introduce ademas otra contradiccion, pues el necesario
mantenimiento temporal de la persona gestante durante su embarazo (en cuanto que bajo
el capitalismo para poder mantenerte necesitas el equivalente a un salario, y que para ello
necesitas trabajar) es utilizado bajo la forma de la familia heterosexual como forma de
institucionalizacion de una diferencia de género de forma permanente. Por una parte se
institucionaliza la labor de las mujeres como cuidadoras de las infancias y por extension,
la de los otros sectores de la clase trabajadora no capacitados para trabajar; y por otra, de
la labor de los hombres como trabajadores en los sectores mas productivos del capital -
en cuanto que no faltard a ellos por motivos de gestacion- y como garantes durante su
edad adulta del mantenimiento de los miembros de la unidad familiar que sean parcial o
totalmente incapaces de mantenerse con su propio trabajo. De esta manera estos
mecanismos sostienen e institucionalizan la opresion femenina generando ademds un
desprecio social hacia las mujeres en cuanto que deben ser “mantenidas” y un interés
aparente de los hombres proletarios por controlar la descendencia de sus mujeres, para no
asumir el gasto de mantener les hijes de otros. (Vogel 2024)

A lo que apunta Vogel es que el rol especifico que implica la labor gestante dentro de la
reproduccion capitalista de la fuerza de trabajo lleva a que el capitalismo dé una posicion
social diferenciada a las personas asignadas como mujer respecto al resto de la clase
trabajadora. En este sentido, bajo el capitalismo, el factor constituyente de la
marginalizacion social de las personas asignadas como mujeres no es la “biologia”, ni la
sexualidad; sino la posicion diferenciada respecto a las relaciones productivas, es decir,
respecto “a los procesos de apropiacion de plusvalor y de reproduccion de la fuerza de
trabajo” (Benitez 2021, 53).

Otra conclusiéon que podemos sacar es que hay una relacion directa entre la
marginalizacion de las personas asignadas como mujeres y la de otros segmentos del
proletariado internacional. Esto es asi porque esta marginalizacion, como decia, no tiene
que ver con una dindmica unica de la “diferencia sexual” sino con los procesos de
marginalizacion respecto a la produccion social general, es consecuencia de como
determinados “segmentos del proletariado internacional” son posicionados respecto a las
relaciones de produccion en general, lo que va mucho mas alla del segmento que son las
“mujeres” (Benitez 2021). En occidente es el caso de las personas migrantes y
racializadas desmedidamente representadas en las labores de reproduccion de la fuerza
de trabajo. También es el caso de les disidentes sexuales, cuya posicidon social es
conflictiva en cuanto que no se adecuan a la expectativas iniciales de las clases
dominantes respecto a su lugar en las labores productivas y de reproduccion de la fuerza

24



de trabajo. Ademas, tiene especial sentido que el capitalismo oprima sexualmente a quien
decide negarse a realizar su papel en la reproduccion sexual bioldgica que requiere la
reproduccion de la fuerza de trabajo y a participar de las formas actuales en las que se
organiza la reproduccién social de la fuerza de trabajo, es decir, las familias
heterosexuales (Lewis 2020).

En este sentido la opresion de género bajo el capitalismo se origina en la economia-
politica, de como se organizan la produccion social capitalista para que haya trabajadores
listes todas las mafianas, es decir, tiene que ver con el coste de la reproduccion de la fuerza
de trabajo. En este sentido “la reproduccion de la existencia cotidiana del trabajador es el
coste implicado en la produccidn de ese trabajador; y el coste de mantener a un trabajador
vivo para trabajar es la base de los salarios de los trabajadores” (Lewis 2020, 166).
Entendiendo que la plusvalia es precisamente “el valor suplementario producido por un
trabajador, mas alla de lo que es necesario para producirle a si mismo como trabajador,
representado por su salario individual” (Lewis 2020, 167). Debemos tener en cuenta que
una forma de aumentar la acumulacion de plusvalia es bajar el coste de los salarios, de
esta manera, naturalizar determinadas labores bajo la construccion del género para que
les trabajadores no exijan remuneracion por ellos, como ocurre con las labores del hogar
realizadas por personas asignadas como mujeres, es una forma de abaratar la reproduccion
de la fuerza de trabajo y conseguir plusvalia relativa (Lewis 2020).

Muchos de los avances de la obra de Vogel tienen que ver con su aclaraciéon conceptual.
En este sentido en como aborda el debate del trabajo doméstico es fundamental su
conceptualizacion del “trabajo necesario” por el que ella diferencia entre el “componente
social del trabajo necesario” y el “componente doméstico del trabajo necesario”. El
componente social del trabajo necesario, segiin explica Lewis, fue conceptualizado como
el que otorga un valor equivalente al salario del trabajador y que por ello permite pagar
las mercancias necesarias para cubrir las necesidades que mantienen a las personas de la
clase trabajadora. El componente doméstico del trabajo necesario se refiere, en cambio,
al “trabajo no asalariado que renueva, restaura y hace que la fuerza de trabajo esté
disponible, que hace posible el uso de las mercancias (leche, fregonas, esponjas, ropa
interior) que el trabajador compra” (Lewis 2020, 172).

La conceptualizacion de los dos componentes del trabajo necesario nos permite pensar el
trabajo implicado en diversas labores no asalariadas, especialmente las domésticas, sin
por ello caer en determinados errores conceptuales. En este sentido, en los debates sobre
el trabajo doméstico, como apunta Lewis habia una pregunta fundamental “;el trabajo
doméstico producia directamente valor para el capitalismo, o producia valores de uso en
el hogar?” (Lewis 2020, 172 y 173), Es decir, ;el trabajo doméstico no remunerado es
productivo o improductivo? Dicha pregunta fue respondida por Vogel, Lewis, Benitez y
otres marxistas postulando que el trabajo doméstico es, bajo el andlisis marxista,
improductivo. Esto no implica ningun tipo de valoracion moral sobre como de valioso es
para el bienestar social dicho trabajo, sino maés bien, como es valorado dentro del
capitalismo y cudl es su papel en las relaciones de produccion capitalistas. La cuestion es

25



que, bajo el analisis marxista, para considerarse “productivo” un trabajo debe de producir
plusvalia, en cambio, un trabajo improductivo no produce directamente plusvalia para el
burgués. Solo en la produccion de mercancias la fuerza de trabajo es abstraida de manera
que ella misma se convierte en una mercancia intercambiable en el mercado en un proceso
que resulta en una acumulacion de plusvalia para las clases dominantes. Dicho proceso
no se produce en el trabajo doméstico no remunerado y por tanto no se puede considerar
productivo. (Lewis 2020; Vogel 2024).

4.4. La centralidad del trabajo y la “reproduccion
social ampliada de la clase trabajadora” (Isabel
Benitez).

Siguiendo la estela de Vogel, Isabel Benitez y Xavier Garcia escribieron el articulo “Marx,
el trabajo doméstico, El Capital y la vida” en el que reiteran que cualquier andlisis
marxista de la “opresion de las mujeres” o de “la opresion sexo/género” debe superar “la
aceptacion (implicita o explicita) [que esta] tiene [de] una explicacion particular respecto
a la dindmica del capitalismo internacional” (Benitez y Garcia 2022). No se puede hacer
una “separacion analitica de la condicion social de las mujeres de la clase trabajadora
respecto del conjunto de la clase” (Benitez y Garcia 2022). Eso los lleva a centrar el
problema de la opresion de género en la organizacion del trabajo y no en la organizacion
de la sexualidad en especifico.

Garcia y Benitez apuestan por postular que la opresion de género se fundamenta “en la
forma en que el modo de produccion capitalista configura el trabajo” valorando el “trabajo
abstracto” en detrimento del “trabajo concreto”. De esta manera en su estudio
“encontramos un marco explicativo para el menosprecio social de un conjunto de trabajos
orientados a la satisfaccion de las necesidades y no a la valorizacion del capital” (Benitez
y Garcia 2022), es decir, actividades como el trabajo doméstico no remunerado. Pero a
diferencia de otras autoras, elles no se limitaran a estudiar solamente a las mujeres de
entre todos los segmentos del proletariado internacional que realizan tales trabajos.

Para Benitez y Garcia el problema es que la clase trabajadora ha perdido el control sobre
su propia reproduccién por la abstraccion de su trabajo bajo el capitalismo; esta
reproduccién serd una “reproduccion empobrecida”, siendo realizada de forma
degradante “mediante el salario (es decir, el mercado), la provision estatal y el trabajo
doméstico no mercantilizado” (Benitez y Garcia 2022). Para entender esto Benitez recoge
la obra de Michael Lebowitz Mas alla de El Capital. Asi, explica sus conceptos de
“reproduccion ampliada del capital” y “reproduccion ampliada de la clase trabajadora”,
reproduccion la cual podra ser de la clase “en si” o “para si”’'? (Benitez 2020). Mediante

10T a cuestion del “en si/para si” es un debate largo, pero de forma muy resumida quiere decir que es para
la clase obrera tal y como es bajo el capitalismo, es decir, “en si”’; o para la clase obrera concienciada y

26



ellos explicita la condicion de clase a la hora de hablar de la reproduccion social, dado
que no son lo mismo las necesidades del capital a la hora de reproducir socialmente a la
clase trabajadora, que los de la clase trabajadora para reproducirse en base a sus intereses.
Esto nos permite hablar de cudl es la reproduccion social de la clase trabajadora que
deseamos mas alla de la actual.

Por ello es necesario criticar los discursos feministas entorno la nocioén de “vida”, como
el de “poner la vida en el centro”. En este sentido es necesario plantear que no hay una
“logica de la vida” per se; el problema del capitalismo no es que ignore “la vida” sino que
la logica capitalista de la vida es perjudicial para los intereses de la clase trabajadora y
contrarios a una logica de la vida proletaria que beneficiase a dicha clase. Es decir, es
propia de la reproduccion social ampliada del capital y contraria a la reproduccion social
ampliada de la clase trabajadora para si. No hay una contradiccion capital-vida sino una
contradiccion capital-trabajo en la lucha de clases por las condiciones de existencia de la
clase trabajadora (Benitez 2020).

En este sentido les comunistas deberian luchar por una reproduccion ampliada de la clase
trabajadora para si que acabe con la reproduccién empobrecida sexista y racista actual
mediante el control proletario de todas las relaciones sociales de produccion. Tal
afirmacién se basa en el hecho de que “a pesar de los procesos "de reproduccion
ampliada" de la clase trabajadora, recaen con mayor intensidad en las mujeres; no son
procesos periféricos de la lucha de clases (desde la perspectiva de la clase trabajadora)
sino nucleares. Por tanto, a diferencia de lo que se ha afirmado desde el “sentido comun
feminista”, esta opresion especifica no es una especie de "supervivencia cultural" o de
modos de produccion precapitalistas que se puedan doblegar mediante la
"sensibilizacion" o el "voluntarismo politico", y tampoco se puede reducir a una "cosa de
mujeres”, pues interpela al conjunto de la clase trabajadora y al conjunto del capitalismo
como modo de produccion” (Benitez y Garcia 2022).

4.6. De la teoria a la practica: hacia un frente
unitario de clase y una solidaridad
internacionalista inclusiva.

Si en el plano tedrico la superacion de las limitaciones de los movimientos feministas
occidentales actuales pasa por el abandono de las teorias duales y su legado, y por el
trabajo sobre la teoria unitaria; en el plano practico, la estrategia politica de un
movimiento feminista capaz de avanzar en la liberacion de las mujeres y les disidentes
sexuales pasa por la puesta en practica de una solidaridad internacionalista inclusiva que
en concordancia con la teoria unitaria abandone los postulados reformistas y separatistas
tal como apuntan autoras como Lewis y Benitez que trabajen hacia la posibilidad de

capacitada (en términos practicos y politicos) para tomar control de las estructuras sociales productivas y
superar su condicion, es decir, “para si”.

27



conformar “frentes unitarios de confrontacion de clase (con sexo, raza y diversidad
interna, pero unidos como polo antagdénico comun, no meramente aditiva), contra el
capitalismo como la totalidad que representa” (Benitez 2020).

Si la consecuencia practica-estratégica de las teorias duales era el separatismo militante,
la consecuencia las teorias unitarias es la de una solidaridad internacionalista inclusiva
que trabaje en una lucha comun. Es decir, que luche no por la liberacién de un segmento
del proletariado internacional, sino por el conjunto del mismo. Podemos decir que los
movimientos feministas y queer separatistas han tendido a articular la solidaridad y el
frente de lucha en base a la identidad!!, cerrando el movimiento a determinados grupos
segun su género o su participacion en determinadas culturas. Sin embargo, el separatismo
en base a la identidad entre quienes tienen unos mismos intereses de clase y una
explotacién comun solo nos debilita.

En su respuesta critica a la solidaridad en base a la identidad, Lewis nos recuerda que la
solidaridad no tiene que ver con formar parte del mismo grupo cultural, ni con la
tolerancia, “la solidaridad no es una condicidon que resulte de seres humanos maduros que
aprenden a aceptar la diversidad; es un reconocimiento politico de que nuestros futuros
estan vinculados” (Lewis 2020, 283). Tiene que ver con la comprension de que ninglin
miembro de las clase trabajadora podra ser verdaderamente libre sin que lo sean todos,
porque nuestra explotacion tiene un origen comun. En este sentido la solidaridad no es un
favor que hagas a alguien, ni un acto de altruismo, pero tampoco es necesario que sea
reciproca de base.!? Esto es porque la solidaridad no es un postulado moral, es tomar
accion en una lucha.

Decir que la solidaridad no es un hecho altruista ni moral nos lleva también a superar la
confusion de medios y fines respecto a ella. Bajo la interseccionalidad pareceria que evitar
reproducir la opresion sobre los otres fuese el fin en si mismo de la lucha, cuando por si
mismo esto no provocaria la caida del sistema; para acabar con nuestra opresion hay que
hacer mas que no reproducir violencias sistémicas en nuestras relaciones interpersonales,
hay que poner fin al ciclo de acumulacion capitalista. De esta forma hay que tener en
cuenta que “la solidaridad, en el sentido politico, no es un fin en si mismo. es un proceso
que busca lograr la resolucion decisiva de un antagonismo politico por medio de fuerzas

! Este identitarismo, aunque paradigmatico en los movimientos feministas y queer no es exclusivo a ellos.
Podemos afirmar que el movimiento obrero europeo, al menos durante gran parte del siglo XX, tuvo
tendencias identitarias “obreristas” que buscaban reforzar la condicion obrera nacional en vez de superarla
12 Para explicar porque es necesario recalcar que no exige “tolerancia” ni “reciprocidad” podemos acudir a
un caso practico. A les disidentes sexuales que luchamos desde occidente por la liberacion de Palestina a
menudo se nos sefiala que la mayoria del pueblo palestino no toleraria nuestra sexualidad y no se
solidarizaria con nuestra lucha por la liberacion de género. Indiferentemente de que dicha afirmacién es
tremendamente rebatible y que en Palestina hay organizaciones como A/-Qaws fundamentales para
entender el movimiento queer a nivel internacional. La cuestion es que la reciprocidad o la tolerancia actual
del pueblo palestino con la lucha por la liberacion sexual occidental es indiferente a la hora de postular si
es necesaria la solidaridad de les disidentes sexuales occidentales con el pueblo palestino, ya que dicha
solidaridad no se basa en la tolerancia reciproca, sino en la comprension de que el Estado de Israel es un
elemento fundamental en el imperialismo internacional del sistema capitalista, y que es dicho sistema el
que constituye nuestra opresion de género actual.

28



aliadas”'® (Lewis 2020, 287), es decir, la solidaridad solo tiene sentido como medio en la
lucha por “terminar con la expropiacion del trabajo, la invasion econdmica, el robo de los
bienes comunes” y la violencias que lo sostienen. En este sentido, lo que une a mujeres y
disidentes sexuales con el resto del proletariado internacional, y viceversa, es el hecho de
que “El mantenimiento de un excedente de poblacion es un requisito sistémico, como
también lo es la reproduccion barata de la fuerza de trabajo” (Lewis 2020, 287).

En este sentido es importante recordar que derribar jerarquias que sostienen la opresion
de género sin apuntar al capitalismo en su conjunto nos impide avanzar en la lucha por la
liberacion de todas las personas. Utilizando un ejemplo de Benitez y Garcia, tratar la crisis
de cuidados sin la perspectiva de la cuestion de la reproduccion social del capitalismo
solo puede aspirar a desplazar las opresiones a otros segmentos del proletariado, como ha
ocurrido con las migraciones de las “cadenas internacionales de cuidados”, por las que
trabajadores migrantes y racializades son los que trabajan cuidando a las familias
europeas en las que las mujeres ya no son amas de casa (Benitez y Garcia, 2022).

5. CONCLUSIONES

Para finalizar me gustaria repasar las que me parece que son las principales conclusiones
tedricas y practicas se dan en la critica a las teorias duales y el desarrollo de las teorias
unitarias realizado en este trabajo.

1. Se debe abandonar el postulado de la existencia de un patriarcado como sistema

de explotacion auténomo dado que dicha afirmacion exige una serie de
condiciones que no se dan. A saber: 1) La existencia de clases antagdnicas en la

que una explota a otra. 2) La existencia de una fuerza interna que motive la
reproduccion del sistema de explotacion por si mismo; 3) demostrar la existencia
de dos esferas sociales separadas una de ellas asociada con la sexualidad o la
reproduccion y otra con la produccion; 4) explicar cudl es el principio organizador
de la interrelacion entre sistemas y esferas distintas; 5) la justificacion de la
continuidad histdrica de dicho sistema mas alld de las transformaciones que se
han dado en los modos de produccion y en las relaciones sexuales y de género a
lo largo de la historia.

2. Los hombres proletarios no controlan ni se benefician de las relaciones de
produccion bajo el sistema capitalista y no tienen un interés de clase ultimo en la
perpetuacion de la opresion de género. En cambio, si tiene en ello un interés de
clase la burguesia, que es la que organiza como se da el trabajo de las mujeres
proletarias sea doméstico o no, buscando con ello abaratar el trabajo productivo,

asi como las labores de reproduccion de la fuerza de trabajo en cuanto que
constituyen el coste del primero.

13 Ttalicas de Lewis.

29



Las relaciones de género no son una esfera propia. Son organizadas por la

dindmica del capital, igual que todas las relaciones sociales bajo el capitalismo.

La division entre lo econdmico y lo sexual esconde la vieja division burguesa entre
una esfera de lo politico, y una esfera de lo privado, basada en un “mundo de la
mujer” de la reproduccion, la familia y el cuidado. Sin embargo, bajo el sistema
de explotacion capitalista la dinamica del valoracion del valor (capital) es la que
organiza todas las relaciones sociales (aunque sea con multiples mediaciones),
también las que tiene que ver con la sexualidad y el género.

Para abordar la condicion de las mujeres o de les disidentes sexuales es necesario
partir de algo que va mds alla de ellas mismas, de un analisis de las relaciones

sociales capitalistas en su conjunto, en cuanto que son tales relaciones las que dan

origen a su realidad social actual.

La clase es primaria bajo el capitalismo. Esta no es una identidad ni un eje de
opresion, es una posicidn respecto a las relaciones de produccion que implica una
articulaciéon de distintas opresiones (sexismo, racismo, capacitismo etc.). La
centralidad de la clase en el marxismo no es un fetichismo hacia un eje de
dominacion y menos hacia una identidad. Es una centralidad estratégica

formulada a través de la pregunta por cual es la fuerza motriz de la explotacion y
cudl es la clase con la capacidad de pararla.

La reproduccién de la fuerza de trabajo no exige la forma de la familia
heterosexual y se da de multiples formas (comedores industriales, dormitorios
para trabajadores, asentamientos de chabolas). Aunque su extendido e importante
uso bajo el capitalismo indica que esta otorga ventajas para la clase dominante

que deben ser ampliamente estudiadas.

La relacion conflictiva entre el capital v la reproduccion de la fuerza de trabajo se

traduce en una relacion conflictiva hacia las personas con capacidad gestante. El

hecho de que la reproduccion bioldgica humana, necesaria para la reproduccion
de la fuerza de trabajo, requiera de una incapacitacion parcial o total respecto al
trabajo productivo capitalista y por tanto del mantenimiento de esa persona
durante dicho periodo, genera un conflicto en el capitalismo. El hecho de que solo
parte del proletariado tenga tal capacidad gestante, fija a los segmentos con
capacidad gestante del mismo en una situacion conflictiva.

La inicial diferencia respecto a la gestacion en el modo de produccion capitalista

se fija en una diferenciacidn social de género que va mas allid de la misma labor

gestante, tendiéndose a otorgar labores de cuidados e improductividad para las
personas asignadas como mujeres y labores de mantenimiento econémico y
productividad para las que son asignadas como hombres.

30



9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

La marginalizacion social de las mujeres tiene que ver con la posiciéon que tiene
su trabajo dentro de las relaciones de produccion capitalistas. El trabajo
improductivo y concreto, basado en el valor de uso, en el que estan implicados
mayormente mujeres, es un trabajo denostado por el capital, ya que este se centra
exclusivamente en el trabajo abstracto, aquel que tiene valor de intercambio.

Las mujeres no son el inico segmento del proletariado desmedidamente implicado
en las labores no productivas del capital (lo mismo ocurre, por ejemplo, con las
poblaciones migrantes en el Norte Global). Hay una unién en la explotacién de
muchas personas marginadas por la reproduccion capitalista de la fuerza de
trabajo mas allé del género.

No hay una contradiccion capital-vida hay una organizacion burguesa de la vida,
una pugna por ver en base a que intereses se organiza la reproduccion de la fuerza
de trabajo. Para liberar a todas las personas de la opresion de género y de la
explotacion capitalista es necesario que clase trabajadora realice su propia
“reproduccion ampliada de la clase trabajadora para si”.

La traduccién practica de las teorias duales, el separatismo militante, debe ser
abandonado. Este ha conformado la impotencia politica de los movimientos
feministas y queer, asi como en su devenir reformista debido a su interclasismo.
A esto habria que afiadir que dicho separatismo es propio de una coyuntura
internacional caracterizada por la fragmentacion de la clase obrera tras la llegada
del neoliberalismo, de un nuevo conservadurismo y del estigma entorno a les
disidentes sexuales.

Una solidaridad internacionalista inclusiva que trabaje hacia la posibilidad de
articular un frente de clase unitario es una practica coherente con la teoria unitaria.
Este frente unitario implica poner fin a la practica del sexismo y del racismo, entre
otras, pero también implica acabar con el identitarismo y el separatismo en los
movimientos queer y feministas para la integracion de la lucha por la liberacion
sexual y de género en dicho frente unitario.

La solidaridad no es una cuestién moral, no depende de la tolerancia reciproca. Es
una herramienta estratégica, un medio, para la construccion de un movimiento
unitario _capaz_de acabar con el capitalismo. La solidaridad internacionalista
inclusiva se basa en la comprension de que el origen de la explotacion actual de
todes les desposeides del mundo es el mismo, y que, por tanto, un proyecto de
liberacion que pueda terminar con tal explotacidn necesariamente une a todes
elles.

El analisis marxista debe integrar las posibilidades de la teoria unitaria y de otras
teorias del sexo y género, para poder hacer un correcto analisis de la totalidad
capitalista v poder aportar en la conformacidén de un frente de clase unitario. El

31



espacio para dicho analisis no puede ser solo del aspecto ideoldgico del sexismo,
sino que debe averiguar la relacion de la opresion de género con las relaciones
productivas.

Estas me parece que son las necesidades que se concluyen del modesto repaso que he
hecho del paso de las teorias duales a las teorias unitarias. Muchas son también las
preguntas que se quedan abiertas, tanto el &mbito tedrico como en el practico, respecto a
las posibilidades y los conflictos que se abren de un compromiso como el que implica
apostar por una teoria unitaria de la realidad y por una practica a favor de un frente
unitario de clase. Espero que este trabajo sea una pequefia pieza que ayude en el gran
debate que se esta teniendo en multiples espacios para resolver dichas preguntas en las
que se nos va la vida como proletaries y oprimides por el género.

32



BIBLIOGRAFIA

Arruza, Cinzia. 2016. “Reflexiones degeneradas: Patriarcado y capitalismo”.
Marxismo Critico. https://marxismocritico.com/wp-

content/uploads/2016/03/reflexiones-degeneradas-patriarcado-y-capitalismo.pdf

e Arruza, Cinzia. 2018. Las Sin Parte: Matrimonios Y Divorcios Entre Feminismo
Y Marxismo. Barcelona: Editorial Sylone.

e Beauvoir, Simone de. 1998. El segundo sexo. Madrid: Catedra.

e Benitez, Isabel y Garcia, Xavier. 2022. “Marx, el trabajo doméstico, El Capital y
la vida”. La Izquierda Diario. https://www.laizquierdadiario.com/Marx-el-
trabajo-domestico-El-Capital-y-la-vida (Consultado el 14 de abril de 2024)

e Benitez, [sabel. 2020. “Acerca de la cuestion de la reproduccion social: de la teoria
a la practica”. Gedar. https://gedar.cus/es/arteka/acerca-de-la-cuestion-de-la-

reproduccion-social-de-la-teoria-a-la-practica (Consultado el 24 de junio de 2024)

e Benitez, Isabel. 2021. “La Herejia de la Totalidad”. Arteka, 18: 50-65.

e Crenshaw, Kimberlé. 1991. “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity
Politics, and Violence against Women of Color,” Stanford Law Review
43(6):1241- 1299.

e Delphy, Christine. 1985. Por un feminismo materialista. El enemigo principal y
otros textos. Barcelona: La Sal.

e Engels, Friedrich. 2013. El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado.
Madrid: Alianza Editorial.

e Federici, Silvia. 2022. Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacion
originaria. Madrid: Traficantes de suefios.

o Fraser, Nancy. 1997 lustitia Interrupta. Reflexiones criticas desde la posicion
‘postsocialista’. Santaté de Bogota: Siglo del Hombre.

e Hartmann, Heidi. 1979. “The unhappy marriage of Marxism and Feminism” en
Capital and class, 8: 1-33.

e Lebowitz, Michael. 2005. Mas alla de El Capital. La economia politica de la clase
obrera en Marx. Madrid: Akal.

e Lewis, Holly. 2020. La politica de todes: Feminismo, teoria queer y marxismo en
la interseccion. Manresa: Bellaterra Edicions.

e Marx, Karl. 2021. “Tesis Sobre Feuerbach” en Marx, Karl y Engels, Friedrich.
2021. La ideologia alemana. Antologia. Madrid: Alianza Editorial.

e Mitchell, Juliet. 1966 “Women: The Longest Revolution”. New Left Review, 40:
11-37

e Mitchell, Juliet. 1971. Woman's Estate. Baltimore: Penguin Books.

e Rojo del Arcoiris. 2021. “Manifiesto por un Marxismo Queer”. E/ Salto.
https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/por-un-marxismo-
ueer-manifiesto-de-rojo-del-arcoiris (Consultado el 24 de junio de 2024)

e Vogel, Lise. 2024. “El trabajo doméstico revisado” en Vogel, Lise. 2024. EIl
marxismo y la opresion de las mujeres: Hacia una teoria unitaria. Manresa:
Bellaterra Edicions.

33



e Vogel, Lise. 2024. El marxismo y la opresion de las mujeres: Hacia una teoria
unitaria. Manresa: Bellaterra Edicions.

34



