
 

 
 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

MARXISMO Y GÉNERO: DE LAS TEORÍAS 
DUALES A LAS TEORÍAS UNITARIAS 

 
Autor/es 

Diego Casero Monge 
Director/es 

Jorge León Casero 
 

Facultad de Filosofía y Letras. Campus de San Francisco 
Curso 2023-2024 

 
  

  



2 
 

ÍNDICE 

1. INTRODUCCIÓN .........................................................................................................4 

2. LA CONCEPTUALIZACIÓN DEL PATRIARCADO Y LAS TEORÍAS DUALES ..5 

2.1. El patriarcado como sistema autónomo (Cinzia Arruza) ....................................... 5 

2.2. Patriarcado y Capitalismo: Los dos sistemas y las “teorías duales”...................... 7 

2.3. La teoría de la interseccionalidad y los ejes de opresión autónomos (Holly Lewis)
 11 

3. LA CRÍTICA MARXISTA UNITARIA A LAS TEORÍAS DUALES .......................13 

3.1. La crítica al patriarcado como sistema de explotación autónomo: El problema de 
las clases y la fuerza motriz. (Cinzia Arruza) ............................................................. 13 

3.2. La crítica a la teoría de la interseccionalidad: El problema de la interconexión de 
sistemas y de la clase como vector de opresión (Holly Lewis) .................................. 16 

3.3. La crítica a las consecuencias prácticas de las teorías duales.............................. 18 

4. LA(S) TEORÍA(S) UNITARIA(S) .............................................................................19 

4.1 La perspectiva unitaria de Lise Vogel y la reproducción social del capitalismo .. 19 

4.3. La reproducción de la fuerza de trabajo y el papel del “trabajo doméstico” ....... 22 

4.4. La centralidad del trabajo y la “reproducción social ampliada de la clase 
trabajadora” (Isabel Benítez). ..................................................................................... 26 

4.6. De la teoría a la práctica: hacia un frente unitario de clase y una solidaridad 
internacionalista inclusiva. ......................................................................................... 27 

5. CONCLUSIONES .......................................................................................................29 

BIBLIOGRAFÍA .............................................................................................................33 

 

  



3 
 

 
 
Marxismo y género: De las teorías duales a las teorías unitarias. 
Marxism and gender: From dual theories to unitary theories. 
 

- Elaborado por Diego Casero Monge. 

- Dirigido por Jorge León Casero. 

- Presentado en julio para su defensa en la convocatoria de septiembre del año 2024. 

- Número de palabras (incluida bibliografía, pies de página, índice etc.): 15440. 

Resumen 
En la teoría feminista y queer occidental se ha tendido a asumir la existencia de un sistema 
de explotación sexual y de género autónomo, este se ha solido denominar como 
“patriarcado”. Está a veces se considera solitario, pero a menudo se considera junto al 
sistema capitalista (teorías duales) y al racial (teorías triples) o junto a múltiples ejes de 
opresión (teoría de la interseccionalidad). Sin embargo, desde el análisis marxista de la 
opresión de género, propio de las teorías unitarias como las que hacen autoras como Lise 
Vogel, Isabel Benítez, Holly Lewis o Cinzia Arruza, podemos afirmar que es el 
capitalismo y no otro sistema el que organiza dicha opresión en su estructuración de las 
relaciones de producción en su conjunto. Esto nos lleva a, en el intento por no solo 
interpretar el mundo, sino de transformarlo para liberar a todas las personas, apostar por 
el abandono del separatismo propio de las teorías duales y la apuesta por un frente unitario 
de clase basado en la solidaridad internacionalista inclusiva. 
 
Palabras clave 
Teoría unitaria, teorías duales, capitalismo, patriarcado, opresión de género, marxismo. 
 

 
  



4 
 

1. INTRODUCCIÓN 
En este Trabajo Final de Grado busco profundizar en los debates que se están dando en 
occidente en el marxismo, el feminismo y lo queer entorno a la cuestión de la relación 
entre el capitalismo y la opresión de género. Este TFG parte desde una posición comunista 
que apuesta por la capacidad del marxismo de renovarse para integrar los problemas de 
género a su análisis de la totalidad capitalista, de manera que se pueda avanzar en la 
liberación de todas las personas. 
 
En este sentido he decidido centrar este trabajo sobre la relación entre la opresión de 
género y el capitalismo tratando especialmente la pregunta sobre cuál es el sistema de 
explotación responsable de la opresión de género. Respondiendo a tal pregunta pretendo 
llegar a conclusiones teóricas y prácticas-estrategias sobre la articulación de una lucha 
marxista contra la opresión de género. Afronto estos debate bajo un postulado 
comprometido con la denominada “teoría unitaria”, que apuesta por la tesis de que el 
capitalismo, en su organización de la reproducción social general, es el que origina la 
opresión de género actual; no existiendo algo así como un “sistema de explotación 
patriarcal” autónomo.  
 
Aunque mi trabajo se centra más en el debate existente en el plano teórico respecto a la 
opresión de género y su relación con el capitalismo, sigo la “XI Tesis Sobre Feuerbach de 
Marx”, donde afirma que “los filósofos simplemente han interpretado el mundo de 
diversos modos, de lo que se trata es de transformarlo” (Marx 2021, 63). Además, 
continuo la intención de la teoría unitaria, que como hacen otras teorías feministas-
socialistas, se plantea como “herramientas al servicio de la intervención política” 
(Benítez, 2020). En este sentido, aunque me centro en criticar las limitaciones e 
incoherencias de las teorías en su propio desarrollo teórico, mis críticas no buscan ser una 
discusión erudita en el aire, sino también ser una crítica a las consecuencias prácticas y 
estratégicas que dichas teorías provocan en la práctica política. En este sentido mis 
críticas nacen de la apreciación de las limitaciones estratégicas que los movimientos 
feministas y queer occidentales presentan a la hora de conseguir la liberación de las 
mujeres y las1 disidentes sexuales, así como del movimiento comunista para concretar un 
frente de género. 
 
Para realizar este trabajo me he centrado fundamentalmente en la obra de cuatro autoras 
de la teoría unitaria: Lise Vogel, Cinzia Arruza, Holly Lewis e Isabel Benítez. Estas 
teóricas son bastante diferentes entre sí, de ahí que sea necesario quizás hablar de “teorías 
unitarias” en plural; sin embargo, creo que muchas de sus tesis pueden ser congeniadas y 
es en esa línea que realizo este trabajo. Lise Vogel es una autora de los años 80 cuya obra 
asienta las bases para la teoría unitaria posterior y sigue siendo muy vigente para la 
discusión actual. Cinzia Arruza es una autora marxista contemporánea importante en las 

 
1 En este trabajo usaré el lenguaje neutro con “e” para referirme a grupos en los que haya personas de 
distintos géneros. 



5 
 

discusiones internacionales sobre el movimiento feminista y queer, que me servirá para 
exponer la historia de los postulados de las teorías duales y las críticas marxistas a los 
mismos. Holly Lewis, por su parte, es una autora que ha renovado fuertemente la teoría 
queer con su obra La Política de Todes en la que integra el análisis queer y feminista a 
una lucha marxista contra la totalidad capitalista, siendo a su vez muy crítica con 
determinados desarrollos reformistas feministas y queer. Por último, Isabel Benítez es una 
autora comunista contemporánea del estado español que ha publicado diversos artículos 
militantes con la intención de participar en los debates que se están dando sobre el género 
en espacios comunistas, su posición es especialmente crítica con la teoría queer y el 
movimiento feminista dado que proviene de un marxismo más ortodoxo. 
 
Aunque en todo el trabajo busco beber de las cuatro autoras, hay algunas que serán más 
importantes en determinados apartados. Cinzia Arruza me es útil sobre todo por su 
exposición del debate, por eso será la autora que más citaré en el apartado 2 “La 
conceptualización del patriarcado y las teorías duales” y en el 3 “La crítica marxista 
unitaria a las teorías duales”. En el apartado 4 “La(s) teoría(s) unitaria(s)” me centraré 
especialmente en la obra de Lise Vogel y en la lectura de Isabel Benítez y Holly Lewis de 
la misma. A Lewis además integraré sobre todo en lo que concierne a la teoría queer y a 
la teoría de la interseccionalidad. En lo que se refiere a las cuestiones de la práctica 
política, presente en distintos apartados a lo largo del trabajo, serán fundamentales tanto 
Benítez como Lewis por su ambición estratégica. 
 
 

2. LA CONCEPTUALIZACIÓN DEL 
PATRIARCADO Y LAS TEORÍAS 
DUALES 
 

2.1. El patriarcado como sistema autónomo 
(Cinzia Arruza) 
 Como expone Cinzia Arruzza en su artículo “Reflexiones degeneradas: Patriarcado y 
capitalismo” pese a que sea muy habitual encontrar referencias al término “patriarcado” 
para referirse a cómo la opresión de género es algo sistémico y no individual, al acercarse 
a la teoría y a los movimientos feministas está muy poco claro que quiere decir 
“patriarcado” o “sistema patriarcal” y es aún más complicado ver su relación con el 
“capitalismo” o el “sistema capitalista”. A tales preguntas hay múltiples respuestas e 
intentaré abordar algunas a continuación. (Arruza, 2016) 
 
Ante las múltiples interpretaciones de lo que es el sistema patriarcal, en las teorías 
feministas, Arruza postula que no existe sobre él “una definición uniforme, sino más bien 



6 
 

un conjunto de proposiciones, algunas compatibles y otras contradictorias entre sí” 
(Arruza 2016, 4). Lo que la lleva a apostar por una definición del concepto de sistema 
patriarcal poco concreta que le permite incluir a la mayoría de propuestas y que tomaré 
como propia, el de “un sistema de relaciones, tanto materiales como culturales, de 
dominación y explotación de las mujeres por los hombres. Un sistema con su propia 
lógica, pero permeable al cambio histórico y en relación continua con el capitalismo” 
(Arruza 2016, 4). Hay que aclarar que, según la teoría concreta, el sistema patriarcal se 
entenderá como exclusivamente cultural, o también como material y productivo. También 
dependerá de dicha formulación concreta que el patriarcado se postule como susceptible 
al cambio histórico o impasible ante él. 
 
En cualquier caso, podemos rastrear los orígenes de las bases ideológicas para el uso 
actual del término “patriarcado” en la segunda ola del feminismo, y a su difusión en 
especial a partir del desarrollo del feminismo radical. El feminismo de la segunda ola 
partirá fundamentalmente de El segundo sexo (1949) de Simone de Beauvoir y se 
desarrollará con las décadas en base a la adopción crítica de corrientes psicoanalíticas, 
antropológicas o marxistas. En este sentido, El segundo sexo comienza a reelaborar lo 
que se entenderá como patriarcado en la actualidad al concebirlo como el proceso por el 
que, a través de su control de la cultura, los hombres siempre han configurado qué es ser 
mujer, la “mujeridad” en sus diversas formas, y, por tanto, afirma que siempre ha existido 
la opresión y exclusión sistémica de las mujeres. En palabras de Beauvoir, “éste, siempre 
ha sido un mundo de hombres” (Arruza 2018, 97-99). 
 
La teoría de Beauvoir será la base para posterior desarrollo del feminismo radical; el cual 
teorizará la fundación patriarcal de la cultura (y por tanto de la sociedad) y trabajará en la 
afirmación de al menos cierta universalidad del patriarcado, así como de su condición de 
sistema autónomo. En este camino, el feminismo radical surgió en Estados Unidos 
enfrentándose al feminismo liberal y al socialista reafirmando la necesidad de rechazar 
todas las teorías existentes como hijas de la cultura patriarcal, llamando a formar una 
visión propiamente feminista del mundo. Según la visión del feminismo radical descrita 
por Arruza, “en el seno del sistema patriarcal, todas las mujeres sufren una opresión por 
parte de todos los hombres, todos los hombres sacan ventaja de la subordinación femenina 
y todas las demás formas de explotación, jerarquía, supremacía no son más que 
extensiones de la supremacía masculina” (Arruza 2018, p.123). 
 
Para defender tales afirmaciones múltiples autoras trabajaran a partir de los postulados de 
la antropología de Lévi-Strauss. Él postula que, si la cultura y la sociedad se fundaron a 
través del intercambio que hacían los hombres, el primer elemento por ser intercambiado 
fueron las mujeres, siendo el matrimonio en realidad un acuerdo entre hombres 
intercambiándose mujeres. Así, el intercambio de mujeres por el hombre es lo que funda 
la sociedad y la cultura. Esta situación permitiría argumentar algo que será fundamental 
para algunas teorías feministas: la condición universal del patriarcado, lo que lleva a su 
vez a considerar su autonomía.  Las conclusiones del “intercambio de mujeres” también 
serían la configuración de un papel activo, en la creación de la sociedad y la cultura, para 



7 
 

los hombres, y uno pasivo para las mujeres. Para esta teoría la sociedad y la cultura son 
construcciones patriarcales del hombre, y la configuración de un binomio 
actividad/masculino-pasividad/femenino sería una estructura constatable de forma casi 
universal en todas las sociedades. Esto genera a su vez otra afirmación fundamental en la 
teoría sobre el patriarcado, la condición de intercambiable de las mujeres y por tanto su 
opresión son consecuencia de la desventaja biológica que les presenta la debilidad de su 
papel gestante. Independientemente de que las afirmaciones de Lévi-Strauss hayan sido 
posteriormente desmentidas, la conclusión de que el patriarcado es fundacional respecto 
a la existencia de la sociedad ha sido muy común entre todas los movimientos feministas, 
así como también lo ha sido explicar la opresión de las mujeres en base a la condición 
natural o biológica de hombres y mujeres, a su dimorfismo sexual, a la capacidad 
reproductiva de las mujeres, al instinto de dominación masculino y un largo etc. (Arruza 
2018) 
 
Determinadas corrientes del feminismo radical acabaron evolucionando en lo que se 
denominó como “feminismo de la diferencia”. Luce Irigaray, una de sus máximas 
exponentes, afirmará que mediante la profundización en el descubrimiento de la 
diferencia con los órganos sexuales del hombre la mujer podrá salir del orden simbólico 
del padre. Así, la opresión de los hombre hacia las mujeres, en cuanto que primaria, dado 
que surge de la propia diferencia biológica, es después extendida a otros campos en un 
ejercicio por el que la supremacía masculina crea los distintos sistemas de dominio. Esto 
es acorde a la tendencia del feminismo radical de pensar la opresión de género como la 
opresión primaria, por ejemplo, Kate Millet construiría su teoría en base a que “la 
opresión sexual no es solo una forma de dominio político, sino que es la primera forma 
de dominio político, que precede a las demás y debe por tanto ser combatida antes que las 
demás” (Arruza 2018, 122 y 123). Así, autoras psicoanalíticas como Juliet Michell 
afirmarían también que el patriarcado tiene una “naturaleza psicológica e ideológica 
universal y ahistórica” (Arruza 2018, 145). invariable en lo que respecta al modo de 
producción.  (Arruza 2018) 
 
 

2.2. Patriarcado y Capitalismo: Los dos sistemas y 
las “teorías duales”. 
A partir de los debates sobre la materialidad o no del sistema patriarcal y de la opresión 
de las mujeres se abrieron diversas preguntas fundamentales respecto a cuál era la 
autonomía del sistema patriarcal, cuál era su extensión histórica, cuál era su naturaleza 
económica y cómo se interrelacionaba con otros sistemas de explotación. Serán las teorías 
que aborden esto las que pasaré a tratar ya que la cuestión de la articulación del sistema 
patriarcal con el sistema productivo nos introduce a lo fundamental de este TFG. A saber, 
cómo debemos abordar la relación entre clase y género. La respuesta ha sido dada de 
distintas maneras, muchas veces a través de las que podemos llamar “teorías duales” o 



8 
 

“teorías de los dos sistemas” que tratan de seguir la perspectiva de “dos sistemas, una 
teoría”. 
 
Desde una propuesta claramente contraria al análisis marxista, la exponente del 
“feminismo materialista” Cristine Delphy en El enemigo principal (1970) trató la 
cuestión de la explotación económica que sufren las mujeres. Ella afirmará que la 
apropiación que se hace del trabajo femenino no es en beneficio directo del capitalismo, 
sino de los hombres. Así “el beneficiario directo del trabajo reproductivo/productivo de 
la mujer es su pariente hombre (marido, padre hermano) o su cónyuge. Junto al modo de 
producción capitalista, existe otro, generalmente no reconocido, el modo de producción 
patriarcal” (Arruza 2018, 114 y 115). Este será el que determinará “las relaciones de 
producción entre hombres y mujeres” y cuya base fundamental será “la apropiación 
integral por parte de los hombres del trabajo doméstico de las mujeres” (Arruza 2018, 
115). Así, hombres y mujeres se configuran bajo dicho modo de producción como “dos 
clases antagónicas y ligadas por una relación de explotación” (Arruza 2018, 115). Y 
aunque el capitalismo contribuye a perpetuar el “modo de producción patriarcal” y debe 
ser por tanto combatido, el “enemigo principal” de las mujeres no es otro que el 
patriarcado. Así, respecto al modo de producción patriarcal, las mujeres no forman parte 
de la misma clase social que sus marido que las explotan, pero sí que de la de sus patronas, 
con la que comparten una misma explotación. Por tanto, es necesario combatir la “falsa 
conciencia de clase” basada en las clases del modo de producción capitalista por la que 
las mujeres se creen de la misma clase que su explotador, su marido. De este modo Delphy 
llama a priorizar la toma de consciencia sobre tu “clase patriarcal”, y por tanto, también 
sobre “la solidaridad de intereses en cuanto que mujeres” (Arruza 2018, 119). 
 
Frente a tales propuestas aparecerán diversas autoras de las corrientes que se han 
denominado como “feministas-socialistas” o “feministas-marxistas” que tratarán de 
abordar el tema de la explotación económica en mayor reconciliación con los análisis 
marxistas. Esta reconciliación, sin embargo, a menudo se hizo a través de una asunción 
acrítica de los conceptos del feminismo radical. En este sentido, la mayoría coinciden en 
seguir considerando la existencia de dos sistemas, uno patriarcal y otro capitalista, que 
entran en interrelación.  
 
A la hora de definir estos sistemas duales, y teniendo en cuenta que es una abstracción 
conceptual que incluye teorías muy diferentes, me parece acertada la definición de 
Arruza. Ella define los sistemas duales como aquellos que consideran que “el género y 
las relaciones sexuales constituyen un sistema autónomo que se combina con el 
capitalismo”. Algunas de estas teorías llegarían a considerar las relaciones de género 
como “un sistema de relaciones culturales e ideológicas producto de los modos de 
producción precapitalistas y formaciones sociales independientes del capitalismo” 
(Arruza 2016, 2). También nos sirve la definición de Isabel Benítez que define las teorías 
duales como “aquellas posiciones que distinguen dos lógicas de opresión diferentes, 
aunque relacionadas entre sí: la de la opresión patriarcal y la opresión derivada de la 
explotación capitalista, una suerte de espacio cómodo donde reconciliar -no 



9 
 

sistemáticamente- postulados del feminismo radical con los del feminismo marxiano” 
(Benítez 2020). 
 
En estas teorías el concepto de “reproducción” sirvió como un buen punto de enlace entre 
el feminismo radical y el análisis marxista. Pero en su utilización los procesos de 
reproducción fueron considerados “como un aspecto comparable, pero relativamente 
autónomo respecto de los procesos productivos que caracterizan a una sociedad 
determinada” (Vogel 2024, 107). Así, junto al modo de producción a menudo se consideró 
un “modo de reproducción” con múltiples interpretaciones sobre qué significaba tal cosa. 
Hubo quien lo identificó con las funciones de la familia, lo que podemos decir que sigue 
el polémico legado de Friedrich Engels en El Origen del Estado la Familia y la Propiedad 
Privada2. Algunas teóricas afirmaron que “la relación entre producción y reproducción 
es una dialéctica al interior de una dialéctica histórica más amplia [de manera que] los 
cambios en el modo de producción dan como resultado a cambios en el modo de 
reproducción” (Vogel 2024, 108). Otras optaron por el camino de considerar un modo de 
producción “doméstico” o “familiar” paralelo al modo de producción capitalista. 
 
En la conciliación de feminismo y marxismo fue especialmente problemático integrar el 
concepto de patriarcado en el análisis marxista. En este sentido Lise Vogel ya en 1983 
criticaba el hecho de que conceptos como el de “patriarcado” llegaran desde el feminismo 
radical y entraron “en el discurso feminista-socialista casi sin objeciones” (Vogel 2024, 
106). Así, autoras feministas-socialistas como Heidi Hartmann o Amy Bridges plantearon 
el patriarcado como aquel concepto que llegaba donde no llegaban las categorías 
presuntamente “ciegas al sexo” (sex-blind) del marxismo con la consecuente creación de 
dos esferas, la que era explicable por las categorías marxistas y la que lo era por las 
categorías feministas, pese a que las autoras buscasen que ambas funcionasen bajo una 
sola teoría feminista-socialista. En cualquier caso, había una fuerte discusión sobre qué 
era el patriarcado y cuál era su alcance. Para algunas el patriarcado explicaba la 
composición interna de las estructuras sociales (Heidi Hartmann), para otras explicaba 
las relaciones interpersonales. Para algunas era un sistema o fuerza puramente ideológica 
(Juliet Michell), para otras tenía capacidad para controlar “el trabajo, el acceso a los 
recursos y la sexualidad de las mujeres” (Vogel 2024, 107) dada su profunda base material 
(Sheila Rowbotham). (Vogel 2024) 
 
A través del estudio de algunas teóricas concretas del feminismo-socialista podemos ver 
determinadas tendencias de las teorías duales de perpetuar la separación entre el ámbito 
de la sexualidad y el ámbito del capitalismo, en acrítica sintonía con el feminismo radical. 
Así será común encontrar autoras que consideren que existe un mundo de la mujer, la 
reproducción y la sexualidad, ajeno diferenciado del de la producción (Mitchell); unos 
conceptos marxistas incapaces de llegar a ese mundo y por tanto, de analizar esas 

 
2 Dicha obra de Engels, aun con sus importantes aportes, es criticada por muchas autoras de la teoría unitaria 
por considerar que es una de las bases que facilitaron la asunción de la teoría dual en el marxismo y que la 
perpetúan en él hoy en día. Esto se debería a su presunta caracterización de un ámbito de la “reproducción” 
asociado a la familia, distinguible del de la producción. (Benítez 2021; Vogel 2024) 



10 
 

categorías o a las propias del género (Hartmann) y por último; la exigencia por tanto de 
una solución de liberación distinta, ajena a la economía-política marxista, para dicho 
ámbito sexual y cultural (Fraser). 
 
Para señalar estas teorías a menudo mantienen un mundo de la mujer, la reproducción y/o 
la sexualidad, podemos atender a la teoría de Juliet Mitchell en “Women: The Longest 
Revolution” (1966) y Woman’s Estate (1971), textos que Lise Vogel ya en 1983 coloca 
como el origen de la teoría feminista-socialista como tal. En sus textos se propone 
diferenciar la condición de las mujeres en cuatro estructuras separadas que son la que 
determinan su lugar: la producción, la reproducción, la socialización y la sexualidad. 
Donde la producción se refiere a lo externo a la esfera doméstica, como el trabajo 
asalariado; y el resto de estructuras se refieren a “la existencia de la mujer por fuera del 
ámbito productivo, como esposa y como madre” (Vogel 2024, 91).  La perspectiva de 
Mitchell puede seguir considerándose una teoría dual por su consideración separada de la 
estructura de la producción de la que dice que “las mujeres habrían sido excluidas desde 
el inicio de la sociedad de clases” (Vogel 2024, 92). De esta manera, podemos decir que 
sigue considerando acríticamente que el “el mundo del hombre” de la producción ha sido 
acompañado por “el mundo de la mujer” en el que la familia es la mistificación en la que 
se dan las otras tres estructuras, reproducción, socialización y sexualidad. 
 
Para profundizar en esta dualidad, nos sirve la teoría de Heidi Hartmann en “The unhappy 
marriage of Marxism and Feminism” (1979) quien postula los límites de los términos de 
la crítica de la economía política para llegar a los asuntos de ese mundo diferenciado y 
tratar los asuntos del género, así como también los de la raza. Para Hartmann, “el 
capitalismo crea jerarquías internas a la fuerza de trabajo, pero sus leyes de desarrollo no 
pueden determinar quién será destinado a ocupar tales jerarquías” (Arruza 2018, 144), las 
leyes de movimiento del capital, en su carácter “puro”, serían indiferentes al sexo o la 
raza. Por ello Hartmann señala que la crítica de la economía política, en cuanto reflejo de 
tales leyes, sería insuficientes para analizar la realidad y juzgar quién ocupa dichas 
posiciones cuando dichas leyes se aplican a la historia concreta, por tanto, sería necesario 
un análisis específico de género. Y es que para Hartmann “lo que permite al capitalismo 
colocar a las mujeres en los escalafones inferiores de las jerarquías internas a la fuerza de 
trabajo no son las lógicas de funcionamiento interno del capitalismo mismo, sino las 
constitutivas de otro sistema de opresión, que aun habiéndose entrelazado con el 
capitalismo, goza de vida propia y de una autonomía relativa: el sistema patriarcal” 
(Arruza 2018, 144 y 145). Este sistema se entiende como precapitalista, y es “utilizado” 
por el capitalismo en cuanto que le es útil para su propia explotación moderna. Sin 
embargo, este patriarcado según Hartmann no es universal e invariable sino que su 
“naturaleza” es modificada por los distintos modos de producción en cuanto que se hace 
efectivo en relación con unas determinadas relaciones de producción que dependerán del 
momento histórico, habrá así, un “patriarcado esclavista”, un “patriarcado feudal”, un 
“patriarcado capitalista” etc. (Arruza 2018). La perspectiva de Hartmann es un avance en 
cuanto que historiza en parte el patriarcado frente a las teorías del feminismo radical. Para 
ella las transformaciones no se dan solo en las expresiones del patriarcado, sino en las 



11 
 

estructuras del patriarcado mismo. Sin embargo, pese a dicha correlación, los dos 
sistemas, capitalismo y patriarcado, “funcionan según lógicas internas, y leyes 
específicas” (Arruza 2018, 146), perpetuando un análisis dualista. 
 
Por último, podemos revisar la teoría de Nancy Fraser Iustitia Interrupta (1997), quien 
postula que las exigencias de liberación respecto a “injusticias culturales y simbólicas”, 
(ámbito en el que considera que entra parcialmente la opresión de las mujeres y 
enteramente la opresión de les disidentes sexuales) requiere de exigencias ajenas no 
económicas. En este sentido Fraser considera la existencia de dos esferas en lo que 
concierne a los sistemas de dominación, una la de la explotación económica que demanda 
“redistribución, y otra la de la opresión simbólica y cultural que demanda 
“reconocimiento”. La cuestión está en que injusticias culturales como presuntamente la 
de les disidentes sexuales “no son constitutivas de las relaciones de producción, no 
estructuran la división del trabajo” (Arruza 2018, 147). Su superación por tanto depende 
de un cambio simbólico o cultural y no de uno económico, y viceversa para las injusticias 
económicas. En el caso de una injusticia mixta, como la de las mujeres, por una parte, 
estas serían oprimidas “cultural y simbólicamente” por la violencia doméstica, sexual y 
mediática sobre sus cuerpos, mientras que por otra serían explotadas “económicamente” 
dada la utilización del género como forma de distinguir entre sectores de trabajadores, 
con la división del trabajo entre reproductivo-no retribuido y productivo-retribuido. 
(Arruza 2018) 
 
Pese al innegable dualismo de la teoría de Fraser, su intento de reconciliar las luchas por 
el reconocimiento y la redistribución es un intento basado en una necesidad real, la 
expresada desde los años 70 de reconciliar los denominados “nuevos movimientos 
sociales” y sus luchas feministas, racializadas y queer (entre otras) con la lucha socialista. 
En este sentido la necesidad de evaluar más sistemas más allá del patriarcado y el 
capitalismo empezó a hacerse relevante muy pronto en la práctica de la lucha política. 
Además, la tesis del “enemigo principal” de Delphy que se asentó como hegemónica en 
el feminismo de la segunda ola comenzó a recibir fuertes críticas, esta y su implícita 
“Mujer Universal” o “sororidad universal”, generaron muchos conflictos no solo en las 
feministas marxistas que negaban la solidaridad interclasista, sino en las feministas 
anticolonialistas y antirracistas, como bell hooks, que criticaban como las mujeres 
racializadas eran oprimidas por sus “hermanas” blancas burguesas y defendían la 
solidaridad con los hombres racializados. 
 

2.3. La teoría de la interseccionalidad y los ejes de 
opresión autónomos (Holly Lewis) 
Como contestación a las cuestiones abiertas por los nuevos movimientos sociales muchas 
teorías, como la de pasaron a formular “sistemas triples” que interrelacionaban clase, 
género y raza, como tres sistemas autónomos de dominación. Conforme se desarrollaron 
dichas teorías, junto al capitalismo, el patriarcado y el racismo, además fue necesario 



12 
 

considerar otras opresiones como el capacitismo, la cisheteronorma o la nacionalidad lo 
que generó dudas de si tenía sentido postular sistemas “quíntuples” o “séxtuples” 
autónomos entre sí. El precio a pagar por afirmar la convivencia de distintos sistemas 
autónomos era la difícil explicación teórica de su interrelación. La solución más 
convincente que se daría desde el feminismo a este problema sería la teoría de la 
interseccionalidad, la cual siguió el legado de las críticas negras al feminismo radical. 
(Lewis, 2020) 
 
La teoría fue comenzada en el ámbito del Derecho por la feminista negra Kimberlé 
Crenshaw en “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence 
against Women of Color” (1991) donde incidía en cómo la opresión de las mujeres negras 
no era la de las mujeres blancas ni la de los hombres negros, ni la suma de ambas, sino 
que el racismo y el sexismo interseccionaban en las mujeres negras de una manera que 
genera una opresión cualitativamente diferente.  Sin embargo la superación relativa del 
feminismo radical, la teoría de la interseccionalidad tuvo un prolífico desarrollo que fue 
más allá de sus inicios aplicándose a los análisis de la realidad de la opresión en general 
y se ha acabado convirtiendo en la teoría hegemónica a la hora de teorizar la opresión en 
la actualidad, siendo a menudo utilizada por teóricas de los ámbitos queer, antirracistas, 
feministas y posestructuralistas en general, pero también por pensadores que se 
autodefinen en el amplio espectro del marxismo. 
 
La operación que hace tal teoría de la interseccionalidad es la de, según Lewis, postular 
un “modelo vectorial de la opresión [para intentar] construir una teoría unitaria de la 
opresión por medio de la figura del cuerpo individual” (Lewis 2020, 213). De esta manera 
hay distintos “ejes” o “vectores” de opresión (capitalismo, patriarcado, racismo, 
cisheteronorma, capacitismo, colonialismo…) que interseccionan en los cuerpos de las 
personas para generar efectos cualitativamente distintos según la intersección. En este 
sentido, hay un desplazamiento del estudio del origen y desarrollo de sistemas concretos, 
en favor del estudio de cómo se da la intersección en el cuerpo; lo que podemos decir que 
significa centrarse en las últimas consecuencias de dichos desarrollos en vez de en ellos 
mismos.  
 
Además, podemos decir que esta teoría profundiza la consideración de la dominación en 
términos oprimido/privilegiado, siendo tu lugar resultado de la intersección de los 
distintos ejes. En este sentido, siguiendo una metáfora usada por Lewis, “el privilegio 
funciona como una bola reflejada, de manera que el láser rojo de la mirada del poder 
puede ser redirigido hacia otros cuerpos más vulnerables” (Lewis 2020, 213). De esta 
manera “la ética y lo interpersonal se convierten en el horizonte de la política” (Lewis 
2020, 214) ya que lo que se debe hacer entonces es darse cuenta del propio lugar de 
privilegio y evitar reflectar esa opresión. 
 
La novedad respecto a las teorías duales de la teoría de la interseccionalidad es el de 
unificar el análisis de manera que se añaden y reorganizan los sistemas de opresión de 
forma que ningún eje se priorice frente al resto, pues, no se encuentra nunca un número 



13 
 

acabado de sistemas y al mismo tiempo se consigue volver a entender la opresión como 
un hecho unificado a través de la intersección. Pero al final, independientemente de su 
número, se sigue considerando que los distintos sistemas de opresión son relativamente 
autónomos entre sí, no en el sentido de no depender unos de otros, sino en el de tener 
historias y desarrollos propios que interseccionan. Por así decirlo, cada uno tendría un 
“principio de movimiento” propio. En este sentido, postulo como Lewis que la teoría de 
la interseccionalidad es “una ampliación de la teoría de los sistemas duales” (Lewis 2020, 
300), dado que esta surge como una solución al interior de las corrientes que postulaban 
las teorías duales y triples para el problema de cómo conseguir postular la convivencia de 
múltiples sistemas de explotación manteniendo la autonomía de cada uno de ellos.  
 
 

3. LA CRÍTICA MARXISTA 
UNITARIA A LAS TEORÍAS DUALES 
 

3.1. La crítica al patriarcado como sistema de 
explotación autónomo: El problema de las clases y 
la fuerza motriz. (Cinzia Arruza) 
Una vez expuestas las principales teorizaciones sobre las relaciones entre la opresión de 
género y la de clase en las teorías duales ya es posible hacer un repaso a las necesarias 
críticas que el análisis marxista somete a tales teorías dado que su dualismo, a menudo en 
crítica consonancia con el feminismo radical, lleva a la compresión de la sexualidad como 
separada de la economía-política y viceversa. 
 
Para aproximarnos a las cuestiones de si el patriarcado es un sistema autónomo y de si  es 
correcto utilizar el término “patriarcado” para designar la opresión de género (Arruza 
2016) es esclarecedor el artículo de Arruza “Reflexiones degeneradas: Patriarcado y 
capitalismo” donde consigue desarrollar de forma clara una serie de críticas a las teorías 
duales, basándose en que la conceptualización del patriarcado como un sistema de 
explotación autónomo genera una serie de problemas irresueltos que agotan la pertinencia 
de dicha tesis. Los problemas que recogeré de ella son (1) la pregunta por cuales son las 
clases que constituyen a dinámica de explotación del sistema patriarcal; y (2) la pregunta 
por la fuerza motriz propia del sistema patriarcal. 
 
Ante la tendencia de los feminismos occidentales a afirmar que el patriarcado es un 
“sistema de explotación”, Arruza postula que tal afirmación implica necesariamente que 
hay una clase explotadora y una clase explotada. En este sentido lo fundamental será 
entonces responder a la pregunta por quiénes conforman estas clases. Pero antes de 
responder a tal pregunta sería positivo aclarar la conceptualización de qué se considera 
“explotación” bajo un análisis marxista dado que comprender cual es la crítica marxista 



14 
 

al capitalismo es lo que nos permite entender lo inadecuado de postular la existencia en 
la actualidad un sistema diferente al capitalismo que este explotando a las personas en 
base a la sexualidad. 
 
La explotación bajo el análisis marxista se refiere explícitamente a un “mecanismo de 
expropiación de un excedente producido por una clase en beneficio de otra” y se puede 
dar “a través de mecanismos automáticos como el salario” o mediante “la expropiación 
violenta de la mano de obra de los otros” (Arruza 2016, 4) como la prestación feudal 
impuesta por los señores feudales. En este sentido, la explotación bajo el capitalismo, es 
decir, la “explotación capitalista” “es una forma de explotación que consiste en la 
extracción de plusvalía producida por el trabajador o trabajadora en beneficio del 
capitalista” (Arruza 2016, 4). Así, “para poder hablar de explotación capitalista, debemos 
dar cuenta de la producción de mercancías, el trabajo abstracto, el tiempo de trabajo 
socialmente necesario, el valor y la forma salario” (Arruza 2016, 4). Es necesario entender 
el porqué de la insistencia de Marx en la extracción de plusvalía; esto no es porque él 
pensase que hay una opresión, la económica, más importante que otra, de género, sino 
porque bajo el análisis marxista la extracción de plusvalía “es el secreto del capital, en el 
sentido de que constituye el origen de la riqueza socialmente producida y sus mecanismos 
de distribución” (Arruza 2016, 4). Es esa extracción la que organiza la sociedad en su 
conjunto; y en lo que a nosotras respecta, como argumentaré posteriormente, también 
organiza las relaciones de género en cuanto que parte de dicha sociedad. Con esta 
explicación podemos ser críticas con los postulados del patriarcado como un sistema de 
explotación y abordar la cuestión de que clases “explotan” y cuáles no en el sistema 
actual. 
 
En este sentido podemos criticar la repuesta de Delphy y otras feministas que postulan el 
patriarcado como el principal sistema de explotación para las mujeres, y que por ello 
reivindican la solidaridad entre mujeres frente a la solidaridad de clase. Bajo la teoría de 
Delphy, las amas de clase son entendidas como una clase explotada por una clase 
explotadora constituida por sus parientes masculinos (Arruza 2016). La afirmación de 
que la alianza política de una trabajadora no deba ser con sus parientes masculinos, sino 
con la esposa de su patrono lleva a una confrontación insalvable con el análisis de clase, 
cuya base es la negación del interés interclasista en términos capitalistas. Pero lo que está 
claro es que las mujeres patronas reciben un plusvalor directo de la explotación de las 
mujeres proletarias y que en cambio, no está claro, como argumentaré a continuación, que 
el hombre proletario se vea en última instancia beneficiado de la organización feminizada 
y privatizada de las labores domésticas. Además, aunque mujeres de distintas clases 
puedan realizar una labor de “amas de casa” está claro que no se pueden asimilar la vida 
y las labores de la ama de casa de una clase y de otra sin hacer una tremenda abstracción 
que en su camino obvie las condiciones reales en las que se dan dichas labores. A tal 
conclusión solo se podría llegar bajo la perspectiva de un materialismo vulgar que 
entendiese el trabajo de la ama de casa como una acción abstraída y no como unas 
determinadas relaciones sociales.  
 



15 
 

La teoría de Delphy y muchas otras tienen un problema de raíz en su consideración de 
que “hombres y mujeres” son dos clases reales de explotadores y explotadas 
respectivamente, ya que entonces “inevitablemente llegamos a la conclusión de que existe 
un antagonismo irreconciliable entre las clases cuyos intereses están en contradicción 
recóproca” (Arruza 2016, 5). En este sentido se puede afirmar que los hombres reciben 
una ganancia superficial o aparente de la opresión de las mujeres, en cuanto que es cierto 
que como dice Arruza “es claramente mejor y más conveniente para cualquiera que 
alguien le cocine una comida caliente por la noche, o no tener que fregar los platos 
después de un largo día de trabajo” (Arruza 2016, 5) y es también cierto que los hombres 
se aferran a dicho “privilegio”. Pero hay que ser consciente de que una cosa es el interés 
superficial o inmediato y otra su interés de clase, que se basa en procesos de explotación. 
Dado que la explotación de los hombres proletarios es consecuencia del capitalismo y 
además es este quien en primera instancia organiza las relaciones de producción y les 
recluye en fábricas dejando para su “tiempo libre” las labores domésticas que luego 
relegan a las mujeres; dado que su explotación, en cuanto que hombres proletarios, no es 
otro que el de la explotación capitalista, y que dicha explotación se sostiene precisamente 
bajo las estructuras de género, su interés real es el del fin de la opresión de las mujeres y 
el fin de las labores domésticas que le atan a él.3 En cualquier caso, también habría que 
plantear que para ser parte de una clase explotadora debes tener al menos cierto control 
sobre la estructuración de esa explotación, y lo que está claro es que quien regula cómo 
se estructuran las relaciones de producción y por tanto la parte de ellas que conciernen al 
trabajo femenino, doméstico o no-doméstico, no son los hombres de la clase trabajadora, 
sino más bien la burguesía, y como parte de ella también las mujeres de la burguesía. 4 
 
Es en este sentido es importante entender que puedan existir unas relaciones de género 
que fuercen a las mujeres a un trabajo mayor que a los hombres y a hacerse cargo en la 
esfera doméstica de un trabajo total o parcial de cuidados privatizado, y por tanto 
desligado de forma aparente de cualquier socialización sin que eso signifique que haya 
una “explotación patriarcal” del hombre por las mujeres, un excedente del que este se 
apropie (Arruza 2016). Como dice Arruza “un hombre no perdería nada, en términos de 
carga de trabajo si la distribución del trabajo de cuidado fuera completamente socializada 
en lugar de ser realizada por su esposa” en un proyecto de socialización general del 
trabajo, y por tanto, “en términos estructurales, no habría intereses antagónicos o 
irreconciliables” (Arruza 2016, 5 y 6) entre hombres y mujeres de clase trabajadora; en 
cambio, “el capitalista, por otro lado, si tiene algo que perder en la socialización de los 
medios de producción” (Arruza 2016, 6), y también de los domésticos. Lo que habría 

 
3 Estos argumentos no son nuevos. Ya fueron planteados por las primeras pensadoras anarquistas o 
comunistas que trataron la liberación de las mujeres, como Aleksandra Kolontái.  
4 Remarco “cierto control”. No afirmo que les miembros de la burguesía sean un agente que explota al 
proletariado por voluntad individual. Pero dichas personas encarnan una clase social caracterizada, 
precisamente, por tener la propiedad de los medios de producción bajo el modo de producción capitalista y 
por tanto, la toma de decisiones humana que incumben al funcionamiento de los mismos bajo el sistema 
capitalista, aunque lo hagan en base a los intereses impersonales del capital en un determinado escenario 
de lucha de clases. La posición del proletariado, y la de los hombres que entre otres lo conforman, 
precisamente se caracteriza por haber sido desplazades de las posiciones de decisión respecto a cómo se 
organiza el trabajo, también el femenino y/o doméstico. 



16 
 

plantear es que en un sentido sistémico las mujeres proletarias no se están haciendo cargo 
del trabajo “reproductivo” para liberar de dicha responsabilidad a los hombres, sino más 
bien a la clase que es la burguesía, que mediante la privatización y naturalización del 
trabajo doméstico reduce los costes que asume de la reproducción de la fuerza de trabajo, 
reproducción que es la que le permite tener obreres disponibles y preparados para trabajar 
cada mañana.  
 
Atendiendo al segundo problema indicado por Arruza. Postular el patriarcado como un 
sistema independiente también implica que este debe tener una razón interna para su 
continua reproducción, la fuerza motriz que lo reproduzca debe ser propia y no ajena al 
mismo. Estamos buscando un equivalente a lo que el marxismo postula como la fuerza 
motriz del capitalismo, es decir, el continuo “proceso de valoración del valor”. (Arruza 
2016) 
 
Para Arruza, es difícil designar tal fuerza motriz precisamente porque, aunque se podría 
afirmar que las relaciones de género “desempeñan un papel” en la división del trabajo y 
en la estructuración de la familia, el patriarcado no organiza de forma directa las 
relaciones de producción, es decir, no organiza qué y cómo se produce, quien se apropia 
de esa producción y como se organizan las condiciones de dicha producción (Arruza 
2016). En cambio, podemos decir que estos elementos son organizados por el sistema 
capitalista. 
 
La única vía que nos quedaría entonces para explicar la autonomía del patriarcado sería 
postular su existencia indiferentemente de las relaciones de producción. Esto es seguir la 
vía idealista que afirma que el sistema patriarcal es de naturaleza ideológica, y que su 
“motor reside en el proceso de la producción de significados e interpretaciones del 
mundo” (Arruza 2018, 6) de forma patriarcal. Pero como apunta Arruza, no podemos 
separar la producción ideológica de la producción en general, debe haber alguna base 
material-productiva que oriente la supervivencia de dicho sistema ideológico, “si la 
ideología es la forma en que interpretamos nuestras condiciones de existencia y nuestras 
relaciones con ellas, debe existir alguna relación entre la ideología y las condiciones 
sociales de la existencia” (Arruza 2016, 6) sin dicha conexión explicada solo nos queda 
fetichismo y ahistoricismo. Desde luego, tampoco hay explicación posible para cómo 
sería factible la supervivencia de un sistema ideológico a los enormes cambios en la vida 
que supuso el capitalismo y que hicieron irreconocibles la formas previas de producción 
y reproducción, así como la organización de la familia y las relaciones entre las personas 
(Arruza 2016). 
 

3.2. La crítica a la teoría de la interseccionalidad: 
El problema de la interconexión de sistemas y de 
la clase como vector de opresión (Holly Lewis) 



17 
 

El problema de la autonomía de los sistemas de explotación aumenta cuando se postulan 
teorías que afirman la coexistencia de diversos sistemas independientes, como las que 
posturas teorías triples de raza, clase y género o la teoría de la interseccionalidad, porque 
no solo necesitan explicar cuál es la fuerza motriz de cada uno de los sistemas, sino 
también cual es la fuerza motriz o el principio de organización de la relación que se da 
entre los distintos sistemas. En este sentido, la teoría unitaria considera que la 
interseccionalidad ha sido incapaz de dar respuesta a dicha pregunta y ha reflejado en la 
teoría la misma fragmentación que el capital hace de la realidad (Arruza 2016). 
 
Para profundizar en el problema de la interrelación entre sistemas autónomos me serviré 
de las críticas de Holly Lewis a las teorías duales y a la teoría de la interseccionalidad 
como última fase de ellas. Para Lewis, frente a la realidad capitalista y su “dictadura de 
los fragmentos [que hace que] las poblaciones sexuadas y racializadas aparecieran como 
fragmentos, como sectores de la sociedad con problemas solo tangencialmente 
relacionados con la economía política” (Lewis 2020, 296) hubo dos respuestas 
hegemónicas: la del marxismo clásico y su total desatención del problema, y la feminismo 
basada en entender que la dominación funcionaba por vectores de opresión externos.  
 
Esta última hizo que indiferentemente del número de opresiones que se tengan en cuenta 
en la teoría en cuestión a menudo solo ha habido una salida: la de dividir la crítica de la 
economía-política para ver un binomio entre un campo, el económico y propiamente 
capitalista, y otro, el social-cultural, en el que entran el resto de opresiones. (Lewis 2020) 
 
Para Lewis el desarrollo de la teoría de los sistemas duales y su evolución en la teoría de 
la interseccionalidad profundiza este problema generando un “modelo donde habría un 
infinito número de sistemas que podrían atravesar a una persona individual, pero que no 
eran generados necesariamente por el mismo sistema. Sugerir que estos efectos habían 
sido generados por el propio sistema era considerado reduccionista, pero al mismo tiempo 
no se daba una explicación adecuada de cómo se habían producido estos fenómenos 
sociales” (Lewis 2020, 297). La mistificación que se produce de estos sistemas, o más 
bien la falta del ejercicio de desmitificación necesaria para luchar contra todos esos 
fenómenos como una totalidad llevó a los movimientos feministas y queer a una práctica 
política reformista.  
 
Estos movimientos caen en cosificar la opresión y hacer una “taxonomía de la opresión” 
(Lewis 2020, 240) en vez de entender que dichas identidades son una abstracción, y no 
conciben el modo en el que la opresión se realiza de forma concreta. En este sentido, 
poniendo a cada vector de opresión “en un origen difuso” la teoría de la interseccionalidad 
cosifica la raza y el género en vez de entender los procesos del sexismo y el racismo. 
Como dice Lewis “desconectados de la vida material, parece como si la opresión surgiera 
de una voluntad malvada y de malas ideas” (Lewis 2020, 300), es decir, se mistifica. Esto 
es especialmente contraproducente cuando se junta con el hecho de que la 
interseccionalidad es una política que funciona bajo la dicotomía “privilegiados” y” 



18 
 

oprimidos” dando como resultado una práctica política que impide la articulación de un 
movimiento conjunto capaz de alcanzar la liberación de todes (Lewis 2020).  
 
En este sentido, otro de los elementos fundamentales que fallan a menudo en los análisis 
del feminismo, como mencionaba anteriormente, es el de comprender cuál es la 
compresión del concepto de “clase”, que es también cosificado en dichas teorías. En esta 
confusión hay muchas teorías feministas, que reducen la clase a un ámbito 
exclusivamente económico, pero es especialmente dañino en la teoría de la 
interseccionalidad donde la clase se entiende como un vector más de opresión dentro de 
la matriz del poder (Lewis 2020); un vector que por tanto hace parecer que la clase no 
tenga que ver con tu lugar, generizado y racializado, dentro de las relaciones de 
producción sino con tener una renta mayor o menor, o incluso con tener un oficio u otro. 
De esta manera, “la clase social no es entendida como una situación, como una posición 
dentro de un régimen de producción, sino como una identidad estática” (Lewis 2020, 300) 
y precisamente por eso se acusa al marxismo de totalitarista, por hacer una política de la 
totalidad a partir de una identidad, sin embargo, la cuestión es que la clase no es una 
identidad. 
 
Por el contrario, la organización social que depende de la clase, el modo de producción 
capitalista es la razón de ser del estado presente de las cosas siendo la clase “la matriz de 
la injusticia social” (Lewis 2020, 300). En palabras de Lewis “la clase social no es otro 
vector de opresión; es la mistificación de todas las relaciones sociales para ponerlas al 
servicio de la producción de plusvalía” (Lewis 2020, 300), tu lugar en la organización 
social material. Así, podemos afirmar que la clase social es primaria “—no en el sentido 
de más importante, sino sentido de ser el límite, el fundamento, el lugar donde se extrae 
el beneficio y el lugar donde puede ser combatida—. La centralidad de la clase social es 
táctica, no moral” (Lewis 2020, 301). Es por su capacidad para organizar la sociedad, por 
ser el lugar de la explotación, que la clase no puede comprenderse como un vector más o 
como uno paralelo al género. 
 

3.3. La crítica a las consecuencias prácticas de las 
teorías duales 
Como decía en la introducción, las crítica a las teorías duales nacen no solo de la debate 
erudito, sino de la necesidad de los movimientos sociales de repensar las bases teóricas 
bajo las que forman, consciente o inconscientemente, estrategias políticas para cambiar 
el mundo. En este sentido, pese a las diferencias entre el feminismo radical, el feminismo 
de la diferencia y la teoría queer respecto al género, el sexo y la sexualidad en realidad 
podemos acusar a estas de haber coincidido en “la categorización del sexo y de la 
discriminación como la causa fundamental de todas las enfermedades políticas” (Lewis 
2020, 192), en detrimento del análisis las relaciones productivas. A este respecto, no 
podemos sino afirmar que tal giro ha contribuido “a una deshistorización de la relación 
de opresión entre los sexos” (Arruza 2018, y 133).  



19 
 

 
Así, históricamente se han asumido análisis cuyas consecuencias prácticas, fuese o no la 
intención de las feministas-socialistas, son el separatismo como estrategia política. Por 
las teorizaciones expuestas en los puntos anteriores estos llevaban “en muchos casos la 
reivindicación del primado de la lucha contra el patriarcado respecto a todas las demás y 
la definición de los hombres y de las mujeres como clases de sexos antagonistas” (Arruza 
2018, 133) cosa que, como apunta Arruza, no ha acabado con las estructuras de género ni 
con la liberación de las mujeres, sino que “Ha contribuido, más bien, al aislamiento y al 
repliegue sobre sí mismo del movimiento feminista, al desplazamiento hacia la vertiente 
exclusiva de la crítica ideológica y cultural, a través del desplazamiento más o menos 
sistemático y más o menos expeditivo del problema de las alianzas sociales. Situación 
que se ha ido agravando por la pulverización extrema —también teórica— que ha 
padecido el movimiento, fragmentándose entre sus diversas componentes: 
heterosexuales, lesbianas, negras, lesbianas negras…” (Arruza 2018, 133 y 134). 
 
Tal tradición comenzada por el feminismo radical ha sido continuada 
inintencionadamente por parte importante del movimiento queer, que desarrolló en los 
años 90 el denominado “nacionalismo queer”, especialmente en Estados Unidos (Lewis 
2020), pero cuyo afán de separatismo es internacional y se puede apreciar también en los 
movimientos LGTB y queer del Estado español. Sin embargo, si el separatismo se pudo 
afianzar en el movimiento queer fue por la coyuntura internacional de los años del “no 
hay alternativa” neoliberal. Una clase obrera totalmente desarticulada, el auge de un 
nuevo conservadurismo, y una comunidad queer destrozada por el abandono social a 
partir de la crisis del sida dieron como resultado un “repliegue militante en torno al 
autocuidado y a los espacios seguros es que individualizó la lucha y al mismo tiempo creó 
una barrera protectora de dentro a afuera entre los oprimidos y sus opresores. Estos 
opresores ahora eran individualizados, como personas que no compartían las experiencias 
definitorias del grupo” (Lewis 2020, 233 y 234). Poniendo la entrada en la propia 
identidad o espacio cultural del grupo como criterio para la alianza política, el ejercicio 
de una solidaridad que pudiese articular una lucha revolucionaria por transformar la 
realidad en un mundo mejor para todes se cerró.  
 
 

4. LA(S) TEORÍA(S) UNITARIA(S) 
 

4.1 La perspectiva unitaria de Lise Vogel y la 
reproducción social del capitalismo 
Dadas las limitaciones de muchos movimientos feministas a la hora de articularse más 
allá del esencialismo de la sexualidad5 en un movimiento general para acabar con el 

 
5 En el sentido de que, aunque historizen y desencializen las formas concretas de sexualidad, como hace la 
teoría queer y otras, se sigue concibiendo, explícita o implícitamente, la sexualidad en general como algo 



20 
 

estado presente de las cosas en su conjunto, urge la necesidad de un cambio teórico y 
práctico en las luchas por la liberación de género. Podríamos decir que la pregunta en el 
feminismo occidental tradicionalmente ha sido “¿cómo concretar la independencia 
política de las mujeres respecto a los hombres?” Desde mi punto de vista, considero que 
hay que sustituirla por la pregunta “¿cómo concretar la independencia política de la clase 
trabajadora respecto a la libertad sexual y de género?”. Para llegar a tal pregunta tenemos 
que atravesar este cambio, que es el de la vuelta a una teoría unitaria de la realidad que 
sirva para una práctica de solidaridad internacionalista inclusiva6 que rompa con el 
dualismo en el plano teórico y el separatismo en el plano militante. 
 
Así, para abordar este cambio, en el plano teórico se puede apreciar en los últimos años 
una vuelta a las teorías que tradicionalmente han abordado la dominación de clase y 
género sin separar entre varios sistemas, entre ellas esta lo que se ha denominado como 
la “teoría unitaria” que aborda la cuestión de género desde las herramientas del análisis 
marxista. Arruza la definirá en estos términos: “la teoría unitaria niega que el patriarcado 
actual sea un sistema con reglas de funcionamiento y perpetuación autónomas. Al mismo 
tiempo, hace hincapié en la necesidad de considerar el capitalismo no como un conjunto 
de leyes y mecanismos de carácter meramente económico, sino más bien como un 
complejo y detallado orden social, que contiene en su seno las relaciones de explotación, 
dominación y alienación. Desde este punto de vista, la tarea consiste en comprender cómo 
la dinámica de acumulación capitalista produce, reproduce, transforma, renueva y 
mantiene las relaciones jerárquicas y de la opresión, sin entender este mecanismo en 
términos estrictamente económicos y automáticos” (Arruza, 2016, 3). 
 
Tal como afirman autoras como Benítez y Lewis podemos decir que la base común de las 
teorías unitarias es la obra de Lise Vogel El Marxismo y la opresión de las mujeres. Hacia 
una teoría unitaria de 1983 (Benítez 2021; Lewis 2020). En este sentido la obra es la base 
teórica de autoras muy diferentes entre sí, que difieren por ejemplo en su consideración 
del género y el sexo,7 pero que coinciden en partir de una lectura renovada de dicha obra.  
 
Podemos decir que la innovación de base de Lise Vogel fue tratar la cuestión de la 
condiciones de las mujeres desde El Capital de Marx y no desde un método de análisis 
diferenciado que partiese desde el patriarcado (Benítez 2020; Lewis 2020). En este 
sentido Benítez dice que Vogel asienta las bases para desarrollar la teoría unitaria en 
cuanto que “deja de lado apriorismos universales, interclasistas8, más o 
menos historizados de las categorías «mujer», «familia» o la «división sexual del trabajo» 

 
con una esencia que le diferencia del campo social de la economía-política y que por ello exige de un 
separatismo militante. 
6 En clave de lo que afirma Lewis, aquí “inclusiva” no se refiere a su significado liberal en cuanto que 
“tolerancia”, sino a su sentido marxista en cuanto que “totalidad” (Lewis 2020, 283). 
7 Lewis se ubica en el “marxismo queer” y Benítez, aunque no rebate directamente a Lewis, carga 
duramente contra dicha corriente en su artículo “La Herejía de la Totalidad” (Benítez 2021, 58-64) por 
considerar que cae en postulados propios de las teorías duales y contrarios al marxismo. A mi parecer la 
crítica de Benítez, aunque acertada en puntos concretos, está totalmente desmedida y no se adecua a obra 
de autoras marxistas queer como la de Lewis. 
8 Con “interclasista” nos referimos a las formas políticas que concilian intereses de distintas clases.  



21 
 

como premisas indiscutibles de partida para estudiar la especificidad de la opresión de las 
mujeres de clase trabajadora en las sociedades capitalistas” (Benítez 2020). El análisis de 
la situación específica de la opresión de las mujeres se aborda, en cambio, desde su 
relación con “la dinámica de acumulación y valorización del capital” (Benítez 2020). Con 
esto, entre muchas cosas, abandona la común consideración, implícita o explícita, de un 
“mundo de la mujer” que lleva a las teorías sobre la opresión de las mujeres a centrarse 
exclusivamente a lo asociado con la familia, la sexualidad, el patriarcado etc., para 
analizar las relaciones en producción en conjunto, en lo que tienen que ver con el 
segmento del proletariado internacional que son las mujeres.  
 
En este sentido, desde el inicio de la teoría marxista y durante la mayor parte del siglo 
XX la cuestión de la opresión sexual y de género fue entendida en el marxismo bajo el 
marco de lo que se denominó como la “cuestión de la mujer”. Tal marco debe ser superado 
porque coloca el estudio de su marginalización social en su condición de mujer y no en 
la organización de la totalidad capitalista. Para Vogel, enmarcar esta problemática bajo la 
cuestión de la mujer, oculta que lo que está en juego en este análisis es más bien “la 
reproducción de la fuerza de trabajo dentro de la reproducción social general” (Vogel 
2024, 252). Así, el marco en el plano analítico al estudiar estas problemáticas no debe ser 
el de “la cuestión de la mujer” o “la cuestión de las personas LGTB” sino más bien “la 
reproducción social general”. Las primeras deben ser enmarcadas en el desarrollo de las 
segundas, pues sólo enmarcándolas dentro de un análisis de la totalidad se podrán abordar 
correctamente los problemas de las mujeres y de les disidentes sexuales. Hay que empezar 
a entender cómo la opresión privada oculta cuestiones más amplias sobre la producción 
y la clase que conciernen a todo el proletariado (Vogel 2024). 
 
Según Benítez, el abordaje que Vogel reclama es sobre la totalidad capitalista, es decir, 
sobre la producción social en su conjunto. “Desde esta perspectiva, el concepto de 
producción social hace referencia a todo el proceso de reproducción de las condiciones 
sociales de la producción, incluidos los procesos de intercambio y consumo, así como los 
de producción inmediata” (Benítez 2021, 53). Para entender esta perspectiva Vogel vuelve 
a los textos de Marx para romper el dualismo entre producción y reproducción. En este 
sentido recoge como en El Capital se afirma que “todo proceso de producción es al propio 
tiempo, proceso de reproducción” (Vogel 2024, 254) y al mismo tiempo que “la 
reproducción social implica, finalmente, la reproducción social de las condiciones de 
producción” (Vogel 2024, 254). Así, para Benítez, Vogel consigue tratar el debate de la 
“reproducción social” desde una perspectiva marxista al considerar que esta comprende 
la “recreación y perpetuación de las condiciones de posibilidad y continuidad del 
capitalismo [y no la mera] reposición y reconstitución de la fuerza de trabajo” (Benítez 
2020) que forma parte de la primera.  
 
Gracias a la teoría de Vogel entendemos la opresión de las mujeres a partir del hecho de 
que “la actividad al margen de la producción social tiene necesariamente ciertas 
implicaciones para los agentes implicados” (Benítez 2021, 51). Es decir, la opresión de 
las mujeres (incluidos todos sus componentes no estrictamente económicos) dentro del 



22 
 

modo de producción capitalista es consecuencia de su posición respecto a la división 
social general del trabajo, una posición basada en la marginación con respecto a las 
actividades productivas y la centralidad en las actividades no productivas y no 
remuneradas. Es decir, es tu lugar en la clase, tu lugar dentro de las relaciones de 
producción la que marcará los efectos sobre las vidas de los sujetos, en este caso las 
mujeres, que se le hayan derivado a tales posiciones de marginalización. Marginalización 
no meramente cultural o simbólica (aunque tenga efectos culturales y simbólicos), sino 
marginalización respecto al eje central del capitalismo, la producción de plusvalía para la 
continua revaloración del valor del capital.  
 

4.3. La reproducción de la fuerza de trabajo y el 
papel del “trabajo doméstico” 
Sin embargo, para entender la afirmación de que la marginalización de las mujeres 
respecto a la producción social es la condición de la opresión de las mujeres bajo el 
capitalismo, hay que acercarse a los debates sobre el “trabajo doméstico” que se dieron 
en occidente a partir de los años 60, unos debates que según Vogel identificaron “a los 
hogares familiares como un lugar de producción” (Vogel 2024, 307) y en los que las 
labores del hogar y el cuidado de los niños fueron reconceptualizadas como trabajo. A 
partir de esos debates surgieron preguntas sobre cuál es el producto, la mercancía, la 
fuerza de trabajo y su valor, en la familia si esta es entendida como un lugar de 
producción. Pero la pregunta más importante que nos deberíamos hacer debería ser: 
“¿podría las respuestas a estas preguntas explicar el origen de la opresión de las mujeres?” 
(Vogel 2024, 307). La respuesta de autoras como Vogel o Lewis será que no, que el 
“trabajo doméstico” no es la base de la opresión de las mujeres de clase trabajadora. 
 
En cualquier caso, haría falta aclarar varios términos del debate para realizar una crítica 
adecuada. Frente a las posibles confusiones Vogel acotará su análisis del concepto de 
“reproducción de la fuerza de trabajo” “a los procesos que mantienen y sustituyen la 
fuerza de trabajo capaz de producir un excedente para una clase apropiadora” (Vogel 
2024, 311). Aunque es necesario diferenciar la reproducción social general, de la 
reproducción de la fuerza de trabajo, esta última es fundamental para la primera y por ello 
es necesario entenderla, ya que “la reproducción social requiere que haya siempre una 
oferta de fuerza de trabajo para poner en marcha el proceso de trabajo” (Vogel 2024, 255). 
Vogel la afronta separando los tres procesos que la conforman: 1) Las “actividades 
cotidianas que restablecen la energía de los productores directos y les permiten trabajar” 
(Vogel 2024, 312); 2) Las actividades que mantienen a los miembros de las clases 
trabajadoras que están fuera de la fuerza de trabajo directa (jóvenes, viejas, discapacitadas 
o precisamente, las personas que mantienen a los productores directos); 3) “Los procesos 
de reemplazo” para renovar a la fuerza de trabajo que ya no sea capaz de trabajar. (Vogel 
2024) Una de las ventajas de este análisis es que “el concepto de reproducción de la fuerza 
de trabajo puede liberarse de los supuestos normativos relativos a la procreación biológica 
en el contexto de familias heterosexuales” (Vogel 2024, 312). Como señala Vogel, que la 



23 
 

reproducción de la fuerza de trabajo se haya llevado a cabo a menudo bajo las relaciones 
de parentesco y el establecimiento de familias no quiere decir que sea la única forma 
actual en la que se dé, ni que haya sido la principal forma de reproducción de la fuerza de 
trabajo a lo largo de la existencia de la humanidad. 
 
Vogel señala que aunque hay múltiples métodos para reproducir la fuerza de trabajo, 
como dejar morir explícitamente a determinadas generaciones de trabajadores y traer a 
otras del exterior, lo habitual es que la reproducción de la fuerza de trabajo se realice de 
dos maneras:  1) Mediante un “remplazo generacional” en la que les trabajadores tienen 
hijes que les sustituyen en la labor una vez crecen; 2) Mediante el ingreso a la fuerza de 
trabajo de personas antes parcial o enteramente externas a ella, pudiendo ser este un 
ingreso temporal o permanente. (Vogel 2024) 
 
Es decir, “desde el punto de vista teórico, [(…)] la reproducción de la fuerza de trabajo 
no está asociada invariablemente con los hogares de familia privados, como se supuso 
comúnmente en los debates del trabajo doméstico. En particular, no implica 
necesariamente ninguno de los siguientes elementos: heterosexualidad, procreación 
biológica, formas de familia o reemplazo generacional” (Vogel 2024, 313), lo que a su 
vez quiere decir que tampoco implica necesariamente “mujeres”, “hombres”, “personas 
binarias”, “personas cisgénero” ni otras identidades derivadas de la institucionalización 
de la heterosexualidad9 (Lewis 2020; Rojo del Arcoíris 2021). Lo que no quiere decir que 
no sea verdad que en realidad lo que se ha hecho mayoritariamente en las sociedades 
capitalistas es institucionalizar la reproducción de la fuerza de trabajo mediante las formas 
propias de las familias heterosexuales y que tal hecho permitió solventar crisis de 
acumulación fundacionales del capitalismo durante la época de la llamada transición del 
feudalismo al capitalismo (Federici 2022). Para Vogel, lo habitual de estas formas bajo el 
capitalismo deberá estar asociado a las ventajas que estas estarían otorgando al 
capitalismo en un momento dado de la lucha de clases, y debido a ello considero que es 
fundamental estudiar las formas concretas en las que tales ventajas operan para poder 
frenar la acumulación capitalista. 
 
Como expone Vogel, las organización capitalista de la reproducción de la fuerza de 
trabajo supone distintas contradicciones para el propio sistema capitalista. Una principal 
es que las personas gestantes de la clase trabajadora, cuando están embarazadas y al 
menos durante el tiempo inmediatamente próximo, son incapaces de trabajar 
parcialmente, ya sea en el ámbito productivo o en las labores de reproducción de la fuerza 
de trabajo. En consecuencia, durante estos periodos las personas gestantes necesitan ser 
mantenidas. Por ello, para burgueses individuales o para la clase burguesa en un corto 
plazo, la maternidad supone potencialmente un coste, dado que el trabajo no realizado 
por las personas gestantes, y también el que se dedica al mantenimiento de estas, no será 

 
9 Esto es importante en dos sentidos. Por una parte, para afirmar la construcción histórica de tales 
identidades, tal como ha hecho acertadamente el movimiento queer. Pero, por otra parte, para ser críticos 
con dicho movimiento, para negar que las vidas queer sean “revolucionarias” per se, en cuanto que la 
reproducción de la fuerza de trabajo y sus formas capitalistas también se pueden dar en ellas (Lewis 2020). 



24 
 

ya trabajo excedente para el capitalista. Sin embargo, dicha maternidad es a largo plazo, 
y especialmente para la clase burguesa en su conjunto, beneficiosa en cuanto que repone 
la fuerza de trabajo. De esta manera se genera una contradicción latente en el sistema 
capitalista “entre la necesidad de las clases dominantes de apropiarse del trabajo 
excedente y sus necesidades de disponer de fuerza de trabajo para dicha apropiación” 
(Vogel 2024, 314). 
 
Para la clase proletaria esto introduce además otra contradicción, pues el necesario 
mantenimiento temporal de la persona gestante durante su embarazo (en cuanto que bajo 
el capitalismo para poder mantenerte necesitas el equivalente a un salario, y que para ello 
necesitas trabajar) es utilizado bajo la forma de la familia heterosexual como forma de 
institucionalización de una diferencia de género de forma permanente. Por una parte se 
institucionaliza la labor de las mujeres como cuidadoras de las infancias y por extensión, 
la de los otros sectores de la clase trabajadora no capacitados para trabajar; y por otra, de 
la labor de los hombres como trabajadores en los sectores más productivos del capital  -
en cuanto que no faltará a ellos por motivos de gestación- y como garantes durante su 
edad adulta del mantenimiento de los miembros de la unidad familiar que sean parcial o 
totalmente incapaces de mantenerse con su propio trabajo. De esta manera estos 
mecanismos sostienen e institucionalizan la opresión femenina generando además un 
desprecio social hacia las mujeres en cuanto que deben ser “mantenidas” y un interés 
aparente de los hombres proletarios por controlar la descendencia de sus mujeres, para no 
asumir el gasto de mantener les hijes de otros. (Vogel 2024) 
 
A lo que apunta Vogel es que el rol específico que implica la labor gestante dentro de la 
reproducción capitalista de la fuerza de trabajo lleva a que el capitalismo dé una posición 
social diferenciada a las personas asignadas como mujer respecto al resto de la clase 
trabajadora. En este sentido, bajo el capitalismo, el factor constituyente de la 
marginalización social de las personas asignadas como mujeres no es la “biología”, ni la 
sexualidad; sino la posición diferenciada respecto a las relaciones productivas, es decir, 
respecto “a los procesos de apropiación de plusvalor y de reproducción de la fuerza de 
trabajo” (Benítez 2021, 53).  
 
Otra conclusión que podemos sacar es que hay una relación directa entre la 
marginalización de las personas asignadas como mujeres y la de otros segmentos del 
proletariado internacional. Esto es así porque esta marginalización, como decía, no tiene 
que ver con una dinámica única de la “diferencia sexual” sino con los procesos de 
marginalización respecto a la producción social general, es consecuencia de como 
determinados “segmentos del proletariado internacional” son posicionados respecto a las 
relaciones de producción en general, lo que va mucho más allá del segmento que son las 
“mujeres” (Benítez 2021). En occidente es el caso de las personas migrantes y 
racializadas desmedidamente representadas en las labores de reproducción de la fuerza 
de trabajo. También es el caso de les disidentes sexuales, cuya posición social es 
conflictiva en cuanto que no se adecuan a la expectativas iniciales de las clases 
dominantes respecto a su lugar en las labores productivas y de reproducción de la fuerza 



25 
 

de trabajo. Además, tiene especial sentido que el capitalismo oprima sexualmente a quien 
decide negarse a realizar su papel en la reproducción sexual biológica que requiere la 
reproducción de la fuerza de trabajo y a participar de las formas actuales en las que se 
organiza la reproducción social de la fuerza de trabajo, es decir, las familias 
heterosexuales (Lewis 2020). 
 
En este sentido la opresión de género bajo el capitalismo se origina en la economía-
política, de cómo se organizan la producción social capitalista para que haya trabajadores 
listes todas las mañanas, es decir, tiene que ver con el coste de la reproducción de la fuerza 
de trabajo. En este sentido “la reproducción de la existencia cotidiana del trabajador es el 
coste implicado en la producción de ese trabajador; y el coste de mantener a un trabajador 
vivo para trabajar es la base de los salarios de los trabajadores” (Lewis 2020, 166). 
Entendiendo que la plusvalía es precisamente “el valor suplementario producido por un 
trabajador, más allá de lo que es necesario para producirle a sí mismo como trabajador, 
representado por su salario individual” (Lewis 2020, 167). Debemos tener en cuenta que 
una forma de aumentar la acumulación de plusvalía es bajar el coste de los salarios, de 
esta manera, naturalizar determinadas labores bajo la construcción del género para que 
les trabajadores no exijan remuneración por ellos, como ocurre con las labores del hogar 
realizadas por personas asignadas como mujeres, es una forma de abaratar la reproducción 
de la fuerza de trabajo y conseguir plusvalía relativa (Lewis 2020). 
 
Muchos de los avances de la obra de Vogel tienen que ver con su aclaración conceptual. 
En este sentido en como aborda el debate del trabajo doméstico es fundamental su 
conceptualización del “trabajo necesario” por el que ella diferencia entre el “componente 
social del trabajo necesario” y el “componente doméstico del trabajo necesario”. El 
componente social del trabajo necesario, según explica Lewis, fue conceptualizado como 
el que otorga un valor equivalente al salario del trabajador y que por ello permite pagar 
las mercancías necesarias para cubrir las necesidades que mantienen a las personas de la 
clase trabajadora. El componente doméstico del trabajo necesario se refiere, en cambio, 
al “trabajo no asalariado que renueva, restaura y hace que la fuerza de trabajo esté 
disponible, que hace posible el uso de las mercancías (leche, fregonas, esponjas, ropa 
interior) que el trabajador compra” (Lewis 2020, 172). 
 
La conceptualización de los dos componentes del trabajo necesario nos permite pensar el 
trabajo implicado en diversas labores no asalariadas, especialmente las domésticas, sin 
por ello caer en determinados errores conceptuales. En este sentido, en los debates sobre 
el trabajo doméstico, como apunta Lewis había una pregunta fundamental “¿el trabajo 
doméstico producía directamente valor para el capitalismo, o producía valores de uso en 
el hogar?” (Lewis 2020, 172 y 173), Es decir, ¿el trabajo doméstico no remunerado es 
productivo o improductivo? Dicha pregunta fue respondida por Vogel, Lewis, Benítez y 
otres marxistas postulando que el trabajo doméstico es, bajo el análisis marxista, 
improductivo. Esto no implica ningún tipo de valoración moral sobre como de valioso es 
para el bienestar social dicho trabajo, sino más bien, como es valorado dentro del 
capitalismo y cuál es su papel en las relaciones de producción capitalistas. La cuestión es 



26 
 

que, bajo el análisis marxista, para considerarse “productivo” un trabajo debe de producir 
plusvalía, en cambio, un trabajo improductivo no produce directamente plusvalía para el 
burgués. Solo en la producción de mercancías la fuerza de trabajo es abstraída de manera 
que ella misma se convierte en una mercancía intercambiable en el mercado en un proceso 
que resulta en una acumulación de plusvalía para las clases dominantes. Dicho proceso 
no se produce en el trabajo doméstico no remunerado y por tanto no se puede considerar 
productivo. (Lewis 2020; Vogel 2024). 
 
 

4.4. La centralidad del trabajo y la “reproducción 
social ampliada de la clase trabajadora” (Isabel 
Benítez). 
Siguiendo la estela de Vogel, Isabel Benítez y Xavier García escribieron el artículo “Marx, 
el trabajo doméstico, El Capital y la vida” en el que reiteran que cualquier análisis 
marxista de la “opresión de las mujeres” o de “la opresión sexo/género” debe superar “la 
aceptación (implícita o explícita) [que esta] tiene [de] una explicación particular respecto 
a la dinámica del capitalismo internacional” (Benítez y García 2022). No se puede hacer 
una “separación analítica de la condición social de las mujeres de la clase trabajadora 
respecto del conjunto de la clase” (Benítez y García 2022). Eso los lleva a centrar el 
problema de la opresión de género en la organización del trabajo y no en la organización 
de la sexualidad en específico. 
 
García y Benítez apuestan por postular que la opresión de género se fundamenta “en la 
forma en que el modo de producción capitalista configura el trabajo” valorando el “trabajo 
abstracto” en detrimento del “trabajo concreto”. De esta manera en su estudio 
“encontramos un marco explicativo para el menosprecio social de un conjunto de trabajos 
orientados a la satisfacción de las necesidades y no a la valorización del capital” (Benítez 
y García 2022), es decir, actividades como el trabajo doméstico no remunerado. Pero a 
diferencia de otras autoras, elles no se limitarán a estudiar solamente a las mujeres de 
entre todos los segmentos del proletariado internacional que realizan tales trabajos. 
 
Para Benítez y García el problema es que la clase trabajadora ha perdido el control sobre 
su propia reproducción por la abstracción de su trabajo bajo el capitalismo; esta 
reproducción será una “reproducción empobrecida”, siendo realizada de forma 
degradante “mediante el salario (es decir, el mercado), la provisión estatal y el trabajo 
doméstico no mercantilizado” (Benítez y García 2022). Para entender esto Benítez recoge 
la obra de Michael Lebowitz Más allá de El Capital. Así, explica sus conceptos de 
“reproducción ampliada del capital” y “reproducción ampliada de la clase trabajadora”, 
reproducción la cual podrá ser de la clase “en sí” o “para sí”10 (Benítez 2020). Mediante 

 
10 La cuestión del “en sí/para sí” es un debate largo, pero de forma muy resumida quiere decir que es para 
la clase obrera tal y como es bajo el capitalismo, es decir, “en sí”; o para la clase obrera concienciada y 



27 
 

ellos explicita la condición de clase a la hora de hablar de la reproducción social, dado 
que no son lo mismo las necesidades del capital a la hora de reproducir socialmente a la 
clase trabajadora, que los de la clase trabajadora para reproducirse en base a sus intereses. 
Esto nos permite hablar de cuál es la reproducción social de la clase trabajadora que 
deseamos más allá de la actual.  
 
Por ello es necesario criticar los discursos feministas entorno la noción de “vida”, como 
el de “poner la vida en el centro”. En este sentido es necesario plantear que no hay una 
“lógica de la vida” per se; el problema del capitalismo no es que ignore “la vida” sino que 
la lógica capitalista de la vida es perjudicial para los intereses de la clase trabajadora y 
contrarios a una lógica de la vida proletaria que beneficiase a dicha clase. Es decir, es 
propia de la reproducción social ampliada del capital y contraria a la reproducción social 
ampliada de la clase trabajadora para sí. No hay una contradicción capital-vida sino una 
contradicción capital-trabajo en la lucha de clases por las condiciones de existencia de la 
clase trabajadora (Benítez 2020).  
 
En este sentido les comunistas deberían luchar por una reproducción ampliada de la clase 
trabajadora para sí que acabe con la reproducción empobrecida sexista y racista actual 
mediante el control proletario de todas las relaciones sociales de producción. Tal 
afirmación se basa en el hecho de que “a pesar de los procesos "de reproducción 
ampliada" de la clase trabajadora, recaen con mayor intensidad en las mujeres; no son 
procesos periféricos de la lucha de clases (desde la perspectiva de la clase trabajadora) 
sino nucleares. Por tanto, a diferencia de lo que se ha afirmado desde el “sentido común 
feminista”, esta opresión específica no es una especie de "supervivencia cultural" o de 
modos de producción precapitalistas que se puedan doblegar mediante la 
"sensibilización" o el "voluntarismo político", y tampoco se puede reducir a una "cosa de 
mujeres”, pues interpela al conjunto de la clase trabajadora y al conjunto del capitalismo 
como modo de producción” (Benítez y García 2022). 
 

4.6. De la teoría a la práctica: hacia un frente 
unitario de clase y una solidaridad 
internacionalista inclusiva. 
Si en el plano teórico la superación de las limitaciones de los movimientos feministas 
occidentales actuales pasa por el abandono de las teorías duales y su legado, y por el 
trabajo sobre la teoría unitaria; en el plano práctico, la estrategia política de un 
movimiento feminista capaz de avanzar en la liberación de las mujeres y les disidentes 
sexuales pasa por la puesta en práctica de una solidaridad internacionalista inclusiva que 
en concordancia con la teoría unitaria abandone los postulados reformistas y separatistas 
tal como apuntan autoras como Lewis y Benítez que trabajen hacia la posibilidad de 

 
capacitada (en términos prácticos y políticos) para tomar control de las estructuras sociales productivas y 
superar su condición, es decir, “para sí”. 



28 
 

conformar “frentes unitarios de confrontación de clase (con sexo, raza y diversidad 
interna, pero unidos como polo antagónico común, no meramente aditiva), contra el 
capitalismo como la totalidad que representa” (Benítez 2020). 
 
Si la consecuencia práctica-estratégica de las teorías duales era el separatismo militante, 
la consecuencia las teorías unitarias es la de una solidaridad internacionalista inclusiva 
que trabaje en una lucha común. Es decir, que luche no por la liberación de un segmento 
del proletariado internacional, sino por el conjunto del mismo. Podemos decir que los 
movimientos feministas y queer separatistas han tendido a articular la solidaridad y el 
frente de lucha en base a la identidad11, cerrando el movimiento a determinados grupos 
según su género o su participación en determinadas culturas. Sin embargo, el separatismo 
en base a la identidad entre quienes tienen unos mismos intereses de clase y una 
explotación común solo nos debilita. 
 
En su respuesta crítica a la solidaridad en base a la identidad, Lewis nos recuerda que la 
solidaridad no tiene que ver con formar parte del mismo grupo cultural, ni con la 
tolerancia, “la solidaridad no es una condición que resulte de seres humanos maduros que 
aprenden a aceptar la diversidad; es un reconocimiento político de que nuestros futuros 
están vinculados” (Lewis 2020, 283). Tiene que ver con la comprensión de que ningún 
miembro de las clase trabajadora podrá ser verdaderamente libre sin que lo sean todos, 
porque nuestra explotación tiene un origen común. En este sentido la solidaridad no es un 
favor que hagas a alguien, ni un acto de altruismo, pero tampoco es necesario que sea 
recíproca de base.12 Esto es porque la solidaridad no es un postulado moral, es tomar 
acción en una lucha. 
 
Decir que la solidaridad no es un hecho altruista ni moral nos lleva también a superar la 
confusión de medios y fines respecto a ella. Bajo la interseccionalidad parecería que evitar 
reproducir la opresión sobre los otres fuese el fin en sí mismo de la lucha, cuando por sí 
mismo esto no provocaría la caída del sistema; para acabar con nuestra opresión hay que 
hacer más que no reproducir violencias sistémicas en nuestras relaciones interpersonales, 
hay que poner fin al ciclo de acumulación capitalista. De esta forma hay que tener en 
cuenta que “la solidaridad, en el sentido político, no es un fin en sí mismo: es un proceso 
que busca lograr la resolución decisiva de un antagonismo político por medio de fuerzas 

 
11 Este identitarismo, aunque paradigmático en los movimientos feministas y queer no es exclusivo a ellos. 
Podemos afirmar que el movimiento obrero europeo, al menos durante gran parte del siglo XX, tuvo 
tendencias identitarias “obreristas” que buscaban reforzar la condición obrera nacional en vez de superarla 
12 Para explicar porque es necesario recalcar que no exige “tolerancia” ni “reciprocidad” podemos acudir a 
un caso práctico. A les disidentes sexuales que luchamos desde occidente por la liberación de Palestina a 
menudo se nos señala que la mayoría del pueblo palestino no toleraría nuestra sexualidad y no se 
solidarizaría con nuestra lucha por la liberación de género. Indiferentemente de que dicha afirmación es 
tremendamente rebatible y que en Palestina hay organizaciones cómo Al-Qaws fundamentales para 
entender el movimiento queer a nivel internacional. La cuestión es que la reciprocidad o la tolerancia actual 
del pueblo palestino con la lucha por la liberación sexual occidental es indiferente a la hora de postular si 
es necesaria la solidaridad de les disidentes sexuales occidentales con el pueblo palestino, ya que dicha 
solidaridad no se basa en la tolerancia reciproca, sino en la comprensión de que el Estado de Israel es un 
elemento fundamental en el imperialismo internacional del sistema capitalista, y que es dicho sistema el 
que constituye nuestra opresión de género actual. 



29 
 

aliadas”13 (Lewis 2020, 287), es decir, la solidaridad solo tiene sentido como medio en la 
lucha por “terminar con la expropiación del trabajo, la invasión económica, el robo de los 
bienes comunes” y la violencias que lo sostienen. En este sentido, lo que une a mujeres y 
disidentes sexuales con el resto del proletariado internacional, y viceversa, es el hecho de 
que “El mantenimiento de un excedente de población es un requisito sistémico, como 
también lo es la reproducción barata de la fuerza de trabajo” (Lewis 2020, 287). 
 
En este sentido es importante recordar que derribar jerarquías que sostienen la opresión 
de género sin apuntar al capitalismo en su conjunto nos impide avanzar en la lucha por la 
liberación de todas las personas. Utilizando un ejemplo de Benítez y García, tratar la crisis 
de cuidados sin la perspectiva de la cuestión de la reproducción social del capitalismo 
solo puede aspirar a desplazar las opresiones a otros segmentos del proletariado, como ha 
ocurrido con las migraciones de las “cadenas internacionales de cuidados”, por las que 
trabajadores migrantes y racializades son los que trabajan cuidando a las familias 
europeas en las que las mujeres ya no son amas de casa (Benítez y García, 2022). 
 

5. CONCLUSIONES 
Para finalizar me gustaría repasar las que me parece que son las principales conclusiones 
teóricas y prácticas se dan en la crítica a las teorías duales y el desarrollo de las teorías 
unitarias realizado en este trabajo. 
 

1. Se debe abandonar el postulado de la existencia de un patriarcado como sistema 
de explotación autónomo dado que dicha afirmación exige una serie de 
condiciones que no se dan. A saber: 1) La existencia de clases antagónicas en la 
que una explota a otra. 2) La existencia de una fuerza interna que motive la 
reproducción del sistema de explotación por sí mismo; 3) demostrar la existencia 
de dos esferas sociales separadas una de ellas asociada con la sexualidad o la 
reproducción y otra con la  producción; 4) explicar cuál es el principio organizador 
de la interrelación entre sistemas y esferas distintas; 5) la justificación de la 
continuidad histórica de dicho sistema más allá de las transformaciones que se 
han dado en los modos de producción y en las relaciones sexuales y de género a 
lo largo de la historia. 
 

2. Los hombres proletarios no controlan ni se benefician de las relaciones de 
producción bajo el sistema capitalista y no tienen un interés de clase último en la 
perpetuación de la opresión de género. En cambio, sí tiene en ello un interés de 
clase la burguesía, que es la que organiza como se da el trabajo de las mujeres 
proletarias sea doméstico o no, buscando con ello abaratar el trabajo productivo, 
así como las labores de reproducción de la fuerza de trabajo en cuanto que 
constituyen el coste del primero. 
 

 
13 Itálicas de Lewis. 



30 
 

3. Las relaciones de género no son una esfera propia. Son organizadas por la 
dinámica del capital, igual que todas las relaciones sociales bajo el capitalismo. 
La división entre lo económico y lo sexual esconde la vieja división burguesa entre 
una esfera de lo político, y una esfera de lo privado, basada en un “mundo de la 
mujer” de la reproducción, la familia y el cuidado.  Sin embargo, bajo el sistema 
de explotación capitalista la dinámica del valoración del valor (capital) es la que 
organiza todas las relaciones sociales (aunque sea con múltiples mediaciones), 
también las que tiene que ver con la sexualidad y el género.  
 

4. Para abordar la condición de las mujeres o de les disidentes sexuales es necesario 
partir de algo que va más allá de ellas mismas, de un análisis de las relaciones 
sociales capitalistas en su conjunto, en cuanto que son tales relaciones las que dan 
origen a su realidad social actual.  

 
5. La clase es primaria bajo el capitalismo. Esta no es una identidad ni un eje de 

opresión, es una posición respecto a las relaciones de producción que implica una 
articulación de distintas opresiones (sexismo, racismo, capacitismo etc.). La 
centralidad de la clase en el marxismo no es un fetichismo hacia un eje de 
dominación y menos hacia una identidad. Es una centralidad estratégica 
formulada a través de la pregunta por cual es la fuerza motriz de la explotación y 
cuál es la clase con la capacidad de pararla. 

 
6. La reproducción de la fuerza de trabajo no exige la forma de la familia 

heterosexual y se da de múltiples formas (comedores industriales, dormitorios 
para trabajadores, asentamientos de chabolas). Aunque su extendido e importante 
uso bajo el capitalismo indica que esta otorga ventajas para la clase dominante 
que deben ser ampliamente estudiadas. 
 

7. La relación conflictiva entre el capital y la reproducción de la fuerza de trabajo se 
traduce en una relación conflictiva hacia las personas con capacidad gestante. El 
hecho de que la reproducción biológica humana, necesaria para la reproducción 
de la fuerza de trabajo, requiera de una incapacitación parcial o total respecto al 
trabajo productivo capitalista y por tanto del mantenimiento de esa persona 
durante dicho periodo, genera un conflicto en el capitalismo. El hecho de que solo 
parte del proletariado tenga tal capacidad gestante, fija a los segmentos con 
capacidad gestante del mismo en una situación conflictiva.  

 
8. La inicial diferencia respecto a la gestación en el modo de producción capitalista 

se fija en una diferenciación social de género que va más allá de la misma labor 
gestante, tendiéndose a otorgar labores de cuidados e improductividad para las 
personas asignadas como mujeres y labores de mantenimiento económico y 
productividad para las que son asignadas como hombres.  

 



31 
 

9. La marginalización social de las mujeres tiene que ver con la posición que tiene 
su trabajo dentro de las relaciones de producción capitalistas. El trabajo 
improductivo y concreto, basado en el valor de uso, en el que están implicados 
mayormente mujeres, es un trabajo denostado por el capital, ya que este se centra 
exclusivamente en el trabajo abstracto, aquel que tiene valor de intercambio. 

 
10. Las mujeres no son el único segmento del proletariado desmedidamente implicado 

en las labores no productivas del capital (lo mismo ocurre, por ejemplo, con las 
poblaciones migrantes en el Norte Global). Hay una unión en la explotación de 
muchas personas marginadas por la reproducción capitalista de la fuerza de 
trabajo más allá del género. 
 

11. No hay una contradicción capital-vida hay una organización burguesa de la vida, 
una pugna por ver en base a que intereses se organiza la reproducción de la fuerza 
de trabajo. Para liberar a todas las personas de la opresión de género y de la 
explotación capitalista es necesario que clase trabajadora realice su propia 
“reproducción ampliada de la clase trabajadora para sí”. 
 

12. La traducción práctica de las teorías duales, el separatismo militante, debe ser 
abandonado. Este ha conformado la impotencia política de los movimientos 
feministas y queer, así como en su devenir reformista debido a su interclasismo. 
A esto habría que añadir que dicho separatismo es propio de una coyuntura 
internacional caracterizada por la fragmentación de la clase obrera tras la llegada 
del neoliberalismo, de un nuevo conservadurismo y del estigma entorno a les 
disidentes sexuales.  
 

13. Una solidaridad internacionalista inclusiva que trabaje hacia la posibilidad de 
articular un frente de clase unitario es una práctica coherente con la teoría unitaria. 
Este frente unitario implica poner fin a la práctica del sexismo y del racismo, entre 
otras, pero también implica acabar con el identitarismo y el separatismo en los 
movimientos queer y feministas para la integración de la lucha por la liberación 
sexual y de género en dicho frente unitario.  
 

14. La solidaridad no es una cuestión moral, no depende de la tolerancia recíproca. Es 
una herramienta estratégica, un medio, para la construcción de un movimiento 
unitario capaz de acabar con el capitalismo. La solidaridad internacionalista 
inclusiva se basa en la comprensión de que el origen de la explotación actual de 
todes les desposeídes del mundo es el mismo, y que, por tanto, un proyecto de 
liberación que pueda terminar con tal explotación necesariamente une a todes 
elles. 
 

15. El análisis marxista debe integrar las posibilidades de la teoría unitaria y de otras 
teorías del sexo y género, para poder hacer un correcto análisis de la totalidad 
capitalista y poder aportar en la conformación de un frente de clase unitario. El 



32 
 

espacio para dicho análisis no puede ser solo del aspecto ideológico del sexismo, 
sino que debe averiguar la relación de la opresión de género con las relaciones 
productivas.  

 
Estas me parece que son las necesidades que se concluyen del modesto repaso que he 
hecho del paso de las teorías duales a las teorías unitarias. Muchas son también las 
preguntas que se quedan abiertas, tanto el ámbito teórico como en el práctico, respecto a 
las posibilidades y los conflictos que se abren de un compromiso como el que implica 
apostar por una teoría unitaria de la realidad y por una práctica a favor de un frente 
unitario de clase. Espero que este trabajo sea una pequeña pieza que ayude en el gran 
debate que se está teniendo en múltiples espacios para resolver dichas preguntas en las 
que se nos va la vida como proletaries y oprimides por el género. 
 
  
 
 
  



33 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 Arruza, Cinzia. 2016. “Reflexiones degeneradas: Patriarcado y capitalismo”. 

Marxismo Crítico. https://marxismocritico.com/wp-
content/uploads/2016/03/reflexiones-degeneradas-patriarcado-y-capitalismo.pdf  

 Arruza, Cinzia. 2018. Las Sin Parte: Matrimonios Y Divorcios Entre Feminismo 
Y Marxismo. Barcelona: Editorial Sylone. 

 Beauvoir, Simone de. 1998. El segundo sexo. Madrid: Cátedra.  

 Benítez, Isabel y García, Xavier. 2022. “Marx, el trabajo doméstico, El Capital y 
la vida”. La Izquierda Diario. https://www.laizquierdadiario.com/Marx-el-
trabajo-domestico-El-Capital-y-la-vida (Consultado el 14 de abril de 2024) 

 Benítez, Isabel. 2020. “Acerca de la cuestión de la reproducción social: de la teoría 
a la práctica”. Gedar. https://gedar.eus/es/arteka/acerca-de-la-cuestion-de-la-
reproduccion-social-de-la-teoria-a-la-practica (Consultado el 24 de junio de 2024) 

 Benítez, Isabel. 2021. “La Herejía de la Totalidad”. Arteka, 18: 50-65.  

 Crenshaw, Kimberlé. 1991. “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity 
Politics, and Violence against Women of Color,” Stanford Law Review 
43(6):1241- 1299. 

 Delphy, Christine. 1985. Por un feminismo materialista. El enemigo principal y 
otros textos. Barcelona: La Sal. 

 Engels, Friedrich. 2013. El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado. 
Madrid: Alianza Editorial. 

 Federici, Silvia. 2022. Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación 
originaria. Madrid: Traficantes de sueños.  

 Fraser, Nancy. 1997 Iustitia Interrupta. Reflexiones críticas desde la posición 
‘postsocialista’. Santafé de Bogotá: Siglo del Hombre. 

 Hartmann, Heidi. 1979. “The unhappy marriage of Marxism and Feminism” en 
Capital and class, 8: 1-33. 

 Lebowitz, Michael. 2005. Más allá de El Capital. La economía política de la clase 
obrera en Marx. Madrid: Akal. 

 Lewis, Holly. 2020. La política de todes: Feminismo, teoria queer y marxismo en 
la intersección. Manresa: Bellaterra Edicions. 

 Marx, Karl. 2021. “Tesis Sobre Feuerbach” en Marx, Karl y Engels, Friedrich. 
2021. La ideología alemana. Antología. Madrid: Alianza Editorial. 

 Mitchell, Juliet. 1966 “Women: The Longest Revolution”. New Left Review, 40: 
11-37  

 Mitchell, Juliet. 1971. Woman’s Estate. Baltimore: Penguin Books. 

 Rojo del Arcoíris. 2021. “Manifiesto por un Marxismo Queer”. El Salto. 
https://www.elsaltodiario.com/el-rumor-de-las-multitudes/por-un-marxismo-
ueer-manifiesto-de-rojo-del-arcoiris (Consultado el 24 de junio de 2024) 

 Vogel, Lise. 2024. “El trabajo doméstico revisado” en Vogel, Lise. 2024. El 
marxismo y la opresión de las mujeres: Hacia una teoría unitaria. Manresa: 
Bellaterra Edicions. 



34 
 

 Vogel, Lise. 2024. El marxismo y la opresión de las mujeres: Hacia una teoría 
unitaria. Manresa: Bellaterra Edicions. 

 


