
 
 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

LA SUPERACIÓN DEL TEATRO CARTESIANO; 

DISOLVIENDO EL HOMÚNCULO 

Autor 

David Val Campillo 

Director 

Juan Vicente Mayoral 

 

Facultad de Filosofía y Letras. Campus de San Francisco. 

2024 

 



 
 

Índice 

0. INTRODUCCIÓN        4 

 

1. EL TEATRO CARTESIANO      5 

1.1 ¿Qué es ese teatro cartesiano? 

1.2 El dogma del Fantasma en la Máquina. 

1.3 Monismo substancial. 

 

2. LA MENTE INTEGRADA       11 

2.1 El problema de la mente (o la conciencia) como concepto. 

2.2 La inseparabilidad de la conciencia del cuerpo 

2.3 Ni siquiera la toma de decisiones 

 

3. DESCENTRALIZACIÓN Y PLURALIDAD DE LA CONCIENCIA 18 

3.1 Contra el homúnculo 

3.2 Multiple Drafts model 

 

4. EL YO NARRATIVO       25 

4.1 En busca de los agentes intencionales 

4.2 Un Yo basado en sí mismo 

4.3 La ilusión del Yo 

4.4 ¿Se puede explicar la conciencia? 

 

5. CONCLUSIÓN        32 

 



 
 

LA SUPERACIÓN DEL TEATRO CARTESIANO; DISOLVIENDO EL 

HOMÚNCULO 

Resumen: Lo que se ha llamado el Teatro Cartesiano, esa visión de la mente como un 

centro de mandos, ha tenido un calado muy profundo en nuestras formas de hablar y de 

pensar. En este trabajo se pretende explicar por qué esta concepción está ya superada. 

La visión homuncular de la conciencia no da cuenta de la realidad que se nos presenta. 

Así pues, necesitaremos nuevos modos de pensar acerca de aquello a lo que llamamos 

mente. 

 

Summary: The so-called Cartesian Theater, that vision of the mind as a command center, 

has deeply influenced our ways of speaking and thinking. This work aims to explain why 

this conception is now outdated. The homuncular view of consciousness does not account 

for the reality that presents itself to us. Therefore, we will need new ways of thinking 

about what we call the mind. 

 

Palabras clave: Teatro Cartesiano, mente, conciencia, yo, dualismo, materialismo, 

ilusión. 

 

Key words: Cartesian Theatre, mind, consciousness, I, dualism, materialism, illusion.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

0. INTRODUCCIÓN 

La filosofía de la Mente ha sido a lo largo de los años profundamente influenciada por la 

concepción de que la mente existe como algo separado, independiente del cuerpo, que se 

comporta como una observadora y controladora de ciertas acciones físicas. Descartes, 

pese a no ser ni mucho menos el origen de este pensamiento, fue quien formalizó y 

propuso una postura seria sobre esto que uno de los pensadores más relevantes de nuestros 

tiempos, Daniel Dennett, llamaría el “Cartesian Theater”, al que nos referiremos como 

teatro cartesiano. 

Pese a la abrumadora evidencia que existe acerca de la irrealidad del alma o de la mente 

como algo independiente de las estructuras materiales, sigue habiendo corrientes y líneas 

de pensamiento que siguen justificando esta mitificación de ese mando de control, ese 

pensamiento puro, esa sustancia más allá de la materia, que se supone que es la 

conciencia. Existen una gran cantidad de teorías modernas que parecen derivarse de esta 

raíz de pensamiento y creen que la mente puede ser entendida sin necesidad de la 

neurobiología (neuroanatomía, neurofisiología y neuroquímica), es decir, de un estudio 

del cerebro respaldado por la evidencia empírica. Otras corrientes, de corte materialista, 

siguen, pese a la falta de evidencia, arrastrando ese teatro de lo mental de corte cartesiano. 

También existen las corrientes que insisten en estudiar la mente como simple y puramente 

acontecimientos cerebrales (de innegable importancia), dejando de lado al organismo y 

al ambiente como un todo.  

Es necesario que, de la misma forma en la que la Tierra dejó de considerarse el centro del 

universo gracias a que otras teorías parecían responder de una manera mucho más 

satisfactoria a la evidencia; la conciencia, aquello a lo que le llamamos conciencia, sea 

como mínimo replanteada tras haber quedado el marco anterior, el cartesiano, incapaz de 

responder a los nuevos hallazgos en neurociencia. 

Aún a día de hoy, sigue habiendo quienes creen que la “mente” es algo que no puede ser 

explicado, algo que se nos escapa y que nunca vamos a poder conocer. Sigue existiendo 

quien defiende seriamente la mente como un ente trascendental que va más allá de la 

materia y que sitúa al ser humano en una posición radicalmente separada de la demás 

materia, que cuenta con una especie de “alma”, en algunos casos inmortal, que habita su 

cuerpo. Quizá, la conciencia no pueda ser explicada en su concepción tradicional, debido 

a la carga conceptual dentro del marco teórico al que pertenece (ser aquel espectador 



 
 

homuncular dentro del cerebro) y por lo tanto deba de ser disuelta a través de un 

mecanismo de reducción a una diversidad y multiplicidad de procesos físico-químicos. 

La dependencia ontológica de los estados corporales y aquello que ocurre en lo que 

llamamos “conciencia”, nos conduce a pensar que la mente, aquello a lo que llamamos 

mente, no puede ser más que el resultado de una multiplicidad de procesos que dan lugar 

a una ilusión (ese teatro cartesiano) que se cree central, unitaria y separada de la materia. 

La versión cartesiana de la mente, sea de corte dualista o materialista, deja infinidad de 

cuestiones sin explicación, ya sea la alteración de la conciencia por el uso de sustancias, 

el impacto que tienen en la conciencia las lesiones cerebrales, el origen anatómico de 

conductas no normativas1, la relación entre el impacto hormonal y el comportamiento… 

y un largo etcétera. 

El objetivo de este trabajo será poner en de relieve las limitaciones no solo del dualismo 

cartesiano (alma-cuerpo), sino también las de ese teatro cartesiano, que nos ofrece una 

visión homuncular, localizada de la conciencia. Se pretenden abordar unas nuevas 

concepciones acerca tanto del yo, como de la conciencia, que puedan sostenerse bajo la 

base empírica que conocemos. 

1. EL TEATRO CARTESIANO 

1.1. ¿Qué es este teatro cartesiano? 

En 1641, el filósofo y matemático francés René Descartes, publicó una de sus obras más 

famosas: Meditaciones Metafísicas. En este ensayo, Descartes realiza un gran esfuerzo 

por demostrar rigurosamente la existencia tanto de Dios como de la separación entre alma 

y cuerpo, a través de un enfoque racionalista: “todo lo que se puede saber acerca de Dios 

se puede mostrar con razones que no hay que sacar de otro sitio más que de nuestra propia 

inteligencia” (Descartes, 1641, pág. 3). La que nos interesa para este trabajo es la segunda, 

la separación ontológica de las dos sustancias: res extensa (material) y res cogitans 

(pensante). 

Descartes pretendía demostrar la separación entre alma y cuerpo, algo que por supuesto 

no era nuevo en absoluto. Son innumerables las corrientes que incluyen este pensamiento 

                                                             
1 Intentaré no hablar en ningún caso de enfermedades mentales ya que la complejidad del asunto requiere 

de una atención bastante elevada. En lugar de enfermedades mentales preferiré hablar de conductas no 

normativas. 



 
 

dualista, ya sea platonismo, neoplatonismo, cristianismo, islam… En el siglo XI, 

pensadores como Avicena ya escribían cosas similares: 

[…] el ser cuya existencia es afirmada posee una particularidad: que es en sí mismo distinto de su 

cuerpo, de sus miembros, que no fueron afirmados. Entonces quien afirma (la existencia de un 

ser), posee un medio para afirmarlo, en virtud de la existencia del alma como algo distinto del 

cuerpo, o mejor, sin cuerpo. (Avicena, 2009) 

Lo que sí hizo Descartes fue ser muy claro, riguroso y sistemático. Vemos en Descartes 

un intento realmente bueno por demostrar esta separación. Comienza poniendo todo en 

duda y construye, desde el único axioma que cree indudable, ese famoso “pienso, luego 

soy”, todo su sistema: 

[…] una vez sopesados escrupulosamente todos los argumentos, se ha de concluir que siempre 

que digo «Yo soy, yo existo» o lo concibo en mi mente, necesariamente ha de ser verdad. 

(Descartes, 1641, pág. 16) 

Tras la gran duda (metódica) de Descartes, acerca del mundo, de los sentidos e incluso 

del intelecto, logra llegar a su punto de partida: si pienso, estoy haciendo algo, y no puedo 

hacer algo si no soy algo, de tal forma que, si pienso, he de existir. 

No admito ahora nada que no sea necesariamente cierto; soy, por lo tanto, en definitiva, una cosa 

que piensa, esto es, una mente, un alma, un intelecto, o una razón, vocablos de un significado que 

antes me era desconocido. Soy, en consecuencia, una cosa cierta, y a ciencia cierta existente. Pero, 

¿qué cosa? Ya lo he dicho, una cosa que piensa. (Descartes, 1641, pág. 17) 

A partir de aquí, va a realizar la ruptura, entre esa cosa que piensa, y lo material, el mundo, 

el cuerpo2. El cuerpo, de la misma forma que una cera, sufre deformaciones, cambios, 

modificaciones, no es estático, sino móvil, es dinámico, carece realmente de una esencia 

fija. Descartes pone ese mismo ejemplo, cuando una cera es acercada al fuego y sufre 

todo tipo de deformaciones, cuando sus cualidades se transforman… “¿Queda todavía la 

misma cera?” (Descartes, 1641, pág. 19). En cambio, lo pensante, es planteado como el 

                                                             
2 Si bien no voy a indagar en esto, para no traicionar al texto, creo necesario mencionar que Descartes en 
muchos momentos no se siente del todo seguro de este dualismo y llega a ponerlo en cuestión. Una vez 

prueba la existencia del mundo, Descartes escribe: “Y ahora no sé solamente que existo en tanto que soy 

una cosa que piensa, sino que también se me presenta una cierta idea de la naturaleza corpórea, y me sucede 

que dudo si la naturaleza pensante que existe en mí, o, mejor dicho, la que soy yo mismo, es diferente de 

esa naturaleza corpórea, o si son ambas lo mismo; y supongo que todavía mi entendimiento no ha divisado 

razón alguna que me convenza más de lo uno que de lo otro. Por esto mismo soy indiferente a afirmar o 

negar cualquiera de las dos cosas o aun a no juzgar nada sobre esta cuestión.” (Descartes, Meditaciones 

Metacísicas; Traducción de Jose Antonio Mígues, 1641) Lo que sí es con total seguridad afirmado por 

Descartes es que esa cosa que piensa es como un centro de mandos, ese homúnculo centralizado, que es en 

realidad el problema que nos concierne. 



 
 

sujeto de mandos el que ve lo que sucede, el que recibe la información y ordena al cuerpo. 

Es algo que posee una esencia invariable, el pensamiento se tiene a sí mismo como algo 

que no puede variar esencialmente. Ahora bien, este interaccionismo entre la substancia 

inteligente y la substancia extensa es uno de los problemas más grandes que tiene que 

superar, pues Descartes reconocía la totalidad que formaban el cuerpo y el alma y la gran 

mezcla que se daba entre estos, pues lo que sucede al primero es aprehendido por la 

conciencia más allá que de forma intelectual. El cuerpo y el alma deben pues de estar 

conectados en algún punto si la interacción que tienen es tan estrecha. Cuando el cuerpo 

sufre un daño, el dolor es sentido y no solo conocido por ese pensante. ¿Cómo pueden 

interaccionar pues dos substancias independientes? En Las Pasiones del Alma, Descartes 

sitúa esta unión en el centro del cerebro, en la que llamaba “la glándula pineal”: la parte 

del cuerpo en la que el alma ejerce inmediatamente sus funciones no es de ningún modo 

el corazón, ni tampoco todo el cerebro, sino solamente su parte más interna, que es cierta 

glándula muy pequeña, en el centro de su sustancia” (Descartes, 1997, pág. 103). A través 

de esa glándula, el cuerpo, tomado como algo que siempre se puede dividir, y el alma, 

aquello que es indivisible, podían comunicarse.3 

[…] hay una gran diferencia entre el alma y el cuerpo en el hecho de que el cuerpo sea siempre 

divisible por naturaleza y el alma indivisible; ya que cuando la considero a ella o a mí mismo en 

tanto que soy una cosa que piensa, no puedo distinguir en mí ninguna parte, sino que veo que soy 

una cosa una e íntegra; y aunque el alma parezca estar unida a todo el cuerpo, al cortar un pie o un 

brazo o cualquier otra parte del cuerpo, conozco sin embargo que nada ha sido quitado al alma, y 

tampoco se puede decir que las facultades de querer, de sentir, de comprender, etc., sean partes de 

ella, porque es una y la misma el alma que quiere, que siente, que comprende. (Descartes, 1641, 

pág. 50) 

El alma pues, esa substancia pensante, en definitiva, la conciencia, era concebida como 

una especie de centro de mandos, como una unidad específica, concreta, que recibe 

información y luego da órdenes; algo indivisible, central, unitario. Se podría concebir 

como alguien que juega a un videojuego, el cual a través de una pantalla le llega una 

información y este a través de un mando ordena cómo debe de reaccionar; o como un 

homúnculo que reside en el cerebro, al que se le presenta lo que le está sucediendo a 

través de un espectáculo, a través de ese teatro cartesiano. 

                                                             
3 Es esta indivisibilidad del alma contra lo que más vamos a cargar en este trabajo. La superación del 

dualismo vendrá implícita en la argumentación. 



 
 

1.2. El dogma del Fantasma en la Máquina. 

Esta manera de pensar se convirtió en la hegemónica y aún persiste a día de hoy en el 

gran imaginario colectivo4, pese a que la evidencia nos va a contar todo lo contrario. Y 

es que ya en nuestra forma de hablar se esconde esta manera de pensar. Cuando se dice 

por ejemplo “yo tengo cerebro”, “mi conciencia está en mi cerebro” o “yo soy yo” ya 

asumimos lingüísticamente que ese “self”, que la conciencia, que el yo, es algo 

concentrado en un punto, algo unitario y central, estático, homuncular. 

Una de las primeras críticas fuertes que se le hicieron a este pensamiento cartesiano, fue 

precisamente una que mencionaba que uno de los grandes problemas de este tratamiento 

de la conciencia era que contenía un grave error categorial: “Es un gran error y un error 

de tipo particular: un error categorial”. (Ryle, 1967, pág. 5) La crítica fue realizada por el 

filósofo británico Gilbert Ryle, quien usaba la expresión “el dogma del Fantasma en la 

Máquina” para referirse de una manera peyorativa a la tesis que defiende que la 

conciencia es algo que existe de manera central y localizada, más allá del cuerpo. El error 

consiste en la creencia de que una especia de fantasma se encuentra misteriosamente 

oculto en la compleja y dispersa máquina que es el cerebro. El error según Ryle era el de 

otorgar a la mente una serie de características para esquivar su complejidad. “Me referiré 

a ella a menudo con deliberado sentido peyorativo, como “el dogma del Fantasma en la 

Máquina”, que espero poder probar como enteramente falso, y no sólo en parte, sino en 

principio.” (Ryle, 1967, pág. 4) Era un error que consistía en tratar de entender un 

concepto que no se refería propiamente a nada localizable. Para que se entienda bien, 

usaré (aunque algo adaptado) alguno de los ejemplos que el mismo Ryle utiliza. 

Supongamos que entramos en el Campus San Francisco de Zaragoza, y vamos visitando 

la Facultad de Filosofía y Letras, luego la de Matemáticas, visitamos todas las facultades, 

el estanque…etc. Vemos y hablamos con el personal que trabaja en dichos lugares y con 

lxs estudiantes de estos. Pero, tras la visita, nos preguntamos, ¿y dónde está la 

Universidad? ¿Dónde está localizada la Universidad? Hemos visto todos los lugares, 

hemos visto a la gente, pero, ¿y la Universidad? Según Ryle “Su error parte de la inocente 

                                                             
4 Esto no solo se encuentra arraigado en nuestra manera de hablar al usar “yo”, “tú”, el uso de expresiones 

como “estoy luchando conmigx mismx”. En la cultura popular también vemos cómo la concepción de ese 

agente central es la que prevalece. Por ejemplo, en la película de animación de Pixar Inside Out (Docter & 

del Carmen, 2015), vemos como la protagonista cuenta con un centro de mandos dentro de su cabeza desde 

el cual se toman las decisiones. En obras de la literatura como, por ejemplo, La Soledad Era Esto, de Juan 

José Millas (Millás, 2003), también vemos un personaje tiene un hilo narrativo central, a través de un 

monólogo dirigido por un “yo” central. 



 
 

suposición de que es correcto hablar del Christ Church, la Bodleian Library, el Ashmolean 

Museum5 y de la universidad, como Si “la universidad” hiciera referencia a un miembro 

adicional de la clase de la que son miembros los otros elementos.” (Ryle, 1967) La 

Universidad simplemente es una manera de organización, que no tiene que ver con un 

lugar concreto o con un edificio concreto o con unas personas concretas. Sería erróneo 

igualar el conjunto a una de sus partes. El error viene por tratar estos conceptos como 

entes tangibles que no son sino modos de expresar en este caso un conjunto, un orden 

determinado. Es un error por “asignar dichos conceptos a tipos lógicos distintos de 

aquellos a los que pertenecen” (Ryle, 1967, pág. 5). No podemos tocar un equipo, no 

podemos señalar concretamente qué es un equipo, pero sí que podemos señalar a unx de 

sus jugadorxs. Podemos decir: cada estudiante promedio de la Universidad de Zaragoza 

tiene x nota media, pero no podemos ir por la calle y señalar al “estudiante promedio de 

la Universidad de Zaragoza”, no podemos decir que le conocemos, no es una persona 

concreta, no es nadie, el error es categorial. 

La creencia de que hay otra cosa a parte del cuerpo que es la conciencia, como una unidad 

localizada en el cuerpo o en el cerebro tiene raíces en este error categorial. Ryle achaca 

el error de Descartes, la consideración de que existe ese Fantasma en La Máquina, ese 

homúnculo, viene de los conflictos que le suponían conjugar su religiosidad y sus 

convicciones morales, con el método de investigación que proponía para cualquier cuerpo 

(aquí entra también el humano) dentro de esa res extensa. A diferencia de otros 

pensadores tales como De La Mettrie, d´Holback o Hobbes, que no le otorgaron a la 

Mente una superioridad o una diferencia ontológica frente a la materia (reconociendo que 

lo mental puede ser una variedad muy compleja de lo mecánico), Descartes se ve en la 

situación de tener que postular que la Mente no está sujeta a la mecánica, que funciona 

por otras causas no mecánicas. Esto le lleva a tener que asumir que esa Mente, ese 

homúnculo, ese fantasma, está separada del cuerpo (Descartes, 1641). Lo más 

problemático viene al tratar de darle explicación tanto a la existencia de esta como a su 

interacción con el cuerpo. En un marco de características mecanicistas (como es el de 

Descartes en cuanto a la res extensa se refiere), la Mente sólo podía caber en este a base 

de la negación: la mente no es espacial, no es dinámica, no es observable… incurriendo 

en un gravísimo problema dentro de su marco lógico. Las mentes son una parte (debido 

a que interaccionan con el cuerpo de una forma estrechísima, de hecho, tienen causalidad 

                                                             
5 Que en nuestro caso son las facultades antes mencionadas. 



 
 

sobre su movimiento), pero las mentes no pueden ser una parte (por lo expuesto 

anteriormente), de tal forma que tenemos que postular que A ^ ¬ A (Ryle, 1967). 

Así pues, vemos ya primeramente la problemática que concierne a la postulación de ese 

Fantasma en la Máquina, que contiene un gran error de principio al tratar de describir la 

conciencia como un ente aparte, como una pieza singular, como ese homúnculo que se 

encuentra en el centro de mandos. 

Más adelante, veremos como todo apunta a que la conciencia (aquello que llamamos 

conciencia) no es más que el resultado de la coordinación de procesos múltiples y 

diversos, topológicamente separados (no solo en el cerebro), que dan como resultado la 

conceptualización o la ilusión de ese centro de mandos, de esa unidad que observa y toma 

decisiones. 

1.3. Monismo substancial. 

El problema lógico que tenía Descartes, como ya hemos visto, viene por el intento de 

conjugar su mecanicismo con su religiosidad y por tanto necesidad de postular un alma 

más allá del cuerpo (pese a que en ciertas ocasiones parezca oscilar). Una solución a esta 

problemática viene dada unos cuarenta años más tarde por parte del filósofo Baruch 

Spinoza al declarar que el pensamiento (consciente) sí que se podía entender como una 

expresión de la (única) red extensa (que él llamó Dios, pero que puede ser entendida 

también como Naturaleza). Lo que propone Spinoza es un monismo substancial, en el que 

la mente y el cuerpo se unifican (Spinoza, 1987). El problema del interaccionismo 

substancial es demasiado grave como para pasarlo por alto, la única manera de 

sobrepasarlo es a través de la reducción a una sola substancia. 

 El orden y conexión de las ideas es el mismo que el orden y conexión de las cosas. (Spinoza, 1987, 

prop.VII) 

La extensión y la idea, son para este filósofo tan solo modos de una sola y misma cosa, 

no es necesario (de hecho, es problemático) la idea de una substancia diferente a la 

material. (Spinoza, 1987) Cada evento en la mente (y lo veremos más adelante) o aquello 

a lo que llamamos mente, tiene un correspondiente evento en el cuerpo, pero no porque 

uno cause al otro, sino porque son ambas expresiones de la misma substancia. La mente 

(aquello que llamamos mente) no es no mecánica, no espacial, no extensa… sino que es 

la expresión de los mecanismos materiales, extensos, observables que la producen. La 

comprensión de la “mente” como algo material es necesario no solo para evitar los 



 
 

grandes problemas que nos trae la separación de sustancias de Descartes, sino también 

para poder acercarnos a una comprensión mucho más precisa y profunda de lo que es 

aquello a lo que llamamos conciencia. 

2. LA MENTE INTEGRADA 

Cuando no tenemos medio de probar, observar, entender… como algo funciona, es 

normal aventurarse con propuestas que pueden estar más cerca o más lejos de la realidad. 

El hecho de que hasta el pasado siglo no se avanzara tanto en neurociencia y en 

informática justifica la creencia de que la mente pueda estar separada del mundo. El hecho 

de no poder ver claramente que el dolor, la alegría, las creencias, la forma de ser… 

llevaron a muchos pensadores a atribuir a la mente o conciencia características como las 

vistas anteriormente (ser un homúnculo central, ser algo inmaterial…). Sin embargo, 

gracias al estudio de la neurociencia (pese a que quede un larguísimo recorrido aún), se 

ha podido entender mejor qué es eso que llamamos conciencia y cómo funciona. 

Un gran problema con el que ha tenido que lidiar el estudio contemporáneo de los 

procesos cognitivos, es con el que ya hemos mencionado anteriormente, con ese error 

categorial que se viene arrastrando desde hace siglos, y es que el concepto de conciencia, 

es tremendamente problemático. 

2.1. El problema de la mente (o la conciencia) como concepto. 

Creo relevante comenzar por uno de los problemas más grandes a los que se tenía que 

enfrentar  quienes han tratado de adentrarse en el estudio de la conciencia y es que, ¿cómo 

se puede encontrar algo que no existe como tal? Si tratamos de buscar en la realidad algo 

que ha sido producido, como es el concepto de conciencia, obviamente no lo vamos a 

poder encontrar. ¿Cómo vamos a encontrar en la realidad un polígono de infinitos lados, 

una Universidad o un equipo; si hemos sido nosotrxs lxs que los hemos producido? 

Es extremadamente probable, que nuestro marco de referencia habitual, sobre todo en 

ámbitos tan complejos como es el caso de la teoría de la mente, no se correspondan con 

el mundo, con lo que pasa realmente. Venimos de un marco teórico fuertemente marcado 

por el dualismo que a duras penas logra describir lo que sucede realmente en nuestra vida 

interior. Habiendo quedado superado el marco anterior, debemos de empezar a 

cuestionarnos los conceptos que a este pertenecen, y más incluso, cuando aún no ha 

logrado establecerse un consenso firme acerca de la teoría de la mente. 



 
 

Estos marcos o paradigmas, deben de contar con una estructura coherente. Las leyes o los 

enunciados que los rigen expresan relaciones entre las propiedades, entidades, clases… 

que postulan. Estas propiedades, entidades, clases… quedan expresadas o denotadas por 

el conjunto de los términos teóricos de una teoría (algo que es muy importante). 

Consideremos una teoría, pongamos por ejemplo la teoría de la relatividad. En dicha 

teoría, un componente, por ejemplo, la masa, queda denotado a partir de la energía 

cinética y de la velocidad de la luz. La masa se establece como una relación, una relación 

que además debe de ser observable. De esta forma, para entender bien que es la masa, 

debemos entender cuál es la red de principios teóricos en los que aparece. Estos marcos 

hacen que interpretemos y experimentemos el mundo de cierta manera. 

Estas ideas, pueden resonar en reflexiones de Wittgenstein acerca del lenguaje y su 

función en la construcción del conocimiento y comprensión del mundo. El significado de 

un término no está dado de forma aislada, sino que se entiende dentro de unos juegos de 

lenguaje que incluye una serie de reglas y prácticas compartidas (Wittgenstein, 1999). De 

esta forma, los paradigmas, los marcos, no solo establecen modelos teóricos, sino que a 

través de ellos imponen limitaciones y restringen posibilidades al hablar de fenómenos 

naturales. En Quine también vemos cómo las afirmaciones están interconectadas en el 

interior de un entramado de creencias y de conceptos. Estos conceptos, forman parte de 

una gran trama que probablemente no tengan una referencia directa en la realidad, sino 

más bien dentro de la red holística (Quine, 1968). 

El concepto de la conciencia (o mejor dicho la mente, el alma), dentro del marco 

cartesiano, el cual permea de una forma indudable nuestros modos de conocer, no da 

cuenta del paradigma en el cual estamos actualmente en cuanto al nuevo estudio 

concierne, ya que ni siquiera queda claro que se pueda establecer un marco en cuanto a 

este campo todavía. Aun no existe un consenso claro a través del cual se puedan establecer 

nuevos conceptos que capten la realidad de una manera más satisfactoria. Lo que sí es 

claro, es que la anterior debe de repensarse, de renovarse. 

Patricia Smith Churchland y Paul Churchland destacan por resaltar esto último. La 

psicología tradicional (folk psychology) nos habla de ciertos estados mentales. Unos 

estados mentales que tienen cierta coherencia dentro de su marco, pero, que, sin embargo, 

han quedado obsoletos (Churchland, 1988). 



 
 

Dar nombre a estados mentales hace que los acotemos, que los mutilemos, que los 

recortemos e introduzcamos en ciertos moldes teóricos. En el caso de las conductas no 

normativas se ve muy claramente. El diagnóstico de ciertas enfermedades mentales acota 

el rango y la complejidad del estado mental real (físico) de aquellos patologizados. 

¿Cuántos tipos de dolores distintos se pueden sentir? Se puede sentir dolor por una 

pérdida, dolor por poner la mano en una sartén ardiendo, dolor de barriga, dolor de cabeza, 

dolor por la picadura de un insecto, dolores de muy diversas intensidades, dolores 

musculares, dolores articulares (que varían enormemente según la zona), dolor por sentir 

una traición, dolor por una inflamación, dolor cuando oímos un sonido demasiado fuerte 

o cuando una luz cegadora penetra nuestros ojos… ¡cuan complejísima y diversa es la 

variedad de experiencias que categorizamos bajo el único término de dolor! 

La psicología tradicional es usada por todas las personas día a día en la simple relación 

que se da entre estas y en muchos casos nos es muy útil. Nuestra teoría de la mente (la 

cual aplicamos tanto a los demás como a nosotros mismos) se basa en una experiencia 

cotidiana, y no deja de ser una teoría más. Sin embargo, no es una teoría perfecta, por 

supuesto, y como muchas otras ha quedado obsoleta, al no poder dar cuenta del nuevo 

conocimiento que se tiene en campos como la neurofisiología. 

Si la psicología corriente es literalmente una teoría —aunque sea muy antigua y profundamente 

arraigada en el lenguaje y la cultura humanos— entonces los significados de los términos 

psicológicos efectivamente deben estar establecidos […] por medio del conjunto de las leyes 

psicológicas tradicionales en las que figuran. (Churchland, 1988, pág. 97) 

Así pues, cuando nos adentramos en el estudio de la neurociencia y destapamos lo que 

hay tras los estados mentales, al ver que difieren de lo que la psicología tradicional nos 

decía, debemos de plantearnos una reformulación del marco teórico en el que se trabaja. 

Comprender la complejidad de nuestra vida interior y su dificilísima conceptualización 

es el tan solo el comienzo para un estudio que pueda traspasar paradigmas obsoletos, que 

aún perduran en nuestra forma de hablar y de pensar. 

El caso concreto que nos interesa es el de la mente, el de la conciencia. Si queremos 

comprender realmente qué es la conciencia (o la mente), debemos dejar atrás los marcos 

teóricos que la acotan para estudiar a fondo los procesos (físicos) que permiten que se den 

aquellos comportamientos o estados mentales que hemos categorizado como conscientes. 

Debemos dejar de prestar demasiada atención al marco conceptual (aunque sea 



 
 

extremadamente complicado, por no decir imposible) e ir directamente a los procesos que 

ocurren y que podemos analizar. 

2.2. La inseparabilidad de la conciencia del cuerpo. 

¿Por qué estamos excluidos nosotros del 

hermoso ciclo de la naturaleza? (Hölderlin, 2019) 

Pese a lo problemático que es, actualmente no nos queda otra opción que hablar de 

conciencia. De ese “despertar”, de ese “sentir que somos”, sentir que podemos tomar 

decisiones. 

Gracias a la gran evidencia que tenemos hoy en día podemos afirmar con rotundidad que 

la conciencia no puede tener una realidad independiente más allá de los procesos físico-

químicos que ocurren en nuestro organismo. Como señala el médico neurólogo portugués 

Antonio Damasio: 

 El alma respira a través del cuerpo, y el sufrimiento, ya empiece en la piel o en una imagen mental, 

tiene lugar en la carne. (Damasio, 1995, pág. 29) 

La ya mencionada vulnerabilidad de la conciencia a lesiones cerebrales, consumo de 

sustancias, situaciones de peligro, somnolencia… nos dan ya pistas claras de que esto es 

así. La mente tiene una relación absolutamente directa con lo que ocurre en las estructuras 

físicas que la producen. Ni siquiera los sentimientos son intangibles o esquivos, de manera 

contraria, estos son tan cognitivos como cualquier otra percepción. 

La fundamentación de Damasio depende de tres afirmaciones: 

1) El cerebro humano y el resto del cuerpo constituyen un organismo indisociable, integrado 

mediante circuitos reguladores bioquímicos y neurales mutuamente interactivos (que incluyen 

componentes endocrinos, inmunes y neurales autónomos); 2) El organismo interactúa con el 

ambiente como un conjunto: la interacción no es nunca del cuerpo por sí solo ni del cerebro por sí 

solo; 3) Las operaciones fisiológicas que podemos denominar mente derivan del conjunto 

estructural y funcional y no sólo del cerebro: los fenómenos mentales sólo pueden comprenderse 

cabalmente en el contexto de un organismo con su ambiente. El hecho de que el ambiente sea, en 

parte, el producto de la propia actividad del organismo, no hace más que subrayar la complejidad 

de las interacciones que hemos de tener en consideración. (Damasio, 1995, pág. 17) 

Que la mente depende enteramente del cuerpo es algo tremendamente difícil de negar. 

Veamos, pues, algunos casos en los que se observa claramente como la alteración físico-



 
 

química de los mecanismos que dan lugar a la conciencia o a la mente tiene un impacto 

directo sobre esta. 

La alteración de los procesos conscientes a partir de determinadas sustancias es un claro 

ejemplo. Ya vengan desde el interior del organismo o desde el exterior, el funcionamiento 

de los procesos que generan la conciencia, la mente, está tremendamente determinado o 

relacionado con la interacción que tienen con ciertos elementos. Los neurotransmisores, 

con los que contamos, como por ejemplo la serotonina, la dopamina o las endorfinas, son 

moléculas que excitan o inhiben la actividad neuronal, gracias a ellos, el potencial 

sináptico (la potencialidad de que una sinapsis, una conexión entre neuronas, se lleve a 

cabo) aumenta o disminuye. Cuando realizamos una actividad física de alta intensidad, 

por ejemplo, los sistemas de recompensa del cerebro se activan favoreciendo la 

producción de dopamina, que es un neurotransmisor que excita el impulso eléctrico en 

las conexiones neuronales, lo que hace que sintamos una especie de recompensa, que nos 

sintamos mejor.6 

Sabemos que sustancias como el LSD, las anfetaminas, los anestésicos, el los hongos 

alucinógenos, el cannabis o el alcohol pueden alterar de forma drástica la percepción, la 

atención, el comportamiento, la propia sensación ser...etc. El alcohol (lo que se consume 

normalmente es etanol, C2H6O), por ejemplo, tiene efectos depresivos en el sistema 

nervioso central al favorecer la producción de un neurotransmisor inhibidor denominado 

ácido gamma-aminobutírico, haciendo que este disminuya su actividad y sintamos esos 

efectos tan característicos cuando se consume.7 Cuando se ingiere mucho alcohol, la 

transmisión sináptica queda drásticamente reducida y se pueden sentir síntomas como 

mareos, descoordinación muscular, una peor toma de decisiones…  

En definitiva, mi propósito no es explicar en sí cómo funcionan todos estos mecanismos 

(que he mencionado de manera muy concisa y nada precisa), sino poner de relieve como 

la actividad que ocurre en nuestro cuerpo tiene una relación directa con el concepto de 

mente.8 

                                                             
6 Para más información véase, por ejemplo, Codella, Roberto. (2018). El ejercicio estimula la actividad 

del cerebro y desvía la atención por el azúcar. Milán: Università degli Studi di Milano 
7 Véase Arias Duque, R. (2005, 2024). Reacciones fisiológicas y neuroquímicas del alcoholismo. Bogotá: 

Diversitas, Universidad Santo Tomás 
8 Intento no hablar de que lo único que produce eso que llamamos mente es el cerebro ya que los estados 

mentales dependen, así como del cerebro también de las vísceras, así como de las sustancias que afectan al 

sistema nervioso a través del torrente sanguíneo. La interacción entre el sistema nervioso y el resto del 

cuerpo está tan íntimamente ligada que sería inadecuado separarlos en la producción de mente. “No es sólo 



 
 

Las lesiones cerebrales, también son indicativos de dependencia material de la mente. 

Existen innumerables casos en los que lesiones en 

ciertas regiones del cerebro producen cambios 

concretos en las personas que los sufren. Un claro 

ejemplo es la afasia. La afasia, es una condición que 

afecta a la comprensión lingüística de los demás, así 

como también a la propia habla. Esta condición es 

causada por daños (ya sean por tumores, 

contusiones, derrames…) en determinadas áreas: el área de Broca y el área de Wernicke, 

que suelen encontrarse en el hemisferio izquierdo del cerebro. 

Otro caso famosísimo es el de Phineas Gage, ya mencionado en numerosísimos lugares 

(uso a Cage por su tremenda fama, pero existen infinidad de casos 

en los que una lesión cerebral produce cambios en la “mente” de 

una persona). Este sujeto, capataz de construcción, sufrió un 

tremendo cambio en su personalidad tras ser atravesado en un 

accidente por una barra de metal. Esta barra, de unos dos 

centímetros y medio de diámetro, atravesó su cabeza desde 

aproximadamente su mejilla hasta la parte superior de su cráneo. 

Pese tener una gran suerte de sobrevivir y dejar inalterados sus sistemas perceptuales y 

motrices (a excepción de su ojo izquierdo), la alteración de su personalidad no dejó a 

nadie indiferente. Antes del accidente, Gage era calificado por sus jefes y sus compañeros 

como un trabajador eficiente y eficaz, y es que con tan solo veinticinco años ya era capataz 

de construcción a cargo de un grupo de trabajadores. Tras el accidente, Gage fue 

despedido por su incapacidad de realizar su trabajo. Ahora era calificado como 

irreverente, irregular, obstinado, impaciente, caprichoso. Tan drástico fue su cambio que 

sus personas más cercanas apenas podían reconocer a Gage en… ¿Gage? (Harlow, 1868; 

Damasio, 1995) 

Existen, como ya he mencionado, un sinfín de casos en el que lesiones cerebrales 

producen cambios drásticos en la personalidad o en el comportamiento. Un Fantasma en 

                                                             
la separación entre mente y cerebro la que es mítica: la separación entre mente y cuerpo es, probablemente, 

igual de ficticia. La mente forma parte del cuerpo tanto como del cerebro. […] Las señales neurales dan 

origen a señales químicas, que originan otras señales químicas, que pueden alterar la función de muchas 

células y tejidos (incluidos los del cerebro), y alterar los circuitos reguladores que iniciaron el propio ciclo.” 

(Damasio, 1995) 



 
 

la Máquina, un alma lejos de la materia, no puede dar cuenta de la necesidad explicativa 

de los procesos materiales para el entendimiento de la experiencia subjetiva. Tan solo una 

concepción de ese “alma”, de esa mente, de esa subjetividad como algo que surge de la 

interacción material, puede responder solventemente a las pruebas que relacionan la 

conciencia, la mente, como lo queramos llamar, con la alteración fisiológica y anatómica 

de esas estructuras de las que depende. 

2.3. Ni siquiera la toma de decisiones. 

Un punto fuerte de la crítica a una concepción materialista de eso que llamamos 

conciencia es el libre albedrío. Supuestamente, somos seres libres que podemos decidir 

qué es lo que queremos hacer a través de la voluntad. Cuando escogemos que comida 

comer, que ropa ponernos, si cedemos el asiento a alguien en el transporte público… 

solemos creer que lo hacemos libremente, que tomamos la decisión deliberadamente. El 

neurólogo Benjamin Libet se interesó por la naturaleza de nuestra toma de decisiones, 

para ello, realizó un experimento relacionado con el control motor voluntario. 

Antes de hablar del experimento es necesario tener en cuenta que hay zonas del cerebro 

que al ser estimuladas eléctricamente producen respuestas motoras, pero no la voluntad 

de producir ese movimiento. También, existen áreas, que, a través de la estimulación 

eléctrica sí producen voluntad de movimiento, pero no movimiento.9 

El experimento consistía en lo siguiente: unos sujetos se sentaban cómodamente en un 

sillón. Cuando estos se encontraban por fin relajados, tras haber destensado sus músculos 

de la cara, del cuello y del tronco, eran instados a pulsar un botón que tenían delante, en 

el momento que lo creyeran oportuno. Una vez listos, el tiempo comenzaba a pasar, y en 

un momento dado, cuando la voluntad de un sujeto le instaba a hacerlo, este pulsaba el 

botón. En este experimento, se tomaban mediciones tanto la zona del cerebro que se activa 

cuando surge la voluntad motora, tanto la actividad en las áreas motoras como en el propio 

brazo que va a ejecutar la acción. (Libet, Gleason, Wright, & Pearl, 1983) 

Lo que nos dice el sentido común, el paradigma dualista o el que sostiene que la mente 

es esa especie de homúnculo, es que lo primero de lo que se tendría que haber tenido 

registro en las mediciones es la señal en estas áreas que muestran la voluntad motora; en 

                                                             
9 Para información más detallada véase (Clarke, 2013), (Dennett, Conciousness Explained, 1991) o 

(Libet, Gleason, Wright, & Pearl, 1983) 



 
 

segundo lugar, debería de registrarse actividad en las áreas motoras; tercero, actividad en 

el brazo; y, por último, el registro del botón pulsado. 

Sin embargo, esto no es lo que ocurrió realmente. En primer lugar, se registró actividad 

en el área motora del cerebro; en segundo lugar, varios cientos de milisegundos más tarde, 

se registró actividad en las áreas de esa voluntad motora; tercero, el brazo se mueve; y 

cuarto, se pulsa el botón. 

The recordable cerebral activity (readiness-potential, RP) that precedes a freely voluntary, fully 

endogenous motor act was directly compared with the reportable time (W) for appearance of the 

subjective experience of 'wanting' or intending to act. The onset of cerebral activity clearly 

preceded by at least several hundred milliseconds the reported time of conscious intention to act. 

This relationship held even for those series (with 'type II' RPs) in which subjects reported that all 

of the 40 self-initiated movements in the series appeared 'spontaneously' and capriciously. (Libet, 

Gleason, Wright, & Pearl, 1983) 

Parece que la decisión de pulsar el botón ya se había tomado previamente a que los sujetos 

fueran conscientes de ella, como si la voluntad de pulsar el botón, el hecho de ser 

conscientes de querer hacerlo, fuera cientos de milisegundos más tarde que la toma de 

decisión que una región del cerebro ya había realizado (sin ser conscientes de ella). De 

esto, se puede concluir que la iniciación cerebral de un acto supuestamente libre, 

voluntario, espontáneo, puede dar comienzo de una forma inconsciente, antes de que haya 

ningún indicio consciente de que la decisión va a ser tomada. (Libet, Gleason, Wright, & 

Pearl, 1983) Pareciera ser, que eso que llamamos voluntad o consciencia, es tan solo el 

registro de lo que el cerebro realiza “sin preguntarnos”. Como si la voluntad fuera después 

se la decisión, lo que es tremendamente anti intuitivo. 

Si el libre albedrío tiene que ver con el surgimiento espontáneo de la acción a través, 

primeramente, de la voluntad, se podría decir que no existe ese tipo de libre albedrío, y, 

que las pautas que dictamina el organismo van antes de que sintamos esa voluntad de 

llevar a cabo dicha acción. Quizá para salvar el libre albedrío debamos de reformular su 

significado, su conceptualización. 

3. DESCENTRALIZACIÓN Y PLURALIDAD DE LA CONCIENCIA 

El gran problema de Descartes, del planteamiento cartesiano, no es, tan solo, el dualismo 

del que hace gala. El gran problema que se arrastra hasta las concepciones actuales de la 

mente es el de concebir la mente, o la conciencia, como ese espectador que observa lo 

que está sucediendo. Ese homúnculo localizado en un punto del cerebro (obviando por 



 
 

supuesto al organismo) que está como en una especie de panel de control que vigila, da 

órdenes, disfruta del sabor de una lasaña, siente el dolor de un golpe…etc. 

Sin embargo, como hemos visto, esto parte de un error de concepto. “[…] it turns out that 

consciousness, like love and money, is a phenomenon that does indeed depend to a 

surprising extent on its associated concepts.” (Dennett, 1991, pág. 24) Podría decirse que 

la conciencia (o la mente) depende de la asociación de una diversidad de conceptos que 

no tiene una base biológica clara. 

3.1 Contra el homúnculo. 

La intuición nos dice que debe de existir este observador homuncular, que debe de haber 

alguien que atestigua lo que ocurre. En Consciousness Explained (La conciencia 

explicada) Daniel Dennett tratará de cargar contra esta idea: 

Events in consciousness, on the other hand, are “by definitions” witnessed; they are experienced 

by an experiencer, and their being thus experienced is what makes them what they are: conscious 

events. An experienced event cannot just happen on its own hook, it seems; it must be somebody’s 

experience. […] And the trouble with brain, it seems, is that when you look in them, you discover 

that there’s nobody home. No part of the brain is the thinker or the feeler that does the feeling, and 

the hole brain appears to be no better candidate for that very special role. (Dennett, 1991, pág. 29) 

Parece ser, que cuando se estudia el cerebro y se trata de buscar una región encargada de 

vivir la experiencia, no hay ninguna zona que tenga más protagonismo, no hay ningún 

aparato en el que nos podamos apoyar y decir, “mira, aquí justo se encuentra la región 

encargada de la conciencia”. No es que la glándula pineal cartesiana no sea esa máquina 

de conexión con el alma, es que ni siquiera existe un rol centralizado en el cerebro que se 

pueda señalar. La conciencia no es localizable. Como ya veíamos con Ryle, esto es un 

error categorial. Dennett también argumenta por este camino: 

The idea that a self (or a person, or, for that matter, a soul) is distinct from a brain or a body is 

deeply rooted in our ways of speaking, and hence in our ways of thinking. (Dennett, 1991, pág. 

29) 

La idea es que no hay un “agente especial” encargado del manejo del cuerpo, no hay un 

“yo real” en el sentido de que no podemos apagar todas nuestras percepciones, como 

parece querer hacer Descartes, y decir “vale, aquí estoy yo, soy un pensamiento”, porque 

ese pensamiento, si existe, es a través de una red de interdependencia con la base 

estructural y múltiple que lo sostiene. Autores como Dennett y Damasio argumentan que 



 
 

el pensamiento, esa voz narrativa que escuchamos en nuestra cabeza, parece ser que 

también es una percepción, es un modo en el que el cerebro recrea imágenes (sean del 

tipo que sean: visuales, auditivas, sensitivas…etc.). El “apagado” de las percepciones 

llevaría consigo un “apagado” de esa conciencia, de ese “yo”, de esa “res cogitans” de 

ese pensamiento que se piensa a sí mismo. (Dennett, 1991; Damasio, 1995) 

Se tiene la idea de que existe un centro de control que coordina a la perfección todos los 

sistemas perceptivos del organismo. En este supuesto lugar, es donde se da la 

introspección, donde “surge el alma”. Un centro que realiza la ruptura entre lo que es, 

entre esa mente, ese yo, y lo que hay fuera, el mundo exterior (incluido, por supuesto, el 

cuerpo humano10). Como un centro que se encarga de recopilar los datos, ordenarlos y 

dar señales al exterior, un centro que tiene la sensación de ser unitario con unas fronteras 

muy delimitadas. 

Para empezar, esta tesis tiene un gran error lógico de entrada, y es que induce a una 

regresión infinita. Si existe ese centro de mandos, ese panel que reúne y observa lo que 

sucede, ese homúnculo… ¿quién ve realmente? ¿Hay dentro de este centro de mandos… 

otro centro de mandos? ¿Hay dentro del homúnculo otro pequeño homunculito que reúne 

la información del primero? ¿Y ese segundo… tiene otro dentro de sí…? Un pequeño 

observador necesite otro que observe las proyecciones, y otro, y otro, y otro… haciendo 

inevitable la caída en una regresión infinita.  

Además, ¿de dónde surge ese homúnculo? ¿cuándo comienza a “ser”? ¿cuándo emerge? 

Si postulásemos que ese centro de mandos surge y se construye en su unicidad, 

deberíamos de ser capaces de reconocer una especie de “click” en el que comenzaría la 

mente, la conciencia, sin embargo… no podemos señalar ningún momento temporal, por 

ejemplo, en la formación de un feto, en el que digamos “ahí hay conciencia” o “ahí no la 

hay”, parece que el proceso es mucho más gradual. Ni siquiera lógicamente podría 

aparecer ese “salto” hacia una entidad. Pensadores como Nagarjuna argumentan de la 

siguiente manera: 

¿Cómo podría aparecer lo que no existe? Si una aparición hace que aparezca lo que está 

apareciendo, ¿cuál es aquella aparición que hace aparecer a este aparecer? Si otra aparición da 

lugar a ésta, entonces tendríamos una regresión infinita. (Nagarjuna, 2018, pág. 84) 

                                                             
10 En la concepción cartesiana, tras la amputación de un miembro ese yo permanecía intacto. (Descartes, 

Meditaciones Metacísicas; Traducción de Jose Antonio Mígues, 1641) 



 
 

Las entidades no “surgen” mágicamente. Postular que existe un salto cualitativo tan 

grande e inmediato como es el “tener mente” a partir del “no tener mente”, parece 

demasiado precipitado 

Aun así, la idea de ese centro de mandos persiste. Si mando una señal a mi pierna, pero 

no se mueve porque la tengo anestesiada, o tengo un nervio óptico dañado que no me 

permite ver pese a tener intacto el ojo, ¿no se sigue que debe de haber una cosa como 

centro donde se recibe la información y se dan órdenes? Intuitivamente ese homúnculo 

debe de estar ahí, ese centro de mandos donde se proyectan nuestras percepciones debe 

de existir… ¿no? Lo que vemos, lo que oímos, lo que sentimos… debería de ser 

proyectado ahí ya que cuando cortamos la comunicación de información con nuestros 

órganos perceptivos desaparecen sus inputs, pero parece no desaparecer nada de ese “yo”.  

En realidad, el problema viene otra vez de la visión sesgada y limitadora que no ve la 

mente de manera holística. El procesamiento de datos sensoriales se realiza, al parecer, a 

través de múltiples áreas diferenciadas y especializadas, y no en un centro específico. Los 

estímulos visuales y los auditivos, se procesan en regiones diferentes del cerebro; sin 

tenerse registro de ningún “centro” específico donde se dé todo a la vez. Existen 

numerosos estudios realizados a través de imágenes por resonancia magnética funcional 

(fMRI) que señalan que distintos tipos de información sensorial se procesan en regiones 

muy distantes en el cerebro. Véase (Kanwisher, 2010), dónde se observa como regiones 

determinadas del cerebro se encargan de actividades muy específicas como las del 

reconocimiento de caras. 

Todo apunta a que no hay ninguna zona específica donde se haga todo “de una vez”. 

[…] no existe una sola región en el cerebro humano equipada para procesar, simultáneamente, 

representaciones de todas las modalidades sensoriales activas cuando por ejemplo 

experimentamos, al mismo tiempo, sonido, movimiento, forma y color en perfecto registro 

temporal y espacial. […] en ningún lugar podemos encontrar una única área haya la que se 

proyectarían en un registro exacto todos estos productos diferentes. (Damasio, 1995, pág. 115) 

Si bien es cierto que hay zonas del cerebro donde pueden converger las señales, no son 

significativas para una correcta integración de la mente: 

Es cierto que existen unas cuantas regiones del cerebro en las que pueden convergir señales 

procedentes de muchas regiones sensoriales distintas. Unas cuantas de estas regiones de 

convergencia reciben efectivamente una amplia variedad de señales polimodales, por ejemplo, las 

cortezas entorrinales y perirrinales. Sin embargo, es poco probable que el tipo de integración que 



 
 

estas regiones pueden producir utilizando dichas señales sea la que forma la base de la mente 

integrada. […] la lesión de estas regiones de convergencia de orden superior, aun cuando tenga 

lugar en ambos hemisferios, no impide en absoluto la integración de la “mente” […]. (Damasio, 

1995, pág. 116)  

La neuroplasticidad, es otra característica que nos puede dar pistas acerca de la no 

localizabilidad de ese “yo” pensante. Tan solo en el cerebro, existen una cantidad 

absolutamente masiva de neuronas, alrededor de cien mil millones (100.000.000.000), 

que llevan a cabo un número exageradamente mayor de conexiones. Se estima que existen 

alrededor de diez elevado a catorce (100.000.000.000.000) de espacios sinápticos, donde 

en cada uno ocurre la interacción de miles de neurotransmisores. Además, las conexiones 

neuronales varían de una manera asombrosa desde que nacemos hasta que morimos, 

incluso en el transcurso de un solo día. Según la evidencia que se tiene11 sería 

tremendamente desacertado decir que nacemos con una estructura cerebral ya constituida 

que no puede variar. Según Damasio, el ADN no contiene la suficiente información como 

para dar una estructura determinada al cerebro, sino que las redes neuronales se van 

configurando poco a poco a través de interacciones que se tienen con el cuerpo, el entorno, 

ellas mismas… (Damasio, 1995) Como bien argumenta Dennett, la ventaja evolutiva que 

proporciona un sistema capaz de adaptarse continuamente a su entorno, es lo 

suficientemente grande como para que una de las características más resaltables del 

sistema neuronal sea su plasticidad. Ser capaz de reconocer patrones de peligro o 

beneficio es una de las mayores ventajas con las que cuenta la red neuronal. Todo el 

sistema de aprendizaje depende de esto. “[…] better organisms will be those that can 

redesign themselves to some degree to meet the conditions they encounter.” (Dennett, 

1991, pág. 183) 

En un espacio tan caótico, maleable y cambiante, situar un punto central resulta 

imposible. Si echamos una gota de tinte rojo a un vaso con agua, veremos que esta no se 

mantiene en el centro, sino que se mezclará con las demás y terminará por ser 

irreconocible. Ese yo central, de igual modo que la gota (salvando las distancias), no 

podrá mantenerse es un lugar concreto mientras literalmente todo a su alrededor (incluido 

él) se transfigura, se deforma, se mueve, cambia.  

                                                             
11 Véase por ejemplo (Ordóñez Suarez, Bonilla Márquez, Macías España, & Vásquez Méndez, 2023) o 
(Juárez Martínez, 2021) 



 
 

Una vez podemos reconocer que ese homúnculo es ficticio… dónde residen nuestros 

pensamientos… ¿que nos queda pensar acerca de lo que sentimos… de lo que somos? 

Una respuesta (no definitiva) que puede sustituir o tratar de dar una mejor explicación al 

homúnculo cartesiano es lo que propone Dennett en Consciousness Explained, un modelo 

de “Multiple Drafts” que ha sido traducido por Sergio Balari Ravera como el modelo de 

Versiones Múltiples (Dennett, 1995). 

3.2. Multiple Drafts Model. 

Dennett, en su intento de sobrepasar el teatro cartesiano va a proponer el modelo de los 

“Multiple Drafts”, que pretende ser más cercano a lo que ocurre realmente en la actividad 

cognitiva, pese a ser reconocido por él mismo como no definitivo, ni mucho menos 

(Dennett, 1991).12 De acuerdo con el modelo de los “Multiple Drafts”, las distintas 

percepciones y la múltiple actividad mental se lleva a cabo a través de procesos paralelos, 

que van por distintas vías interpretativas y de elaboración sensorial. 

Cuando recibimos información a través de nuestros sentidos, esta no es perfecta, al 

parecer, no es tan estable como creemos. Dennett utiliza el siguiente caso. Nuestras 

cabezas oscilan continuamente sin que nos demos demasiada cuenta, y nuestros ojos, de 

la misma manera, se mueven, vibran a una velocidad incluso mayor. Sin embargo, lo que 

vemos, lo que apreciamos, no es una imagen vibratoria, es una imagen estable. Y es que, 

lo que  experimentamos, no es más que el resultado de una serie de procesos 

interpretativos que cotejan, ordenan y nos hacen más accesible la información que nos 

llega directamente que tienen lugar en distintas áreas del cerebro. Ahora bien, lo 

importante, es que estos procesos de preparación de la información, solo deben de 

realizarse una vez. Una vez la información ha sido ordenada, clasificada, revisada… no 

se envía a ningún lugar para ser “proyectada”. Distintos mecanismos de procesamiento 

de datos que funcionan en distintas regiones pueden ser registrados temporal y 

espacialmente, pero no se puede registrar, ni ningún punto espacial, ni ningún punto 

temporal, donde se dé la proyección. Es como si un gran influjo de información fuera de 

un lado a otro, en un proceso dinámico, sin detenerse en ningún punto. Pareciera ser que 

contáramos con una enorme cantidad de fragmentos que se ordenan más en la narratividad 

temporal que estas interacciones se dan a sí mismas que en mismo momento “consciente”. 

                                                             
12 De hecho, en escritos posteriores, para superar ciertas confusiones que este Multiple Drafts model suscita, 

el propio Dennett comienza a usar otras metáforas como "fame in the brain" o "cerebral celebrity". (Dennett, 

2005)  



 
 

Es decir, parece que la ordenación sucede más de una forma narrativa que de una forma 

instantánea, como si en un momento concreto del tiempo tan solo se contase con 

fragmentos de información, que se dan forma en el dinamismo y narratividad de los 

procesos neurales. (Dennett, 1991) 

Este modelo deja atrás el pensamiento de que solo puede haber un relato canónico. En la 

visión cartesiana solo podía haber una narración con la que ese homúnculo contaba, con 

esta versión esto desaparece: 

[…] the Multiple Drafts model avoids the tempting mistake of supposing that there must be a 

single narrative (the “final” or “published” draft, you might say) that is not canonical – that is the 

actual stream of consciousness of the subject, whether or not the experimenter (or even the subject) 

can gain access to it. (Dennett, 1991, pág. 113) 

Podemos darnos cuenta de que este modelo está trabajando en múltiples ocasiones. 

Supongamos que estas por la calle y oyes unos pasos detrás de ti, a unos cuantos metros. 

En ese momento giras la cabeza rápidamente, debido a la sorpresa que te causa el sonido. 

Miras hacia atrás levemente, durante un breve momento y, cuando te das cuenta de que 

ese sonido era una persona vuelves a mirar al frente. En ese mismo instante caes en la 

cuenta… “Vaya, pero si es mi amiga Ana.” Te das cuenta de que esa persona que habías 

visto era tu amiga Ana, y, en tu mente, se crea una imagen, tienes el recuerdo de haber 

girado la cabeza y haber visto a tu amiga Ana perfectamente. En el momento en el que 

caes en la cuenta te das otra vez la vuelta para saludar a tu amiga, que ya está unos metros 

más cerca de ti, pero, para tu sorpresa, justo cuando volteas, te das cuenta de que no es 

ella… Tiene el pelo como ella, lleva las mismas gafas que tu amiga y tiene una estatura 

similar a la de Ana, pero no es Ana. Sin embargo, jurarías que la habías visto antes. Te 

das cuenta de que la habías confundido. Tenías en tu cabeza el recuerdo nítido de girar la 

cabeza y ver a tu amiga, pero en realidad no era ella… ¿qué ha pasado? 

El modelo de los “Multiple Drafts” parece dar una respuesta bastante satisfactoria. 

Cuando se dan las diferentes percepciones, diferentes sistemas neuronales trabajan por 

separado en la interpretación y clasificación de la información y “compiten” por cierto 

protagonismo. Características como el color, la forma, el reconocimiento de caras o la 

posición son procesadas en distintas regiones específicas del cerebro, lo que hace que una 

multitud de distintos borradores “compitan” por ser “narrados”, por ser más relevantes 

que el resto. 



 
 

Visual stimuli evoke trains of events in the cortex that gradually yield discriminations of greater 

and greater specificity. At different times and different places, various "decisions" or "judgments" 

are made; more literally, parts of the brain are caused to go into states that discriminate different 

features. (Dennett, 1991, pág. 134) 

Al reconocer a nuestra amiga, parece que el re-reconocimiento de caras ha primado sobre 

otras percepciones, dando como resultado la confusión. Al ser poco fiable la información 

que los distintos borradores habían brindado, se ha llevado a cabo un ejercicio de 

“reconstrucción”, para tener una percepción coherente. 

La razón humana depende de varios sistemas cerebrales, que trabajan al unísono a través de 

muchos niveles de organización neuronal, y no de un único centro cerebral. (Damasio, 1995, pág. 

13) 

El Multiple Draft model no se postuló para dar una respuesta definitiva al problema del 

funcionamiento de la mente, sino para dar un ejemplo de modelos más satisfactorios que 

el teatro cartesiano. La pretensión de Dennett en Consciousness Explained no es la de 

dejar acabada la tarea de explicar lo mental, ni mucho menos, sino todo lo contrario. El 

objetivo es cargar contra la vagueza explicativa que supone el planteamiento de corte 

cartesiano y seguir investigando en aras de una mayor comprensión del ejercicio 

cognitivo. La reconceptualización de la conciencia, que deja de ser ese centro homuncular 

que se arrastra a través de la tradición cartesiana, es el primer paso para una mejor 

comprensión de la mente. 

4. EL YO NARRATIVO 

Nuestra vida, ¿no nos parece, en ocasiones, sernos contada más 

que vivida? (Zambrano, 2023) 

Llegados a este punto, queda responder… ¿por qué sentimos que somos ese centro? ¿Por 

qué sentimos que somos ese centro cuando realmente no hay ningún lugar central en 

nuestro pensamiento, cuando tenemos la suficiente evidencia para ver que ese modelo no 

es el adecuado? Esta es quizá la pregunta más compleja y que más difícil sea de responder. 

¿Qué es eso que sentimos que somos? De momento, no parece haber respuestas del todo 

satisfactorias para esta pregunta, por lo que las respuestas que demos a partir de ahora 

serán bastante menos precisas que en los apartados anteriores. 

4.1. En busca de los agentes intencionales. 



 
 

En obras como La Peligrosa Idea de Darwin, Dennett explica un mecanismo muy 

relevante con el que cuentan los humanos y otras especies como los chimpancés, los 

delfines… Este mecanismo es el mecanismo de detección de agencia. En lo que consiste 

este mecanismo es en “animar” el mundo que nos rodea, en dotar de actitudes 

intencionales a posibles peligros o beneficios que puedan acaecer. Si oímos un ruido 

detrás de nosotros y le atribuimos una capacidad agencial, es decir, creemos que pueda 

tener intenciones (quizá de cazarnos), podemos anticiparnos a la supuesta agencia 

huyendo. Quizá el noventa y nueve por ciento de las veces ese ruido no era nada, pero 

con que el uno por ciento sí fuera un depredador intentando, la ventaja evolutiva es 

tremenda.13 

Según Dennett, a través del reconocimiento de otras actitudes intencionales, de otras 

mentes, (una ventaja decisiva para la supervivencia) el ser humano ha sido capaz de 

reconocerse a sí mismo como otra mente. El reconocer que el otro ente tiene estados 

mentales, nos hace pensar que ese otro puede estar pensando que tenemos también una 

actitud intencional. En el reconocimiento del otro como ente intencional nos reconocemos 

también como entes intencionales. 

Gracias a una buena teoría de la mente, el sujeto humano ha logrado situarse en frente de 

sí mismo y poder decir “yo soy yo”, yo soy ese que también tiene intenciones. Los demás 

entes tienen intenciones, tienen objetivos, deseos. Así, de la misma forma, yo también los 

tengo. Dennett nos muestra cómo hemos necesitado evolutivamente una idea del 

autorreconocimiento que facilite o permita su supervivencia. Las ideas de un dentro y un 

afuera son completamente necesarias cuando nos enfrentamos a un mundo lleno de 

peligros. (Dennett, 2015) 

Juan Carlos Olite, en Ilusiones Metafísicas de un Cerebro Primate, también habla de 

cómo ese “cerebro primate” que somos, busca constantemente identificar agencias, seres 

intencionales:  

[…] el cerebro primate humano es un buscador de yoes, de agentes intencionales, fuera y dentro, 

siempre en el paisaje de los espejos, en el nicho del alma. Hay en él una suerte de vocación innata 

por determinar la intención tras la acción, el sujeto tras la acción. […] la lectura de las mentes 

como estrategia de supervivencia. (Olite, 2018, pág. 168) 

                                                             
13 Esta explicación está muy sintetizada, para más información véase (Dennett, 2015) 



 
 

En esa búsqueda de agentes intencionales, también existe la mirada “hacia adentro”, esas 

percepciones que se sienten tienen que ser de algún agente intencional: 

Quién siente lo que siento, quién desea lo que deseo, quién imagina lo que brota en el 

cinematógrafo de mi conciencia, quién, quién… He sido yo, responde el cerebro, […] Necesitamos 

anudar todos los lazos sueltos, los elementos en conflicto, las impresiones del presente y los 

recuerdos del pasado, a una raíz que llamamos “yo”, que ejerce de causa última responsable, de 

punto de referencia explicativo, de respuesta capaz de satisfacer nuestra inquisitiva e inquieta 

curiosidad.  

Cuánto hay de engaño en este proceso es una tarea muy difícil de determinar. (Olite, 2018, pág. 

169) 

En la búsqueda de agentes intencionales nos damos cuenta de que vemos claramente en 

nuestro diálogo interior un agente que tiene intenciones, de las que somos directamente 

conscientes, ese “yo”. Somos capaces de percibir nuestro “yo”. Es nuestra mente la que 

anima el mundo en el que vivimos, y de la misma manera que anima el mundo, al verse 

reflejada en este, se anima también a sí misma, se da un carácter agencial, se da la 

sensación de animidad. 

4.2.Un Yo basado en sí mismo. 

Algo despierta y mira dentro 

(el dentro de una superficie, que 

no es un dentro sino un debajo, como 

el forro de un abrigo), buscando algo 

en lo que anclarse. Un tema, busca 

un tema. Para 

sobrevivir. - ¿Sobrevivir? 

(Maillard, 2023) 

Nos queda por ver cómo ese yo (que ha resultado ser más plural de lo que creíamos), se 

va construyendo, se va contándose a sí mismo que es en verdad ese “yo”. 

La sensación de sentir que tenemos cierta continuidad es necesaria tanto para 

enmarcarnos en un marco social como para mantener el aprendizaje que hemos ida 

adquiriendo. Damasio, también se pregunta por la idea de cómo se constituye esa 

identidad y da una respuesta desde su punto de vista: 

La base neural del yo, tal como lo veo, reside en la reactivación continua de al menos dos grupos 

de representaciones. Un grupo tiene que ver con acontecimientos clave en la autobiografía de un 



 
 

individuo, sobre cuya base puede reconstruirse rápidamente una noción de identidad mediante la 

activación parcial en mapas sensoriales organizados topográficamente. El conjunto de 

representaciones disposicionales que describe cualquiera de nuestras autobiografías se refiere a un 

gran número de hechos categorizados que definen nuestra persona. […] El segundo grupo de 

representaciones que subyace en el yo neural consiste en las representaciones primordiales del 

cuerpo de un individuo. (Damasio, 1995, pág. 265) 

La rememoración continua de imágenes que funda la identidad es un factor clave para el 

mantenimiento de esa “continuidad” que nos otorga ese “yo”. “Yo soy esta persona, a la 

que le gustan x cosas, que quiere a x personas y disfruta haciendo x planes; además soy 

yo a quien le sucedió esta cosa el otro día, esta otra hace un mes y aquella hace cuatro 

años.” 

Y es que, esa rememoración (activa y pasiva) del yo, es lo que parece darnos la sensación 

de identidad, por mucho que pueda ser falible. Ya hemos visto que, al no contar con un 

sistema de recopilación central, la diversidad de información a la que se enfrentan los 

sistemas cognitivos es múltiple y variada. Además, surge un nuevo problema: al carecer 

de ese centro de control, de ese homúnculo… ¿dónde se establece el yo? 

Una de las respuestas más atractivas es la que da el científico y filósofo Douglas 

Hofstadter. Lo que propone, es que esa especie de “yo”, se da a sí mismo como un 

epifenómeno, es decir, como un patrón a gran escala que surge a partir de una serie de 

acontecimientos coordinados, que logra reconocerse a sí mismo en su recursividad: 

Could it possibly be an illusion? Or if not an illusion, could it possibly be less real and les solid 

than we think it is? […] An epiphenomenon could be said to be a large-scale illusion created by 

the collusion of many small and indisputably non-illusory events. (Hofstadter, 2007, pág. 92) 

Este “yo”, tendría las propiedades de un bucle a gran escala que se sostiene en sí mismo, 

que, desde que somos bebés, va dándose forma, y, de manera gradual a través del tiempo, 

logra sustentarse y presentarse hasta sí mismo como algo real y existente. (Hofstadter, 

2007) Para explicarlo de una manera más clara, pone un ejemplo muy ilustrativo. 

Imaginemos que hay un grupo de personas. Estas, se sitúan realizando una fila circular, 

sin dejar ningún hueco, de tal manera que cada una ve la espalda de la que tiene delante. 

Ahora, se les pide que se sienten en las rodillas de quien se sitúa justo tras estas, de tal 

modo que todo el mundo tiene unas rodillas en las que sentarse. La imagen que tenemos 

ahora es la de un grupo de personas sentadas en las rodillas de la persona de atrás, pero 

fijémonos en una sola de ellas. Fijémonos en Joel, que es un integrante del círculo. Joel 



 
 

está sentado sobre las rodillas de otra persona, por lo que su peso recae en esta otra 

persona, pero al mismo tiempo esta otra persona está apoyada en la de atrás, y así 

sucesivamente, llegando la cadena de apoyos nuevamente hasta… Joel. Como vemos, 

pareciera ser que Joel estuviese apoyado sobre sí mismo, algo que podría ser paradójico. 

Sin embargo, este sistema, este bucle, logra sostenerse gracias al conjunto entero. Es el 

conjunto en sí, su estructura de “bucle” lo que lo posibilita. El bucle se sostiene en sí 

mismo, tiene su estructura en el conjunto entero. Si una parte del bucle cae, el bucle pierde 

su propiedad de bucle, lo que lo hace de cierta manera “real”. 

De igual forma, pues, sucede con el “yo”. El sistema múltiple que trabaja tanto en nuestra 

cabeza como en el resto del cuerpo se constituye en sí mismo emergiendo de la interacción 

entre las diversas partes, rememorando sus percepciones continuamente para darse esa 

“ilusión” a gran escala que le da cierta unidad, aunque ya hayamos visto que el 

procesamiento cognitivo es múltiple y diverso. 

Seen at its highest, most collective level, a brain is quintessentially animate and conscious. But as 

one gradually descends, structure by structure, from cerebrum to cortex to column to cell to 

cytoplasm to protein to peptide to particle, one loses the sense of animacy more and more until, at 

the lowest levels, it has surely vanished entirely. (Hofstadter, 2007, pág. 359) 

Parece que Damasio también concuerda de cierta manera con esta visión más holística: 

En cada momento, el estado del yo es construido desde los cimientos. Es un estado de referencia 

evanescente, reconstruido de manera tan continua y consistente que el propietario nunca sabe que 

está siendo rehecho a menos que algo no funcione con este hacer de nuevo. (Damasio, 1995, pág. 

267) 

La sensación de ser una unidad central inalterable, resulta ser una completa farsa. Sin 

embargo, el tener esa sensación de unicidad del yo parece ser necesaria, como si, pese a 

saberse múltiple y diversa, se empeñara en mantener su unicidad, su centralidad. Aunque 

estudiemos su multiplicidad y nos demos cuenta de que somos el conjunto de sistemas 

diferentes especializados sin una coordinación centralizada, esta ilusión del “yo” no 

puede disolverse, siempre emerge como ese epifenómeno, como ese bucle. 

¿Qué es esa proto-creencia? Un estado mental que, de forma automática, que es difícilmente 

controlable y, en algunas ocasiones, entra en absoluta contradicción con nuestro discurso racional. 

Ya lo sabemos, los fantasmas no existen, pero… dan miedo. Sea pues, admitamos de una vez que 

el teatro de lo mental, con su yo espectador, es una proto-creencia fundante del cerebro primate 

humano en su forma de instalarse en el nicho del alma y, por ende, y esto es lo más importante, 

de sobrevivir en él. En realidad, esa es la tarea principal del yo, un proceso de auto-afirmación 



 
 

constante inherente a su propia condición, por lo que cualquier intento de socavamiento de su 

entidad será interpretado como una impostura puramente intelectual. (Olite, 2018, pág. 175) 

Así pues, aunque sepamos cómo no funciona nuestra “mente”, no nos podemos resistir a 

tener estas creencias, que parecen casi obligadas. Parece que nuestros sistemas cognitivos 

están diseñados para ilusionarse con su propia ilusión, ese “yo” que constantemente se 

reconstituye. 

4.3. La ilusión del Yo. 

[…] el tiempo en que se puede decir Yo es angosto, es peligroso. Es 

como una llama que viniera a posarse sobre uno o sobre otro y que 

lo designa para responder al habla común. ¿Qué ocurre entonces? 

Es una vez extraña, un murmullo ahogado que sale de la tierra, un 

grito seco, árido; eso nos perturba, nos obliga a escuchar, ¿y quién 

lo dice? (Blanchot, 2001) 

Es realmente complicada la afirmación ontológica del yo, pues no es algo que podamos 

encontrar en ningún lado. No hay ningún lugar donde resida ese yo. Cuando miramos 

fijamente a la realidad vemos partículas, moléculas, electricidad… pero ni rastro de una 

especie de “yoidad”. Sin embargo, es innegable la percepción de ese yo… de esa 

narratividad. Quizá lo que ocurra sea esto mismo, la representación de imágenes que 

reconstruyen la identidad de un ser, es decir, la continua percepción de lo que se es, o lo 

que se va siendo constantemente. 

La construcción del metyó que imagino es […] una visión esquemática de los principales 

protagonistas desde una perspectiva externa a ambos. En efecto, la visión de esta tercera entidad 

constituye, momento a momento, un documento narrativo no verbal de lo que les está ocurriendo 

a estos protagonistas. (Damasio, 1995, pág. 270) 

De esta forma, en la constitución de ese yo que “en cada momento, […] es construido 

desde sus cimientos.” (Damasio, 1995, pág. 267) Parece ser más narrativa (no en un 

sentido verbal) que otra cosa. 

Según Dennett, esta autoconstitución, viene demandada por la necesidad de presentarnos 

a los demás socialmente. “We […] are almost constantly engaged in presenting ourselves 

to others, and to ourselves, and hence representing ourselves – in language and gesture, 

external and internal.” (Dennett, 1991, pág. 417) De la mejor manera que podemos llevar 

esto a cabo es a través de contarnos historias, tanto a los demás como a sí, quién se es. 

Ese “yo” necesita de un centro narrativo que le permita darse una (quizá falsa) 



 
 

continuidad. De esta manera, acabamos teniendo una narratividad (que como ya hemos 

visto no es central) que se dice a sí misma que sí que tiene, por así decirlo, un centro de 

gravedad (aunque este en realidad no exista y sea múltiple y variable). 

[…] we build up a defining story about ourselves, organized around a sort of basic blip of self-

representation. The blip isn’t a self, of course; it’s a representation of a self. […] What makes one 

blip the me-blip and another blip just a he- or she- or it-blip is not what it looks like, but what it is 

used for. It gathers and organizes the information on the topic of me in the same way other 

structures in my brain keep track of information […]. And where is the thing your self-

representation is about? […] It’s nothing more than your center of narrative gravity. (Dennett, 

1991, pág. 429)  

Justo después, en el mismo capítulo, Dennett habla de que esos centros de gravedad 

narrativa, que no son reales, son el punto clave del asunto. Esos puntos de gravedad son 

magníficas ficciones, esos “yoes” son la ficción mejor creada. 

De esta forma, por tanto, vemos como esa ficción necesaria, múltiple, dispersa, que se 

requiere de sí misma, toma forma, no una forma sólida sino una forma plástica, 

cambiante. Y, aun así, pese a ello, sigue convenciéndose de ser unidad.  

An “I” is very good at convincing itself that it is a lot more than that – in fact, that is the entire 

business that the word “I” is in! “I” has a vested interest in continuing this scam (even if it is its 

own victim)! (Hofstadter, 2007, pág. 314) 

4.4. ¿Se puede explicar la conciencia? 

Como ya hemos visto durante todo el trabajo, la mente, la conciencia, no es algo 

localizable, no es algo que se pueda señalar y decir: “¡Mira, resulta que ahí estaba después 

de todo este tiempo!” Como ya veíamos con Ryle, el problema que nos acaece es de corte 

conceptual (Ryle, 1967). De esta manera, nos encontramos con el debate de si la 

conciencia, o la mente, será explicada algún día, si es posible darle una explicación a esta. 

Dennett arguye que sí que podrá ser comprendida. Tras dejar atrás el abandono cartesiano 

por explicar el complejo mecanismo mental, reduciéndolo a mera “alma”, el estudio de 

acerca de la conciencia es como mínimo plausible. Ver como conseguimos poco a poco 

descubrir más y más acerca del proceso cognitivo nos da como poco una esperanza para 

creer que el sendero explicativo es posible. (Dennett, 1991) 

Que ese problema categorial exista, según Dennett, no impide que seamos capaces de dar 

explicaciones (que bien pueden ser no del todo completas) satisfactorias. Él usa varios 

ejemplos bastante esclarecedores. Lo que es un gas, por ejemplo, puede ser explicado a 



 
 

través de cosas que no son “en sí mismas” “gas”. El concepto de gas es más bien una 

metáfora que responde a unas características concretas. Podemos explicar en qué consiste 

la vida, sin mirar a ningún ente que sea propiamente “la vida”. Estas metáforas sirven 

como herramientas para el entendimiento, y, pese a tener un pensamiento antiesencialista, 

nos pueden ayudar a comprender mejor el mundo que nos rodea. (Dennett, 1991) Si bien 

el concepto de conciencia, de mente, no es algo tangible, algo que podamos señalar, sí 

que nos puede (aunque salvando las distancias) ayudar a hablar de ciertos procesos de los 

que no podríamos hablar sin esas herramientas. Quizá, sea momento de reconceptualizar 

el marco teórico con el que contamos para tener unas herramientas más precisas, que nos 

ayuden a responder de manera más satisfactoria a toda esta problemática. 

5. CONCLUSIÓN 

Comenzábamos este trabajo viendo cómo la tradición cartesiana sigue estando arraigada 

en nuestra manera de pensar. A través de la evidencia que tenemos hoy en día, hemos 

podido superar una teoría, la cartesiana, que, si bien pudo servir como una respuesta 

satisfactoria en otro marco histórico, no lo hace en el que nos encontramos actualmente. 

La solución del teatro cartesiano que tuvo un calado tan profundo, está por ser superada. 

Hemos visto cómo, en primer lugar, existe una relación directa entre los “estados 

mentales” y la realidad material que constituye la base del pensamiento consciente. 

Además, también se ha puesto de manifiesto la inviabilidad de ese teatro cartesiano 

central, de ese homúnculo que habita nuestras cabezas, que ha quedado disuelto en las 

redes diversas y múltiples que nos componen y crean “yoes” narrativos en los que nos 

asentamos. 

Al usar un marco conceptual obsoleto, nuestros modos de pensar se ocupan de una 

realidad que ya ha quedado obsoleta. Es, por este motivo, que nuestra manera de repensar 

en la mente y en la conciencia debe de realizarse a través de una reestructuración del 

marco conceptual en el que nos encontramos. 

Existen ya pensadorxs bastante actuales muy interesantes como la física y feminista 

Karen Barad14 o la antropóloga Vicki Kirby15; que ya comienzan a replantearse nuevas 

formas de conceptualizarnos. Estas, sugieren propuestas de marcos teóricos diversos que 

                                                             
14 Véase (Barad, 2023) 
15 Véase (Kirby, 1997) 



 
 

puedan adecuarse más a modos de pensar que satisfacen mejor la evidencia empírica con 

la que se cuenta.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Bibliografía 

Arias Duque, R. (2005, 2024). Reacciones fisiológicas y neuroquímicas del 

alcoholismo. Bogotá: Diversitas, Universidad Santo Tomás. 

Avicena. (2009). Avicena esencial. El Ser necesario posee la belleza y el esplandor 

puros, introducción y antología de Joaquín Lomba. Madrid: Montesinos. 

Barad, K. (2023). Cuestión de Materia. Salamanca: Holobionte Ediciones. 

Blanchot, M. (2001). El último hombre. Madrid: Arena Libros. 

Churchland, P. M. (1988). Materia y conciencia. Barcelona: Editorial Gedisa, S.A. 

Clarke, P. G. (2013). The Libet experiment and its implications for concious will. The 

Faraday Papers. 

Codella, R. (2018). El ejercicio estimula la actividad del cerebro y desvía la atención 

por el azuar. Milán: Universtità degli Studi di Milano. 

Damasio, A. (1995). El Error De Descartes. Barcelona: Booket. 

Dennett, D. (1991). Conciousness Explained. New York: Penguin Books. 

Dennett, D. (1995). La consciencia explicada. Una teoría interdisciplinar. Barcelona: 

Paidos. 

Dennett, D. (2005). Sweet Dreams. Philosophical Obstacles to a Science of 

Consciousness. Massachusetts: A Bradford Book. 

Dennett, D. (2009). Multiple drafts model. The Oxford Companion to Conciousness, 

452-454. 

Dennett, D. (2015). La peligrosa idea de Darwin. Barcelona: Galaxia Gutenberg. 

Descartes, R. (1641). Meditaciones Metacísicas; Traducción de Jose Antonio Mígues. 

Escuela de Filosofía Universidad de ARCIS. 

Descartes, R. (1997). Las Pasiones del Alma . Madrid: Editorial Tecnos, S.A. 

Docter, P., & del Carmen, R. (Dirección). (2015). Inside Out [Película]. 

Harlow, J. (1868). Recovery from the passage of an iron bar through the head. 

Publications of the Massachusetts Medical Society, 2, 327-347. 

Hofstadter, D. R. (2007). I Am A Strange Loop. New York: Basic Books. 

Hölderlin, F. (2019). Hiperión. Santiago de Compostela: Ediciones Hiperión. 

Juárez Martínez, V. (2021). Plasticidad cerebral, qué es, tipos y evolución. Mente y 

ciencia, https://www.menteyciencia.com/plasticidad-cerebral-que-es-tipos-y-

evolucion/. 

Kanwisher, N. (2010). Functional specificity in the human brain: A windowinto the 

functional architecture of the mind. PNAS, vol. 107; pp 11163-11170. 

Kirby, V. (1997). Telling Flesh: The Substance of Corporeal. Routledge. 



 
 

Libet, B., Gleason, C. A., Wright, E. W., & Pearl, D. K. (1983). Time of 

conciousintention to act in relation to onset of cerebral activity (Readiness-

Potential) THE UNCONSCIOUS INITIATION OF A FREELY VOLUNTARY 

ACT. Brain, 106, 623-642. 

Maillard, C. (2023). Hilos. Barcelona: Tusquets Editores. 

Millás, J. J. (2003). La Soledad Era Esto. Madrid: Destino. 

Nagarjuna. (2018). Fundamentos de la vía media. Madrid: Alianza Editorial. 

Olite, J. C. (2018). Las Ilusiones Metafísicas de un Cerebro Primate. Zaragoza: Prensas 

de la Universidad de Zaragoza. 

Ordóñez Suarez, D., Bonilla Márquez, D., Macías España, V., & Vásquez Méndez, A. 

S. (2023). Plasiticidad cerebral: Como el cerebro se adapta y cambia en 

respuestas a diferentes estímulos. Revista Multidisciplinar, 16-28. 

Quine, W. V. (1968). Palabra y Objeto. Barcelona: Labor, S.A. 

Ryle, G. (1967). El Concepto de lo Mental (The Concept of Mind). Nueva York: Paidos, 

Biblioteca de Filosofía. 

Spinoza, B. (1987). Ética. Madrid: Alianza Editorial. 

Wittgenstein, L. (1999). Investigaciones Filosóficas. Barcelona: Altaya. 

Zambrano, M. (2023). La ambigüedad cervantina. Salamanca: Guillermo Escolar Editor 

SL. 

 


	Bibliografía

