a2s  Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

LA SUPERACION DEL TEATRO CARTESIANO:
DISOLVIENDO EL HOMUNCULO

Autor

David Val Campillo

Director

Juan Vicente Mayoral

Facultad de Filosofia y Letras. Campus de San Francisco.

2024




Indice
INTRODUCCION

EL TEATRO CARTESIANO
1.1 ;Qué es ese teatro cartesiano?
1.2 El dogma del Fantasma en la Maquina.

1.3 Monismo substancial.

LA MENTE INTEGRADA
2.1 El problema de la mente (o la conciencia) como concepto.
2.2 La inseparabilidad de la conciencia del cuerpo

2.3 Ni siquiera la toma de decisiones

DESCENTRALIZACION Y PLURALIDAD DE LA CONCIENCIA
3.1 Contra el homunculo

3.2 Multiple Drafts model

EL YO NARRATIVO

4.1 En busca de los agentes intencionales
4.2 Un Yo basado en si mismo

4.3 La ilusion del Yo

4.4 ;Se puede explicar la conciencia?

. CONCLUSION

11

18

25

32



LA SUPERACION DEL TEATRO CARTESIANO: DISOLVIENDO EL
HOMUNCULO

Resumen: Lo que se ha llamado el Teatro Cartesiano, esa vision de la mente como un
centro de mandos, ha tenido un calado muy profundo en nuestras formas de hablar y de
pensar. En este trabajo se pretende explicar por qué esta concepcion esta ya superada.
La vision homuncular de la conciencia no da cuenta de la realidad que se nos presenta.
Asi pues, necesitaremos nuevos modos de pensar acerca de aquello a lo que llamamos
mente.

Summary: The so-called Cartesian Theater, that vision of the mind as a command center,
has deeply influenced our ways of speaking and thinking. This work aims to explain why
this conception is now outdated. The homuncular view of consciousness does not account
for the reality that presents itself to us. Therefore, we will need new ways of thinking
about what we call the mind.

Palabras clave: Teatro Cartesiano, mente, conciencia, yo, dualismo, materialismo,
ilusion.

Key words: Cartesian Theatre, mind, consciousness, I, dualism, materialism, illusion.



0. INTRODUCCION

La filosofia de la Mente ha sido a lo largo de los afios profundamente influenciada por la
concepcidn de que la mente existe como algo separado, independiente del cuerpo, que se
comporta como una observadora y controladora de ciertas acciones fisicas. Descartes,
pese a no ser ni mucho menos el origen de este pensamiento, fue quien formaliz6 y
propuso una postura seria sobre esto que uno de los pensadores mas relevantes de nuestros
tiempos, Daniel Dennett, llamaria el “Cartesian Theater”, al que nos referiremos como

teatro cartesiano.

Pese a la abrumadora evidencia que existe acerca de la irrealidad del alma o de la mente
como algo independiente de las estructuras materiales, sigue habiendo corrientes y lineas
de pensamiento que siguen justificando esta mitificacion de ese mando de control, ese
pensamiento puro, esa sustancia mas alla de la materia, que se supone que es la
conciencia. Existen una gran cantidad de teorias modernas que parecen derivarse de esta
raiz de pensamiento y creen que la mente puede ser entendida sin necesidad de la
neurobiologia (neuroanatomia, neurofisiologia y neuroquimica), es decir, de un estudio
del cerebro respaldado por la evidencia empirica. Otras corrientes, de corte materialista,
siguen, pese a la falta de evidencia, arrastrando ese teatro de lo mental de corte cartesiano.
También existen las corrientes que insisten en estudiar la mente como simple y puramente
acontecimientos cerebrales (de innegable importancia), dejando de lado al organismo y

al ambiente como un todo.

Es necesario que, de la misma forma en la que la Tierra dejé de considerarse el centro del
universo gracias a que otras teorias parecian responder de una manera mucho mas
satisfactoria a la evidencia; la conciencia, aquello a lo que le llamamos conciencia, sea
como minimo replanteada tras haber quedado el marco anterior, el cartesiano, incapaz de

responder a los nuevos hallazgos en neurociencia.

Atn a dia de hoy, sigue habiendo quienes creen que la “mente” es algo que no puede ser
explicado, algo que se nos escapa y que nunca vamos a poder conocer. Sigue existiendo
quien defiende seriamente la mente como un ente trascendental que va mas alla de la
materia y que sitla al ser humano en una posicidn radicalmente separada de la demas
materia, que cuenta con una especie de “alma”, en algunos casos inmortal, que habita su
cuerpo. Quiz4, la conciencia no pueda ser explicada en su concepcion tradicional, debido

a la carga conceptual dentro del marco tedrico al que pertenece (ser aquel espectador



homuncular dentro del cerebro) y por lo tanto deba de ser disuelta a través de un

mecanismo de reduccion a una diversidad y multiplicidad de procesos fisico-quimicos.

La dependencia ontoldgica de los estados corporales y aquello que ocurre en lo que
llamamos “‘conciencia”, nos conduce a pensar que la mente, aquello a lo que llamamos
mente, no puede ser mas que el resultado de una multiplicidad de procesos que dan lugar
a una ilusion (ese teatro cartesiano) que se cree central, unitaria y separada de la materia.
La version cartesiana de la mente, sea de corte dualista o materialista, deja infinidad de
cuestiones sin explicacion, ya sea la alteracion de la conciencia por el uso de sustancias,
el impacto que tienen en la conciencia las lesiones cerebrales, el origen anatémico de
conductas no normativas!, la relacion entre el impacto hormonal y el comportamiento. ..

y un largo etcétera.

El objetivo de este trabajo sera poner en de relieve las limitaciones no solo del dualismo
cartesiano (alma-cuerpo), sino también las de ese teatro cartesiano, que nos ofrece una
vision homuncular, localizada de la conciencia. Se pretenden abordar unas nuevas
concepciones acerca tanto del yo, como de la conciencia, que puedan sostenerse bajo la

base empirica que conocemos.
1. EL TEATRO CARTESIANO
1.1. ;Qué es este teatro cartesiano?

En 1641, el filésofo y matematico francés René Descartes, publicd una de sus obras mas
famosas: Meditaciones Metafisicas. En este ensayo, Descartes realiza un gran esfuerzo
por demostrar rigurosamente la existencia tanto de Dios como de la separacion entre alma
y cuerpo, a través de un enfoque racionalista: “todo lo que se puede saber acerca de Dios
se puede mostrar con razones que no hay que sacar de otro sitio mas que de nuestra propia
inteligencia” (Descartes, 1641, pag. 3). La que nos interesa para este trabajo es la segunda,
la separacion ontoldgica de las dos sustancias: res extensa (material) y res cogitans

(pensante).

Descartes pretendia demostrar la separacion entre alma y cuerpo, algo que por supuesto

no era nuevo en absoluto. Son innumerables las corrientes que incluyen este pensamiento

! Intentaré no hablar en ningln caso de enfermedades mentales ya que la complejidad del asunto requiere
de una atencion bastante elevada. En lugar de enfermedades mentales preferiré hablar de conductas no
normativas.



dualista, ya sea platonismo, neoplatonismo, cristianismo, islam... En el siglo XI,

pensadores como Avicena ya escribian cosas similares:

[...] el ser cuya existencia es afirmada posee una particularidad: que es en si mismo distinto de su
cuerpo, de sus miembros, que no fueron afirmados. Entonces quien afirma (la existencia de un
ser), posee un medio para afirmarlo, en virtud de la existencia del alma como algo distinto del

cuerpo, 0 mejor, sin cuerpo. (Avicena, 2009)

Lo que si hizo Descartes fue ser muy claro, riguroso y sistematico. Vemos en Descartes
un intento realmente bueno por demostrar esta separacion. Comienza poniendo todo en
duda y construye, desde el tinico axioma que cree indudable, ese famoso “pienso, luego

soy”, todo su sistema:

[...] una vez sopesados escrupulosamente todos los argumentos, se ha de concluir que siempre

que digo «Yo soy, yo existo» o lo concibo en mi mente, necesariamente ha de ser verdad.
(Descartes, 1641, pag. 16)

Tras la gran duda (metodica) de Descartes, acerca del mundo, de los sentidos e incluso
del intelecto, logra llegar a su punto de partida: si pienso, estoy haciendo algo, y no puedo

hacer algo si no soy algo, de tal forma que, si pienso, he de existir.

No admito ahora nada que no sea necesariamente cierto; soy, por lo tanto, en definitiva, una cosa
gue piensa, esto es, una mente, un alma, un intelecto, o una razén, vocablos de un significado que
antes me era desconocido. Soy, en consecuencia, una cosa cierta, y a ciencia cierta existente. Pero,

¢qué cosa? Ya lo he dicho, una cosa que piensa. (Descartes, 1641, pag. 17)

A partir de aqui, va a realizar la ruptura, entre esa cosa que piensa, y lo material, el mundo,
el cuerpo?. El cuerpo, de la misma forma que una cera, sufre deformaciones, cambios,
modificaciones, no es estatico, sino movil, es dindmico, carece realmente de una esencia
fija. Descartes pone ese mismo ejemplo, cuando una cera es acercada al fuego y sufre
todo tipo de deformaciones, cuando sus cualidades se transforman... “;Queda todavia la

misma cera?” (Descartes, 1641, pag. 19). En cambio, lo pensante, es planteado como el

2 Si bien no voy a indagar en esto, para no traicionar al texto, creo necesario mencionar que Descartes en
muchos momentos no se siente del todo seguro de este dualismo y llega a ponerlo en cuestion. Una vez
prueba la existencia del mundo, Descartes escribe: “Y ahora no sé solamente que existo en tanto que soy
una cosa que piensa, sino que también se me presenta una cierta idea de la naturaleza corp6rea, y me sucede
que dudo si la naturaleza pensante que existe en mi, o, mejor dicho, la que soy yo mismo, es diferente de
esa naturaleza corpoérea, o si son ambas lo mismo; y supongo que todavia mi entendimiento no ha divisado
razén alguna que me convenza mas de lo uno que de lo otro. Por esto mismo soy indiferente a afirmar o
negar cualquiera de las dos cosas o aun a no juzgar nada sobre esta cuestion.” (Descartes, Meditaciones
Metacisicas; Traduccion de Jose Antonio Migues, 1641) Lo que si es con total seguridad afirmado por
Descartes es que esa cosa que piensa es como un centro de mandos, ese homanculo centralizado, que es en
realidad el problema que nos concierne.



sujeto de mandos el que ve lo que sucede, el que recibe la informacién y ordena al cuerpo.
Es algo que posee una esencia invariable, el pensamiento se tiene a si mismo como algo
que no puede variar esencialmente. Ahora bien, este interaccionismo entre la substancia
inteligente y la substancia extensa es uno de los problemas mas grandes que tiene que
superar, pues Descartes reconocia la totalidad que formaban el cuerpo y el almay la gran
mezcla que se daba entre estos, pues lo que sucede al primero es aprehendido por la
conciencia mas alla que de forma intelectual. EIl cuerpo y el alma deben pues de estar
conectados en algin punto si la interaccion que tienen es tan estrecha. Cuando el cuerpo
sufre un dafio, el dolor es sentido y no solo conocido por ese pensante. ;Como pueden
interaccionar pues dos substancias independientes? En Las Pasiones del Alma, Descartes
sitiia esta union en el centro del cerebro, en la que llamaba “la glandula pineal”: la parte
del cuerpo en la que el alma ejerce inmediatamente sus funciones no es de ningin modo
el corazon, ni tampoco todo el cerebro, sino solamente su parte mas interna, que es cierta
glandula muy pequefia, en el centro de su sustancia” (Descartes, 1997, pag. 103). A través
de esa glandula, el cuerpo, tomado como algo que siempre se puede dividir, y el alma,

aquello que es indivisible, podian comunicarse.®

[...] hay una gran diferencia entre el alma y el cuerpo en el hecho de que el cuerpo sea siempre
divisible por naturaleza y el alma indivisible; ya que cuando la considero a ella 0 a mi mismo en
tanto que soy una cosa que piensa, no puedo distinguir en mi ninguna parte, sino que veo que soy
una cosa una e integra; y aunque el alma parezca estar unida a todo el cuerpo, al cortar un pie o un
brazo o cualquier otra parte del cuerpo, conozco sin embargo que nada ha sido quitado al alma, y
tampoco se puede decir que las facultades de querer, de sentir, de comprender, etc., sean partes de
ella, porque es una y la misma el alma que quiere, que siente, que comprende. (Descartes, 1641,
pag. 50)
El alma pues, esa substancia pensante, en definitiva, la conciencia, era concebida como
una especie de centro de mandos, como una unidad especifica, concreta, que recibe
informacion y luego da ordenes; algo indivisible, central, unitario. Se podria concebir
como alguien que juega a un videojuego, el cual a través de una pantalla le llega una
informacion y este a través de un mando ordena como debe de reaccionar; o como un
homunculo que reside en el cerebro, al que se le presenta lo que le esta sucediendo a

través de un espectaculo, a través de ese teatro cartesiano.

3 Es esta indivisibilidad del alma contra lo que mas vamos a cargar en este trabajo. La superacion del
dualismo vendra implicita en la argumentacion.



1.2. El dogma del Fantasma en la Méquina.

Esta manera de pensar se convirtié en la hegemdnica y ain persiste a dia de hoy en el
gran imaginario colectivo?, pese a que la evidencia nos va a contar todo lo contrario. Y
es que ya en nuestra forma de hablar se esconde esta manera de pensar. Cuando se dice
por ejemplo “yo tengo cerebro”, “mi conciencia estd en mi cerebro” o “yo soy yo” ya
asumimos linguisticamente que ese “self”, que la conciencia, que el yo, es algo

concentrado en un punto, algo unitario y central, estatico, homuncular.

Una de las primeras criticas fuertes que se le hicieron a este pensamiento cartesiano, fue
precisamente una que mencionaba que uno de los grandes problemas de este tratamiento
de la conciencia era que contenia un grave error categorial: “Es un gran error y un error
de tipo particular: un error categorial”. (Ryle, 1967, pag. 5) La critica fue realizada por el
filosofo britanico Gilbert Ryle, quien usaba la expresion “el dogma del Fantasma en la
Maiaquina” para referirse de una manera peyorativa a la tesis que defiende que la
conciencia es algo que existe de manera central y localizada, mas alla del cuerpo. El error
consiste en la creencia de que una especia de fantasma se encuentra misteriosamente
oculto en la compleja y dispersa maquina que es el cerebro. El error seguin Ryle era el de
otorgar a la mente una serie de caracteristicas para esquivar su complejidad. “Me referiré
a ella a menudo con deliberado sentido peyorativo, como “el dogma del Fantasma en la
Maquina”, que espero poder probar como enteramente falso, y no solo en parte, sino en
principio.” (Ryle, 1967, pag. 4) Era un error que consistia en tratar de entender un
concepto que no se referia propiamente a nada localizable. Para que se entienda bien,

usaré (aunque algo adaptado) alguno de los ejemplos que el mismo Ryle utiliza.

Supongamos que entramos en el Campus San Francisco de Zaragoza, y vamos visitando
la Facultad de Filosofia y Letras, luego la de Matematicas, visitamos todas las facultades,
el estanque...etc. Vemos y hablamos con el personal que trabaja en dichos lugares y con
Ixs estudiantes de estos. Pero, tras la visita, nos preguntamos, ¢y donde esta la
Universidad? ¢Ddnde esta localizada la Universidad? Hemos visto todos los lugares,

hemos visto a la gente, pero, ¢y la Universidad? Segun Ryle “Su error parte de la inocente

4 Esto no solo se encuentra arraigado en nuestra manera de hablar al usar “yo”, “t0”, el uso de expresiones
como “estoy luchando conmigx mismx”. En la cultura popular también vemos cémo la concepcion de ese
agente central es la que prevalece. Por ejemplo, en la pelicula de animacion de Pixar Inside Out (Docter &
del Carmen, 2015), vemos como la protagonista cuenta con un centro de mandos dentro de su cabeza desde
el cual se toman las decisiones. En obras de la literatura como, por ejemplo, La Soledad Era Esto, de Juan
José Millas (Millas, 2003), también vemos un personaje tiene un hilo narrativo central, a través de un
monologo dirigido por un “yo” central.



suposicion de que es correcto hablar del Christ Church, la Bodleian Library, el Ashmolean
Museum® y de la universidad, como Si “la universidad” hiciera referencia a un miembro
adicional de la clase de la que son miembros los otros elementos.” (Ryle, 1967) La
Universidad simplemente es una manera de organizacién, que no tiene que ver con un
lugar concreto o con un edificio concreto o con unas personas concretas. Seria erroneo
igualar el conjunto a una de sus partes. El error viene por tratar estos conceptos como
entes tangibles que no son sino modos de expresar en este caso un conjunto, un orden
determinado. Es un error por “asignar dichos conceptos a tipos logicos distintos de
aquellos a los que pertenecen” (Ryle, 1967, pag. 5). No podemos tocar un equipo, no
podemos sefialar concretamente qué es un equipo, pero si que podemos sefialar a unx de
sus jugadorxs. Podemos decir: cada estudiante promedio de la Universidad de Zaragoza
tiene x nota media, pero no podemos ir por la calle y sefialar al “estudiante promedio de
la Universidad de Zaragoza”, no podemos decir que le conocemos, no es una persona

concreta, no es nadie, el error es categorial.

La creencia de que hay otra cosa a parte del cuerpo que es la conciencia, como una unidad
localizada en el cuerpo o en el cerebro tiene raices en este error categorial. Ryle achaca
el error de Descartes, la consideracion de que existe ese Fantasma en La Maquina, ese
homunculo, viene de los conflictos que le suponian conjugar su religiosidad y sus
convicciones morales, con el método de investigacion que proponia para cualquier cuerpo
(aqui entra también el humano) dentro de esa res extensa. A diferencia de otros
pensadores tales como De La Mettrie, d'Holback o Hobbes, que no le otorgaron a la
Mente una superioridad o una diferencia ontoldgica frente a la materia (reconociendo que
lo mental puede ser una variedad muy compleja de lo mecanico), Descartes se ve en la
situacion de tener que postular que la Mente no esta sujeta a la mecanica, que funciona
por otras causas no mecanicas. Esto le lleva a tener que asumir que esa Mente, ese
homdnculo, ese fantasma, esta separada del cuerpo (Descartes, 1641). Lo mas
problematico viene al tratar de darle explicacion tanto a la existencia de esta como a su
interaccién con el cuerpo. En un marco de caracteristicas mecanicistas (como es el de
Descartes en cuanto a la res extensa se refiere), la Mente s6lo podia caber en este a base
de la negacion: la mente no es espacial, no es dinamica, no es observable... incurriendo
en un gravisimo problema dentro de su marco l6gico. Las mentes son una parte (debido

a que interaccionan con el cuerpo de una forma estrechisima, de hecho, tienen causalidad

5 Que en nuestro caso son las facultades antes mencionadas.



sobre su movimiento), pero las mentes no pueden ser una parte (por lo expuesto

anteriormente), de tal forma que tenemos que postular que A" -~ A (Ryle, 1967).

Asi pues, vemos ya primeramente la problemética que concierne a la postulacion de ese
Fantasma en la Maquina, que contiene un gran error de principio al tratar de describir la
conciencia como un ente aparte, como una pieza singular, como ese homdnculo que se

encuentra en el centro de mandos.

Mas adelante, veremos como todo apunta a que la conciencia (aquello que llamamos
conciencia) no es mas que el resultado de la coordinacion de procesos multiples y
diversos, topoldgicamente separados (no solo en el cerebro), que dan como resultado la
conceptualizacion o la ilusion de ese centro de mandos, de esa unidad que observa y toma

decisiones.
1.3. Monismo substancial.

El problema logico que tenia Descartes, como ya hemos visto, viene por el intento de
conjugar su mecanicismo con su religiosidad y por tanto necesidad de postular un alma
mas alla del cuerpo (pese a que en ciertas ocasiones parezca oscilar). Una solucion a esta
problematica viene dada unos cuarenta afios mas tarde por parte del filésofo Baruch
Spinoza al declarar que el pensamiento (consciente) si que se podia entender como una
expresion de la (Unica) red extensa (que €l llamé Dios, pero que puede ser entendida
también como Naturaleza). Lo que propone Spinoza es un monismo substancial, en el que
la mente y el cuerpo se unifican (Spinoza, 1987). El problema del interaccionismo
substancial es demasiado grave como para pasarlo por alto, la Unica manera de

sobrepasarlo es a través de la reduccién a una sola substancia.

El orden y conexion de las ideas es el mismo que el orden y conexion de las cosas. (Spinoza, 1987,

prop.VII)

La extension y la idea, son para este filosofo tan solo modos de una sola y misma cosa,
no es necesario (de hecho, es problematico) la idea de una substancia diferente a la
material. (Spinoza, 1987) Cada evento en la mente (y lo veremos mas adelante) o aquello
a lo que llamamos mente, tiene un correspondiente evento en el cuerpo, pero no porque
uno cause al otro, sino porque son ambas expresiones de la misma substancia. La mente
(aquello que llamamos mente) no es no mecanica, no espacial, no extensa... sino que es
la expresion de los mecanismos materiales, extensos, observables que la producen. La

comprension de la “mente” como algo material es necesario no solo para evitar los



grandes problemas que nos trae la separacion de sustancias de Descartes, sino también
para poder acercarnos a una comprension mucho mas precisa y profunda de lo que es

aquello a lo que llamamos conciencia.
2. LAMENTE INTEGRADA

Cuando no tenemos medio de probar, observar, entender... como algo funciona, es
normal aventurarse con propuestas que pueden estar mas cerca o mas lejos de la realidad.
El hecho de que hasta el pasado siglo no se avanzara tanto en neurociencia y en
informatica justifica la creencia de que la mente pueda estar separada del mundo. El hecho
de no poder ver claramente que el dolor, la alegria, las creencias, la forma de ser...
Ilevaron a muchos pensadores a atribuir a la mente o conciencia caracteristicas como las
vistas anteriormente (ser un homunculo central, ser algo inmaterial...). Sin embargo,
gracias al estudio de la neurociencia (pese a que quede un larguisimo recorrido adn), se

ha podido entender mejor qué es eso que llamamos conciencia y como funciona.

Un gran problema con el que ha tenido que lidiar el estudio contemporaneo de los
procesos cognitivos, es con el que ya hemos mencionado anteriormente, con ese error
categorial que se viene arrastrando desde hace siglos, y es que el concepto de conciencia,

es tremendamente problematico.
2.1. El problema de la mente (o la conciencia) como concepto.

Creo relevante comenzar por uno de los problemas méas grandes a los que se tenia que
enfrentar quienes han tratado de adentrarse en el estudio de la conciencia y es que, ;,cOmo
se puede encontrar algo que no existe como tal? Si tratamos de buscar en la realidad algo
que ha sido producido, como es el concepto de conciencia, obviamente no lo vamos a
poder encontrar. ;Como vamos a encontrar en la realidad un poligono de infinitos lados,

una Universidad o un equipo; si hemos sido nosotrxs Ixs que los hemos producido?

Es extremadamente probable, que nuestro marco de referencia habitual, sobre todo en
ambitos tan complejos como es el caso de la teoria de la mente, no se correspondan con
el mundo, con lo que pasa realmente. Venimos de un marco teorico fuertemente marcado
por el dualismo que a duras penas logra describir lo que sucede realmente en nuestra vida
interior. Habiendo quedado superado el marco anterior, debemos de empezar a
cuestionarnos los conceptos que a este pertenecen, y mas incluso, cuando aun no ha

logrado establecerse un consenso firme acerca de la teoria de la mente.



Estos marcos o paradigmas, deben de contar con una estructura coherente. Las leyes o los
enunciados que los rigen expresan relaciones entre las propiedades, entidades, clases...
que postulan. Estas propiedades, entidades, clases... quedan expresadas o denotadas por
el conjunto de los términos tedricos de una teoria (algo que es muy importante).
Consideremos una teoria, pongamos por ejemplo la teoria de la relatividad. En dicha
teoria, un componente, por ejemplo, la masa, queda denotado a partir de la energia
cinética y de la velocidad de la luz. La masa se establece como una relacién, una relacion
que ademas debe de ser observable. De esta forma, para entender bien que es la masa,
debemos entender cual es la red de principios tedricos en los que aparece. Estos marcos

hacen que interpretemos y experimentemos el mundo de cierta manera.

Estas ideas, pueden resonar en reflexiones de Wittgenstein acerca del lenguaje y su
funcion en la construccién del conocimiento y comprension del mundo. El significado de
un término no esta dado de forma aislada, sino que se entiende dentro de unos juegos de
lenguaje que incluye una serie de reglas y practicas compartidas (Wittgenstein, 1999). De
esta forma, los paradigmas, los marcos, no solo establecen modelos tedricos, sino que a
través de ellos imponen limitaciones y restringen posibilidades al hablar de fendmenos
naturales. En Quine también vemos como las afirmaciones estan interconectadas en el
interior de un entramado de creencias y de conceptos. Estos conceptos, forman parte de
una gran trama que probablemente no tengan una referencia directa en la realidad, sino

mas bien dentro de la red holistica (Quine, 1968).

El concepto de la conciencia (0 mejor dicho la mente, el alma), dentro del marco
cartesiano, el cual permea de una forma indudable nuestros modos de conocer, no da
cuenta del paradigma en el cual estamos actualmente en cuanto al nuevo estudio
concierne, ya que ni siquiera queda claro que se pueda establecer un marco en cuanto a
este campo todavia. Aun no existe un consenso claro através del cual se puedan establecer
nuevos conceptos que capten la realidad de una manera mas satisfactoria. Lo que si es

claro, es que la anterior debe de repensarse, de renovarse.

Patricia Smith Churchland y Paul Churchland destacan por resaltar esto ultimo. La
psicologia tradicional (folk psychology) nos habla de ciertos estados mentales. Unos
estados mentales que tienen cierta coherencia dentro de su marco, pero, que, sin embargo,
han quedado obsoletos (Churchland, 1988).



Dar nombre a estados mentales hace que los acotemos, que los mutilemos, que los
recortemos e introduzcamos en ciertos moldes tedricos. En el caso de las conductas no
normativas se ve muy claramente. El diagndstico de ciertas enfermedades mentales acota

el rango y la complejidad del estado mental real (fisico) de aquellos patologizados.

¢Cuéntos tipos de dolores distintos se pueden sentir? Se puede sentir dolor por una
pérdida, dolor por poner la mano en una sartén ardiendo, dolor de barriga, dolor de cabeza,
dolor por la picadura de un insecto, dolores de muy diversas intensidades, dolores
musculares, dolores articulares (que varian enormemente segln la zona), dolor por sentir
una traicién, dolor por una inflamacién, dolor cuando oimos un sonido demasiado fuerte
0 cuando una luz cegadora penetra nuestros 0jos... jcuan complejisima y diversa es la

variedad de experiencias que categorizamos bajo el dnico término de dolor!

La psicologia tradicional es usada por todas las personas dia a dia en la simple relacion
que se da entre estas y en muchos casos nos es muy util. Nuestra teoria de la mente (la
cual aplicamos tanto a los demas como a nosotros mismos) se basa en una experiencia
cotidiana, y no deja de ser una teoria mas. Sin embargo, no es una teoria perfecta, por
supuesto, y como muchas otras ha quedado obsoleta, al no poder dar cuenta del nuevo

conocimiento que se tiene en campos como la neurofisiologia.

Si la psicologia corriente es literalmente una teoria —aunque sea muy antigua y profundamente
arraigada en el lenguaje y la cultura humanos— entonces los significados de los términos
psicologicos efectivamente deben estar establecidos [...] por medio del conjunto de las leyes

psicolégicas tradicionales en las que figuran. (Churchland, 1988, pag. 97)

Asi pues, cuando nos adentramos en el estudio de la neurociencia y destapamos lo que
hay tras los estados mentales, al ver que difieren de lo que la psicologia tradicional nos
decia, debemos de plantearnos una reformulacion del marco tedrico en el que se trabaja.
es el tan solo el comienzo para un estudio que pueda traspasar paradigmas obsoletos, que

aun perduran en nuestra forma de hablar y de pensar.

El caso concreto que nos interesa es el de la mente, el de la conciencia. Si queremos
comprender realmente qué es la conciencia (o la mente), debemos dejar atras los marcos
tedricos que la acotan para estudiar a fondo los procesos (fisicos) que permiten que se den
aquellos comportamientos o estados mentales que hemos categorizado como conscientes.

Debemos dejar de prestar demasiada atencion al marco conceptual (aunque sea



extremadamente complicado, por no decir imposible) e ir directamente a los procesos que

ocurren y que podemos analizar.

2.2. La inseparabilidad de la conciencia del cuerpo.

¢Por qué estamos excluidos nosotros del
hermoso ciclo de la naturaleza? (Holderlin, 2019)

Pese a lo problemético que es, actualmente no nos queda otra opcion que hablar de
conciencia. De ese “despertar”, de ese “sentir que somos”, sentir que podemos tomar

decisiones.

Gracias a la gran evidencia que tenemos hoy en dia podemos afirmar con rotundidad que
la conciencia no puede tener una realidad independiente mas alla de los procesos fisico-
quimicos que ocurren en nuestro organismo. Como sefiala el medico neurdlogo portugués

Antonio Damasio:

El alma respira a través del cuerpo, y el sufrimiento, ya empiece en la piel o en una imagen mental,

tiene lugar en la carne. (Damasio, 1995, pag. 29)

La ya mencionada vulnerabilidad de la conciencia a lesiones cerebrales, consumo de
sustancias, situaciones de peligro, somnolencia... nos dan ya pistas claras de que esto es
asi. La mente tiene una relacion absolutamente directa con lo que ocurre en las estructuras
fisicas que la producen. Ni siquiera los sentimientos son intangibles o esquivos, de manera

contraria, estos son tan cognitivos como cualquier otra percepcion.

La fundamentacion de Damasio depende de tres afirmaciones:

1) EI cerebro humano y el resto del cuerpo constituyen un organismo indisociable, integrado
mediante circuitos reguladores bioguimicos y neurales mutuamente interactivos (que incluyen
componentes endocrinos, inmunes y neurales auténomos); 2) El organismo interactia con el
ambiente como un conjunto: la interaccién no es nunca del cuerpo por si solo ni del cerebro por si
solo; 3) Las operaciones fisiolégicas que podemos denominar mente derivan del conjunto
estructural y funcional y no sélo del cerebro: los fendmenos mentales s6lo pueden comprenderse
cabalmente en el contexto de un organismo con su ambiente. El hecho de que el ambiente sea, en
parte, el producto de la propia actividad del organismo, no hace més que subrayar la complejidad

de las interacciones que hemos de tener en consideracion. (Damasio, 1995, pag. 17)

Que la mente depende enteramente del cuerpo es algo tremendamente dificil de negar.

Veamos, pues, algunos casos en los que se observa claramente como la alteracion fisico-



quimica de los mecanismos que dan lugar a la conciencia o a la mente tiene un impacto

directo sobre esta.

La alteracién de los procesos conscientes a partir de determinadas sustancias es un claro
ejemplo. Ya vengan desde el interior del organismo o desde el exterior, el funcionamiento
de los procesos que generan la conciencia, la mente, estd tremendamente determinado o
relacionado con la interaccion que tienen con ciertos elementos. Los neurotransmisores,
con los que contamos, como por ejemplo la serotonina, la dopamina o las endorfinas, son
moléculas que excitan o inhiben la actividad neuronal, gracias a ellos, el potencial
sinéptico (la potencialidad de que una sinapsis, una conexion entre neuronas, se lleve a
cabo) aumenta o disminuye. Cuando realizamos una actividad fisica de alta intensidad,
por ejemplo, los sistemas de recompensa del cerebro se activan favoreciendo la
produccién de dopamina, que es un neurotransmisor que excita el impulso eléctrico en
las conexiones neuronales, lo que hace que sintamos una especie de recompensa, que nos

sintamos mejor.®

Sabemos que sustancias como el LSD, las anfetaminas, los anestésicos, el los hongos
alucinogenos, el cannabis o el alcohol pueden alterar de forma drastica la percepcion, la
atencion, el comportamiento, la propia sensacion ser...etc. El alcohol (lo que se consume
normalmente es etanol, C2HeO), por ejemplo, tiene efectos depresivos en el sistema
nervioso central al favorecer la produccion de un neurotransmisor inhibidor denominado
acido gamma-aminobutirico, haciendo que este disminuya su actividad y sintamos esos
efectos tan caracteristicos cuando se consume.” Cuando se ingiere mucho alcohol, la
transmision sinaptica queda drasticamente reducida y se pueden sentir sintomas como

mareos, descoordinacion muscular, una peor toma de decisiones...

En definitiva, mi proposito no es explicar en si como funcionan todos estos mecanismos
(que he mencionado de manera muy concisa y nada precisa), sino poner de relieve como
la actividad que ocurre en nuestro cuerpo tiene una relacion directa con el concepto de

mente.®

& Para mas informacion véase, por ejemplo, Codella, Roberto. (2018). El ejercicio estimula la actividad
del cerebro y desvia la atencion por el azicar. Milan: Universita degli Studi di Milano

" Véase Arias Duque, R. (2005, 2024). Reacciones fisiolégicas y neuroguimicas del alcoholismo. Bogota:
Diversitas, Universidad Santo Tomas

8 Intento no hablar de que lo Gnico que produce eso que llamamos mente es el cerebro ya que los estados
mentales dependen, asi como del cerebro también de las visceras, asi como de las sustancias que afectan al
sistema nervioso a través del torrente sanguineo. La interaccion entre el sistema nervioso y el resto del
cuerpo esté tan intimamente ligada que seria inadecuado separarlos en la produccion de mente. “No es s6lo



Las lesiones cerebrales, también son indicativos de dependencia material de la mente.

Existen innumerables casos en los que lesiones en

Area Broca Fasciculo arqueado

ciertas regiones del cerebro producen cambios
concretos en las personas que los sufren. Un claro
ejemplo es la afasia. La afasia, es una condicién que

afecta a la comprension linguistica de los demas, asi

como también a la propia habla. Esta condicion es ‘ /
~ Area Wernicke

causada por dafios (ya sean por tumores,

contusiones, derrames...) en determinadas areas: ¢l area de Broca y el area de Wernicke,

que suelen encontrarse en el hemisferio izquierdo del cerebro.

Otro caso famosisimo es el de Phineas Gage, ya mencionado en numerosisimos lugares
(uso a Cage por su tremenda fama, pero existen infinidad de casos
en los que una lesion cerebral produce cambios en la “mente” de
una persona). Este sujeto, capataz de construccion, sufrio un
tremendo cambio en su personalidad tras ser atravesado en un
accidente por una barra de metal. Esta barra, de unos dos

centimetros y medio de didmetro, atravesd su cabeza desde

aproximadamente su mejilla hasta la parte superior de su craneo.
Pese tener un gran suerte de sobrevivir y dejar inalterados sus sistemas perceptuales y
motrices (a excepcion de su ojo izquierdo), la alteracion de su personalidad no dejé a
nadie indiferente. Antes del accidente, Gage era calificado por sus jefes y sus compafieros
como un trabajador eficiente y eficaz, y es que con tan solo veinticinco afios ya era capataz
de construccion a cargo de un grupo de trabajadores. Tras el accidente, Gage fue
despedido por su incapacidad de realizar su trabajo. Ahora era calificado como
irreverente, irregular, obstinado, impaciente, caprichoso. Tan drastico fue su cambio que
sus personas mas cercanas apenas podian reconocer a Gage en... (Gage? (Harlow, 1868;

Damasio, 1995)

Existen, como ya he mencionado, un sinfin de casos en el que lesiones cerebrales

producen cambios drasticos en la personalidad o en el comportamiento. Un Fantasma en

la separacién entre mente y cerebro la que es mitica: la separacion entre mente y cuerpo es, probablemente,
igual de ficticia. La mente forma parte del cuerpo tanto como del cerebro. [...] Las sefiales neurales dan
origen a sefiales quimicas, que originan otras sefiales quimicas, que pueden alterar la funcién de muchas
células y tejidos (incluidos los del cerebro), y alterar los circuitos reguladores que iniciaron el propio ciclo.”
(Damasio, 1995)



la Maquina, un alma lejos de la materia, no puede dar cuenta de la necesidad explicativa
de los procesos materiales para el entendimiento de la experiencia subjetiva. Tan solo una
concepcion de ese “alma”, de esa mente, de esa subjetividad como algo que surge de la
interaccion material, puede responder solventemente a las pruebas que relacionan la
conciencia, la mente, como lo queramos llamar, con la alteracién fisiologica y anatomica

de esas estructuras de las que depende.
2.3. Ni siquiera la toma de decisiones.

Un punto fuerte de la critica a una concepcién materialista de eso que Illamamos
conciencia es el libre albedrio. Supuestamente, somos seres libres que podemos decidir
qué es lo que queremos hacer a través de la voluntad. Cuando escogemos que comida
comer, que ropa ponernos, si cedemos el asiento a alguien en el transporte publico...
solemos creer que lo hacemos libremente, que tomamos la decision deliberadamente. El
neurdlogo Benjamin Libet se intereso por la naturaleza de nuestra toma de decisiones,

para ello, realizd un experimento relacionado con el control motor voluntario.

Antes de hablar del experimento es necesario tener en cuenta que hay zonas del cerebro
que al ser estimuladas eléctricamente producen respuestas motoras, pero no la voluntad
de producir ese movimiento. También, existen areas, que, a través de la estimulacion

eléctrica si producen voluntad de movimiento, pero no movimiento.®

El experimento consistia en lo siguiente: unos sujetos se sentaban comodamente en un
sillon. Cuando estos se encontraban por fin relajados, tras haber destensado sus musculos
de la cara, del cuello y del tronco, eran instados a pulsar un botdn que tenian delante, en
el momento que lo creyeran oportuno. Una vez listos, el tiempo comenzaba a pasar, y en
un momento dado, cuando la voluntad de un sujeto le instaba a hacerlo, este pulsaba el
botdn. En este experimento, se tomaban mediciones tanto la zona del cerebro que se activa
cuando surge la voluntad motora, tanto la actividad en las areas motoras como en el propio

brazo que va a ejecutar la accidn. (Libet, Gleason, Wright, & Pearl, 1983)

Lo que nos dice el sentido comun, el paradigma dualista o el que sostiene que la mente
es esa especie de homunculo, es que lo primero de lo que se tendria que haber tenido

registro en las mediciones es la sefial en estas areas que muestran la voluntad motora; en

® Para informacion mas detallada véase (Clarke, 2013), (Dennett, Conciousness Explained, 1991) o
(Libet, Gleason, Wright, & Pearl, 1983)



segundo lugar, deberia de registrarse actividad en las &reas motoras; tercero, actividad en

el brazo; y, por ultimo, el registro del boton pulsado.

Sin embargo, esto no es lo que ocurrié realmente. En primer lugar, se registré actividad
en el area motora del cerebro; en segundo lugar, varios cientos de milisegundos mas tarde,
se registro actividad en las areas de esa voluntad motora; tercero, el brazo se mueve; y

cuarto, se pulsa el boton.

The recordable cerebral activity (readiness-potential, RP) that precedes a freely voluntary, fully
endogenous motor act was directly compared with the reportable time (W) for appearance of the
subjective experience of 'wanting' or intending to act. The onset of cerebral activity clearly
preceded by at least several hundred milliseconds the reported time of conscious intention to act.
This relationship held even for those series (with 'type 11" RPs) in which subjects reported that all
of the 40 self-initiated movements in the series appeared 'spontaneously' and capriciously. (Libet,
Gleason, Wright, & Pearl, 1983)

Parece que la decision de pulsar el botdn ya se habia tomado previamente a que los sujetos
fueran conscientes de ella, como si la voluntad de pulsar el boton, el hecho de ser
conscientes de querer hacerlo, fuera cientos de milisegundos mas tarde que la toma de
decision que una region del cerebro ya habia realizado (sin ser conscientes de ella). De
esto, se puede concluir que la iniciacion cerebral de un acto supuestamente libre,
voluntario, espontaneo, puede dar comienzo de una forma inconsciente, antes de que haya
ningun indicio consciente de que la decision va a ser tomada. (Libet, Gleason, Wright, &
Pearl, 1983) Pareciera ser, que eso que llamamos voluntad o consciencia, es tan solo el
registro de lo que el cerebro realiza “sin preguntarnos”. Como si la voluntad fuera después

se la decision, lo que es tremendamente anti intuitivo.

Si el libre albedrio tiene que ver con el surgimiento espontaneo de la accion a través,
primeramente, de la voluntad, se podria decir que no existe ese tipo de libre albedrio, v,
que las pautas que dictamina el organismo van antes de que sintamos esa voluntad de
llevar a cabo dicha accion. Quizé para salvar el libre albedrio debamos de reformular su

significado, su conceptualizacion.
3. DESCENTRALIZACION Y PLURALIDAD DE LA CONCIENCIA

El gran problema de Descartes, del planteamiento cartesiano, no es, tan solo, el dualismo
del que hace gala. El gran problema que se arrastra hasta las concepciones actuales de la
mente es el de concebir la mente, o la conciencia, como ese espectador que observa lo

que esté sucediendo. Ese homunculo localizado en un punto del cerebro (obviando por



supuesto al organismo) que estd como en una especie de panel de control que vigila, da

ordenes, disfruta del sabor de una lasana, siente el dolor de un golpe...etc.

Sin embargo, como hemos visto, esto parte de un error de concepto. “[...] it turns out that
consciousness, like love and money, is a phenomenon that does indeed depend to a
surprising extent on its associated concepts.” (Dennett, 1991, pdg. 24) Podria decirse que
la conciencia (o la mente) depende de la asociacion de una diversidad de conceptos que

no tiene una base bioldgica clara.
3.1 Contra el homunculo.

La intuicion nos dice que debe de existir este observador homuncular, que debe de haber
alguien que atestigua lo que ocurre. En Consciousness Explained (La conciencia

explicada) Daniel Dennett tratara de cargar contra esta idea:

Events in consciousness, on the other hand, are “by definitions” witnessed; they are experienced
by an experiencer, and their being thus experienced is what makes them what they are: conscious
events. An experienced event cannot just happen on its own hook, it seems; it must be somebody’s
experience. [...] And the trouble with brain, it seems, is that when you look in them, you discover
that there’s nobody home. No part of the brain is the thinker or the feeler that does the feeling, and
the hole brain appears to be no better candidate for that very special role. (Dennett, 1991, pag. 29)

Parece ser, que cuando se estudia el cerebro y se trata de buscar una region encargada de
vivir la experiencia, no hay ninguna zona que tenga mas protagonismo, no hay ningn
aparato en el que nos podamos apoyar y decir, “mira, aqui justo se encuentra la region
encargada de la conciencia”. No es que la glandula pineal cartesiana no sea esa maquina
de conexion con el alma, es que ni siquiera existe un rol centralizado en el cerebro que se
pueda sefalar. La conciencia no es localizable. Como ya veiamos con Ryle, esto es un

error categorial. Dennett también argumenta por este camino:

The idea that a self (or a person, or, for that matter, a soul) is distinct from a brain or a body is
deeply rooted in our ways of speaking, and hence in our ways of thinking. (Dennett, 1991, pag.
29)

La idea es que no hay un “agente especial” encargado del manejo del cuerpo, no hay un
“yo real” en el sentido de que no podemos apagar todas nuestras percepciones, como
parece querer hacer Descartes, y decir “vale, aqui estoy yo, soy un pensamiento”, porque
ese pensamiento, si existe, es a través de una red de interdependencia con la base

estructural y maltiple que lo sostiene. Autores como Dennett y Damasio argumentan que



el pensamiento, esa voz narrativa que escuchamos en nuestra cabeza, parece ser que
también es una percepcion, es un modo en el que el cerebro recrea iméagenes (sean del
tipo que sean: visuales, auditivas, sensitivas...etc.). El “apagado” de las percepciones
llevaria consigo un “apagado” de esa conciencia, de ese “yo”, de esa “res cogitans” de

ese pensamiento que se piensa a si mismo. (Dennett, 1991; Damasio, 1995)

Se tiene la idea de que existe un centro de control que coordina a la perfeccién todos los
sistemas perceptivos del organismo. En este supuesto lugar, es donde se da la
introspeccion, donde “surge el alma”. Un centro que realiza la ruptura entre lo que es,
entre esa mente, ese yo, y lo que hay fuera, el mundo exterior (incluido, por supuesto, el
cuerpo humano'®). Como un centro que se encarga de recopilar los datos, ordenarlos y
dar sefiales al exterior, un centro que tiene la sensacion de ser unitario con unas fronteras

muy delimitadas.

Para empezar, esta tesis tiene un gran error logico de entrada, y es que induce a una
regresion infinita. Si existe ese centro de mandos, ese panel que rene y observa lo que
sucede, ese homunculo... ;quién ve realmente? ;Hay dentro de este centro de mandos...
otro centro de mandos? ¢Hay dentro del homunculo otro pequefio homunculito que retne
la informacion del primero? ;Y ese segundo... tiene otro dentro de si...? Un pequeiio
observador necesite otro que observe las proyecciones, y otro, y otro, y otro... haciendo

inevitable la caida en una regresion infinita.

Ademas, ;de donde surge ese homtnculo? ;cuando comienza a “ser”? ;jcuando emerge?
Si postulasemos que ese centro de mandos surge y se construye en su unicidad,
deberiamos de ser capaces de reconocer una especie de “click” en el que comenzaria la
mente, la conciencia, sin embargo... no podemos sefialar ninglin momento temporal, por
ejemplo, en la formacion de un feto, en el que digamos “ahi hay conciencia” o “ahi no la
hay”, parece que el proceso es mucho mas gradual. Ni siquiera l6gicamente podria
aparecer ese “salto” hacia una entidad. Pensadores como Nagarjuna argumentan de la
siguiente manera:

¢COmo podria aparecer lo que no existe? Si una aparicion hace que aparezca lo que estd

apareciendo, ¢cudl es aquella aparicion que hace aparecer a este aparecer? Si otra aparicion da

lugar a ésta, entonces tendriamos una regresion infinita. (Nagarjuna, 2018, pag. 84)

10 En la concepcidn cartesiana, tras la amputacion de un miembro ese yo permanecia intacto. (Descartes,
Meditaciones Metacisicas; Traduccion de Jose Antonio Migues, 1641)



Las entidades no “surgen” magicamente. Postular que existe un salto cualitativo tan
grande e inmediato como es el “tener mente” a partir del “no tener mente”, parece

demasiado precipitado

Aun asi, la idea de ese centro de mandos persiste. Si mando una sefial a mi pierna, pero
no se mueve porque la tengo anestesiada, o tengo un nervio éptico dafiado que no me
permite ver pese a tener intacto el 0jo, ¢no se sigue que debe de haber una cosa como
centro donde se recibe la informacion y se dan 6rdenes? Intuitivamente ese homdnculo
debe de estar ahi, ese centro de mandos donde se proyectan nuestras percepciones debe
de existir... ;no? Lo que vemos, lo que oimos, lo que sentimos... deberia de ser
proyectado ahi ya que cuando cortamos la comunicacion de informacion con nuestros

Organos perceptivos desaparecen sus inputs, pero parece no desaparecer nada de ese “yo”.

En realidad, el problema viene otra vez de la vision sesgada y limitadora que no ve la
mente de manera holistica. El procesamiento de datos sensoriales se realiza, al parecer, a
través de multiples areas diferenciadas y especializadas, y no en un centro especifico. Los
estimulos visuales y los auditivos, se procesan en regiones diferentes del cerebro; sin
tenerse registro de ningun “centro” especifico donde se dé todo a la vez. Existen
numerosos estudios realizados a traves de imagenes por resonancia magnética funcional
(FMRI) que sefialan que distintos tipos de informacion sensorial se procesan en regiones
muy distantes en el cerebro. Véase (Kanwisher, 2010), donde se observa como regiones
determinadas del cerebro se encargan de actividades muy especificas como las del

reconocimiento de caras.

Todo apunta a que no hay ninguna zona especifica donde se haga todo “de una vez”.

[...] no existe una sola region en el cerebro humano equipada para procesar, simultaneamente,
representaciones de todas las modalidades sensoriales activas cuando por ejemplo
experimentamos, al mismo tiempo, sonido, movimiento, forma y color en perfecto registro
temporal y espacial. [...] en ninglin lugar podemos encontrar una Unica &rea haya la que se

proyectarian en un registro exacto todos estos productos diferentes. (Damasio, 1995, pag. 115)

Si bien es cierto que hay zonas del cerebro donde pueden converger las sefiales, no son

significativas para una correcta integracion de la mente:

Es cierto que existen unas cuantas regiones del cerebro en las que pueden convergir sefiales
procedentes de muchas regiones sensoriales distintas. Unas cuantas de estas regiones de
convergencia reciben efectivamente una amplia variedad de sefiales polimodales, por ejemplo, las

cortezas entorrinales y perirrinales. Sin embargo, es poco probable que el tipo de integracion que



estas regiones pueden producir utilizando dichas sefiales sea la que forma la base de la mente
integrada. [...] la lesion de estas regiones de convergencia de orden superior, aun cuando tenga
lugar en ambos hemisferios, no impide en absoluto la integracion de la “mente” [...]. (Damasio,

1995, pag. 116)

La neuroplasticidad, es otra caracteristica que nos puede dar pistas acerca de la no
localizabilidad de ese “yo” pensante. Tan solo en el cerebro, existen una cantidad
absolutamente masiva de neuronas, alrededor de cien mil millones (100.000.000.000),
que llevan a cabo un nimero exageradamente mayor de conexiones. Se estima que existen
alrededor de diez elevado a catorce (100.000.000.000.000) de espacios sindpticos, donde
en cada uno ocurre la interaccion de miles de neurotransmisores. Ademas, las conexiones
neuronales varian de una manera asombrosa desde que nacemos hasta que morimos,
incluso en el transcurso de un solo dia. Segun la evidencia que se tiene!! seria
tremendamente desacertado decir que nacemos con una estructura cerebral ya constituida
que no puede variar. Segun Damasio, el ADN no contiene la suficiente informacion como
para dar una estructura determinada al cerebro, sino que las redes neuronales se van
configurando poco a poco a través de interacciones que se tienen con el cuerpo, el entorno,
ellas mismas... (Damasio, 1995) Como bien argumenta Dennett, la ventaja evolutiva que
proporciona un sistema capaz de adaptarse continuamente a su entorno, es lo
suficientemente grande como para que una de las caracteristicas mas resaltables del
sistema neuronal sea su plasticidad. Ser capaz de reconocer patrones de peligro o
beneficio es una de las mayores ventajas con las que cuenta la red neuronal. Todo el
sistema de aprendizaje depende de esto. “[...] better organisms will be those that can
redesign themselves to some degree to meet the conditions they encounter.” (Dennett,
1991, pag. 183)

En un espacio tan caotico, maleable y cambiante, situar un punto central resulta
imposible. Si echamos una gota de tinte rojo a un vaso con agua, veremos que esta no se
mantiene en el centro, sino que se mezclara con las demas y terminard por ser
irreconocible. Ese yo central, de igual modo que la gota (salvando las distancias), no
podra mantenerse es un lugar concreto mientras literalmente todo a su alrededor (incluido

él) se transfigura, se deforma, se mueve, cambia.

11 yéase por ejemplo (Ordéfiez Suarez, Bonilla Marquez, Macias Espafia, & Vasquez Méndez, 2023) o
(Judrez Martinez, 2021)



Una vez podemos reconocer que ese homunculo es ficticio... donde residen nuestros
pensamientos... jque nos queda pensar acerca de lo que sentimos... de lo que somos?
Una respuesta (no definitiva) que puede sustituir o tratar de dar una mejor explicacion al
homunculo cartesiano es lo que propone Dennett en Consciousness Explained, un modelo
de “Multiple Drafts” que ha sido traducido por Sergio Balari Ravera como el modelo de
Versiones Mltiples (Dennett, 1995).

3.2. Multiple Drafts Model.

Dennett, en su intento de sobrepasar el teatro cartesiano va a proponer el modelo de los
“Multiple Drafts”, que pretende ser mas cercano a lo que ocurre realmente en la actividad
cognitiva, pese a ser reconocido por €l mismo como no definitivo, ni mucho menos
(Dennett, 1991).12 De acuerdo con el modelo de los “Multiple Drafts”, las distintas
percepciones y la multiple actividad mental se lleva a cabo a través de procesos paralelos,

que van por distintas vias interpretativas y de elaboracion sensorial.

Cuando recibimos informacion a través de nuestros sentidos, esta no es perfecta, al
parecer, no es tan estable como creemos. Dennett utiliza el siguiente caso. Nuestras
cabezas oscilan continuamente sin que nos demos demasiada cuenta, y nuestros ojos, de
la misma manera, se mueven, vibran a una velocidad incluso mayor. Sin embargo, lo que
vemos, lo que apreciamos, no es una imagen vibratoria, es una imagen estable. Y es que,
lo que experimentamos, no es mas que el resultado de una serie de procesos
interpretativos que cotejan, ordenan y nos hacen mas accesible la informacién que nos
llega directamente que tienen lugar en distintas areas del cerebro. Ahora bien, lo
importante, es que estos procesos de preparacion de la informacion, solo deben de
realizarse una vez. Una vez la informacion ha sido ordenada, clasificada, revisada... no
se envia a ningln lugar para ser “proyectada”. Distintos mecanismos de procesamiento
de datos que funcionan en distintas regiones pueden ser registrados temporal y
espacialmente, pero no se puede registrar, ni ningln punto espacial, ni ningan punto
temporal, donde se dé la proyeccion. Es como si un gran influjo de informacién fuera de
un lado a otro, en un proceso dindmico, sin detenerse en ningun punto. Pareciera ser que
contaramos con una enorme cantidad de fragmentos que se ordenan mas en la narratividad

temporal que estas interacciones se dan a si mismas que en mismo momento “consciente”.

12 De hecho, en escritos posteriores, para superar ciertas confusiones que este Multiple Drafts model suscita,
el propio Dennett comienza a usar otras metaforas como "fame in the brain" o "cerebral celebrity". (Dennett,
2005)



Es decir, parece que la ordenacion sucede mas de una forma narrativa que de una forma
instantanea, como si en un momento concreto del tiempo tan solo se contase con
fragmentos de informacion, que se dan forma en el dinamismo y narratividad de los

procesos neurales. (Dennett, 1991)

Este modelo deja atras el pensamiento de que solo puede haber un relato canénico. En la
vision cartesiana solo podia haber una narracion con la que ese homdnculo contaba, con

esta version esto desaparece:

[...] the Multiple Drafts model avoids the tempting mistake of supposing that there must be a
single narrative (the “final” or “published” draft, you might say) that is not canonical — that is the
actual stream of consciousness of the subject, whether or not the experimenter (or even the subject)

can gain access to it. (Dennett, 1991, pag. 113)

Podemos darnos cuenta de que este modelo esta trabajando en multiples ocasiones.
Supongamos que estas por la calle y oyes unos pasos detras de ti, a unos cuantos metros.
En ese momento giras la cabeza rapidamente, debido a la sorpresa que te causa el sonido.
Miras hacia atras levemente, durante un breve momento y, cuando te das cuenta de que
ese sonido era una persona vuelves a mirar al frente. En ese mismo instante caes en la
cuenta... “Vaya, pero si es mi amiga Ana.” Te das cuenta de que esa persona que habias
visto era tu amiga Ana, y, en tu mente, se crea una imagen, tienes el recuerdo de haber
girado la cabeza y haber visto a tu amiga Ana perfectamente. En el momento en el que
caes en la cuenta te das otra vez la vuelta para saludar a tu amiga, que ya esta unos metros
mas cerca de ti, pero, para tu sorpresa, justo cuando volteas, te das cuenta de que no es
ella... Tiene el pelo como ella, lleva las mismas gafas que tu amiga y tiene una estatura
similar a la de Ana, pero no es Ana. Sin embargo, jurarias que la habias visto antes. Te
das cuenta de que la habias confundido. Tenias en tu cabeza el recuerdo nitido de girar la

cabeza y ver a tu amiga, pero en realidad no era ella... ;qué ha pasado?

El modelo de los “Multiple Drafts” parece dar una respuesta bastante satisfactoria.
Cuando se dan las diferentes percepciones, diferentes sistemas neuronales trabajan por
separado en la interpretacion y clasificacion de la informacion y “compiten” por cierto
protagonismo. Caracteristicas como el color, la forma, el reconocimiento de caras o la
posicion son procesadas en distintas regiones especificas del cerebro, lo que hace que una
multitud de distintos borradores “compitan” por ser “narrados”, por ser mas relevantes

que el resto.



Visual stimuli evoke trains of events in the cortex that gradually yield discriminations of greater
and greater specificity. At different times and different places, various "decisions™ or "judgments”
are made; more literally, parts of the brain are caused to go into states that discriminate different
features. (Dennett, 1991, pag. 134)

Al reconocer a nuestra amiga, parece que el re-reconocimiento de caras ha primado sobre
otras percepciones, dando como resultado la confusion. Al ser poco fiable la informacién
que los distintos borradores habian brindado, se ha llevado a cabo un ejercicio de

“reconstruccion”, para tener una percepcion coherente.

La razén humana depende de varios sistemas cerebrales, que trabajan al unisono a través de
muchos niveles de organizacion neuronal, y no de un Unico centro cerebral. (Damasio, 1995, pag.
13)

El Multiple Draft model no se postulo para dar una respuesta definitiva al problema del
funcionamiento de la mente, sino para dar un ejemplo de modelos mas satisfactorios que
el teatro cartesiano. La pretension de Dennett en Consciousness Explained no es la de
dejar acabada la tarea de explicar lo mental, ni mucho menos, sino todo lo contrario. El
objetivo es cargar contra la vagueza explicativa que supone el planteamiento de corte
cartesiano y seguir investigando en aras de una mayor comprension del ejercicio
cognitivo. La reconceptualizacion de la conciencia, que deja de ser ese centro homuncular
que se arrastra a traves de la tradicion cartesiana, es el primer paso para una mejor

comprension de la mente.

4. EL YO NARRATIVO

Nuestra vida, ¢no nos parece, en ocasiones, sernos contada mas

que vivida? (Zambrano, 2023)

Llegados a este punto, queda responder... jpor qué sentimos que somos ese centro? ;Por
qué sentimos que somos ese centro cuando realmente no hay ningan lugar central en
nuestro pensamiento, cuando tenemos la suficiente evidencia para ver que ese modelo no
es el adecuado? Esta es quiza la pregunta mas compleja y que mas dificil sea de responder.
¢QuEé es eso que sentimos que somos? De momento, no parece haber respuestas del todo
satisfactorias para esta pregunta, por lo que las respuestas que demos a partir de ahora

seran bastante menos precisas que en los apartados anteriores.

4.1. En busca de los agentes intencionales.



En obras como La Peligrosa Idea de Darwin, Dennett explica un mecanismo muy
relevante con el que cuentan los humanos y otras especies como los chimpances, los
delfines... Este mecanismo es el mecanismo de deteccion de agencia. En lo que consiste
este mecanismo es en “animar” el mundo que nos rodea, en dotar de actitudes
intencionales a posibles peligros o beneficios que puedan acaecer. Si 0oimos un ruido
detras de nosotros y le atribuimos una capacidad agencial, es decir, creemos que pueda
tener intenciones (quizd de cazarnos), podemos anticiparnos a la supuesta agencia
huyendo. Quizéa el noventa y nueve por ciento de las veces ese ruido no era nada, pero
con que el uno por ciento si fuera un depredador intentando, la ventaja evolutiva es

tremenda.!®

Segun Dennett, a través del reconocimiento de otras actitudes intencionales, de otras
mentes, (una ventaja decisiva para la supervivencia) el ser humano ha sido capaz de
reconocerse a si mismo como otra mente. El reconocer que el otro ente tiene estados
mentales, nos hace pensar que ese otro puede estar pensando que tenemos también una
actitud intencional. En el reconocimiento del otro como ente intencional nos reconocemos

también como entes intencionales.

Gracias a una buena teoria de la mente, el sujeto humano ha logrado situarse en frente de
si mismo y poder decir “yo soy yo”, yo soy ese que también tiene intenciones. Los demas
entes tienen intenciones, tienen objetivos, deseos. Asi, de la misma forma, yo también los
tengo. Dennett nos muestra como hemos necesitado evolutivamente una idea del
autorreconocimiento que facilite o permita su supervivencia. Las ideas de un dentro y un
afuera son completamente necesarias cuando nos enfrentamos a un mundo lleno de
peligros. (Dennett, 2015)

Juan Carlos Olite, en llusiones Metafisicas de un Cerebro Primate, también habla de
como ese “cerebro primate” que somos, busca constantemente identificar agencias, seres

intencionales:

[...] el cerebro primate humano es un buscador de yoes, de agentes intencionales, fuera y dentro,
siempre en el paisaje de los espejos, en el nicho del alma. Hay en él una suerte de vocacion innata
por determinar la intencidn tras la accidn, el sujeto tras la accidn. [...] la lectura de las mentes

como estrategia de supervivencia. (Olite, 2018, pag. 168)

13 Esta explicacion estd muy sintetizada, para mas informacion véase (Dennett, 2015)



En esa busqueda de agentes intencionales, también existe la mirada “hacia adentro”, esas

percepciones que se sienten tienen que ser de algun agente intencional:

Quién siente lo que siento, quién desea lo que deseo, quién imagina lo que brota en el
cinematografo de mi conciencia, quién, quién... He sido yo, responde el cerebro, [...] Necesitamos
anudar todos los lazos sueltos, los elementos en conflicto, las impresiones del presente y los
recuerdos del pasado, a una raiz que llamamos “yo”, que ejerce de causa Ultima responsable, de
punto de referencia explicativo, de respuesta capaz de satisfacer nuestra inquisitiva e inquieta
curiosidad.

Cuanto hay de engafio en este proceso es una tarea muy dificil de determinar. (Olite, 2018, pag.
169)

En la busqueda de agentes intencionales nos damos cuenta de que vemos claramente en
nuestro dialogo interior un agente que tiene intenciones, de las que somos directamente
conscientes, ese “yo”. Somos capaces de percibir nuestro “yo”. ES nuestra mente la que
anima el mundo en el que vivimos, y de la misma manera que anima el mundo, al verse
reflejada en este, se anima también a si misma, se da un carécter agencial, se da la

sensacion de animidad.
4.2.Un Yo basado en si mismo.

Algo despierta y mira dentro

(el dentro de una superficie, que

no es un dentro sino un debajo, como

el forro de un abrigo), buscando algo

en lo que anclarse. Un tema, busca

un tema. Para

sobrevivir. - ¢ Sobrevivir?

(Maillard, 2023)

Nos queda por ver como ese yo (que ha resultado ser mas plural de lo que creiamos), se

va construyendo, se va contdndose a si mismo que es en verdad ese “yo”.

La sensacion de sentir que tenemos cierta continuidad es necesaria tanto para
enmarcarnos en un marco social como para mantener el aprendizaje que hemos ida
adquiriendo. Damasio, también se pregunta por la idea de como se constituye esa

identidad y da una respuesta desde su punto de vista:

La base neural del yo, tal como lo veo, reside en la reactivacion continua de al menos dos grupos

de representaciones. Un grupo tiene que ver con acontecimientos clave en la autobiografia de un



individuo, sobre cuya base puede reconstruirse rapidamente una nocion de identidad mediante la
activacion parcial en mapas sensoriales organizados topograficamente. El conjunto de
representaciones disposicionales que describe cualquiera de nuestras autobiografias se refiere a un
gran nimero de hechos categorizados que definen nuestra persona. [...] El segundo grupo de
representaciones que subyace en el yo neural consiste en las representaciones primordiales del

cuerpo de un individuo. (Damasio, 1995, pag. 265)

La rememoracion continua de imagenes que funda la identidad es un factor clave para el
mantenimiento de esa “continuidad” que nos otorga ese “yo”. “Y0 S0y esta persona, a la
que le gustan x cosas, que quiere a x personas Yy disfruta haciendo x planes; ademas soy
yo a quien le sucedi6 esta cosa el otro dia, esta otra hace un mes y aquella hace cuatro

anos.”

Y es que, esa rememoracion (activa y pasiva) del yo, es lo que parece darnos la sensacion
de identidad, por mucho que pueda ser falible. Ya hemos visto que, al no contar con un
sistema de recopilacion central, la diversidad de informacion a la que se enfrentan los
sistemas cognitivos es multiple y variada. Ademas, surge un nuevo problema: al carecer

de ese centro de control, de ese homunculo... ;donde se establece el yo?

Una de las respuestas mas atractivas es la que da el cientifico y fildsofo Douglas
Hofstadter. Lo que propone, es que esa especie de “yo”, se da a si mism0 COmMO un
epifendmeno, es decir, como un patron a gran escala que surge a partir de una serie de

acontecimientos coordinados, que logra reconocerse a si mismo en su recursividad:

Could it possibly be an illusion? Or if not an illusion, could it possibly be less real and les solid
than we think it is? [...] An epiphenomenon could be said to be a large-scale illusion created by

the collusion of many small and indisputably non-illusory events. (Hofstadter, 2007, pag. 92)

Este “yo”, tendria las propiedades de un bucle a gran escala que se sostiene en si mismo,
que, desde que somos bebés, va dandose forma, y, de manera gradual a través del tiempo,
logra sustentarse y presentarse hasta si mismo como algo real y existente. (Hofstadter,

2007) Para explicarlo de una manera mas clara, pone un ejemplo muy ilustrativo.

Imaginemos que hay un grupo de personas. Estas, se sitUan realizando una fila circular,
sin dejar ningun hueco, de tal manera que cada una ve la espalda de la que tiene delante.
Ahora, se les pide que se sienten en las rodillas de quien se sitla justo tras estas, de tal
modo que todo el mundo tiene unas rodillas en las que sentarse. La imagen gque tenemos
ahora es la de un grupo de personas sentadas en las rodillas de la persona de atras, pero

fijémonos en una sola de ellas. Fijémonos en Joel, que es un integrante del circulo. Joel



estd sentado sobre las rodillas de otra persona, por lo que su peso recae en esta otra
persona, pero al mismo tiempo esta otra persona esta apoyada en la de atrds, y asi
sucesivamente, llegando la cadena de apoyos nuevamente hasta... Joel. Como vemos,
pareciera ser que Joel estuviese apoyado sobre si mismo, algo que podria ser paraddjico.
Sin embargo, este sistema, este bucle, logra sostenerse gracias al conjunto entero. Es el
conjunto en si, su estructura de “bucle” lo que lo posibilita. El bucle se sostiene en si
mismao, tiene su estructura en el conjunto entero. Si una parte del bucle cae, el bucle pierde

su propiedad de bucle, lo que lo hace de cierta manera “real”.

De igual forma, pues, sucede con el “yo”. El sistema multiple que trabaja tanto en nuestra
cabeza como en el resto del cuerpo se constituye en si mismo emergiendo de la interaccion
entre las diversas partes, rememorando sus percepciones continuamente para darse esa
“ilusion” a gran escala que le da cierta unidad, aunque ya hayamos visto que el

procesamiento cognitivo es multiple y diverso.

Seen at its highest, most collective level, a brain is quintessentially animate and conscious. But as
one gradually descends, structure by structure, from cerebrum to cortex to column to cell to
cytoplasm to protein to peptide to particle, one loses the sense of animacy more and more until, at

the lowest levels, it has surely vanished entirely. (Hofstadter, 2007, pag. 359)
Parece que Damasio también concuerda de cierta manera con esta vision mas holistica:

En cada momento, el estado del yo es construido desde los cimientos. Es un estado de referencia
evanescente, reconstruido de manera tan continua y consistente que el propietario nunca sabe que
esta siendo rehecho a menos que algo no funcione con este hacer de nuevo. (Damasio, 1995, pag.
267)

La sensacidn de ser una unidad central inalterable, resulta ser una completa farsa. Sin
embargo, el tener esa sensacion de unicidad del yo parece ser necesaria, como Si, pese a
saberse multiple y diversa, se empefiara en mantener su unicidad, su centralidad. Aunque
estudiemos su multiplicidad y nos demos cuenta de que somos el conjunto de sistemas
diferentes especializados sin una coordinacion centralizada, esta ilusion del “yo” no

puede disolverse, siempre emerge como ese epifendmeno, como ese bucle.

¢QUué es esa proto-creencia? Un estado mental que, de forma automatica, que es dificilmente
controlable y, en algunas ocasiones, entra en absoluta contradiccion con nuestro discurso racional.
Ya lo sabemos, los fantasmas no existen, pero... dan miedo. Sea pues, admitamos de una vez que
el teatro de lo mental, con su yo espectador, es una proto-creencia fundante del cerebro primate
humano en su forma de instalarse en el nicho del almay, por ende, y esto es lo mas importante,

de sobrevivir en él. En realidad, esa es la tarea principal del yo, un proceso de auto-afirmacion



constante inherente a su propia condicion, por lo que cualquier intento de socavamiento de su
entidad serd interpretado como una impostura puramente intelectual. (Olite, 2018, pag. 175)

Asi pues, aunque sepamos como no funciona nuestra “mente”, no nos podemos resistir a
tener estas creencias, que parecen casi obligadas. Parece que nuestros sistemas cognitivos
estan disenados para ilusionarse con su propia ilusion, ese “yo” que constantemente se

reconstituye.

4.3. La ilusion del Yo.

[...] el tiempo en que se puede decir Yo es angosto, es peligroso. Es
como una llama que viniera a posarse sobre uno o sobre otro y que
lo designa para responder al habla comdn. ;Qué ocurre entonces?
Es una vez extrafia, un murmullo ahogado que sale de la tierra, un
grito seco, arido; eso nos perturba, nos obliga a escuchar, ¢y quién
lo dice? (Blanchot, 2001)

Es realmente complicada la afirmacidn ontologica del yo, pues no es algo que podamos
encontrar en ningun lado. No hay ningun lugar donde resida ese yo. Cuando miramos
fijamente a la realidad vemos particulas, moléculas, electricidad... pero ni rastro de una

3

especie de “yoidad”. Sin embargo, es innegable la percepcion de ese yo... de esa
narratividad. Quiza lo que ocurra sea esto mismo, la representacion de imagenes que
reconstruyen la identidad de un ser, es decir, la continua percepcion de lo que se es, 0 lo

que se va siendo constantemente.

La construccion del metyd que imagino es [...] una vision esquemdtica de los principales
protagonistas desde una perspectiva externa a ambos. En efecto, la vision de esta tercera entidad
constituye, momento a momento, un documento narrativo no verbal de lo que les est& ocurriendo

a estos protagonistas. (Damasio, 1995, pag. 270)

De esta forma, en la constitucion de ese yo que “en cada momento, [...] es construido
desde sus cimientos.” (Damasio, 1995, pag. 267) Parece ser mas narrativa (no en un

sentido verbal) que otra cosa.

Segun Dennett, esta autoconstitucion, viene demandada por la necesidad de presentarnos
a los demés socialmente. “We [...] are almost constantly engaged in presenting ourselves
to others, and to ourselves, and hence representing ourselves — in language and gesture,
external and internal.” (Dennett, 1991, p4g. 417) De la mejor manera que podemos llevar
esto a cabo es a través de contarnos historias, tanto a los demas como a si, quién se es.

Ese “yo” necesita de un centro narrativo que le permita darse una (quiza falsa)



continuidad. De esta manera, acabamos teniendo una narratividad (que como ya hemos
visto no es central) que se dice a si misma que si que tiene, por asi decirlo, un centro de

gravedad (aunque este en realidad no exista y sea multiple y variable).

[...] we build up a defining story about ourselves, organized around a sort of basic blip of self-
representation. The blip isn’t a self, of course; it’s a representation of a self. [...] What makes one
blip the me-blip and another blip just a he- or she- or it-blip is not what it looks like, but what it is
used for. It gathers and organizes the information on the topic of me in the same way other
structures in my brain keep track of information [...]. And where is the thing your self-
representation is about? [...] It’s nothing more than your center of narrative gravity. (Dennett,

1991, pag. 429)
Justo después, en el mismo capitulo, Dennett habla de que esos centros de gravedad

narrativa, que no son reales, son el punto clave del asunto. Esos puntos de gravedad son

magnificas ficciones, esos “yoes” son la ficcion mejor creada.

De esta forma, por tanto, vemos como esa ficcion necesaria, multiple, dispersa, que se
requiere de si misma, toma forma, no una forma sélida sino una forma plastica,

cambiante. Y, aun asi, pese a ello, sigue convenciéndose de ser unidad.

An “I” is very good at convincing itself that it is a lot more than that — in fact, that is the entire
business that the word “I” is in! “I” has a vested interest in continuing this scam (even if it is its

own victim)! (Hofstadter, 2007, pag. 314)

4.4. ;Se puede explicar la conciencia?

Como ya hemos visto durante todo el trabajo, la mente, la conciencia, no es algo
localizable, no es algo que se pueda sefialar y decir: “jMira, resulta que ahi estaba después
de todo este tiempo!” Como ya veiamos con Ryle, el problema que nos acaece es de corte
conceptual (Ryle, 1967). De esta manera, nos encontramos con el debate de si la
conciencia, o la mente, serd explicada algun dia, si es posible darle una explicacién a esta.
Dennett arguye que si que podra ser comprendida. Tras dejar atras el abandono cartesiano
por explicar el complejo mecanismo mental, reduciéndolo a mera “alma”, el estudio de
acerca de la conciencia es como minimo plausible. Ver como conseguimos poco a poco
descubrir mas y mas acerca del proceso cognitivo nos da como poco una esperanza para

creer que el sendero explicativo es posible. (Dennett, 1991)

Que ese problema categorial exista, segin Dennett, no impide que seamos capaces de dar
explicaciones (que bien pueden ser no del todo completas) satisfactorias. El usa varios

ejemplos bastante esclarecedores. Lo que es un gas, por ejemplo, puede ser explicado a



través de cosas que no son “en si mismas” “gas”. El concepto de gas es mas bien una
metafora que responde a unas caracteristicas concretas. Podemos explicar en qué consiste
la vida, sin mirar a ninglin ente que sea propiamente “la vida”. Estas metaforas sirven
como herramientas para el entendimiento, y, pese a tener un pensamiento antiesencialista,
nos pueden ayudar a comprender mejor el mundo que nos rodea. (Dennett, 1991) Si bien
el concepto de conciencia, de mente, no es algo tangible, algo que podamos sefalar, si
que nos puede (aunque salvando las distancias) ayudar a hablar de ciertos procesos de los
que no podriamos hablar sin esas herramientas. Quiza, sea momento de reconceptualizar
el marco tedrico con el que contamos para tener unas herramientas mas precisas, que nos

ayuden a responder de manera mas satisfactoria a toda esta problematica.
5. CONCLUSION

Comenzabamos este trabajo viendo como la tradicion cartesiana sigue estando arraigada
en nuestra manera de pensar. A través de la evidencia que tenemos hoy en dia, hemos
podido superar una teoria, la cartesiana, que, si bien pudo servir como una respuesta

satisfactoria en otro marco historico, no lo hace en el que nos encontramos actualmente.

La solucion del teatro cartesiano que tuvo un calado tan profundo, esta por ser superada.
Hemos visto como, en primer lugar, existe una relacion directa entre los ‘“estados
mentales” y la realidad material que constituye la base del pensamiento consciente.
Ademas, también se ha puesto de manifiesto la inviabilidad de ese teatro cartesiano
central, de ese homunculo que habita nuestras cabezas, que ha quedado disuelto en las
redes diversas y multiples que nos componen y crean “yoes” narrativos en los que nos

asentamos.

Al usar un marco conceptual obsoleto, nuestros modos de pensar se ocupan de una
realidad que ya ha quedado obsoleta. Es, por este motivo, que nuestra manera de repensar
en la mente y en la conciencia debe de realizarse a través de una reestructuracion del

marco conceptual en el gue nos encontramos.

Existen ya pensadorxs bastante actuales muy interesantes como la fisica y feminista
Karen Barad'* o la antrop6loga Vicki Kirby!®; que ya comienzan a replantearse nuevas

formas de conceptualizarnos. Estas, sugieren propuestas de marcos tedricos diversos que

14 \éase (Barad, 2023)
15 véase (Kirby, 1997)



puedan adecuarse mas a modos de pensar que satisfacen mejor la evidencia empirica con

la que se cuenta.



Bibliografia
Arias Duque, R. (2005, 2024). Reacciones fisioldgicas y neuroquimicas del
alcoholismo. Bogota: Diversitas, Universidad Santo Tomas.

Avicena. (2009). Avicena esencial. El Ser necesario posee la belleza y el esplandor
puros, introduccion y antologia de Joaquin Lomba. Madrid: Montesinos.

Barad, K. (2023). Cuestion de Materia. Salamanca: Holobionte Ediciones.
Blanchot, M. (2001). El altimo hombre. Madrid: Arena Libros.
Churchland, P. M. (1988). Materia y conciencia. Barcelona: Editorial Gedisa, S.A.

Clarke, P. G. (2013). The Libet experiment and its implications for concious will. The
Faraday Papers.

Codella, R. (2018). El ejercicio estimula la actividad del cerebro y desvia la atencion
por el azuar. Milan: Universtita degli Studi di Milano.

Damasio, A. (1995). El Error De Descartes. Barcelona: Booket.
Dennett, D. (1991). Conciousness Explained. New York: Penguin Books.

Dennett, D. (1995). La consciencia explicada. Una teoria interdisciplinar. Barcelona:
Paidos.

Dennett, D. (2005). Sweet Dreams. Philosophical Obstacles to a Science of
Consciousness. Massachusetts: A Bradford Book.

Dennett, D. (2009). Multiple drafts model. The Oxford Companion to Conciousness,
452-454.

Dennett, D. (2015). La peligrosa idea de Darwin. Barcelona: Galaxia Gutenberg.

Descartes, R. (1641). Meditaciones Metacisicas; Traduccién de Jose Antonio Migues.
Escuela de Filosofia Universidad de ARCIS.

Descartes, R. (1997). Las Pasiones del Alma . Madrid: Editorial Tecnos, S.A.
Docter, P., & del Carmen, R. (Direccion). (2015). Inside Out [Pelicula].

Harlow, J. (1868). Recovery from the passage of an iron bar through the head.
Publications of the Massachusetts Medical Society, 2, 327-347.

Hofstadter, D. R. (2007). I Am A Strange Loop. New York: Basic Books.
Holderlin, F. (2019). Hiperion. Santiago de Compostela: Ediciones Hiperion.

Juarez Martinez, V. (2021). Plasticidad cerebral, qué es, tipos y evolucion. Mente y
ciencia, https://www.menteyciencia.com/plasticidad-cerebral-que-es-tipos-y-
evolucion/.

Kanwisher, N. (2010). Functional specificity in the human brain: A windowinto the
functional architecture of the mind. PNAS, vol. 107; pp 11163-11170.

Kirby, V. (1997). Telling Flesh: The Substance of Corporeal. Routledge.



Libet, B., Gleason, C. A., Wright, E. W., & Pearl, D. K. (1983). Time of
conciousintention to act in relation to onset of cerebral activity (Readiness-
Potential) THE UNCONSCIOUS INITIATION OF A FREELY VOLUNTARY
ACT. Brain, 106, 623-642.

Maillard, C. (2023). Hilos. Barcelona: Tusquets Editores.
Millas, J. J. (2003). La Soledad Era Esto. Madrid: Destino.
Nagarjuna. (2018). Fundamentos de la via media. Madrid: Alianza Editorial.

Olite, J. C. (2018). Las llusiones Metafisicas de un Cerebro Primate. Zaragoza: Prensas
de la Universidad de Zaragoza.

Ordéfiez Suarez, D., Bonilla Méarquez, D., Macias Espafa, V., & Véasquez Méndez, A.
S. (2023). Plasiticidad cerebral: Como el cerebro se adapta y cambia en
respuestas a diferentes estimulos. Revista Multidisciplinar, 16-28.

Quine, W. V. (1968). Palabra y Objeto. Barcelona: Labor, S.A.

Ryle, G. (1967). El Concepto de lo Mental (The Concept of Mind). Nueva York: Paidos,
Biblioteca de Filosofia.

Spinoza, B. (1987). Etica. Madrid: Alianza Editorial.
Wittgenstein, L. (1999). Investigaciones Filosoficas. Barcelona: Altaya.

Zambrano, M. (2023). La ambiguedad cervantina. Salamanca: Guillermo Escolar Editor
SL.



	Bibliografía

