
 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

Un viaje por la ruina. De la melancolía romántica a 

la acción política en Walter Benjamin 

 

A journey through ruin. From romantic melancholy to political 

action in Walter Benjamin 

 

                                                              Autor/es 

Adrián Moros Gracia 

 

Director/es 

 Ana García Varas 

 

                                  Facultad de filosofía y Letras 

                                                                    2023/2024



 

Índice 

 

Introducción--------------------------------------------------------------------------------- Pág. 1 

 

Capítulo I. La ruina clásica como ecos del pasado----------------------------------  Pág. 2 

La superioridad del arte griego------------------------------------------------------------- Pág. 3 

La historia del arte que propone Winckelmann------------------------------------------ Pág. 5 

 

Capítulo II. La ruina romántica como dispositivo reaccionario------------------ Pág. 8 

El reencantamiento del mundo en Caspar Friedrich ---------------------------------- Pág. 10 

La metáfora de un ideal perdido en Hölderlin ----------------------------------------- Pág. 14 

 

Capítulo III. La emancipación de la ruina------------------------------------------- Pág. 18 

El Ángel de la historia en Walter Benjamin-------------------------------------------- Pág. 19 

Los tres ejes de la nueva ruina-----------------------------------------------------------  Pág. 22 

 

Consideraciones finales------------------------------------------------------------------ Pág. 24 

 

Bibliografía--------------------------------------------------------------------------------- Pág. 27



 
1 

Introducción 

Cuando hablamos de la ruina, no sólo nos referimos al remanente de una estructura o 

algún tipo de construcción que ha quedado muy mermada por el pasar del tiempo, la 

guerra o el abandono. Estamos hablando de una figura con gran carga significativa y 

emocional que va mucho más allá del valor histórico y arqueológico que pueda tener. 

     Tanto en el arte como en la filosofía, la ruina es un recurso estético y literario 

ampliamente utilizado por artistas y escritores. Logra conectarnos de manera personal 

con los efectos del tiempo, la muerte, la inmanencia, la relación entre cultura y 

naturaleza, la libertad, el misticismo o el pasado como objeto perdido. Temáticas que se 

sitúan como parte del eje central de estudio en ambas disciplinas. 

      El sentimiento estrella con el que se suele relacionar a la ruina es la melancolía. La 

melancolía es un sentimiento muy potente y complejo que está compuesto por 

emociones primarias como la tristeza o la nostalgia y que a menudo, viene acompañada 

de una tendencia a la reflexión introspectiva.  

     Destacaría varias características de la nostalgia. La primera se relaciona con la 

capacidad adictiva que tiene. Es capaz de sumir en una profunda tristeza a aquel que la 

padece durante un largo período de tiempo. La segunda tiene que ver con que es un 

sentimiento que se vive de una manera muy personal y que suele experimentarse en 

momentos de soledad.    

     Tanto por la importancia y centralidad de las temáticas que se pueden abordar a 

través de ella, como por la potente carga sentimental que puede llegar a evocar, no es de 

extrañar que la ruina se sitúe como un elemento centran que atraviesa toda la historia 

del arte y la filosofía.  

     Incluso hoy en día, podemos encontrar cierta trascendencia de la ruina a través de 

movimientos como el Urbex 1 , la tendencia del urbanismo contemporáneo a 

conceptualizar las fábricas abandonadas como un revulsivo en la recuperación de los 

                                                           
1  Movimiento basado en la fotografía y exploración urbana de edificios abandonados y su posterior 

difusión a través de redes sociales. 



 
2 

barrios urbanos o la tendencia de muchos artistas de utilizar la ruina como un espacio 

inspirador para la generación de arte.  

     El objetivo de este trabajo es el de presentar un viaje. El viaje que hace la ruina a 

través de diferentes épocas y autores que van dejando sus semillas hasta hacer de ella el 

rico y floreciente jardín desde el que hoy la observamos.  

     Desde el tono melancólico con el que el Neoclasicismo y, posteriormente, el 

romanticismo envolvieron a la ruina, permitiendo su irrupción como un dispositivo 

reaccionario frente a la concepción ilustrada del mundo, hasta su relación con el 

materialismo histórico de Walter Benjamin, que emancipó a la ruina del aura 

melancólica que la envolvía y la convirtió en un dispositivo político que contribuyó a 

trascender y emancipar a las sociedades modernas del yugo del fascismo.  

 

Capítulo I. La ruina clásica como ecos del pasado 

Winckelmann es una figura clave sin la que no se puede entender toda la construcción 

nostálgica y melancólica que acompaña posteriormente al Romanticismo y que permite 

la transformación del concepto de ruina como algo más que objetos de análisis 

arqueológicos. 

     Johann Winckelmann (Stendal, 1717 - Trieste, 1768) como historiador y arqueólogo 

alemán, fue pionero a la hora de sentar las bases sobre las que descansa la historia 

moderna. De hecho, incluso hoy en día, se puede encontrar «en la Real-Encyclopädie de 

Brockhaus» (Didi-Huberman, 2009, 15) una definición de historia del arte que recoge el 

espíritu que el historiador alemán puso en ella.   

     Apasionado de la arqueología, fue fiel defensor de la idea de que para conocer el 

pasado de una civilización, es necesario estudiar sus restos, los vestigios que han dejado 

para la historia. Sus largos viajes por diversos lugares de Italia o Grecia lejos de ser 

meros trámites laborales, representan la expedición de un hombre que recorre la 

inmortalidad de la historia a través de la ruina. Vivió entre ruinas y quedó eclipsado por 

ella. Tanto es así que, incluso su tumba, ubicada en la Catedral de Trieste, habita entre 

restos de construcciones romanas y estelas funerarias que parecen brotar del suelo. 



 
3 

     Winckelmann es un admirador profundo de las grandes civilizaciones clásicas 

porque cree que fueron los momentos más luminosos que vivió el ser humano. Las 

maravillas que ofrecen las ruinas y el arte romano esconden tras ellas la sombra de 

Grecia. En su principal obra Historia del arte de la antigüedad, el arqueólogo alemán 

estudia el arte egipcio, fenicio, persa, etrusco, romano y griego; sin embargo, es el arte 

de la Grecia clásica, el que considera que alcanza el culmen de la excelencia.  

Las observaciones hechas sobre el arte egipcio, etrusco y de otros pueblos pueden 

ampliar nuestro concepto y ayudarnos a obtener un juicio acertado; sin embargo, el 

estudio del arte griego nos ha de mostrar la verdad, las reglas de la definición y de la 

ejecución (Winckelmann, 2023, 121). 

     Para Winckelmann, los romanos eran los mejores imitadores del arte griego, pero 

para conocer la excelencia de arte, los ojos del historiador debían ser puestos en la 

Grecia clásica. 

La superioridad del arte griego 

     El historiador alemán defiende que en la Grecia Clásica, la felicidad y la amabilidad 

eran características que abundaban en la sociedad de la época. La libertad se situaba 

como la piedra angular de la estructura social cuyos integrantes, gracias a la abundancia 

de la naturaleza, no necesitaban trabajar ni atarse a obligaciones cotidianas. Su conexión 

directa con la naturaleza, les permitía tener una relación, con el mundo, mucho más 

plena y unitaria de la que existía en las sociedades modernas que habitaba 

Winckelmann, en las que la alienación, la hostilidad y las obligaciones diarias hacían 

descuidar dicha relación. 

     El clima distendido fomentaba la exhibición del cuerpo y permitía al artista poder 

contemplar directamente la belleza que contiene. Para Winckelmann, la belleza es una 

entidad ideal cuya manifestación sensible más inmediata está representada en los 

cuerpos. El cuerpo, como objeto artístico, es el punto de partida sobre el que el artista se 

apoya para alcanzar cimas más elevadas de la belleza ideal. 

     El arte genera en los artistas la capacidad de abstraerse de las partes para poder llegar 

al todo, lo que les otorga la capacidad de poder concebir las leyes universales que se 

sitúan por encima de la naturaleza. Este carácter epistemológico le permite a 

Winckelmann afirmar que los artistas griegos y su producción artística eran fuentes de 



 
4 

conocimiento y de belleza. El arte griego se nos presenta como dispositivo que ayudaba 

a reforzar la conexión entre el ser humano y la naturaleza.  

     La belleza es la guía que el artista sigue para separar lo accesoria de lo 

imprescindible. Para que la mirada deje de estar afectada por la interferencia de la 

anécdota y se dirija hacia la unión de las partes que permita admirar la obra de arte 

como un todo. La belleza permitió alcanzar al arte griego «su noble sencillez y su serena 

grandeza» (Arnaldo, 2000, 152) que para Winckelmann, son las características 

fundamentales del arte griego.  

     En la nobleza, sencillez, grandeza y serenidad entre las que se mueve el arte griego 

clásico, existe un sutil equilibrio que, junto a la belleza, permite al observador alcanzar 

lo sublime2. 

     Una de las obras que mejor caracteriza lo que el historiador alemán nos quiere 

transmitir es la escultura de Laocoonte y sus hijos desarrollada en la época helenística 

por los escultores Atenodoro, Polidoro y Agesandro de Rodas. 

     En la estatua de Laocoonte podemos observar cómo varias serpientes marinas le 

atacan a él y a sus dos hijos que se encontraban a su lado. Se cree que este ataque fue 

fruto de la ira que Laocoonte despertó en los dioses cuando puso en duda que el Caballo 

de Troya fuese un regalo dejado por los atacantes de la ciudad antes de abandonar el 

campo de batalla. 

     La escultura nos transmite la dolorosa lucha de un hombre consciente de la cercanía 

de su muerte y la de sus hijos. El cuerpo de Laocoonte, que de los tres personajes 

esculpidos es el que más destaca en tamaño y detalle, parece tensionado y constreñido 

por el dolor que ejerce sobre él las serpientes aprisionando su cuerpo. Pese a todo, una 

sensación de resignación estoica parece desprenderse de sus gestos faciales. El efecto 

estético que se genera en el observador es inmediato y la grandeza y sencillez de la 

imagen se nos presentan en un perfecto equilibrio que nos permite admirar en su 

totalidad la belleza de la obra.  

                                                           
2 Definido como un estado de éxtasis inducido por la excelencia que posee la obra de arte, ante la que el 

observador se expone, y que puede llegar incluso a causar dolor por la imposibilidad de asimilarla.  



 
5 

     La solemnidad y dignidad con la que Laocoonte afronta su aciago destino, no puede 

más que generar en el observador un estado de éxtasis que inevitablemente le lleva a 

desear «poder soportar la miseria como este gran hombre» (Arnaldo, 2000, 153). Para 

Winckelmann, la capacidad de generar estos efectos en el observador va más allá del 

puro efecto estético y lo relaciona con la moralidad.  

     Para que la estética de una obra de arte nos guíe hacia una reflexión concreta, ésta 

tiene que haber sido empapada previamente con cierto contenido moral. Para el 

historiador alemán no puede haber contenido estético sin un contenido moral previo. 

Esta idea es una de las grandes diferencias que le separan de otros pensadores 

contemporáneos como Anne Claude de Caylus. Imitar el arte griego tiene implicaciones 

éticas e implica adoptar sus códigos morales. La Historia del arte que propone 

Winckelmann es la de recuperar junto al arte griego su ética y conexión con la 

naturaleza. 

     La evolución del arte va en paralelo al de los seres humanos y esta idea la veremos 

plasmada en mayor profundidad cuando hablemos sobre la forma en que construye la 

estructura de su historia del arte. 

     De todo lo anterior, podemos deslindar varias ideas. La primera tiene que ver con la 

potencia y riqueza que tiene el arte griego, como ningún otro en la historia del arte, para 

transmitir la belleza y lo sublime por medio de un juego de equilibrio entre estética y 

belleza. También es capaz de transmitir valores morales y el conocimiento necesario 

que permite al ser humano mantener o recuperar su conexión genuina con la naturaleza. 

La segunda idea se relaciona con la fuerte carga nostálgica que el historiador alemán 

pone en el mundo griego. El hombre griego es un «hombre natural, tan ingenuo como 

feliz, integrado en el mundo, libre y creador» (Arnaldo, 2000, 152), en contraposición al 

hombre moderno que se caracteriza por ser alienado, desapegado del mundo natural, 

infeliz y carente de libertad. Esto nos lleva a la tercera idea, que es la de recuperar, en 

caso de ser posible, el momento de mayor esplendor artístico, moral y vital del ser 

humano. 

La historia del arte que propone Winckelmann 

     La historia del arte que plantea Winckelmann representa la construcción de un relato 

cuyo eje central es el duelo. El duelo por un arte perdido, extinto, cuyos restos aún 



 
6 

tienen potencia suficiente como para eclipsar, maravillar, pero que, sin embargo, ya no 

es capaz de reproducirse.  

     Winckelmann intenta “revivir” este arte a través del estudio de las ruinas como único 

elemento que permite seguir conectado a él. El discurso histórico no “nace” nunca. 

Siempre vuelve a comenzar con esa idea de “revivir lo extinto”. Un discurso que es 

cíclico, que se retroalimenta y que vive en permanente duelo y ausencia. 

     Para Winckelmann, la tarea de esta disciplina debe ser la de: 

Enseñar el origen, el desarrollo, la transformación y la decadencia del mismo, así como 

los distintos estilos de los pueblos, épocas y artistas, demostrando en la medida de lo 

posible, y por medio de las obras antiguas que han sobrevivido, la veracidad de lo 

expuesto (Winckelmann, 2023, 13). 

     Winckelmann nos está diciendo que la historia del arte tematiza sobre objetos caídos, 

enterrados y olvidados. El arte antiguo «brilla» (Didi-Huberman, 2009, 14) ante la 

mirada del historiador moderno que, como objeto perdido, teoriza sobre ello. Los 

griegos antiguos no se encontraban bajo la necesidad de hacer una historia de su propio 

arte porque no estaba muerto. La nostalgia aparece como respuesta ante la pérdida de un 

arte que desde el principio está teorizado como superior. Un modelo que se aspira 

recuperar, pero que, ante su imposibilidad, irrumpe el duelo como sentimiento que 

ayuda a transitar la angustia y el dolor que implica su ausencia. 

     El historiador alemán evoca al pasado. Es pesimista porque apela constantemente a 

la pérdida del objeto de análisis. Aparece el esquema temporal de grandeza y 

decadencia que vertebra todo el análisis que Winckelmann hace del arte. Podemos decir 

que su historia se ubica en el «pesimismo histórico» (Didi-Huberman, 2009, 15) que 

tendrá grandes influencias posteriores en autores como Caspar Friedrich o Hölderlin. 

     El esquema temporal con el que el historiador alemán analiza el arte, se asemeja 

mucho al esquema biológico que tiene cualquier ser vivo. Existe una fase de 

nacimiento, otra de crecimiento y otra de decadencia o muerte. «Lo que Winckelmann 

entiende por historia del arte no está, por tanto, muy lejos, en el fondo, de una historia 

natural» (Didi-Huberman, 2009, 15). El proceso vida y muerte que encarna cualquier 

ser biológico, también está presente en el arte. 



 
7 

     Winckelmann encuentra en la ruina un camino a seguir que nos permite conocer los 

vestigios y la grandeza del arte antiguo. Aquello que permite al historiador y al artista 

seguir conectado con la Grecia clásica.  

     Poco a poco abandona el espíritu empirista y cientificista que caracteriza a la 

arqueología de su momento y construye, en torno a la ruina, una narrativa que, 

paulatinamente, la va despojando de su utilidad como objeto de estudio arqueológico y 

la transforma en objeto de culto. «Contamos con las obras de los antiguos y de todos 

aquellos que, como ellos, fueron capaces de encontrar la belleza ideal» (Arnaldo, 2000, 

152).  

     El arqueólogo alemán está profundamente influenciado por las nociones artísticas de 

su época en las que prevalece un idealismo estético vinculado con la naturaleza y la 

arquitectura espiritual. La belleza es algo ideal e imperecedero, que atraviesa toda la 

historia del arte y que es necesario recuperar e incorporar en el presente. 

     Ese ideal estético inmune al pasar del tiempo que Winckelmann incorpora en su 

historia del arte, permite el surgimiento de una paradoja: ¿Cómo es posible que en el 

«análisis de los tiempos» (Didi-Huberman, 2009, 13) propia de cualquier disciplina 

histórica existan elementos inmutables al tiempo? Esto tiene que ver con que 

Winckelmann incorpora a su historia del arte una visión filosófica que es la que habilita 

la lectura nostálgica e idealista del arte. Winckelmann añade una narrativa propia que 

desborda al objeto mismo de la historia del arte.    

     La ruina se convierte en el elemento central sobre el que la historia del arte vierte ese 

sentimiento nostálgico que le acompaña. Representa el eco del pasado, aquello que 

irrumpe como recuerdo que eclipsa y conmueve a todo aquel que se exponga a ella y 

que da fe de la grandeza de lo duelado. La ruina contiene esa belleza natural 

imperecedera que permite conocerla y conservarla como referente estético. A través de 

ella, el historiador puede conocer la excelencia del arte griego y consagrarlo a través de 

la imitación. 

      El pesimismo y la angustia de creer que «no tenemos ya, por así decirlo, más que la 

sombra del objeto de nuestros anhelos» (Didi-Huberman, 2009, 13) pueden ser 

aplacados por medio de la imitación que se convierte en uno de los elementos 

fundamentales dentro del sistema de Winckelmann. 



 
8 

     La imitación es ese puente que se erige sobre el abismo que separa al objeto amado 

del deseo de recuperarlo. «La imitación de los antiguos que practica el artista neoclásico 

tiene la virtud de reanimar el deseo más allá del duelo» (Didi-Huberman, 2009, 21). 

Permite la coexistencia entre sus dos grandes esquemas sintetizados como “vida y 

muerte” y “grandeza y decadencia”. 

     El vínculo que se genera entre esculturas griegas como el Laocoonte y producciones 

posteriores del Renacimiento como el David de Miguel Ángel es posible gracias a la 

belleza ideal que atraviesa los tiempos. La capacidad de aprehenderla en cualquier 

época y tiempo es la que permite que la imitación tenga lugar y que sea capaz de 

decirnos algo. Pero ese “decirnos algo”, no tiene tanto que ver como réplica del arte 

clásico, sino como manifestación de la belleza ideal presente en ambas obras. «El único 

medio para llegar a ser grandes y, si es posible, inimitables es imitar a los Antiguos (…) 

Así contemplamos las copias de las grandes obras con un interés todavía mucho mayor 

del que nos inspirarían los originales» (Winckelmann, 2023, 358). La belleza ideal 

permite conectar el pasado con el presente. 

     La teorización que Winckelmann propone sobre la Grecia clásica como horizonte 

perdido y la ruina como conexión efímera con él, van a inspirar a artistas románticos 

como Caspar Friedrich o Hölderlin a hacer de la ruina un refugio frente a la decadente 

sociedad moderna. La ruina adoptar un papel mucho más protagonista y va a convertirse 

en un potente dispositivo que va a hacer del anhelo, la angustia y la nostalgia sus 

características principales. 

 

Capítulo II. La ruina romántica como dispositivo reaccionario 

Una de las características que aúnan a muchos de los artistas románticos es la 

inadaptación a su tiempo porque son «hijos del imperio y nietos de la revolución, sobre 

los que pesaba el fracaso revolucionario (…) todo cuanto existía ya no existe, lo que 

existirá no ha llegado aún» (Arnaldo, 2000, 201). Encarnan en su propio ser la 

insatisfacción y la frustración de sentirse huérfanos de un tiempo que ya no es el suyo. 

     La ruina se conceptualiza como elemento alegórico que sirve como arma arrojadiza 

para cargar contra la sociedad moderna.  Los restos de las arquitecturas antiguas como 



 
9 

últimos vestigios de un pasado arrasado, evidencian la decepción de los románticos con 

respecto a las promesas ilustradas no cumplidas. La ruina se constituye como símbolo 

que anuncia la decadencia de la razón ilustrada.     

     La mirada decepcionada del artista romántico se gira hacia la naturaleza en lo que el 

historiador del arte Jorge Luis Marzo llama la «regresión estética a la naturaleza» 

(Marzo, 1989, 49). Se potencia una conexión espiritual entre el ser humano y el entorno 

natural. La ruina se contempla desde este plano como aquellas estructuras que 

pertenecieron a un «mundo hundido en la lejanía del tiempo, solamente captable desde 

la distancia de una historia remota» (Marzo, 1989, 49). 

     El carácter utópico de la razón ilustrada contrasta con la mirada apesadumbrada del 

artista romántico que introduce lo que en el psicoanálisis se denomina como pulsión de 

muerte3. Aquello que se relaciona con la decadencia, la pérdida, el duelo, la muerte, la 

depresión y el goce que implica habitar en la melancolía y el anhelo. La melancolía 

como afección es el «nuevo sentimiento, un sentimiento que es más que la gravedad y 

menos que la tristeza (…) singularmente desarrollado en el hombre moderno» (Arnaldo, 

2000, 201). 

     Según Víctor Hugo, esta visión apesadumbrada es el fruto que el cristianismo ha 

dejado sobre el ser humano moderno.  

El cristianismo lleva la poesía a la verdad. Al igual que él, la musa moderna 

contemplará las cosas desde una perspectiva más elevada y más amplia. Comprenderá 

que en la creación no todo es humanamente bello, que en ella lo feo existe al lado de lo 

bello, lo deforme cerca de lo gracioso, lo grotesco en el reverso de lo sublime, el mal 

con el bien, la sombra con la luz (Arnaldo, 2000, 202). 

     La ruina también se hace eco de esta dualidad entre lo bello y lo feo. Pues en el pasar 

del tiempo, lo bello empieza a contener también dentro de sí a lo feo. Las grietas, las 

manchas o las enredaderas que brotan desde el suelo, desdibujan la grandeza que una 

vez poseyó y que ahora apenas lucha por mantenerse en pie. El tiempo se nos presenta 

como el paso inexorable de la vida a la muerte que todo elemento atraviesa por muy 

bello o perfecto que sea. 

                                                           
3 Utilizo una reinterpretación del concepto freudiano que el psicoanalista Gabriel Rolón propone en su 

obra El duelo. 



 
10 

     Pero no sólo la ruina clásica tiene cabida en el movimiento romántico. Con el giro de 

la mirada hacia la naturaleza, se genera una revitalización de la ruina gótica. Castillos y 

abadías medievales pueblan una parte importante de la nueva pintura paisajista. Las 

ruinas quedan integradas en un enfatizado paraje natural cuya mezcla genera parajes que 

desprenden un aura mística y lúgubre.  

     Artistas como Caspar Friedrich fomentan con su pintura el “reencantamiento del 

mundo” a través de la ruina como reacción frente al abuso del cientificismo y la razón 

ilustrada que habían contribuido a la pérdida de esta aura espiritual que la Edad Media 

atribuía a la naturaleza. 

El reencantamiento del mundo en Caspar Friedrich 

     A mediados del siglo XVIII se agota el modelo racional como única vía posible para 

alcanzar el conocimiento de la verdad. La razón ilustrada cuestiona todo conocimiento 

que no cae bajo el campo de la razón y la ciencia consiguiendo desdibujar la mirada 

críptica con la que el ser humano se acercaba a la naturaleza.      

En palabras de Berman:   

La visión del mundo que predominó en Occidente hasta la víspera de la Revolución 

Científica fue la de un mundo encantado. Las rocas, los árboles, los ríos y las nubes 

eran contemplados como algo maravilloso (…) el cosmos era un lugar de pertenencia 

(…) un miembro de este cosmos participaba directamente de su drama (…) su destino 

personal estaba ligado al del cosmos (Berman, 10 1987). 

     El movimiento romántico busca recuperar la conexión mística con la naturaleza. Se 

empiezan a explorar sentimientos como el miedo, la tristeza o la inquietud, al tiempo 

que lo lúgubre, lo sombrío, lo místico y lo oculto se exploran como efectos estéticos 

tanto en la pintura como en la poesía romántica. 

     Autores como Caspar Friedrich abandonan las formas geométricas estrictas y 

recupera el interés por el mundo medieval y la ruina gótica. La ruina gótica se 

caracteriza por formas caóticas y disonantes que quiebran la perfecta armonía con la que 

se trabajaba en el movimiento neoclasicista. Frente al orden de la ruina clásica, se 

presenta el caos de la gótica, que busca enfatizar en el observador sensaciones diferentes 



 
11 

a las exploradas por el Neoclasicismo. «La naturaleza salvaje, sustituye la arquitectura 

racional» (Llopis, 2019, 104). 

     La mirada melancólica que Caspar tiene en relación con el mundo medieval y la 

conexión místico-espiritual que tenían con la naturaleza, se plasma en toda su pintura 

paisajista. Hay una clara intención de despertar en el observador un interés renovado en 

donde el ser humano vuelva a quedar prendado ante la grandeza de lo natural. Un 

ejemplo de esta intención es su famosa obra Monje frente al Mar. En esta obra, 

podemos observar a un hombre de espaldas, apoyado en su bastón y subido a una roca 

contemplar la fuerza devastadora del mar rompiendo entre los salientes de las rocas. La 

conexión que parece querer establecer con la naturaleza es una de carácter más personal, 

en la que el corazón del hombre queda encogido ante la majestuosa y mística fuerza de 

la naturaleza. 

     La ruina gótica se pinta junto a bastos y complejos parajes naturales. A menudo 

aparece envuelta entre maleza y hiedras que la recorren desde los cimientos hasta la 

torre más alta. Lejos de mellar la belleza natural de la ruina, la invasión del paraje 

parece dotarle de una belleza renovada. En su obra Ruinas del monasterio de Eldena, la 

irrupción de la maleza en los dominios de la ruina genera una paleta de colores verdosos 

que se mezclan con los tonos marrones y grisáceos de las paredes en ruinas del 

monasterio, que parecen devolverlas a sus momentos de mayor esplendor. La ruina sirve 

como alegoría para concienciar al ser humano de la necesidad de recuperar ese vínculo 

perdido con la naturaleza. Además, nos invita a pensar que se esté más o menos 

conectada con ella, siempre prevalece sobre la cultura. 

     Caspar Friedrich también dota a la ruina con lo que Marzo denomina como «la 

estética del tiempo» (Marzo, 1989, 49). La fusión entre ruina y naturaleza simbolizan la 

fragilidad de la existencia humana frente a la eterna y majestuosa naturaleza. Caspar 

Friedrich parece querer elevar a la naturaleza «a una especie de religión» (Llopis, 2019, 

105) eterna, imperecedera y omnipresente.  

     La ruina es un lugar de refugio para el pintor romántico que le permite evadirse de 

un tiempo y una sociedad que no son los suyos. Anhela el regreso de tiempos pretéritos 

mientras queda extasiando por el dominio que la naturaleza ejerce sobre las grandes e 

imponentes ruinas góticas.  



 
12 

     El soñador, una de sus últimas obras, recoge muy bien esta idea. En ella aparece un 

hombre recostado sobre la ventana de las ruinas de Oybin observando los cercanos 

árboles que son bañados por los últimos rayos de sol del día. La nostalgia que evoca el 

contacto con la ruina, contrasta con la vitalidad que emana del ocaso y juega un 

precioso contraste entre ruina y luz, que nos permite poder entender mejor la batalla que 

se libraba en el interior del corazón del pintor alemán.  

     Todas estas ideas con las que Caspar Friedrich enriquece a la ruina, le permite jugar 

con un concepto de lo sublime diferente al practicado en el Neoclasicismo.                   

     Lo sublime en Caspar Friedrich encuentra una relación con los adjetivos alemanes 

“Heimlich” y su antónimo “Unheimlich”4. La teoría del psicoanálisis busca resignificar 

estas palabras como una estrategia para investigar la ansiedad general a través de una 

perspectiva semántica.  

     La palabra “Heimlich” tiene un doble significado: Por un lado, hace referencia a algo 

que nos es familiar, cercano, pero por otro lado, también refiere a aquello oculto, secreto 

o tenebroso. Lo oculto y lo familiar conviven bajo el mismo campo semántico 

generando una inquietante tensión que queda bajo el campo semántico de la palabra 

“Unheimlich”. Lo familiar contiene lo extraño y la palabra “Unheimlich” adopta todo su 

significado cuando «todo lo que estando destinado a permanecer en secreto, en lo 

oculto, ha salido a la luz» (Freud 1976, 224). 

     Caspar Friedrich parece jugar con estos dos conceptos: Por un lado, la ruina 

representaría ese lugar familiar y cercano en el que el melancólico artista se puede 

recostar y relajar. Sin embargo, por otro lado, la ruina también contiene el inexorable 

paso del tiempo, el olvido y la muerte. Este juego dicotómico entre luz y oscuridad, 

trascendencia e inmanencia, despierta en el observador un juego de potentes emociones 

y punzantes escalofríos que recorren todo su cuerpo. Lo sublime se juega en el choque 

de contrastes. La ruina, al interactuar con la naturaleza, hace visible esa doble cara que 

posee y trae a la conciencia del observador, aquello que debería permanecer velado. 

Caspar lleva lo sublime más allá del campo de la perfección estilística.  

     A pesar de que Caspar Friedrich parece tener un modelo de ruina diametralmente 

opuesto al que nos propone el Neoclasicismo, hay varias similitudes entre estos dos 

                                                           
4 En castellano, lo podemos traducir por el adjetivo “aterrador”. 



 
13 

modelos. Por un lado, la ruina evoca a tiempos mejores que quedaron en el olvido. El 

paso del tiempo se vive con angustia y desesperación porque abre un enorme abismo 

entre el soñador y su paraíso soñado. Winckelmann soñaba con la solemne Grecia 

Clásica y su capacidad de aprehender los secretos contenidos en la naturaleza para 

poder plasmarlos en la escultura. Caspar sueña con un mundo medieval que se acercaba 

a la naturaleza con curiosidad y cautela y que en el arte, no le tenían miedo a las formas 

caóticas y rupturistas. Por otro lado, y probablemente derivado de lo anterior, ambos 

tienen un concepto de la ruina como un elemento grandioso, solemne y cautivador. 

Caspar Friedrich lo enfatiza por medio de la incorporación en sus obras de figuras 

humanas «casi como intuidas en la monumentalidad del paisaje» (Llopis, 2019, 112).  

     En su obra Monje en la nieve, podemos observar la diminuta figura de un monje 

abriéndose paso entre la nieve de camino hacia los restos de una enorme y deforme 

abadía en ruinas. Junto a ella, varios imponentes árboles destacan en primer plano sobre 

el resto de elementos pintados. La naturaleza domina la escena, la ruina la completa y el 

monje queda fagocitado entre ambos mundos. 

     Se pueden rastrear muchos elementos presentes en la ruina de Caspar Friedrich que 

funcionan como crítica a la sociedad de su momento.  

     El concepto de historia con el que se maneja la ilustración y que está atravesado por 

la progresividad y la desconexión con el mundo natural es duramente criticado. La 

regresión estética a la naturaleza que Caspar sintetiza en su pintura paisajista, dota a la 

historia de un componente cíclico y reiterativo. En palabras de Marzo: 

La nueva filosofía de la naturaleza creyente de un retorno cíclico (…) provocará una 

identificación espiritual entre hombre y entorno, acentuada por la conciencia romántica 

del alejamiento de la cultura y el medio natural en donde está enraizado lo humano 

(Marzo, 1989, 49). 

     La pérdida de conexión del ser humano consigo mismo también es objeto de crítica 

en la pintura de Caspar. Tanto la ruina como las solitarias figuras humanas que la 

acompañan, aparecen completamente aisladas y rodeadas de un entorno natural que 

invita al sosiego y a la introspección. El pintor romántico reivindica la soledad como un 

ejercicio de reconexión espiritual para con uno mismo.  



 
14 

     En algunas de las obras de Caspar como Monje en la nieve, aparecen figuras 

humanas envejecidas intentando abrirse paso, en ocasiones ayudadas por un bastón, 

entre el imponente y majestuoso paraje natural. Con la incorporación del tiempo como 

un elemento estético, encontramos un contraste que invita a pensar entre la finitud de la 

vida humana y la permanencia en el tiempo que parece desprender el entorno en el que 

se mueve. Esta visión se contrapone a la idea, aparentemente arrogante, de permanencia 

y eternidad que rodea al sujeto liberal ilustrado. Un sujeto que aspira trascender y 

vencer al tiempo y que sólo demuestra con esa actitud, la desconexión con la realidad en 

la que habita. 

     En Caspar Friedrich, la ruina funciona como un dispositivo reaccionario. Reivindica 

la regresión estética a la naturaleza como un intento de reencantar el mundo a través de 

la mirada mística y críptica que despiertan algunas de sus obras.  

     La mirada melancólica atraviesa todo su trabajo y nos invita a pensar en la memoria 

histórica5 como una forma de reflexión y crítica sobre la sociedad de su tiempo.  

     La soledad que acompañan sus pinturas, invita a pensar que era un artista muy 

solitario, algo que es bastante común dentro de la órbita romántica. Esta actitud del 

artista romántico, le ayuda a fomentar la introspección y la experimentación con 

distintas emociones que caen bajo el paraguas de la melancolía y la nostalgia. 

La metáfora de un ideal perdido en Hölderlin 

     Con la poesía de Friedrich Hölderlin, uno de los mayores poetas alemanes del 

romanticismo, la ruina clásica recupera el protagonismo que le había arrebatado la 

gótica en la obra de Caspar Friedrich y recupera la estela dejada por Winckelmann, 

aunque con matices. 

    Hölderlin recupera el anhelo por el antiguo mundo griego como «toda empresa 

moderna de restitución del presunto origen, de la patria eventualmente perdida» 

(Arnaldo, 2000, 248). En su obra Hiperión, la Atenas clásica, representa aquella patria 

que ha caído por detrás del horizonte perdido. El protagonista de su obra, de nombre 

                                                           
5 Concepto desarrollado por el historiográfico francés Pierre Nora. Se puede definir como aquel esfuerzo 

consciente del ser humano por encontrar su pasado, sea real o imaginado. 



 
15 

Hiperión, es caracterizado como un apátrida que camina por tierras y tiempos extraños y 

cuya ilusión es la de liberar Grecia del yugo del Imperio Otomano. 

     Atenas, para Hölderlin, es la «encarnación suprema de la cultura griega, como cuna 

de la libertad, de la belleza, de la humanidad divina, de la filosofía: como el lugar de lo 

infinitamente acorde» (Arnaldo, 2000, 249).  

Lagunas y errores hay en todas partes, y por eso también los hubo allí. Pero una cosa es 

segura: que, no obstante, en los objetos de su arte se encuentra casi siempre al hombre 

maduro. No existe la mezquindad ni la monstruosidad de los egipcios y godos, sino la 

naturaleza y la forma del hombre (Hölderlin, 1996, 114). 

     Lo que añora Hölderlin del mundo helénico es la unidad primigenia que existía entre 

mundo y ser humano. Aquella que tiene que ver con la naturaleza entendida como una 

manifestación de la divinidad y la unidad con el Ser. El poeta alemán tiene una visión 

del mundo panteísta del que el ser humano moderno se ha escindido y se ha convertido 

en un ser errante y desprovisto de propósito.  

     La ruina se convierte en un lugar de denuncia. La decadencia de la civilización 

tendría como una de sus aristas, la pérdida de conexión entre lo divino y lo humano. En 

su poesía, Hölderlin vive esta pérdida con sentimientos de duelo. Los templos dedicados 

a Zeus, Apolo o a Poseidón hace tiempo que dejaron de brillar y sus restos son 

consumidos por las insaciables fauces del tiempo. En un fragmento de Pan y Vino, uno 

de sus poemas más célebres, Hölderlin se pregunta: 

¿Pero dónde se hallan? ¿Dónde las coronas de la fiesta? 

¿Dónde florecen las célebres ciudades? Atenas y Tebas 

languidecen, mustias. ¿Ha cesado en Olimpia el ruido de las armas 

y el estrépito de los carros dorados en la arena? 

¿Ya no se les pone guirnaldas de flores a las naves corintias? 

¿Por qué están mudos los antiguos teatros sagrados 

e inmóvil la danza ritual que expresaba la dicha? 

¿Acaso no hay dios que marque, como antes, la frente del hombre, 

y a su predilecto le ponga su sello como en otros tiempos? 

(Hölderlin, 1995, 320). 



 
16 

     La escisión ha llevado al ser humano a encontrarse entre dos mundos: el sensible y el 

racional. Nuevamente, encontramos una relación problemática y dicotómica entre el 

mundo sensible y razón o entre naturaleza y cultura. Relación espinosa de la que 

carecían los griegos antiguos. El ser humano moderno transita entre estos dos mundos 

por medio de un movimiento pendular al que Hölderlin llama movimiento excéntrico. 

     Lo excéntrico juega entre la nostalgia de la inocencia primigenia que coquetea con la 

unidad con la naturaleza y el deseo de conseguir esa unidad a través de la razón. Para 

Hölderlin, el ser humano, incapaz de encontrar su lugar en el mundo, está en eterna 

lucha consigo mismo. La aspiración del poeta alemán es la de «acabar aquel eterno 

combate entre nosotros mismos y el mundo (…) unirnos con la naturaleza en un todo 

infinito» (Hölderlin, 1996, 148). 

     Pero ese regreso al todo infinito, nunca se va a poder jugar en los extremos del 

movimiento pendular porque nos acerca demasiado a un mundo, al tiempo que nos aleja 

demasiado del otro. Para que el ser humano recupere el equilibrio y la armonía con la 

naturaleza, Hölderlin incorpora el concepto de belleza que es el que pone al ser humano 

ante el sentimiento del Uno y Todo6, aquel que nos incorpora a la senda correcta. 

     «No tendríamos atisbo alguno de esa paz infinita (…) no intentaríamos en absoluto 

unificar con nosotros la naturaleza (…) nosotros mismos no seríamos nada (…) si 

aquella infinita unificación (…) no existiera. Pero existe: como belleza» (Arnaldo, 2000, 

247). 

     Para el poeta alemán, la belleza es aquello que posibilita el regreso del ser humano a 

su lugar en el mundo. Aquella idea que se manifiesta a través del arte y que, como 

manifestación estética, va a apelar tanto a filósofos como a artistas, especialmente, a los 

poetas. 

     La íntima conexión que el mundo griego tenía con la belleza, permite repensar la 

ruina clásica como algo más que un lugar de duelo. La ruina se convierte en un espacio 

que permite religar, volver a unir, a conectar, al ser humano con la divinidad y la 

naturaleza a través de la belleza que emana de ella. «Aún no se ha secado la fuente de la 

eterna belleza» (Arnaldo, 2000, 248). Las ruinas son vestigios de lo que fue, pero 

también pueden convertirse en el terreno sobre el que construir algo nuevo y más 

elevado. 

                                                           
6 Aquel sentimiento que evita la práctica de la violencia contra la naturaleza, al tiempo que reniega el 

hecho de que el ser humano deba someterse resignadamente a las fuerzas de la naturaleza. 



 
17 

      Un escrito donde se puede encontrar una interpretación de la ruina en este sentido, 

es en su poema Heidelberg. En este pequeño fragmento, Hölderlin dedica unas palabras 

a los restos del castillo de la ciudad de Heidelberg: 

Pero el gran castillo, que inclinaba su masa 

por encima del valle, testigo del Destino, 

roído hasta los cimientos por las tormentas. 

Pero el eterno sol derrama 

su rejuvenecedora luz sobre esta vieja mole 

que la hiedra vivaz cubría de verde, 

y hasta allí llegaba el grato murmullo del bosque. 

     (Hölderlin, 1995, 149). 

     Podemos observar a través de sus palabras, una gran admiración hacia los restos de 

aquella vieja estructura que parece conectarle con el glorioso pasado que evocan sus 

restos. La belleza impertérrita que sigue deslumbrando los ojos del poeta, manifiesta la 

permanencia de lo divino en la naturaleza y en la historia humana. Es la búsqueda, por 

parte del poeta, de la reconexión de lo divino a través de la contemplación de los restos 

del pasado. Un lugar de encuentro con la belleza que aún habita en la vieja estructura de 

piedra. 

     La labor de los poetas es fundamental porque la visión que tienen de la belleza, 

contribuye a la conquista de la verdad y ayuda a reconectar al ser humano con la 

trascendencia que ya está impregnada en la ruina.  

     En su Himno Como en un día de fiesta «Hölderlin contempla poéticamente su propia 

poesía y –por ende- (…) la labor cumplida, a la manera que el campesino visita su 

campo en un día de fiesta, tras la tormenta vivificadora» (Bodas, 2014, 73).  

     En el himno, la naturaleza no se presenta como «una mera máquina que produce 

ciegamente los mismos frutos una y otra vez» (Bodas, 2014, 74). La naturaleza tiene 

sentido y trascendencia propia. La ruina se hace eco de esta trascendencia y mezclada 

con la naturaleza, adquiere una belleza mística que sólo el poeta es capaz de captar y 

transmitir. La belleza de la ruina se transmite a través de la poesía como una actividad 

estética. Los poetas son como profetas transmitiendo la palabra de Dios. 

     Sin embargo, aunque pueda parecer que con Hölderlin, la ruina adquiere un papel 

mucho más activo, la nostalgia sigue anidada en su corazón y la ruina no termina de 



 
18 

desprenderse de esa mirada apesadumbrada y dramática que acompaña a gran parte de 

los artistas románticos.  

     En uno de los fragmentos de El archipiélago, uno de sus poemas más famosos, 

Hölderlin escribe: 

Di ¿dónde está Atenas? Tu ciudad amada, 

oh dios enlutado. ¿Convertida en polvo 

se hundió con las urnas funerarias de los Maestros 

en tus misteriosas orillas sagradas? 

¿No queda un vestigio en el que el navegante que pasa 

la evoque, recuerde su nombre? ¿No es allá 

donde se alzaban las columnas y sobre los techos 

veíanse fulgurar las estatuas de los dioses? 

¿No es allí donde la tumultuosa voz del pueblo 

nos llegaba rugiente del Ágora? ¿Y donde las calles, 

que atravesaban las puertas sagradas, 

rodaban apresuradas hacia tu puerto floreciente? 

                                                          (Hölderlin, 1995, 277) 

     Para el poeta alemán, Atenas es la ruina de las ruinas. Aquel fantasma que irrumpe a 

lo largo y ancho de su extensa obra, y que recuerda aquel pasado glorioso del ser 

humano. La imponente Atenas, conceptualizada en el poema, como refugio de la 

palabra, la libertad y el amor hacia los dioses. Atenas, aquella Polis temida y amada al 

mismo tiempo en donde naturaleza y belleza se entremezclaban para engendrar un arte 

sin parangón. Atenas como la metáfora de un ideal perdido.   

 

Capítulo III. La emancipación de la ruina 

Walter Benjamin (Berlín, 1892 – Portbou, 1940) filósofo alemán y crítico literario de 

profesión, su pensamiento tiene rasgos heredados tanto del idealismo alemán como del 

movimiento romántico. Pese a ello, no nos encontramos ante un pensador continuista 

con respecto a la concepción que tiene sobre la ruina.  

     El contexto en el que crece, la visión materialista que tiene de la historia, la mirada 

crítica sobre el concepto de progreso que impone el historicismo y la agitación política 



 
19 

que vive durante su juventud, marcan un distanciamiento con respecto a sus tradiciones 

heredadas que permiten dar a la ruina una significación totalmente nueva. 

     Benjamin es un pensador de corte marxista que se opone frontalmente a la idea de 

que la historia, inexorablemente, avanza hacia un progreso infinito. El ángel de la 

historia, una de sus figuras literarias más emblemáticas y conocidas del filósofo alemán, 

se va a enfrentar a esta idea. El propio Benjamin escribe que su ángel está inspirado en 

un cuadro llamado Angelus Novus del pintor suizo Paul Klee. 

     El ascenso de los fascismos, tanto en Italia en 1922 como en Alemania en 1933, 

marcan profundamente tanto su pensamiento como su producción literaria. Como judío, 

se ve obligado a huir de Alemania y vive en sus propias carnes el desprecio y la 

represión a la que los nazis someten al pueblo judío. Esta experiencia vital, marca su 

pensamiento y propone un concepto de historia que pose la mirada sobre los vencidos. 

La ruina se sitúa en su filosofía como un elemento clave que ayuda a rememorar a los 

sometidos y, en general, a todos que han caído en el olvido de la historia. 

     Benjamin también es un pensador interesado en el arte. La ruina va a seguir 

manteniendo una estética que busque el impacto en el observador, pero de una manera 

diferente a la que buscaban los pensadores con los que hemos ido trabajando.  

     En su obra El origen del drama barroco alemán confiere a la ruina, una estética 

barroca que le permite presentarla como un elemento atravesado y fragmentado por el 

tiempo. Este elemento de la ruina como “tiempo fragmentado” va a ser un elemento 

clave que va a ayudar al ángel de la historia a romper con la continuidad temporal que 

propone el historicismo de su época. 

El ángel de la historia en Walter Benjamin 

     En la IX tesis de su obra Tesis sobre la historia y otros fragmentos, Walter Benjamin 

describe al ángel de la historia como «aquel que tiene los ojos desorbitados, la boca 

abierta y las alas tendidas» (Benjamin, 2008, 44). El rostro desencajado parece referir al 

drama que está contemplando. Su rostro está «vuelto hacia el pasado» (Benjamin, 2008, 

44).  

     El ángel benjaminiano, se opone al concepto ilustrado de historia entendido como 

una sucesión lineal de eventos que llevan a la humanidad hacia el progreso. La visión 

profunda con la que la mirada del ángel ilumina el pasado, le permite verlo tal cual es. 

«En lo que para nosotros aparece como una cadena de acontecimientos, él ve una 



 
20 

catástrofe única, que arroja sobre sus pies ruina sobre ruina, amontonándolas sin cesar» 

(Benjamin, 2008,44). 

     Para Benjamin, la historia se parece más a un relato construido como dispositivo 

político que busca legitimar y consolidar la dominación del vencedor sobre el vencido, 

que a una sucesión de eventos que llevan a la humanidad hacia un progreso lineal e 

infinito. El rostro del ángel benjaminiano, parece ir desencajándose conforme va 

tomando consciencia de ello.  

     Las ruinas, desde esta perspectiva, no son caracterizadas como aquellos vestigios que 

se nos presentan como ecos de un pasado glorioso. Las ruinas son pruebas, testigos de 

un drama que se repite de forma incesante a lo largo y ancho de la historia. La prueba de 

que el vencedor excluye las experiencias y sufrimientos de aquellos que han sido 

derrotados. La ruina es lo poco que queda del vencido. Aquello que el vencedor no ha 

podido destruir y que Benjamin propone rescatar como tributo, reivindicando su papel 

en el devenir histórico.  

     Para el concepto de historia ilustrada7, los sucesos históricos aislados y extraídos de 

la temporalidad lineal en la que se integran, dejan de tener valor analítico. Son 

elementos cuyo significado, dependen de toda la cadena temporal y no se pueden 

analizar por separado. Fuera de ella, se convierten en elementos vacíos e intrascendentes 

para la mirada del historiador. Es en este punto, en el que los vencidos, pasan a la 

irrelevancia histórica porque nunca van a poder aspirar a ser los protagonistas de la 

historia. Aquellos que han sido vencidos, sólo pueden conformarse con ser un sencillo 

eslabón dentro de la extensa cadena de sucesos históricos. Son una anécdota que 

contribuye a dotar de significado a toda la cadena, pero que, fuera de ella, pierde su 

valor.  

     La ruina rompe con esta visión y se convierte en un instrumento que ayuda al 

vencido a emanciparse y salir de la intrascendencia histórica. La ruina incorpora 

significación propia a un suceso histórico concreto, a un momento de la historia, y 

permite al eslabón emanciparse de la cadena sin desdibujarse en el proceso. De hecho, 

no sólo no pierde su significado, sino que, además, adquiere uno propio porque deja de 

                                                           
7 También referido en el trabajo como historicismo 



 
21 

ser dependiente del relato de los vencedores. Son como miguitas de pan que ayudan al 

historiador a dotar de significado propio a los vencidos. 

     La ruina irrumpe en la continuidad temporal y abre espacio que habilita la 

posibilidad de reparación y redención de una injusticia perpetuada en el tiempo. 

Benjamin propone una historia escrita desde la perspectiva de aquellos que fueron 

vencidos, como mecanismo para trascender las injusticias del presente. Romper con la 

mirada arrogante que el vencedor impone en el presente, y acabar así con el círculo 

vicioso que perpetúa la injusticia como residuo del pasado. Dejar de ver nuestro 

presente desde el primsa de aquel que sólo sabe vencer y reprimir. 

     Pero el ángel no es una figura literaria totalmente emancipada de su tiempo.  

El ángel quisiera detenerse, despertar a los muertos y recomponer lo destruido. Pero un 

huracán sopla desde el paraíso y se arremolina en sus alas, y es tan fuerte que el ángel 

ya no puede plegarlas. Este huracán lo arrastra irresistiblemente hacia el futuro, al cual 

vuelve las espaldas, mientras el cúmulo de ruinas crece ante él (Benjamin, 2008, 44). 

     El concepto tradicional de historia, parece albergar en su interior, un telos8 que sería 

el causante de esta tendencia de la historia hacia el progreso infinito. El ángel de 

Benjamin, horrorizado por lo que ha visto, quiere detenerse a reparar lo destruido, pero 

no puede evitar que la corriente del huracán lo arrastre hacia el futuro, un lugar lejano 

desde donde el pasado no puede ser reparado, ni los muertos despertados.  

     Si lo ocurrido en el pasado habilita la construcción de un futuro mejor, todo queda 

justificado. Se valida el horror del pasado como mal necesario, como daño colateral. El 

huracán arremete como figura literaria que sirve para denunciar la huida hacia delante 

de una sociedad que no quiere hacerse cargo de su pasado, ni de reparar a sus víctimas, 

que son nuevamente arrojadas al olvido. 

     En este sentido, reintroduciendo la perspectiva psicoanalítica del término 

“Unheimlich”, podemos decir, que, la figura literaria del huracán es una manifestación 

del inconsciente colectivo buscando desesperadamente huir ante la incomodidad que 

despierta tener que hacerse cargo de un pasado aterrador. La mirada crítica que el ángel 

de Benjamin hace de la historia, habría tenido como efecto que «todo lo que estando 

destinado a permanecer en secreto, en lo oculto, ha salido a la luz» (Freud 1976, 224).  

                                                           
8 Entendido como fin o propósito. 



 
22 

     La ruina se convierte en aquello que sirve para amarrar al ángel de Benjamin y evitar 

que sea arrastrado por su fuerza. Se emancipa de la mirada trágica y nostálgica del 

romántico y se convierte en una figura que ayuda a emancipar al oprimido y habilita la 

posibilidad de arrojar una mirada diferente sobre el presente. 

Los tres ejes de la nueva ruina 

     La ruina ayuda a quebrar la narrativa histórica que propone el historicismo bajo la 

cual, se amparan muchas formas de gobierno tiránicas, gracias a que nos invita a mirar 

al pasado de una forma diferente. Pero este volverse hacia atrás, no es un ejercicio 

melancólico fruto de una mirada eclipsada y cautivada por una visión del pasado 

idealizada. La ruina nos invita a mirar al pasado bajo tres ejes: El epistemológico, el 

ontológico y el político. 

     El eje epistemológico tiene que ver con que Benjamin quiere integrar en su teoría 

materialista, una idea del idealismo que ya estaba presente en Hegel «el conocimiento es 

únicamente posible sobre lo pasado. La fantasía humana no tiene capacidad de inventar 

lo radicalmente nuevo» (Gandler, 2003, 14). Esta podría ser una buena razón que 

explica el motivo por el que la melancolía siempre vuelve la mirada hacia atrás y no 

hacia delante. Aquello que reside en el futuro, sencillamente no existe y los objetos 

susceptibles a ser idealizados, tienen necesariamente que ser objetos que existieron en 

algún momento del pasado.  

     El conocimiento se apoya necesariamente sobre algo materialmente existente. Y ese 

conocimiento, reside tanto en el presente como en el pasado. El conocimiento que 

aporta el pasado «está presente materialmente en nuestra vida cotidiana» (Gandler, 

2003, 15) aunque sea de forma velada y se necesite una mirada incisiva para ser 

consciente de ello. 

     La ruina es un elemento muy útil que brinda un valioso conocimiento porque 

representa una fotografía de un momento pasado anterior. Una fuente de información 

que nos puede dar detalles clave sobre aquellos que perdieron la batalla del relato 

histórico. Para Benjamin, la ruina «mira como tarea suya la de cepillar la historia a 

contrapelo» (Benjamin, 2008, 43). Si queremos entender las contradicciones en las que 

habitamos, necesitamos distanciarnos de la mirada oficialista de la historia. 



 
23 

     El eje epistemológico que tiene la ruina, también permite «profundizar hacia atrás, 

para ver las heridas, las cicatrices escondidas debajo de la aparente superficie lisa de la 

historia» (Gandler, 2003, 15). Es un proceso que dota a la sociedad de las herramientas 

necesarias para poder sanar y reparar aquellas heridas aún abiertas. 

     Como recurso literario, la ruina me parece una preciosa alegoría que podría 

compararse a la razón poética que desarrolla la filósofa española María Zambrano en su 

obra Claros del bosque. La ruina sería aquel elemento que nos permite escabullirnos de 

la frondosidad del bosque hasta poder ver “los claros del bosque”. Algo así como poder 

ver el bosque en su conjunto. Esta idea, representa ese momento de lucidez, en donde la 

verdad irrumpe y se revela. 

     Adentrándonos en el eje ontológico, podemos ver que el ángel de Benjamin no sólo 

tiene la mirada puesta hacia atrás. Todo su ser está girado, vuelto hacia el pasado. Esta 

situación, sólo cambia cuando el huracán sopla y va arrastrando al ángel hacia delante. 

Esta fuerza imparable que le arrastra, esa tendencia de ir hacia delante y que se 

relaciona con el progreso, es sólo una ilusión porque el futuro únicamente existe como 

idea, como elemento contingente. Para Benjamin, el futuro «es únicamente el resultado 

imaginativo de nuestra fantasía y de nuestra incapacidad de ver con calma el presente» 

(Gandler, 2003, 23).  

     La idea de futuro, como negación del presente vivido, también va aparejada con la 

idea del olvido. «La fijación en la idea del futuro es a la vez la negación (…) de las 

generaciones pasadas» (Gandler, 2003, 22). Al olvidarnos del pasado, se corta todo lo 

que nos une a él y caemos en un abismo a través del cual, se habilita la posibilidad de 

irrupción del historicismo como narrativa sesgada y alienante del pasado. 

     La ruina actúa como medicina frente al olvido. Ayuda a esquivar el abismo y volver 

a rearmar ónticamente el pasado y a aquellos que lo habitaron. 

     En cuanto al eje político de la ruina, tiene que ver con los efectos sociales y 

culturales que hemos estado desgranando y que habilitan la posibilidad de generar una 

verdadera acción revolucionaria.  

     La acción revolucionaria, tal como la entiende Benjamin, no es aquella que cuenta 

con un tiempo establecido para ella. No depende ni de la concatenación de sucesos 

históricos, ni del avance automático y lineal del tiempo. La acción revolucionaria se 



 
24 

sitúa fuera de la lógica impuesta por el modelo historicista y de su avance inexorable 

hacia el futuro. Son los «no momentos de la historia» (Gandler, 2003, 29). Cualquier 

momento es bueno para la revolución. Las revoluciones no pueden jugar dentro del 

sistema historicista porque es un modelo construido por aquellos que quieren que 

aceptemos la normalidad imperante. 

     Si la ruina nos invita a mirar hacia el pasado, la revolución se relaciona 

necesariamente con él. Con esa capacidad de detenerse, de no creer en el avance del 

tiempo hacia un lugar mejor y de mirar al pasado con la capacidad de analizarlo 

críticamente. Las sociedades fascistas en las que se mueve Benjamin, no son 

necesariamente mejores que las que les precedieron. La sociedad nazi no es mejor que 

aquella que vivía en la República de Weimar, de hecho, incluso podemos afirmar lo 

contrario. 

     La revolución es el mecanismo a través del cual los olvidados, los marginados, los 

heridos, los humillados y los oprimidos consiguen quebrar el relato historicista y 

construir algo diferente, algo que era incapaz de ser vislumbrado por la imaginación de 

aquellos que consiguieron imponer su relato histórico.    

 

Consideraciones finales 

A lo largo de este viaje, hemos observado la notable maleabilidad de la ruina, capaz de 

integrar diversas facetas sin fragmentar o perder su sentido unitario. La perspectiva de 

cada autor ha contribuido a enriquecerla y profundizar en su significado, permitiendo 

abordar y relacionar numerosas temáticas sin perder el hilo conductor de ninguna de 

ellas. 

     Con Winckelmann, la ruina trasciende la esfera puramente arqueológica y se 

convierte en uno de los elementos clave que dan sentido y profundidad a la historia del 

arte leída como un relato de duelo. La ruina representa los restos de un objeto perdido. 

Aquello que apenas queda como un susurro del pasado y que, escasamente, nos permite 

hacernos una pequeña idea de lo que fue la excelencia del arte clásico. Suficiente para 

mantenernos conectados con el ideal de belleza natural que trasciende la historia, pero 

insuficiente como para volver a recuperar dicho arte. La relación que Winckelmann 



 
25 

tiene con la ruina se asemeja a aquella que tenemos cuando nos situamos frente a la 

tumba de un ser muy querido. 

     La mirada melancólica que Winckelmann arroja sobre la ruina permanece con la 

llegada del romanticismo y los grandes pensadores de esta corriente. Hijos de un tiempo 

que no es el suyo, la ruina sigue manteniendo ese cariz como objeto de duelo aunque 

con notables diferencias. 

     En Caspar Friedrich, la ruina de referencia pasa a ser la gótica y quiebra las 

proporciones armónicas que caracteriza a la ruina clásica. La naturaleza irrumpe en 

escena y da a la ruina un matiz lúgubre y místico que nos invita a pensar en la relación 

problemática que existe entre naturaleza y cultura. El ser humano es pintado como un 

ser insignificante frente a las grandes estructuras góticas y los colosales parajes que la 

arropan. La imponente trascendencia de la naturaleza empequeñece y ensombrece la 

frágil mirada del ser humana. La ruina se erige como lugar de duelo, pero también como 

espacio que permite una mirada de la naturaleza diferente a la practicada en ese 

momento. La ruina habilita el reencantamiento del mundo. 

     La admiración hacia la naturaleza de Caspar Friedrich y la visión melancólica de 

Winckelmann se mantiene en Hölderlin. Lo que el poeta alemán añade es la capacidad 

que tiene la ruina para volver a conectar al ser humano con los dioses. Aquella conexión 

genuina entre ser humano y dioses que existía en la Grecia clásica y que, hoy en día, por 

la propia dinámica de la sociedad moderna, se ha perdido. Las ruinas son vestigios de lo 

que fue, pero también pueden convertirse en el terreno sobre el que construir algo 

nuevo. 

     Finalmente, en Benjamin, encontramos la quiebra de todo este modelo romántico y 

de la visión apesadumbrada y dramática que acompaña a la ruina. Las vivencias de 

Benjamin le permiten desarrollar un pensamiento que habilita una lectura diferente de la 

ruina. La ruina pasa a ser un potente dispositivo político, comprometido con el relato 

histórico de aquellos que han sido silenciados por la historia de los vencedores. La ruina 

posibilita una lectura crítica y realista de la historia. Permite la posibilidad de trascender 

al fascismo y construir una sociedad libre y horizontal. 

     Una de las conclusiones que este escrito humildemente pretende transmitir es que 

debemos considerar la ruina como algo más que un simple vínculo entre el pasado y el 

presente. La ruina se erige, ante todo, como una poderosa herramienta literaria que nos 



 
26 

permite sintetizar ideas y sentimientos complejos y profundos en pocas imágenes, 

versos y palabras. Aprovechando el contenido acumulado a lo largo de la historia, la 

ruina permite a autores y artistas seguir influyendo e inspirando a las nuevas 

generaciones en el arte de crear ideas. 

 

 

 

       

       

  

      

  

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
27 

Bibliografía 

Arnaldo, J.  & F, Calvo. & D, Castrillo. & V, Jarque. & F, Martinez. & S, Mas. & F, 

Pérez. &E, Pujals. & T, Raquejo. & D, Rodríguez. & G, Solana. & A, Valdecantos. & 

G, Vilar. & F, Yvats. (2000). Historia de las ideas estéticas y de las teorías artísticas 

contemporáneas. (2º ed.) Madrid: Valeriano Bozal. 

Benjamin, W. (2008). Tesis sobre la historia y otros fragmentos (B. Echeverría, Trad.). 

Ciudad de México: Editorial Itaca. (Obra original publicada en 1942). 

Berman, M. (1987). El reencantamiento del mundo (S. Bendersky, & F. Huneeus, 

Trad.). Santiago de Chile: Editorial Cuatro Vientos. (Obra original publicada en 1981).     

Bodas, L. (2014). Hölderlin, Poesía, verdad y religión. Representaciones del intelectual, 

nº 15, 73-76. 

Didi-Huberman, G. (2009). La imagen superviviente (J. Calatrava, Trad.). Madrid: 

Abada. (Obra original publicada en 2002). 

Freud, S. (1976). Obras completas. Volumen XVII (A. Freud, Trad.). Buenos Aires: 

Amorrortu Editores. (Obra original publicada entre 1917 y 1919). 

Gandler, S. (2003). ¿Por qué el ángel de la historia mira hacia atrás? Acerca de las tesis 

Sobre el concepto de la historia de Walter Benjamin. Utopía y Praxis Latinoamericana, 

nº 20, 7-39. 

Hölderlin, F. (1995). Hölderlin Poesía Completa. (F. Gorbea, Trad.). Barcelona: Duplex 

S.A (Recopilación de obras publicadas entre 1789 y 1804) 

Hölderlin, F. (1996). Hiperión (J. Munárriz, Trad.). Madrid: Ediciones Hiperión. (Obra 

original publicada en 1797). 

Llopis, M. (2019). La ruina medieval en los países de Caspar David Friedrich. 

Mirabilia, nº 11, 102-120. 

Marzo, J. (1989). La ruina o la estética del tiempo. Universitas 2, nº 3, 49-52. 

Winckelmann, J. (2023). Historia del arte de la antigüedad (H. Dauer, Trad.). Madrid: 

La Esfera de los Libros. (Obra original publicada en 1764). 


	Arnaldo, J.  & F, Calvo. & D, Castrillo. & V, Jarque. & F, Martinez. & S, Mas. & F, Pérez. &E, Pujals. & T, Raquejo. & D, Rodríguez. & G, Solana. & A, Valdecantos. & G, Vilar. & F, Yvats. (2000). Historia de las ideas estéticas y de las teorías artíst...
	Hölderlin, F. (1996). Hiperión (J. Munárriz, Trad.). Madrid: Ediciones Hiperión. (Obra original publicada en 1797).

