sas  Universidad
181  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Un viaje por la ruina. De la melancolia romantica a
la accion politica en Walter Benjamin

A journey through ruin. From romantic melancholy to political
action in Walter Benjamin

Autor/es

Adrian Moros Gracia

Director/es

Ana Garcia Varas

Facultad de filosofia y Letras

2023/2024




Indice

IntroducCion------=-======mmmmmmmmm oo e ------—-- P4g. 1
Capitulo I. La ruina clasica como ecos del pasado---------------=-=-=------=-=----- Pag. 2
La superioridad del arte griego-------=-=-=-=-=-==mmmmmmmemmom oo --------- P4g. 3
La historia del arte que propone Winckelmann-----------=-=-=-=-memememomomomm oo Pag. 5
Capitulo I1. La ruina roméantica como dispositivo reaccionario------------------ Pag. 8
El reencantamiento del mundo en Caspar Friedrich ---------------- --- Pag. 10
La metafora de un ideal perdido en Hoélderlin ------------------ --------- Pag. 14
Capitulo I11. La emancipacion de la ruina-----------=--=====-=-=m-mcmmememm oo Pag. 18
El Angel de la historia en Walter Benjamin-------------===-==-mmmemmemm e Pag. 19
Los tres ejes de la nueva ruina--------- e Pag. 22
Consideraciones finales---------------=------------- -------- Pag. 24
Bibliografia-------=-==-=mmmm e oo Pag. 27



Introduccion

Cuando hablamos de la ruina, no solo nos referimos al remanente de una estructura o
algun tipo de construccion que ha quedado muy mermada por el pasar del tiempo, la
guerra o el abandono. Estamos hablando de una figura con gran carga significativa y

emocional que va mucho mas alla del valor histérico y arqueoldgico que pueda tener.

Tanto en el arte como en la filosofia, la ruina es un recurso estético y literario
ampliamente utilizado por artistas y escritores. Logra conectarnos de manera personal
con los efectos del tiempo, la muerte, la inmanencia, la relacion entre cultura y
naturaleza, la libertad, el misticismo o el pasado como objeto perdido. Tematicas que se

sittan como parte del eje central de estudio en ambas disciplinas.

El sentimiento estrella con el que se suele relacionar a la ruina es la melancolia. La
melancolia es un sentimiento muy potente y complejo que estd compuesto por
emociones primarias como la tristeza o la nostalgia y que a menudo, viene acompariada

de una tendencia a la reflexion introspectiva.

Destacaria varias caracteristicas de la nostalgia. La primera se relaciona con la
capacidad adictiva que tiene. Es capaz de sumir en una profunda tristeza a aquel que la
padece durante un largo periodo de tiempo. La segunda tiene que ver con que es un
sentimiento que se vive de una manera muy personal y que suele experimentarse en

momentos de soledad.

Tanto por la importancia y centralidad de las teméticas que se pueden abordar a
través de ella, como por la potente carga sentimental que puede llegar a evocar, no es de
extrafiar que la ruina se sitie como un elemento centran que atraviesa toda la historia

del arte y la filosofia.

Incluso hoy en dia, podemos encontrar cierta trascendencia de la ruina a través de
movimientos como el Urbex !, la tendencia del urbanismo contemporaneo a

conceptualizar las fabricas abandonadas como un revulsivo en la recuperacion de los

1 Movimiento basado en la fotografia y exploracion urbana de edificios abandonados y su posterior

difusion a través de redes sociales.



barrios urbanos o la tendencia de muchos artistas de utilizar la ruina como un espacio

inspirador para la generacion de arte.

El objetivo de este trabajo es el de presentar un viaje. El viaje que hace la ruina a
través de diferentes épocas y autores que van dejando sus semillas hasta hacer de ella el

rico y floreciente jardin desde el que hoy la observamos.

Desde el tono melancdlico con el que el Neoclasicismo y, posteriormente, el
romanticismo envolvieron a la ruina, permitiendo su irrupcion como un dispositivo
reaccionario frente a la concepcién ilustrada del mundo, hasta su relacion con el
materialismo historico de Walter Benjamin, que emancipd a la ruina del aura
melancélica que la envolvia y la convirtié en un dispositivo politico que contribuy6 a

trascender y emancipar a las sociedades modernas del yugo del fascismo.

Capitulo 1. La ruina clasica como ecos del pasado

Winckelmann es una figura clave sin la que no se puede entender toda la construccién
nostalgica y melancolica que acompafia posteriormente al Romanticismo y que permite
la transformacién del concepto de ruina como algo mas que objetos de analisis

arqueoldgicos.

Johann Winckelmann (Stendal, 1717 - Trieste, 1768) como historiador y arquetlogo
aleman, fue pionero a la hora de sentar las bases sobre las que descansa la historia
moderna. De hecho, incluso hoy en dia, se puede encontrar «en la Real-Encyclopéadie de
Brockhaus» (Didi-Huberman, 2009, 15) una definicion de historia del arte que recoge el

espiritu que el historiador aleméan puso en ella.

Apasionado de la arqueologia, fue fiel defensor de la idea de que para conocer el
pasado de una civilizacidn, es necesario estudiar sus restos, los vestigios que han dejado
para la historia. Sus largos viajes por diversos lugares de Italia o Grecia lejos de ser
meros tramites laborales, representan la expedicion de un hombre que recorre la
inmortalidad de la historia a través de la ruina. Vivio entre ruinas y quedé eclipsado por
ella. Tanto es asi que, incluso su tumba, ubicada en la Catedral de Trieste, habita entre

restos de construcciones romanas Yy estelas funerarias que parecen brotar del suelo.



Winckelmann es un admirador profundo de las grandes civilizaciones clasicas
porque cree que fueron los momentos mas luminosos que vivié el ser humano. Las
maravillas que ofrecen las ruinas y el arte romano esconden tras ellas la sombra de
Grecia. En su principal obra Historia del arte de la antigiiedad, el arquedlogo aleméan
estudia el arte egipcio, fenicio, persa, etrusco, romano Yy griego; sin embargo, es el arte

de la Grecia cléasica, el que considera que alcanza el culmen de la excelencia.

Las observaciones hechas sobre el arte egipcio, etrusco y de otros pueblos pueden
ampliar nuestro concepto y ayudarnos a obtener un juicio acertado; sin embargo, el
estudio del arte griego nos ha de mostrar la verdad, las reglas de la definicion y de la
ejecucion (Winckelmann, 2023, 121).

Para Winckelmann, los romanos eran los mejores imitadores del arte griego, pero
para conocer la excelencia de arte, los ojos del historiador debian ser puestos en la

Grecia clésica.
La superioridad del arte griego

El historiador aleman defiende que en la Grecia Clésica, la felicidad y la amabilidad
eran caracteristicas que abundaban en la sociedad de la época. La libertad se situaba
como la piedra angular de la estructura social cuyos integrantes, gracias a la abundancia
de la naturaleza, no necesitaban trabajar ni atarse a obligaciones cotidianas. Su conexién
directa con la naturaleza, les permitia tener una relacién, con el mundo, mucho mas
plena y unitaria de la que existia en las sociedades modernas que habitaba
Winckelmann, en las que la alienacion, la hostilidad y las obligaciones diarias hacian

descuidar dicha relacién.

El clima distendido fomentaba la exhibicion del cuerpo y permitia al artista poder
contemplar directamente la belleza que contiene. Para Winckelmann, la belleza es una
entidad ideal cuya manifestacion sensible mas inmediata estd representada en los
cuerpos. El cuerpo, como objeto artistico, es el punto de partida sobre el que el artista se

apoya para alcanzar cimas mas elevadas de la belleza ideal.

El arte genera en los artistas la capacidad de abstraerse de las partes para poder llegar
al todo, lo que les otorga la capacidad de poder concebir las leyes universales que se
sitian por encima de la naturaleza. Este caracter epistemoldgico le permite a

Winckelmann afirmar que los artistas griegos y su produccion artistica eran fuentes de



conocimiento y de belleza. El arte griego se nos presenta como dispositivo que ayudaba

a reforzar la conexidn entre el ser humano y la naturaleza.

La belleza es la guia que el artista sigue para separar lo accesoria de lo
imprescindible. Para que la mirada deje de estar afectada por la interferencia de la
anécdota y se dirija hacia la union de las partes que permita admirar la obra de arte
como un todo. La belleza permitio alcanzar al arte griego «su noble sencillez y su serena
grandeza» (Arnaldo, 2000, 152) que para Winckelmann, son las caracteristicas

fundamentales del arte griego.

En la nobleza, sencillez, grandeza y serenidad entre las que se mueve el arte griego
clasico, existe un sutil equilibrio que, junto a la belleza, permite al observador alcanzar

lo sublime?.

Una de las obras que mejor caracteriza lo que el historiador aleman nos quiere
transmitir es la escultura de Laocoonte y sus hijos desarrollada en la época helenistica

por los escultores Atenodoro, Polidoro y Agesandro de Rodas.

En la estatua de Laocoonte podemos observar cdmo varias serpientes marinas le
atacan a él y a sus dos hijos que se encontraban a su lado. Se cree que este ataque fue
fruto de la ira que Laocoonte despert6 en los dioses cuando puso en duda que el Caballo
de Troya fuese un regalo dejado por los atacantes de la ciudad antes de abandonar el

campo de batalla.

La escultura nos transmite la dolorosa lucha de un hombre consciente de la cercania
de su muerte y la de sus hijos. El cuerpo de Laocoonte, que de los tres personajes
esculpidos es el que mas destaca en tamafio y detalle, parece tensionado y constrefiido
por el dolor que ejerce sobre €l las serpientes aprisionando su cuerpo. Pese a todo, una
sensacion de resignacion estoica parece desprenderse de sus gestos faciales. El efecto
estético que se genera en el observador es inmediato y la grandeza y sencillez de la
imagen se nos presentan en un perfecto equilibrio que nos permite admirar en su

totalidad la belleza de la obra.

2 Definido como un estado de éxtasis inducido por la excelencia que posee la obra de arte, ante la que el

observador se expone, y que puede llegar incluso a causar dolor por la imposibilidad de asimilarla.



La solemnidad y dignidad con la que Laocoonte afronta su aciago destino, no puede
mas que generar en el observador un estado de éxtasis que inevitablemente le lleva a
desear «poder soportar la miseria como este gran hombre» (Arnaldo, 2000, 153). Para
Winckelmann, la capacidad de generar estos efectos en el observador va mas alla del

puro efecto estético y lo relaciona con la moralidad.

Para que la estética de una obra de arte nos guie hacia una reflexion concreta, ésta
tiene que haber sido empapada previamente con cierto contenido moral. Para el
historiador aleman no puede haber contenido estético sin un contenido moral previo.
Esta idea es una de las grandes diferencias que le separan de otros pensadores
contemporaneos como Anne Claude de Caylus. Imitar el arte griego tiene implicaciones
éticas e implica adoptar sus codigos morales. La Historia del arte que propone
Winckelmann es la de recuperar junto al arte griego su ética y conexion con la

naturaleza.

La evolucion del arte va en paralelo al de los seres humanos y esta idea la veremos
plasmada en mayor profundidad cuando hablemos sobre la forma en que construye la

estructura de su historia del arte.

De todo lo anterior, podemos deslindar varias ideas. La primera tiene que ver con la
potencia y riqueza que tiene el arte griego, como ningun otro en la historia del arte, para
transmitir la belleza y lo sublime por medio de un juego de equilibrio entre estética y
belleza. También es capaz de transmitir valores morales y el conocimiento necesario
que permite al ser humano mantener o recuperar su conexion genuina con la naturaleza.
La segunda idea se relaciona con la fuerte carga nostalgica que el historiador aleman
pone en el mundo griego. EI hombre griego es un «hombre natural, tan ingenuo como
feliz, integrado en el mundo, libre y creador» (Arnaldo, 2000, 152), en contraposicion al
hombre moderno que se caracteriza por ser alienado, desapegado del mundo natural,
infeliz y carente de libertad. Esto nos lleva a la tercera idea, que es la de recuperar, en
caso de ser posible, el momento de mayor esplendor artistico, moral y vital del ser

humano.
La historia del arte que propone Winckelmann

La historia del arte que plantea Winckelmann representa la construccion de un relato

cuyo eje central es el duelo. EI duelo por un arte perdido, extinto, cuyos restos aun



tienen potencia suficiente como para eclipsar, maravillar, pero que, sin embargo, ya no

es capaz de reproducirse.

Winckelmann intenta “revivir” este arte a través del estudio de las ruinas como Unico
elemento que permite seguir conectado a él. El discurso historico no “nace” nunca.
Siempre vuelve a comenzar con esa idea de “revivir lo extinto”. Un discurso que es

ciclico, que se retroalimenta y que vive en permanente duelo y ausencia.
Para Winckelmann, la tarea de esta disciplina debe ser la de:

Ensefar el origen, el desarrollo, la transformacién y la decadencia del mismo, asi como
los distintos estilos de los pueblos, épocas y artistas, demostrando en la medida de lo
posible, y por medio de las obras antiguas que han sobrevivido, la veracidad de lo
expuesto (Winckelmann, 2023, 13).

Winckelmann nos esta diciendo que la historia del arte tematiza sobre objetos caidos,
enterrados y olvidados. El arte antiguo «brilla» (Didi-Huberman, 2009, 14) ante la
mirada del historiador moderno que, como objeto perdido, teoriza sobre ello. Los
griegos antiguos no se encontraban bajo la necesidad de hacer una historia de su propio
arte porque no estaba muerto. La nostalgia aparece como respuesta ante la pérdida de un
arte que desde el principio esta teorizado como superior. Un modelo que se aspira
recuperar, pero que, ante su imposibilidad, irrumpe el duelo como sentimiento que

ayuda a transitar la angustia y el dolor que implica su ausencia.

El historiador aleman evoca al pasado. Es pesimista porque apela constantemente a
la pérdida del objeto de anélisis. Aparece el esquema temporal de grandeza y
decadencia que vertebra todo el analisis que Winckelmann hace del arte. Podemos decir
que su historia se ubica en el «pesimismo histérico» (Didi-Huberman, 2009, 15) que

tendra grandes influencias posteriores en autores como Caspar Friedrich o Holderlin.

El esquema temporal con el que el historiador aleman analiza el arte, se asemeja
mucho al esquema bioldgico que tiene cualquier ser vivo. Existe una fase de
nacimiento, otra de crecimiento y otra de decadencia o muerte. «Lo que Winckelmann
entiende por historia del arte no esta, por tanto, muy lejos, en el fondo, de una historia
natural» (Didi-Huberman, 2009, 15). El proceso vida y muerte que encarna cualquier

ser bioldgico, también esta presente en el arte.



Winckelmann encuentra en la ruina un camino a seguir que nos permite conocer los
vestigios y la grandeza del arte antiguo. Aquello que permite al historiador y al artista

seguir conectado con la Grecia clésica.

Poco a poco abandona el espiritu empirista y cientificista que caracteriza a la
arqueologia de su momento y construye, en torno a la ruina, una narrativa que,
paulatinamente, la va despojando de su utilidad como objeto de estudio arqueoldgico y
la transforma en objeto de culto. «Contamos con las obras de los antiguos y de todos
aquellos que, como ellos, fueron capaces de encontrar la belleza ideal» (Arnaldo, 2000,
152).

El arquetlogo aleman estd profundamente influenciado por las nociones artisticas de
su época en las que prevalece un idealismo estético vinculado con la naturaleza y la
arquitectura espiritual. La belleza es algo ideal e imperecedero, que atraviesa toda la

historia del arte y que es necesario recuperar e incorporar en el presente.

Ese ideal estético inmune al pasar del tiempo que Winckelmann incorpora en su
historia del arte, permite el surgimiento de una paradoja: ¢(Como es posible que en el
«analisis de los tiempos» (Didi-Huberman, 2009, 13) propia de cualquier disciplina
histérica existan elementos inmutables al tiempo? Esto tiene que ver con que
Winckelmann incorpora a su historia del arte una vision filoséfica que es la que habilita
la lectura nostalgica e idealista del arte. Winckelmann afiade una narrativa propia que

desborda al objeto mismo de la historia del arte.

La ruina se convierte en el elemento central sobre el que la historia del arte vierte ese
sentimiento nostalgico que le acompafa. Representa el eco del pasado, aquello que
irrumpe como recuerdo que eclipsa y conmueve a todo aquel que se exponga a ella y
que da fe de la grandeza de lo duelado. La ruina contiene esa belleza natural
imperecedera que permite conocerla y conservarla como referente estético. A traves de
ella, el historiador puede conocer la excelencia del arte griego y consagrarlo a través de

la imitacion.

El pesimismo y la angustia de creer que «no tenemos ya, por asi decirlo, mas que la
sombra del objeto de nuestros anhelos» (Didi-Huberman, 2009, 13) pueden ser
aplacados por medio de la imitacion que se convierte en uno de los elementos

fundamentales dentro del sistema de Winckelmann.



La imitacion es ese puente que se erige sobre el abismo que separa al objeto amado
del deseo de recuperarlo. «La imitacion de los antiguos que practica el artista neoclésico
tiene la virtud de reanimar el deseo mas alla del duelo» (Didi-Huberman, 2009, 21).
Permite la coexistencia entre sus dos grandes esquemas sintetizados como “vida y

muerte” y “grandeza y decadencia”.

El vinculo que se genera entre esculturas griegas como el Laocoonte y producciones
posteriores del Renacimiento como el David de Miguel Angel es posible gracias a la
belleza ideal que atraviesa los tiempos. La capacidad de aprehenderla en cualquier
época y tiempo es la que permite que la imitacion tenga lugar y que sea capaz de
decirnos algo. Pero ese “decirnos algo”, no tiene tanto que ver como réplica del arte
clasico, sino como manifestacion de la belleza ideal presente en ambas obras. «EI Gnico
medio para llegar a ser grandes v, si es posible, inimitables es imitar a los Antiguos (...)
Asi contemplamos las copias de las grandes obras con un interés todavia mucho mayor
del que nos inspirarian los originales» (Winckelmann, 2023, 358). La belleza ideal

permite conectar el pasado con el presente.

La teorizacién que Winckelmann propone sobre la Grecia clasica como horizonte
perdido y la ruina como conexion efimera con él, van a inspirar a artistas romanticos
como Caspar Friedrich o Holderlin a hacer de la ruina un refugio frente a la decadente
sociedad moderna. La ruina adoptar un papel mucho mas protagonista y va a convertirse
en un potente dispositivo que va a hacer del anhelo, la angustia y la nostalgia sus

caracteristicas principales.

Capitulo I1. La ruina romantica como dispositivo reaccionario

Una de las caracteristicas que aunan a muchos de los artistas romanticos es la
inadaptacion a su tiempo porque son «hijos del imperio y nietos de la revolucién, sobre
los que pesaba el fracaso revolucionario (...) todo cuanto existia ya no existe, lo que
existira no ha llegado aun» (Arnaldo, 2000, 201). Encarnan en su propio ser la

insatisfaccion y la frustracion de sentirse huérfanos de un tiempo que ya no es el suyo.

La ruina se conceptualiza como elemento alegdrico que sirve como arma arrojadiza

para cargar contra la sociedad moderna. Los restos de las arquitecturas antiguas como



ultimos vestigios de un pasado arrasado, evidencian la decepcién de los romanticos con
respecto a las promesas ilustradas no cumplidas. La ruina se constituye como simbolo

que anuncia la decadencia de la razén ilustrada.

La mirada decepcionada del artista roméantico se gira hacia la naturaleza en lo que el
historiador del arte Jorge Luis Marzo llama la «regresion estética a la naturaleza»
(Marzo, 1989, 49). Se potencia una conexién espiritual entre el ser humano y el entorno
natural. La ruina se contempla desde este plano como aquellas estructuras que
pertenecieron a un «mundo hundido en la lejania del tiempo, solamente captable desde

la distancia de una historia remota» (Marzo, 1989, 49).

El caracter utdpico de la razdn ilustrada contrasta con la mirada apesadumbrada del
artista romantico que introduce lo que en el psicoanalisis se denomina como pulsion de
muerte®. Aquello que se relaciona con la decadencia, la pérdida, el duelo, la muerte, la
depresion y el goce que implica habitar en la melancolia y el anhelo. La melancolia
como afeccidn es el «nuevo sentimiento, un sentimiento que es mas que la gravedad y
menos que la tristeza (...) singularmente desarrollado en el hombre moderno» (Arnaldo,

2000, 201).

Segun Victor Hugo, esta visién apesadumbrada es el fruto que el cristianismo ha

dejado sobre el ser humano moderno.

El cristianismo lleva la poesia a la verdad. Al igual que él, la musa moderna
contemplara las cosas desde una perspectiva mas elevada y mas amplia. Comprendera
que en la creacion no todo es humanamente bello, que en ella lo feo existe al lado de lo
bello, lo deforme cerca de lo gracioso, lo grotesco en el reverso de lo sublime, el mal
con el bien, la sombra con la luz (Arnaldo, 2000, 202).

La ruina también se hace eco de esta dualidad entre lo bello y lo feo. Pues en el pasar
del tiempo, lo bello empieza a contener tambien dentro de si a lo feo. Las grietas, las
manchas o las enredaderas que brotan desde el suelo, desdibujan la grandeza que una
vez poseyo y que ahora apenas lucha por mantenerse en pie. El tiempo se nos presenta
como el paso inexorable de la vida a la muerte que todo elemento atraviesa por muy

bello o perfecto que sea.

3 Utilizo una reinterpretacion del concepto freudiano que el psicoanalista Gabriel Roldn propone en su
obra El duelo.



Pero no sdlo la ruina clasica tiene cabida en el movimiento romantico. Con el giro de
la mirada hacia la naturaleza, se genera una revitalizacion de la ruina gotica. Castillos y
abadias medievales pueblan una parte importante de la nueva pintura paisajista. Las
ruinas quedan integradas en un enfatizado paraje natural cuya mezcla genera parajes que

desprenden un aura mistica y lagubre.

Artistas como Caspar Friedrich fomentan con su pintura el “reencantamiento del
mundo” a traveés de la ruina como reaccion frente al abuso del cientificismo y la razén
ilustrada que habian contribuido a la pérdida de esta aura espiritual que la Edad Media

atribuia a la naturaleza.
El reencantamiento del mundo en Caspar Friedrich

A mediados del siglo XVI1II se agota el modelo racional como Unica via posible para
alcanzar el conocimiento de la verdad. La razon ilustrada cuestiona todo conocimiento
que no cae bajo el campo de la razon y la ciencia consiguiendo desdibujar la mirada

criptica con la que el ser humano se acercaba a la naturaleza.

En palabras de Berman:

La vision del mundo que predomind en Occidente hasta la vispera de la Revolucion
Cientifica fue la de un mundo encantado. Las rocas, los arboles, los rios y las nubes
eran contemplados como algo maravilloso (...) el cosmos era un lugar de pertenencia
(...) un miembro de este cosmos participaba directamente de su drama (...) su destino

personal estaba ligado al del cosmos (Berman, 10 1987).

El movimiento romantico busca recuperar la conexion mistica con la naturaleza. Se
empiezan a explorar sentimientos como el miedo, la tristeza o la inquietud, al tiempo
que lo lugubre, lo sombrio, lo mistico y lo oculto se exploran como efectos estéticos

tanto en la pintura como en la poesia romantica.

Autores como Caspar Friedrich abandonan las formas geométricas estrictas y
recupera el interés por el mundo medieval y la ruina gotica. La ruina goética se
caracteriza por formas cadticas y disonantes que quiebran la perfecta armonia con la que
se trabajaba en el movimiento neoclasicista. Frente al orden de la ruina clasica, se

presenta el caos de la gética, que busca enfatizar en el observador sensaciones diferentes

10



a las exploradas por el Neoclasicismo. «La naturaleza salvaje, sustituye la arquitectura
racional» (Llopis, 2019, 104).

La mirada melancdlica que Caspar tiene en relacion con el mundo medieval y la
conexion mistico-espiritual que tenian con la naturaleza, se plasma en toda su pintura
paisajista. Hay una clara intencion de despertar en el observador un interés renovado en
donde el ser humano vuelva a quedar prendado ante la grandeza de lo natural. Un
ejemplo de esta intencion es su famosa obra Monje frente al Mar. En esta obra,
podemos observar a un hombre de espaldas, apoyado en su baston y subido a una roca
contemplar la fuerza devastadora del mar rompiendo entre los salientes de las rocas. La
conexion que parece querer establecer con la naturaleza es una de caracter mas personal,
en la que el corazdn del hombre queda encogido ante la majestuosa y mistica fuerza de

la naturaleza.

La ruina goética se pinta junto a bastos y complejos parajes naturales. A menudo
aparece envuelta entre maleza y hiedras que la recorren desde los cimientos hasta la
torre mas alta. Lejos de mellar la belleza natural de la ruina, la invasion del paraje
parece dotarle de una belleza renovada. En su obra Ruinas del monasterio de Eldena, la
irrupcion de la maleza en los dominios de la ruina genera una paleta de colores verdosos
que se mezclan con los tonos marrones y grisaceos de las paredes en ruinas del
monasterio, que parecen devolverlas a sus momentos de mayor esplendor. La ruina sirve
como alegoria para concienciar al ser humano de la necesidad de recuperar ese vinculo
perdido con la naturaleza. Ademas, nos invita a pensar que se esté mas o menos

conectada con ella, siempre prevalece sobre la cultura.

Caspar Friedrich también dota a la ruina con lo que Marzo denomina como «la
estética del tiempo» (Marzo, 1989, 49). La fusion entre ruina y naturaleza simbolizan la
fragilidad de la existencia humana frente a la eterna y majestuosa naturaleza. Caspar
Friedrich parece querer elevar a la naturaleza «a una especie de religion» (Llopis, 2019,

105) eterna, imperecedera y omnipresente.

La ruina es un lugar de refugio para el pintor romantico que le permite evadirse de
un tiempo y una sociedad que no son los suyos. Anhela el regreso de tiempos pretéritos
mientras queda extasiando por el dominio que la naturaleza ejerce sobre las grandes e

imponentes ruinas goticas.

11



El sofiador, una de sus uUltimas obras, recoge muy bien esta idea. En ella aparece un
hombre recostado sobre la ventana de las ruinas de Oybin observando los cercanos
arboles que son bafiados por los ultimos rayos de sol del dia. La nostalgia que evoca el
contacto con la ruina, contrasta con la vitalidad que emana del ocaso y juega un
precioso contraste entre ruina y luz, que nos permite poder entender mejor la batalla que

se libraba en el interior del corazon del pintor aleman.

Todas estas ideas con las que Caspar Friedrich enriquece a la ruina, le permite jugar

con un concepto de lo sublime diferente al practicado en el Neoclasicismo.

Lo sublime en Caspar Friedrich encuentra una relacion con los adjetivos alemanes
“Heimlich” y su anténimo “Unheimlich™. La teoria del psicoanalisis busca resignificar
estas palabras como una estrategia para investigar la ansiedad general a través de una

perspectiva semantica.

La palabra “Heimlich” tiene un doble significado: Por un lado, hace referencia a algo
que nos es familiar, cercano, pero por otro lado, también refiere a aquello oculto, secreto
0 tenebroso. Lo oculto y lo familiar conviven bajo el mismo campo semantico
generando una inquietante tensién que queda bajo el campo semantico de la palabra
“Unheimlich”. Lo familiar contiene lo extrafio y la palabra “Unheimlich” adopta todo su
significado cuando «todo lo que estando destinado a permanecer en secreto, en lo
oculto, ha salido a la luz» (Freud 1976, 224).

Caspar Friedrich parece jugar con estos dos conceptos: Por un lado, la ruina
representaria ese lugar familiar y cercano en el que el melancélico artista se puede
recostar y relajar. Sin embargo, por otro lado, la ruina también contiene el inexorable
paso del tiempo, el olvido y la muerte. Este juego dicotomico entre luz y oscuridad,
trascendencia e inmanencia, despierta en el observador un juego de potentes emociones
y punzantes escalofrios que recorren todo su cuerpo. Lo sublime se juega en el choque
de contrastes. La ruina, al interactuar con la naturaleza, hace visible esa doble cara que
posee y trae a la conciencia del observador, aquello que deberia permanecer velado.

Caspar lleva lo sublime maés alla del campo de la perfeccion estilistica.

A pesar de que Caspar Friedrich parece tener un modelo de ruina diametralmente

opuesto al que nos propone el Neoclasicismo, hay varias similitudes entre estos dos

4 En castellano, lo podemos traducir por el adjetivo “aterrador”.

12



modelos. Por un lado, la ruina evoca a tiempos mejores que quedaron en el olvido. El
paso del tiempo se vive con angustia y desesperacion porque abre un enorme abismo
entre el sofiador y su paraiso sofiado. Winckelmann sofiaba con la solemne Grecia
Clésica y su capacidad de aprehender los secretos contenidos en la naturaleza para
poder plasmarlos en la escultura. Caspar suefia con un mundo medieval que se acercaba
a la naturaleza con curiosidad y cautela y que en el arte, no le tenian miedo a las formas
caoticas y rupturistas. Por otro lado, y probablemente derivado de lo anterior, ambos
tienen un concepto de la ruina como un elemento grandioso, solemne y cautivador.
Caspar Friedrich lo enfatiza por medio de la incorporacion en sus obras de figuras

humanas «casi como intuidas en la monumentalidad del paisaje» (Llopis, 2019, 112).

En su obra Monje en la nieve, podemos observar la diminuta figura de un monje
abriéndose paso entre la nieve de camino hacia los restos de una enorme y deforme
abadia en ruinas. Junto a ella, varios imponentes arboles destacan en primer plano sobre
el resto de elementos pintados. La naturaleza domina la escena, la ruina la completa y el

monje queda fagocitado entre ambos mundos.

Se pueden rastrear muchos elementos presentes en la ruina de Caspar Friedrich que

funcionan como critica a la sociedad de su momento.

El concepto de historia con el que se maneja la ilustraciéon y que esta atravesado por
la progresividad y la desconexion con el mundo natural es duramente criticado. La
regresion estética a la naturaleza que Caspar sintetiza en su pintura paisajista, dota a la

historia de un componente ciclico y reiterativo. En palabras de Marzo:

La nueva filosofia de la naturaleza creyente de un retorno ciclico (...) provocara una
identificacion espiritual entre hombre y entorno, acentuada por la conciencia romantica
del alejamiento de la cultura y el medio natural en donde esta enraizado lo humano
(Marzo, 1989, 49).

La pérdida de conexion del ser humano consigo mismo también es objeto de critica
en la pintura de Caspar. Tanto la ruina como las solitarias figuras humanas que la
acomparian, aparecen completamente aisladas y rodeadas de un entorno natural que
invita al sosiego y a la introspeccion. El pintor romantico reivindica la soledad como un

ejercicio de reconexion espiritual para con uno mismo.

13



En algunas de las obras de Caspar como Monje en la nieve, aparecen figuras
humanas envejecidas intentando abrirse paso, en ocasiones ayudadas por un bastén,
entre el imponente y majestuoso paraje natural. Con la incorporacién del tiempo como
un elemento estético, encontramos un contraste que invita a pensar entre la finitud de la
vida humana y la permanencia en el tiempo que parece desprender el entorno en el que
se mueve. Esta vision se contrapone a la idea, aparentemente arrogante, de permanencia
y eternidad que rodea al sujeto liberal ilustrado. Un sujeto que aspira trascender y
vencer al tiempo y que sélo demuestra con esa actitud, la desconexién con la realidad en

la que habita.

En Caspar Friedrich, la ruina funciona como un dispositivo reaccionario. Reivindica
la regresion estética a la naturaleza como un intento de reencantar el mundo a través de

la mirada mistica y criptica que despiertan algunas de sus obras.

La mirada melancélica atraviesa todo su trabajo y nos invita a pensar en la memoria

historica® como una forma de reflexion y critica sobre la sociedad de su tiempo.

La soledad que acompafian sus pinturas, invita a pensar que era un artista muy
solitario, algo que es bastante comun dentro de la dérbita romantica. Esta actitud del
artista romantico, le ayuda a fomentar la introspeccién y la experimentacién con

distintas emociones que caen bajo el paraguas de la melancolia y la nostalgia.
La metéafora de un ideal perdido en Holderlin

Con la poesia de Friedrich Hoélderlin, uno de los mayores poetas alemanes del
romanticismo, la ruina clasica recupera el protagonismo que le habia arrebatado la
gotica en la obra de Caspar Friedrich y recupera la estela dejada por Winckelmann,

aunque con matices.

Holderlin recupera el anhelo por el antiguo mundo griego como «toda empresa
moderna de restitucion del presunto origen, de la patria eventualmente perdida»
(Arnaldo, 2000, 248). En su obra Hiperién, la Atenas clasica, representa aquella patria

que ha caido por detrds del horizonte perdido. El protagonista de su obra, de nombre

5 Concepto desarrollado por el historiogréafico francés Pierre Nora. Se puede definir como aquel esfuerzo

consciente del ser humano por encontrar su pasado, sea real o imaginado.

14



Hiperion, es caracterizado como un apatrida que camina por tierras y tiempos extrafios y

cuya ilusion es la de liberar Grecia del yugo del Imperio Otomano.

Atenas, para Holderlin, es la «encarnacién suprema de la cultura griega, como cuna
de la libertad, de la belleza, de la humanidad divina, de la filosofia: como el lugar de lo
infinitamente acorde» (Arnaldo, 2000, 249).

Lagunas y errores hay en todas partes, y por eso también los hubo alli. Pero una cosa es
segura: que, no obstante, en los objetos de su arte se encuentra casi siempre al hombre
maduro. No existe la mezquindad ni la monstruosidad de los egipcios y godos, sino la

naturaleza y la forma del hombre (Holderlin, 1996, 114).

Lo que afiora Holderlin del mundo helénico es la unidad primigenia que existia entre
mundo y ser humano. Aquella que tiene que ver con la naturaleza entendida como una
manifestacion de la divinidad y la unidad con el Ser. El poeta alemén tiene una vision
del mundo panteista del que el ser humano moderno se ha escindido y se ha convertido

en un ser errante y desprovisto de propésito.

La ruina se convierte en un lugar de denuncia. La decadencia de la civilizacion
tendria como una de sus aristas, la pérdida de conexion entre lo divino y lo humano. En
su poesia, Holderlin vive esta pérdida con sentimientos de duelo. Los templos dedicados
a Zeus, Apolo o a Poseidon hace tiempo que dejaron de brillar y sus restos son
consumidos por las insaciables fauces del tiempo. En un fragmento de Pan y Vino, uno

de sus poemas mas celebres, Holderlin se pregunta:

¢ Pero donde se hallan? ;Dénde las coronas de la fiesta?
¢Daénde florecen las célebres ciudades? Atenas y Tebas
languidecen, mustias. ¢Ha cesado en Olimpia el ruido de las armas
y el estrépito de los carros dorados en la arena?
¢Yano se les pone guirnaldas de flores a las naves corintias?
¢Por queé estan mudos los antiguos teatros sagrados
e inmovil la danza ritual que expresaba la dicha?
¢Acaso no hay dios que marque, como antes, la frente del hombre,
y a su predilecto le ponga su sello como en otros tiempos?

(Holderlin, 1995, 320).

15



La escision ha llevado al ser humano a encontrarse entre dos mundos: el sensible y el
racional. Nuevamente, encontramos una relacion problematica y dicotomica entre el
mundo sensible y razon o entre naturaleza y cultura. Relacién espinosa de la que
carecian los griegos antiguos. El ser humano moderno transita entre estos dos mundos

por medio de un movimiento pendular al que Holderlin llama movimiento excéntrico.

Lo excéntrico juega entre la nostalgia de la inocencia primigenia que coquetea con la
unidad con la naturaleza y el deseo de conseguir esa unidad a través de la razon. Para
Holderlin, el ser humano, incapaz de encontrar su lugar en el mundo, estd en eterna
lucha consigo mismo. La aspiracion del poeta aleman es la de «acabar aquel eterno
combate entre nosotros mismos y el mundo (...) unirnos con la naturaleza en un todo
infinito» (Holderlin, 1996, 148).

Pero ese regreso al todo infinito, nunca se va a poder jugar en los extremos del
movimiento pendular porque nos acerca demasiado a un mundo, al tiempo que nos aleja
demasiado del otro. Para que el ser humano recupere el equilibrio y la armonia con la
naturaleza, Holderlin incorpora el concepto de belleza que es el que pone al ser humano
ante el sentimiento del Uno y Todo®, aquel que nos incorpora a la senda correcta.

«No tendriamos atisbo alguno de esa paz infinita (...) no intentariamos en absoluto
unificar con nosotros la naturaleza (...) nosotros mismos no seriamos nada (...) si
aquella infinita unificacion (...) no existiera. Pero existe: como belleza» (Arnaldo, 2000,
247).

Para el poeta aleman, la belleza es aquello que posibilita el regreso del ser humano a
su lugar en el mundo. Aquella idea que se manifiesta a través del arte y que, como
manifestacidn estética, va a apelar tanto a fildsofos como a artistas, especialmente, a los

poetas.

La intima conexién que el mundo griego tenia con la belleza, permite repensar la
ruina clasica como algo mas que un lugar de duelo. La ruina se convierte en un espacio
que permite religar, volver a unir, a conectar, al ser humano con la divinidad y la
naturaleza a través de la belleza que emana de ella. «Aun no se ha secado la fuente de la
eterna belleza» (Arnaldo, 2000, 248). Las ruinas son vestigios de lo que fue, pero
también pueden convertirse en el terreno sobre el que construir algo nuevo y mas

elevado.

& Aquel sentimiento que evita la practica de la violencia contra la naturaleza, al tiempo que reniega el

hecho de que el ser humano deba someterse resignadamente a las fuerzas de la naturaleza.

16



Un escrito donde se puede encontrar una interpretacion de la ruina en este sentido,
es en su poema Heidelberg. En este pequefio fragmento, Holderlin dedica unas palabras
a los restos del castillo de la ciudad de Heidelberg:

Pero el gran castillo, que inclinaba su masa
por encima del valle, testigo del Destino,
roido hasta los cimientos por las tormentas.
Pero el eterno sol derrama
su rejuvenecedora luz sobre esta vieja mole
que la hiedra vivaz cubria de verde,

y hasta alli llegaba el grato murmullo del bosque.

(Holderlin, 1995, 149).

Podemos observar a través de sus palabras, una gran admiracion hacia los restos de
aquella vieja estructura que parece conectarle con el glorioso pasado que evocan sus
restos. La belleza impertérrita que sigue deslumbrando los ojos del poeta, manifiesta la
permanencia de lo divino en la naturaleza y en la historia humana. Es la basqueda, por
parte del poeta, de la reconexion de lo divino a través de la contemplacion de los restos
del pasado. Un lugar de encuentro con la belleza que aun habita en la vieja estructura de
piedra.

La labor de los poetas es fundamental porque la vision que tienen de la belleza,
contribuye a la conquista de la verdad y ayuda a reconectar al ser humano con la
trascendencia que ya esta impregnada en la ruina.

En su Himno Como en un dia de fiesta «HO6lderlin contempla poéticamente su propia
poesia y —por ende- (...) la labor cumplida, a la manera que el campesino visita su
campo en un dia de fiesta, tras la tormenta vivificadora» (Bodas, 2014, 73).

En el himno, la naturaleza no se presenta como «una mera maquina que produce
ciegamente los mismos frutos una y otra vez» (Bodas, 2014, 74). La naturaleza tiene
sentido y trascendencia propia. La ruina se hace eco de esta trascendencia y mezclada
con la naturaleza, adquiere una belleza mistica que sélo el poeta es capaz de captar y
transmitir. La belleza de la ruina se transmite a través de la poesia como una actividad
estética. Los poetas son como profetas transmitiendo la palabra de Dios.

Sin embargo, aunque pueda parecer que con Holderlin, la ruina adquiere un papel

mucho mas activo, la nostalgia sigue anidada en su corazén y la ruina no termina de

17



desprenderse de esa mirada apesadumbrada y dramética que acomparia a gran parte de
los artistas romanticos.

En uno de los fragmentos de El archipiélago, uno de sus poemas mas famosos,
Holderlin escribe:

Di ;donde esta Atenas? Tu ciudad amada,
oh dios enlutado. ¢Convertida en polvo
se hundio con las urnas funerarias de los Maestros
en tus misteriosas orillas sagradas?
¢No queda un vestigio en el que el navegante que pasa
la evoque, recuerde su nombre? ;No es alla
donde se alzaban las columnas y sobre los techos
veianse fulgurar las estatuas de los dioses?
¢No es alli donde la tumultuosa voz del pueblo
nos llegaba rugiente del Agora? ;Y donde las calles,
que atravesaban las puertas sagradas,
rodaban apresuradas hacia tu puerto floreciente?
(Holderlin, 1995, 277)

Para el poeta aleman, Atenas es la ruina de las ruinas. Aquel fantasma que irrumpe a
lo largo y ancho de su extensa obra, y que recuerda aquel pasado glorioso del ser
humano. La imponente Atenas, conceptualizada en el poema, como refugio de la
palabra, la libertad y el amor hacia los dioses. Atenas, aquella Polis temida y amada al
mismo tiempo en donde naturaleza y belleza se entremezclaban para engendrar un arte

sin parangon. Atenas como la metéfora de un ideal perdido.

Capitulo I11. La emancipacion de la ruina

Walter Benjamin (Berlin, 1892 — Portbou, 1940) filésofo aleman vy critico literario de
profesion, su pensamiento tiene rasgos heredados tanto del idealismo aleman como del
movimiento romantico. Pese a ello, no nos encontramos ante un pensador continuista
con respecto a la concepcidn que tiene sobre la ruina.

El contexto en el que crece, la vision materialista que tiene de la historia, la mirada

critica sobre el concepto de progreso que impone el historicismo y la agitacion politica

18



que vive durante su juventud, marcan un distanciamiento con respecto a sus tradiciones

heredadas que permiten dar a la ruina una significacion totalmente nueva.

Benjamin es un pensador de corte marxista que se opone frontalmente a la idea de
que la historia, inexorablemente, avanza hacia un progreso infinito. El angel de la
historia, una de sus figuras literarias mas emblematicas y conocidas del filésofo alemén,
se va a enfrentar a esta idea. El propio Benjamin escribe que su angel esta inspirado en

un cuadro llamado Angelus Novus del pintor suizo Paul Klee.

El ascenso de los fascismos, tanto en Italia en 1922 como en Alemania en 1933,
marcan profundamente tanto su pensamiento como su produccién literaria. Como judio,
se ve obligado a huir de Alemania y vive en sus propias carnes el desprecio y la
represion a la que los nazis someten al pueblo judio. Esta experiencia vital, marca su
pensamiento y propone un concepto de historia que pose la mirada sobre los vencidos.
La ruina se sitla en su filosofia como un elemento clave que ayuda a rememorar a los

sometidos y, en general, a todos que han caido en el olvido de la historia.

Benjamin también es un pensador interesado en el arte. La ruina va a seguir
manteniendo una estética que busque el impacto en el observador, pero de una manera

diferente a la que buscaban los pensadores con los que hemos ido trabajando.

En su obra El origen del drama barroco aleman confiere a la ruina, una estética
barroca que le permite presentarla como un elemento atravesado y fragmentado por el
tiempo. Este elemento de la ruina como “tiempo fragmentado” va a ser un elemento
clave que va a ayudar al angel de la historia a romper con la continuidad temporal que
propone el historicismo de su época.

El angel de la historia en Walter Benjamin

En la IX tesis de su obra Tesis sobre la historia y otros fragmentos, Walter Benjamin
describe al angel de la historia como «aquel que tiene los ojos desorbitados, la boca
abierta y las alas tendidas» (Benjamin, 2008, 44). El rostro desencajado parece referir al
drama que esta contemplando. Su rostro esta «vuelto hacia el pasado» (Benjamin, 2008,
44).

El 4ngel benjaminiano, se opone al concepto ilustrado de historia entendido como
una sucesion lineal de eventos que llevan a la humanidad hacia el progreso. La vision
profunda con la que la mirada del angel ilumina el pasado, le permite verlo tal cual es.

«En lo que para nosotros aparece como una cadena de acontecimientos, él ve una

19



catastrofe Unica, que arroja sobre sus pies ruina sobre ruina, amontonandolas sin cesar»
(Benjamin, 2008,44).

Para Benjamin, la historia se parece mas a un relato construido como dispositivo
politico que busca legitimar y consolidar la dominacion del vencedor sobre el vencido,
que a una sucesion de eventos que llevan a la humanidad hacia un progreso lineal e
infinito. El rostro del angel benjaminiano, parece ir desencajandose conforme va

tomando consciencia de ello.

Las ruinas, desde esta perspectiva, no son caracterizadas como aquellos vestigios que
se nos presentan como ecos de un pasado glorioso. Las ruinas son pruebas, testigos de
un drama que se repite de forma incesante a lo largo y ancho de la historia. La prueba de
que el vencedor excluye las experiencias y sufrimientos de aquellos que han sido
derrotados. La ruina es lo poco que queda del vencido. Aquello que el vencedor no ha
podido destruir y que Benjamin propone rescatar como tributo, reivindicando su papel

en el devenir historico.

Para el concepto de historia ilustrada’, los sucesos histéricos aislados y extraidos de
la temporalidad lineal en la que se integran, dejan de tener valor analitico. Son
elementos cuyo significado, dependen de toda la cadena temporal y no se pueden
analizar por separado. Fuera de ella, se convierten en elementos vacios e intrascendentes
para la mirada del historiador. Es en este punto, en el que los vencidos, pasan a la
irrelevancia historica porque nunca van a poder aspirar a ser los protagonistas de la
historia. Aquellos que han sido vencidos, s6lo pueden conformarse con ser un sencillo
eslabon dentro de la extensa cadena de sucesos histéricos. Son una anécdota que
contribuye a dotar de significado a toda la cadena, pero que, fuera de ella, pierde su

valor.

La ruina rompe con esta vision y se convierte en un instrumento que ayuda al
vencido a emanciparse y salir de la intrascendencia historica. La ruina incorpora
significacion propia a un suceso histérico concreto, a un momento de la historia, y
permite al eslabon emanciparse de la cadena sin desdibujarse en el proceso. De hecho,
no so6lo no pierde su significado, sino que, ademas, adquiere uno propio porque deja de

" También referido en el trabajo como historicismo

20



ser dependiente del relato de los vencedores. Son como miguitas de pan que ayudan al

historiador a dotar de significado propio a los vencidos.

La ruina irrumpe en la continuidad temporal y abre espacio que habilita la
posibilidad de reparacion y redencion de una injusticia perpetuada en el tiempo.
Benjamin propone una historia escrita desde la perspectiva de aquellos que fueron
vencidos, como mecanismo para trascender las injusticias del presente. Romper con la
mirada arrogante que el vencedor impone en el presente, y acabar asi con el circulo
vicioso que perpetia la injusticia como residuo del pasado. Dejar de ver nuestro

presente desde el primsa de aquel que so6lo sabe vencer y reprimir.
Pero el angel no es una figura literaria totalmente emancipada de su tiempo.

El &ngel quisiera detenerse, despertar a los muertos y recomponer lo destruido. Pero un
huracéan sopla desde el paraiso y se arremolina en sus alas, y es tan fuerte que el angel
ya no puede plegarlas. Este huracan lo arrastra irresistiblemente hacia el futuro, al cual

vuelve las espaldas, mientras el cimulo de ruinas crece ante él (Benjamin, 2008, 44).

El concepto tradicional de historia, parece albergar en su interior, un telos® que seria
el causante de esta tendencia de la historia hacia el progreso infinito. El angel de
Benjamin, horrorizado por lo que ha visto, quiere detenerse a reparar lo destruido, pero
no puede evitar que la corriente del huracéan lo arrastre hacia el futuro, un lugar lejano

desde donde el pasado no puede ser reparado, ni los muertos despertados.

Si lo ocurrido en el pasado habilita la construccion de un futuro mejor, todo queda
justificado. Se valida el horror del pasado como mal necesario, como dafio colateral. El
huracan arremete como figura literaria que sirve para denunciar la huida hacia delante
de una sociedad que no quiere hacerse cargo de su pasado, ni de reparar a sus victimas,

gue son nuevamente arrojadas al olvido.

En este sentido, reintroduciendo la perspectiva psicoanalitica del término
“Unheimlich”, podemos decir, que, la figura literaria del huracan es una manifestacion
del inconsciente colectivo buscando desesperadamente huir ante la incomodidad que
despierta tener que hacerse cargo de un pasado aterrador. La mirada critica que el angel
de Benjamin hace de la historia, habria tenido como efecto que «todo lo que estando

destinado a permanecer en secreto, en lo oculto, ha salido a la luz» (Freud 1976, 224).

8 Entendido como fin o propoésito.

21



La ruina se convierte en aquello que sirve para amarrar al angel de Benjamin y evitar
que sea arrastrado por su fuerza. Se emancipa de la mirada tragica y nostélgica del
romantico y se convierte en una figura que ayuda a emancipar al oprimido y habilita la

posibilidad de arrojar una mirada diferente sobre el presente.
Los tres ejes de la nueva ruina

La ruina ayuda a quebrar la narrativa histérica que propone el historicismo bajo la
cual, se amparan muchas formas de gobierno tiranicas, gracias a que nos invita a mirar
al pasado de una forma diferente. Pero este volverse hacia atrds, no es un ejercicio
melancolico fruto de una mirada eclipsada y cautivada por una vision del pasado
idealizada. La ruina nos invita a mirar al pasado bajo tres ejes: El epistemologico, el

ontoldgico y el politico.

El eje epistemoldgico tiene que ver con que Benjamin quiere integrar en su teoria
materialista, una idea del idealismo que ya estaba presente en Hegel «el conocimiento es
unicamente posible sobre lo pasado. La fantasia humana no tiene capacidad de inventar
lo radicalmente nuevo» (Gandler, 2003, 14). Esta podria ser una buena razén que
explica el motivo por el que la melancolia siempre vuelve la mirada hacia atras y no
hacia delante. Aquello que reside en el futuro, sencillamente no existe y los objetos
susceptibles a ser idealizados, tienen necesariamente que ser objetos que existieron en

algiin momento del pasado.

El conocimiento se apoya necesariamente sobre algo materialmente existente. Y ese
conocimiento, reside tanto en el presente como en el pasado. ElI conocimiento que
aporta el pasado «estd presente materialmente en nuestra vida cotidiana» (Gandler,
2003, 15) aunque sea de forma velada y se necesite una mirada incisiva para ser

consciente de ello.

La ruina es un elemento muy util que brinda un valioso conocimiento porque
representa una fotografia de un momento pasado anterior. Una fuente de informacion
gue nos puede dar detalles clave sobre aquellos que perdieron la batalla del relato
historico. Para Benjamin, la ruina «mira como tarea suya la de cepillar la historia a
contrapelo» (Benjamin, 2008, 43). Si queremos entender las contradicciones en las que

habitamos, necesitamos distanciarnos de la mirada oficialista de la historia.

22



El eje epistemologico que tiene la ruina, también permite «profundizar hacia atras,
para ver las heridas, las cicatrices escondidas debajo de la aparente superficie lisa de la
historia» (Gandler, 2003, 15). Es un proceso que dota a la sociedad de las herramientas

necesarias para poder sanar y reparar aquellas heridas aln abiertas.

Como recurso literario, la ruina me parece una preciosa alegoria que podria
compararse a la razén poética que desarrolla la filésofa espafiola Maria Zambrano en su
obra Claros del bosque. La ruina seria aquel elemento que nos permite escabullirnos de
la frondosidad del bosque hasta poder ver “los claros del bosque”. Algo asi como poder
ver el bosque en su conjunto. Esta idea, representa ese momento de lucidez, en donde la

verdad irrumpe y se revela.

Adentrandonos en el eje ontoldgico, podemos ver que el angel de Benjamin no sélo
tiene la mirada puesta hacia atras. Todo su ser estd girado, vuelto hacia el pasado. Esta
situacion, sélo cambia cuando el huracén sopla y va arrastrando al angel hacia delante.
Esta fuerza imparable que le arrastra, esa tendencia de ir hacia delante y que se
relaciona con el progreso, es solo una ilusién porque el futuro Unicamente existe como
idea, como elemento contingente. Para Benjamin, el futuro «es unicamente el resultado
imaginativo de nuestra fantasia y de nuestra incapacidad de ver con calma el presente»
(Gandler, 2003, 23).

La idea de futuro, como negacion del presente vivido, también va aparejada con la
idea del olvido. «La fijacion en la idea del futuro es a la vez la negacion (...) de las
generaciones pasadas» (Gandler, 2003, 22). Al olvidarnos del pasado, se corta todo lo
que nos une a él y caemos en un abismo a través del cual, se habilita la posibilidad de

irrupcion del historicismo como narrativa sesgada y alienante del pasado.

La ruina actia como medicina frente al olvido. Ayuda a esquivar el abismo y volver

a rearmar onticamente el pasado y a aquellos que lo habitaron.

En cuanto al eje politico de la ruina, tiene que ver con los efectos sociales y
culturales que hemos estado desgranando y que habilitan la posibilidad de generar una

verdadera accion revolucionaria.

La accion revolucionaria, tal como la entiende Benjamin, no es aquella que cuenta
con un tiempo establecido para ella. No depende ni de la concatenacién de sucesos

historicos, ni del avance automatico y lineal del tiempo. La accion revolucionaria se

23



situa fuera de la légica impuesta por el modelo historicista y de su avance inexorable
hacia el futuro. Son los «no momentos de la historia» (Gandler, 2003, 29). Cualquier
momento es bueno para la revolucion. Las revoluciones no pueden jugar dentro del
sistema historicista porque es un modelo construido por aquellos que quieren que

aceptemos la normalidad imperante.

Si la ruina nos invita a mirar hacia el pasado, la revolucién se relaciona
necesariamente con él. Con esa capacidad de detenerse, de no creer en el avance del
tiempo hacia un lugar mejor y de mirar al pasado con la capacidad de analizarlo
criticamente. Las sociedades fascistas en las que se mueve Benjamin, no son
necesariamente mejores que las que les precedieron. La sociedad nazi no es mejor que
aquella que vivia en la Republica de Weimar, de hecho, incluso podemos afirmar lo

contrario.

La revolucion es el mecanismo a través del cual los olvidados, los marginados, los
heridos, los humillados y los oprimidos consiguen quebrar el relato historicista y
construir algo diferente, algo que era incapaz de ser vislumbrado por la imaginacién de

aquellos que consiguieron imponer su relato histérico.

Consideraciones finales

A lo largo de este viaje, hemos observado la notable maleabilidad de la ruina, capaz de
integrar diversas facetas sin fragmentar o perder su sentido unitario. La perspectiva de
cada autor ha contribuido a enriquecerla y profundizar en su significado, permitiendo
abordar y relacionar numerosas tematicas sin perder el hilo conductor de ninguna de

ellas.

Con Winckelmann, la ruina trasciende la esfera puramente arqueoldgica y se
convierte en uno de los elementos clave que dan sentido y profundidad a la historia del
arte leida como un relato de duelo. La ruina representa los restos de un objeto perdido.
Aguello que apenas queda como un susurro del pasado y que, escasamente, nos permite
hacernos una pequefia idea de lo que fue la excelencia del arte clasico. Suficiente para
mantenernos conectados con el ideal de belleza natural que trasciende la historia, pero

insuficiente como para volver a recuperar dicho arte. La relacion que Winckelmann

24



tiene con la ruina se asemeja a aquella que tenemos cuando nos situamos frente a la

tumba de un ser muy querido.

La mirada melancolica que Winckelmann arroja sobre la ruina permanece con la
Ilegada del romanticismo y los grandes pensadores de esta corriente. Hijos de un tiempo
que no es el suyo, la ruina sigue manteniendo ese cariz como objeto de duelo aunque

con notables diferencias.

En Caspar Friedrich, la ruina de referencia pasa a ser la gética y quiebra las
proporciones armonicas que caracteriza a la ruina clasica. La naturaleza irrumpe en
escena y da a la ruina un matiz lugubre y mistico que nos invita a pensar en la relacién
problemaética que existe entre naturaleza y cultura. EI ser humano es pintado como un
ser insignificante frente a las grandes estructuras géticas y los colosales parajes que la
arropan. La imponente trascendencia de la naturaleza empequefiece y ensombrece la
fragil mirada del ser humana. La ruina se erige como lugar de duelo, pero también como
espacio que permite una mirada de la naturaleza diferente a la practicada en ese

momento. La ruina habilita el reencantamiento del mundo.

La admiracion hacia la naturaleza de Caspar Friedrich y la vision melancoélica de
Winckelmann se mantiene en Holderlin. Lo que el poeta aleman afiade es la capacidad
que tiene la ruina para volver a conectar al ser humano con los dioses. Aquella conexion
genuina entre ser humano y dioses que existia en la Grecia clasica y que, hoy en dia, por
la propia dinamica de la sociedad moderna, se ha perdido. Las ruinas son vestigios de lo
que fue, pero también pueden convertirse en el terreno sobre el que construir algo

nuevo.

Finalmente, en Benjamin, encontramos la quiebra de todo este modelo romantico y
de la vision apesadumbrada y dramatica que acompafia a la ruina. Las vivencias de
Benjamin le permiten desarrollar un pensamiento que habilita una lectura diferente de la
ruina. La ruina pasa a ser un potente dispositivo politico, comprometido con el relato
historico de aquellos que han sido silenciados por la historia de los vencedores. La ruina
posibilita una lectura critica y realista de la historia. Permite la posibilidad de trascender

al fascismo y construir una sociedad libre y horizontal.

Una de las conclusiones que este escrito humildemente pretende transmitir es que
debemos considerar la ruina como algo mas que un simple vinculo entre el pasado y el

presente. La ruina se erige, ante todo, como una poderosa herramienta literaria que nos

25



permite sintetizar ideas y sentimientos complejos y profundos en pocas imagenes,
versos y palabras. Aprovechando el contenido acumulado a lo largo de la historia, la
ruina permite a autores y artistas seguir influyendo e inspirando a las nuevas

generaciones en el arte de crear ideas.

26



Bibliografia

Arnaldo, J. & F, Calvo. & D, Castrillo. & V, Jarque. & F, Martinez. & S, Mas. & F,
Pérez. &E, Pujals. & T, Raquejo. & D, Rodriguez. & G, Solana. & A, Valdecantos. &
G, Vilar. & F, Yvats. (2000). Historia de las ideas estéticas y de las teorias artisticas
contemporéneas. (2° ed.) Madrid: Valeriano Bozal.

Benjamin, W. (2008). Tesis sobre la historia y otros fragmentos (B. Echeverria, Trad.).

Ciudad de Meéxico: Editorial Itaca. (Obra original publicada en 1942).

Berman, M. (1987). El reencantamiento del mundo (S. Bendersky, & F. Huneeus,

Trad.). Santiago de Chile: Editorial Cuatro Vientos. (Obra original publicada en 1981).

Bodas, L. (2014). Holderlin, Poesia, verdad y religion. Representaciones del intelectual,
n® 15, 73-76.

Didi-Huberman, G. (2009). La imagen superviviente (J. Calatrava, Trad.). Madrid:
Abada. (Obra original publicada en 2002).

Freud, S. (1976). Obras completas. Volumen XVII (A. Freud, Trad.). Buenos Aires:
Amorrortu Editores. (Obra original publicada entre 1917 y 1919).

Gandler, S. (2003). ;Por qué el &ngel de la historia mira hacia atrds? Acerca de las tesis
Sobre el concepto de la historia de Walter Benjamin. Utopia y Praxis Latinoamericana,
n° 20, 7-39.

Holderlin, F. (1995). Holderlin Poesia Completa. (F. Gorbea, Trad.). Barcelona: Duplex
S.A (Recopilacion de obras publicadas entre 1789 y 1804)

Holderlin, F. (1996). Hiperion (J. Munarriz, Trad.). Madrid: Ediciones Hiperion. (Obra
original publicada en 1797).

Llopis, M. (2019). La ruina medieval en los paises de Caspar David Friedrich.
Mirabilia, n° 11, 102-120.

Marzo, J. (1989). La ruina o la estética del tiempo. Universitas 2, n° 3, 49-52.

Winckelmann, J. (2023). Historia del arte de la antigtiedad (H. Dauer, Trad.). Madrid:
La Esfera de los Libros. (Obra original publicada en 1764).

27



	Arnaldo, J.  & F, Calvo. & D, Castrillo. & V, Jarque. & F, Martinez. & S, Mas. & F, Pérez. &E, Pujals. & T, Raquejo. & D, Rodríguez. & G, Solana. & A, Valdecantos. & G, Vilar. & F, Yvats. (2000). Historia de las ideas estéticas y de las teorías artíst...
	Hölderlin, F. (1996). Hiperión (J. Munárriz, Trad.). Madrid: Ediciones Hiperión. (Obra original publicada en 1797).

