
 

 

 

 

TRABAJO DE FIN DE GRADO 

Grado en Historia, 4º 

 

Cristología y política imperial en la figura 

de Osio de Córdoba 

 

Christology and Imperial Politics in the Figure of Hosius of 

Corduba 

 

 

 

Bruno Castellano Laplaza 

NIP: 820334 

Convocatoria julio / Curso 2023/2024 

Directores: Gabriel Sopeña Genzor y Esteban Moreno Resano 



1 

 

 

Índice de contenidos 

 

Introducción y justificación .................................................................................. 2 

Osio en la historiografía reciente .......................................................................... 3 

Vida temprana ....................................................................................................... 5 

Osio de Córdoba en la corte de Constantino ......................................................... 8 

Osio y la crisis arriana ......................................................................................... 17 

Conclusiones ....................................................................................................... 27 

Bibliografía ......................................................................................................... 29 

Anexos ................................................................................................................. 32 

 

  



2 

 

Abstract: The present study hopes to give insight 

into one of the most important figures in the 

consolidation of the early Christian cannon during 

the early 4th century, Hosius of Corduba, whose 

legacy has been mostly lost to time mostly due to his 

condemnation as a heretic post mortem but in life 

held one of the most powerful and influential 

positions in the roman empire and whose 

contributions helped mould the course of 

Christianity. Through the brief amount of 

information maintained of the bishop and an 

extensive analysis of different authors contrastive 

opinion this work hopes to shine some light on what 

personal beliefs, both political and theological, we 

may be able to ascertain through his acts and legacy.  

Resumen: El presente estudio intenta proporcionar 

una visión sobre una de las figuras más importantes 

en la consolidación del canon cristiano temprano 

durante el siglo IV, Osio de Córdoba, cuyo legado 

mayoritariamente se ha perdido con el tiempo, 

principalmente debido a su condena póstuma como 

hereje. Sin embargo, en vida Osio ocupó una de las 

posiciones más poderosas e influyentes en el 

imperio romano. Sus contribuciones ayudaron a 

moldear el curso del cristianismo. A través de la 

breve cantidad de información preservada sobre el 

obispo y un análisis extenso de las opiniones 

contrastadas de diferentes autores, este trabajo 

espera arrojar algo de luz sobre qué creencias 

personales, tanto políticas como teológicas, 

podemos destapar a través de sus actos y legado.                                                               

 

El siglo IV supone uno de los momentos importantes para la formación del cristianismo como 

religión. Aunque el canon bíblico se escribió durante el siglo I y la primera mitad del siglo II, 

la cuestión de la naturaleza de Dios (y por ende de la Trinidad) seguiría estando latente hasta 

bien entrado el siglo V. No es extraño, por ende, que la historiografía eclesiástica haya prestado 

especial atención a este periodo y a los gigantes que determinarían el rumbo de la religión 

católica. Figuras como Atanasio de Alejandría, Alejandro de Alejandría, Hilario de Poitiers, 

Eusebio de Nicomedia y en especial Constantino I han recibido biografías extensas que 

analizan su vida y sus actos. Entre medio de estos gigantes, aplastado y ocluido por sus 

sombras, asomaría la figura de Osio de Córdoba, olvidada por la historiografía, con su legado 

habiendo sido recuperado apenas hace siglo y medio tras años de amnesia histórica.  

 Es, por lo tanto, el ámbito de este trabajo retomar a la figura de Osio de Córdoba, su rol 

como consejero de Constantino, la influencia que este pudo tener sobre las relaciones entre 

imperio e iglesia y la magnitud de los impactos que pudo dejar sobre el curso del cristianismo. 

Como bien se verá, el desarrollo de estos estudios va a estar altamente limitado por la escasez 

de fuentes fiables de las que constamos y hay varias lagunas de información. Sin embargo, las 

conclusiones de este trabajo se han obtenido a través de un estudio crítico y extenso de los 

análisis de las fuentes previamente realizados por los historiadores eclesiásticos y teólogos 

cristianos de varios ámbitos y nacionalidades que se embarcaron en el estudio de uno de los 



3 

 

personajes seguramente más influyentes de su momento y no obstante más abandonados por 

sus sucesores. Evidencia de esto es mi propia experiencia. Antes de comenzar la realización de 

este trabajo mi interés por el cisma Niceno me había puesto en contacto con figuras como 

Atanasio de Alejandría o Hilario de Poitiers y, en cambio, no poseía noción alguna de Osio, 

que presidió los actos y seguramente fue una de las voces más destacadas del sínodo, antes de 

comenzar estos trabajos. Y es que incluso hoy en día los autores que han tratado a Osio son 

escasos. Fuera de la historiografía franquista los principales esfuerzos han provenido de la 

propia diócesis de Córdoba y el resto de autores internacionales, sobre todo de la historiografía 

italiana y americana, cuyas obras aún no tienen traducción al español, dificultando el acceso al 

público. Afortunadamente parece haber habido un pequeño resurgimiento de la figura de Osio 

en las últimas décadas que ha llevado a varias reexaminaciones de su figura, destacan aquí las 

obras biográficas que dedicaron Vilella Masana y Fernández Ubiño al obispo. Por último, cabe 

mencionar el concilio internacional celebrado en la ciudad natal del obispo en 2013, 

conmemorando el 1700 aniversario de la firma del Edicto de Milán. Como parte de las 

ceremonias, que tuvieron lugar del 28 al 31 de octubre, se dedicaron varias ponencias a abordar 

la figura de uno de los personajes más olvidados de la historiografía cordobesa analizando 

varias perspectivas de la imagen de Osio. 

Con esto en mente el propósito de los presentes estudios va a ser detallar al menos una 

imagen abstracta del pensamiento de Osio de Córdoba para poder de esta manera observar 

cómo sus decisiones e influencias pudieron determinar el curso que tomó el canon cristiano en 

los siglos a seguir y sellar las relaciones entre iglesia e imperio. 

Osio en la historiografía reciente 

Osio de Córdoba ha sido un personaje altamente polarizado históricamente. Desdichado 

durante siglos, su imagen solo fue recuperada a finales del siglo XIX con el nacimiento de la 

historiografía nacionalista, lo que inevitablemente impregnó a los escritos de una jerga 

nacionalista omnipresente. Menéndez Pelayo (1880) se puede considerar el primer historiador 

moderno que retoma la figura de Osio dedicándole un breve capítulo de su obra Historia de los 

heterodoxos españoles (Volumen 1, Capítulo 5), aquí se ve un giro completo en la perspectiva 

histórica, se abandona la narrativa tradicional que le condena de herejía para en vez ponerlo 

como uno de los mayores pensadores de la antigüedad. En sus propias palabras:  

¡Qué gloria cabe a nuestro Osio por haber dictado la profesión de fe de Nicea, símbolo 

que el mundo cristiano repite hoy como regla de fe y norma de creencia! (…) ¡Hasta en 



4 

 

los estudios filosóficos ha sido benéfica la influencia de Osio, representante entre 

nosotros del platonismo católico de los primeros Padres! (Pelayo, M. M. Y., 1880b, pp. 

68,77) 

El cambio de siglo no significó un cambio en tendencias, las obras del jesuita Zacarías García 

Villada: la parcialmente destruida Paleografía española y de Historia eclesiástica de España 

y la non finita Historia Eclesiástica de España, continuarán con muchas de las tendencias 

preestablecidas, con una predisposición a ensalzar las virtudes de los personajes históricos, en 

un intento de explicar su santidad por su correspondencia a una no existente «raza hispana». 

Este será un problema recurrente en las hagiografías del siglo XX, la historiografía 

nacionalista y sobre todo la historiografía franquista encontraron en Osio una fuente de 

propaganda perfecta que combinaba religión y nacionalismo, un obispo hispano que, cuando 

se eliminan las manchas que han ensuciado su visión histórica, presentaba uno de los hombres 

más influyentes del momento que ayudó a forjar el canon eclesiástico moderno. Se ve así el 

nacimiento de ola de orgullo nacionalista que perduró desde la década de los 40 hasta la etapa 

de transición a la democracia que intentó convertir a Osio en doctor de la iglesia y canonizarlo 

entre los santos católicos. Resultado de este periodo son las obras de Hilario Yabén (1945) o 

Ricardo Molina (1959) o incluso publicaciones como la de la Real Academia de Córdoba de 

Ciencias, Bellas Letras y Nobles Artes (1959), en las que predominan narrativas nacionalistas 

que intentan desmentir las acusaciones de herejía dirigidas a Osio y en vez embellecen sus 

actos con declaraciones anacrónicas de “servicio a la patria”, o lo proclaman “Gran español”. 

Resultado de ello es que muchas fuentes tempranas presentan errores graves o exageraciones 

falsas, todo con el propósito de crear la noción de que la supervivencia del cristianismo y ese 

concepto abstracto de la civilización cristiana se debe a los actos de un solo cordobés que 

actuaba, supuestamente, por un orgullo patriótico de una nación que tardaría casi milenio y 

medio en existir.  

 Esta forma de escribir perduró durante el periodo de transición a la democracia. En 

1979 el primer volumen de la Historia de la iglesia de España1 dedicó un capítulo al personaje 

de Osio. El estilo sigue las tendencias de las décadas previas, estableciendo una separación 

entre el bien y el mal, en muchos casos llevando a simplificaciones excesivas que resultan en 

errores graves o proclamando con un orgullo patriótico las virtudes de Osio con frases como: 

 
1 Muro, M. S. (1979). La Iglesia en la España romana. En Historia de la Iglesia en España. Vol. 1: La Iglesia en 

la España romana y visigoda: (siglos I-VIII). (pp. 7-400). 



5 

 

«La más grande figura sin duda de la Iglesia hispana de todo el siglo IV y una de las primeras 

de su tiempo en la Iglesia universal»2. A su vez hay una tendencia marcada a elegir 

exclusivamente las fuentes que le convienen al autor para engalanar la imagen de Osio, dando 

la palabra exclusivamente a las fuentes que aplauden los actos de Osio mientras que rechaza 

todas aquellas que van en su contra, intentando crear un héroe mitificado al servicio del estado.  

No es extraño, por lo tanto, que se tuviera que esperar hasta finales de siglo y sobre 

todo tras la incorporación de la historiografía internacional hasta, que empezaran a surgir las 

primeras obras de calidad sobre Osio. Entre estas la biografía de DeClerq3 es seguramente la 

más completa de Osio y actualmente sigue siendo una referencia importante sobre el obispo. 

Su metodología consiste en la examinación exhaustiva de las pocas fuentes que poseemos para 

intentar encontrar parte de la verdad, intentando solucionar la escasez de información a base 

de teorías contrastantes, propias y de otros autores, antiguos y modernos, estipulando la 

veracidad de los argumentos y la fiabilidad de las fuentes, en algunas ocasiones proponiendo 

teorías pero dejando claro la escasa plausibilidad de todo aquello que sean estipulaciones.  

La historiografía hispana, por su parte, tuvo que esperar al cambio de milenio antes de 

que se retomara la figura de Osio. Las obras de Fernández Ubiña destacan en este ámbito, 

seguramente al reiniciar los estudios sobre el obispo pero a su vez por ser los primeros en 

contemplar a la figura de Osio desde una perspectiva administrativa en vez de religiosa. Sus 

obras analizaron el papel del obispo dentro del entramado más complejo que fue el sistema 

administrativo constantiniano y rechazó las tendencias hagiográficas de sus predecesores que 

intentaban aislar las intenciones de Osio como puramente dictadas por una virtud espiritual en 

un intento de realzarlo a una posición de santidad. 

Vida temprana 

Los orígenes de Osio de Córdoba están rodeados de incertidumbre, no conocemos con 

seguridad la fecha de su nacimiento, origen o incluso su nombre con seguridad y poco se sabe 

de Osio hasta 295 cuando aparece por primera en el registro histórico mencionado en las listas 

de obispos del concilio de Iliberris4. En efecto aunque la historiografía moderna ha 

estandarizado el uso de «Osio» para referirse al obispo cordobés, es común encontrar en 

 
2 Muro, M. S. (1979). p. 187. 
3 DeClerq, V. C. (1954) Ossius of Cordova: A Contribution to the History of the Constantinian Period. 
4 Llorca, B. (1959). El problema de Osio de Córdoba. Estudios Eclesiásticos. Revista de investigación e 

información teológica y canónica, 33(128), 39–56. Recuperado a partir de https://revistas.comillas.edu/-

index.php/estudioseclesiasticos/article/view/20105. p. 40. 

https://revistas.comillas.edu/-index.php/estudioseclesiasticos/article/view/20105
https://revistas.comillas.edu/-index.php/estudioseclesiasticos/article/view/20105


6 

 

manuscritos antiguos su nombre escrito como «Hosio» o «Ossios». Por lo general las fuentes 

más antiguas como las listas de obispos de los concilios de Sárdica y Nicea (o incluso las cartas 

de Hilario de Poitiers o Agustín de Hipona) se refieren al obispo como Ossios5, por lo que se 

podría asumir que de esta manera se le conoció en vida. Sin embargo, en los siglos tras su 

muerte se va a estandarizar la versión actual de «Osio» en los manuscritos, destacando sobre 

todo la obra de Isidoro de Sevilla; De viris illustribus, cuya amplia influencia sobre la 

historiografía medieval y moderna española seguramente asentó el nombre en los anales de la 

historia6. Por último la tercera versión, «Hosio», aparece comúnmente en los escritos de 

Atanasio de Alejandría, amigo cercano del póstumo Osio, en lo que parece haber sido un acto 

consciente de juego de palabras, describiéndole en varias ocasiones como el único «digno del 

nombre» ὅσιος, el santo, el piadoso7, con el propósito de limpiar la imagen de su amigo tras 

las acusaciones de su caída en el arrianismo.  

Esto nos trae al segundo problema, sus orígenes, aunque tenemos alguna noción de Osio 

después del 295, a penas se sabe nada de su nacimiento. La corriente más aceptada pone su 

fecha de nacimiento hacia el año 256, sin embargo Josep Vilella Masana (2020, p. 13) parece 

tomar más precaución a la hora de concretar una fecha, asegurando una fecha previa al 268 

basándose en cartas que mencionan la edad de Osio cuando entró en el obispado. En cuanto a 

su procedencia, aunque también nos supone una incógnita, Antonio Javier Reyes Guerrero 

(2011, p. 6) defiende que el obispo habría nacido en la Baética, seguramente en la misma ciudad 

de Córdoba, basándose en la tradición eclesiástica de elegir los obispos entre la comunidad 

local y por la propia personalidad de Osio, que refleja las costumbres características de un 

hombre culto educado en uno de los centros intelectuales de la Hispania romana. También lo 

refuerza el testimonio de Atanasio de Alejandría que en su Historia Arrianorum expone como 

Osio regresó «a su patria y a su Iglesia» tras su encuentro con el emperador Constancio en 312, 

periodo en el que se documenta su estancia en la iglesia cordobesa8.  

Una fuente contradictoria nos viene de parte del autor pagano Zósimo, que en su Nueva 

Historia sitúa los orígenes de Osio en Egipto. Aunque esta fuente parece ser completamente 

falsa9 una interpretación alternativa podría relacionar su epónimo como «el egipcio», no como 

 
5 Turner, C. H. (1911). Ossius (Hosius) of Cordova. Journal Of Theological Studies, os-XII(2), 275-277. p. 276. 
6 Turner, C. H. (1911). p. 276. 
7 Turner, C. H. (1911). p. 277. 
8 González, D. F. (2015). Osio, obispo de Córdoba. En El siglo de Osio de Córdoba "actas del Congreso 

Internacional" (pp. 3-22).  
9 Zósimo escribe en el siglo V, más de un siglo más tarde de los acontecimientos que trata por lo que sus palabras 

se deben de tomar con extrema cautela. Cfr. Masana, J. V. (2020). Biografía de Osio de Córdoba. p. 13. 



7 

 

una denominación geográfica sino una forma de asociarlo con la magia, un insulto dirigido 

hacia el público cristiano intentando calificarlo a él y por ende a todos los obispos de magos y 

charlatanes. Zósimo como autor pagano y tradicionalista romano seguramente vio todas las 

religiones de oriente como una masa única corruptora frente a la religión romana, de esta 

manera etnia y fe se unificarían bajo la denominación de «egipcio» que pasaría a denominar a 

todo cristiano bajo el paraguas común de “oriental no creyente”, al igual que el término 

«germano» se usó para referirse a todas las tribus bárbaras al este del Rin.  

Sus inicios en la vida eclesiástica tampoco se conocen con seguridad. Sabemos que 

hacia el año 295 ascendió a la posición de obispo de la bética10, pero toda su carrera monástica 

previa es un misterio. Debió recibir una formación extensa a una edad temprana por la habilidad 

que exhibía como escritor como atestigua Isidoro de Sevilla en su obra De viris illustribus 

cuando aplaude su elocuencia y estilo11. Masana12 comenta que Osio demuestra en varias de 

sus intervenciones un conocimiento extenso de griego, lengua oficial del cristianismo hasta su 

cambio al latín en el siglo IV, y también en cuestiones teológico-doctrinales. Su formación en 

las letras desde una edad temprana, unido a su ascenso precoz a la posición del obispado, nos 

indica que Osio habría nacido en una familia adinerada. Ubiña13 señala dos aspectos que 

pueden revelar los orígenes del obispo: primero la correlación que solía existir entre los altos 

miembros del clero y las altas posicione magistrales de la sociedad romana y segundo (y 

vinculado al primero) las actas del concilio de Iliberris, en el que se documenta la asistencia de 

Osio y por testimonios escritos sabemos que destacó en los procedimientos, tratan 

mayoritariamente la jerarquización de la iglesia y la superioridad de los altos rangos y la 

integración de los altos rangos de la sociedad romana en el seno eclesiástico. Aun así ha 

parecido crearse toda una mitificación de la vida temprana de Osio, asignándole desde una 

humilde vida monástica14 hasta nombrarlo patriarca de la vida ascética de las hispanias, o 

atribuir su nombramiento como obispo al arzobispo de Roma15. Todas estas referencias pueden 

tomarse como invenciones nacionalistas con un propósito propagandístico detrás antes de 

cualquier veracidad histórica.  

 
10 Reyes Guerrero, A. J. (2011). Osio de Córdoba. Obispo y Confesor de la fe. Una figura de nuestra Iglesia local 

a recuperar. Osio de Córdoba. Obispo y Confesor de la Fe: una Figura de Nuestra Iglesia Local A Recuperar, 4, 

5-30. p. 7; González, D. F. (2015). p. 7; Masana, J. V. (2020). p. 13. 
11 González, D. F. (2015). p. 6. 
12 Masana, J. V. (2020). p. 20. 
13 Fernández Ubiña, J. (2000). Osio de Córdoba, el Imperio y la Iglesia del siglo IV. Gerión, 18, 439-473. pp. 

444-447 
14 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 7; González, D. F. (2015). p. 7. 
15 González, D. F. (2015). p. 7. 



8 

 

 Como se puede observar toda investigación de la figura de Osio va a estar plagada de 

lagunas de información, las fuentes que poseemos son escasas y la mayoría están empapadas 

de un prejuicio en contra o a favor de la figura, ya sea por sus coetáneos o por autores 

posteriores. Como consecuencia encontrar una fuente fiable va a resultar un reto y son comunes 

las contradicciones constantes entre autores sobre su figura. 

Osio de Córdoba en la corte de Constantino 

Resulta difícil concretar el impacto que Osio de Córdoba tuvo sobre el canon eclesiástico 

temprano o su influencia sobre la relación iglesia-imperio. Es innegable que fue una figura 

reputada, residió en la corte imperial como principal asesor de Constantino en asuntos 

religiosos probablemente desde antes del año 31316 y su nombre aparece en las listas de algunos 

de los principales concilios eclesiásticos del siglo IV, el mayor de estos, el concilio ecuménico 

de Nicea, lo presidió él mismo17. Testa18, basándose en las listas de asistentes a los concilios 

de Roma y Arlés, asegura que Osio formaría parte del comitatus imperial que asesoraba a 

Constantino y que estaría presente en todas las asambleas, aconsejando al emperador en asuntos 

espirituales y seculares. Es posible, por lo tanto, que el cordobés estuviese entre los rangos de 

más confianza del emperador, encargado en el asesoramiento legislativo y judicial de los 

principales asuntos eclesiásticos de su época19. 

  Aun así resulta difícil saber cuál fue la ideología propia de Osio. Resulta fácil encontrar 

narrativas nacionalistas, mayoritariamente del siglo XVIII en adelante, que elogian a Osio 

como el gran pensador detrás de la legislación constantiniana20 o coronan sus actos 

declarándolo: «sabio político» y «salvador de la civilización cristiana» 21. Pero la realidad es 

que no preservamos ninguna obra teológica del sabio ni parecen existir hagiografías antiguas 

o medievales sobre el obispo. González22 comenta que «no parece que Osio tuviera demasiado 

interés en poner por escrito su pensamiento» al no haber dejado un legado escrito extenso como 

lo hicieron sus coetáneos. Resulta altamente cuestionable la veracidad de este argumento si se 

toma en cuenta la figura a la que estamos tratando. Toda evidencia presentada apunta a que 

Osio era un hombre extremadamente culto que mantendría una red de correspondencia extensa 

 
16 Masana, J. V. (2020). p. 13-14. 
17 Masana, J. V. (2020). p. 14. 
18 Testa, R. L. (2015). Osio, un obispo en la corte de Constantino. En El siglo de Osio de Córdoba «actas del 

Congreso Internacional» (pp. 247-270). p. 258. 
19 Testa, R. L. (2015). p. 259. 
20 Pelayo, M. M. Y. (1880). Historia de los heterodoxos españoles. p. 68. 
21 Yabén, H. (1945). Osio, obispo de Córdoba. 
22 González, D. F. (2015). p. 5. 



9 

 

como correspondería a uno de los miembros más destacados del concilio del emperador 

Constantino. Testimonio de esto supone la obra de Alejandro de Alejandría que en su Historia 

de los Arianos (42, 2-3) proclama que la autoridad del obispo se extendía a lo largo de todo el 

imperio y en todas las iglesias a través de sus cartas23. Años antes, durante los acontecimientos 

del Concilio de Alejandría, el santo ya narraba cómo Osio aprovechó su estancia en la capital 

egipcia para entablar amistades con los obispos locales sobre los que se apoyaría durante los 

procedimientos posteriores en concilio de Nicea. Como se puede observar, todo apunta a que 

Osio fue ante todo un hábil político que mantuvo una red de correspondencia extensa, lo que 

posiblemente le hubiera granjeado una posición destacada dentro de la corte de uno de los 

hombres más poderosos del momento, conexiones que, consecuentemente, pondría al servicio 

de la corte imperial. Por otro lado, los tres escritos que se le atribuyen a Osio: De laude 

virignitatis, Tratado sobre las vestiduras sacerdotales y (el más cuestionable) Comentario al 

Timeo de Platón fueron elogiados por la elocuencia y hermosura mostrada, y cuya autoría sería 

únicamente atribuible a un hombre formado en uno de los escalones más altos de la iglesia 

cristiana.   

A pesar de esto es innegable que el corpus escrito que nos ha llegado de Osio es sin 

duda pobre. Junto a las tres obras no preservadas que dudosamente se atribuyen a Osio 

únicamente preservamos dos cartas escritas por el obispo; una escrita junto a Protógenes de 

Sárdica dirigida a Julio, obispo de Roma, datada hacia el 342 y otra escrita por Osio dirigida al 

emperador Constancio hacia el 355 durante los años finales de su vida cuando había sido 

acusado de herejía24. Sin embargo, la ausencia de un corpus escrito no se puede atribuir las 

ambiciones del propio Osio sino a la falta de conservación. La mayoría de las obras de la 

antigüedad que mantenemos nos han llegado a través de los scriptorium medievales, centros 

monásticos que no hubieran visto con buenos ojos preservar los escritos de un hereje 

condenado por una de las autoridades cristianas más importantes de todos los tiempos, Isidoro 

de Sevilla. Si tal fuese el caso los intentos de damnatio memoriae que iniciaron los luciferianos 

en los años tardíos de la vida de Osio resultaron, lamentablemente, ser extremadamente 

efectivos al manchar lo suficiente la percepción monástica de Osio como para asegurar que su 

nombre casi ha sido perdido en los anales de la historia. Aun así una falta de información no 

 
23 Cfr. Ayán, J. J., Crespo, M., Polo, J., & González, P. (2013). Osio de Córdoba. Un siglo de la historia del 

cristianismo: obras, documentos conciliares, testimonios. para la traducción de los fragmentos de las obras de 

Atanasio de Alejandría. 
24 Ayán et al. (2013). p. 2. 



10 

 

tiene por qué ser algo exclusivamente negativo, Fernández Ubiña25 señala cómo la ausencia de 

una corriente hagiográfica sobre Osio imposibilitó la mitificación del obispo, garantizando de 

esta manera la fiabilidad de las pocas fuentes mantenidas al eliminar todo tipo de florecimiento 

y exageraciones que suelen plagar las vidas de santos.   

Es probable que esta división oriente-occidente sobre la figura de Osio se deba, en gran 

parte, a la autoridad de los escritores que documentaron la vida del sabio. En oriente las obras 

de Alejandro de Alejandría y Atanasio de Alejandría pervivieron como las principales fuentes 

respetadas, inmortalizando así a Osio como un santo, título que mantiene hoy en día dentro de 

la iglesia ortodoxa y la iglesia católica de rito oriental. Por contra en occidente fueron los 

testimonios de Hilario de Poitiers y posteriormente Isidoro de Sevilla los que permearon más, 

condenando la imagen de Osio a la de un cobarde que abandonó la fe. La conclusión que uno 

puede tomar de esto es que Osio hasta el momento de su lecho de muerte mantuvo una imagen 

muy favorable en oriente como hombre santo y padre abrahámico respetado mientras que en 

occidente, al tener menos contacto, su figura se vio más afectada por la propaganda luciferiana, 

pasando Osio a la historia como un hereje, quedando condenado al destierro tras su muerte su 

imagen vilipendiada. 

 Va a ser, por lo tanto, imposible extraer cualquier noción de un pensamiento concreto 

de las obras escritas por el propio Osio, dependiendo en vez de aquello que sus contemporáneos 

escribieron del obispo. En parte podemos abrir una pequeña ventana a la ideología de Osio en 

los comentarios de Atanasio y Agustino, amigos personales del obispo cordobés, y a sus 

actuaciones entre el 313 y 326 como parte de la corte imperial justiniana. Es imposible saber 

si los actos de Constantino contra los donatistas fueron de alguna manera influidos por el 

consejo de Osio, toda la evidencia parece indicar que el emperador no tuvo una motivación 

religiosa sino puramente política al depender en gran parte de la religión cristina para mantener 

la superestructura administrativa que había establecido tras ascender al trono. Hay 

postulaciones diferentes acerca de cuándo abrazó el cristianismo Constantino, aunque resulta 

poco probable que fuese creyente durante su juventud hay autores que plantean que su fe 

cristiana pudo comenzar tan pronto como el 307, durante su estancia en Tréveris cuando estuvo 

en contacto con Agricio de Tréveris, obispo de la misma localidad26. Las teorías más aceptadas 

en vez establecen su conversión tras la victoria contra Majencio en el 312 cuando rechazó los 

 
25 Fernández Ubiña, J. (2000). p. 441. 
26 Maraval, P. (2013). La religion de Constantin. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 17-36. 

https://doi.org/10.15581/007.22.2190. p. 18. 



11 

 

oráculos paganos y atribuyó su victoria al dios cristiano, como expone la inscripción de 

instinctu divinitatis en el arco de Constantino. Otros señalan al 324, cuando dirigió una carta a 

las provincias de oriente declarando públicamente su fe en el cristianismo, iniciando una 

política filiocristiana poco después27.  Por contra, Menéndez-Pelayo28 defiende que la 

conversión del emperador al cristianismo vendría sobre todo gracias a la influencia de Osio 

como “consejero imperial” o asesor del emperador29, conversión tardía que incluso podría 

haber ocurrido poco antes de su muerte cuando, quizás por temor, mandó ser bautizado en el 

año 337, mismo año de su deceso.  

A pesar de sus creencias personales es indudable que, especialmente a partir del año 

313 con la firma del edicto de Milán, el emperador volcó todo su apoyo a la religión cristiana 

al depender de ella para la estabilidad del imperio. El cristianismo como religión 

fundamentalmente urbana y altamente centralizada, permitiría un nuevo sistema de cohesión 

territorial sin tener que recurrir a una costosa intervención militar para garantizar estabilidad 

en los asuntos internos del imperio y, en el centro de esta red administrativa, estaría situado 

Osio como consejero confidente y representante del emperador en asuntos de la fe cristiana. Se 

estipula que Osio sirvió en la corte de Constantino al menos entre el 313 y el 32630, a pesar de 

varias lagunas de información entre el 314 y el 324, su nombre resurge a finales del 321, en 

una carta de Constantino dirigida al obispo sobre la manumisión de los esclavos. Resulta casi 

ilógico pensar que el obispo serviría de manera intermitente a Constantino, aunque hay 

testimonios que documentan su regreso a córdoba en el 314 es poco razonable que el obispo 

cortase todo contacto con la corte imperial como resultado de su estancia prolongada fuera de 

la capital. 

Se desconoce con seguridad cuándo entraron en contacto por primera vez Osio y 

Constantino. DeClerq31 plantea varias teorías aunque todas carecen de suficiente evidencia 

como para poder ser críticamente aceptadas, puede que se conocieran antes del ascenso de 

Constantino al trono, durante un episodio no documentado en el que Osio estuvo situado en las 

Galias. Puede igualmente que fuera poco después de la muerte Constancio Cloro, cuando Osio 

se desplazaría a Milán e impresionaría rápidamente al emperador con sus dotes como orador. 

Aunque esta segunda teoría está basada en meras especulaciones como todas las otras, resulta 

 
27 Maraval, P. (2013). p.18. 
28 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 10. 
29 Yabén, H. (1945). p. 40. 
30 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 9. 
31 DeClerq, V. C. (1954). pp. 155-156. 



12 

 

difícil no ver una motivación nacionalista detrás que intenta embellecer la realidad, lo que hace 

que resulte aún más cuestionable su veracidad. Sin importar qué teoría se desee seguir lo que 

podemos asegurar es que hacia mediados del 313 encontramos a Osio al servicio de 

Constantino. La primera mención en los anales imperiales de Osio trabajando directamente 

para la corte data hacia finales del 312 e inicios del 31332 cuando es encargado directamente 

por Constantino para la supervisión de un pago de 3.000 folles a Ceciliano, obispo de Cartago, 

para ser distribuidos entre él y los diáconos, presbíteros y lectores de la provincia de Cartago 

que no se habían desviado de la fe33. El pago seguramente fue una respuesta a una petición 

previamente realizada por el mismo Ceciliano al emperador ante la amenaza insurgente de los 

donatistas34, intentando mostrar, a través de una generosa donación de un salarium, el apoyo 

imperial a la facción ceciliana frente a los cismáticos donatistas, sofocando la amenaza por 

medios económicos y no militares35. Testa (2015) argumenta que esta podría haber sido una 

estrategia esgrimida por el propio Osio, que poseería un conocimiento extenso de los 

mecanismos internos de la iglesia y los medios para solucionar cismas en la fe que se habrían 

desarrollado tras un siglo II plagado por disidencias internas. De esta manera, a través del 

incentivo monetario, Osio desacreditaría la secta cismática al mostrar el apoyo imperial sobre 

el candidato oponente y desmantelaría la cohesión entre sus miembros al quedar estos excluidos 

de los apoyos económicos de los que dependían36. 

Es ahora ponderable a qué se debió la rápida intervención de Constantino en el asunto 

Donatista, realizada poco después de haber solidificado su posición en el trono con la derrota 

de Majencio, frente a otras corrientes cismáticas que había en el imperio simultáneamente. Los 

donatistas fueron una secta disidente del dogma católico que se estableció sobre todo en el 

norte de África. Sus orígenes se pueden atribuir a los desacuerdos internos acontecidos en la 

escuela norteafricana como resultado de la persecución de Diocleciano entre el 303 y el 305, 

especialmente brutal en la región de Tunisia al haber una densidad mayor de comunidades 

 
32 Masana (2020, p. 64) localiza la intervención de Osio entre la derrota y muerte de Majencio el 28 de octubre de 

312 y el 6 de marzo de 314 fecha en la que urso está atestiguado como vicario, siendo el periodo más probable a 

comienzos del 313 tras la firma del edicto de Milán por Constantino y Licinio. Por lo contrario Rita Lizzi Testa 

sitúa el evento un día más tarde de la batalla del puente Milvio, cuando el emperador habría movilizado al obispo 

que estaría en campaña con el emperador como guía espiritual personal. Cfr. Testa, R. L. (2015). Osio, un obispo 

en la corte de Constantino. En El siglo de Osio de Córdoba «actas del Congreso Internacional» (pp. 247-270). p. 

250. Este argumento plantea un problema, Osio seguramente estaría estacionado en Roma en este momento por 

lo que la cronología de los acontecimientos no parece ser posible. 
33 Testa, R. L. (2015). p. 251. 
34 Testa, R. L. (2015). p. 252. 
35 Masana, J. V. (2020). p. 64. 
36 Testa, R. L. (2015). p. 252. 



13 

 

cristianas37. En sus bases el dogma donatista argumentaba el rechazo de los traditores, aquellos 

que habían entregado las sagradas escrituras ante la amenaza de castigo o muerte, con el 

propósito de purificar de hipócritas a la iglesia católica, considerada como la representante de 

Dios en la tierra encargada de predicar la palabra (λóγος) del Señor y por ende divina en su 

naturaleza38. La divinidad de la iglesia, por lo tanto, emanaría de la propia divinidad del logos, 

considerado en especial por corrientes origeniarias como el intermediario entre lo divino y lo 

físico, herramienta a través de la cual Dios creó el mundo e interactúa con él, permitiendo a lo 

superior relacionarse con lo inferior sin la necesidad de una interacción.  Su segundo postulado 

negaba la autoridad de toda autoridad terrenal frente al mandato de Dios, que consideraban 

como su único señor y como resultado escarmentaban la rendición de los escritos divinos ante 

la presión de otro poder, al significar el acto de traición el rendimiento frente a otro señor39. 

Estos postulados nacidos en el Concilio de Cirta del 305, en parte inspirados por las Actas de 

los Mártires de Abitinia, crearon una secta radical que se negaba a readmitir en la fe a todo 

ellos que consideraban “falsos cristianos” y se oponía a los postulados defendidos por la iglesia 

de Roma que reconocían al poder imperial como autoridad temporal sobre la tierra y protector 

del cristianismo hasta la llegada predestinada de Dios en el apocalipsis40. 

Es por esta causa asumible que Constantino tomara medidas precoces para sofocar esta 

insurrección. Los donatistas no solo estaban directamente opuestos a la autoridad del 

emperador sino que planteaban un gran problema dentro de la fe al denegar toda autoridad de 

un obispo traditor de consagrar a un creyente, sembrando la desconfianza entre los seguidores 

contras sus obispos locales y su capacidad de asegurar la salvación eterna de sus almas a través 

de la fe cristiana41. Aunque Hilario Yabén42 vitorea la rápida intervención de Osio declarando 

que fue esta la que salvó a la civilización cristiana, revelan mucho más acerca del pensamiento 

del obispo cordobés sus desacuerdos con el emperador antes que su concordancia ideológica. 

Es razonable suponer que la respuesta natural de Constantino ante la amenaza donatista fue 

una de acción directa, en efecto vemos que en el 317 tras varios años de disputa y acuerdos con 

los donatistas, Constantino recurriría al final a la espada para solucionar sus problemas, 

lanzando varias persecuciones por las provincias del este hasta el 324. Sin embargo, los 

 
37 Barnes, T. D. (1975). The beginnings of donatism. The Journal of Theological Studies, 26(1), 13–22. 

http://www.jstor.org/stable/23959783 
38 Kurian, G. T. (2011). The encyclopedia of Christian civilization. 3. M - R.  
39 Gaumer, M. A. (2008). The evolution of donatist theology as response to a changing late antique milieu. 

Augustiniana, 58, 171-203. p. 182-185. 
40 Gaumer, M. A. (2008). p. 184. 
41 Kurian, G. T. (2011).  
42 Yabén, H. (1945). p. 46. 



14 

 

acontecimientos del 313 y 314 muestran un acercamiento a la situación muy diferente que 

pueden revelar la influencia de Osio sobre Constantino, seguramente como guía espiritual y 

consejero, pero también como amigo personal del emperador, una política que primaba la 

concordia interna y los avances hacia la reintegración en la fe antes de la supresión de 

disidentes. A través de la financiación de la iglesia Constantino se presentaba como una 

autoridad clemente con los suyos y a su vez acogedora de aquellos que lo deseasen, mostrando 

así sus diferencias con su predecesor, Diocleciano, campaña propagandística que pudo haber 

sido ideada por el mismo Osio, cuya política inicial parecía tender más hacia la unificación 

mediante la reconversión a la fe antes que a la supresión de los disidentes. En efecto, Agustín 

de Hipona, escribiendo pocas décadas después de la muerte de Osio, afirmaba que el cordobés 

intervino en el veredicto imperial tras el concilio de Arlés en el 314, solicitando que se redujera 

el castigo implantado sobre los donatistas, aliviándoles de la pena de muerte y en vez 

imponiendo las opciones de exilio o reconversión43. Es posible, por lo tanto, considerar que 

Osio divergía del pensamiento imperial, que buscaba únicamente la estabilidad interna 

independientemente del dogma establecido y de la ideología de gran parte del clero, al no 

desear la purga de cismáticos sino su reintegración en el corazón de la iglesia, un pensamiento 

que, aunque idílico, mostraría una faceta que concordaría con la imagen que dejaron del obispo 

tanto amigos como enemigos, un hombre sabio en su conducta y puro en sus motivos44. Aun 

así hay que mantener en mente que Osio no era un humanitario, era un obispo y un político, 

aunque su clemencia se extendió inicialmente, años más tarde parece ser que cedió a las 

presiones de Constantino o él mismo cambió de idea, recurriendo entonces a medios más 

violentos sin la opción de reconversión. 

Como previamente se ha expuesto, la única mención de Osio entre el fin del concilio 

de Arlés y su reaparición durante los acontecimiento de las crisis arriana viene recogida en una 

correspondencia personal del emperador Constantino al mismo Osio en el que trata el tema de 

la manumisión de esclavos, supuestamente respondiendo a una carta previamente enviada por 

el obispo que no se preserva. La carta fechada al 18 de abril del 321 (14 de las calendas de 

mayo del segundo consulado de Crispo y Constantino) nos ha llegado codificada en el Codex 

Theodosianus como uno de los tres documentos emitidos por el emperador que declaran una 

nueva forma de manumisión: manumissio in ecclessia45. El documento otorga el derecho legal 

a todo clérigo reconocido por la iglesia de conceder la libertad a un esclavo si es solicitado por 

 
43 Reyes Guerrero, A. J. (2011). pp. 10-11. 
44 Masana, J. V. (2020). pp. 35-36. 
45 Ayán, J. J. et al. (2013). p, 373. 



15 

 

el dueño, teniendo la operación el mismo estatus que si se hubiera realizado a través de un 

proceso jurídico46. El propósito del documento era eximir a dueños, creyentes y laicos, de la 

necesidad de recorrer un complejo sistema jurídico, en ocasiones altamente corrupto, para 

poder liberar a su esclavo. A los clérigos, consecuentemente, se les concedía pleno derecho a 

la hora de otorgar la libertad, sin la necesidad de testigos o de un ámbito eclesiástico para 

realizar el rito. Agustín de Hipona, escribiendo casi un siglo más tarde, narra como este proceso 

se realizaba en su diócesis, requiriendo meramente el consentimiento verbal del dueño, seguido 

de un acto simbólico en el que el dueño rompía las tablillas del esclavo47. 

Sigue habiendo dudas de si Osio fue el primero en proponer dicha reforma al 

emperador, de los tres documentos emitidos por Constantino se preservan dos y, aunque la 

datación de la carta remitida a Osio es generalmente aceptada, hay desacuerdos sobre la 

datación exacta del segundo documento y se desconoce por completo la naturaleza o fecha del 

tercero48. Aun así la existencia de la carta y la implicatura que ella conlleva ha llevado a varios 

a denominar a Osio como un humanitario que lideró la lucha contra la esclavitud para 

estigmatizar dicha práctica49. La veracidad de este argumento es debatible, la naturaleza del 

documento puede interpretarse como espiritual o puramente administrativa dependiendo si se 

quiere ver detrás de la reforma las intenciones de Osio como guía espiritual del emperador o la 

mano del propio Constantino usando al sabio como una figura de autoridad útil para pasar una 

nueva legislación a través de la iglesia. La sugerencia de que la reforma tuvo intenciones 

puramente morales es altamente idealista y en parte atemporal, basada en una concepción 

moderna que condena el acto de la esclavitud. La realidad es que el sistema esclavista era un 

aspecto estandarizado tanto en la vida cotidiana romana como en la tradición bíblica, que tenía 

codificada la institución esclavista en el viejo y nuevo testamento bajo el código legal hebraico 

y romano. Y aunque hay menciones bíblicas como en la epístola de Corintios que abogan por 

la búsqueda de la libertad entre los esclavos siempre es bajo el pretenso de trabajo honesto que 

es premiado con la manumisión, es más, la mayoría de los textos bíblicos animaban a la 

sumisión fiel del esclavo bajo el amo como una extensión de la sumisión ante Dios. Considerar 

 
46 Ayán, J. J. et al. (2013). pp. 371-375. 
47 Ayán, J. J. et al. (2013). p. 375. 
48 Hay bastante confusión acerca de la datación precisa del segundo documento preservado, una carta emitida por 

Constantino al obispo Protógenes de Sárdica, codificada en el Códex Justiniano bajo la fecha de 8 de junio de 

316. El debate gira entorno a la referencia que se hace en el documento a un derecho previamente concedido por 

la administración imperial que podría hacer referencia a la carta de Osio, situando el documento seguramente 

hacia el 323, o podría referirse al tercer documento no preservado, en tal caso la carta de Osio estaría situada como 

la última de los tres edictos imperiales, no como el que propuso la reforma sino como el que la codificó 

oficialmente en la legislación imperial. Cfr.  Ayán, J. J. et al. (2013). p. 372. 
49 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 10. 



16 

 

los actos de Osio como los correspondientes a un humanitario avanzado para su tiempo no es 

solo un acto de anacronismo sino que reduce la complejidad de la reforma a una aspiración 

puramente ideológica desligada de cualquier ambición de la administración imperial, 

descartando gran parte de lo que convirtió a Osio en una figura de confianza para Constantino, 

capaz de representarlo en los principales sínodos eclesiásticos del momento. 

Resulta difícil creer que Osio estuvo puramente motivado por una causa religiosa, 

aunque sin duda alguna fue un obispo por profesión, sus actos reflejan las ambiciones de un 

consejero de la corte imperial por encima de las de un clérigo. Es innegable que la reforma 

manumisora muestra claras intenciones económicas al igual que la persecución de los 

donatistas parece estar dictada por ambiciones políticas más que religiosas. Al fin y al cabo, 

los donatistas plantearían una amenaza insignificante para la fe como una de las muchas ramas 

disidentes surgidas en el siglo II en el seno de la iglesia. Por lo contrario, sus postulados 

planteaban una amenaza mucho más grande para el suprasistema administrativo del imperio al 

poner en duda la legitimidad del emperador y los obispos. Aun así realísticamente es imposible 

saber si las acciones de Osio fueron el resultado de emprendimiento propio o meramente los 

mandatos de Constantino. Carecemos de evidencia como para validar o desmentir ambos 

postulados y es probable que fuera una mezcla de las dos, al fin y al cabo las reformas 

imperiales no eran el fruto de la ideología de un hombre sino consensos acordados entre el 

emperador y su consilium, cuerpo al que pertenecería Osio.  

Sería un error separar la faceta política de Osio de la secular. Como Ubiña señala50 hay 

una tendencia historiográfica a intentar separar la iglesia del estado cuando se trata de la 

sociedad romana pero la realidad es que, sobre todo a partir del 313, los dos cuerpos estuvieron 

intrínsicamente soldados y mezclados dentro del sistema de diócesis administrativas que 

estableció Constantino. Osio fue un consejero imperial, fue un administrador y fue un político 

quizás por encima de ser un clérigo, seguramente uno de los más destacados e influyentes de 

su tiempo que gozaría de reconocimiento en ámbitos imperiales y eclesiásticos. Esto no 

significa que no estuviese motivado por su fe cristiana pero es ilógico reducir los actos de Osio 

a los de un mero guía espiritual para el emperador y, como se verá ahora, la agresividad que 

mostró en los subsecuentes concilios eclesiásticos va a reflejar mucho más las intenciones de 

Osio el político por encima de Osio el obispo clemente. 

 
50 Fernández Ubiña, J. (2000). pp. 439-440 



17 

 

Osio y la crisis arriana 

Si algo se pude asegurar de la figura de Osio es su vida longeva, falleciendo seguramente tras 

más un siglo de vida51, ello implicó que estuvo presente durante algunos de los eventos más 

importantes de la iglesia cristiana temprana. Su extensa experiencia, unido a su alta posición 

en la corte imperial, le convertiría por ende en una autoridad reconocida en el ámbito 

eclesiástico, al menos hasta su caída durante últimos años de su vida52. Se atribuye la asistencia 

de Osio a 10 concilios y varios sínodos53: el Concilio de Iliberris en 295, dos en Arelate (actual 

Arlés) en el 314 y 353, Alejandría en 321, Antioquía entre 324 y 325, el Primer Concilio 

ecuménico de Nicea en 325, Sárdica (actual Sofía) en 343, dos en Sirmio en el 351 y 357 y el 

concilio de Milán de 355. 

 No es el propósito de este trabajo analizar la presencia o impacto que pudo tener Osio 

en cada uno de los concilios. Tampoco es la intención deseada revisar la supuesta caída en la 

herejía de Osio en los años tardíos de su vida o la damnatio memoriae que se realizó sobre su 

imagen tras su muerte. La mayoría de los concilios indicados fueron poco más que disputas 

internas entre facciones de la propia iglesia que concluyeron con modificaciones menores en 

el clero sin una alteración significativa del dogma oficial de la iglesia. En vez la atención de 

las investigaciones va a estar dirigida a los acontecimientos transcurridos durante el concilio 

ecuménico de Nicea y la posibilidad de atribuir, con cierta fiabilidad, la impulsión de la 

consubstancialidad del Padre y el Hijo a Osio54, consiguiendo, de esta manera, abrir una 

ventana hacia la ideología del cordobés. 

 Los acontecimientos transcurridos entre mayo y junio del 325 no se pueden visualizar 

como un evento aislado en el tiempo sino el culmen de una corriente trinitaria que se venía 

desarrollando, fundamentalmente, desde la infancia de la religión. Desde el periodo los escritos 

de los primeros padres de la iglesia la cuestión de la naturaleza del Hijo de Dios y su relación 

con el Padre planteaba serias contradicciones que amenazaban la integridad del dogma. Aunque 

 
51 Demetrio Fernández González en las actas del Congreso Internacional "El siglo de Osio de Córdoba" (2013) 

celebrado en la ciudad natal del obispo expone como la edad centenaria de Osio suele reconocerse por los escritos 

de Atanasio, amigo cercano de Osio, que lo nombra como “anciano abrahámico” en el año 356 durante su periodo 

de captividad bajo el emperador Constancio II que, según la tradición bíblica, fue concedido su primer hijo a la 

edad de 100 años, venerando así la avanzada edad del obispo. 
52 El consenso entre autores es que la jerarquía de los obispos en los concilios era determinada por uno de dos 

posibles factores: edad o años en el obispado. Osio, con su avanzada edad y su ascenso relativamente temprano 

al episcopado, por debajo de los 40 años, sería considerado como una autoridad remarcable únicamente por sus 

años acumulados. Cfr. Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 8. 
53 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 8. 
54 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 13.  

https://dialnet.unirioja.es/congreso/6846


18 

 

existía un consenso absoluto sobre la naturaleza divina del Padre y del Hijo, declarar la igualdad 

espiritual entre ambos entes incomodaba a varios teólogos al socavar el dogma monoteísta55. 

Por lo contrario denegar la naturaleza divina al Hijo implicaría aceptar su imperfección como 

humano, lo que pondría en duda su capacidad como salvador en el fin de los tiempos56. 

Conforme los debates prosiguieron a lo largo del siglo II, intensificándose durante el siglo III, 

se formaron una multiplicidad de corrientes disidentes con razonamientos trinitarios 

divergentes y en muchos casos contradictorios que abocaron en varios enfrentamientos entre 

facciones. La historiografía teológica tradicionalmente ha agrupado estas corrientes en las dos 

ramas que acabarían enfrentándose durante el concilio de Nicea57: la concepción económica de 

la Trinidad, también conocida como Logostheologie, que plantea una unidad puramente 

dinámica entre tres ὑπόστασις (hypóstasis o personas) separados pero interconectados entre sí, 

y por otro lado la concepción monárquica de la Trinidad, que se alejaba de los planteamientos 

inspirados en la filosofía helénica de los que bebía la corriente económica para en vez asegurar 

el monoteísmo a través de la unidad divina de la trinidad, compuesta por una misma substancia 

que emanaba del Padre y, por lo tanto, una misma οὺσία, siendo el hijo una mera δύναμις 

(fuerza o manifestación) del Padre58. 

 El enfrentamiento prolongado entre las dos corrientes derivó en la formación de 

facciones más radicalizadas en su interior. Entre estas rápidamente ganaron fama, tanto entre 

el pópulo como entre los altos rangos de la iglesia, las ideas un sacerdote norteafricano59 que 

estaba ejerciendo su sacerdocio en Alejandría entorno año al año 320, poco antes de su 

 
55 Mas, J. P. (2006). Teologías convergentes en el Concilio de Nicea. En De Babilonia a Nicea: metodología para 

el estudio de orígenes de cristianismo y patrología (pp. 229-242). Publicaciones Universidad Pontificia de 

Salamanca. pp. 229-231 
56 Beatrice, P. F. (2002). The Word “Homoousios” from Hellenism to Christianity. Church History, 71(2), 243–

272. http://www.jstor.org/stable/4146467 
57 Cfr. Mas, J. P. (2006). pp. 231-233; Beatrice, P. F. (2002). p. 245;  Ayán, J. J. (2015). Nicea y el problemático 

homoousios. En El siglo de Osio de Córdoba "actas del Congreso Internacional". pp. 317-323. 
58 Mas, J. P. (2006). p. 232. 
59 Los orígenes de Arrio siguen siendo una incógnita en la actualidad aunque se pueden extrapolar algunos 

aspectos de su procedencia por su ideología. Sus escrituras reflejan la ideología de un hombre formado en la 

tradición oriental de las grandes escuelas filosóficas helénicas y su pensamiento teológico corresponde a la 

corriente alejandrina. Aun así la mención más temprana de Arrio lo sitúa ya como sacerdote en la escuela de 

Baucalis de Alejandría por lo que la corriente aceptada es que ahí recibió su educación pero no asegura su lugar 

de nacimiento. Khaled Anatolios, basándose en el testimonio de Sozomeno en Historia Ecclesiae, escrito en el 

siglo V, indica que Arrio provendría de la provincia de Libia Cfr. Anatolios, K. (2011). Retrieving Nicaea: The 

Development and Meaning of Trinitarian Doctrine. Baker Academic. p. 42. Sin embargo, en la versión traducida 

de la obra de Sozomeno que referencia Anatolios no hay mención de dicha procedencia por lo que la veracidad 

de este argumento es altamente cuestionable Cfr. Sozomen. (1855b). The Ecclesiastical History of Sozomen, 

Comprising a History of the Church, from A.D.324 to A.D.440: Tr. from the Greek: with a Memoir of the Author. 

Also: The Ecclesiastical History of Philostorgius, as Epitomised by Photius, Patriarch of Constantinople. 

Escaneado por University of Toronto. https://archive.org/details/theecclesiastica00sozouoft/page/38/mode/2up. 

pp. 35-38. 



19 

 

expulsión de su diócesis60. Arrio ha sido una figura tradicionalmente condenada por la 

historiografía eclesiástica como el hereje predilecto, hasta el punto de casi caricaturizarlo como 

un villano prototípico con una ideología puramente malvada61. Sozomeno lo describe como 

“Un experto teólogo que corrompió sus talentos para dedicarse a propósitos malévolos”62. En 

realidad es imposible pensar que su ideología hubiera obtenido tanta atención si no hubiera 

estado integrada dentro de la doctrina planteada por dos corrientes preestablecidas con historia 

prolongada de enemistad63. En efecto sus ideas se introducen dentro de la tendencia más amplia 

iniciada por pensadores antimonarquianos más radicales como Orígenes de Alejandría y 

Metodio de Olimpia64, por lo que no hubiera significado la formación de un cisma nuevo sino 

una nueva aportación dentro del debate más amplio que se había iniciado dentro de la iglesia 

siglos antes, una rama fragmentaria que seguramente hubiera pasado desapercibida si no 

hubiera sido por las tensiones crecientes entre los dos bandos tras la legalización del 

cristianismo y las constantes disputas por implantar su ideología como la oficial del imperio.  

A pesar de su radicalismo los postulados de Arrio se pueden entender como un intento 

de reintegrar a la figura del Hijo dentro de la esfera del Padre a base de reducir al Hijo a una 

emanación del mónada65, naciendo de la nada al igual que todas las criaturas como un aspecto 

más de la voluntad del creador, preservando de esta manera la naturaleza monódica de la 

divinidad pero a su vez asegurando el origen divino del Hijo como dimanación del padre. Como 

Mas comenta: el problema de este postulado era que eliminaba de la naturaleza eterna del 

espíritu y consecuentemente descartaba toda noción sobre la divinidad del Hijo, disminuyendo 

el poder del logos a una facultad operativa del Padre66. El aspecto más escandaloso de la 

doctrina de Arrio fue que en su intento de alejar al Hijo de la esfera divina del padre había 

reducido al hijo al mismo nivel que el de las criaturas67, pasando a ser el primero de los seres 

(Unigénito), criaturas imperfectas creadas por Dios al inicio de los tiempos, no emanando de 

Dios sino de la nada. Estas postulaciones sobre la naturaleza de substancias sin duda estarían 

 
60 Ha habido varias propuestas sobre la fecha exacta del inicio de la herejía con algunos postulando que podría 

haber empezado tan pronto como el 318 al ser demasiado breve el intervalo de cinco años que hubiera pasado 

entre los inicios de la persecuciones contra los arrianos y la celebración del concilio mientras que otros ponen la 

fecha tan tarde como el 323, argumentando que la notoriedad de la corriente arriana habría razonado una respuesta 

precoz por parte de la iglesia. Cfr. Simonetti, M. (1975). La crisi ariana nel IV secolo. Ist. Patristico 

Augustinianum, p. 26; Anatolios, K. (2011). p. 42; Mas, J. P. (2006). p. 234. 
61 Anatolios, K. (2011). p. 42. 
62 Sozomen. (1855b). p. 35. 
63 Anatolios, K. (2011). p. 42.  
64 Anatolios, K. (2011). p. 43. 
65 Anatolios, K. (2011). p. 43. 
66 Simonetti, M. (1975). pp. 46-47. Ayán, J. J. (2015). p. 344. 
67 Mas, J. P. (2006). p. 234. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=776124


20 

 

influidas por un pensamiento neoplatónico que defendía la superioridad de la primera 

substancia por encima de la segunda substancia, insinuando de esta manera la superioridad del 

padre como predecesor y punto de origen frente a la inferioridad del hijo68. Esta corriente debe 

ser entendida en el contexto en el que se crea; para un oriental la naturaleza divina del hijo era 

una verdad innegable que no necesitaba ser defendida, las corrientes alejandrinas del 

cristianismo obviaban la separación entre la noción de Hijo del ente divino Χριστός, que nacería 

en los orígenes como emanación del padre y por ende sería eterno, otorgando así al Hijo 

(personificado en el humano Jesús) la capacidad de encarnarse en la Tierra y, como criatura, 

ser capaz de sufrir, morir y resucitar en un proceso de purificación como ente físico pero 

manteniendo su poder divino originario de Christós que residiría con el Padre69. 

 A pesar de la oposición de la iglesia, los postulados de Arrio rápidamente tomaron 

impulso entre los altos cargos del episcopado oriental, aumentando progresivamente sus 

seguidores hasta transformarse en un enfrentamiento entre corrientes en vez de entre 

individuos. La severidad de la situación requirió la rápida intervención de la iglesia romana y 

consecuentemente del emperador que envió en el 324 a Osio a Alejandría con una carta dirigida 

a los dos cabecillas de las facciones enfrentadas: Alejandro, obispo de Alejandría, y Arrio, que 

había sido recientemente reintegrado en la diócesis alejandrina, declarando su deseo de 

encontrar la estabilidad en oriente, colocándose a sí mismo como mediador70. Parece ser que 

el propósito de la misión encargada a Osio era doble: primero reestablecer la unión de la iglesia 

y estabilizar las provincias a base de llegar a un acuerdo sin importar el lado que resultase 

victorioso71, y segundo reunir información suficiente acerca del cisma arriano del que, al menos 

teológicamente, poseían escasos conocimientos72. Osio, en este caso, se convertiría en el 

representante del emperador en todos asuntos espirituales, investido con la auctoritas 

correspondiente como para solucionar disputas y dictar castigo sin necesidad de la intervención 

 
68 Anatolios, K. (2011). p. 45. 
69 Cfr. Anatolios, K. (2011). pp. 45-47. 
70 Masana, J. V. (2020). p. 37. 
71 Constantino dejó bastante claro en sus actos que, al menos inicialmente, no deseaba tomar lados en el conflicto 

interno de la iglesia sino que su principal deseo era la conciliación de las parte enfrentadas para asegurar la 

estabilidad del imperio bajo el pretexto de defender a la divinidad cristiana bajo cuya protección estaba. Evidencia 

de esto la carta Ep. Ad Alexandrum et Arium en la que declara la igualdad entre Arrio y Alejandro e instaura a 

Osio como mediador imparcial del conflicto: Cfr. Masana, J. V. (2020). pp. 37, 69-72; Reyes Guerrero, A. J. 

(2011). p. 11. En vez la evidencia parece mostrar que fue la propia voluntad de Osio, probablemente priorizando 

la unión imperial y de la iglesia como representante de Constantino en aspectos espirituales o quizás guiado por 

su propia voluntad y creencias, el que se decantó por el bando alejandrino, apoyo que posteriormente quedaría 

reflejado durante el sínodo de Alejandría y el concilio de Nicea, con Osio actuando con clara parcialidad a favor 

de Atanasio, encabezando los dos el bando antiarrianista. 
72 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 11.  



21 

 

imperial73, con la capacidad adjudicada de convocar un sínodo si la situación lo demandase. Es 

verosímil pensar que Constantino tenía poco interés en las disputas teológicas que acontecieron 

en Alejandría, pues en la carta que concedió a Osio dirigiéndose a Alejandro y Arrio74 el 

emperador reprime a ambos por la magnitud a la que habían llegado las disputas que, al menos 

a su parecer, eran insignificantes en comparación con el daño que estaban causando a la iglesia 

y sus súbditos75. En todos aspectos el comportamiento de Constantino ante los asuntos 

doctrinarios parece reforzar las posturas de pensadores como Voltaire, Gibbon y sobre todo 

Burckhardt que consideraban que la adopción del cristianismo por Constantino fue por motivos 

puramente pragmáticos y no ideológicos76. Como consecuencia Burckhardt denominaría a 

Constantino un “egoísta religioso” que solo buscaba expandir su poder77, y es que, a pesar de 

ser este el primer caso histórico documentado en el que el poder imperial interviene 

directamente sobre asuntos teológicos de la iglesia cristina, Constantino no refleja la actitud de 

un cristiano inquietado por su fe sino un político interesado en asegurar su dominio sobre el 

territorio. 

Como contrapartida Osio rápidamente se decantó por el bando alejandrino tras 

desembarcar en la capital egipcia y declaró su oposición al dogma arriano78, es aquí en estas 

discrepancias ideológicas con Constantino en las que se va a poder observar la verdadera 

opinión de Osio en este asunto. A pesar del testimonio de Eusebio79, resulta contradictorio creer 

que si de verdad hubiera estado actuando en acuerdo con la voluntad del emperador Osio 

hubiera decido agravar de tal manera la situación mostrando un claro favoritismo por un bando, 

provocando una apelación personal de Arrio al emperador para un segundo concilio, 

prolongando de esta manera los desacuerdos internos. Consecuencia de ello se ven varios 

brotes de violencia en el este, produciéndose, animados por los obispos, enfrentamientos en las 

calles entre comunidades de monarquianos y arrianos80. Resultan curiosas las consecuencias 

que tuvieron los actos de Osio, aunque es razonable pensar que Osio nunca aspiró a la escalada 

 
73 Masana, J. V. (2020). p. 76. 
74 Masana, J. V. (2020). p. 37. 
75 McLay, D. J. (2015). An Examination of the Role of Ossius, Bishop of Córdoba, in the Arian Controversy. BA 

(Hons) Dissertation – Durham University. 
76 Kindler, A. L. (2015). Constantino y el arrianismo. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 37-64. 

https://doi.org/10.15581/007.22.2191. p. 41. 
77 Kindler, A. L. (2015). p. 41. 
78 Masana, J. V. (2020). p. 37.  
79 Eusebio escribe que Osio intentó actuar en acuerdo con los deseos del emperador, tanto aquellos dictados en la 

carta que dirigió a los obispos alejandrinos como en las instrucciones personales que le debió dar, traducción 

aportada por Josep Villena Masana en Masana, J. V. (2020). p. 37. 
80 Eusebio describe los conflictos que se iniciaron entre diócesis y entre el pueblo como resultado de los 

acontecimientos en Alejandría. Cfr. McLay, D. J. (2015). p. 29. 



22 

 

de violencia, su actitud ante el arrianismo muestra un giro absoluto cuando se compara con su 

actitud ante los donatistas. Osio parece abandonar sus ambiciones como reunificador para en 

vez tomar una vía mucho más directa y agresiva. Es difícil saber a qué se debió este cambio. 

Puede que años de servicio en la corte imperial le volvieran un político más pragmático y menos 

idealista pero esto no explicaría su desobediencia a las indicaciones de Constantino al optar por 

un bando. Sería igualmente plausible pensar que Osio estuvo guiado por una moral religiosa 

que consideraba a una de las dos doctrinas como la moralmente correcta y sería su ideología la 

que razonaría sus actos. Sin importar los motivos que pudo tener el cordobés, es innegable que 

fue su parcialidad hacia una de las dos facciones la que exacerbó la oposición y 

consecuentemente llevó a una escalada de la violencia que demandó la intervención imperial 

para paliarla. 

 El fracaso que supuso el concilio de Alejandría demandó la rápida intervención del 

emperador para mitigar posibles futuros daños. El nuevo concilio tendría el propósito de poner 

fin de una vez por todas a la cuestión arria y sería presidido directamente por el propio 

emperador como juez imparcial. Originalmente se eligió Ancira como anfitriona para el 

concilio, aunque poco después Constantino decidió trasladar la sede a la ciudad bitinia de Nicea 

con el pretexto de facilitar el acceso a los obispos europeos. Las causas de esta modificación 

pueden ser múltiples, desde presiones por el obispo proarrio Eusebio de Nicomedia, que 

hubiera alegado a favor de celebrar el concilio en una ciudad con un obispo arrianista81, hasta 

la ambición personal del emperador de presidir el concilio desde una ciudad más cercana a 

Bizancio, que se había convertido en la capital administrativa durante su gobernatura82. McLay 

(2015) propone una perspectiva interesante acerca de los motivos de Constantino al indicar que 

a lo largo de su reinado el emperador pasaría a conceptualizar los concilios eclesiásticos como 

similares a las reuniones senatoriales en su legalidad e influencia, de manera que Constantino 

equipararía su munus principis como protector de la fe a su papel como princeps senatus83. 

El concilio ecuménico de Nicea es una de las efemérides de la historiografía 

eclesiástica. Celebrado entre el 20 de mayo y el 19 de junio84 del 325, es el primero de los 7 

 
81 Masana, J. V. (2020). p. 81. 
82 Masana, J. V. (2020). pp. 39 y 81. 
83 McLay, D. J. (2015). pp. 8-9. 
84 Las fechas exactas del concilio de Nicea son altamente cuestionables, hay un consenso general hacia la fecha 

de inicio hacia el 20 de mayo aunque tenemos el testimonio contradictorio de Sócrates de Constantinopla que 

señala a una ley pasada por Constantino y recogida en el códice teodosiano que data al 23 de mayo, plausiblemente 

indicando el inicio del concilio. Cfr. Masana, J. V. (2020). p. 8; Simonetti, M. (1975). p. 79. La fecha de conclusión, 

por su parte, tiene sus propios problemas, algunos autores como Simonetti (1975) ponen la fecha de la ceremonia 

de conclusión el 19 de junio mientras que otros la atrasan a julio, ambas son cuestionables al poder ser, en ambos 



23 

 

concilios ecuménicos reconocidos por las principales iglesias cristianas y como consecuencia 

ha gozado de gran fama a pesar de, en la práctica, poder ser considerado un fracaso a la hora 

de acabar con la herejía arriana. Dentro de los procedimientos de Nicea, a Osio se le han 

atribuido dos grandes hitos, ambos con una veracidad cuestionable: la responsabilidad de 

presidir el concilio ecuménico y la impulsión del término homoúsios (ὁμοούσιος) en el debate, 

término que quedaría plasmado desde ese momento y en adelante en todos los argumentos 

sobre la naturaleza del Hijo de Dios.  

El papel de Osio en el concilio ha sido el origen de disputas conflictivas que asignan 

un rol mayor o menor al obispo, la evidencia que se mantiene es escasa y, salvo testimonios de 

aquellos presentes, la fuente más fiable que se preserva es la lista de los obispos asistentes. 

Aquí el nombre de Osio encabeza las actas85, lo que según tradición eclesiástica indicaría su 

papel como presidente. Tradicionalmente su presidencia del sínodo se atribuía a que estaría 

actuando en lugar del papa Silvestre, teoría poco probable dado que los dos nombres que 

prosiguen a Osio en la lista, Vito y Vicente, actuaban como legados pontificios del obispo de 

Roma. El razonamiento más aceptado es que esta teoría sería una invención posterior realizada 

por el escritor italiano César Baronio que en el siglo XVI intentaría desligar a Osio de la 

presidencia del concilio y relegarlo a mero representante del Papa86.  

Sin embargo, actualmente se considera que debió realizarse una bipartición de poder 

entre Constantino como presidente honorífico del concilio87 y Osio como presidente 

eclesiástico88, posición razonada por su cargo como consejero confidente del emperador y 

miembro destacado de su consilium de obispos89. Osio, desde esta posición de autoridad, sería 

capaz entonces de inclinar la balanza a favor de los monarquianos con los que previamente, 

durante los acontecimientos del sínodo de Antioquía del 324, había proclamado su apoyo a 

favor de las doctrinas alejandrinas y su ímpetu común por expulsar a los infieles del seno de la 

 
casos, meras fecha honorífica instaurada por Constantino para celebrar el 20 aniversario (uicennalia) de su ascenso 

al trono cuyas celebraciones concluirían el 25 con un discurso del propio emperador para sellar los actos, por lo 

que se pudo atrasar la fecha hasta finales de junio o julio. Cfr. Kindler, A. L. (2015). p. 50. 
85 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 12; Ayán, J. J. (2015). p. 136; Masana, J. V. (2020). p. 39; González, D. F. 

(2015). Osio, obispo de Córdoba. En El siglo de Osio de Córdoba "actas del Congreso Internacional" (pp. 3-22). 

p. 12. 
86 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 12; González, D. F. (2015). p. 12. 
87 La presencia de Constantino como supervisor de los actos otorgaría al concilio el derecho legal que solo podría 

conceder un emperador, convirtiéndolo así en un consilium principis con la auctoritas absoluta que solo podía 

corresponder a un princeps senatus. De esta manera Constantino esperaba dotar de legalidad a los cánones 

conciliares pero a su vez presionar a los participantes a llegar a un acuerdo que reestableciera el orden en el este 

tras varios meses de tensiones en aumento. Cfr. Masana, J. V. (2020). p. 83. 
88 Ayán, J. J. (2015). p. 136; González, D. F. (2015). p. 12; Simonetti, M. (1975). pp. 78, 80. 
89 Simonetti, M. (1975). p. 78. 



24 

 

iglesia90. Es por esto que, a pesar de no preservar las actas del concilio ecuménico y, por lo 

tanto, desconocer con seguridad el papel de Osio en los procedimientos, podemos afirmar con 

toda seguridad que el obispo cordobés tomaría un papel activo en el sínodo, en acorde con su 

comportamiento previo en Alejandría, favoreciendo los argumentos de los monarquianos, sobre 

todo durante los momentos de ausencia del emperador cuando asumiría control absoluto de los 

procedimientos. Destaca aquí la actitud de Osio en Nicea en contraste con Alejandría, cuando 

el sabio realizó una petición de clemencia al emperador para los herejes. Es imposible saber a 

qué se debe este cambio, puede que años de experiencia en el núcleo cortesano cambiaran al 

sabio o puede que considerase a la doctrina arriana como una amenaza más seria para la fe 

cristiana que requería acciones más directas pero sin duda alguna, cuando se compara el 312 y 

el 325, se pueden observar dos hombres muy diferentes, uno que predica clemencia y otro que 

reclama subyugación.  

Esto nos llevaría a la segunda cuestión, la concesión a Osio de introducir o al menos 

solidificar el término homoúsios en los procedimientos de Nicea. El surgimiento de la 

consubstancialidad en los procedimientos ecuménicos ha sido la causa de ríos y ríos de tinta y 

todavía no se ha llegado a un consenso aceptado sobre quién la introdujo o cual fue su impacto 

sobre los argumentos sinodales91. A pesar de estas incógnitas latentes resulta relevante analizar 

algunas de las plausibles teorías propuestas, y para esto es necesario un breve análisis de los 

orígenes históricos e ideológicos del término.  

Fuera del ámbito cristiano el término homoúsios presenta claros orígenes orientales, 

uno de los más antiguos procede de la mitología egipcia para referirse a que el Nous-Padre y 

el Logos-Hijo, uno emanando del otro, son dos seres distintos pero formados eternos en su 

naturaleza y de la misma substancia divina92. Resulta inevitable asemejar dicha concepción 

divina a los postulados de Eusebio de Nicomedia sobre el Hijo de Dios emanando de Dios 

Padre pero manteniendo como Christós su naturaleza divina. Y es que sería lógico pensar que 

gran parte de las ideologías que se enfrentaron en Nicea estuvieron altamente cargadas por una 

influencia helenística y oriental, desde los postulados neoplatónicos sobre la superioridad de 

substancias hasta los primeros usos de homoúsios en el cristianismo entre las sectas gnósticas 

 
90 Masana, J. V. (2020). p. 39. 
91 Ver Ayán, J. J. (2015). Nicea y el problemático homoousios. En El siglo de Osio de Córdoba "actas del 

Congreso Internacional" (pp. 317-380). para un análisis más detallado de las diferentes posturas que ha habido 

sobre la introducción de homoúsios en Nicea. 
92 Beatrice, P. F. (2002). p. 243. 



25 

 

y posteriormente las doctrinas de Orígen93 los debates del concilio fueron, en gran medida, el 

fruto de una corriente teológica y metafísica que llevaba desarrollándose siglos en oriente. Es 

más, una de las propuestas más apoyadas es que la primera mención de homoúsios en el sínodo 

provino del propio Eusebio que presentó una carta escrita por él mismo en la que declaraba su 

símbolo de fe sobre la naturaleza divina94, evento que documentan Eustacio de Antioquía y 

Ambrosio de Milán, ambos presentes en el concilio95. La propuesta del obispo proarriano 

pareció recibir aprobación unánime del emperador Constantino que, según Pier Franco 

Beatrice96, sería el fruto de su educación en corrientes herméticas. La aprobación imperial 

solidificaría entonces el término en las charlas sinodales de ese punto en adelante a pesar del 

malestar general que produjo entre los obispos orientales, por lo que sería un término bien 

conocido por ese sector mayoritario de orientales que compuso el sínodo, un legado de su 

herencia común. 

Esta orientalización de las disputas teológicas, sin embargo, producirían un choque con 

los escasos integrantes occidentales del sínodo97, y es que encontramos una disparidad entre 

los conceptos atribuidos a la ousía en oriente y occidente. En las provincias asiáticas y 

norafricanas el concepto de ousía o hypóstasis venía a designar la naturaleza trinitaria de Dios, 

formado por tres substancias dispares, mientras que en occidente se usaba para indicar la unidad 

de Dios en sus tres componentes, Padre, Hijo y Espíritu Santo98. Es altamente probable que 

Osio como hombre nacido en la bética hispana estuviera suscrito a la teoría occidental de la 

sustancialidad divina, lo que explicaría el encargo imperial que recibió en el 324 de informarse 

acerca de la herejía arriana, entrando en contacto en este periodo con las teorías orientales de 

la consustancialidad. Igualmente los eventos del sínodo de Antioquía y la propia relación 

estrecha del obispo con Alejandro de Alejandría pueden indicar que gran parte de la ideología 

que mostrará el obispo durante su presidencia del concilio provendría del contacto extenso que 

tuvo con el obispo alejandrino durante su estancia en oriente. Aun así los postulados de 

Alejandro divergen en varios aspectos con las ideas de Osio, los escritos de Alejandro apenas 

 
93 Simonetti, M. (1975). p. 91. 
94 Kindler, A. L. (2015). p. 49. 
95 Kindler, A. L. (2015). p. 49. 
96 Ayán, J. J. (2015). p. 319. 
97 Kindler (2015) menciona la presencia de 6 obispos de occidente: “En efecto, allí acudió el obispo Osio de 

Córdoba, dos legados del papa Silvestre junto con Ceciliano, obispo de Cartago y sendos representantes del 

episcopado de la Galia y la Panonia.” entre los supuestos 318 presentes (un número que ha sido altamente 

cuestionado por la historiografía moderna y designado como un número simbólico para concordar con 318 sabios 

abrahámicos que aparecen en la biblia, los testimonios documentan alrededor de 250-270 obispos). Cfr. Kindler, 

A. L. (2015). p. 46. 
98 Ayán, J. J. (2015). p. 320. 



26 

 

prestan atención al asunto de la consubstancialidad de la trinidad a pesar del énfasis que parece 

manifestar Osio99, por lo que es probable que la influencia no fuera unidireccional y que Osio 

y Alejandro coincidieran en aspectos antes que uno adoctrinase al otro. En uno de los pocos 

escritos que dedica Alejandro a la consubstancialidad de Dios, el obispo egipcio proclama en 

una carta destinada a Alejandro de Constantinopla su fe en la eternidad del Padre y del Hijo, 

ero asegura que la emancipación del Hijo del Padre en un proceso solo entendible por la 

divinidad100, manteniéndose así la superioridad del Padre pero garantizando a su vez la 

substancia divina del hijo, imposibilitando su reducción al mundo de las criaturas. Sería, por 

consiguiente, plausible la teoría de Simonetti que proponía que fue la facción alejandrina, 

formada por una coalición de obispos antiarrianos asiáticos y occidentales con tendencias 

monarquianas, los que apoyaron la introducción del término homoúsios en el sínodo, forzando 

a Eusebio a aceptar el término por las presiones conjuntas de Osio y Constantino, ambos 

interesados en su inclusión durante las charlas101, propuesta que hubiera sido ya pactada quizás 

durante los procedimientos de Antioquía o, aunque poco probable, durante la reunión que tomó 

lugar en Nicomedia entre el comité de Osio y Alejandro poco antes de Nicea, aunque hay serias 

dudas sobre la existencia de ésta102. 

La evidencia, por lo tanto, parece indicar una dualidad de orígenes del término en el 

concilio, por un lado su introducción por Eusebio de Nicomedia, ya sea por voluntad propia o 

ya sea tanto por presiones monarquianas, lideradas mayoritariamente por Osio, como por el 

ímpetu del propio emperador, que hubiera obtenido gran parte de su información acerca del 

asunto de los informes aportados por Osio y su propia educación helenística. Por otro lado hay 

suficientes pruebas como para indicar que el término homoúsios fue principalmente apoyado 

por lo que Walker (1966) denominó «la extrema derecha»103 del episcopado niceno, compuesto 

por los obispos monarquianos liderados por Osio. Con estos dos aspectos la imagen que se 

revela de Osio es la uno de los principales oponentes a la fe arriana, no tanto la de un teólogo 

filósofo sino un reformador que, siguiendo sus propios principios morales, busca estripar de la 

iglesia a aquellos que considera una seria amenaza, incluso si estos se oponen a las propias 

 
99 Ayán, J. J. (2015). p. 351. 
100 Ayán, J. J. (2015). pp. 352. 
101 Cfr. Simonetti, M. (1975). p. 94.: «Di fronte all'insospettata vitalità della dottrina di Ario e ai potenti appoggi 

che essa trovò fuori d'Egitto, Alessandro sentì la necessità di affiancarsi alleati (...) Li trovò in buon numero 

nell'ambiente asiatico, la cui impostazione trinitaria monarchiana era agli antipodi della dottrina di Ario. In tal 

modo alla frattura verificatasi nel fronte origeniano fra radicali e moderati tenne dietro la formazione di una ibrida 

coalizione fra asiatici e origeniani moderati, appoggiata anche da Ossio, a spese degli origeniani radicali schierati 

in difesa di Ario.» 
102 Ayán, J. J. (2015). pp. 355-356. 
103 Cfr. Ayán, J. J. (2015). p. 218. 



27 

 

intenciones del emperador. Posiblemente es por esto que Osio fue un padre de la iglesia 

respetado hasta su muerte al haber sido uno de los principales defensores de la iglesia por 

encima de la actitud imperial, ejerciendo Osio su fuerza, no través del imperium militar, sino a 

través de sus contactos extensos con algunos de los hombres más poderosos del momento. Aun 

así no se puede afirmar el deseo habido detrás de sus actos, la declaración de los dos sínodos 

en Antioquía y Nicea sin duda muestran un ímpetu por erradicar al arrianismo, aun así es difícil 

saber si estuvo motivado por una convicción moral personal o estos fueron los actos de un 

consejero de la corte dotado de una responsabilidad de máxima importancia para la estabilidad 

del imperio. Probablemente sean ambos, lo que mostraría la dualidad de Osio como obispo y 

político imperial.  

Conclusiones 

Sería imprudente considerar que estas breves pinceladas sobre la ideología de Osio de Córdoba 

bastarían como para defender que he logrado establecer una imagen clara del pensamiento del 

obispo. Lo más probable es que esta sea una tarea inasequible por la escasez de fuentes que 

han llegado hasta nuestros días. Desgraciadamente el daño causado por los actos de los 

luciferianos contra la figura de Osio post mórtem aseguraron que la imagen que nos ha llegado 

del obispo estaría plagada de lagunas irreversibles 

  Aun así, tampoco sería sincero considerar que no podemos extraer ninguna pieza de 

información del pensamiento del cordobés de las fuentes que poseemos. Todas ellas apuntan a 

una tendencia progresiva hacia una politización en el pensamiento de Osio. Aunque poco 

fiables, si tomamos en cuenta los comentarios de autores como Pelayo o Molina sobre sus actos 

durante el concilio de Iliberris, en sus inicios los actos del cordobés reflejarían una ideología 

mayoritariamente teológica basada en la retórica eclesiástica y postulados de fe. Por el 

contrario sus actuaciones al servicio del emperador en el 312 y sobre todo aquellas entre el 324 

y el 325 se decantan a un pragmatismo político mucho más claro, mostrando clemencia en sus 

inicios pero brutalizándose progresivamente hacia acciones más directas y agresivas conforme 

avanza en edad y experiencia. En las etapas más tardías de su vida los actos de Osio parecieron 

estar marcados en todos aspectos por su posición en correlación con Constantino como amigo 

personal y consejero fiel del emperador que, si se creen algunas teorías, culminaría con el 

bautismo del emperador en el 337. Mis intereses sobre la figura de Osio al comenzar la 

realización de este trabajo se enfocaban mayoritariamente en los aspectos teológicos de su 

ideología, pero conforme progresaba en mis investigaciones, la imagen que formaba del obispo 



28 

 

era sin duda alguna la de un político antes que la de un obispo. Sería una falacia llamar a Osio 

un mero consejero, fue sin duda alguna uno de los padres más importantes de la iglesia del 

momento y posiblemente sus doctrinas ayudaron a la hora de moldear el curso del canon 

eclesiástico. Sin embargo, estas obras teológicas no se preservan, y por los testimonios de 

Isidoro de Sevilla parecieron perderse en etapas tempranas, en cambio lo que sí preservamos 

tiende a resaltar la faceta política de Osio, su importancia en la corte imperial y sus ambiciones 

al servicio de Constantino. Ha sido precisamente por esto que el enfoque de los presentes 

estudios se ha decantado por un análisis de la dualidad de Osio como obispo y cortesano, dos 

facetas inseparables del sistema constantiniano, porque Osio aparte de ser un hombre de fe fue 

sin duda un producto del contexto en el que se desenvolvió, un político dictado, en su mayoría, 

por anhelo hacia la estabilidad y reunificación de la iglesia e imperio por encima de la 

clemencia y la moral.  

 La figura de Osio demanda más investigaciones, la mayoría de bibliografías que se han 

realizado hasta el momento se han concentrado mayoritariamente en limpiar su imagen de las 

acusaciones arrianas y han dejado a un lado la ideología del obispo al considerarla 

irrecuperable. Es en parte por esto que en el presente trabajo no se ha dedicado una sección al 

asunto de la caída de Osio en el arrianismo, es una realidad innegable que en un punto de su 

vida Osio cedió antes las presiones imperiales y que resultado de ello fue condenado al destierro 

en vida y a la desdicha en muerte. Suficientes estudios han reafirmado esta verdad y no es el 

propósito de este trabajo competir con ellas. Ahora que se ha logrado limpiar la imagen de 

Osio, es la opinión de este trabajo que se debe replantear su ideología y sus repercusiones sobre 

la fe cristiana y la política constantiniana. 

 

 

 

  



29 

 

Bibliografía 

 

Anatolios, K. (2011). Retrieving Nicaea: The Development and Meaning of Trinitarian 

Doctrine. Grand Rapids: Baker Academic. 

 

Ayán, J. J. (2015). Nicea y el problemático homoousios. En El siglo de Osio de Córdoba "actas 

del Congreso Internacional" (pp. 317-380). Córdoba: Biblioteca de Autores Cristianos. 

 

Ayán, J. J., Crespo, M., Polo, J., & González, P. (2013). Osio de Córdoba. Un siglo de la 

historia del cristianismo: obras, documentos conciliares, testimonios. Córdoba: Biblioteca de 

Autores Cristianos. 

 

Beatrice, P. F. (2002). The Word “Homoousios” from Hellenism to Christianity. Church 

History, 71(2), 243-272. Cambridge: Cambridge University Press. 

http://www.jstor.org/stable/4146467 

 

Bravo, J. G. (1778). Catálogo de los obispos de Córdoba, y breve noticia historica de su iglesia 

catedral, y obispado. Cordoba: en la Oficina de D. Juan Rodriguez, calle de la Librerla. 

 

Casado, E. C. (2016). Antonio Javier Reyes Guerrero (ed.): El siglo de Osio de Córdoba. Actas 

del Congreso Internacional. Hortus Artium Medievalium, 22, 477-478. Córdoba: Biblioteca de 

Autores Cristianos. https://doi.org/10.1484/j.ham.4.00058 

 

DeClerq, V. C. (1954) Ossius of Cordova: A Contribution to the History of the Constantinian 

Period. Estados Unidos: Catholic University of America Press. 

 

Fernández Ubiña, J. (2000). Osio de Córdoba, el Imperio y la Iglesia del siglo IV. Gerión, 18, 

439-473. Granada: Universidad. 

 

Fernández Ubiña, J. (2002). El obispo y la ciudad: Aspectos seculares del poder episcopal en 

Osio de Córdoba. Granada: Universidad. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
http://www.jstor.org/stable/4146467
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://doi.org/10.1484/j.ham.4.00058


30 

 

Gaumer, M. A. (2008). The evolution of donatist theology as response to a changing late 

antique milieu. Augustiniana, 58, 171-203. Bélgica: Peeters Publishers. 

 

González, D. F. (2015). Osio, obispo de Córdoba. En El siglo de Osio de Córdoba "actas del 

Congreso Internacional" (pp. 3-22). Córdoba: Biblioteca de Autores Cristianos. 

 

Kindler, A. L. (2015). Constantino y el arrianismo. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 37-

64. España: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra. 

https://doi.org/10.15581/007.22.2191 

 

Kurian, G. T. (2011). The encyclopedia of Christian civilization. 3. M - R. Estados Unidos: 

Wiley-Blackwell. 

 

Llorca, B. (1959). El problema de Osio de Córdoba. Estudios Eclesiásticos. Revista De 

investigación E información teológica Y canónica, 33(128), 39–56. España: Universidad 

Pontificia Comillas. Recuperado a partir de https://revistas.comillas.edu/index.php/-

estudioseclesiasticos/article/view/20105 

 

Maraval, P. (2013). La religion de Constantin. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 17-36. 

España: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra. https://doi.org/-

10.15581/007.22.2190 

 

Mas, J. P. (2006). Teologías convergentes en el Concilio de Nicea. En De Babilonia a Nicea: 

metodología para el estudio de orígenes de cristianismo y patrología (pp. 229-242). 

Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia de Salamanca.  

 

Masana, J. V. (2020). Biografía de Osio de Córdoba. Barcelona: Universitat de Barcelona, 

Edicions. 

 

McLay, D. J. (2015). An Examination of the Role of Ossius, Bishop of Córdoba, in the Arian 

Controversy. BA (Hons) Dissertation – Durham University. Durham: Durham University 

IMEMS Press. 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://doi.org/10.15581/007.22.2191
https://dialnet.unirioja.es/institucion/360/revistas/editor/633
https://dialnet.unirioja.es/institucion/360/revistas/editor/633
https://doi.org/-10.15581/007.22.2190
https://doi.org/-10.15581/007.22.2190


31 

 

Muro, M. S. (1979). La Iglesia en la España romana. En Historia de la Iglesia en España. Vol. 

1: La Iglesia en la España romana y visigoda: (siglos I-VIII). (pp. 7-400). España: Biblioteca 

de Autores Cristianos. 

 

Pelayo, M. M. Y. (1880). Historia de los heterodoxos españoles. Madrid: La Editorial Católica. 

 

Reyes Guerrero, A. J. (2011). Osio de Córdoba. Obispo y Confesor de la fe. Una figura de 

nuestra Iglesia local a recuperar. Osio de Córdoba. Obispo y Confesor de la Fe una Figura de 

Nuestra Iglesia Local A Recuperar, 4, 5-30. Córdoba: Fundación San Eulogio. 

 

Simonetti, M. (1975). La crisi ariana nel IV secolo. Ist. Patristico Augustinianum. Roma: 

Institutum Patristicum «Augustinianum». 

 

Sozomen. (1855b). The Ecclesiastical History of Sozomen, Comprising a History of the 

Church, from A.D.324 to A.D.440: Tr. from the Greek: with a Memoir of the Author. Also: The 

Ecclesiastical History of Philostorgius, as Epitomised by Photius, Patriarch of Constantinople. 

Londres: John childs and son. 

 

Testa, R. L. (2015). Osio, un obispo en la corte de Constantino. En El siglo de Osio de Córdoba 

«actas del Congreso Internacional» (pp. 247-270). Córdoba: Biblioteca de Autores Cristianos. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8157655 

 

Turner, C. H. (1911). Ossius (Hosius) of Cordova. Journal Of Theological Studies, os-XII(2), 

275-277. Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/jts/os-xii.2.275 

 

Villada, Z. G. (1936). Historia eclesiástica de España. España: Compañía Ibero-Americana de 

Publicaciones. 

 

Yaben, H. (1945). Osio, obispo de Córdoba. Barcelona: Editorial Labor, S. A. 

 

 

 

  

https://www.polifemo.com/editoriales/bac-biblioteca-de-autores-cristianos/4851/
https://www.polifemo.com/editoriales/bac-biblioteca-de-autores-cristianos/4851/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8157655
https://doi.org/10.1093/jts/os-xii.2.275
https://es.wikipedia.org/wiki/Compa%C3%B1%C3%ADa_Ibero-Americana_de_Publicaciones
https://es.wikipedia.org/wiki/Compa%C3%B1%C3%ADa_Ibero-Americana_de_Publicaciones


32 

 

Anexo 1 

 

Carta de Osio de Córdoba y Protógenes de Sárdica al papa Julio104 

Osio y Protógenes a nuestro amadísimo hermano Julio. 

Recordamos, mantenemos y conservamos el escrito que contiene la profesión de fe 

católica hecha en Nicea, y todos los obispos presentes han estado de acuerdo. Pero como, 

después, algunos discípulos de Arrio han promovido blasfemias -en efecto tres cuestiones se 

han fomentado: lo que era cuando no era […]- la razón nos ha obligado a quienes estábamos 

de acuerdo con la anterior (fórmula de fe) a hacer una exposición para que nadie, presionado 

por esos tres argumentos, innovase la fe, para que sea excluido el botín de los (discípulos de 

Arrio) y para que no se haga una (fórmula de fe) más amplia y larga. Así pues, para que no se 

produzca ninguna crítica, damos a conocer estas cosas a tu Bondad, hermano amadísimo. 

Pareció bien que lo primero permanezca firme y estable y que esto otro sea compuesto de 

manera más completa como verdad suficiente, de modo que todos los que enseñan y catequizan 

sean ilustrados, los impugnadores sean anonadados y mantengan la fe católica y apostólica. 

  

 
104 Esta traducción del latín al español ha sido extraída de Ayán, J. J., Crespo, M., Polo, J., & González, P. (2013). 

Osio de Córdoba. Un siglo de la historia del cristianismo: obras, documentos conciliares, testimonios. Biblioteca 

de Autores Cristianos. pp. 29-32. 



33 

 

Anexo 2 

Carta de Osio al emperador Constancio105 

Yo fui también confesor de la fe al comienzo, cuando hubo una persecución en tiempos de tu 

abuelo Maximiano. Si tú también me persigues, también ahora estoy dispuesto a soportar lo 

que sea antes de derramar sangre inocente y traicionar la verdad, pero no tolero que me escribas 

así y me amenaces. Deja ya de escribir tales cosas, no tengas los sentimientos de Arrio ni 

escuches a los orientales ni confíes en Ursacio, Valente y su entorno. Lo que ellos dicen lo 

afirman no por causa de Atanasio sino por causa de su propia herejía. Créeme, Constancio, por 

la edad soy abuelo tuyo. 

 Yo mismo estuve en el Concilio de Sárdica cuando tú y tu bienaventurado hermano 

Constante nos reunisteis a todos nosotros. Yo mismo, personalmente, convoqué a los enemigos 

de Atanasio para que vinieran a la iglesia en la que yo estaba viviendo, para que, si tenían algo 

contra él, lo dijeran. Les pedí que confiaran y no esperasen otras cosa que no fuese un criterio 

recto para todo. No una sino dos veces, los exhorté para que, si no lo querían hacer en presencia 

de todo el concilio, lo hicieran sólo ante mí; y de nuevo les dije: «Si se demuestra su 

culpabilidad, será expulsado definitivamente de entre nosotros, pero en el caso de que sea 

hallado inocente y se demuestre que vosotros sois unos calumniadores, si vosotros continuáis 

rechazando al hombre, yo convenzo a Atanasio de que se venga conmigo a las Hispanias». 

Atanasio fue persuadido para ello y no se opuso, pero lo rechazaron igualmente porque ellos 

no tenían confianza alguna. 

 Atanasio estuvo otra vez en tu campamento cuando, tras escribirle, lo hiciste ir. Y 

solicitó que todos sus enemigos, que se hallaban presentes en Antioquía, fuesen convocados 

juntos o por separado, para que acusaran o fueran acusados y para que, en presencia suya, 

demostrasen lo que decían o no acusaran en su ausencia. Tú no toleraste al que hablaba, pero 

aquéllos también lo rehusaron. 

 ¿Por qué escuchas ahora a los que injurian? ¿Cómo toleras a Valente y a Ursacio, a 

pesar de que se arrepintieron y confesaron por escrito su calumnia? En efecto, confesaron sin 

haber sufrido violencia, como ellos pretextan, sin que los soldados los obligaran a espaldas de 

tu hermano, porque con él no sucedían cosas tales como las que ahora suceden, y ¡ojalá no 

 
105 Esta traducción del griego al español ha sido extraída de Ayán, J. J. et al.. Osio de Córdoba. Un siglo de la 

historia del cristianismo: obras, documentos conciliares, testimonios. pp. 39-45. 



34 

 

sucedieran! Por el contrario, ellos mismos quisieron ir a Roma y lo escribieron en presencia 

del obispo y de los presbíteros, además de haber escrito antes una carta amistosa y 

reconciliadora a Atanasio. Pero pretextan violencia porque saben que eso está mal y ni siquiera 

tú lo admites. 

 Deja de ejercer la violencia y no escribas ni envíes condes. Por lo contrario, libera a los 

desterrados para que aquéllos no ejerzan violencias mayores mientras tú censuras la violencia. 

Pues ¿se produjo algo así en tiempos de Constante? ¿Qué obispo fue desterrado? ¿Se inmiscuyó 

alguna vez en el juicio eclesial? ¿Qué miembro de palacio exigió firmar contra alguien, para 

que Valente y su entorno digan tales cosas? Te lo pido, cesa y recuerda que eres un hombre 

mortal, teme el día del juicio, consérvate puro para ese día. No te atribuyas autoridad para los 

asuntos eclesiales ni nos des órdenes sobre ellos; por el contrario, aprende eso de nosotros. 

Dios puso en tus manos el poder, pero nos confió a nosotros los asuntos de la Iglesia. Y así 

como el que te usurpa el gobierno se opone a lo dispuesto por Dios, de la misma manera teme 

tú también apropiarte de los asuntos de la Iglesia y ser culpable de un gran reproche. En efecto, 

está escrito: Dad al César lo que es del César, y a Dios lo que es de Dios. Emperador, ni a 

nosotros no es lícito gobernar sobre la tierra, ni a ti te es lícito ofrendar. 

 Te escribo esto, porque estoy inquieto por tu salvación, y ésta es mi manera de pensar 

a propósito de lo que me has comunicado. Yo no soy del mismo parecer de los arrianos, sino 

que anatematizo su herejía; tampoco escribo contra Atanasio que fue declarado inocente por 

nosotros, la Iglesia de Roma y todo el concilio. Tú, cuando también supiste esto, hiciste llamar 

al hombre y le concediste que regresara con honor a su patria y a su Iglesia. ¿Qué motivo ha 

habido para un cambio tan grande? Los mismo que antes eran sus enemigos lo son ahora. Y lo 

que ahora murmuran a sus espaldas -porque no lo afirman cuando él está presente-, lo decían 

también antes de que tú mandaras llamar a Atanasio. Estas cosas las murmuraban también 

cuando vinieron al concilio y, cuando les pedí las pruebas, tal y como he dicho antes, no 

pudieron aportarlas. En efecto, si las hubieras tenido, no habrían huido de manera tan 

vergonzosa. ¿Quién te ha persuadido, después de tanto tiempo, a olvidarte de tus cartas y de 

tus palabras? Detente y no te fíes de los hombres malvados, para no hacerte culpable por una 

mutua convivencia. En efecto, aquí cedes ante ellos, pero te defenderás tú solo en el juicio. 

Ellos quieren hacer injusticia a su propio enemigo por medio de ti, y quieren que tú seas el 

diácono de su maldad, para sembrar también por medio de ti la infame herejía en la Iglesia. No 

es prudente arrojarse a un peligro manifiesto por complacer a otros. Constancio, te lo pido, cesa 

y confía en mí. En efecto, conviene que yo escriba esto y que tú no lo desprecies. 



35 

 

Anexo 3 

Mapa de los concilios a los que se atribuye la asistencia a Osio106 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
106 Mapa realizado por Bruno castellano con Canva – Free online map maker. La información ha sido extraída de 

Masana, J. V. (2020). Biografía de Osio de Córdoba.. Imagen tomada de Wikipedia contributors. (2013, 5 

octubre). File:Mediterranean Sea location map (blank).svg - Wikipedia. 

https://en.m.wikipedia.org/wiki/File:Mediterranean_Sea_location_map_%28blank%29.svg 



36 

 

Anexo 4 

Retrato de Osio de Córdoba realizada por Ángel María de Barcia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Retrato del Obispo Osio (1878) conservada en el Museo Diocesano de Córdoba. La obra 

original la encargó el obispo de Córdoba Fray Ceferino González para exhibirla en el Palacio 

Episcopal.107 

 
107 Cordópolis. (2022, 27 marzo). «Osio», de Ángel María de Barcia, «Obra Invitada en la Web» del Museo de 

Bellas Artes de Córdoba. Cordópolis. https://cordopolis.eldiario.es/cultura/osio-angel-maria-barcia-obra-

invitada-web-museo-bellas-artes-cordoba_1_8865944.html 



37 

 

Anexo 5 

Ilustración y sello de Osio de Córdoba, primera emisión en 1974108 

 

 

 

 

 

 

 

Como parte de las celebraciones del segundo milenario del acueducto de Mérida se emitió una 

serie de sellos conmemorando el legado romano de España. La colección incluía ilustraciones 

de figuras destacas de origen hispano como Trajano, Adriano Teodosio, Séneca, Quintiliano, 

Marcial, Pomponio Mela entre muchos. Uno de estos sellos incluía la imagen de Osio durante 

sus primeros años de obispado en lo que parece ser el concilio de Iliberris. 

 La propaganda franquista y de la transición no se limitó a las biografías para intentar 

recuperar la imagen de Osio, las obras científicas fueron seguidas de elementos mucho más 

divulgativos como el renombramiento de calles, la apertura de edificios públicos como el Cine 

Osio, fundado en Córdoba en la década de los 50 y, en este caso, la emisión de una colección 

de sellos para celebrar el pasado nacional hispano.  

 

 

 
108 Soluciones. (2022, 6 noviembre). Obispo Osio – España 1974. Sellos y Estampillas Coleccionismo - Filatelia. 

https://www.sooluciones.com/obispo-osio-espana-1974/ 

 



38 

 

Anexo 6 

Fotos de la fachada del Cine Osio en la década de los 50 (arriba) y en la actualidad (abajo) tras 

su reforma en 2008109 

 

 

 

 

  

 
109 Imágenes extraídas de CORDOBA - CINE OSIO. Programas de cine. Prospectos de cine. (s. f.). 

https://www.prospectosdecine.com/cordoba--cine-osio?tema= 



39 

 

Anexo 7 

Imagen de la inauguración de la estatua de Osio de Córdoba tomada el 26 de abril de 1926110  

 

En 1925 el obispo de Córdoba Adolfo Pérez Muñoz propuso la construcción de una estatua en 

honor a Osio como parte de las celebraciones conmemorativas del decimosexto centenario del 

concilio de Nicea, honorando a uno de sus principales participantes. Aunque se aprobó su 

proyecto a mediados de año, la erección de la estatua se retrasó hasta 1926, cuando fue 

inaugurada en la Plaza de las Capuchinas por el obispo y el alcalde de Córdoba Pedro Barbudo. 

La obra comisionada al escultor Lorenzo Coullaut Valera intentaba honrar al que el obispo 

denominó como una de las figuras más importantes de la Cristiandad, responsable de la 

creación del credo. 

 

 

 

 

 

 
110 Imagen extraída de Abcdesevila. (s. f.). Inauguracón de la estatua de Osio - ABC.es. ABCDESEVILA. 

https://sevilla.abc.es/20110821/cordoba/abcp-inauguracion-estatua-osio-20110821.html 


