i2s  Universidad
181  Zaragoza

TRABAJO DE FIN DE GRADO

Grado en Historia, 4°

Cristologia y politica imperial en la figura

de Osio de Cordoba

Christology and Imperial Politics in the Figure of Hosius of
Corduba

Bruno Castellano Laplaza
NIP: 820334

Convocatoria julio / Curso 2023/2024

Directores: Gabriel Sopeiia Genzor y Esteban Moreno Resano




Indice de contenidos

Introduccion Y JUSEITICACION .........ccoviiiiiicc e 2
Osio en la historiografia reCIENTE .........cccvvveiieee e 3
VAo N (=T ] o] = T S STSS 5
Osio de Cordoba en la corte de Constanting...........ccccoveveiieeieeiesieere e 8
(@ (oY - ¢ 1S - g T - USSR 17
CONCIUSIONES ...ttt sttt et e et e neesreeneenneas 27
BiblOGrafia .....ccocieieee e 29
AANIEXOS. ..ttt ettt h e b et b et bn e nr e nnns 32



Abstract: The present study hopes to give insight
into one of the most important figures in the
consolidation of the early Christian cannon during
the early 4" century, Hosius of Corduba, whose
legacy has been mostly lost to time mostly due to his
condemnation as a heretic post mortem but in life
held one of the most powerful and influential
positions in the roman empire and whose
contributions helped mould the course of
Christianity. Through the brief amount of
information maintained of the bishop and an
extensive analysis of different authors contrastive
opinion this work hopes to shine some light on what

personal beliefs, both political and theological, we

Resumen: El presente estudio intenta proporcionar
una vision sobre una de las figuras mas importantes
en la consolidacién del canon cristiano temprano
durante el siglo IV, Osio de Cérdoba, cuyo legado
mayoritariamente se ha perdido con el tiempo,
principalmente debido a su condena poéstuma como
hereje. Sin embargo, en vida Osio ocupd una de las
posiciones mas poderosas e influyentes en el
imperio romano. Sus contribuciones ayudaron a
moldear el curso del cristianismo. A través de la
breve cantidad de informacion preservada sobre el
obispo y un andlisis extenso de las opiniones
contrastadas de diferentes autores, este trabajo

espera arrojar algo de luz sobre qué creencias

may be able to ascertain through his acts and legacy. personales, tanto politicas como teoldgicas,

podemos destapar a través de sus actos y legado.

El siglo IV supone uno de los momentos importantes para la formacion del cristianismo como
religion. Aunque el canon biblico se escribid durante el siglo I y la primera mitad del siglo II,
la cuestion de la naturaleza de Dios (y por ende de la Trinidad) seguiria estando latente hasta
bien entrado el siglo V. No es extrafio, por ende, que la historiografia eclesiastica haya prestado
especial atencion a este periodo y a los gigantes que determinarian el rumbo de la religion
catdlica. Figuras como Atanasio de Alejandria, Alejandro de Alejandria, Hilario de Poitiers,
Eusebio de Nicomedia y en especial Constantino I han recibido biografias extensas que
analizan su vida y sus actos. Entre medio de estos gigantes, aplastado y ocluido por sus
sombras, asomaria la figura de Osio de Cordoba, olvidada por la historiografia, con su legado

habiendo sido recuperado apenas hace siglo y medio tras afios de amnesia historica.

Es, por lo tanto, el ambito de este trabajo retomar a la figura de Osio de Coérdoba, su rol
como consejero de Constantino, la influencia que este pudo tener sobre las relaciones entre
imperio e iglesia y la magnitud de los impactos que pudo dejar sobre el curso del cristianismo.
Como bien se verd, el desarrollo de estos estudios va a estar altamente limitado por la escasez
de fuentes fiables de las que constamos y hay varias lagunas de informacion. Sin embargo, las
conclusiones de este trabajo se han obtenido a través de un estudio critico y extenso de los
analisis de las fuentes previamente realizados por los historiadores eclesiasticos y tedlogos

cristianos de varios &mbitos y nacionalidades que se embarcaron en el estudio de uno de los



personajes seguramente mas influyentes de su momento y no obstante mas abandonados por
sus sucesores. Evidencia de esto es mi propia experiencia. Antes de comenzar la realizacion de
este trabajo mi interés por el cisma Niceno me habia puesto en contacto con figuras como
Atanasio de Alejandria o Hilario de Poitiers y, en cambio, no poseia nocion alguna de Osio,
que presidio los actos y seguramente fue una de las voces mas destacadas del sinodo, antes de
comenzar estos trabajos. Y es que incluso hoy en dia los autores que han tratado a Osio son
escasos. Fuera de la historiografia franquista los principales esfuerzos han provenido de la
propia didcesis de Cordoba y el resto de autores internacionales, sobre todo de la historiografia
italiana y americana, cuyas obras alin no tienen traduccion al espafol, dificultando el acceso al
publico. Afortunadamente parece haber habido un pequefio resurgimiento de la figura de Osio
en las ultimas décadas que ha llevado a varias reexaminaciones de su figura, destacan aqui las
obras biograficas que dedicaron Vilella Masana y Ferndndez Ubifio al obispo. Por ultimo, cabe
mencionar el concilio internacional celebrado en la ciudad natal del obispo en 2013,
conmemorando el 1700 aniversario de la firma del Edicto de Milan. Como parte de las
ceremonias, que tuvieron lugar del 28 al 31 de octubre, se dedicaron varias ponencias a abordar
la figura de uno de los personajes mas olvidados de la historiografia cordobesa analizando

varias perspectivas de la imagen de Osio.

Con esto en mente el propdsito de los presentes estudios va a ser detallar al menos una
imagen abstracta del pensamiento de Osio de Cérdoba para poder de esta manera observar
codmo sus decisiones e influencias pudieron determinar el curso que tomo el canon cristiano en

los siglos a seguir y sellar las relaciones entre iglesia e imperio.
Osio en la historiografia reciente

Osio de Coérdoba ha sido un personaje altamente polarizado histéricamente. Desdichado
durante siglos, su imagen solo fue recuperada a finales del siglo XIX con el nacimiento de la
historiografia nacionalista, lo que inevitablemente impregné a los escritos de una jerga
nacionalista omnipresente. Menéndez Pelayo (1880) se puede considerar el primer historiador
moderno que retoma la figura de Osio dedicdndole un breve capitulo de su obra Historia de los
heterodoxos espaiioles (Volumen 1, Capitulo 5), aqui se ve un giro completo en la perspectiva
historica, se abandona la narrativa tradicional que le condena de herejia para en vez ponerlo

como uno de los mayores pensadores de la antigiiedad. En sus propias palabras:

iQué gloria cabe a nuestro Osio por haber dictado la profesion de fe de Nicea, simbolo

que el mundo cristiano repite hoy como regla de fe y norma de creencia! (...) jHasta en



los estudios filosoficos ha sido benéfica la influencia de Osio, representante entre
nosotros del platonismo catélico de los primeros Padres! (Pelayo, M. M. Y., 1880b, pp.
68,77)

El cambio de siglo no significo un cambio en tendencias, las obras del jesuita Zacarias Garcia
Villada: la parcialmente destruida Paleografia espariola y de Historia eclesidstica de Esparnia
y la non finita Historia Eclesiastica de Esparia, continuaran con muchas de las tendencias
preestablecidas, con una predisposicion a ensalzar las virtudes de los personajes historicos, en

un intento de explicar su santidad por su correspondencia a una no existente «raza hispanay.

Este sera un problema recurrente en las hagiografias del siglo XX, la historiografia
nacionalista y sobre todo la historiografia franquista encontraron en Osio una fuente de
propaganda perfecta que combinaba religion y nacionalismo, un obispo hispano que, cuando
se eliminan las manchas que han ensuciado su vision historica, presentaba uno de los hombres
mas influyentes del momento que ayudé a forjar el canon eclesidstico moderno. Se ve asi el
nacimiento de ola de orgullo nacionalista que perdur6 desde la década de los 40 hasta la etapa
de transicion a la democracia que intent6 convertir a Osio en doctor de la iglesia y canonizarlo
entre los santos catolicos. Resultado de este periodo son las obras de Hilario Yabén (1945) o
Ricardo Molina (1959) o incluso publicaciones como la de la Real Academia de Cordoba de
Ciencias, Bellas Letras y Nobles Artes (1959), en las que predominan narrativas nacionalistas
que intentan desmentir las acusaciones de herejia dirigidas a Osio y en vez embellecen sus
actos con declaraciones anacronicas de “servicio a la patria”, o lo proclaman “Gran espafiol”.
Resultado de ello es que muchas fuentes tempranas presentan errores graves o exageraciones
falsas, todo con el propdsito de crear la nocion de que la supervivencia del cristianismo y ese
concepto abstracto de la civilizacion cristiana se debe a los actos de un solo cordobés que
actuaba, supuestamente, por un orgullo patridtico de una nacion que tardaria casi milenio y

medio en existir.

Esta forma de escribir perdurd durante el periodo de transicion a la democracia. En
1979 el primer volumen de la Historia de la iglesia de Espaiia* dedicé un capitulo al personaje
de Osio. El estilo sigue las tendencias de las décadas previas, estableciendo una separacion
entre el bien y el mal, en muchos casos llevando a simplificaciones excesivas que resultan en

errores graves o proclamando con un orgullo patriodtico las virtudes de Osio con frases como:

! Muro, M. S. (1979). La Iglesia en la Espafia romana. En Historia de la Iglesia en Esparia. Vol. 1: La Iglesia en
la Esparia romana y visigoda: (siglos I-VIII). (pp. 7-400).



«La mas grande figura sin duda de la Iglesia hispana de todo el siglo IV y una de las primeras
de su tiempo en la Iglesia universal»’. A su vez hay una tendencia marcada a elegir
exclusivamente las fuentes que le convienen al autor para engalanar la imagen de Osio, dando
la palabra exclusivamente a las fuentes que aplauden los actos de Osio mientras que rechaza

todas aquellas que van en su contra, intentando crear un héroe mitificado al servicio del estado.

No es extrafio, por lo tanto, que se tuviera que esperar hasta finales de siglo y sobre
todo tras la incorporacion de la historiografia internacional hasta, que empezaran a surgir las
primeras obras de calidad sobre Osio. Entre estas la biografia de DeClerq® es seguramente la
mas completa de Osio y actualmente sigue siendo una referencia importante sobre el obispo.
Su metodologia consiste en la examinacion exhaustiva de las pocas fuentes que poseemos para
intentar encontrar parte de la verdad, intentando solucionar la escasez de informacion a base
de teorias contrastantes, propias y de otros autores, antiguos y modernos, estipulando la
veracidad de los argumentos y la fiabilidad de las fuentes, en algunas ocasiones proponiendo

teorias pero dejando claro la escasa plausibilidad de todo aquello que sean estipulaciones.

La historiografia hispana, por su parte, tuvo que esperar al cambio de milenio antes de
que se retomara la figura de Osio. Las obras de Fernandez Ubifia destacan en este ambito,
seguramente al reiniciar los estudios sobre el obispo pero a su vez por ser los primeros en
contemplar a la figura de Osio desde una perspectiva administrativa en vez de religiosa. Sus
obras analizaron el papel del obispo dentro del entramado mas complejo que fue el sistema
administrativo constantiniano y rechazo las tendencias hagiogréaficas de sus predecesores que
intentaban aislar las intenciones de Osio como puramente dictadas por una virtud espiritual en

un intento de realzarlo a una posicion de santidad.
Vida temprana

Los origenes de Osio de Cordoba estan rodeados de incertidumbre, no conocemos con
seguridad la fecha de su nacimiento, origen o incluso su nombre con seguridad y poco se sabe
de Osio hasta 295 cuando aparece por primera en el registro historico mencionado en las listas
de obispos del concilio de Iliberris*. En efecto aunque la historiografia moderna ha

estandarizado el uso de «Osio» para referirse al obispo cordobés, es comun encontrar en

2 Muro, M. S. (1979). p. 187.

3 DeClerq, V. C. (1954) Ossius of Cordova: A Contribution to the History of the Constantinian Period.

4 Llorca, B. (1959). El problema de Osio de Cérdoba. Estudios Eclesidsticos. Revista de investigacion e
informacion teologica y canonica, 33(128), 39-56. Recuperado a partir de https://revistas.comillas.edu/-
index.php/estudioseclesiasticos/article/view/20105. p. 40.


https://revistas.comillas.edu/-index.php/estudioseclesiasticos/article/view/20105
https://revistas.comillas.edu/-index.php/estudioseclesiasticos/article/view/20105

manuscritos antiguos su nombre escrito como «Hosio» o «Ossios». Por lo general las fuentes
mas antiguas como las listas de obispos de los concilios de Sardica y Nicea (o incluso las cartas
de Hilario de Poitiers o Agustin de Hipona) se refieren al obispo como Ossios®, por lo que se
podria asumir que de esta manera se le conocid en vida. Sin embargo, en los siglos tras su
muerte se va a estandarizar la version actual de «Osio» en los manuscritos, destacando sobre
todo la obra de Isidoro de Sevilla; De viris illustribus, cuya amplia influencia sobre la
historiografia medieval y moderna espafiola seguramente asent6 el nombre en los anales de la
historia®. Por ultimo la tercera version, «Hosio», aparece cominmente en los escritos de
Atanasio de Alejandria, amigo cercano del péstumo Osio, en lo que parece haber sido un acto
consciente de juego de palabras, describiéndole en varias ocasiones como el tnico «digno del
nombre» &c10¢, el santo, el piadoso’, con el proposito de limpiar la imagen de su amigo tras

las acusaciones de su caida en el arrianismo.

Esto nos trae al segundo problema, sus origenes, aunque tenemos alguna nocion de Osio
después del 295, a penas se sabe nada de su nacimiento. La corriente mas aceptada pone su
fecha de nacimiento hacia el afio 256, sin embargo Josep Vilella Masana (2020, p. 13) parece
tomar mas precaucion a la hora de concretar una fecha, asegurando una fecha previa al 268
basandose en cartas que mencionan la edad de Osio cuando entr6 en el obispado. En cuanto a
su procedencia, aunque también nos supone una incognita, Antonio Javier Reyes Guerrero
(2011, p. 6) defiende que el obispo habria nacido en la Baética, seguramente en la misma ciudad
de Cordoba, basandose en la tradicion eclesiastica de elegir los obispos entre la comunidad
local y por la propia personalidad de Osio, que refleja las costumbres caracteristicas de un
hombre culto educado en uno de los centros intelectuales de la Hispania romana. También lo
refuerza el testimonio de Atanasio de Alejandria que en su Historia Arrianorum expone como
Osio regreso «a su patria y a su Iglesia» tras su encuentro con el emperador Constancio en 312,

periodo en el que se documenta su estancia en la iglesia cordobesa®.

Una fuente contradictoria nos viene de parte del autor pagano Zdésimo, que en su Nueva
Historia sitia los origenes de Osio en Egipto. Aunque esta fuente parece ser completamente

falsa® una interpretacion alternativa podria relacionar su epénimo como «el egipciox», no como

S Turner, C. H. (1911). Ossius (Hosius) of Cordova. Journal Of Theological Studies, os-XII(2), 275-277. p. 276.
8 Turner, C. H. (1911). p. 276.

"Turner, C. H. (1911). p. 277.

8 Gonzalez, D. F. (2015). Osio, obispo de Cérdoba. En EI siglo de Osio de Cérdoba "actas del Congreso
Internacional” (pp. 3-22).

9 Zbsimo escribe en el siglo V, mas de un siglo mas tarde de los acontecimientos que trata por lo que sus palabras
se deben de tomar con extrema cautela. Cfr. Masana, J. V. (2020). Biografia de Osio de Cérdoba. p. 13.



una denominacion geografica sino una forma de asociarlo con la magia, un insulto dirigido
hacia el publico cristiano intentando calificarlo a €l y por ende a todos los obispos de magos y
charlatanes. Z6simo como autor pagano y tradicionalista romano seguramente vio todas las
religiones de oriente como una masa unica corruptora frente a la religion romana, de esta
manera etnia y fe se unificarian bajo la denominacion de «egipcio» que pasaria a denominar a
todo cristiano bajo el paraguas comun de “oriental no creyente”, al igual que el término

«germanox» se uso para referirse a todas las tribus barbaras al este del Rin.

Sus inicios en la vida eclesidstica tampoco se conocen con seguridad. Sabemos que
hacia el afio 295 ascendi6 a la posicion de obispo de la bétical®, pero toda su carrera monastica
previa es un misterio. Debi6 recibir una formacion extensa a una edad temprana por la habilidad
que exhibia como escritor como atestigua Isidoro de Sevilla en su obra De viris illustribus

cuando aplaude su elocuencia y estilo'!. Masana'?

comenta que Osio demuestra en varias de
sus intervenciones un conocimiento extenso de griego, lengua oficial del cristianismo hasta su
cambio al latin en el siglo IV, y también en cuestiones teol6gico-doctrinales. Su formacion en
las letras desde una edad temprana, unido a su ascenso precoz a la posicion del obispado, nos

indica que Osio habria nacido en una familia adinerada. Ubifia®

sefiala dos aspectos que
pueden revelar los origenes del obispo: primero la correlacion que solia existir entre los altos
miembros del clero y las altas posicione magistrales de la sociedad romana y segundo (y
vinculado al primero) las actas del concilio de Iliberris, en el que se documenta la asistencia de
Osio y por testimonios escritos sabemos que destacé en los procedimientos, tratan
mayoritariamente la jerarquizacion de la iglesia y la superioridad de los altos rangos y la
integracion de los altos rangos de la sociedad romana en el seno eclesidstico. Aun asi ha
parecido crearse toda una mitificacion de la vida temprana de Osio, asignandole desde una
humilde vida mondstica’® hasta nombrarlo patriarca de la vida ascética de las hispanias, o
atribuir su nombramiento como obispo al arzobispo de Roma®®. Todas estas referencias pueden

tomarse como invenciones nacionalistas con un proposito propagandistico detras antes de

cualquier veracidad historica.

10 Reyes Guerrero, A. J. (2011). Osio de Cérdoba. Obispo y Confesor de la fe. Una figura de nuestra Iglesia local
a recuperar. Osio de Cdrdoba. Obispo y Confesor de la Fe: una Figura de Nuestra Iglesia Local A Recuperar, 4,
5-30. p. 7; Gonzélez, D. F. (2015). p. 7; Masana, J. V. (2020). p. 13.

1 Gonzélez, D. F. (2015). p. 6.

12 Masana, J. V. (2020). p. 20.

13 Fernandez Ubifa, J. (2000). Osio de Cérdoba, el Imperio y la Iglesia del siglo IV. Gerion, 18, 439-473. pp.
444-447

14 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 7; Gonzélez, D. F. (2015). p. 7.

15 Gonzalez, D. F. (2015). p. 7.



Como se puede observar toda investigacion de la figura de Osio va a estar plagada de
lagunas de informacion, las fuentes que poseemos son escasas y la mayoria estan empapadas
de un prejuicio en contra o a favor de la figura, ya sea por sus coetdneos o por autores
posteriores. Como consecuencia encontrar una fuente fiable va a resultar un reto y son comunes

las contradicciones constantes entre autores sobre su figura.
Osio de Cordoba en la corte de Constantino

Resulta dificil concretar el impacto que Osio de Coérdoba tuvo sobre el canon eclesiastico
temprano o su influencia sobre la relacion iglesia-imperio. Es innegable que fue una figura
reputada, residid en la corte imperial como principal asesor de Constantino en asuntos
religiosos probablemente desde antes del afio 313 y su nombre aparece en las listas de algunos
de los principales concilios eclesidsticos del siglo IV, el mayor de estos, el concilio ecuménico
de Nicea, lo presidio ¢l mismo!’. Testa'8, basandose en las listas de asistentes a los concilios
de Roma y Arlés, asegura que Osio formaria parte del comitatus imperial que asesoraba a
Constantino y que estaria presente en todas las asambleas, aconsejando al emperador en asuntos
espirituales y seculares. Es posible, por lo tanto, que el cordobés estuviese entre los rangos de
mas confianza del emperador, encargado en el asesoramiento legislativo y judicial de los

principales asuntos eclesiasticos de su época'®.

Aun asi resulta dificil saber cudl fue la ideologia propia de Osio. Resulta facil encontrar
narrativas nacionalistas, mayoritariamente del siglo XVIII en adelante, que elogian a Osio

0 0 coronan sus actos

como el gran pensador detras de la legislacion constantiniana®
declardndolo: «sabio politico» y «salvador de la civilizacion cristiana» 2. Pero la realidad es
que no preservamos ninguna obra teologica del sabio ni parecen existir hagiografias antiguas
o medievales sobre el obispo. Gonzilez?? comenta que «no parece que Osio tuviera demasiado
interés en poner por escrito su pensamiento» al no haber dejado un legado escrito extenso como
lo hicieron sus coetdneos. Resulta altamente cuestionable la veracidad de este argumento si se

toma en cuenta la figura a la que estamos tratando. Toda evidencia presentada apunta a que

Osio era un hombre extremadamente culto que mantendria una red de correspondencia extensa

16 Masana, J. V. (2020). p. 13-14.

17 Masana, J. V. (2020). p. 14.

18 Testa, R. L. (2015). Osio, un obispo en la corte de Constantino. En E! siglo de Osio de Cérdoba «actas del
Congreso Internacionaly (pp. 247-270). p. 258.

19 Testa, R. L. (2015). p. 259.

20 pelayo, M. M. Y. (1880). Historia de los heterodoxos esparioles. p. 68.

2L Yabén, H. (1945). Osio, obispo de Cdrdoba.

2 Gonzélez, D. F. (2015). p. 5.



como corresponderia a uno de los miembros mas destacados del concilio del emperador
Constantino. Testimonio de esto supone la obra de Alejandro de Alejandria que en su Historia
de los Arianos (42, 2-3) proclama que la autoridad del obispo se extendia a lo largo de todo el
imperio y en todas las iglesias a través de sus cartas?. Afios antes, durante los acontecimientos
del Concilio de Alejandria, el santo ya narraba como Osio aprovecho su estancia en la capital
egipcia para entablar amistades con los obispos locales sobre los que se apoyaria durante los
procedimientos posteriores en concilio de Nicea. Como se puede observar, todo apunta a que
Osio fue ante todo un habil politico que mantuvo una red de correspondencia extensa, lo que
posiblemente le hubiera granjeado una posicion destacada dentro de la corte de uno de los
hombres mas poderosos del momento, conexiones que, consecuentemente, pondria al servicio
de la corte imperial. Por otro lado, los tres escritos que se le atribuyen a Osio: De laude
virignitatis, Tratado sobre las vestiduras sacerdotales y (el mas cuestionable) Comentario al
Timeo de Platon fueron elogiados por la elocuencia y hermosura mostrada, y cuya autoria seria
unicamente atribuible a un hombre formado en uno de los escalones mas altos de la iglesia

cristiana.

A pesar de esto es innegable que el corpus escrito que nos ha llegado de Osio es sin
duda pobre. Junto a las tres obras no preservadas que dudosamente se atribuyen a Osio
unicamente preservamos dos cartas escritas por el obispo; una escrita junto a Protogenes de
Sardica dirigida a Julio, obispo de Roma, datada hacia el 342 y otra escrita por Osio dirigida al
emperador Constancio hacia el 355 durante los afios finales de su vida cuando habia sido
acusado de herejia®®. Sin embargo, la ausencia de un corpus escrito no se puede atribuir las
ambiciones del propio Osio sino a la falta de conservacion. La mayoria de las obras de la
antigiiedad que mantenemos nos han llegado a través de los scriptorium medievales, centros
mondsticos que no hubieran visto con buenos ojos preservar los escritos de un hereje
condenado por una de las autoridades cristianas mas importantes de todos los tiempos, Isidoro
de Sevilla. Si tal fuese el caso los intentos de damnatio memoriae que iniciaron los luciferianos
en los afios tardios de la vida de Osio resultaron, lamentablemente, ser extremadamente
efectivos al manchar lo suficiente la percepcion monastica de Osio como para asegurar que su

nombre casi ha sido perdido en los anales de la historia. Aun asi una falta de informaciéon no

2 Cfr. Ayén, J. J., Crespo, M., Polo, J., & Gonzilez, P. (2013). Osio de Cérdoba. Un siglo de la historia del
cristianismo: obras, documentos conciliares, testimonios. para la traduccion de los fragmentos de las obras de

Atanasio de Alejandria.
2 Ayéan et al. (2013). p. 2.



tiene por qué ser algo exclusivamente negativo, Fernandez Ubifia?® sefiala como la ausencia de
una corriente hagiografica sobre Osio imposibilitd la mitificacion del obispo, garantizando de
esta manera la fiabilidad de las pocas fuentes mantenidas al eliminar todo tipo de florecimiento

y exageraciones que suelen plagar las vidas de santos.

Es probable que esta division oriente-occidente sobre la figura de Osio se deba, en gran
parte, a la autoridad de los escritores que documentaron la vida del sabio. En oriente las obras
de Alejandro de Alejandria y Atanasio de Alejandria pervivieron como las principales fuentes
respetadas, inmortalizando asi a Osio como un santo, titulo que mantiene hoy en dia dentro de
la iglesia ortodoxa y la iglesia catdlica de rito oriental. Por contra en occidente fueron los
testimonios de Hilario de Poitiers y posteriormente Isidoro de Sevilla los que permearon mas,
condenando la imagen de Osio a la de un cobarde que abandon¢ la fe. La conclusién que uno
puede tomar de esto es que Osio hasta el momento de su lecho de muerte mantuvo una imagen
muy favorable en oriente como hombre santo y padre abrahdmico respetado mientras que en
occidente, al tener menos contacto, su figura se vio mas afectada por la propaganda luciferiana,
pasando Osio a la historia como un hereje, quedando condenado al destierro tras su muerte su

imagen vilipendiada.

Va a ser, por lo tanto, imposible extraer cualquier nocion de un pensamiento concreto
de las obras escritas por el propio Osio, dependiendo en vez de aquello que sus contemporaneos
escribieron del obispo. En parte podemos abrir una pequefia ventana a la ideologia de Osio en
los comentarios de Atanasio y Agustino, amigos personales del obispo cordobés, y a sus
actuaciones entre el 313 y 326 como parte de la corte imperial justiniana. Es imposible saber
si los actos de Constantino contra los donatistas fueron de alguna manera influidos por el
consejo de Osio, toda la evidencia parece indicar que el emperador no tuvo una motivacion
religiosa sino puramente politica al depender en gran parte de la religion cristina para mantener
la superestructura administrativa que habia establecido tras ascender al trono. Hay
postulaciones diferentes acerca de cuando abraz6 el cristianismo Constantino, aunque resulta
poco probable que fuese creyente durante su juventud hay autores que plantean que su fe
cristiana pudo comenzar tan pronto como el 307, durante su estancia en Tréveris cuando estuvo
en contacto con Agricio de Tréveris, obispo de la misma localidad?®. Las teorias mas aceptadas

en vez establecen su conversion tras la victoria contra Majencio en el 312 cuando rechazo los

% Fernandez Ubiiia, J. (2000). p. 441.
% Maraval, P. (2013). La religion de Constantin. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 17-36.
https://doi.org/10.15581/007.22.2190. p. 18.

10



oraculos paganos y atribuyd su victoria al dios cristiano, como expone la inscripcion de
instinctu divinitatis en el arco de Constantino. Otros sefialan al 324, cuando dirigio una carta a
las provincias de oriente declarando publicamente su fe en el cristianismo, iniciando una
politica filiocristiana poco después?’. Por contra, Menéndez-Pelayo?® defiende que la
conversion del emperador al cristianismo vendria sobre todo gracias a la influencia de Osio
como “consejero imperial” o asesor del emperador?®, conversion tardia que incluso podria
haber ocurrido poco antes de su muerte cuando, quizas por temor, mandé ser bautizado en el

aflo 337, mismo afio de su deceso.

A pesar de sus creencias personales es indudable que, especialmente a partir del afio
313 con la firma del edicto de Milan, el emperador volcé todo su apoyo a la religion cristiana
al depender de ella para la estabilidad del imperio. El cristianismo como religion
fundamentalmente urbana y altamente centralizada, permitiria un nuevo sistema de cohesion
territorial sin tener que recurrir a una costosa intervencion militar para garantizar estabilidad
en los asuntos internos del imperio y, en el centro de esta red administrativa, estaria situado
Osio como consejero confidente y representante del emperador en asuntos de la fe cristiana. Se
estipula que Osio sirvi6 en la corte de Constantino al menos entre el 313 y el 326%, a pesar de
varias lagunas de informacion entre el 314 y el 324, su nombre resurge a finales del 321, en
una carta de Constantino dirigida al obispo sobre la manumisién de los esclavos. Resulta casi
ilogico pensar que el obispo serviria de manera intermitente a Constantino, aunque hay
testimonios que documentan su regreso a cordoba en el 314 es poco razonable que el obispo
cortase todo contacto con la corte imperial como resultado de su estancia prolongada fuera de

la capital.

Se desconoce con seguridad cuiando entraron en contacto por primera vez Osio y
Constantino. DeClerq® plantea varias teorias aunque todas carecen de suficiente evidencia
como para poder ser criticamente aceptadas, puede que se conocieran antes del ascenso de
Constantino al trono, durante un episodio no documentado en el que Osio estuvo situado en las
Galias. Puede igualmente que fuera poco después de la muerte Constancio Cloro, cuando Osio
se desplazaria a Milan e impresionaria rapidamente al emperador con sus dotes como orador.

Aunque esta segunda teoria esta basada en meras especulaciones como todas las otras, resulta

2" Maraval, P. (2013). p.18.

28 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 10.
29 Yabén, H. (1945). p. 40.

30 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 9.
31 DeClerq, V. C. (1954). pp. 155-156.

11



dificil no ver una motivacion nacionalista detras que intenta embellecer la realidad, lo que hace
que resulte atin mas cuestionable su veracidad. Sin importar qué teoria se desee seguir lo que
podemos asegurar es que hacia mediados del 313 encontramos a Osio al servicio de
Constantino. La primera mencién en los anales imperiales de Osio trabajando directamente
para la corte data hacia finales del 312 e inicios del 313% cuando es encargado directamente
por Constantino para la supervision de un pago de 3.000 folles a Ceciliano, obispo de Cartago,
para ser distribuidos entre €l y los didconos, presbiteros y lectores de la provincia de Cartago
que no se habian desviado de la fe®. El pago seguramente fue una respuesta a una peticion
previamente realizada por el mismo Ceciliano al emperador ante la amenaza insurgente de los
donatistas®*, intentando mostrar, a través de una generosa donacion de un salarium, el apoyo
imperial a la faccion ceciliana frente a los cismaticos donatistas, sofocando la amenaza por
medios econémicos y no militares®®. Testa (2015) argumenta que esta podria haber sido una
estrategia esgrimida por el propio Osio, que poseeria un conocimiento extenso de los
mecanismos internos de la iglesia y los medios para solucionar cismas en la fe que se habrian
desarrollado tras un siglo II plagado por disidencias internas. De esta manera, a través del
incentivo monetario, Osio desacreditaria la secta cismatica al mostrar el apoyo imperial sobre
el candidato oponente y desmantelaria la cohesion entre sus miembros al quedar estos excluidos

de los apoyos econémicos de los que dependian®.

Es ahora ponderable a qué se debio la rapida intervencion de Constantino en el asunto
Donatista, realizada poco después de haber solidificado su posicion en el trono con la derrota
de Majencio, frente a otras corrientes cismaticas que habia en el imperio simultdneamente. Los
donatistas fueron una secta disidente del dogma catdlico que se establecid sobre todo en el
norte de Africa. Sus origenes se pueden atribuir a los desacuerdos internos acontecidos en la
escuela norteafricana como resultado de la persecucion de Diocleciano entre el 303 y el 305,

especialmente brutal en la region de Tunisia al haber una densidad mayor de comunidades

32 Masana (2020, p. 64) localiza la intervencion de Osio entre la derrota y muerte de Majencio el 28 de octubre de
312y el 6 de marzo de 314 fecha en la que urso esta atestiguado como vicario, siendo el periodo méas probable a
comienzos del 313 tras la firma del edicto de Milan por Constantino y Licinio. Por lo contrario Rita Lizzi Testa
sitGa el evento un dia mas tarde de la batalla del puente Milvio, cuando el emperador habria movilizado al obispo
que estaria en campafia con el emperador como guia espiritual personal. Cfr. Testa, R. L. (2015). Osio, un obispo
en la corte de Constantino. En El siglo de Osio de Cdrdoba «actas del Congreso Internacional» (pp. 247-270). p.
250. Este argumento plantea un problema, Osio seguramente estaria estacionado en Roma en este momento por
lo que la cronologia de los acontecimientos no parece ser posible.

33 Testa, R. L. (2015). p. 251.

34 Testa, R. L. (2015). p. 252.

% Masana, J. V. (2020). p. 64.

% Testa, R. L. (2015). p. 252.

12



cristianas®’. En sus bases el dogma donatista argumentaba el rechazo de los traditores, aquellos
que habian entregado las sagradas escrituras ante la amenaza de castigo o muerte, con el
proposito de purificar de hipocritas a la iglesia catdlica, considerada como la representante de
Dios en la tierra encargada de predicar la palabra (Adyoc) del Sefior y por ende divina en su
naturaleza®. La divinidad de la iglesia, por lo tanto, emanaria de la propia divinidad del logos,
considerado en especial por corrientes origeniarias como el intermediario entre lo divino y lo
fisico, herramienta a través de la cual Dios cred el mundo e interactia con él, permitiendo a lo
superior relacionarse con lo inferior sin la necesidad de una interaccion. Su segundo postulado
negaba la autoridad de toda autoridad terrenal frente al mandato de Dios, que consideraban
como su Unico sefior y como resultado escarmentaban la rendicion de los escritos divinos ante
la presion de otro poder, al significar el acto de traicion el rendimiento frente a otro sefior®.
Estos postulados nacidos en el Concilio de Cirta del 305, en parte inspirados por las Actas de
los Martires de Abitinia, crearon una secta radical que se negaba a readmitir en la fe a todo
ellos que consideraban “falsos cristianos” y se oponia a los postulados defendidos por la iglesia

de Roma que reconocian al poder imperial como autoridad temporal sobre la tierra y protector

del cristianismo hasta la llegada predestinada de Dios en el apocalipsis™.

Es por esta causa asumible que Constantino tomara medidas precoces para sofocar esta
insurreccion. Los donatistas no solo estaban directamente opuestos a la autoridad del
emperador sino que planteaban un gran problema dentro de la fe al denegar toda autoridad de
un obispo traditor de consagrar a un creyente, sembrando la desconfianza entre los seguidores
contras sus obispos locales y su capacidad de asegurar la salvacion eterna de sus almas a través
de la fe cristiana*!. Aunque Hilario Yabén*? vitorea la rdpida intervencion de Osio declarando
que fue esta la que salvo a la civilizacion cristiana, revelan mucho mas acerca del pensamiento
del obispo cordobés sus desacuerdos con el emperador antes que su concordancia ideologica.
Es razonable suponer que la respuesta natural de Constantino ante la amenaza donatista fue
una de accion directa, en efecto vemos que en el 317 tras varios afios de disputa y acuerdos con
los donatistas, Constantino recurriria al final a la espada para solucionar sus problemas,

lanzando varias persecuciones por las provincias del este hasta el 324. Sin embargo, los

37 Barnes, T. D. (1975). The beginnings of donatism. The Journal of Theological Studies, 26(1), 13-22.
http://www.jstor.org/stable/23959783

38 Kurian, G. T. (2011). The encyclopedia of Christian civilization. 3. M - R.

39 Gaumer, M. A. (2008). The evolution of donatist theology as response to a changing late antique milieu.
Augustiniana, 58, 171-203. p. 182-185.

40 Gaumer, M. A. (2008). p. 184.

4l Kurian, G. T. (2011).

%2 Yabén, H. (1945). p. 46.

13



acontecimientos del 313 y 314 muestran un acercamiento a la situacion muy diferente que
pueden revelar la influencia de Osio sobre Constantino, seguramente como guia espiritual y
consejero, pero también como amigo personal del emperador, una politica que primaba la
concordia interna y los avances hacia la reintegracion en la fe antes de la supresion de
disidentes. A través de la financiacion de la iglesia Constantino se presentaba como una
autoridad clemente con los suyos y a su vez acogedora de aquellos que lo deseasen, mostrando
asi sus diferencias con su predecesor, Diocleciano, campafia propagandistica que pudo haber
sido ideada por el mismo Osio, cuya politica inicial parecia tender mas hacia la unificacion
mediante la reconversion a la fe antes que a la supresion de los disidentes. En efecto, Agustin
de Hipona, escribiendo pocas décadas después de la muerte de Osio, afirmaba que el cordobés
intervino en el veredicto imperial tras el concilio de Arlés en el 314, solicitando que se redujera
el castigo implantado sobre los donatistas, aliviandoles de la pena de muerte y en vez
imponiendo las opciones de exilio o reconversion*®. Es posible, por lo tanto, considerar que
Osio divergia del pensamiento imperial, que buscaba Unicamente la estabilidad interna
independientemente del dogma establecido y de la ideologia de gran parte del clero, al no
desear la purga de cismaticos sino su reintegracion en el corazén de la iglesia, un pensamiento
que, aunque idilico, mostraria una faceta que concordaria con la imagen que dejaron del obispo
tanto amigos como enemigos, un hombre sabio en su conducta y puro en sus motivos*. Aun
asi hay que mantener en mente que Osio no era un humanitario, era un obispo y un politico,
aunque su clemencia se extendio inicialmente, afios mas tarde parece ser que cedid a las
presiones de Constantino o él mismo cambid de idea, recurriendo entonces a medios mas

violentos sin la opcion de reconversion.

Como previamente se ha expuesto, la inica mencion de Osio entre el fin del concilio
de Arlés y su reaparicion durante los acontecimiento de las crisis arriana viene recogida en una
correspondencia personal del emperador Constantino al mismo Osio en el que trata el tema de
la manumision de esclavos, supuestamente respondiendo a una carta previamente enviada por
el obispo que no se preserva. La carta fechada al 18 de abril del 321 (14 de las calendas de
mayo del segundo consulado de Crispo y Constantino) nos ha llegado codificada en el Codex
Theodosianus como uno de los tres documentos emitidos por el emperador que declaran una
nueva forma de manumision: manumissio in ecclessia®. E1 documento otorga el derecho legal

a todo clérigo reconocido por la iglesia de conceder la libertad a un esclavo si es solicitado por

43 Reyes Guerrero, A. J. (2011). pp. 10-11.
4 Masana, J. V. (2020). pp. 35-36.
4 Ayén, J. J. et al. (2013). p, 373.

14



el duefio, teniendo la operacion el mismo estatus que si se hubiera realizado a través de un
proceso juridico*. El proposito del documento era eximir a duefios, creyentes y laicos, de la
necesidad de recorrer un complejo sistema juridico, en ocasiones altamente corrupto, para
poder liberar a su esclavo. A los clérigos, consecuentemente, se les concedia pleno derecho a
la hora de otorgar la libertad, sin la necesidad de testigos o de un ambito eclesiastico para
realizar el rito. Agustin de Hipona, escribiendo casi un siglo més tarde, narra como este proceso
se realizaba en su didcesis, requiriendo meramente el consentimiento verbal del duefio, seguido

de un acto simbélico en el que el duefio rompia las tablillas del esclavo®’.

Sigue habiendo dudas de si Osio fue el primero en proponer dicha reforma al
emperador, de los tres documentos emitidos por Constantino se preservan dos y, aunque la
datacion de la carta remitida a Osio es generalmente aceptada, hay desacuerdos sobre la
datacion exacta del segundo documento y se desconoce por completo la naturaleza o fecha del
tercero®®, Aun asi la existencia de la carta y la implicatura que ella conlleva ha llevado a varios
a denominar a Osio como un humanitario que lider6é la lucha contra la esclavitud para
estigmatizar dicha practica®®. La veracidad de este argumento es debatible, la naturaleza del
documento puede interpretarse como espiritual o puramente administrativa dependiendo si se
quiere ver detras de la reforma las intenciones de Osio como guia espiritual del emperador o la
mano del propio Constantino usando al sabio como una figura de autoridad 1til para pasar una
nueva legislacion a través de la iglesia. La sugerencia de que la reforma tuvo intenciones
puramente morales es altamente idealista y en parte atemporal, basada en una concepcion
moderna que condena el acto de la esclavitud. La realidad es que el sistema esclavista era un
aspecto estandarizado tanto en la vida cotidiana romana como en la tradicion biblica, que tenia
codificada la institucidn esclavista en el viejo y nuevo testamento bajo el coédigo legal hebraico
y romano. Y aunque hay menciones biblicas como en la epistola de Corintios que abogan por
la busqueda de la libertad entre los esclavos siempre es bajo el pretenso de trabajo honesto que
es premiado con la manumision, es mas, la mayoria de los textos biblicos animaban a la

sumision fiel del esclavo bajo el amo como una extension de la sumision ante Dios. Considerar

46 Ayan, J. J. et al. (2013). pp. 371-375.

47 Ayan, J. J. et al. (2013). p. 375.

8 Hay bastante confusion acerca de la datacion precisa del segundo documento preservado, una carta emitida por
Constantino al obispo Protogenes de Sardica, codificada en el Cddex Justiniano bajo la fecha de 8 de junio de
316. El debate gira entorno a la referencia que se hace en el documento a un derecho previamente concedido por
la administracion imperial que podria hacer referencia a la carta de Osio, situando el documento seguramente
hacia el 323, o podria referirse al tercer documento no preservado, en tal caso la carta de Osio estaria situada como
la Gltima de los tres edictos imperiales, no como el que propuso la reforma sino como el que la codificd
oficialmente en la legislacion imperial. Cfr. Ayan, J. J. et al. (2013). p. 372.

49 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 10.

15



los actos de Osio como los correspondientes a un humanitario avanzado para su tiempo no es
solo un acto de anacronismo sino que reduce la complejidad de la reforma a una aspiracion
puramente ideoldgica desligada de cualquier ambicién de la administracion imperial,
descartando gran parte de lo que convirtié a Osio en una figura de confianza para Constantino,

capaz de representarlo en los principales sinodos eclesidsticos del momento.

Resulta dificil creer que Osio estuvo puramente motivado por una causa religiosa,
aunque sin duda alguna fue un obispo por profesion, sus actos reflejan las ambiciones de un
consejero de la corte imperial por encima de las de un clérigo. Es innegable que la reforma
manumisora muestra claras intenciones economicas al igual que la persecucion de los
donatistas parece estar dictada por ambiciones politicas mas que religiosas. Al fin y al cabo,
los donatistas plantearian una amenaza insignificante para la fe como una de las muchas ramas
disidentes surgidas en el siglo II en el seno de la iglesia. Por lo contrario, sus postulados
planteaban una amenaza mucho mas grande para el suprasistema administrativo del imperio al
poner en duda la legitimidad del emperador y los obispos. Aun asi realisticamente es imposible
saber si las acciones de Osio fueron el resultado de emprendimiento propio o meramente los
mandatos de Constantino. Carecemos de evidencia como para validar o desmentir ambos
postulados y es probable que fuera una mezcla de las dos, al fin y al cabo las reformas
imperiales no eran el fruto de la ideologia de un hombre sino consensos acordados entre el

emperador y su consilium, cuerpo al que perteneceria Osio.

Seria un error separar la faceta politica de Osio de la secular. Como Ubifia sefiala®® hay
una tendencia historiografica a intentar separar la iglesia del estado cuando se trata de la
sociedad romana pero la realidad es que, sobre todo a partir del 313, los dos cuerpos estuvieron
intrinsicamente soldados y mezclados dentro del sistema de didcesis administrativas que
establecié Constantino. Osio fue un consejero imperial, fue un administrador y fue un politico
quizas por encima de ser un clérigo, seguramente uno de los més destacados e influyentes de
su tiempo que gozaria de reconocimiento en ambitos imperiales y eclesiasticos. Esto no
significa que no estuviese motivado por su fe cristiana pero es ilogico reducir los actos de Osio
a los de un mero guia espiritual para el emperador y, como se verd ahora, la agresividad que
mostro en los subsecuentes concilios eclesidsticos va a reflejar mucho mas las intenciones de

Osio el politico por encima de Osio el obispo clemente.

%0 Fernandez Ubilia, J. (2000). pp. 439-440

16



Osio y la crisis arriana

Si algo se pude asegurar de la figura de Osio es su vida longeva, falleciendo seguramente tras
mas un siglo de vida®, ello implicod que estuvo presente durante algunos de los eventos mas
importantes de la iglesia cristiana temprana. Su extensa experiencia, unido a su alta posicion
en la corte imperial, le convertiria por ende en una autoridad reconocida en el ambito
eclesiastico, al menos hasta su caida durante Gltimos afios de su vida®2. Se atribuye la asistencia
de Osio a 10 concilios y varios sinodos®: el Concilio de Iliberris en 295, dos en Arelate (actual
Arlés) en el 314 y 353, Alejandria en 321, Antioquia entre 324 y 325, el Primer Concilio
ecuménico de Nicea en 325, Sardica (actual Sofia) en 343, dos en Sirmio en el 351 y 357 y el
concilio de Milan de 355.

No es el propdsito de este trabajo analizar la presencia o impacto que pudo tener Osio
en cada uno de los concilios. Tampoco es la intencién deseada revisar la supuesta caida en la
herejia de Osio en los afios tardios de su vida o la damnatio memoriae que se realizd sobre su
imagen tras su muerte. La mayoria de los concilios indicados fueron poco mas que disputas
internas entre facciones de la propia iglesia que concluyeron con modificaciones menores en
el clero sin una alteracion significativa del dogma oficial de la iglesia. En vez la atencion de
las investigaciones va a estar dirigida a los acontecimientos transcurridos durante el concilio
ecuménico de Nicea y la posibilidad de atribuir, con cierta fiabilidad, la impulsion de la
consubstancialidad del Padre y el Hijo a Osio®, consiguiendo, de esta manera, abrir una

ventana hacia la ideologia del cordobés.

Los acontecimientos transcurridos entre mayo y junio del 325 no se pueden visualizar
como un evento aislado en el tiempo sino el culmen de una corriente trinitaria que se venia
desarrollando, fundamentalmente, desde la infancia de la religion. Desde el periodo los escritos
de los primeros padres de la iglesia la cuestion de la naturaleza del Hijo de Dios y su relacion

con el Padre planteaba serias contradicciones que amenazaban la integridad del dogma. Aunque

51 Demetrio Fernandez Gonzélez en las actas del Congreso Internacional "El siglo de Osio de Cérdoba" (2013)
celebrado en la ciudad natal del obispo expone como la edad centenaria de Osio suele reconocerse por los escritos
de Atanasio, amigo cercano de Osio, que lo nombra como “anciano abrahamico” en el afio 356 durante su periodo
de captividad bajo el emperador Constancio II que, segun la tradicion biblica, fue concedido su primer hijo a la
edad de 100 afios, venerando asi la avanzada edad del obispo.

52 El consenso entre autores es que la jerarquia de los obispos en los concilios era determinada por uno de dos
posibles factores: edad o afios en el obispado. Osio, con su avanzada edad y su ascenso relativamente temprano
al episcopado, por debajo de los 40 afios, seria considerado como una autoridad remarcable Gnicamente por sus
afios acumulados. Cfr. Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 8.

58 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 8.

5 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 13.

17


https://dialnet.unirioja.es/congreso/6846

existia un consenso absoluto sobre la naturaleza divina del Padre y del Hijo, declarar la igualdad
espiritual entre ambos entes incomodaba a varios tedlogos al socavar el dogma monoteista®®.
Por lo contrario denegar la naturaleza divina al Hijo implicaria aceptar su imperfeccion como
humano, lo que pondria en duda su capacidad como salvador en el fin de los tiempos®®.
Conforme los debates prosiguieron a lo largo del siglo II, intensificandose durante el siglo III,
se formaron una multiplicidad de corrientes disidentes con razonamientos trinitarios
divergentes y en muchos casos contradictorios que abocaron en varios enfrentamientos entre
facciones. La historiografia teoldgica tradicionalmente ha agrupado estas corrientes en las dos
ramas que acabarian enfrentandose durante el concilio de Nicea®’: la concepcion economica de
la Trinidad, también conocida como Logostheologie, que plantea una unidad puramente
dindmica entre tres Vmootacig (hypostasis o personas) separados pero interconectados entre si,
y por otro lado la concepcion monarquica de la Trinidad, que se alejaba de los planteamientos
inspirados en la filosofia helénica de los que bebia la corriente econémica para en vez asegurar
el monoteismo a través de la unidad divina de la trinidad, compuesta por una misma substancia
que emanaba del Padre y, por lo tanto, una misma ovcia, siendo el hijo una mera dvvapug

(fuerza o manifestacion) del Padre®®.

El enfrentamiento prolongado entre las dos corrientes derivdo en la formacion de
facciones mas radicalizadas en su interior. Entre estas rapidamente ganaron fama, tanto entre
el populo como entre los altos rangos de la iglesia, las ideas un sacerdote norteafricano™® que

estaba ejerciendo su sacerdocio en Alejandria entorno afio al ano 320, poco antes de su

%5 Mas, J. P. (2006). Teologias convergentes en el Concilio de Nicea. En De Babilonia a Nicea: metodologia para
el estudio de origenes de cristianismo y patrologia (pp. 229-242). Publicaciones Universidad Pontificia de
Salamanca. pp. 229-231

% Beatrice, P. F. (2002). The Word “Homoousios” from Hellenism to Christianity. Church History, 71(2), 243
272. http://www.jstor.org/stable/4146467

57 Cfr. Mas, J. P. (2006). pp. 231-233; Beatrice, P. F. (2002). p. 245; Ayén, J. J. (2015). Nicea y €l problematico
homoousios. En El siglo de Osio de Cordoba "actas del Congreso Internacional”. pp. 317-323.

% Mas, J. P. (2006). p. 232.

% Los origenes de Arrio siguen siendo una incognita en la actualidad aunque se pueden extrapolar algunos
aspectos de su procedencia por su ideologia. Sus escrituras reflejan la ideologia de un hombre formado en la
tradicion oriental de las grandes escuelas filosdficas helénicas y su pensamiento teoldgico corresponde a la
corriente alejandrina. Aun asi la mencién mas temprana de Arrio lo sitla ya como sacerdote en la escuela de
Baucalis de Alejandria por lo que la corriente aceptada es que ahi recibié su educacién pero no asegura su lugar
de nacimiento. Khaled Anatolios, basandose en el testimonio de Sozomeno en Historia Ecclesiae, escrito en el
siglo V, indica que Arrio provendria de la provincia de Libia Cfr. Anatolios, K. (2011). Retrieving Nicaea: The
Development and Meaning of Trinitarian Doctrine. Baker Academic. p. 42. Sin embargo, en la version traducida
de la obra de Sozomeno que referencia Anatolios no hay mencidn de dicha procedencia por lo que la veracidad
de este argumento es altamente cuestionable Cfr. Sozomen. (1855b). The Ecclesiastical History of Sozomen,
Comprising a History of the Church, from A.D.324 to A.D.440: Tr. from the Greek: with a Memoir of the Author.
Also: The Ecclesiastical History of Philostorgius, as Epitomised by Photius, Patriarch of Constantinople.
Escaneado por University of Toronto. https://archive.org/details/theecclesiastica00sozouoft/page/38/mode/2up.
pp. 35-38.

18



expulsion de su didcesis®. Arrio ha sido una figura tradicionalmente condenada por la
historiografia eclesiastica como el hereje predilecto, hasta el punto de casi caricaturizarlo como
un villano prototipico con una ideologia puramente malvada®®. Sozomeno lo describe como
“Un experto tedlogo que corrompi6 sus talentos para dedicarse a propositos malévolos”®2. En
realidad es imposible pensar que su ideologia hubiera obtenido tanta atencion si no hubiera
estado integrada dentro de la doctrina planteada por dos corrientes preestablecidas con historia
prolongada de enemistad®®. En efecto sus ideas se introducen dentro de la tendencia mas amplia
iniciada por pensadores antimonarquianos mas radicales como Origenes de Alejandria y
Metodio de Olimpia®*, por lo que no hubiera significado la formacion de un cisma nuevo sino
una nueva aportacion dentro del debate méas amplio que se habia iniciado dentro de la iglesia
siglos antes, una rama fragmentaria que seguramente hubiera pasado desapercibida si no
hubiera sido por las tensiones crecientes entre los dos bandos tras la legalizacion del

cristianismo y las constantes disputas por implantar su ideologia como la oficial del imperio.

A pesar de su radicalismo los postulados de Arrio se pueden entender como un intento
de reintegrar a la figura del Hijo dentro de la esfera del Padre a base de reducir al Hijo a una
emanacion del ménada®®, naciendo de la nada al igual que todas las criaturas como un aspecto
mas de la voluntad del creador, preservando de esta manera la naturaleza monddica de la
divinidad pero a su vez asegurando el origen divino del Hijo como dimanacion del padre. Como
Mas comenta: el problema de este postulado era que eliminaba de la naturaleza eterna del
espiritu y consecuentemente descartaba toda nocion sobre la divinidad del Hijo, disminuyendo
el poder del logos a una facultad operativa del Padre®®. El aspecto mas escandaloso de la
doctrina de Arrio fue que en su intento de alejar al Hijo de la esfera divina del padre habia
reducido al hijo al mismo nivel que el de las criaturas®’, pasando a ser el primero de los seres
(Unigénito), criaturas imperfectas creadas por Dios al inicio de los tiempos, no emanando de

Dios sino de la nada. Estas postulaciones sobre la naturaleza de substancias sin duda estarian

%0 Ha habido varias propuestas sobre la fecha exacta del inicio de la herejia con algunos postulando que podria
haber empezado tan pronto como el 318 al ser demasiado breve el intervalo de cinco afios que hubiera pasado
entre los inicios de la persecuciones contra los arrianos y la celebracion del concilio mientras que otros ponen la
fecha tan tarde como el 323, argumentando que la notoriedad de la corriente arriana habria razonado una respuesta
precoz por parte de la iglesia. Cfr. Simonetti, M. (1975). La crisi ariana nel IV secolo. Ist. Patristico
Augustinianum, p. 26; Anatolios, K. (2011). p. 42; Mas, J. P. (2006). p. 234.

81 Anatolios, K. (2011). p. 42.

52 Sozomen. (1855b). p. 35.

83 Anatolios, K. (2011). p. 42.

64 Anatolios, K. (2011). p. 43.

8 Anatolios, K. (2011). p. 43.

% Simonetti, M. (1975). pp. 46-47. Ayan, J. J. (2015). p. 344.

67 Mas, J. P. (2006). p. 234.

19


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=776124

influidas por un pensamiento neoplatonico que defendia la superioridad de la primera
substancia por encima de la segunda substancia, insinuando de esta manera la superioridad del
padre como predecesor y punto de origen frente a la inferioridad del hijo®®. Esta corriente debe
ser entendida en el contexto en el que se crea; para un oriental la naturaleza divina del hijo era
una verdad innegable que no necesitaba ser defendida, las corrientes alejandrinas del
cristianismo obviaban la separacion entre la nocion de Hijo del ente divino Xpiotdc, que naceria
en los origenes como emanacion del padre y por ende seria eterno, otorgando asi al Hijo
(personificado en el humano Jesus) la capacidad de encarnarse en la Tierra y, como criatura,
ser capaz de sufrir, morir y resucitar en un proceso de purificacion como ente fisico pero

manteniendo su poder divino originario de Christés que residiria con el Padre®®.

A pesar de la oposicion de la iglesia, los postulados de Arrio rdpidamente tomaron
impulso entre los altos cargos del episcopado oriental, aumentando progresivamente sus
seguidores hasta transformarse en un enfrentamiento entre corrientes en vez de entre
individuos. La severidad de la situacion requirio la rapida intervencion de la iglesia romana y
consecuentemente del emperador que envid en el 324 a Osio a Alejandria con una carta dirigida
a los dos cabecillas de las facciones enfrentadas: Alejandro, obispo de Alejandria, y Arrio, que
habia sido recientemente reintegrado en la didcesis alejandrina, declarando su deseo de
encontrar la estabilidad en oriente, colocandose a si mismo como mediador’®. Parece ser que
el proposito de la mision encargada a Osio era doble: primero reestablecer la union de la iglesia
y estabilizar las provincias a base de llegar a un acuerdo sin importar el lado que resultase
victorioso’!, y segundo reunir informacion suficiente acerca del cisma arriano del que, al menos
teologicamente, poseian escasos conocimientos’®. Osio, en este caso, se convertiria en el
representante del emperador en todos asuntos espirituales, investido con la auctoritas

correspondiente como para solucionar disputas y dictar castigo sin necesidad de la intervencion

8 Anatolios, K. (2011). p. 45.

8 Cfr. Anatolios, K. (2011). pp. 45-47.

70 Masana, J. V. (2020). p. 37.

"L Constantino dejé bastante claro en sus actos que, al menos inicialmente, no deseaba tomar lados en el conflicto
interno de la iglesia sino que su principal deseo era la conciliacion de las parte enfrentadas para asegurar la
estabilidad del imperio bajo el pretexto de defender a la divinidad cristiana bajo cuya proteccion estaba. Evidencia
de esto la carta Ep. Ad Alexandrum et Arium en la que declara la igualdad entre Arrio y Alejandro e instaura a
Osio como mediador imparcial del conflicto: Cfr. Masana, J. V. (2020). pp. 37, 69-72; Reyes Guerrero, A. J.
(2011). p. 11. En vez la evidencia parece mostrar que fue la propia voluntad de Osio, probablemente priorizando
la unién imperial y de la iglesia como representante de Constantino en aspectos espirituales o quizas guiado por
su propia voluntad y creencias, el que se decant6 por el bando alejandrino, apoyo que posteriormente quedaria
reflejado durante el sinodo de Alejandria y el concilio de Nicea, con Osio actuando con clara parcialidad a favor
de Atanasio, encabezando los dos el bando antiarrianista.

2 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 11.

20



imperial”®, con la capacidad adjudicada de convocar un sinodo si la situacion lo demandase. Es
verosimil pensar que Constantino tenia poco interés en las disputas teoldgicas que acontecieron
en Alejandria, pues en la carta que concedié a Osio dirigiéndose a Alejandro y Arrio’™ el
emperador reprime a ambos por la magnitud a la que habian llegado las disputas que, al menos
a su parecer, eran insignificantes en comparacion con el dafio que estaban causando a la iglesia
y sus subditos’. En todos aspectos el comportamiento de Constantino ante los asuntos
doctrinarios parece reforzar las posturas de pensadores como Voltaire, Gibbon y sobre todo
Burckhardt que consideraban que la adopcion del cristianismo por Constantino fue por motivos
puramente pragmaticos y no ideolégicos®. Como consecuencia Burckhardt denominaria a
Constantino un “egoista religioso” que solo buscaba expandir su poder’’, y es que, a pesar de
ser este el primer caso histérico documentado en el que el poder imperial interviene
directamente sobre asuntos teologicos de la iglesia cristina, Constantino no refleja la actitud de
un cristiano inquietado por su fe sino un politico interesado en asegurar su dominio sobre el

territorio.

Como contrapartida Osio rapidamente se decantd por el bando alejandrino tras

desembarcar en la capital egipcia y declard su oposicion al dogma arriano’

, €s aqui en estas
discrepancias ideoldgicas con Constantino en las que se va a poder observar la verdadera
opinién de Osio en este asunto. A pesar del testimonio de Eusebio’®, resulta contradictorio creer
que si de verdad hubiera estado actuando en acuerdo con la voluntad del emperador Osio
hubiera decido agravar de tal manera la situaciéon mostrando un claro favoritismo por un bando,
provocando una apelacién personal de Arrio al emperador para un segundo concilio,
prolongando de esta manera los desacuerdos internos. Consecuencia de ello se ven varios
brotes de violencia en el este, produciéndose, animados por los obispos, enfrentamientos en las

calles entre comunidades de monarquianos y arrianos®’. Resultan curiosas las consecuencias

que tuvieron los actos de Osio, aunque es razonable pensar que Osio nunca aspird a la escalada

8 Masana, J. V. (2020). p. 76.

4 Masana, J. V. (2020). p. 37.

5 McLay, D. J. (2015). An Examination of the Role of Ossius, Bishop of Cérdoba, in the Arian Controversy. BA
(Hons) Dissertation — Durham University.

8 Kindler, A. L. (2015). Constantino y el arrianismo. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 37-64.
https://doi.org/10.15581/007.22.2191. p. 41.

" Kindler, A. L. (2015). p. 41.

8 Masana, J. V. (2020). p. 37.

8 Eusebio escribe que Osio intentd actuar en acuerdo con los deseos del emperador, tanto aquellos dictados en la
carta que dirigié a los obispos alejandrinos como en las instrucciones personales que le debi6 dar, traduccion
aportada por Josep Villena Masana en Masana, J. V. (2020). p. 37.

8 Eusebio describe los conflictos que se iniciaron entre didcesis y entre el pueblo como resultado de los
acontecimientos en Alejandria. Cfr. McLay, D. J. (2015). p. 29.

21



de violencia, su actitud ante el arrianismo muestra un giro absoluto cuando se compara con su
actitud ante los donatistas. Osio parece abandonar sus ambiciones como reunificador para en
vez tomar una via mucho mas directa y agresiva. Es dificil saber a qué se debid este cambio.
Puede que afios de servicio en la corte imperial le volvieran un politico mas pragmatico y menos
idealista pero esto no explicaria su desobediencia a las indicaciones de Constantino al optar por
un bando. Seria igualmente plausible pensar que Osio estuvo guiado por una moral religiosa
que consideraba a una de las dos doctrinas como la moralmente correcta y seria su ideologia la
que razonaria sus actos. Sin importar los motivos que pudo tener el cordobés, es innegable que
fue su parcialidad hacia una de las dos facciones la que exacerbd la oposicion y
consecuentemente llevo a una escalada de la violencia que demand¢ la intervencion imperial

para paliarla.

El fracaso que supuso el concilio de Alejandria demandé la répida intervencion del
emperador para mitigar posibles futuros dafios. El nuevo concilio tendria el proposito de poner
fin de una vez por todas a la cuestion arria y seria presidido directamente por el propio
emperador como juez imparcial. Originalmente se eligi6 Ancira como anfitriona para el
concilio, aunque poco después Constantino decidio trasladar la sede a la ciudad bitinia de Nicea
con el pretexto de facilitar el acceso a los obispos europeos. Las causas de esta modificacion
pueden ser multiples, desde presiones por el obispo proarrio Eusebio de Nicomedia, que
hubiera alegado a favor de celebrar el concilio en una ciudad con un obispo arrianista®’, hasta
la ambicion personal del emperador de presidir el concilio desde una ciudad mas cercana a
Bizancio, que se habia convertido en la capital administrativa durante su gobernatura®. McLay
(2015) propone una perspectiva interesante acerca de los motivos de Constantino al indicar que
a lo largo de su reinado el emperador pasaria a conceptualizar los concilios eclesidsticos como
similares a las reuniones senatoriales en su legalidad e influencia, de manera que Constantino

equipararia su munus principis como protector de la fe a su papel como princeps senatus®,

El concilio ecuménico de Nicea es una de las efemérides de la historiografia

eclesiastica. Celebrado entre el 20 de mayo y el 19 de junio® del 325, es el primero de los 7

81 Masana, J. V. (2020). p. 81.

82 Masana, J. V. (2020). pp. 39 y 81.

8 McLay, D. J. (2015). pp. 8-9.

84 Las fechas exactas del concilio de Nicea son altamente cuestionables, hay un consenso general hacia la fecha
de inicio hacia el 20 de mayo aunque tenemos el testimonio contradictorio de Socrates de Constantinopla que
seflala a una ley pasada por Constantino y recogida en el codice teodosiano que data al 23 de mayo, plausiblemente
indicando el inicio del concilio. Cfr. Masana, J. V. (2020). p. 8; Simonetti, M. (1975). p. 79. La fecha de conclusion,
por su parte, tiene sus propios problemas, algunos autores como Simonetti (1975) ponen la fecha de la ceremonia
de conclusion el 19 de junio mientras que otros la atrasan a julio, ambas son cuestionables al poder ser, en ambos

22



concilios ecuménicos reconocidos por las principales iglesias cristianas y como consecuencia
ha gozado de gran fama a pesar de, en la practica, poder ser considerado un fracaso a la hora
de acabar con la herejia arriana. Dentro de los procedimientos de Nicea, a Osio se le han
atribuido dos grandes hitos, ambos con una veracidad cuestionable: la responsabilidad de
presidir el concilio ecuménico y la impulsion del término Aomotisios (0poovcioc) en el debate,
término que quedaria plasmado desde ese momento y en adelante en todos los argumentos

sobre la naturaleza del Hijo de Dios.

El papel de Osio en el concilio ha sido el origen de disputas conflictivas que asignan
un rol mayor o menor al obispo, la evidencia que se mantiene es escasa y, salvo testimonios de
aquellos presentes, la fuente mas fiable que se preserva es la lista de los obispos asistentes.
Aqui el nombre de Osio encabeza las actas®®, lo que segun tradicién eclesiastica indicaria su
papel como presidente. Tradicionalmente su presidencia del sinodo se atribuia a que estaria
actuando en lugar del papa Silvestre, teoria poco probable dado que los dos nombres que
prosiguen a Osio en la lista, Vito y Vicente, actuaban como legados pontificios del obispo de
Roma. El razonamiento mas aceptado es que esta teoria seria una invencion posterior realizada
por el escritor italiano César Baronio que en el siglo XVI intentaria desligar a Osio de la

presidencia del concilio y relegarlo a mero representante del Papa®®.

Sin embargo, actualmente se considera que debi6 realizarse una biparticion de poder
entre Constantino como presidente honorifico del concilio® y Osio como presidente
eclesiastico®, posicion razonada por su cargo como consejero confidente del emperador y
miembro destacado de su consilium de obispos®®. Osio, desde esta posicion de autoridad, seria
capaz entonces de inclinar la balanza a favor de los monarquianos con los que previamente,
durante los acontecimientos del sinodo de Antioquia del 324, habia proclamado su apoyo a

favor de las doctrinas alejandrinas y su impetu comin por expulsar a los infieles del seno de la

casos, meras fecha honorifica instaurada por Constantino para celebrar el 20 aniversario (uicennalia) de su ascenso
al trono cuyas celebraciones concluirian el 25 con un discurso del propio emperador para sellar los actos, por lo
que se pudo atrasar la fecha hasta finales de junio o julio. Cft. Kindler, A. L. (2015). p. 50.

8 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 12; Ayan, J. J. (2015). p. 136; Masana, J. V. (2020). p. 39; Gonzalez, D. F.
(2015). Osio, obispo de Cordoba. En El siglo de Osio de Cordoba "actas del Congreso Internacional” (pp. 3-22).
p- 12.

8 Reyes Guerrero, A. J. (2011). p. 12; Gonzalez, D. F. (2015). p. 12.

87 La presencia de Constantino como supervisor de los actos otorgaria al concilio el derecho legal que solo podria
conceder un emperador, convirtiéndolo asi en un consilium principis con la auctoritas absoluta que solo podia
corresponder a un princeps senatus. De esta manera Constantino esperaba dotar de legalidad a los canones
conciliares pero a su vez presionar a los participantes a llegar a un acuerdo que reestableciera el orden en el este
tras varios meses de tensiones en aumento. Cfr. Masana, J. V. (2020). p. 83.

8 Ayén, . J. (2015). p. 136; Gonzélez, D. F. (2015). p. 12; Simonetti, M. (1975). pp. 78, 80.

8 Simonetti, M. (1975). p. 78.

23



iglesia®. Es por esto que, a pesar de no preservar las actas del concilio ecuménico vy, por lo
tanto, desconocer con seguridad el papel de Osio en los procedimientos, podemos afirmar con
toda seguridad que el obispo cordobés tomaria un papel activo en el sinodo, en acorde con su
comportamiento previo en Alejandria, favoreciendo los argumentos de los monarquianos, sobre
todo durante los momentos de ausencia del emperador cuando asumiria control absoluto de los
procedimientos. Destaca aqui la actitud de Osio en Nicea en contraste con Alejandria, cuando
el sabio realiz6 una peticion de clemencia al emperador para los herejes. Es imposible saber a
qué se debe este cambio, puede que afios de experiencia en el nicleo cortesano cambiaran al
sabio o puede que considerase a la doctrina arriana como una amenaza mas seria para la fe
cristiana que requeria acciones mas directas pero sin duda alguna, cuando se compara el 312y
el 325, se pueden observar dos hombres muy diferentes, uno que predica clemencia y otro que

reclama subyugacion.

Esto nos llevaria a la segunda cuestion, la concesion a Osio de introducir o al menos
solidificar el término homousios en los procedimientos de Nicea. El surgimiento de la
consubstancialidad en los procedimientos ecuménicos ha sido la causa de rios y rios de tinta y
todavia no se ha llegado a un consenso aceptado sobre quién la introdujo o cual fue su impacto
sobre los argumentos sinodales®’. A pesar de estas incognitas latentes resulta relevante analizar
algunas de las plausibles teorias propuestas, y para esto es necesario un breve analisis de los

origenes historicos e ideologicos del término.

Fuera del ambito cristiano el término homousios presenta claros origenes orientales,
uno de los mas antiguos procede de la mitologia egipcia para referirse a que el Nous-Padre y
el Logos-Hijo, uno emanando del otro, son dos seres distintos pero formados eternos en su
naturaleza y de la misma substancia divina®®. Resulta inevitable asemejar dicha concepcion
divina a los postulados de Eusebio de Nicomedia sobre el Hijo de Dios emanando de Dios
Padre pero manteniendo como Christos su naturaleza divina. Y es que seria logico pensar que
gran parte de las ideologias que se enfrentaron en Nicea estuvieron altamente cargadas por una
influencia helenistica y oriental, desde los postulados neoplatonicos sobre la superioridad de

substancias hasta los primeros usos de homousios en el cristianismo entre las sectas gnosticas

% Masana, J. V. (2020). p. 39.

% Ver Ayan, J. J. (2015). Nicea y el problematico homoousios. En El siglo de Osio de Cérdoba "actas del
Congreso Internacional™ (pp. 317-380). para un analisis mas detallado de las diferentes posturas que ha habido
sobre la introduccién de homousios en Nicea.

92 Beatrice, P. F. (2002). p. 243.

24



y posteriormente las doctrinas de Origen® los debates del concilio fueron, en gran medida, el
fruto de una corriente teoldgica y metafisica que llevaba desarrolldandose siglos en oriente. Es
mas, una de las propuestas mas apoyadas es que la primera mencién de homousios en el sinodo
provino del propio Eusebio que present6 una carta escrita por ¢l mismo en la que declaraba su

% evento que documentan Eustacio de Antioquia y

simbolo de fe sobre la naturaleza divina
Ambrosio de Milan, ambos presentes en el concilio®™. La propuesta del obispo proarriano
parecié recibir aprobacion unanime del emperador Constantino que, segun Pier Franco
Beatrice®, seria el fruto de su educacién en corrientes herméticas. La aprobacion imperial
solidificaria entonces el término en las charlas sinodales de ese punto en adelante a pesar del
malestar general que produjo entre los obispos orientales, por lo que seria un término bien

conocido por ese sector mayoritario de orientales que compuso el sinodo, un legado de su

herencia comun.

Esta orientalizacion de las disputas teoldgicas, sin embargo, producirian un choque con
los escasos integrantes occidentales del sinodo®’, y es que encontramos una disparidad entre
los conceptos atribuidos a la ousia en oriente y occidente. En las provincias asiaticas y
norafricanas el concepto de ousia o hypodstasis venia a designar la naturaleza trinitaria de Dios,
formado por tres substancias dispares, mientras que en occidente se usaba para indicar la unidad
de Dios en sus tres componentes, Padre, Hijo y Espiritu Santo®. Es altamente probable que
Osio como hombre nacido en la bética hispana estuviera suscrito a la teoria occidental de la
sustancialidad divina, lo que explicaria el encargo imperial que recibi6 en el 324 de informarse
acerca de la herejia arriana, entrando en contacto en este periodo con las teorias orientales de
la consustancialidad. Igualmente los eventos del sinodo de Antioquia y la propia relacion
estrecha del obispo con Alejandro de Alejandria pueden indicar que gran parte de la ideologia
que mostrard el obispo durante su presidencia del concilio provendria del contacto extenso que
tuvo con el obispo alejandrino durante su estancia en oriente. Aun asi los postulados de

Alejandro divergen en varios aspectos con las ideas de Osio, los escritos de Alejandro apenas

% Simonetti, M. (1975). p. 91.

% Kindler, A. L. (2015). p. 49.

% Kindler, A. L. (2015). p. 49.

% Ayén, J. J. (2015). p. 319.

9 Kindler (2015) menciona la presencia de 6 obispos de occidente: “En efecto, alli acudié el obispo Osio de
Cordoba, dos legados del papa Silvestre junto con Ceciliano, obispo de Cartago y sendos representantes del
episcopado de la Galia y la Panonia.” entre los supuestos 318 presentes (un niimero que ha sido altamente
cuestionado por la historiografia moderna y designado como un nimero simboélico para concordar con 318 sabios
abrahamicos que aparecen en la biblia, los testimonios documentan alrededor de 250-270 obispos). Cft. Kindler,
A. L. (2015). p. 46.

% Ayan, J. J. (2015). p. 320.

25



prestan atencion al asunto de la consubstancialidad de la trinidad a pesar del énfasis que parece
manifestar Osio®®, por lo que es probable que la influencia no fuera unidireccional y que Osio
y Alejandro coincidieran en aspectos antes que uno adoctrinase al otro. En uno de los pocos
escritos que dedica Alejandro a la consubstancialidad de Dios, el obispo egipcio proclama en
una carta destinada a Alejandro de Constantinopla su fe en la eternidad del Padre y del Hijo,
ero asegura que la emancipacion del Hijo del Padre en un proceso solo entendible por la
divinidad!®, manteniéndose asi la superioridad del Padre pero garantizando a su vez la
substancia divina del hijo, imposibilitando su reduccion al mundo de las criaturas. Seria, por
consiguiente, plausible la teoria de Simonetti que proponia que fue la faccion alejandrina,
formada por una coalicion de obispos antiarrianos asidticos y occidentales con tendencias
monarquianas, los que apoyaron la introduccion del término homousios en el sinodo, forzando
a Eusebio a aceptar el término por las presiones conjuntas de Osio y Constantino, ambos
interesados en su inclusion durante las charlas'®?, propuesta que hubiera sido ya pactada quizas
durante los procedimientos de Antioquia o, aunque poco probable, durante la reunién que tomo
lugar en Nicomedia entre el comité de Osio y Alejandro poco antes de Nicea, aunque hay serias

dudas sobre la existencia de éstal®?.

La evidencia, por lo tanto, parece indicar una dualidad de origenes del término en el
concilio, por un lado su introduccién por Eusebio de Nicomedia, ya sea por voluntad propia o
ya sea tanto por presiones monarquianas, lideradas mayoritariamente por Osio, como por el
impetu del propio emperador, que hubiera obtenido gran parte de su informacion acerca del
asunto de los informes aportados por Osio y su propia educacion helenistica. Por otro lado hay
suficientes pruebas como para indicar que el término homousios fue principalmente apoyado
por lo que Walker (1966) denominé «la extrema derecha»% del episcopado niceno, compuesto
por los obispos monarquianos liderados por Osio. Con estos dos aspectos la imagen que se
revela de Osio es la uno de los principales oponentes a la fe arriana, no tanto la de un tedlogo
filosofo sino un reformador que, siguiendo sus propios principios morales, busca estripar de la

iglesia a aquellos que considera una seria amenaza, incluso si estos se oponen a las propias

% Ayan, J. J. (2015). p. 351.

100 Ayan, J. J. (2015). pp. 352.

101 Cfr. Simonetti, M. (1975). p. 94.: «Di fronte all'insospettata vitalita della dottrina di Ario € ai potenti appoggi
che essa trovo fuori d'Egitto, Alessandro senti la necessita di affiancarsi alleati (...) Li trovo in buon numero
nell'ambiente asiatico, la cui impostazione trinitaria monarchiana era agli antipodi della dottrina di Ario. In tal
modo alla frattura verificatasi nel fronte origeniano fra radicali e moderati tenne dietro la formazione di una ibrida
coalizione fra asiatici e origeniani moderati, appoggiata anche da Ossio, a spese degli origeniani radicali schierati
in difesa di Ario.»

102 Ayén, J. J. (2015). pp. 355-356.

103 Cft. Ayén, J. J. (2015). p. 218.

26



intenciones del emperador. Posiblemente es por esto que Osio fue un padre de la iglesia
respetado hasta su muerte al haber sido uno de los principales defensores de la iglesia por
encima de la actitud imperial, ejerciendo Osio su fuerza, no través del imperium militar, sino a
través de sus contactos extensos con algunos de los hombres mas poderosos del momento. Aun
asi no se puede afirmar el deseo habido detras de sus actos, la declaracion de los dos sinodos
en Antioquia y Nicea sin duda muestran un impetu por erradicar al arrianismo, aun asi es dificil
saber si estuvo motivado por una conviccion moral personal o estos fueron los actos de un
consejero de la corte dotado de una responsabilidad de maxima importancia para la estabilidad
del imperio. Probablemente sean ambos, lo que mostraria la dualidad de Osio como obispo y

politico imperial.
Conclusiones

Seria imprudente considerar que estas breves pinceladas sobre la ideologia de Osio de Cérdoba
bastarian como para defender que he logrado establecer una imagen clara del pensamiento del
obispo. Lo mas probable es que esta sea una tarea inasequible por la escasez de fuentes que
han llegado hasta nuestros dias. Desgraciadamente el dafo causado por los actos de los
luciferianos contra la figura de Osio post moértem aseguraron que la imagen que nos ha llegado

del obispo estaria plagada de lagunas irreversibles

Aun asi, tampoco seria sincero considerar que no podemos extraer ninguna pieza de
informacion del pensamiento del cordobés de las fuentes que poseemos. Todas ellas apuntan a
una tendencia progresiva hacia una politizacién en el pensamiento de Osio. Aunque poco
fiables, si tomamos en cuenta los comentarios de autores como Pelayo o Molina sobre sus actos
durante el concilio de Iliberris, en sus inicios los actos del cordobés reflejarian una ideologia
mayoritariamente teoldgica basada en la retdrica eclesiastica y postulados de fe. Por el
contrario sus actuaciones al servicio del emperador en el 312 y sobre todo aquellas entre el 324
y el 325 se decantan a un pragmatismo politico mucho mas claro, mostrando clemencia en sus
inicios pero brutalizandose progresivamente hacia acciones mas directas y agresivas conforme
avanza en edad y experiencia. En las etapas mas tardias de su vida los actos de Osio parecieron
estar marcados en todos aspectos por su posicion en correlacion con Constantino como amigo
personal y consejero fiel del emperador que, si se creen algunas teorias, culminaria con el
bautismo del emperador en el 337. Mis intereses sobre la figura de Osio al comenzar la
realizacion de este trabajo se enfocaban mayoritariamente en los aspectos teologicos de su

ideologia, pero conforme progresaba en mis investigaciones, la imagen que formaba del obispo

27



era sin duda alguna la de un politico antes que la de un obispo. Seria una falacia llamar a Osio
un mero consejero, fue sin duda alguna uno de los padres mas importantes de la iglesia del
momento y posiblemente sus doctrinas ayudaron a la hora de moldear el curso del canon
eclesidstico. Sin embargo, estas obras teoldgicas no se preservan, y por los testimonios de
Isidoro de Sevilla parecieron perderse en etapas tempranas, en cambio lo que si preservamos
tiende a resaltar la faceta politica de Osio, su importancia en la corte imperial y sus ambiciones
al servicio de Constantino. Ha sido precisamente por esto que el enfoque de los presentes
estudios se ha decantado por un analisis de la dualidad de Osio como obispo y cortesano, dos
facetas inseparables del sistema constantiniano, porque Osio aparte de ser un hombre de fe fue
sin duda un producto del contexto en el que se desenvolvio, un politico dictado, en su mayoria,
por anhelo hacia la estabilidad y reunificacion de la iglesia e imperio por encima de la

clemencia y la moral.

La figura de Osio demanda mads investigaciones, la mayoria de bibliografias que se han
realizado hasta el momento se han concentrado mayoritariamente en limpiar su imagen de las
acusaciones arrianas y han dejado a un lado la ideologia del obispo al considerarla
irrecuperable. Es en parte por esto que en el presente trabajo no se ha dedicado una seccion al
asunto de la caida de Osio en el arrianismo, es una realidad innegable que en un punto de su
vida Osio cedi6 antes las presiones imperiales y que resultado de ello fue condenado al destierro
en vida y a la desdicha en muerte. Suficientes estudios han reafirmado esta verdad y no es el
proposito de este trabajo competir con ellas. Ahora que se ha logrado limpiar la imagen de
Osio, es la opinion de este trabajo que se debe replantear su ideologia y sus repercusiones sobre

la fe cristiana y la politica constantiniana.

28



Bibliografia

Anatolios, K. (2011). Retrieving Nicaea: The Development and Meaning of Trinitarian

Doctrine. Grand Rapids: Baker Academic.

Ayan, J. J. (2015). Nicea y el probleméatico homoousios. En El siglo de Osio de Cérdoba "actas
del Congreso Internacional™ (pp. 317-380). Cordoba: Biblioteca de Autores Cristianos.

Ayan, J. J., Crespo, M., Polo, J., & Gonzélez, P. (2013). Osio de Cordoba. Un siglo de la
historia del cristianismo: obras, documentos conciliares, testimonios. Cordoba: Biblioteca de

Autores Cristianos.

Beatrice, P. F. (2002). The Word “Homoousios” from Hellenism to Christianity. Church
History, 71(2), 243-272. Cambridge: Cambridge University Press.
http://www.jstor.org/stable/4146467

Bravo, J. G. (1778). Catélogo de los obispos de Cérdoba, y breve noticia historica de su iglesia

catedral, y obispado. Cordoba: en la Oficina de D. Juan Rodriguez, calle de la Librerla.
Casado, E. C. (2016). Antonio Javier Reyes Guerrero (ed.): El siglo de Osio de Cérdoba. Actas
del Congreso Internacional. Hortus Artium Medievalium, 22, 477-478. Cérdoba: Biblioteca de

Autores Cristianos. https://doi.org/10.1484/j.ham.4.00058

DeClerqg, V. C. (1954) Ossius of Cordova: A Contribution to the History of the Constantinian

Period. Estados Unidos: Catholic University of America Press.

Fernandez Ubida, J. (2000). Osio de Cordoba, el Imperio y la Iglesia del siglo 1V. Gerion, 18,
439-473. Granada: Universidad.

Fernandez Ubida, J. (2002). El obispo y la ciudad: Aspectos seculares del poder episcopal en
Osio de Cordoba. Granada: Universidad.

29


https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
http://www.jstor.org/stable/4146467
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://doi.org/10.1484/j.ham.4.00058

Gaumer, M. A. (2008). The evolution of donatist theology as response to a changing late

antique milieu. Augustiniana, 58, 171-203. Bélgica: Peeters Publishers.

Gonzélez, D. F. (2015). Osio, obispo de Cérdoba. En El siglo de Osio de Cérdoba "actas del

Congreso Internacional™ (pp. 3-22). Cordoba: Biblioteca de Autores Cristianos.

Kindler, A. L. (2015). Constantino y el arrianismo. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 37-
64. Espafia: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra.
https://doi.org/10.15581/007.22.2191

Kurian, G. T. (2011). The encyclopedia of Christian civilization. 3. M - R. Estados Unidos:
Wiley-Blackwell.

Llorca, B. (1959). El problema de Osio de Cordoba. Estudios Eclesiasticos. Revista De
investigacion E informacion teoldgica Y candnica, 33(128), 39-56. Espafia: Universidad
Pontificia Comillas. Recuperado a partir de https://revistas.comillas.edu/index.php/-

estudioseclesiasticos/article/view/20105

Maraval, P. (2013). La religion de Constantin. Anuario de Historia de la Iglesia, 22, 17-36.
Espafia: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra. https://doi.org/-
10.15581/007.22.2190

Mas, J. P. (2006). Teologias convergentes en el Concilio de Nicea. En De Babilonia a Nicea:
metodologia para el estudio de origenes de cristianismo y patrologia (pp. 229-242).

Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia de Salamanca.

Masana, J. V. (2020). Biografia de Osio de Cordoba. Barcelona: Universitat de Barcelona,
Edicions.

McLay, D. J. (2015). An Examination of the Role of Ossius, Bishop of Cérdoba, in the Arian

Controversy. BA (Hons) Dissertation — Durham University. Durham: Durham University
IMEMS Press.

30


https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://doi.org/10.15581/007.22.2191
https://dialnet.unirioja.es/institucion/360/revistas/editor/633
https://dialnet.unirioja.es/institucion/360/revistas/editor/633
https://doi.org/-10.15581/007.22.2190
https://doi.org/-10.15581/007.22.2190

Muro, M. S. (1979). La Iglesia en la Espafia romana. En Historia de la Iglesia en Espafia. VVol.
1: La Iglesia en la Espafia romana y visigoda: (siglos I-VIII). (pp. 7-400). Espafia: Biblioteca
de Autores Cristianos.

Pelayo, M. M. Y. (1880). Historia de los heterodoxos espafioles. Madrid: La Editorial Catolica.

Reyes Guerrero, A. J. (2011). Osio de Cérdoba. Obispo y Confesor de la fe. Una figura de
nuestra Iglesia local a recuperar. Osio de Cordoba. Obispo y Confesor de la Fe una Figura de

Nuestra Iglesia Local A Recuperar, 4, 5-30. Cordoba: Fundacion San Eulogio.

Simonetti, M. (1975). La crisi ariana nel IV secolo. Ist. Patristico Augustinianum. Roma:

Institutum Patristicum «Augustinianums.

Sozomen. (1855b). The Ecclesiastical History of Sozomen, Comprising a History of the
Church, from A.D.324 to A.D.440: Tr. from the Greek: with a Memoir of the Author. Also: The
Ecclesiastical History of Philostorgius, as Epitomised by Photius, Patriarch of Constantinople.

Londres: John childs and son.
Testa, R. L. (2015). Osio, un obispo en la corte de Constantino. En El siglo de Osio de Cérdoba
«actas del Congreso Internacional» (pp. 247-270). Cérdoba: Biblioteca de Autores Cristianos.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8157655

Turner, C. H. (1911). Ossius (Hosius) of Cordova. Journal Of Theological Studies, os-X11(2),
275-277. Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/jts/0s-xii.2.275

Villada, Z. G. (1936). Historia eclesiastica de Esparia. Espaia: Compaiia Ibero-Americana de
Publicaciones.

Yaben, H. (1945). Osio, obispo de Cérdoba. Barcelona: Editorial Labor, S. A.

31


https://www.polifemo.com/editoriales/bac-biblioteca-de-autores-cristianos/4851/
https://www.polifemo.com/editoriales/bac-biblioteca-de-autores-cristianos/4851/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=2858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8157655
https://doi.org/10.1093/jts/os-xii.2.275
https://es.wikipedia.org/wiki/Compa%C3%B1%C3%ADa_Ibero-Americana_de_Publicaciones
https://es.wikipedia.org/wiki/Compa%C3%B1%C3%ADa_Ibero-Americana_de_Publicaciones

Anexo 1

Carta de Osio de Cérdoba y Protogenes de Sardica al papa Julio®*

Osio y Protégenes a nuestro amadisimo hermano Julio.

Recordamos, mantenemos y conservamos el escrito que contiene la profesion de fe
catélica hecha en Nicea, y todos los obispos presentes han estado de acuerdo. Pero como,
después, algunos discipulos de Arrio han promovido blasfemias -en efecto tres cuestiones se
han fomentado: lo que era cuando no era [...]- la razén nos ha obligado a quienes estdbamos
de acuerdo con la anterior (formula de fe) a hacer una exposicion para que nadie, presionado
por esos tres argumentos, innovase la fe, para que sea excluido el botin de los (discipulos de
Arrio) y para que no se haga una (formula de fe) mas amplia y larga. Asi pues, para que no se
produzca ninguna critica, damos a conocer estas cosas a tu Bondad, hermano amadisimo.
Parecié bien que lo primero permanezca firme y estable y que esto otro sea compuesto de
manera mas completa como verdad suficiente, de modo que todos los que ensefian y catequizan

sean ilustrados, los impugnadores sean anonadados y mantengan la fe catolica y apostdlica.

104 Esta traduccion del latin al espariol ha sido extraida de Ayan, J. J., Crespo, M., Polo, J., & Gonzélez, P. (2013).
Osio de Cérdoba. Un siglo de la historia del cristianismo: obras, documentos conciliares, testimonios. Biblioteca

de Autores Cristianos. pp. 29-32.

32



Anexo 2

Carta de Osio al emperador Constancio'®

Yo fui también confesor de la fe al comienzo, cuando hubo una persecucién en tiempos de tu
abuelo Maximiano. Si ti también me persigues, también ahora estoy dispuesto a soportar lo
que sea antes de derramar sangre inocente y traicionar la verdad, pero no tolero que me escribas
asi y me amenaces. Deja ya de escribir tales cosas, no tengas los sentimientos de Arrio ni
escuches a los orientales ni confies en Ursacio, Valente y su entorno. Lo que ellos dicen lo
afirman no por causa de Atanasio sino por causa de su propia herejia. Créeme, Constancio, por

la edad soy abuelo tuyo.

Yo mismo estuve en el Concilio de Sardica cuando ti y tu bienaventurado hermano
Constante nos reunisteis a todos nosotros. Yo mismo, personalmente, convoqué a los enemigos
de Atanasio para que vinieran a la iglesia en la que yo estaba viviendo, para que, si tenian algo
contra ¢l, lo dijeran. Les pedi que confiaran y no esperasen otras cosa que no fuese un criterio
recto para todo. No una sino dos veces, los exhorté para que, si no lo querian hacer en presencia
de todo el concilio, lo hicieran s6lo ante mi; y de nuevo les dije: «Si se demuestra su
culpabilidad, serd expulsado definitivamente de entre nosotros, pero en el caso de que sea
hallado inocente y se demuestre que vosotros sois unos calumniadores, si vosotros continuais
rechazando al hombre, yo convenzo a Atanasio de que se venga conmigo a las Hispaniasy.
Atanasio fue persuadido para ello y no se opuso, pero lo rechazaron igualmente porque ellos

no tenian confianza alguna.

Atanasio estuvo otra vez en tu campamento cuando, tras escribirle, lo hiciste ir. Y
solicit6 que todos sus enemigos, que se hallaban presentes en Antioquia, fuesen convocados
juntos o por separado, para que acusaran o fueran acusados y para que, en presencia suya,
demostrasen lo que decian o no acusaran en su ausencia. Tu no toleraste al que hablaba, pero

aquéllos también lo rehusaron.

(Por qué escuchas ahora a los que injurian? ;Como toleras a Valente y a Ursacio, a
pesar de que se arrepintieron y confesaron por escrito su calumnia? En efecto, confesaron sin
haber sufrido violencia, como ellos pretextan, sin que los soldados los obligaran a espaldas de

tu hermano, porque con ¢l no sucedian cosas tales como las que ahora suceden, y jojald no

105 Esta traduccion del griego al espafiol ha sido extraida de Ayan, J. J. et al.. Osio de Cérdoba. Un siglo de la
historia del cristianismo. obras, documentos conciliares, testimonios. pp. 39-45.

33



sucedieran! Por el contrario, ellos mismos quisieron ir a Roma y lo escribieron en presencia
del obispo y de los presbiteros, ademas de haber escrito antes una carta amistosa y
reconciliadora a Atanasio. Pero pretextan violencia porque saben que eso estd mal y ni siquiera

ta lo admites.

Deja de ejercer la violencia y no escribas ni envies condes. Por lo contrario, libera a los
desterrados para que aquéllos no ejerzan violencias mayores mientras tu censuras la violencia.
Pues ;se produjo algo asi en tiempos de Constante? ;Qué obispo fue desterrado? ;Se inmiscuyo
alguna vez en el juicio eclesial? ;Qué miembro de palacio exigié firmar contra alguien, para
que Valente y su entorno digan tales cosas? Te lo pido, cesa y recuerda que eres un hombre
mortal, teme el dia del juicio, consérvate puro para ese dia. No te atribuyas autoridad para los
asuntos eclesiales ni nos des 6rdenes sobre ellos; por el contrario, aprende eso de nosotros.
Dios puso en tus manos el poder, pero nos confié a nosotros los asuntos de la Iglesia. Y asi
como el que te usurpa el gobierno se opone a lo dispuesto por Dios, de la misma manera teme
tu también apropiarte de los asuntos de la Iglesia y ser culpable de un gran reproche. En efecto,
estd escrito: Dad al César lo que es del César, y a Dios lo que es de Dios. Emperador, ni a

nosotros no es licito gobernar sobre la tierra, ni a ti te es licito ofrendar.

Te escribo esto, porque estoy inquieto por tu salvacion, y ésta es mi manera de pensar
a proposito de lo que me has comunicado. Yo no soy del mismo parecer de los arrianos, sino
que anatematizo su herejia; tampoco escribo contra Atanasio que fue declarado inocente por
nosotros, la Iglesia de Roma y todo el concilio. Tu, cuando también supiste esto, hiciste llamar
al hombre y le concediste que regresara con honor a su patria y a su Iglesia. ;Qué motivo ha
habido para un cambio tan grande? Los mismo que antes eran sus enemigos lo son ahora. Y lo
que ahora murmuran a sus espaldas -porque no lo afirman cuando ¢l est4 presente-, lo decian
también antes de que t mandaras llamar a Atanasio. Estas cosas las murmuraban también
cuando vinieron al concilio y, cuando les pedi las pruebas, tal y como he dicho antes, no
pudieron aportarlas. En efecto, si las hubieras tenido, no habrian huido de manera tan
vergonzosa. /Quién te ha persuadido, después de tanto tiempo, a olvidarte de tus cartas y de
tus palabras? Detente y no te fies de los hombres malvados, para no hacerte culpable por una
mutua convivencia. En efecto, aqui cedes ante ellos, pero te defenderds tu solo en el juicio.
Ellos quieren hacer injusticia a su propio enemigo por medio de ti, y quieren que tu seas el
didcono de su maldad, para sembrar también por medio de ti la infame herejia en la Iglesia. No
es prudente arrojarse a un peligro manifiesto por complacer a otros. Constancio, te lo pido, cesa

y confia en mi. En efecto, conviene que yo escriba esto y que ti no lo desprecies.

34



Anexo 3

Mapa de los concilios a los que se atribuye la asistencia a Osio'%

/v\
\
/

/

A
~
V4 -~

r~~

S A
ﬂ Concilio mo&.,.(E»m_ 355)
( ]

° Oow,nvg de Iliberris @\omv\ A~ \\.JN\\. )
U\l\ . \\.v‘\) .,“;
/\57\@( \f\\\b,w\r e e ) : v

W Concilios de Arelate (314, 353) \J/J

- .?lf\ f
A i (el

Lw 2 4 $

o

¢ B # \AW//J\ \N%«@

- X

A . i
= 7>
Concilios de Sirmio (351, 357) p\\ Nﬂ_&y&w@/\h
. 3 )
f /
T Concilio de Sardica (343) \J #f,f
Wy, T 4 /
= 2 3 ! N /
/))vd / { g X . 26 — s
q// 4= /U > m/ﬂrﬂmxﬂ/ .chm = ;m.\onooEo de Nicea (325)
y W 3
oy 2 = » 0
ool By
////V WHJKn . .“-%.BV\..\ .—/\rm@l \ll/ \//\\\J
0 NG a
” ¢ a 7 /\&\n_\naowon Antioquia (324)
e —
/
e > [

106 \Mapa realizado por Bruno castellano con Canva — Free online map maker. La informacion ha sido extraida de

Masana, J. V. (2020). Biografia de Osio de Cdrdoba..

Imagen tomada de Wikipedia contributors. (2013, 5

Wikipedia.

(blank).svg

location map
map_%28blank%29.svg

Sea

File:Mediterranean
https://en.m.wikipedia.org/wiki/File:Mediterranean

octubre).

Sea_location

35



Anexo 4

Retrato de Osio de Cordoba realizada por Angel Maria de Barcia

Retrato del Obispo Osio (1878) conservada en el Museo Diocesano de Cordoba. La obra

original la encarg6 el obispo de Cérdoba Fray Ceferino Gonzélez para exhibirla en el Palacio

Episcopal. 1%

107 Cordépolis. (2022, 27 marzo). «Osio», de Angel Maria de Barcia, «Obra Invitada en la Web» del Museo de
Bellas Artes de Cordoba. Corddpolis. https://cordopolis.eldiario.es/cultura/osio-angel-maria-barcia-obra-

invitada-web-museo-bellas-artes-cordoba 1 8865944 .html
36



Anexo 5

Ilustracion v sello de Osio de Cérdoba, primera emision en 1974198

N

Como parte de las celebraciones del segundo milenario del acueducto de Mérida se emitié una

serie de sellos conmemorando el legado romano de Espafia. La coleccion incluia ilustraciones
de figuras destacas de origen hispano como Trajano, Adriano Teodosio, Séneca, Quintiliano,
Marcial, Pomponio Mela entre muchos. Uno de estos sellos incluia la imagen de Osio durante

sus primeros afios de obispado en lo que parece ser el concilio de Iliberris.

La propaganda franquista y de la transicién no se limit6 a las biografias para intentar
recuperar la imagen de Osio, las obras cientificas fueron seguidas de elementos mucho mas
divulgativos como el renombramiento de calles, la apertura de edificios publicos como el Cine
Osio, fundado en Cordoba en la década de los 50 y, en este caso, la emision de una coleccion

de sellos para celebrar el pasado nacional hispano.

108 Soluciones. (2022, 6 noviembre). Obispo Osio — Espafia 1974. Sellos y Estampillas Coleccionismo - Filatelia.
https://www.sooluciones.com/obispo-osio-espana-1974/

37



Anexo 6

Fotos de la fachada del Cine Osio en la década de los 50 (arriba) vy en la actualidad (abajo) tras
su reforma en 20081%°

AL s S ARITEN 1 g0 0
» SIS d e P VL
A‘Axf"hh "

A". x ; phek 4 .
AW wiwlpriojsiplecitio
32 103 b ) .
. i

I eliadbdnl.

W .prospeciosidecine..com

199 Imagenes extraidas de CORDOBA - CINE OSIO. Programas de cine. Prospectos de cine. (s.f.).
https://www.prospectosdecine.com/cordoba--cine-osio?tema=

38



Anexo 7

6110

Imagen de la inauguracion de la estatua de Osio de Cérdoba tomada el 26 de abril de 192

En 1925 el obispo de Cordoba Adolfo Pérez Mufoz propuso la construccion de una estatua en
honor a Osio como parte de las celebraciones conmemorativas del decimosexto centenario del
concilio de Nicea, honorando a uno de sus principales participantes. Aunque se aprobd su
proyecto a mediados de afio, la ereccion de la estatua se retras6 hasta 1926, cuando fue
inaugurada en la Plaza de las Capuchinas por el obispo y el alcalde de Cordoba Pedro Barbudo.
La obra comisionada al escultor Lorenzo Coullaut Valera intentaba honrar al que el obispo
denomindé como una de las figuras mas importantes de la Cristiandad, responsable de la

creacion del credo.

110 Imagen extraida de Abcdesevila. (s. f.). Inauguracén de la estatua de Osio - ABC.es. ABCDESEVILA.
https://sevilla.abc.es/20110821/cordoba/abcp-inauguracion-estatua-0sio-20110821.html

39



