
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 
 

 

 

TRADUCCIÓN Y COMENTARIO FILOLÓGICO 

DE LOS FACETE DICTA EN LATÍN 

DE MARCO TULIO CICERÓN 

 

 

 

Autor 

Rafael Carmona Visiedo 

 

 

Director 

Dr. José Antonio Beltrán Cebollada 

 

 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

Grado de Estudios Clásicos 

2023-2024 



1 

ÍNDICE  

 

INTRODUCCIÓN.......................................................................................................................... 2 

I. LOS FACETE DICTA.................................................................................................................. 4 

II. EL CAMPO SEMÁNTICO DEL HUMOR EN LATÍN..................................................................... 8 

III. LOS TEXTOS EN SU CONTEXTO........................................................................................... 11 

IV. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO........................................................................................... 15 

 TESTIMONIA.................................................................................................................. 15 

 FRAGMENTA................................................................................................................. 31 

V. CONCLUSIÓN....................................................................................................................... 76 

VI. BIBLIOGRAFÍA................................................................................................................... 77 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

INTRODUCCIÓN 

Objetivo del trabajo y justificación: 

El presente trabajo tiene como objetivo demostrar el mayor número, y en el mayor grado, 

las competencias adquiridas en el Grado en Estudios Clásicos. En primer lugar, la competencia 

de intelección y traducción de textos latinos. En segundo lugar, la capacidad de situarlos 

cronológicamente y dentro de la propia obra del autor en cuestión. En tercer lugar, la 

competencia en el uso de materiales bibliográficos para un adecuado estudio de la materia. Por 

último, la capacidad de comentar dichos textos en relación con diferentes ámbitos, como el 

literario, sintáctico, social, morfológico, gramatical, cultural o histórico, entre otros. 

La elección del tema y de la recopilación de estos textos se debe al personal interés en la 

figura de Cicerón, su contexto político, histórico y social y, especialmente, su faceta más 

cercana al ámbito del humor. En estos textos, pertenecientes a un género literario escaso y 

extraordinario en la Antigüedad, reflejan, en primer lugar, situaciones cotidianas que pudieron 

darse en el día a día del círculo social de Cicerón y, por otro lado, el uso de un humor más 

espontáneo y humano. Lejos del humor propio de la comedia, bien pensado y puesto por escrito, 

estos testimonios dan cuenta de las ingeniosas respuestas que algunos célebres individuos de la 

Antigüedad, caracterizadas por la mordacidad, política y social, y por su espontaneidad y 

naturalidad. 

Organización: 

El presente trabajo gira en su conjunto en torno a los textos conservados de facete dicta, 

lo que constituye el núcleo del Trabajo de Fin de Grado. El orden seguido es el de la edición 

de Mueller. Los textos están divididos en dos apartados: el primero de ellos contiene cinco 

textos, denominados Testimonia, cuya importancia reside en el hecho de que son aquellos que 

nos proporcionan noticias del género de los Facete dicta en la Antigüedad; a continuación, en 

el apartado Fragmenta figuran los otros pasajes que son en sí mismos los dicta. Cada uno de 

estos pasajes, como se trata de textos inconexos entre sí, va acompañado de un comentario en 

el que he procurado incluir una breve introducción al texto y luego una serie de comentarios 

específicos. 

Asimismo, al comienzo del trabajo hemos dedicado tres apartados a tratar cuestiones 

indispensables en lo tocante a la materia que nos disponíamos a tratar. En primer lugar, hemos 

realizado un pequeño estudio sobre lo que conocemos acerca del género de los Facete Dicta en 



3 

la Antigüedad, especialmente centrados en la figura de Cicerón. Con ello se pretendía 

contextualizar los textos y su contexto en lo referente al género literario. En segundo lugar, de 

manera sucinta hemos tratado algunos de los términos más importantes relativos al vocabulario 

del humor en latín. Estos términos han aparecido constantemente en los textos tratados, por lo 

que resultaba de vital importancia darlos a conocer mediante un estudio preliminar, para poder 

referir a este cuando fuera necesario a lo largo del comentario. Por último, hemos dedicado un 

capítulo a situar los textos traducidos y comentados en las obras de cada uno de los autores 

trabajados, así como a una breve descripción de su vida y obra. 

Finalmente, cierra el TFG una pequeña conclusión y el aparato bibliográfico que está 

organizado en distintos apartados. Se ha hecho distinción entre las ediciones de textos latinos 

empleadas y las ediciones que, a su vez, contenían comentario. Además, se han recogido las 

traducciones que se han cotejado para el trabajo. Por último, hemos hecho distinción entre 

instrumenta y estudios. Estos primeros son obras de referencia para las más amplias materias 

que engloban el estudio de la lengua latina y el mundo romano, como diccionarios o gramáticas, 

entre otros. Las obras recogidas bajo la etiqueta de “estudios” tienen una mayor cercanía a los 

temas más concretos tratados en el trabajo. 

Metodología y método de trabajo: 

La edición empleada para este trabajo es la publicada por Mueller en 1898, ya que se trata 

de la única recopilación que se ha hecho de estos textos anecdóticos. Sin embargo, dado que se 

trata de una edición antigua, decimonónica, desde su publicación se han continuado publicando 

otras ediciones críticas de cada una de las obras que recopila por separado. Esto hace que, a 

menudo, las lecturas que Mueller recoge hayan sido puestas en duda y modificadas por los 

editores más modernos. Por esto, los pasajes en los que la edición moderna daba mejor sentido 

que la edición de Mueller han sido sustituidos en detrimento de esta última. Siempre que se ha 

optado por alguna lectura diferente se ha aclarado en nota la edición de la que procede, 

recogidas todas ellas en el aparato bibliográfico. 

En cuanto a la traducción, he procurado que sea al mismo tiempo fiel al original y lo más 

comprensible posible en español. 

Finalmente, respecto al comentario, he considerado oportuno que cada uno de los pasajes 

nos condujera hacia los aspectos que dignos de ser comentados. A partir de cada uno de los 

textos iban surgiendo cuestiones de prosopografía o gramática, entre otras materias, que hemos 

ido comentando.  



4 

I. LOS FACETE DICTA 

Al intentar abordar este trabajo, el primero de los problemas que nos encontramos es el 

del género literario al que pertenece la selección de nuestros textos. Y es que ha de ser una 

selección de textos y no uno solo, pues el género de los facete dicta se caracteriza por la 

brevedad de los pasajes. Estos pequeños testimonios reflejan una anécdota, puesta en situación, 

atribuida a un personaje conocido. Este género se caracteriza también por exponer estas 

anécdotas en situaciones cotidianas en un ambiente distendido. A diferencia de otros géneros, 

si bien este se cultivó también en la Antigüedad, lo cierto es que no nos ha llegado ninguna 

recopilación directa de esta época. Lo más antiguo y similar que conservamos es la 

enumeración de situaciones que Macrobio relata. Más adelante, durante la época del 

Humanismo, este género recobrará fuerza tras ser cultivado por distintos autores como Poggio 

Bracciolini o Giovani Pontano. En este género tiene especial relevancia la imagen de Cicerón, 

también en los años del Renacimiento italiano.  

Como refleja el primer testimonio de este trabajo, los facete dicta Ciceronis comenzaron 

a circular, al menos oralmente, en época de Cicerón. En el segundo testimonio encontramos ya 

una alusión a un libro físico de dicta, es decir, comenzaron a difundirse por escrito estas 

anécdotas, lo que da cuenta de la creciente fama del género. Además, se asientan así las bases 

de este género, pues en él ha de haber una narración de la situación en la que la chanza se 

produce. 

Como hemos mencionado, no se conserva ningún texto completo desde la Antigüedad de 

estas recopilaciones. Se ha de hacer una compleja labor para lograr recolectar algunos de ellos 

de obras como la de Plutarco, Quintiliano o Macrobio, en el caso de Cicerón. En cuanto a 

Macrobio, parece que este autor del siglo IV sí que pudo contar con una obra conocida como 

De iocis Ciceronis, atribuida a su liberto Tirón1. Sin embargo, esta atribución no es segura. 

Tampoco parece que Cicerón crease una colección de sus propios dichos (posiblemente ni 

siquiera escribió ninguno2). El propio Quintiliano, algunos siglos antes que Macrobio, se 

cuestiona la autoría en el quinto testimonio de este trabajo (cf. Cap. IV, 1, 5). Asimismo, 

Trebonio (cf. Cap. IV, 1, 2) debió ser también el creador de una de estas colecciones de facetiae 

atribuidas a Cicerón3.  

 
1 Manzo (1969: 29-30) 

2 Shackleton Bailey  (1977 [2]: 335-336) 

3 Ibid. 



5 

Lo cierto es que estas colecciones fueron carne de cañón para los contrarios a Cicerón. 

Según afirma Quintiliano, para algunos Cicerón fue en ocasiones algo frío en estas sales: in 

salibus aliquando frigidum (Quintiliano XII 10, 12). Por otro lado, Quintiliano se muestra como 

un ferviente defensor  de las sales de Cicerón. Llega a defender incluso las veces en las que 

Cicerón empleaba gracias vulgares, de mal gusto, alegando que estas no habían sido inventadas 

por el orador, sino que eran frases que se lanzaban por todas partes4. Se debe tener en cuenta, 

por otra parte, que no todas estas frases ingeniosas tienen la misma gracia5. Y el propio 

Quintiliano también es quien alega que, ya fuera Tirón o cualquier otro el que se hubiera 

encargado de recopilar las sales de Cicerón, podría haber puesto más empeño en elegir bien las 

que merecían la pena que en acumular todas las que encontrara. 

Como cita Suetonio (Suetonio, Iul. 56, 7), el propio César había creado en su juventud 

una colección de apotegmas que posteriormente Augusto no permitió que se publicara. Es 

posible que entre estos dichos se encontrara alguno de Cicerón. Por el contrario, no es segura 

la equiparación de apotegmas y facete dicta. Ambos tienen características similares, como su 

desarrollo a través de pequeñas anécdotas inconexas, aunque no se puede asegurar que los 

apotegmas tengan siempre un tono humorístico, a diferencia del género que estamos tratando. 

En el caso de que estos géneros fueran similares, podríamos afirmar que gozó de importantísima 

relevancia en la época y contaríamos con la certeza de la existencia de otra recopilación más a 

manos de César. 

Así pues, lo que nos ha quedado de este género se desprende de las obras de Plutarco, 

Quintiliano y Macrobio. A Plutarco le interesan las biografías de los personajes más 

importantes de la Antigüedad hasta su tiempo, pero lo que más disfruta son las anécdotas 

relativas a intrigas políticas o familiares, los datos curiosos y, por supuesto, las frases célebres 

que acuñaron estos personajes. Entre ellas podemos encontrar estas facetiae puestas en boca de 

Cicerón. Uno de los puntos de unión entre Demóstenes y Cicerón, cuyas vidas compara 

Plutarco, es la defensa del empleo del humor en los discursos, aunque Demóstenes no fue igual 

de prolijo en este campo. Así pues, Plutarco recoge diferentes anécdotas relativas a este género 

en su obra (Cic. 25-27). 

Quintiliano, por su parte, recoge una serie de anécdotas a modo de ejemplificación. 

Podemos encontrar dos tipos: por un lado, en su capítulo referente al uso del humor en la 

 
4 Quintiliano VI 3, 4: non ab oratore ficta sed passim esse iactata. 

5 De Oratore II 251: Hoc etiam animaduertendum est, non esse omnia ridicula faceta. 



6 

retórica (VI 3), censura o elogia los procedimientos que los oradores pueden o no usar. Critica 

los que para él son excesivamente inapropiados y propone soluciones para que tengan cabida 

ante el tribunal. Por otra parte, en otras secciones de su obra, Quintiliano aprovecha alguno de 

estos juegos de palabras empleados por Cicerón como recurso humorístico para ejemplificar el 

uso de diferentes figuras retóricas, como un doble sentido o una metáfora. Por último, 

Macrobio, situando su obra en un banquete celebrado durante las fiestas de las Saturnales, 

introduce un diálogo en el que los diferentes asistentes cuentan anécdotas cómicas de Cicerón. 

Se trata de una recopilación ciertamente extensa y que podría identificarse con el género de los 

Facete dicta. Además, en la obra de Macrobio no solo se incluyen ejemplos ciceronianos, sino 

que en el mismo capítulo añade después ejemplos del mismo estilo atribuidos a Augusto o a 

Julia.  

 

 

 

 

 



7 

II. EL CAMPO SEMÁNTICO DEL HUMOR EN LATÍN 

En este capítulo introductorio pretendemos introducir de manera sucinta unas mínimas 

nociones del léxico que vamos a encontrar en los textos, especialmente en los testimonia. El 

campo semántico del humor es un tema árido y complejo, lleno de dificultades semánticas y 

connotaciones de índole social. Sin embargo, dada su importante aparición, pasaremos a 

enumerar algunos términos: 

Sales: La connotación es similar a la que conservamos en castellano. Alguien que posee 

produce sales es alguien salado, que tiene salero. Este mismo término también se emplea para 

referir a los dichos ingeniosos que tratamos en este trabajo. El propio Cicerón hace ya referencia 

al término sal al comienzo de su diálogo sobre la risa en el De Oratore (II 54, 216-217). En 

este punto es donde le atribuye a César la ars salis, al hablar sobre la técnica para producir la 

risa, o la ‘técnica en el tener salero’6. Asimismo, el término también puede adjetivarse como 

salsus o insulsus, de suerte que el propio Quintiliano (VI 3, 19) define salsus como quod non 

erit insulsum. No obstante, los términos sal, salsus e insulsus hacen referencia a un tipo de 

humor ingenioso, punzante e irónico7. 

Ridiculus: este término, derivado del verbo ridere y emparentado con risus, es un calco 

del griego γελοῖον8. Ambas palabras a menudo se emplean como adjetivo o se sustantivan (τὸ 

γελοῖον). Este término ridiculum es crucial en la concepción del humor, ya que adjetiva todo 

aquello que de por sí no tendría por qué ser cómico: es lo que dota de comicidad a cualquier 

nombre. Mary Beard lo translitera como ‘the laughable’, es decir, lo que es susceptible de 

producir risa, de lo que alguien se puede reír. Sobre la naturaleza de este aspecto habla 

Estrabón9 en el De Oratore. Lo cierto es que en lo risible existen líneas muy finas. Al respecto, 

en numerosas ocasiones se ha tildado a Cicerón de scurra, ‘payaso’, pues una de las cosas que 

más se censuran es el no medir o contenerse en la medida justa, llegando a parecer un mimo si 

se excede, por ejemplo, en una imitación. Pues, como afirma Graf, una fina línea separa al 

orador, que ha de ganarse al juez y al auditorio mediante algo ingenioso, de un cómico 

 
6 Cito la traducción concreta del profesor Iso (2002: 301) 

7 Krostenko (2001: 281, n. 116) 

8 Krostenko (2001: 219) 

9 En esta misma carta Cicerón hace referencia a los procesos que se han desarrollado en su diálogo De Oratore, 

pero afirma que lo ha hecho mediante el personaje de Antonio. Ello parece una simple confusión: quien realmente 

expone este apartado es Julio César Estrabón. 



8 

profesional, perteneciente a otra clase social10. Así, Cicerón busca diferenciarse con la 

afirmación haec ridentur quae notant et designant turpitudinem aliquam non turpiter, es decir, 

no caer en lo mismo que se censura. 

Venustus: Generalmente suele traducirse como encantador, dada su relación con la diosa 

Venus. Aunque no deriva exclusivamente del nombre de esta divinidad. Según Krostenko, su 

etimología deriva directamente del indoeuropeo, de una raíz de la semántica de ‘deseo’ o, como 

adjetivo, de lo que es ‘deseable’11. Así, a partir de este deseo, este término sufre una traslación 

semántica hasta llegar a tener un sentido de ‘atractivo’. En Plauto hay numerosos ejemplos, 

pero concretamente en uno (Poenulus 246) equipara los términos inuenustus e insulsus para 

referirse a cómo son las mujeres, a menos que gasten buen dinero en sí mismas12. El propio 

Cicerón emplea el término uenustas con sentido humorístico, asimilándolo a facetiae (Pro 

Flacco 76). Por tanto, uenustus tiene un sentido de ‘agradable’, algo deseable y elegante al 

oído, fino y con gracia. 

Facetum: Estrechamente relacionado, aunque no etimológicamente, con el término sal. 

Ambos se pueden usar indistintamente para aludir a los textos que estamos tratando. Hasta tal 

punto son interpolables que incluso el propio Cicerón las confundía: Mary Beard (2014: 113-

115) menciona las diferencias que existen en el mismo término entre las obras De Oratore  y 

Orator, separadas solamente por una decena de años. En la primera de ellas, el diálogo De 

Oratore, Cicerón subdivide el término facetiae en cauillatio y dicacitas. Sin embargo, en el 

Orator la división parte del término sal. En realidad, Manzo defiende que el término facetia 

que da nombre al género tiene un cariz irónico y sarcástico13. 

Dicacitas: Este es un tipo de humor procedimental, es decir, que puede tener unas reglas 

o recursos marcados; puntual y agudo. Es el tipo de humor que encontramos en nuestras sales. 

Estos golpes mordaces son agudezas que permiten una respuesta rápida e ingeniosa. 

Cavillatio: A diferencia del tipo anterior, esta clase de humor se caracteriza por 

impregnar todo un discurso14. Es el humor más natural, más intrínseco de cada persona. En él 

no caben técnicas ni teorías, sino que se nace con él. Como señala Mas, en el discurso caben 

 
10 Graf (1999: 31) 

11 Krostenko (2001: 40) 

12 Krostenko (2001: 42) 

13 Manzo (1969: 9-10) 

14 Mas (2015: 445-446) 



9 

ambas naturalezas. En la oratoria el uso del humor es ilimitado en tanto en cuanto puede variar 

según el adversario, el asunto tratado, las circunstancias, etc. Por otra parte, el humor no es por 

naturaleza ni ofensivo ni inocente: se puede emplear de manera nociva o inocua, ridiculizante 

o respetuosa, sin insultar o insultando. Todo depende de la intención. Contra un adversario 

respetable, cabe sazonar el discurso con pequeñas sales inofensivas. Sin embargo, si se pretende 

degradar al contrario y provocar su mayor descrédito, no es ilícito recurrir a todas las artimañas 

para lograr el mayor ridículo y destrucción15. Donde sí que existe un límite es en la semejanza 

a un actor cómico profesional. Se puede tener gracia, o cauillatio, pero no conviene llegar a 

parecer un actor de mimo o un scurra. Con este insulto Cicerón ataca en diferentes ocasiones 

a oponentes suyos. Por ello, se debe cuidar el orador de no cruzar la línea trazada entre una 

dicacitas moderada y fina y una scurrilis dicacitas. 

Urbanitas: Se trata de un tipo de humor refinado, propio de alguien de clase alta y 

cercano al ámbito urbano. Suele asimilarse a un humor elegans. Esta terminología da cuenta de 

una diferenciación clara de status entre las personas de clase alta y la plebe. Así, el humor se 

trata como un rasgo diferenciador de clases muy importante, un rasgo propio de un estrato 

social, lo que marca el origen del individuo. Esta urbanitas es un humor mordaz que guarda 

relación con el humor urbano por excelencia, el de la comedia ática y, especialmente, con el de 

los poemas homéricos. Como explica Luis Gil16, este humor se caracteriza en mayor medida 

por un escarnio más vulgar y agresivo, caracterizado más por un derisus. Esta risa es censurable 

en el ambiente en el que vive Cicerón: no parecen muy aceptables los ejemplos homéricos de 

quienes se ríen de Hefesto al verlo andar cojo o de la risa que suscitan las puyas de Ulises a 

Tersites. El uso de este tipo de humor, de los insultos con los que constantemente atacaba a sus 

enemigos acérrimos, como Clodio o Marco Antonio, sumado al del humor indecoroso que 

acostumbraba a emplear, lo llevó a ser odioso para muchos17. 

Rusticus: Este término se diferencia radicalmente del anterior. Frente a un humor 

elegante, el rusticus18 es un tipo de humor torpe y tosco. También se habla del humor inliberale, 

es decir, propio de aquel que no ha nacido libre, que es indudablemente de rango social inferior. 

 
15 Mas (2015: 448) 

16 Gil Fernández (1997: 34-35) 

17 Plutarco, comp. Dem. Cic., Cicero 28, 1. 

18 Graf (1999: 30) 



10 

III. LOS TEXTOS EN SU CONTEXTO 
 

1. LAS EPISTULAE AD FAMILIARES DE CICERÓN 

Bieler afirma Que Cicerón es el único personaje de la Roma clásica sobre el que se puede 

escribir una biografía seria19, y es que se conservan más de 800 de sus cartas y varias biografías 

antiguas. Cicerón, además, es el primer gran exponente del género epistolar, en el que se 

comienza a apreciar también el conocido o como sermo familiaris que a lo largo del trabajo 

tendremos ocasión de conocer, caracterizado por un uso del latín más relajado, una sintaxis más 

laxa y la inclusión de helenismos20. Sin embargo, ello no lleva a Cicerón a descuidar su prosa 

y a dejar de lado las normas de la retórica21, dado que estamos hablando posiblemente del mayor 

exponente de este arte en la Roma republicana, por mucho que encontremos en estos textos un 

inusitado tono personal y espontáneo, e incluso humorístico, conocido como genus iocosum22. 

Las Cartas a los familiares van dirigidas a multitud de personajes de la época de Cicerón entre 

el 62 y el 43 a. C. Efectivamente, su nombre no responde al hecho de que fueran intercambiadas 

con miembros de su familia, sino que hace referencia a la “familiaridad” del trato23. Se dividen 

en 16 libros por analogía con las Cartas a Ático y comprenden tanto cartas escritas por Cicerón 

como algunas que recibió de otros. A partir de estas cartas Mueller extrae los tres primeros 

textos del apartado de Testimonia. Parte de su valor reside en el hecho de que reflejan la realidad 

política de la vida de Cicerón. Tal es la relevancia de estas cartas y su sinceridad que, cuando 

humanistas italianos como Petrarca24 comenzaban a descubrirlas, se llevaban una ingrata 

sorpresa acerca de la imagen de Cicerón, a quien tenían tan idealizado. En estas cartas, entre 

las que hay algunas públicas pero otras muchas privadas, encontramos reflejadas las dudas de 

Cicerón, sus miedos y sus ideas, así como lo que pensaba acerca de otros personajes de su 

tiempo; en fin, todas sus impresiones hacia lo que sucedía en su vida25 y un inmenso reflejo de 

esta etapa histórica. Como es de esperar, estas cartas tratan toda clase de temas y se encuentran 

numerosos tipos (de consuelo, informativas, de agradecimiento…), pero cierta sensación de 

 
19 Bieler (1971: 121) 
20 Pérez (1997: 319-320) 
21 Beltrán (2008: 8) 
22 Beltrán (2008: 58) 
23 Beltrán (2008: 9) 
24 Este llega incluso a escribirle una carta ficticia llena de reproches hacia sus actitudes políticas (XXIV 3). 
25 Pérez (1997: 321-322) 



11 

unidad se desprende del protagonismo de Cicerón en sus vivencias y del reflejo de su 

personalidad en ellas.26  

Por otro lado, nos es imposible resumir aquí la biografía de Cicerón, la cual podremos ir 

desglosando a través de los numerosos personajes mencionados en los dicta, explicando los 

acontecimientos de su vida a través de las relaciones, buenas y malas, que mantiene con todos 

ellos. Sin embargo, a modo de resumen, cabe recordar que Cicerón nace en Arpino en el año 

106 a. C. Fue un homo novus, es decir, un hombre de cierto rango social pero que no pertenecía 

a la élite senatorial, sino que se tuvo que ganar su cursus honorum mediante sus aptitudes 

oratorias y políticas. Pese a su origen, siempre consideró a Roma también como su patria27, y 

la Res Publica fue siempre su mayor preocupación. Se formó en retórica y filosofía, tanto en 

Roma como en Grecia, donde vivió dos años. Debutó ante los tribunales en el 80 a. C. 

defendiendo a Sexto Roscio28, dando inicio a una carrera oratoria con más de 50 discursos 

conservados y con algo menos de una decena de obras sobre retórica, lo que lo llevó a ser 

considerado el orador por antonomasia. Llegó a ser cónsul junto con Antonio Híbrida en el 63 

a. C., lo que supuso el cenit de su carrera política. Su consulado finalizó con los discursos contra 

Catilina y la posterior ejecución de sus seguidores, lo que lo llevó al exilio en el año 58 a. C., 

del que regresaría un año después. Durante el resto de su carrera política jugó un papel más 

discreto en un segundo plano, algo que no llevó demasiado bien. Contó con numerosos 

enemigos personales y políticos, que a menudo surgían a partir de su obstinada defensa de la 

salus de la República, siempre desde su punto de vista en la facción de los optimates. Esta 

obsesión por el peligro que corría la República lo llevó a dirigir contra Marco Antonio sus 

Filípicas, lo que provocaría su muerte en el año 43 a. C. 

Su vida estuvo llena de todo tipo de circunstancias políticas y personales. Se casó con 

Terencia, con quien tuvo a Tulia, cuya muerte fue el mayor foco de tristezas para Cicerón. Tuvo 

también un efímero matrimonio con la joven Publilia. Tuvo relación cercana con su hermano 

Quinto, pero sobre todo con su gran amigo Ático. Cicerón ha quedado para la historia como 

uno de los personajes más importantes de la Roma republicana, y su figura ha sido reivindicada 

a lo largo de todos los siglos. 

 

 

 
26 Beltrán (2008: 10-11) 
27 Pina Polo (2005: 35) 
28 Pina Polo (2005: 48-49) 



12 

2. LAS SATURNALIA DE MACROBIO 

Macrobio se encuentra inmerso en un universo predominantemente cristiano. Sin 

embargo, existe un reducto, un pequeño planeta formado por miembros de las élites senatoriales 

romanas. En sus Saturnalia queda constancia de los intereses de estos últimos paganos de 

Roma, entre los que se encuentran personajes como el propio Macrobio, Símaco o Servio, gente 

que sigue mirando al glorioso pasado de Roma y que mantienen el interés por las antiguas 

costumbres y la historia de su Imperio29. Se hace llamar Macrobius Ambrosius Theodosius, vir 

clarissimus et inlustris, y se conservan dos obras suyas casi ítegras, las Saturnalia y su 

Commentarii in Somnium Scipionis, y algún resto de un De differentiis et societatibus Graeci 

Latinique verbi30. Parece claro que los dos primeros títulos recuerdan a una añorada Antigüedad 

Clásica, pues la primera se centra en un típico banquete de una festividad pagana y la segunda 

toma el tradicional nombre del género desarrollado por César y versa sobre el famoso De 

republica ciceroniano, relacionado con la República de Platón. 

Lo cierto es que la figura de Macrobio es enigmática y sobre esta existe mucha 

especulación. Entre los siglos IV y V hubo tres Macrobios conocidos, dos de ellos procedentes 

del norte de África31. Sin embargo, se dice que entre sus contemporáneos no se le conocía bajo 

este nombre, sino bajo el de Teodosio. Lo cierto es que todavía no se ha podido resolver esta 

cuestión. Sabemos que su nacimiento32 tuvo que darse entre los años 350 y 385 d. C. y fallecería  

entre el 422 y el 440 d. C. 

En boca de Macrobio, las Saturnalia son una obra pensada para la educación de su hijo, 

donde trata de recopilar los saberes de la Antigüedad en un ejercicio de erudición 

enciclopédica33. Se trata de una obra dividida en siete libros, con algunas lagunas, en los que 

se narran las conversaciones de una serie de personajes en varios banquetes durante la 

festividad de las Saturnales. Estas se celebraban a partir del 17 de diciembre, día de la 

consagración del templo de Saturno en el Foro, y en ellas se invertían los papeles sociales en 

un mundo al revés carnavalesco34. En la obra se tratan temas muy dispares, como la obra de 

Virgilio, el calendario o las anécdotas cómicas que nos atañen en este trabajo. Buena parte del 

 
29 Cameron (2011: 231) 
30 Ramos (1997: 790) 
31 Cameron (2011: 232-233) 
32 Existen diferentes corrientes al respecto (Ramos 1997: 790). 
33 Mesa (2009: 10) 
34 Navarro (2010: 9) 



13 

libro segundo se compone de la enumeración de distintas anécdotas y respuestas de personajes 

célebres como Augusto, Julia, hija de este, o nuestro Cicerón. La obra recrea el género 

simposíaco  platónico, reflejado, por ejemplo, en su famoso Banquete. No obstante, se 

diferencia en el hecho de que Macrobio narra no uno, sino tres banquetes que se celebran 

durante estas fiestas, en los que participan diferentes personajes como Pretextato, Símaco o 

Nicómaco35. Macrobio escoge como marco ficticio para esta obra las fiestas del 17, 18 y 19 de 

diciembre del 384 d. C., las últimas que viviría Pretextato, fallecido en enero del año 

siguiente36. 

Así pues, Macrobio nos ha legado todo un anticuario, una obra recopilatoria de saberes y 

curiosidades de la Roma clásica, que ya llamaban la atención de estos últimos paganos, en 

forma también de género clásico. Recoge en un diálogo datos de todo tipo, y alberga una de las 

primeras muestras de lo que podríamos considerar como Facete dicta, el género que nos 

concierne. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
35 Navarro (2010: 22-23) 
36 Navarro (2010: 34) 



14 

3. LA INSTITUTIO ORATORIA DE QUINTILIANO 

Cicerón se había ganado numerosos detractores en muchos ámbitos. Dada su excelencia 

oratoria, se había convertido en objeto de estudio para los alumnos de retórica y, como tal, en 

constante foco de críticas. Quintiliano, natural de Calahorra, llega a Roma en el año 68 d. C. y 

ejerce allí su labor como rétor. Entre los años 93 y 96 d. C. compone su Institutio oratoria, una 

obra en doce libros dedicada a esta disciplina37. Se trata de una obra en la que se encuentra todo 

lo que debe comprender un tratado retórico, desde lo referente a la figura del orador como al 

arte de la oratoria en sí mismo.  

Quintiliano es un ferviente defensor de Cicerón y considera a este como modelo de 

orador. Defiende su estilo y lo elogia, no solo como orador en sus discursos, sino también como 

teórico de la retórica. Esto es así hasta tal punto que llega a afirmar Quintiliano: “Cicerón ya 

no es el nombre de un hombre sino el de la elocuencia”38. Es el modelo de orador en tanto que 

cualquier orador estará mejor considerado en función de cuánto se aproxime a Cicerón.  

Como seguidor de Cicerón, Quintiliano incluye en su obra numerosos ejemplos de buen 

hacer retórico extraídos de los discursos del Arpinate. Además de estos ejemplos, toma también 

otros de la vida cotidiana de este, entre los cuales encontramos aquellos que nos conciernen. 

Quintiliano habla largo y tendido sobre el uso del humor en la retórica en el apartado VI 3 de 

su obra, que tradicionalmente se ha conocido como el capítulo De risu39. Así, Quintiliano 

explica en este capítulo qué recursos han de ser evitados por el orador y cuáles potenciados en 

relación con el uso del humor en los discursos. Encontramos entre estos ejemplos algunas 

facetiae que, puestas en conjunto, se asemejan al género de los Facete dicta. En realidad, 

Quintiliano recoge la tradición legada por el capítulo concerniente al mismo tema del diálogo 

De Oratore de Cicerón. Defiende por encima de todo el uso del humor para conmover así a un 

jurado serio como método de obtención de su favor, poniendo como ejemplo teórico y práctico 

a Cicerón40. Quintiliano defiende a Cicerón también en lo relativo al uso del humor, visión que 

comparte con el orador griego Demóstenes, y teoriza en este capítulo sobre este tema, dejando 

un legado preceptivo y ejemplificativo sobre la materia. 

 
37 Alberte (1997: 591) 
38 Alberte (1997: 592) 
39 Lopocaro (2022: 2) 
40 Lopocaro (2022: 25) 



15 

IV. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

A. TESTIMONIA 

1. Cic. Fam. VII 32.1 

Quibus in litteris omnia mihi periucunda fuerunt praeter illud, quod parum diligenter 

possessio salinarum mearum a te procuratore defenditur; ais enim, ut ego discesserim, omnia 

omnium dicta, in iis etiam Sestiana, in me conferri. Quid? tu id pateris? non me defendis? non 

resistis? Equidem sperabam ita notata me reliquisse genera dictorum meorum, ut cognosci sua 

sponte possent. Sed quoniam tanta faex est in urbe, ut nihil sit tam ἀκύθηρον, quod non alicui 

venustum esse videatur, pugna, si me amas, nisi acuta ἀμφιβολία, nisi elegans ὑπερβολή, nisi 

παράγραμμα bellum, nisi ridiculum παρὰ προσδοκίαν, nisi cetera, quae sunt a me in secundo 

libro de ortore per Antoni personam disputata de ridiculis, ἔντεχνα et arguta adparebunt, ut 

sacramento contendas mea41 non esse. 

  

1.1 TRADUCCIÓN 

En esta carta todo me ha resultado especialmente ocurrente, excepto que tú, en condición 

de representante, defiendes con escaso interés la titularidad de mis salinas. Pues afirmas que, 

en cuanto me marché, se me empezaron a atribuir todas las ocurrencias de todos, entre ellas 

también las de Sestio. Y, ¿qué?¿Tú lo consientes?¿No me defiendes?¿No haces frente? 

Ciertamente confiaba en que había dejado unos tipos inconfundibles de mis dichos, de modo 

que pudieran reconocerse por su propia naturaleza. Pero puesto que hay una escoria tan grande 

en Roma que no hay nada tan graceless que no le parezca a alguno que tiene su encanto, lucha, 

si me tienes afecto, para defender bajo juramento que no soy yo el autor si no se muestran con 

arte y destreza  un agudo doble sentido, una elegante hipérbole, una graciosa paronomasia, una 

broma inesperada y las demás cosas que expuse sobre el humor en el segundo libro Sobre el 

orador mediante el personaje de Antonio. 

 

 

1.2 COMENTARIO 

Este texto forma parte de una carta que Cicerón, como gobernador de Cilicia, a 

principios del año 50 a.C. dirige a Volumnio Eutrápelo42, con quien mantiene una relación 

 
41 Adoptamos la lectura de Watt en este término por adaptarse mejor al significado del texto. 

42 Deniaux (1993: 79-80, 108) 



16 

cercana. Su propio cognomen hace referencia a su marcado sentido del humor. Cicerón le 

reprocha en esta carta que permitiera que sus famosas facetiae se mezclaran con otras como 

las de Sestio, de notable menor calidad. El texto resulta de interés porque da cuenta de que 

desde época temprana comenzaban a circular, escrita u oralmente, las sales de Cicerón. 

Además, refleja en parte características que el Arpinate pretende plasmar en ellas de modo 

que quede fijada una idiosincrasia común entre sus dicta. 

 

Periucunda: 

El término designa algo jocoso, lleno de encanto. El prefijo per-43 hace que el adjetivo 

pase a estar en grado superlativo. La elección de este procedimiento en detrimento del uso del 

superlativo genérico en latín (iucundissima) se debe al lenguaje, más coloquial y familiar, 

donde no se atiende tanto a una recta latinitas. 

Salinarum:  

(Cf. Cap. II) Cicerón hace referencia no tanto a sus sales como a sus minas de sal, de 

donde extrae estas gracias que lo caracterizan. 

Sestiana (dicta): 

Las sales de Cicerón se han acabado mezclando con las de otros personajes de Roma, 

especialmente con las de Publio Sestio. Este individuo es el mismo al que Cicerón defiende de 

la acusación de ui durante su tribunado de la plebe (57 a. C.) en un discurso en el 56 a. C44. 

Sestio colaboró con Cicerón en la represión de la conjuración de Catilina y acompañó a Antonio 

en su gobierno de Macedonia. La buena relación entre ellos no impide que Cicerón aluda a que 

Sestio tenía un estilo tan peculiar, y un mal gusto a la hora de escoger sus proverbios, que 

incluso lo lleva a emplear el término Σεστιωδέστερον (Ad Atticum 141, 2) para referirse a su 

falta de finura45. Incluso el propio Catulo bromea con el hecho de que el discurso de Sestio le 

ha provocado tos y un enfriamiento (Catulo 44). Quintiliano (VI 3, 4) nos advierte de que 

debemos tener cuidado con esta faceta de Cicerón, pues a menudo, cuando utilizaba facetiae 

en ocasiones como los discursos contra Verres, si estas resultaban demasiado frías o insulsas, 

atribuía sus sales a otras personas, manifestando que no eran invención suya. 

Genera dictorum meorum:  

 
43 Ernout-Meillet (20014: 497) 

44 Baños (1994: 269) 

45 Shackleton Bailey (1977: 452) 

 



17 

(Cf. Cap. I) Cicerón creía haber dejado, a su salida de Roma, unas características 

reconocibles de sus dichos. Su sorpresa es mayúscula cuando comprueba que algunos espurios 

se han entremezclado con los suyos. Con ello, Cicerón pasa a explicar en esta carta los distintos 

procedimientos que él utiliza para dotar de personalidad a sus sales.  

ἀκύθηρον: 

El uso de este término griego, así como la nomenclatura griega que da a los distintos 

procedimientos, responde a dos justificaciones. En primer lugar, este primer término que 

encontramos da cuenta del uso de helenismos propio del lenguaje coloquial. Del mismo modo 

que hoy en día a menudo introducimos anglicismos en nuestra lengua cotidiana, aunque luego 

rechacemos su uso en un estilo más elevado, así también en Roma la gente de clase alta, que 

conocía el griego, solían emplearlo en el lenguaje más cercano. En el epistolario es donde más 

ejemplos podemos encontrar de este fenómeno, pues no siempre se trata de guardar en él la 

latinitas. Por otro lado, la terminología retórica se tiende a enunciar en griego como muestra 

del conocimiento de la retórica antigua, con origen en la Hélade. 

 Para referirse a estas anécdotas sin gracia emplea el término ἀκύθηρον, que Shackleton 

Bailey equipara con el término ἀναφρόδιτον, un perfecto calco del latín inuenustum (cf. cap. II: 

venustus). Cicerón hace referencia a la diosa Afrodita mediante uno de sus epítetos, el que lo 

relaciona con la isla de Citera. Así traslada el frecuente término latino mencionado al griego.  

Acuta ἀμφιβολία: 

El término, en origen, tiene un significado de ‘ataque por dos lados’. De ahí llega a 

significar un doble sentido, una palabra o expresión que puede interpretarse de dos maneras, 

que ataca por dos flancos. Como apunta Shackleton Bailey46, en el tratado De diuinatione47 

Cicerón hace referencia a un famoso doble sentido en Enio: aio te Aeacida Romanos uincere 

posse48. Como no podía ser de otra manera, Cicerón también habla de estos dobles sentidos, de 

estas ambigüedades, en el diálogo De Oratore (II 253). Es el primero de los procedimientos 

mencionados que se puede permitir en la oratoria, la ambigüedad basada en la palabra. 

 
46 Shackleton Bailey (1977: 452) 

47 De diuinatione II 116. En este contexto de la obra se está criticando la adivinación natural de los oráculos. Es 

por ello que se dan diferentes ejemplos de ambigüedad en las respuestas de estos. Es casi proverbial la respuesta 

que el oráculo le da a Creso, afirmando que, al cruzar el río Halis, derribará un poder de gran magnitud. Creso se 

aventura a ello, creyendo que va a derrotar a sus enemigos. Sin embargo, el gran poder que cae es el suyo propio.  

48 Annales, frag. 167 Sk. El doble sentido reside en la ambigüedad de la frase. La oración subordinada de infinitivo 

tiene dos acusativos, por lo que ambos podrían ser el sujeto del verbo subordinado. Perefctamente gramaticales 

serían  ambas interpretaciones: ‘afirmo, Eácida, que puedes vencer a los romanos’, o ‘afirmo, Eácida, que los 

romanos pueden vencerte’. 



18 

Expresamente se afirma que esta es la más válida, la basada en la palabra, no en la situación. 

El término empleado para estos procedimientos es ambigua, con el mismo preverbio que la 

palabra griega ἀμφιβολία. Además, tanto en la carta como en este tratado, el término va 

acompañado por el adjetivo acuta. La etimología49 de este adjetivo guarda relación con la 

noción de ‘afilado’, algo cortante. Y realmente tiene sentido el uso de este adjetivo, pues no 

solo señala algo ingenioso y sutil (que probablemente sea el significado con el que lo emplea 

Cicerón), sino también porque algo que tiene filo separa por muy poco dos caminos, dos 

interpretaciones. Así, una ambigüedad es aguda porque ve separados sus posibles significados 

por un fino filo. En el diálogo se continúa reflexionando sobre estas ambigüedades. Para 

Cicerón no es el recurso que mayores carcajadas puede producir, pero sí que denota un gran 

ingenio: is, qui appellatur dicax, hoc genere maxime excellet; sed risum movent alia maiorem50. 

Por otra parte, como desarrolla Mary Beard (2014: 117-118) a partir del texto de Cicerón, 

mucho más cómico que un simple doble sentido es la unión de este con otro tipo de recurso, 

como recurrir a algo inesperado. 

Sobre estas anfibolías añade más ejemplos Ballester (2014: 18), como cuando Cicerón 

bromeó en una de sus Filípicas51 sobre el asesinato de un hermano. Para ello emplea el doble 

sentido de la palabra germanum para jugar con las acepciones de hermano o de habitante de 

Germania.A lo largo del presente trabajo podremos encontrar diversos ejemplos de 

ambigüedades. 

Elegans ὑπερβολή: 

Para la hipérbole, Lázaro Carreter (1953: 222) toma la definición que da Baltasar Gracián, 

según el cual es una exageración que ‘atiende sólo a [en]carecer la grandeza  del objeto, o en 

panegiris o en sátira’. Partiendo de esta definición, el matiz que nos interesa es el de la sátira, 

pues un buen recurso humorístico es el que toma los defectos del contrario y los exagera con 

sátira para obtener mayor ridículo.  

Un ejemplo de este tipo de hipérbole aparece en De Oratore (II 267). En este punto se 

bromea con un personaje llamado Memio, de quien se dice que cuando bajaba al foro tenía que 

agachar la cabeza para pasar por debajo del Arco de Fabio. Lo cierto es que existe controversia 

sobre esta anécdota. Lo que el texto realmente dice es lo siguiente: ‘ita sibi ipsum magnum 

videri Memmium...’. Tomando este testimonio, lo que realmente parece dejar entrever Cicerón 

 
49 De Vaan (2008:23) 

50 De Oratore II 254. 

51 Phillipicae XI 14. Germanum Cimber occidit. Es decir, ‘el cimbro mató a su hermano / a un germano’. 



19 

es la soberbia y la altanería del personaje, por lo que nos encontraríamos más ante una gracia 

irónica que ante una exageración. Por otra parte, Quintiliano (VI 3, 67) advierte en esta broma 

una referencia física, pues habla de una hipérbole que Cicerón hizo sobre un hombre praelongo. 

El término elegans por el que va acompañado el sustantivo es, de nuevo, un adjetivo 

absolutamente marcado. Krostenko lo relaciona con el verbo lego, ‘escoger’, y traza sus 

connotaciones52. En origen, autores como Catón o Plauto dan al adjetivo un significado 

peyorativo. Sin embargo, en época de finales de la República ha adquirido ya un cariz 

completamente diferente. Para autores como Cicerón es un término que denota relevancia 

social. En esta época representa una cuidada elección estética. Elegans refleja, pues, algo 

refinado, una elección consciente que pretende resaltar una finura estilística.  

Bellum παράγραμμα: 

Shackleton Bailey53 lo equipara al término más conocido παρονομασία, esto es, un ligero 

cambio en una letra de una palabra que cambia por completo el significado de la misma. Uno 

de los ejemplos que se dan en el diálogo De Oratore (II 256) es la cita de Catón: ‘Nobiliorem, 

mobiliorem’. Esta hace referencia al rápido cambio de opinión de la casta política.  

En cuanto a los juegos de palabras, Ballester54 hace una división entre los que usan un 

término idéntico (un doble sentido) o un término similar (una paronomasia). Asimismo afirma 

también que estos últimos son más comunes en la literatura latina. Quintiliano, por su parte, se 

muestra reticente ante estas paronomasias si se usan en nombres propios. Critica, entre otras, 

la alusión a un tal Tulio (Tullius) como Tolio (Tollius) por su cleptomanía55. 

Este término παράγραμμα aparece ya mencionado en la Rhetorica de Aristóteles. Cabe 

recordar que lo cómico, tal y como lo entiende Cicerón, responde a una tradición aristotélica. 

Por otro lado, la famosa descripción de la comedia que se realiza en el segundo libro de la 

Poética se encuentra perdida, por lo que la única fuente que conservamos son las pequeñas 

anotaciones de Aristóteles en su obra previamente mencionada. Según la preceptiva al respecto, 

lo cómico requiere, además de una naturaleza ingeniosa, un engaño al oyente que requiera de 

afinar su perspicacia para entender el significado56. Por lo demás, merece la pena consultar el 

 
52 Krostenko (2001: 34-37) 

53 Shackleton Bailey (1977: 452 -453) 

54 Ballester (2014: 19) 

55 Institutio Oratoria VI 3, 53. La gracia reside en la alusión al verbo tollo: ‘coger, agarrar’, aunque puede tener 

un sentido más propio de ‘coger algo impropio, robar’. Al mismo juego recurre Cicerón en diversos pasajes de sus 

Verrinas (Verr. II 21, 52), donde convierte el nombre de Verres en nombre parlante, asociándolo con el verbo 

verrere. Este verbo significa en origen ‘barrer’, aunque Cicerón lo emplea con el mismo sentido de ‘robar’. 

56 Gil Fernández (1997: 44) 



20 

artículo citado de Luis Gil acerca de la teoría del humor aristotélica, así como el capítulo que 

Beard57 dedica a la existencia real o figurada de esta teoría, los cuales iremos mencionando 

cuando sea oportuno. 

Estas paronomasias que emplea Cicerón se caracterizan por el adjetivo bellum. El 

adjetivo ‘bello’ designa algo estéticamente similar a lo que entendemos en castellano. Es algo 

relativamente admirable, algo divertido e ingenioso. Cicerón emplea este término en diferentes 

ocasiones en el diálogo De Oratore. El significado por el que tiende a traducirse es el de 

‘divertido’. Lo cierto es que en este caso no encontramos una semántica más compleja, no hace 

referencia  a un humor violento o punzante, si bien no se puede separar de la connotación social 

del humor. Llama la atención, por ejemplo, la mención de Cicerón a una bella familiaris 

reprehensio58, esto es, una amable crítica ‘amistosa’. Ello refuerza el carácter apacible y sereno 

del término. 

Ridiculum παρὰ προσδοκίαν: 

La expresión παρὰ προσδοκίαν, haciendo referencia a algo inesperado, aparece 

mencionada en Demetrio59. Realmente este es el proceso que mayor comicidad produce. Esto 

mismo lo afirma Cicerón: Sed ex his omnibus nihil magis ridetur, quam quod est praeter 

exspectationem (De Oratore II 70, 284). En el Tractatus Coislinianus se tiene en gran estima 

este inesperado, tanto en lo verbal como en lo situacional60. Para ridiculum (cf. Cap. II) 

ἔντεχνα et arguta: 

En lo que respecta a esta carta, resta un adjetivo significativo para la concepción 

ciceroniana de lo que es risible. Encontramos el adjetivo ἔντεχνα, procedente del fecundo 

sustantivo τέχνη. Resulta algo irónico su uso por parte de Cicerón. Parece claro que lo que 

quiere subrayar es el hecho de que sus sales tienen una técnica detrás y están bien estudiadas: 

podría decirse que emplea un ars para realizarlas. Sin embargo, esto choca frontalmente con el 

inicio del discurso que se produce en el De Oratore. Antonio le pide a Estrabón que, si es 

posible, trate de dar alguna técnica sobre el humor, aunque de antemano afirma que el tener 

gracia es algo con lo que se nace. Esto mismo lo reafirma la respuesta: qua re mihi quidem 

nullo modo videtur doctrina ista res posse tradi (De Oratore II 54, 218). La conclusión en este 

 
57 Beard (2014: 29-36) En este pasaje también se menciona la Ética a Nicómaco como fuente conservada de 

pequeños apuntes acerca del humor. 

58 De Oratore II 281. 

59 Sobre el estilo III 152. 

60 Gil Fernández (1997: 46) 



21 

punto es clara: la gracia no se puede enseñar. Es por ello que resulta contradictorio que Cicerón 

hable de sus gracias como si estas estuvieran hechas con arreglo a una doctrina. Si bien lo único 

que se puede enseñar es la enumeración de procedimientos que encontramos, en ellos no se 

encuentra implícita esta gracia. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

2. Cic. Fam. XV 21.2 ex. 

Liber iste, quem mihi misisti, quantam habet declarationem amoris tui! primum, quod tibi 

facetum videtur, quicquid ego dixi, quod aliis fortasse non item; deinde, quod illa, sive faceta 

sunt sive secus, fiunt narrante te venustissima; quin etiam ante, quam ad me veniatur, risus 

omnis paene consumitur. 

 

2.1 TRADUCCIÓN 

¡Qué gran declaración de tu afecto contiene este libro que me has enviado! En primer 

lugar, porque te parece ingeniosa cualquier cosa que he dicho, lo que quizá a otros no les 

hubiera parecido igual; además, porque aquellas palabras, ya sean ingeniosas o no, han pasado 

a ser las más encantadoras al narrarlas tú. Es más, incluso antes de que se llegue a mi parte, casi 

se han agotado por completo las carcajadas. 

  

2.2 COMENTARIO 

Ya en Roma, Cicerón responde con esta carta a Gayo Trebonio61 a finales del 46 a. C., 

quien ha acompañado a César en la campaña de Hispania. Antes de marchar, Trebonio ha 

obsequiado a Cicerón con el regalo de un libro escrito por el mismo recopilando facetiae del 

orador. Este se lo agradece alabando también su prosa. Este testimonio cobra importancia por 

la mención a los dicta Ciceronis recopilados ya por escrito. Ello refleja que las sales de 

Cicerón ya circulaban en formato físico antes incluso de la supuesta recopilación llevada a 

cabo por Tirón en el 43 a. C. 

Liber:  

cf. Cap. I. El término liber no tiene en este caso el significado que tiene para nosotros. 

Como explica Vallejo62, en origen hacía referencia a las capas internas del tronco de un árbol. 

No obstante, se desconoce si la acepción de libro como elemento de escritura proviene del uso 

de esta parte del árbol por los antiguos. Como formato de escritura hace referencia a cada una 

de las subdivisiones de una obra completa (opus), como puede apreciarse en la denominación 

tradicional de los libros de Tito Livio, por ejemplo. A partir de ahí, el término liber se asimila 

a volumen, un rollo físico escrito: este fenómeno se explica por la propia división de una obra 

en sus respectivos libros, que se hacía en función de la cantidad de texto que cabía en cada uno 

 
61 Deniaux (1993: 107) 

62 Vallejo (2008: 111-115) 



23 

de los volumina. La concepción de liber como obra se debe a que ciertas obras cortas caben en 

un solo volumen, como pueda ser una comedia o una recopilación de facete dicta. 

Facetum: cf. Cap. II 

Venustissima:  

cf. Cap. II. En este caso encontramos un superlativo formado de manera regular. Lo cierto 

es que, pese a que su uso es amplísimo, no se conoce con certeza el origen de este sufijo -

issimus63. 

Veniatur:  

Encontramos en este caso una construcción temporal con subjuntivo. Esta forma viene 

introducida por la conjunción antequam con sus elementos disociados. Resulta curioso que 

Cicerón64 emplee esta forma en detrimento de priusquam, mientras que coetáneos suyos como 

César o Salustio usan casi exclusivamente esta última, más utilizada en época arcaica (lo que 

explica, por ejemplo, el empeño en su uso de Salustio). En época clásica empieza a utilizarse 

más con verbos en subjuntivo, como el caso que encontramos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
63 Beltrán Cebollada (1999: 97) 

64 Bassols (199210 [2]: 471-472) 



24 

3. Cic. Fam. IX 16. 4 

Ipse Caesar habet peracre iudicium, et, ut Servius, frater tuus, quem litteratissimum fuisse 

iudico, facile diceret: ‘hic versus Plauti non est, hic est’, quod tritas auris haberet notandis 

generibus poëtarum et consuetudine legendi, sic audio Caesarem, cum volumina iam confecerit 

ἀποφθεγμάτων, si quod adferatur ad eum pro meo, quod meum non sit, reicere solere; quod eo 

nunc magis facit, quia vivunt mecum fere cotidie illius familiares. Incidunt autem in sermone 

vario multa, quae fortasse illis, cum dixi, nec illitterata nec insulsa esse videantur; haec ad illum 

cum reliquis actis perferuntur; ita enim ipse mandavit. Sic fit, ut, si quid praeterea de me audiat, 

non audiendum putet. 

3.1 TRADUCCIÓN 

El propio César tiene una capacidad de discernimiento de gran finura y, como Servio, tu 

hermano65, a quien considero que fue muy erudito, fácilmente diría: ‘Este verso no es de Plauto, 

este sí que lo es’, porque tenía los oídos adiestrados para reconocer las diferencias entre los 

poetas y por su hábito de lectura; así del mismo modo oigo decir que César, al haber completado 

ya sus volúmenes de apotegmas, si se le presenta como mío alguno que no me pertenece, suele 

rechazarlo; y esto ahora lo hace todavía más, porque sus amigos cercanos viven conmigo casi 

a diario. Además, surgen en una conversación variada muchas que quizá, cuando las he dicho, 

no les hayan parecido carentes de cultura y gracia. Estas llegan a sus oídos con los demás 

sucesos, pues de este modo lo ha ordenado él mismo. Sucede así que, si oye alguna otra cosa 

sobre mí, cree que no merece ser escuchada. 

 

3.2 COMENTARIO 

Cicerón envía esta carta a Lucio Papirio Peto66, un caballero romano, en julio del 46 a. 

C. (anterior, por tanto, a la carta precedente). Esta da cuenta de la existencia de unos 

Apotegmas de César, sobre los que no se puede afirmar que pertenezcan al mismo género que 

las facetiae. Se menciona también en este pasaje que Cicerón tiene un estilo en sus chanzas 

reconocible para gente culta como César. 

 

Ipse:  

En dos ocasiones en este texto encontramos el pronombre ipse, frente a otros como idem 

o ille. El pronombre ipse significa etimológicamente ‘él y no otro’67. Tiene un valor enfático 

 
65 La tradición suele hablar de sobrino, pero indudablemente el texto dice frater. 

66 Deniaux (1993: 422- 423) 

67 Bassols (199210 [1]: 130) 



25 

sobre la persona a la que se refiere, valor que se pierde en el latín tardío. Así, el pronombre en 

origen enfático nos llega en castellano como demostrativo de media distancia: ese. 

Peracre: De nuevo encontramos un superlativo formado mediante el prefijo per- (cf. Cap. IV, 

1). Ello demuestra su frecuencia en el habla coloquial. 

Servius, frater: 

Habla de Servio Claudio, un reconocido gramático de la época. Algunos testimonios lo 

hacen hermano de Papirio Peto (cf. Deniaux, 1993: 422). Tras el fallecimiento de Servio en el 

60 a. C., su biblioteca fue legada a Cicerón. Fue un gran erudito por lo que dicen Suetonio (De 

Grammaticis 3) y Aulo Gelio (Noctes Atticae III 3, 1) sobre su aplicación a los textos de Plauto. 

Por otra parte, existen dudas acerca del parentesco de este con Peto. El término frater es 

ambiguo en las relaciones familiares y a menudo designa otro parentesco diferente del de 

hermano. El término frater ha llegado a algunas lenguas como el italiano o el francés para 

designar al hermano. En castellano o portugués el término deriva de germanus. 

Auris:  

En este pasaje encontramos un acusativo de tema en -i de formación fonética. A menudo 

los temas en -i acogen el acusativo de los temas en consonante. La elección de este acusativo 

suele responder a criterios poéticos a partir del s. II a. C. Procede de la unión de la vocal -i y la 

desinencia de acusativo plural -ns68.  

ἀποφθεγμάτων: Se desconoce si este género es el mismo que el de los facete dicta y, por tanto, 

si entre sus pasajes pudiera haber alguna anécdota cómica de Cicerón (cf. Cap. I).  

Quod meum non sit: 

Cicerón habla de que César no acepta ningún dicho si no es de su cosecha. En el discurso 

Pro Cneo Plancio (§35), Cicerón alardea de que a menudo, a partir de todo lo que dice, suele 

aparecer alguna frase ingeniosa. En consecuencia, cuando algún individuo oye un dicho 

ingenioso, este tiende a atribuirlo a Cicerón. Este hecho no es del agrado del Arpinate cuando 

el dicho en cuestión no es digno de él. Del mismo modo parece actuar este César. Dado que, 

como se explica en la carta, la cercanía entre los dos personajes a través de personas comunes 

asegura que las sales que llegan a César son indudablemente ciceronianas, ni siquiera duda de 

su autoría ni rechaza ninguna otra, sabiendo con certeza que son genuinas. 

 
68 Beltrán (1999: 77) 



26 

4. Macr. Sat. II 1, 10  

Animadverto duos, quos eloquentissimos antiqua aetas tulit, comicum Plautum et 

oratorem Tullium, eos ambos etiam ad iocorum venustatem ceteris praestitisse. Plautus quidem 

ea re clarus fuit, ut post mortem eius comoediae, quae incertae ferebantur, Plautinae tamen esse 

de iocorum copia noscerentur. Cicero autem quantum in ea re valuerit, quis ignorat, qui vel 

liberti eius libros, quos is de iocis patroni composuit, quos quidam ipsius putant esse, legere 

curavit? 

 

4.1 TRADUCCIÓN 

Hago observar que estos dos, los más elocuentes que la Antigüedad69 nos legó, el cómico 

Plauto y el orador Tulio70, ambos aventajaron a los demás también en lo que respecta al encanto 

de sus gracias. Sin duda Plauto fue brillante en esta materia, hasta el punto de que, tras su 

muerte, las comedias que se decía que eran de dudosa autoría, eran reconocidas sin embargo 

como plautinas a raíz de la abundancia de gracias. Por lo que respecta a Cicerón, ¿quién, que 

se haya preocupado de leer los libros de su liberto, los que compuso sobre las chanzas de su 

señor (aunque algunos creen que son del propio liberto), ignora cuánto destacó Cicerón en este 

ámbito? 

  

4.2 COMENTARIO 

Durante el banquete que se representa en las Saturnales, Símaco propone contar por 

turnos las chanzas de los antiguos para animar a los que allí se han congregado sin necesidad 

de bufones, sino con muestras de erudición. En esto, Símaco considera que Cicerón y Plauto 

aventajaron al resto. Además, este testimonio da cuenta de la existencia de recopilaciones de 

dicta en los días de Macrobio, allá por el siglo IV d.C.   

Venustatem: cf. Cap. II. 

Plautinae… noscerentur: A Plauto se le llegaron a atribuir más de ciento treinta comedias. 

Sin embargo, la labor filológica de algunos eruditos antiguos como Varrón redujo el número 

de las que, sin duda, eran de su autoría. Elio aseguró que veinticinco eran plautinas, mientras 

que Varrón acotó el número todavía más, hasta asegurar la autoría de Plauto en veintiuna 

 
69 Se permite aquí Macrobio aludir a la Antigüedad ya como una etapa de la Historia, ya consolidada en tiempos 

de este autor. 

70 Cicerón. 



27 

comedias. Estas veintiuna, las conocidas como fabulae Varronianae, son las que el palimpsesto 

ambrosiano nos ha legado71. De todo esto también da cuenta Aulo Gelio (Noctes Atticae III 3, 

3). 

Encontramos, además, en este punto una oración personal de infinitivo, en la que el sujeto 

actúa como tal en relación con el verbo en forma personal y el infinitivo. Así se explica el hecho 

de que el verbo en pasiva concuerde con el sujeto, del mismo modo que este cumple la misma 

función con el infinitivo aunque no vaya en acusativo72. 

Liberti eius: Sobre la posible autoría de esta recopilación del liberto Tirón: cf. Cap. I. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
71 Pociña (1997: 30-31) 

72 Bassols (199210 [2]: 393) 



28 

5. Quint. VI 3, 5 

Utinam libertus eius Tiro aut alius, quisquis fuit, qui tris hac de re libros edidit, parcius 

dictorum numero indulsessent et plus iudicii in eligendis quam in congerendis studii 

adhibuissent; minus obiectus calumniantibus foret. 

  

5.1 TRADUCCIÓN 

¡Ojalá que su liberto Tirón o quien quiera que fuera que editó los tres libros sobre esta 

materia, se hubiera entregado menos al número de dichos y hubiera aplicado más 

discernimiento en escogerlos que afán en amontonarlos!: habría quedado menos expuesto a las 

críticas de los calumniadores. 

  

5.2 COMENTARIO 

El pasaje se sitúa en el comienzo del punto VI 3 de la Institutio Oratoria de Quintiliano. 

Lo encontramos en el comienza del apartado que se le dedica al humor. Quintiliano habla del 

uso de este en la oratoria precisamente porque lo defendieron los más grandes: Demóstenes y 

Cicerón. Demóstenes no logró imprimir el humor del que hablaba en sus discursos, pues 

parece que carecía de gracia natural. Por el contrario, Cicerón se mostraba excesivamente 

prolijo en este asunto. Hasta tal punto que no solo impregnaba sus discursos de humor, sino 

que toda su vida social se veía imbuida en estas bromas recurrentes. Este pasaje es a su vez 

relevante porque es uno de los pocos que dan cuenta de la existencia de estos recopilatorios 

en época de Cicerón. 

Tris libros: 

De nuevo se hace referencia aquí a la famosa recopilación que el liberto Tirón debió de 

realizar sobre las facetiae de Cicerón (cf. Cap. I). Quintiliano añade dos datos. El primero de 

ellos muestra que esta recopilación estaba formada por tres libros. Ello quiere decir que era una 

recopilación muy extensa, dado que en este género literario los textos tienden a ser 

notablemente breves. La segunda noticia que da Quintiliano guarda relación con esta primera. 

Se reunieron tantas facetiae que buena parte de ellas no merecían la pena. Y no solo es que no 

merecieran la pena, sino que además dejaban en mal lugar a Cicerón por el uso de un humor 

inapropiado en esas situaciones. A partir de estas anécdotas excesivamente mordaces, o en las 

que se excedía, por ejemplo, en la imitación de personajes concretos, se empezó a llamar a 

Cicerón scurra consularis. Si bien el uso de burlas mordaces estaba permitido en la retórica, 

parece que Cicerón solía atacar al primero que encontrara con tal de hacer reír (Plut. Cic. 27, 

1). 

 



29 

Obiectus calumniantibus: 

Cicerón no tenía mesura a la hora de emplear el humor no solo fuera de los tribunales, 

sino también en sus discursos (Quint. VI 3). A menudo Cicerón tendía a hacer bromas en 

momentos muy inapropiados. Ello le llevó a ganarse muchos enemigos, que no aceptaban el 

uso de estas en ciertas ocasiones, pero también hubo gente que apoyaba su mordacidad sin 

medida, de modo que realizaba una dura crítica social y política (Beard, 2014: 100-101). Así 

pues, parece que el uso del humor lo llevó a ganar diferentes juicios, siendo el caso más 

reconocido el discurso Pro Caelio73. 

 

 

 
73 Rabbie (2007: 207) 



30 

II.   FRAGMENTA 

1. Macr. II 3, 12 

(Cicero) ab Androne quodam Laodiceno salutatus cum causam adventus requisisset 

comperissetque (nam ille se legatum de libertate patriae ad Caesarem venisse respondit), ita 

expressit publicam servitutem: Ἐὰν ὲπιτύχῃς, καὶ περὶ ἡμῶν πρέσβευσον. Si obtinueris, et pro 

nobis intercede. 

 

1.1 TRADUCCIÓN 

Al presentarle sus respetos un tal Andrón de Laodicea, como le hubiera preguntado el 

motivo de su visita y fuera informado (pues aquel respondió que había acudido como legado 

ante César para tratar sobre la libertad de su patria), expresó la esclavitud de sus conciudadanos 

del siguiente modo: “If you are successful, intercede also as a legacy for us”; esto es, “si lo 

consigues, intervén también por nosotros”. 

 

1.2 COMENTARIO 

Cicerón recibe en su casa a Andrón, de quien fue huésped cuando era gobernador en 

Cilicia (51-50 a. C.). Esta anécdota tuvo lugar entre los años 45 y  principios del 44 a. C., 

mientras Servilio Isáurico era procónsul de Asia. Sabemos esto por la una Epistula ad 

familiares (XIII 67), en la que Cicerón no duda en alabar a su antiguo anfitrión. Con nadie 

tuvo un trato más cercano en Asia y mantuvo su vínculo tras desempeñar ese cargo. Menciona 

Cicerón que ha sido un placer volver a verlo en Roma, de donde es posible que haya surgido 

este episodio. 

La mordaz respuesta de Cicerón encuentra su sentido en la situación política del 

momento. El 17 de marzo del año 45 a. C. tuvo lugar la última batalla de la Guerra Civil entre 

César y Pompeyo. Tras ello, César afianzó su poder y en febrero del 44 a. C. se declaró a sí 

mismo dictator perpetuus, tras lo que sería asesinado un mes después por el temor a un nuevo 

régimen monárquico que sentía parte de la sociedad74. Cicerón, un optimate de la facción 

contraria a los populares de César, bromea con esta situación en la que se percibe a sí mismo 

y a Roma en general como esclavos del dictador por su poder absoluto. 

 

Salutatus: 

La salutatio era una costumbre fuertemente arraigada que se realizaba entre huéspedes 

mutuos o por parte de clientes hacia sus patronos. Estas relaciones clientelares aumentan en la 

época del Principado, donde encontramos testimonios, por ejemplo, de diferentes poetas como 

 
74 Pina Polo (1999: 225-226) 



31 

Plinio (Epistulae III 21) o Marcial (I 70). Pero Cicerón ya contaba con multitud de clientes en 

su tiempo. Por ejemplo, en la primera Catilinaria (IV 10) menciona a unos individuos 

conjurados, enviados por Catilina para realizar la salutatio, aunque con intenciones diferentes.  

Nuestro pasaje refleja que no solo hay relaciones verticales entre clientes y patronos, sino 

que también puede existir una relación horizontal, en la que un viejo amigo o anfitrión 

extranjero lleva a cabo esta costumbre cuando visita la ciudad del otro. 

Ἐὰν ὲπιτύχῃς: 

Originalmente parece que la respuesta de Cicerón fue la griega, pues conocía bien la 

lengua y pudo tener a bien usarla con un interlocutor de origen heleno. Dado que estas 

recopilaciones de textos podían estar pensadas para un público ciertamente amplio, es posible 

que la traducción al latín sirviera para acercarlo a quienes no tuvieran la oportunidad de conocer 

esta lengua. Sin embargo, con el paso al latín se pierden matices. El verbo τυγχάνω tiene un 

fuerte matiz de casualidad. Su significado no solo es el de encontrar, sino que su relación directa 

con el sustantivo τύχη añaden ese matiz del azar75. La oración condicional introducida por Ἐὰν 

junto con el verbo en modo subjuntivo nos sitúan en un periodo hipotético eventual76. El valor 

eventual, de por sí, no tiene ese carácter de irrealidad que Cicerón parece querer darle a la 

condición. Sin embargo, la ineludible característica semántica del verbo dota de toda irrealidad 

a la oración. Por lo demás, el calco es bastante fiel, traduciendo incluso el καὶ adverbial. 

Publicam servitutem: 

El hecho de que César hubiera aglutinado en su persona todos sus poderes preocupaba a 

ciudadanos como Cicerón. Como en este texto, el Arpinate acostumbraba a tomárselo con un 

humor mordaz, pero ciertamente le concernía la salus de la República. Así lo refleja en una de 

sus cartas a principios del 44 a. C.: haec tibi ridicula videntur; non enim ades. Quae si videres, 

lacrimas non teneres77 (ad Fam. VII 30, 2). Toda esta carta es en sí misma una queja sobre las 

políticas de César que dirige a Curio Curión desde Roma. La cordial relación que con él 

mantenía pocos años antes se ve reflejada en la tercera carta que hemos comentado (cf. IV, I 

3). Durante estos años guarda una relación prudente, aunque mordaz78. Pese a todo, cabe tener 

 
75 Chantraine (19992: 1142 - 1143) 

76 Berenguer Amenós (199434: 219) 

77 ‘Todo esto te parece hilarante porque no estás presente; si lo vieras con tus propios ojos, no podrías contener 

las lágrimas’. 

78 Se pueden encontrar diferentes ejemplos en los que Cicerón habla de las políticas de César con tono humorístico, 

como en ad Fam. II 16,7. Por otro lado, cuando considera que la situación es ya extrema, deja a un lado el humor 

y florece la preocupación. 



32 

una visión precavida hacia este tiempo, pues hubo una gran campaña de descrédito hacia César 

por parte de sus adversarios políticos (Corbeill, 1996: 207). 

Nada más finalizar la Guerra Civil entre César y Pompeyo, Cicerón, que había sido 

partidario del modelo que este último proponía como restauración de la res publica, aguardaba 

con cautela el regreso a Roma de César. Cicerón esperaba que la política de reconciliación de 

César (la Clementia Caesaris) fuera una seria declaración de intenciones en cuanto a la 

restauración de la vieja República79. Su relación posterior con el dictador fue un tanto hipócrita. 

Públicamente apoyaba sus medidas en distintos discursos como el Pro Marcello, pero en 

privado criticaba su acumulación de poder y la asiduidad con la que quebrantaba las leyes de 

la República en su beneficio, y la muerte de César no provocó su lamento precisamente80. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
79 Roldán (1999: 625-626). 

80 Pina Polo (2005: 345-360) 



33 

2. Macr. II 3, 9 

In Caesarem quoque mordacitas Ciceronis dentes suos strinxit. Nam primum post 

victoriam Caesaris interrogatus, cur in electione partis errasset, respondit: Praecinctura me 

decepit, iocatus in Caesarem, qui ita toga praecingebatur, ut trahendo laciniam velut mollis 

incederet. 

 

2.1 TRADUCCIÓN 

También contra César la mordacidad de Cicerón apretó sus dientes. En efecto, en primer 

lugar, cuando, tras la victoria81 de César, le preguntó este por qué se había equivocado en la 

elección de bando, respondió: ‘la manera de ceñir la toga me engañó’; bromeando sobre César, 

que se ceñía la toga de tal modo que andaba arrastrando el borde de manera afeminada. 

 

2.2 COMENTARIO 

En esta anécdota se narra el encuentro entre Cicerón y el dictator tras su victoria contra 

Pompeyo en la Guerra Civil, en el 47 a. C. La gracia reside en el modo afeminado de vestirse 

y de andar de César, hecho que se volvió casi proverbial entre sus opositores.  

Mordacitas:  

El comienzo del texto se debe a que esta es la primera facetia dirigida directamente contra 

César en la obra de Macrobio, aunque Mueller situase antes la recién comentada. Encontramos 

en el comienzo de este pasaje una ingeniosa metáfora. La mordacidad de la que venimos 

hablando durante todo el trabajo se ve representada como un perro rabioso que enseña sus 

dientes a su presa. Cabe recordar que el término mordax guarda relación con el verbo mordeo 

(morder), de modo que el juego de palabras es aquí muy intuitivo. Asimismo, de esta referencia 

deducimos en la traducción que el encuentro se dio personalmente entre César y Cicerón, pues 

si pudo ver sus dientes es porque se encontraban el uno frente al otro, precisamente en la 

situación que comentábamos en el pasaje anterior, según la cual Cicerón esperaba con 

incertidumbre el regreso del vencedor de la guerra. Así, pese a que el texto no refleje más 

indicios sobre quién formulaba la pregunta, podemos figurarnos que era César quien estaba 

delante. 

Electione partis: 

Antes de la guerra, Cicerón mantenía relación de amistad con los dos protagonistas y 

 
81 Se refiere a la victoria sobre Pompeyo en la Guerra Civil (49-45 a.C.) 



34 

detestaba la idea de tener que decantarse por uno de ellos, pese a que compartía en mayor 

medida el programa ideológico de Pompeyo82. Al inicio de la guerra, dado que se encontraba 

en su finca de Formias, Cicerón pudo eludir la obligación de adscribirse a uno de los dos bandos 

a la que se vieron empujados los demás senadores. Sin embargo, enseguida tuvo que unirse al 

bando pompeyano83, aunque siempre que tuvo ocasión rehusó entrar en combate, como cuando 

alegó estar enfermo para no participar en la batalla de Farsalia. Precisamente tras la derrota de 

Pompeyo en esta batalla y su respectiva huída a Egipto, Cicerón regresó a Roma abandonando 

la guerra y acogiéndose a la Clementia Caesaris. Pese a abandonar el bando pompeyano, el 

Arpinate mostró sus reticencias a pasarse al bando contrario, como pretendía hacer su hijo 

Marco: non satis esse si haec arma reliquissemus? etiam contraria? (Ad Atticum XII 7, 1). Por 

su parte, su hermano Quinto, que fue legado de César en las campañas de la guerra de las Galias, 

siempre se quejó de haberse visto arrastrado al bando pompeyano por culpa de su hermano 

mayor84. 

Praecinctura: 

Se refiere al modo en que César solía vestirse, arrastrando la toga por el suelo y 

ciñéndosela de manera holgada. La anécdota se encuentra seccionada en nuestra edición. En la 

obra de Macrobio se añade también la advertencia que Sila le dirigió a Pompeyo acerca de 

César: cave tibi illum puerum male praecinctum85. Esta caracterización ridiculizante se hizo 

casi proverbial y son numerosos sus ejemplos, así como las menciones a la vida sexual de César: 

omnium mulierum virum et omnium virorum mulierem86 (Suet. Iul. LII 3). Así, como explica 

Corbeill (1996: 159), los signos que caracterizaban en Roma a un hombre afeminado eran la 

vestimenta, los accesorios que utilizaba y sus movimientos o gestos. En la descripción que 

encontramos en nuestra anécdota se encuentran reflejados dos de estos tres requisitos. 

Suetonio menciona también la misma advertencia de Sila (Iul. XLV 5). Dión Casio 

(XLIII 43, 4) añade algo más en boca de Cicerón, que tras la derrota de Pompeyo bromea con 

el hecho de que alguien tan mal ceñido pudiera haberlo vencido, apelando a su condición 

femenina. 

 
82 Pina Polo (2005: 296) 

83 Pina Polo (2005: 305) 

84 Pina Polo (2005: 316) 

85 ‘Ten cuidado con aquel muchachito que lleve la toga mal ceñida’. 

86 ‘Hombre para todas las mujeres y mujer para todos los hombres’. 



35 

3. Macr. II 3, 10  

Cum Laberius in fine ludorum anulo aureo honoratus a Caesare e vestigio in 

quattuordecim ad spectandum transiit violato ordine, et cum detrectatus est eques Romanus et 

comminus remissus, ait Cicero praetereunti Laberio et sedile quaerenti: Recepissem te, nisi 

anguste sederem, simul et illum respuens et in novum senatum iocatus, cuius numerum Caesar 

supra fas auxerat. Nec impune; respondit enim Laberius; ‘Mirum, si anguste sedes, qui soles 

duabus sellis sedere’. 

 

3.1 TRADUCCIÓN 

Cuando Laberio, que había sido gratificado por César con un anillo de oro al final de los 

juegos, seguidamente pasó a sentarse como espectador en las catorce gradas87 del orden 

ecuestre que había deshonrado, y puesto que fue rechazado y al punto rehabilitado como 

caballero romano, le dijo Cicerón a Laberio mientras pasaba por delante y buscaba asiento: “Te 

habría hecho hueco, si no estuviera tan apretado”, contestándole al mismo tiempo que bromeaba 

respecto al nuevo Senado, cuyo número había incrementado César por encima de lo que era 

lícito. Pero no quedó impune, pues le respondió Laberio: “Sorprendente si te sientas apretado, 

tú que sueles sentarte en dos asientos”. 

 

3.2 COMENTARIO 

Cicerón se dirige a Laberio, un actor y dramaturgo mímico88 que busca asiento en la 

orchestra del teatro. Bromeando con la coyuntura política que se vive en la Roma de César, al 

mismo tiempo se ríe de Laberio y de la situación. Lo que Cicerón no espera es la respuesta del 

cómico, que critica la inconstante posición política del orador. 

Violato ordine:  

Según la tradición romana, Servio Tulio es considerado el nuevo fundador de Roma y 

creador de una primera “constitución”. Este rey creó los nuevos distritos territoriales y 

redistribuyó la organización militar y ciudadana. La base del estado deja de ser la gens y en su 

lugar se sitúa el cives89. En cuanto al nuevo censo, una de las clases eran los equites o caballeros, 

quienes tenían los recursos necesarios para mantener a estos animales. Gozaron de poder y 

prestigio a lo largo de toda la República, pero posiblemente este Laberio no los viera con buenos 

ojos.  

 
87 Estas gradas estaban reservadas exclusivamente para el orden ecuestre de Roma. 

88 Panayotakis (2019: 32) 

89 Roldán (1999: 58-60) 



36 

Catorce filas del aforo se reservaban para los equites según la lex Roscia theatralis. Lucio 

Roscio Otón, tribuno de la plebe del año 67 a. C., trató de ganarse el favor del orden ecuestre 

mediante reformas como esta90. Sin embargo Laberio, al verse obligado por César a actuar, 

perdió la condición de caballero, recuperada inmediatamente después. 

Recepissem te:  

Parte de la gracia en la respuesta de Cicerón reside en la irrealidad de la coordinación. 

Encontramos en la prótasis un imperfecto de subjuntivo y en la apódosis un pluscuamperfecto 

del mismo modo. Además, el pluscuamperfecto se usa en estas oraciones para la noción de 

pasado, mientras que el imperfecto puede variar su significado entre el presente y el pretérito91. 

Nisi anguste sederem: 

Aquí Cicerón hace referencia a dos medidas políticas que César había llevado a cabo. En 

primer lugar, incrementó el número de senadores de 600 a 900, medida que tenía por objetivo 

afianzar sus apoyos en el Senado92. Sila, dictator entre los años 81 y 80 a. C., también había 

incrementado el número de senadores de 300 a 600. Otra posibilidad, algo más compleja, es el 

hecho de que César había dado el privilegio de poder sentarse en la orchestra, la grada 

mencionada, al rey sirio Hicarno II y sus hijos (Flavio Josefo, Antigüedades judías XIV 210). 

Es posible que este Laberio hubiera representado el papel de syrus, como explica Navarro 

(2010: 274), de ahí la segunda posibilidad. 

Fas:  

En realidad, fas es algo más que “lícito”. El término tiene un cariz religioso, dado el 

carácter sagrado del Senado romano, cuyas sesiones a menudo se celebraban en templos como 

el del Júpiter Óptimo Máximo. Por ello, el aumento del número de senadores llevado a cabo 

por César atenta en cierta medida contra el carácter sagrado de esta institución. 

Duabus sellis sedere: 

Cicerón se encuentra en este caso con un personaje tan rápido en la respuesta y mordaz 

como él. Laberio responde al comentario de Cicerón haciendo mención a su poca decisión a la 

hora de escoger bando durante la Guerra Civil (cf. IV, II 2.2). El juego reside en el hecho de 

que el Arpinate se mostró indeciso e inclinado hacia ambos bandos al principio de la guerra, 

 
90 Pociña (1976: 438) 

91 Bassols (199210 [2]: 428) 

92 Járrega Domínguez (2007:  53-54) 



37 

pues mantenía relación de amistad con ambos oponentes. Finalmente acabó apoyando al bando 

de Pompeyo, con quien tenía más afinidad política. Respecto al texto de las Saturnalia, en 

nuestra edición se suprime la última parte, en la que se explica precisamente que la respuesta 

se debe a la inconstancia política de Cicerón. 

 

 

 

 



38 

4. Macr. II 3, 11 

Idem Cicero alias facilitatem Caesaris in adlegando senatu irrisit palam. Nam cum ab 

hospite suo P. Mallio rogaretur, ut decurionatum privigno eius expediret, adsistente frequentia 

dixit: Romae, si vis, habebit, Pompeiis difficile est. 

4.1 TRADUCCIÓN 

El mismo Cicerón en otra ocasión se burló en público de la ligereza de César para 

nombrar senadores. Pues como su huésped Publio Malio le pidiera que le procurase a su hijastro 

la dignidad de decurión, le respondió ante una concurrida multitud: “En Roma, si quieres, la 

tendrá; en Pompeya es difícil”. 

 

4.2 COMENTARIO 

Esta anécdota tiene lugar en torno al año 45 a. C., momento en el que César 

proporcionaba magistraturas aunque no se cumplieran los requisitos. En esto, un huésped de 

Pompeya del que conocemos poco, Publio Malio, le pide que obtenga para su hijastro la 

dignidad de decurión, a lo que Cicerón responde con sorna, riéndose de la absurda situación 

que se vive en Roma. 

Facilitatem: 

Este término no tiene un significado como el que nosotros conservamos en “facilidad”, 

es algo más específico. En realidad, facilis es algo que no se opone resistencia, por lo tanto, es 

algo ligero o liviano. Deriva del verbo facio93 con el sufijo -ilis, es decir, susceptible de ser 

hecho. Pero su significado va más allá y refleja bien la idea que Cicerón podría querer plasmar 

en la situación, pues consideraba que César escogía a los miembros del Senado con excesiva 

ligereza, sin oposición ni reparo. 

Adlegando senatu: 

Sobre la ampliación del número de senadores, cf. IV, II 3. 2. 

Mallio… decurionatum: 

La dignidad de decurión. Había jóvenes que por motivo de origen no podían acceder a 

las magistraturas, pero pretendían obtener privilegios de las mismas llegando a formar parte del 

ordo decurionum94. Así nos llega esta anécdota en la que Malio, un pompeyano, pedía a Cicerón 

este cargo para su hijastro en su ciudad, pese a los gastos que ello conllevaba, a fin de obtener 

 
93 Ernout-Meillet (20014: 210) 

94 Castren (1975: 62) 



39 

el prestigio del cargo y sus privilegios, los ornamenta decurionalia.  

Pompeiis difficile est: 

César había ampliado el Senado y él mismo fue quien escogió a los nuevos senadores. Es 

posible que esta respuesta haga referencia al hecho de que César elegía a gente en Roma, donde 

se ubicaba el Senado. Por otro lado, también puede interpretarse un juego un tanto mordaz y 

desmedido hacia la figura de Pompeyo. Cuando sucedió esta anécdota, Pompeyo ya había caído 

derrotado. Cicerón juega entre los nombres de este personaje y de la ciudad de Pompeya, de 

donde procede este Malio. Así pues, su hijastro tendría fácil obtener un puesto en Roma, pero 

difícil en Pompeya o entre las filas de Pompeyo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 

5. Macr. II 3, 4 

Nec Q. Ciceroni fratri circa similem mordacitatem pepercit. Nam cum in ea provincia, 

quam ille rexerat, vidisset clipeatam imaginem eius ingentibus liniamentis95 usque ad pectus ex 

more pictam (erat autem Quintus ipse staturae parvae), ait: Frater meus dimidius maior est 

quam totus.   

5.1 TRADUCCIÓN 

Tampoco tuvo miramiento con su hermano Quinto Cicerón en lo que respecta a un similar 

sarcasmo. Pues como en esta provincia sobre la que aquel había gobernado hubiera visto una 

estatua suya armada con un escudo, pintada con grandes pinceladas hasta el pecho, según es 

tradición, (efectivamente, el propio Quinto era de baja estatura) dijo: “Medio hermano mío es 

más grande que todo entero”. 

 

5.2 COMENTARIO 

Cicerón parte a mediados de julio del 51 a. C. hacia Cilicia, donde será gobernador 

hasta el 50. Realiza el trayecto a través del mar Egeo, por islas como Samos o Éfeso, 

pertenecientes a la provincia de Asia, donde su hermano fue procónsul entre el 61 y el 58 a. C. 

Es posible que en alguna de estas paradas se encontrara con alguna de las estatuas 

mencionadas. Así, Cicerón se ríe de la estatura de su hermano porque solo la mitad de la 

escultura que se encuentra es ya más alta que el propio Quinto. 

Rexerat: 

Durante la República romana se trataba de evitar por todos los medios el uso del término 

rex o derivados. De hecho, a César se le acusaba de pretender ser rey. Los antiguos reyes 

legendarios, depuestos tras el episodio de la violación de Lucrecia, habían dejado tal trauma en 

la sociedad romana que no había peor acusación que la de estas pretensiones. César incluso 

llegó a rechazar que lo coronaran con una diadema, signo de realeza (Suet. Iul LXXIX 2). Sin 

embargo, no es del todo extraño el uso de estos términos aludiendo al gobierno de una 

provincia. 

Clipeatam imaginem: 

Se trata de una escultura con un escudo de forma circular. Se desconoce el origen 

etimológico de este término, aunque se documenta una etimología popular con el verbo clepo, 

 
95 Cabe recordar que la escultura y arquitectura clásicas se caracterizaban por su policromía, aunque pocos restos 

hayan llegado hasta nuestros días. 



41 

esconder96. Es común, sobre todo en epigrafía, la grafía clupeatam, que se explica al ir tras 

consonante -l y ante labial (libet / lubet)97. 

Staturae parvae: 

No es del todo clásico el uso aquí de un genitivo. En este contexto cabría más un ablativo 

de cualidad, utilizado para marcar estas características físicas o relativas a la personalidad del 

individuo98. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
96 Ernout - Meillet (20014: 128) 

97 De vaan (2008: 121) 

98 Rubio - González (1985: 141) 



42 

6. Quintil. VI 3, 48 sq.99  

Quare [non] hoc [modo] paene et ipsum scurrile Ciceronis est in eundem de quo supra 

dixi Isauricum: ‘Miror quid sit quod pater tuus, homo constantissimus, te nobis varium reliquit’. 

Sed illud ex eodem genere praeclarum: Cum obiceret Miloni accusator, in argumentum 

factarum Clodio insidiarum, quod Bovillas ante horam nonam devertisset, ut expectaret dum 

Clodius a villa sua exiret, et identidem interrogaret quo tempore Clodius occissus esset, 

respondit: ‘Sero’. 

6.1 TRADUCCIÓN  

Por esta razón es casi de este tipo también esa bufonada de Cicerón contra el mismo 

Isáurico sobre el que hablamos anteriormente: “Me pregunto con estupor cuál es el motivo por 

el que tu padre, el más inalterable de los hombres, te nos dejó alterado”. Pero de esta misma 

clase es el siguiente brillante ejemplo: como el acusador reprochara a Milón como prueba de la 

emboscada realizada contra Clodio que se hubiera desviado hacia Bovilas antes de la hora 

nona100 para esperar hasta que Clodio saliera de su villa, y como le preguntara insistentemente 

a qué hora había sido asesinado Clodio, le respondió: “Tarde”. 

6.2 COMENTARIO 

Quintiliano habla de diferentes dobles sentidos, de los que opina que se deben rechazar 

en su mayoría. Añade en este caso dos ejemplos. El primero de ellos se refiere a Isáurico, un 

político romano al que caracteriza por su inconstancia política y sus lunares en la cara. Por 

otra parte, en el contexto del litigio contra Milón, defendido por Cicerón del asesinato de 

Clodio, responde con el doble sentido del adverbio sero: por la tarde o demasiado tarde. 

Scurrile: 

Con sentido peyorativo, pues hace referencia al scurra, apelativo con el que en ocasiones 

apodaban a Cicerón (cf. Cap. II). 

Isauricum… varium: 

Publio Servilio Vatia Isáurico, hijo del cónsul en el 79 a. C. de mismo nombre, fue un 

político romano al que Cicerón caracterizaba por su inconstancia política. Su padre, por el 

contrario, fue para Cicerón un hombre muy ilustre (Ad fam. XIII 68, 3), pues tiene en gran 

estima el consulado del Arpinate (Phil. II 12). En cambio, su opinión sobre el hijo, con quien 

mantuvo cierta correspondencia especialmente por su condición de collegae como augures, no 

 
99 Para este texto seguimos la edición de Winterbottom (1970) 

100 A media tarde. 



43 

es tan favorable. Este, en principio se situó en el espectro político de Catón o Favonio101, de 

corte conservadora. Sin embargo, su consideración como inconstante políticamente se debe a 

sus distintos cambios de grupo político, pues apoyó a César en la Guerra Civil, a pesar de 

haberse alineado en principio con los Optimates, y tras la muerte del dictator se alió con Marco 

Antonio. 

El primer significado del adjetivo varius es el referente a la piel102, lo que debía de 

caracterizar a este Isáurico por sus lunares. Posteriormente este término adquiere la acepción 

de mutable, inconstante, especialmente recurrente en época Clásica en alusiones peyorativas103. 

Supra:  

Este adverbio se suele utilizar en textos en prosa para aludir a algo que se ha mencionado 

anteriormente. Antes del siglo II a. C., el soporte más habitual era el rollo de papiro, mientras 

que las tablillas enceradas se reservaban para usos más efímeros104. El rollo de papiro se debía 

desenrollar para su lectura y, por tanto, lo que ya se había leído quedaba más arriba. A partir de 

entonces se comienzan a poner por escrito algunas leyes sobre pergaminos, membrana, 

agrupados en códices. En época de Quintiliano es cuando este último soporte debió de 

comenzar a utilizarse también para obras literarias. Sin embargo, Quintiliano sigue utilizando 

en este contexto el adverbio supra, bien porque no usara el formato del códice, empleado en 

esos momentos para textos menos serios y populares, bien porque el adverbio había adquirido 

una nueva acepción lexicalizada en estas obras literarias. 

Ex eodem genere: (cf. IV, I 1 3: Acuta ἀμφιβολία) 

Miloni: 

Se trata del personaje al que Cicerón defiende del asesinato de Clodio con su discurso 

Pro Milone. Milón, tribuno de la plebe en el 57 a. C., fue partidario del regreso de Cicerón del 

exilio, lo que lo enfrentó también a Clodio. A partir de ese momento, Milón comienza a llevar 

una guardia personal armada para defenderse de los ataques de Clodio105. Es Cicerón quien 

presagia y apoya varios años antes que Milón haya de ser el asesino de su enemigo (Ad Atticum 

IV 3,5). En esta situación de tensión en la que ambos rivales, Clodio y Milón, tenían a su 

 
101 Gruen (1974: 57-58) 

102 Ernout - Meillet (20014: 713) 

103 Por ejemplo, la famosa cita virgiliana que critica al género femenino: varium et mutabile semper / femina (Aen. 

IV 569-570)  

104 Wilson - Reynolds (1986: 40) 

105 Pina Polo (2005: 141) 



44 

servicio bandas armadas, se dio un encuentro, fortuito o premeditado, entre ambos grupos en 

la via Appia, en el que Clodio resultó herido y posteriormente asesinado106. Cicerón lo intenta 

defender mediante el discurso mencionado, aunque se cuenta que se mostraba tan nervioso al 

temer por su vida, debido a la tensión existente entre la plebe, que incluso le temblaban las 

piernas (Cic. XXXV 4). Finalmente Milón acabó siendo exiliado a Marsella, donde pasó el 

resto de su vida. 

Bovillas: 

Así se conoce a la localidad en la que clodianos y milonianos tuvieron el violento 

encuentro en el que Clodio acabó siendo asesinado. Cicerón se refiere a este suceso como 

pugnam Bovillanam (Ad Atticum V 13,1). 

Dum… exiret: 

La conjunción dum tiene un valor temporal de simultaneidad, total o parcial, cuando el 

verbo está en indicativo. Es muy común que con verbos del significado de ‘esperar’, como en 

este caso, la conjunción vaya acompañada de subjuntivo. El valor durativo (hasta que) puede 

expresarse con indicativo y subjuntivo, pero si se quiere dar un matiz de intención por parte del 

sujeto, se construye con subjuntivo107. 

Sero: 

Clodio fue uno de los mayores enemigos de Cicerón. Es por esto que no en pocas 

ocasiones se alegra incluso de su muerte (Philippicae II 21-22), hasta el punto de que era vox 

populi que Cicerón había instigado a Milón para que llevara a cabo el asesinato108. Del mismo 

modo que Catilina, para el Arpinate Clodio era un enemigo del Estado, al que demonizó del 

mismo modo que a Catilina o a Marco Antonio. Sin embargo, no parece que su relación fuera 

mala en origen, sino que su rivalidad comenzó tras el escándalo de la Bona Dea109. En el juicio 

en el que se acusaba a Clodio, Cicerón atestiguó en su contra al argumentar que la misma 

mañana del escándalo había acudido a casa del Arpinate a realizar la salutatio, mientras que 

Clodio argumentaba que estaba fuera de Roma. A partir de entonces, puesto que para Cicerón 

prevaleció la entereza moral por delante de la relación que los unía, la rivalidad entre ambos 

 
106 Pina Polo (2005: 239) 

107 Bassols (199210 [2]: 473-475) 

108 Pina Polo (2005: 141-142) 

109 En el año 62 a. C., durante una celebración exclusivamente femenina en la que participaban las vestales, 

celebrada en casa de César, Clodio, vestido de mujer, cometió el sacrilegio de entrar. Ello supuso un escándalo de 

gran magnitud. 



45 

comenzó a ser descarnada. Resentido por el testimonio del orador, Clodio comenzó a atacar a 

Cicerón  bajo el apelativo de rex110. Cuando Clodio accedió al tribunado de la plebe, llevó a 

cabo diferentes medidas, como la que castigaba con el exilio al que ejecutara a ciudadanos 

romanos sin juicio previo (lo que sucedió cuando Ciecerón ejecutó a los seguidores de Catilina) 

o la que declaraba a Cicerón fuera de la ley y confiscaba sus bienes, derribando así la casa de 

Cicerón en el Palatino y erigiendo posteriormente en su lugar un altar a la Libertad. Con todos 

estos hechos se fraguó su enemistad, que finalizó con el asesinato de Clodio, no sin antes 

desarrollarse multitud de incidentes, como el del 3 de noviembre del 57 a.C., en el que los 

partidarios de Clodio saquearon la casa de Cicerón en reconstrucción e incendiaron la de su 

hermano Quinto. A causa de esta actitud violenta de Clodio y sus seguidores se justificaba el 

empleo de una guardia armada e incluso Cicerón llegó a justificar su asesinato por su obsesión 

con la salus de la República, conviertendo a Clodio en enemigo del Estado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
110 Pina Polo (2005: 162) 



46 

7. Quint. VI 3, 69 

Idem per allegoriam M. Caelium melius obicientem crimina quam defendentem bonam 

dextram, malam sinistram habere dicebat. 

 

7.1 TRADUCCIÓN 

 El mismo (Cicerón) decía mediante una alegoría que Marco Celio, que era mejor 

lanzando acusaciones que defendiéndolas, tenía buena diestra y mala zurda. 

 

7.2 COMENTARIO 

Marco Celio fue un orador discípulo de Cicerón y Craso. El Arpinate lo tiene en gran 

estima como tal, aunque admite que tenía mayor valía a la hora de acusar que a la de defender. 

Es por esto que Cicerón menciona que tenía mejor diestra que zurda mediante una alegoría, 

ya que los soldados llevaban la espada en la mano derecha y el escudo en la izquierda. Así, se 

le daba mejor atacar que defender. 

Idem: 

Se utiliza aquí como pronombre anafórico de identidad, para evitar mencionar de nuevo 

el nombre propio, pero dejando claro que se habla de la misma persona, aunque a menudo estos 

valores se ven atenuados o intensificados si van acompañados de otros pronombres111. Se opone 

a ipse en cuanto a que este último es enfático (cf. IV, I 3, 2: ipse), y se forma mediante el 

anafórico is y la partícula invariable -dem112.  

M. Caelium: 

En el diálogo Brutus, donde Cicerón hace una especie de historia de la oratoria en Roma, 

aparece este personaje mencionado (Brut. 273). En este pasaje se lamenta Cicerón de los 

derroteros que tomó hacia el final de su vida113, pero no por ello desdeña su labor como orador. 

Se sirvió de la oratoria, a la que caracteriza como perurbana  y faceta (cf. Cap. II), para su 

actividad política. Menciona Cicerón tres magníficas intervenciones acusatorias por el bien del 

Estado, y aunque sus discursos de defensa eran menos válidos, aun así merecen algo de 

reconocimiento.  

 

 

 
111 Álvarez (2009: 280-281) 

112 Beltrán (1999: 114) 

113 A lo largo de su vida llegó incluso a apoyar a Catilina, aunque por lo que Cicerón menciona sus decisiones 

hacia el final de su vida es por su acercamiento a Marco Antonio (Gruen, 1974: 485). 



47 

8. Quint. VI 3, 47 

Ne illa quidem (oratoribus conveniunt), quae Ciceroni aliquando, sed non in agendo, 

exciderunt, ut dixit, cum is candidatus, qui coci filius habebatur, coram114 eo suffragium ab alio 

peteret: ego quoque tibi favebo. 

 

8.1 TRADUCCIÓN 

Sin duda tampoco (convienen a los oradores) aquellos (dobles sentidos115) que alguna vez 

se le escaparon a Cicerón, aunque no ante el tribunal, como cuando dijo, al pedir el voto de uno 

en presencia de Cicerón aquel candidato que era tenido por hijo de cocinero, dijo: yo también 

te seré favorable / yo te seré favorable, cocinero. 

8.2 COMENTARIO 

 Quintiliano argumenta en esta sección de su libro VI que algunos dobles sentidos no son 

apropiados para los oradores, pues responden más a un humor propio del scurra. En cuanto a 

estos procedimientos, Quintiliano defiende el ejemplo anteriormente mencionado sobre la hora 

en la que Clodio fue asesinado (IV, II 6), pero censura este y aquel en el que juega con el 

término varium (IV, II, 6). 

Cicerón se encuentra en Roma con un candidato, conocido por ser hijo de un cocinero, 

pidiéndole el voto a otro ciudadano. En ese momento Cicerón responde con un doble sentido 

(coque / quoque). En la tradición se encuentra también esta anécdota ampliada con el término 

iure, que puede significar “conforme a derecho” o “caldo”, con otra alusión al oficio de la 

familia del candidato. 

Agendo: 

En lenguaje jurídico es muy común la expresión causas agere, es decir, llevar a cabo 

causas judiciales o, lo que es lo mismo, estar ante un tribunal como parte acusadora o defensora. 

Hasta tal punto se formaliza esta expresión que Quintiliano se permite elidir el término causa 

dejando simplemente el verbo ago, un verbo que, de por sí, tiene un significado muy amplio y 

numerosas acepciones. En origen, este verbo tiene el sentido de “empujar hacia adelante”, lo 

que puede explicar este tipo de expresiones116. Por otro lado, el uso de este verbo en lenguaje 

jurídico es muy prolijo. 

 

 
114 Parece que deriva de la unión entre el preverbio cum y os, lo que permite entender mejor su significado (Thes 

VII 942). 

115 (Cf. IV, I 1, 3: acuta ἀμφιβολία) 

116 Ernout - Meillet (20014: 15-16) 



48 

Candidatus: 

Este término tiene como derivado en castellano “candidato”, igual que el sentido que se 

encuentra en este episodio. Sin embargo, candidatus procede de candidus, un color blanco 

brillante que caracteriza a una toga limpia y cuidada, la cual llevaban aquellos que se 

presentaban a alguna magistratura para dar mejor imagen. Candidus, a su vez, procede del 

verbo candeo, “estar en llamas”, a partir de donde puede apreciarse un color blanco intenso, 

candente. La metonimia entre la toga y el candidato político se lexicaliza y llega hasta nuestros 

días. En época clásica designa siempre al candidato político, mientras que durante el Imperio 

pierde este valor y solo designa un ropaje blanco117. 

Quoque: 

Donato explica el juego de palabras, a propósito de esta anécdota, del siguiente modo: 

Nam apud veteres 'coquus’ non per c litteram, sed per q scribebatur (Don. Ter. Ad. 423)118. Lo 

cierto es que a lo largo de toda la tradición se pueden encontrar ejemplos de diferentes grafías, 

recogidas en el Thesaurus Linguae Latinae (VII 925 - 930). Como raíz indoeuropea se propone 

*pekwō, que en italo-celta llegaría como *kwekwō119. Esto explica la afirmación de Donato según 

la cual los antiguos escribían ambas sílabas con “q”, por lo que, además, se pronunciarían como 

labiovelares. De hecho, en Plauto se puede encontrar en los códices la grafía quoqui (Aul. 346). 

Así pues, en época de Cicerón habría homofonía pura entre los dos términos con los que juega, 

pues, de lo contrario, no habría sido posible encontrar tal doble sentido. 

  

 

 
117 Ernout - Meillet (20014: 91-92) 

118 En época ya tardía, por asimilación, incluso la segunda labiovelar pasó a pronunciarse y escribirse también con 

velar sorda, grafía “c”. De ello da cuenta el conocido como Appendix Probi (38-40). Incluso en nuestro texto 

podemos encontrar la grafía coci. 

119 Ernout - Meillet (20014: 141) 



49 

9. Macr. II 3, 2 

M. Cicero cum apud Damasippum cenaret et ille mediocri vino posito diceret: “Bibite 

Falernum hoc, annorum quadraginta est”, Bene, inquit, aetatem fert. 

 

9.1 TRADUCCIÓN 

Al cenar Marco Cicerón en casa de Damasipo y al decir este habiendo servido un vino 

mediocre: “Bebed de este falerno, tiene cuarenta años”, respondió: “Lleva bien la edad”. 

 

9.2 COMENTARIO 

De una carta de Cicerón (Ad fam. VII 23, 2-3) se desprende que este Damasipo es una 

especie de coleccionista de arte que se dedica a vender obras. Este personaje invita a cenar a 

Cicerón en su casa y les ofrece a sus invitados un vino añejo, que dice pertenecer a la 

denominación de Falerno. El Arpinate juega con la mención que el anfitrión hace sobre la 

edad del vino, tomando la referencia como si fuera hacia una persona. Un buen vino, al 

envejecer, adquiere mayor calidad. Sin embargo, este vino, que en realidad no pertenecía a tal 

clase, al tener tantos años no solo no mejora, sino que empeora. De ahí que Cicerón se burle 

de la edad de este vino. Damasipo queda caracterizado como uno de estos personajes romanos, 

aparentemente ricos, vanidosos y ostentosos, que emergían en la época del final de la 

República e inicios del Principado, como Trimalción. 

Cum… cenaret et… diceret: 

En estos textos narrativos que estamos tratando tiene especial relevancia y frecuencia la 

construcción de cum histórico, o temporal-causal. La conjunción cum, acompañada de un 

imperfecto o pluscuamperfecto de subjuntivo, introduce esta clase de oración subordinada. Esta 

construcción no es estrictamente temporal, sino que lo que enfatiza es la concatenación de 

sucesos, con sus causas y su temporalidad reflejadas en una misma oración120. Así, este tipo de 

subordinada se hace especialmente frecuente en textos narrativos en los que los hechos se 

suceden unos a otros, y es notablemente eficaz en nuestros pasajes, pues de una manera concisa 

y precisa logra poner en contexto fácilmente estas anécdotas, es decir, sirve como elemento 

ilativo al transmitir información secundaria, como el Ablativo absoluto. 

Todavía se discute el origen de la conjunción cum, pero lo cierto es que parece un antiguo 

relativo fosilizado. Como tal relativo solía ir acompañado por un antecedente eo tempore… cum 

y con un verbo en indicativo. Al fosilizarse adquirió en sí misma el valor temporal, por lo que 

empezó a construirse también con subjuntivo. Así, la construcción con indicativo indica el 

momento en el que ocurre la acción y con subjuntivo se expresa la circunstancia que da ocasión 

 
120 Bassols (199210 [2]: 467-468) 



50 

al suceso, lo que da lugar a posteriores pérdidas del valor temporal en beneficio de valores 

como el causal121. 

Falernum: 

El Falerno es un tipo de vino que en la Antigüedad, especialmente a finales de la 

República, tenía un gran renombre. Del mismo modo que el vino de Quíos era famoso en 

Grecia, en Roma gozaba de buena estima el procedente de Falerno, región de la Campania122. 

Annorum quadraginta: 

Al hablar de edades, así como de otro tipo de cantidades, es común el uso del genitivo 

partitivo. Sin embargo, hay quienes defienden que no es que el genitivo tenga valores como el 

partitivo o de precio, sino que la propia semántica del sustantivo que va en genitivo es la que 

lo lleva a tener este significado de partitividad123. Así, el hecho de que el sustantivo “años” se 

exprese en genitivo es lo que propicia este significado partitivo. El núcleo, un numeral, aporta 

la información gramatical de un determinante, es decir, cuantifica la noción especificada por el 

genitivo124. 

 

 

 

 

 

 
121 Tarriño - Baños (2009: 614-615) 

122 Dalby (2003: 138-139) 

123 Rubio - González (1985: 144) 

124 Torrego (2009: 167-168) 



51 

10. Quint. VIII 3, 54.125 

Emendavit hoc etiam urbane in Hirtio Cicero: cum is apud ipsum declamans filium a 

matre decem mensibus in utero latum esse dixisset: Quid? aliae, inquit, in perula solent ferre? 

 

10.1 TRADUCCIÓN 

Cicerón también corrigió con salero esto en Hircio: al haber dicho este (Hircio), gritando 

a los cuatro vientos junto al propio Cicerón, que un hijo fue llevado por su madre durante diez 

meses en el útero, dijo(Cicerón): ¿Qué pasa? ¿Es que otras los llevan en el bolso? 

 

10.2 COMENTARIO  

Quintiliano habla en su obra acerca de los vicios del lenguaje que deben ser evitados 

por el orador. Uno de ellos es el pleonasmo, es decir, la redundancia innecesaria sobre algo 

que se sobreentiende. En este caso, Cicerón entiende que la alusión explícita al útero es 

prescindible, por lo que corrige a este Hircio mediante una respuesta inesperada126, 

haciéndole ver que no era necesaria esa especificación. 

Urbane: (cf. Cap. II) 

Hirtio: 

Fue un personaje bastante cercano a Cicerón, como deja entrever la correspondencia. Fue 

legado de César en la Galia en el 58 a. C. y cónsul en el 43 a.C., designado por César (Ad Att. 

XIV 9, 2). A pesar de que Hircio fuera uno de los máximos representantes de los cesarianos, 

ello no causó que su relación con Cicerón dejara de ser amistosa127. De hecho, a partir del año 

46 a. C. estrechó su relación con alguno de estos cesarianos y los utilizó para ganarse el favor 

de César128. Este Hircio fue designado cónsul junto con Vibio Pansa, dos cesarianos algo más 

moderados que Dolabela o Antonio, algo que prefería Cicerón129. 

Decem mensibus: 

No resulta del todo clásico el empleo aquí del sustantivo en ablativo: habría sido más 

esperable el uso de un acusativo de extensión en el tiempo. Este tipo de acusativos son antiguos 

acusativos internos que han cobrado entidad propia y se han lexicalizado con un valor 

 
125 Para este texto tomamos la edición de Winterbottom (1970) por ser más reciente y dar mejor sentido. 

126 Recurrir a una respuesta inesperada para provocar la risa es una de las fórmulas que mejor consideración tenían 

en la Antigüedad (cf. Cap. IV, I 1, 2: ridiculum παρὰ προσδοκίαν). 

127 Haury (1959: 87) 

128 Pina Polo (2005: 344-345) 

129 Pina Polo (2005: 370) 



52 

adverbial130. Por otro lado, el uso de este ablativo, quizá más perteneciente al habla coloquial, 

se viene dando desde época arcaica. En realidad, el uso de acusativo o ablativo en estos casos 

responde más a una razón aspectual que sintáctica, pues el ablativo tiende a utilizarse más en 

situaciones de aspecto puntual, mientras que el acusativo normalmente tiene un valor aspectual 

durativo131. Posteriormente, el latín comenzará a prescindir paulatinamente del uso de los casos, 

y el acusativo de valor adverbial pronto se sustituye por el ablativo, con o sin preposición132. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
130 Bassols (199210 [1]: 33-34) 

131 Álvarez (2009: 144-145) 

132 Väänänen (1963: 111-112) 



53 

11. Macr. II 3, 3 

Idem cum Lentulum generum suum, exiguae staturae hominem, longo gladio accinctum 

vidisset: Quis, inquit, generum meum ad gladium adligavit? 

 

11.1 TRADUCCIÓN 

El mismo Cicerón, habiendo visto a su yerno Léntulo, hombre de baja estatura, con una 

espada larga al cinto, dijo: “¿Quién ha atado a mi yerno a una espada?” 

 

11.2 COMENTARIO 

Cicerón se ríe a costa de su yerno mediante una exageración o hipérbole. Al ser este de 

baja estatura, podía parecer más bien que la estaba él atado a una espada en lugar de que la 

espada estuviera ceñida a su cintura. 

Lentulum: 

Publio Cornelio Léntulo Dolabela fue el tercer marido de Tulia y un ferviente seguidor 

de César133. Tan solo estuvo casado durante cuatro años con su hija, entre el 50 y el 46 a. C., 

aunque Cicerón continuó manteniendo relación con él, e incluso puede apreciarse algo de 

cercanía en la correspondencia entre ellos, especialmente durante el consulado de Dolabela en 

el 44 a. C. (Ad fam. IX 14).  

Al principio, Cicerón no veía con buenos ojos el matrimonio de su hija con este personaje, 

debido a la mala reputación de la que gozaba. Este Dolabela había sido acusado en dos juicios 

capitales en los que Cicerón lo defendió (Ad fam. III 10, 5). Tras el divorcio de su hija, hubo 

problemas porque Dolabela no había terminado de pagar toda la dote a Cicerón. Este aplaudió 

alguna de las medidas que tomó el  

Exiguae staturae: 

De nuevo encontramos en Macrobio el uso de este genitivo en lugar de un ablativo de 

cualidad más clásico. (Cf. Cap. IV, II 5, 3: Staturae parvae). 

 

 

 

 

 

 

 
133 Pina Polo (2005: 316) 



54 

12. Quint. VI 3, 96  

Adiuvant urbanitatem et versus commode positi (...), quod fit gratius si qua etiam 

ambiguitate conditur: ut Cicero in Lartium, hominem callidum et versutum, cum is in quadam 

causa suspectus esset:  ‘Nisi si qua Ulixes lintre evasit Lartius’. 

 

12.1 TRADUCCIÓN 

Contribuyen al salero también los versos apropiadamente dispuestos, lo que se vuelve 

más agradable si se cimienta también en algún tipo de ambigüedad: como cuando le dijo 

Cicerón a Larcio, un hombre astuto y hábil, siendo este sospechoso en cierta causa judicial: "Si 

Ulises Larcio no hubiera escapado en una barca”. 

 

12.2 COMENTARIO 

Para Quintiliano, un verso134 reconocible ayuda a la gracia de la respuesta, más aún si 

existe alguna ambigüedad lingüística, como la que en este caso se da entre Larcio y Laertes, 

el padre de Ulises. El patronímico con el que se suele aludir al héroe griego es laertíada (Ilíada 

II 173), similar135 al nombre del personaje que aquí se menciona. Larcio era un homo novus 

que llegó a ocupar la dignidad de edil136. 

Urbanitatem: cf. Cap. II. 

Ambiguetate: 

Uno de los recursos que para Quintiliano no son especialmente válidos en un orador, pero 

que en este tipo de ocasiones, en las que apoyan a otro procedimiento lingüístico, pueden tener 

cabida (cf. Cap. IV I 1, 2: Acuta ἀμφιβολία). 

Callidum et versutum: 

Con estos adjetivos se pretende caracterizar al interlocutor de Cicerón, Larcio, con el 

héroe épico Ulises. Livio Andronico, en su adaptación de la Odisea al latín, hace comenzar la 

obra con el siguiente verso:  Virum mihi, Camena, insece versutum137 

Indudablemente, este adjetivo rememora el homérico πολύτροπον, que tanto ha 

 
134 Aunque sin ambigüedad lingüística, Plutarco también recoge un verso que Cicerón le lanzó a un tal Voconio 

mientras caminaba con tres hijas suyas muy feas: “Pese a la prohibición de Febo, engendró hijos”. (Cic. 27, 5. 

Alcalde-González 2010: 268). El verso parece que proviene de una tragedia de Eurípides sobre el mito de Edipo 

perdida. 

135 Es de hecho tan similar que en Plauto podemos encontrar Vlixes Lartius (Bacch. 946). 

136 Gruen (1974: 514) 

137 De la edición de Blänsdorf (2011: 21). 



55 

caracterizado la tradición del héroe desde la Antigüedad. Callidus, por su parte, no aparece 

ligado a esta tradición, pero designa a alguien instruido por el ejercicio de una técnica, alguien 

que tiene “callo” en algo. El propio Cicerón hace alusión a las diferencias entre estos dos 

términos, versutus y callidus, identificando aquel con una valía más intelectual y asimilando a 

este a un trabajo de tipo manual (De Natura Deorum III 25). 



56 

13. Macr. VII 3, 7. 

Octavius, qui natu nobilis videbatur, Ciceroni recitanti ait: ‘Non audio, quae dicis'. Ille 

respondit: “Certe solebas bene foratas habere aures”. Hoc eo dictum, quia Octavius Libys 

oriundus dicebatur, quibus mos est aurem forare. 

 

13.1 TRADUCCIÓN 

Octavio, que parecía noble de nacimiento, le dijo a Cicerón mientras leía en voz alta: “No 

oigo lo que dices”. Le respondió Cicerón: “Y eso que solías tener las orejas bien agujereadas”. 

Dijo esto porque se decía que Octavio era oriundo de Libia, donde es tradición perforar la oreja. 

 

13.2 COMENTARIO 

Este Octavio, pariente por vía materna del futuro Augusto, debía de ser de ascendencia 

africana, hecho que le solía reprochar Marco Antonio al hijo adoptivo de César (Suet. Aug. 

IV 2). Asimismo, parece que algunas tribus africanas tenían la tradición de agujerearse las 

orejas, con lo que Cicerón bromea como si ello contribuyera a una mejor audición, mientras 

se burla del origen de este. Plutarco también recoge esta anécdota (Cic. 26, 5). 

 

Dicebatur: 

Encontramos aquí de nuevo una oración personal de infinitivo, aunque en esta ocasión el 

infinitivo del verbo sum se encuentra omitido (cf. IV, I 4, 2: plautinae… noscerentur). 

 

 

 

 

 

 



57 

14 Macr. II 3, 16 

Cicero, cum Piso gener eius mollius incederet, filia autem concitatius, ait filiae: Ambula 

tamquam vir… Et cum M. Lepidus in senatu dixisset patribus conscriptis…  Tullius ait: Ego 

non tanti fecissem ὁμοιόπτωτον. 

 

14.1 TRADUCCIÓN 

Cicerón, como su yerno Pisón caminaba de manera afeminada y su hija, en cambio, con 

decisión, le dijo a su hija: “Anda como tu marido”. Habiendo hablado Marco Lépido en el 

Senado ante los padres conscriptos… dijo Tulio138: “yo no le habría dado tanta importancia a 

este homeóptoton”. 

 

14.2 COMENTARIO 

Los rasgos afeminados son uno de los mayores motivos de burla entre los hombres del 

final de la República romana, así como las peculiaridades físicas. Cicerón compara los 

andares de su hija Tulia con los de Pisón, el primer marido de esta.  

La segunda anécdota se desarrolla en el Senado. Lastimosamente, lo que pudo 

pronunciar Lépido no se ha conservado, pero la respuesta de Cicerón parece hacer referencia 

de nuevo al afeminamiento de este personaje, como a continuación comentaremos. 

Piso: 

Fue el primer yerno de Cicerón, quien le tenía gran aprecio (Ad fam. XIV 2, 2). Apoyó a 

Cicerón en su regreso quedándose en Roma el mismo año en el que había obtenido la dignidad 

de cuestor, renunciando a marcharse al Ponto y Bitinia139. Desafortunadamente, Pisón falleció 

antes de que Cicerón regresara de su exilio. 

Lepidus: 

En la década de los 50 a. C. llegó a haber tres miembros del Senado llamados Emilio 

Lépido140. Dado que Cicerón mantuvo correspondencia141, al menos conservada, con uno de 

ellos, el triunviro, nos decantamos por que el personaje aquí mencionado sea este. Lépido apoyó 

obstinadamente a César durante su dictadura y a su muerte evitó que se diera una sangrienta 

revuelta en Roma, a pesar de que a lo largo de la historia se ha considerado a este personaje 

 
138 Cicerón. 

139 Beltrán (2008: 143) 

140 Gruen (1974: 103) 

141 Tan solo se conserva una carta de Cicerón hacia Lépido y dos cartas de este hacia el Arpinate. 



58 

políticamente inconstante e incapaz de tomar acción142. Formó parte del llamado “segundo 

triunvirato”, una magistratura extraordinaria formada por Lépido, Octaviano y Marco Antonio. 

De estos tres, Lépido es el que tuvo menor relevancia o ambición, mientras que las disensiones 

entre los otros dos provocaron otra Guerra Civil que acabaría con Octaviano como primer 

emperador de Roma. 

Patribus conscriptis: 

Una de las maneras tradicionales de referirse al Senado. Esta institución se remonta hasta 

época preurbana de Roma, constituída por los patres familias, de ahí la denominación de patres 

a los senadores143. Se les denomina también patres conscripti porque sus nombres se 

encuentran inscritos en el Senado144. Por otra parte, el término senator, o senatus, deriva de 

patres seniores, pues conformaban esta institución los padres de mayor edad.  

Ὁμοιόπτωτον: 

Este término designa una figura retórica que consiste en la repetición de finales de palabra 

similares, procurando que esta repetición no se dé por el uso de finales similares dentro de la 

misma declinación. Cicerón podría haber hecho referencia a una de estas figuras utilizada por 

Lépido en el Senado, aunque más bien parece que el sentido real es otro. La ingeniosa respuesta 

de Cicerón debe de guardar relación con el término lepidus, “gracioso, amable”, pero también 

“afeminado”, similar a mollis145. Además, parece también que se juega con un falso corte de 

ὁμοιόπτωτον146, formado por homo, hombre en latín, y el superlativo de ὀπτός, adjetivo verbal 

de ὄψομαι, “muy vistoso”. Por tanto, en este caso la gracia no tendría que ver con la figura 

retórica, sino que residiría en el hecho de que Lépido es afeminado, reflejado en su nombre y 

en la figura mencionada por Cicerón. 

 
142 Hayne (1971: 109) 

143 Roldán (1999: 54) 

144 Ernout - Meillet (20014: 605) 

145 Ernout - Meillet (20014: 352) 

146 Navarro (2010: 275-276) 



59 

16. Macr. II 3, 7 sq. 

Pompeius Ciceronis facetiarum inpatiens fuit. Cuius haec dicta ferebantur: “Ego vero, 

quem fugiam, habeo, quem sequar, non habeo”. Sed et cum ad Pompeium venisset, dicentibus 

sero eum venisse respondit: “Minime sero veni, nam nihil hic paratum video”. Deinde 

interroganti Pompeio, ubi gener eius Dolabella esset, respondit: “Cum socero tuo”. Et cum 

donasset Pompeius transfugam civitate Romana: “O hominem bellum! inquit, Gallis civitatem 

promittit alienam, qui nobis nostram non potest reddere”. 

 

16.1 TRADUCCIÓN 

Pompeyo fue incapaz de soportar las facetiae de Cicerón. Sobre este se contaban estos 

dichos: “En verdad, yo tengo de quien huir, pero no tengo a quien seguir”. Pero como hubiera 

llegado también ante Pompeyo, les respondió a los que decían que había llegado tarde: “No he 

llegado tarde en absoluto, pues no veo aquí nada preparado”. Luego le respondió a Pompeyo, 

que preguntaba dónde estaba su yerno Dolabela: “Con tu suegro”. Y como Pompeyo había 

obsequiado a un desertor con la ciudadanía romana, dijo: “¡Qué hombre tan amable! Promete 

a los galos una ciudad ajena el mismo que a nosotros no nos puede devolver la nuestra”. 

 

16.2 COMENTARIO 

En estos pasajes Macrobio enumera una serie de facetiae dirigidas todas ellas hacia 

Pompeyo, quien parece que no llevaba muy bien ser objeto de burla.  

La primera de las frases se hizo proverbial a partir de una carta de Cicerón (Ad Atticum 

VIII 7, 2). En esta misma carta Cicerón expresa la disyuntiva a la que se tuvo que enfrentar a 

la hora de elegir bando, a lo que ya hemos hecho referencia anteriormente (cf. Cap. IV, II 2, 

2). Cicerón sabe que tiene que huir de César, por lo que este representa para la República 

según la posición política de Cicerón, pero no está seguro de querer seguir a Pompeyo, 

decepcionado por la deriva que este había tomado en los últimos tiempos. Por ejemplo, se 

queja de que haya abandonado Roma, vagando sin rumbo al inicio de la guerra mientras César 

cruzaba el Rubicón147. En distintas cartas dirigidas a Ático le recrimina esta actitud a Pompeyo 

(Ad Atticum VII 3-5). Durante las primeras semanas de la guerra, especialmente en el mes de 

febrero, las dudas atemorizan a Cicerón y cada vez ve con mayor incredulidad las decisiones 

de Pompeyo. Sin embargo, seguía sin querer seguir a César por considerarlo a todas luces un 

tirano. El tiempo dio la razón a Cicerón, pues, tras la huída precipitada de Pompeyo junto con 

los dos cónsules y parte del Senado, César se apoderó de Roma y del tesoro público, que no 

tenía quién lo defendiera, pudiendo así tomar la iniciativa en la guerra148. Así pues, César 

 
147 En cuanto a la relación cronológica de estos hechos, la carta en la que Cicerón se plantea la mencionada 

disyuntiva es escrita desde Formias, donde se refugia al principio de la guerra, el 21 de febrero del 49, un mes 

después de que Pompeyo abandonara Roma. 

148 Pina Polo (2005: 309) 



60 

requirió a Cicerón y este, viendo las circunstancias que le aguardaban si continuaba obstinado 

en seguir a Pompeyo, decidió reunirse con César y tomar parte en su causa, aunque sin 

excesivas significaciones en contra de Pompeyo. Sin embargo, este encuentro no salió bien y, 

tras varios meses, marchó hacia Grecia, cerca de las tropas de Pompeyo. Después de la batalla 

de Farsalia, la guerra terminó para Cicerón.  

A Pompeyo no le agradaban en absoluto las burlas de Cicerón hacia él. Parece que tanto 

el general como Catón, su mano derecha, no encajaban bien el hecho de que Cicerón hubiera 

acudido tan tarde junto a ellos y mucho menos que se dedicara a criticarlos con facetiae. Tuvo 

una nimia implicación militar en el bando pompeyano, también porque Pompeyo confiaba poco 

en la fidelidad de Cicerón a la vista de los acontecimientos149. Así, no parece que la segunda 

anécdota narrada por Macrobio tuviera buena acogida en el campamento de Pompeyo. 

Cicerón se burla de la precipitada huída del ejército pompeyano hacia Grecia, por lo que 

afirma que no ve “nada preparado” cuando le recriminaban haber llegado tarde a la llamada 

de Pompeyo. 

Pompeyo le pregunta con sarcasmo a Cicerón por su yerno Dolabela. El sarcasmo reside 

en hablar de un familiar que ha tomado parte en la guerra por el bando contrario. Sin embargo, 

todavía más sarcasmo tiene la respuesta de Cicerón, que le recuerda a Pompeyo que César es 

su suegro. 

Podemos entender que todas estas anécdotas se dieron mientras Cicerón coincidió con 

Pompeyo en el campamento durante la guerra. De este modo puede entenderse mejor el 

contexto de la última respuesta de Cicerón.  

El hartazgo de Pompeyo y sus seguidores llegó al extremo, lo que se puede ver reflejado 

a continuación de este pasaje en la obra de Macrobio. Pompeyo, cansado ya de la actitud de 

Cicerón y de que este no hiciera más que criticar y cargar contra su propio bando, pronunció 

lo siguiente: “¡Ojalá Cicerón se pase a los enemigos, para que nos tenga miedo!”150. El temor 

de Cicerón hacia sus compañeros era nulo, se sabía invulnerable.  

Facetiarum: cf. Cap. II. 

Cuius: 

Encontramos en este caso un pronombre relativo demostrativo, conocido también como 

falso relativo. En realidad, actualmente se defiende que el valor primitivo de estos pronombres 

no es subordinante, sino que a ello se llega a través de un proceso complejo. Así pues, la función 

original del pronombre relativo es la de un anafórico con mayor “fuerza” que el pronombre is, 

ea, id151. 

Ego vero… non habeo: 

Como hemos comentado, esta frase perteneciente a una de las cartas de Cicerón llegó a 

 
149 Pina Polo (2005: 313) 

150 Traducción de Navarro (2010: 272) 

151 Álvarez (2009: 287-289) 



61 

hacerse proverbial, hasta tal punto que la recogen tanto Plutarco (Cic. XXXVII 3) como 

Quintiliano (VI 3, 109) y Macrobio. Tanto esta reflexión como el conjunto de la 

correspondencia de estos meses refleja las dudas y la angustia que sufrió Cicerón a la hora de 

significarse por uno u otro bando de la guerra. 

Dolabella: 

Cf. Cap. IV, II 11, 2: Lentulum). En la anécdota referida Cicerón juega con los 

parentescos de ambos. Dolabela había sido yerno suyo, al casarse en terceras nupcias con Tulia. 

Por otro lado, Pompeyo se había casado con Julia, la hija de Julio César, mientras se forjaba el 

mal conocido como “primer triunvirato”152. Este pacto de índole privada se veía más afianzado 

con la unión familiar de sus miembros. Así pues, esta unión hacía a Pompeyo yerno de César, 

aunque Julia moriría en el 54 a. C.  

Pese a que Catulo no sea conocido precisamente por sus implicaciones políticas, 

curiosamente hace referencia a este parentesco en uno de sus poemas (XXIX), en el que censura 

duramente las personalidades políticas de César y Pompeyo, así como la alianza política que 

formaron. Además, menciona ya Catulo el vínculo familiar que los une (socer generque). 

Catulo se muestra en este poema contrario a estos acuerdos privados que tienen tanta 

repercusión en la realidad política de Roma. 

Civitate Romana: 

En esta anécdota Cicerón juega con el doble sentido del término civitas. Este alberga un 

significado abstracto, la condición de ciudadano, y uno concreto, la ciudad153.  

O hominem bellum!: 

En este caso se refiere a Pompeyo con el adjetivo bellum, impulsado por la situación. Sin 

embargo, mucho más común es la referencia a este y su bando como bonus, no tanto por halago 

hacia Pompeyo, sino más bien como oposición hacia César. A lo largo de sus discursos 

podemos ver cómo Cicerón hace constante referencia a los boni, los hombres de bien, por 

ejemplo para atacar a Catilina (In Cat. I 5). Ello tiene una significación clara, mucho más que 

bellum, que se entiende simplemente por el contexto. Durante los meses en los que Cicerón 

duda hacia qué bando decantarse, al tiempo que tilda de tirano a César, continuamente se refiere 

 
152 Esta denominación se encuentra mejor aplicada al “segundo triunvirato”, una nueva magistratura formada a 

partir de un escollo legal mediante la cual se repartieron el poder tres hombres, Antonio, Octaviano y Lépido. Por 

otro lado, este “primer triunvirato” no era más que una alianza privada entre políticos influyentes de esta época. 

(Pina Polo, 2005: 164) 

153 Ernout - Meillet (20014: 124) 



62 

a los pompeyanos como los boni (Ad Atticum VIII 1, 3). 

Encontramos en este caso un acusativo exclamativo. Parece que sencillamente el latín 

adoptó este caso para la exclamación, aunque también puede utilizarse el nominativo. La 

estructura sintáctica subyacente se desconoce, pues, a pesar de que se suele abogar por un verbo 

elidido, lo cierto es que en ningún caso aparece tal cosa154. 

Alienam: 

Cicerón continúa burlándose de la huída de Pompeyo de Roma. En el campamento que 

compartían las tropas pompeyanas con el Arpinate, aquellos debían de estar hartos de las 

contínuas críticas en clave de humor. Así pues, Cicerón menciona ya Roma como una ciudad 

“ajena” a Pompeyo y a sus tropas, pues César se había hecho con ella con suma facilidad, dada 

la huída de los pompeyanos. 

 
154 Álvarez (2009: 150-151) 



63 

17 Macr. II 3, 6. 

Caninius quoque Rebilus, qui uno die, ut iam Servius rettulit, consul fuit, rostra cum 

ascendisset, pariter honorem iniit consulatus et eieravit; quod Cicero omni gaudens occasione 

urbanitatis increpuit: “Λογοθεώρητος est Caninius consul”, et deinde: Hoc consecutus est 

Rebilus, ut quaereretur, quibus consulibus consul fuerit. Dicere praeterea non destitit: 

“Vigilantem habemus consulem Caninium, qui in consulatu suo somnum non vidit”.  

Macr. VII 3, 10: Tullius in consulem, qui uno tantum die consulatum peregit: Solent, 

inquit, esse flamines diales, modo consules diales habemus; et in eundem: Vigilantissimus est 

consul noster, qui in consulatu suo somnum non vidit.  

 

17.1 TRADUCCIÓN 

También Caninio Rébilo, que, como Servio ya ha contado, fue cónsul durante un solo 

día, cuando subió a la tribuna de los oradores, al mismo tiempo dio comienzo a la magistratura 

del consulado y renunció a ella; Cicerón, complaciéndose con cualquier ocasión de hacer una 

gracia, reprochó esto: “Caninio es un cónsul solo en teoría”. Y después: “Esto ha conseguido 

Rébilo, que se pregunte bajo qué cónsules fue cónsul”. Además, no se abstuvo de decir lo 

siguiente: “Tenemos a Caninio, el cónsul en vela, que en su consulado no vio el sueño”. 

Tulio155, contra el cónsul que en un solo día desarrolló su consulado, dijo: “Los flamines 

suelen ser diales, ahora tenemos cónsules diales”. Y contra este mismo también dijo: “Nuestro 

cónsul es el que más ha estado en vela, quien no vio el sueño durante su consulado”.  

 

17.2 COMENTARIO 

Cicerón arremetió constantemente contra Caninio Rébilo, cuyo consulado duró tan solo 

un día. De manera similar hará posteriormente con Vatinio. Este Rébilo156 había sido legado 

de César en la Galia, lo que le llevó al consulado en el año 45 a. C. Sin embargo, Caninio 

Rébilo fue designado consul suffectus, es decir, un cónsul sustituto de otro ordinario si este 

fallecía o dejaba el cargo durante el año de su consulado. Rébilo sustituyó a Fabio Máximo el 

31 de diciembre del 45 a. C.157, un día antes de que entraran en vigor los consulados de César 

(por quinta vez) y de Marco Emilio Lépido Magno. La elección de estos sustitutos solía darse 

por la muerte de uno de los cónsules, especialmente en años de guerra, por dimisión o incluso 

a raíz de la expulsión de uno de ellos158. La figura del consul suffectus159 tuvo especial 

relevancia entre los años 45 y 31 a. C. Esta elección, ridícula e irregular, pudo tener como fin 

 
155 Cicerón. 
156 Gruen (1974: 196) 
157 Roldán (1999: 636) 
158 Pina Polo (2018: 100) 
159 Pina Polo (2018: 104-105) 



64 

el agradecimiento de César a Caninio por su buen servicio en la Galia160. Este suceso queda 

también relatado en una carta que hemos mencionado anteriormente (Ad Fam. VII 30. Cf. Cap. 

IV, II 1, 2), donde se aprecia lo ridícula que le parece a Cicerón la elección de Caninio a 

mediados del día 31 de diciembre161. 

Servius: 

Se refiere a Servio, el famoso comentarista de Virgilio, uno de los personajes que 

participan en el banquete narrado por Macrobio en sus Saturnales. En la obra es reflejado como 

un muchacho joven y tímido, pues apenas había nacido una quincena de años antes del 

banquete162. Al mismo tiempo, también se le tiene en consideración ya como gran gramático 

(de hecho, en la mayoría de sus intervenciones habla sobre cuestiones gramaticales) y experto 

en Virgilio, algo que no parece acorde con la supuesta edad de Servio. Así pues, más bien 

parece que Macrobio lo quiso incluir en el diálogo como muestra de admiración. 

Rostra: 

Se conoce con este nombre a la tribuna situada en el foro desde donde algunos 

magistrados tomaban la palabra en público. Esta estructura tenía un gran simbolismo, pues 

originalmente era parte del Comitium, donde se realizaban los comicios durante la primitiva 

República, una construcción circular que se encontraba anexa a la Curia Hostilia hasta las 

reformas llevadas a cabo primero por Sila y luego por César. El nombre de Rostra deriva del 

verbo rodo163, roer, haciendo referencia a la parte delantera del rostro. Por tanto, lo que les sirve 

para roer a animales como las aves es el pico. Así, esta tribuna estaba decorada con los 

espolones de la flota enemiga capturada durante la batalla de Ancio164, en el 338 a. C. Todos 

estos aspectos de gran valor simbólico contribuían a una escenografía abrumadora en el Foro 

de Roma. 

Quibus consulibus: 

En sí misma esta afirmación es contradictoria, y con ello juega Cicerón. Una de las 

características de los cónsules es que eran epónimos, es decir, daban nombre al año en el que 

 
160 Pina Polo (2005: 357) 
161 En esta carta encontramos, además, el modo en el que Cicerón se ríe de este acontecimiento: menciona que 

durante su consulado “nadie almorzó… ni se cometió ningún delito”. (Beltrán, 2008: 293)  
162162 Se propone como fecha de nacimiento de Servio un año cercano al 370 d. C., y la famosa reunión durante 

las fiestas de las Saturnales se dio el año 384 d. C., por lo que seguramente la inclusión de este célebre personaje 

sea un anacronismo (Navarro, 2010: 28-29). 
163 Ernout - Meillet (20014: 575) 
164 Deniaux (2001: 135-136) 



65 

desempeñaban el cargo165. Por ello, la pregunta incidía en el hecho de que Rébilo había 

adquirido el cargo durante un tiempo tan breve que podía verse simbólicamente subordinado a 

los cónsules de su mismo año. 

Vigilantem: 

En este caso Cicerón juega con el doble sentido del verbo vigilo. En Ad Fam. VII 30, 

donde menciona el caso de este Rébilo, juega con el término vigilantia: mantenerse despierto, 

en vela, o velar por sus conciudadanos para que no se produzca ningún altercado. Asimismo, 

Caninio mantuvo la vigilia durante todo su consulado porque el día cambiaba oficialmente a 

media noche166. 

Flamines diales… Consules diales: 

Encontramos en este caso un juego de palabras basado en una falsa etimología167. El 

adjetivo dialis hace referencia a Júpiter, mientras que aquí Cicerón bromea con la similitud al 

término dies, que es lo que duró el consulado de Caninio.  

Resulta curioso al respecto el caso anecdótico de Lucio Cornelio Mérula, consul 

suffectus168 en el año 87 a. C. al estallar la guerra entre Mario y Sila. Este fue elegido cónsul 

sustituto a la huida de Cinna mientras desempeñaba el cargo de flamen dialis, con lo que se da 

una gran ironía en relación con la expresión de Cicerón. Tras el suicidio de Mérula, este 

sacerdocio quedaría vacante durante 75 años169. 

 

 

 
165 Deniaux (2001: 93) 
166 Beltrán (2008: 293-294) 
167 En realidad, la raíz de términos como dies, iuppiter o dialis es la misma, relacionada con la noción de 

luminosidad. (De Vaan, 2008 :170) 
168 Morstein-Marx (2011: 266) 
169 Marco (2021: 68) 



66 

18 Quint. VI 3, 73 

Redarguimus interim aperte, ut Cicero Vibium Curium multum de annis aetatis suae 

mentientem: “Tum ergo, cum una declamabamus, non eras natus”. Interim et simulata 

adsensione, ut idem, Fabia Dolabellae dicente triginta se annos habere, “Verum est, inquit; nam 

hoc illam iam viginti annis audio”. 

 

18.1 TRADUCCIÓN 

A veces rebatimos algo abiertamente, como replicó Cicerón a Vibio Curio, que mentía 

en gran medida sobre sus años de edad: “Entonces, cuando practicábamos declamaciones, aún 

no habías nacido”. Otras veces también simulando asentimiento, como cuando este mismo, al 

decirle Fabia a Dolabela que tenía treinta años, dijo: “Es cierto, pues esto ya se lo vengo oyendo 

desde hace veinte años”. 

 

18.2 COMENTARIO 

En este pasaje encontramos dos anécdotas relacionadas. En ambas hay dos personajes 

que mienten en cuanto a su edad. El primero de ellos, Vibio Curio, compartió educación con 

Cicerón. La mencionada Fabia era la esposa de Dolabela, la cual se divorció de este en febrero 

del año 50 a. C. (Ad fam. VIII 6, 1). Según la afirmación de Cicerón, esta debía de tener unos 

cincuenta años.  

Declamabamus: 

Con este verbo se hace referencia a uno de los ejercicios que se realizaban en el 

aprendizaje de la retórica. Durante el proceso educativo se comenzaba con declamaciones de 

temática histórica, a menudo ambientada en sucesos relativos a la historia de Grecia por el 

hecho de que muchos maestros procedían de allí170. Posteriormente practicaban con casos 

reales, acercándose al oficio del abogado171. Cuando los estudiantes llegaban a esta etapa tenían 

ya una edad avanzada, aproximadamente entre los dieciséis y los veinte años. Por tanto, parece 

que Vibio Curio decía tener en torno a veinte años menos de los que en realidad tenía. Estas 

declamaciones las practicó Cicerón especialmente bajo la enseñanza de Apolonio Molón, tanto 

en Roma como en Rodas, Menipo de Estratónica o Dionisio de Magnesia, entre otros (Cicerón, 

Brutus 315-316), aunque es difícil determinar cuándo coincidió con Vibio Curio. 

 

 
170 Bonner (1984: 363) 
171 Bonner (1984: 402) 



67 

Viginti annis: 

En este ablativo se puede apreciar el claro matiz separativo. Refleja el plazo de tiempo 

durante el que se viene diciendo lo que transmite el ablativo, respondiendo a la pregunta quanto 

tempore?172. 

 

 
172 Torrego (2009: 218) 



68 

19. Quint. VI 3, 75 ex. 

Cicero obiurgantibus, quod sexagenarius Publiliam virginem duxisset: “Cras mulier erit”, 

inquit. 

 

19.1 TRADUCCIÓN 

Cicerón, a los que le reprochaban que con sesenta años se hubiera casado con Publilia, 

siendo esta una muchacha, les dijo: “Mañana será una mujer”. 

 

19.2 COMENTARIO 

Cicerón se había casado con Publilia a finales del 46 a. C. Esta era una muchacha 

excesivamente joven para la edad de Cicerón, lo que suscitó críticas entre sus adversarios. El 

matrimonio con Publilia duró apenas unos meses, hasta verano del 45 a. C. En principio este 

matrimonio era beneficioso para Cicerón, pues Publilia pertenecía a una familia acomodada 

que le proporcionaba aval político, por la cercanía de la familia a César, y alivio económico173. 

Sin embargo, apenas llegó siquiera a convivir con ella. En febrero falleció su hija Tulia y 

Cicerón se alojó durante unos días en casa de Ático. A partir de marzo se marchó solo a su 

finca en Astura, alejado de Publilia hasta que se consumara el divorcio174. 

Duxisset:  

Encontramos en este caso la típica construcción uxorem ducere para aludir al matrimonio 

con uno de los términos omitidos175. Esta expresión alude siempre a la acción realizada por el 

marido, como es obvio por la mención a uxor. El término por el que se hace referencia a una 

mujer que se casa con un hombre es nubere176. Con la cercanía semántica de estos verbos juega 

Marcial en uno de sus epigramas (I 24), en el que alude a un hombre rudo mediante el verbo 

nubere, burlándose del hecho de que se case en calidad de mujer. 

Virginem… mulier: 

Cicerón juega con la diferencia entre estos dos términos. Mulier designa en general a 

cualquier tipo de mujer, pero también es aquella que “ha conocido varón”177, y en ese sentido 

se diferencia radicalmente de virgo, que designa a una chica joven que no ha estado con un 

hombre, similar al griego παρθένος, que también puede designar a un hombre afeminado178. 

 
173 Pina Polo (2005: 342-343) 
174 Pina Polo (2005: 350) 
175 Ernout - Meillet (20014: 758) 
176 Ernout - Meillet (20014: 449) 
177 Ernout - Meillet (20014: 418) 
178 Ernout - Meillet (20014: 739-740) 



69 

20. Quint. VI 3, 77: 

Elevandi genus est etiam causarum relatio, qua Cicero est usus in Vatinium; qui pedibus 

aeger cum vellet videri commodioris valetudinis factus et diceret se iam bina milia ambulare: 

“Dies enim, inquit, longiores sunt”. 

 

20.1 TRADUCCIÓN 

El género de la atenuación es también la narración de las causas, de la que se sirvió 

Cicerón contra Vatinio. Como este, que estaba enfermo de los pies, quería aparentar que tenía 

una mejor salud y decía que ya caminaba dos mil pasos, le dijo Cicerón: “Porque los días son 

más largos”. 

 

20.2 COMENTARIO 

Cicerón arremete aquí por primera vez contra Vatinio. Este fue víctima de uno de los 

discursos de Cicerón en el 56 a. C., pero dos años más tarde fue defendido por el Arpinate179. 

En la correspondencia entre ambos se puede observar el exceso de familiaridad con el que 

Vatinio se dirige a Cicerón y la escasa cercanía que este le devuelve180, pues Vatinio había 

sido uno de los grandes enemigos del orador. El hecho de haber tenido que defender en un 

juicio a este personaje no le hizo ninguna gracia (Ad Quintum, III 5, 4181 y Ad fam., I 9, 19), 

pero las circunstancias en las que vivía, sometido a los designios de los triunviros, hicieron 

que no pudiera rechazar este encargo182.  

Cicerón pronuncia en el año 56 a. C. un discurso contra Vatinio, más precisamente una 

interrogatio, un tipo de discurso en el que se dedica a descalificar y criticar la figura de Vatinio, 

aludiendo a su falta de credibilidad, su pasado, sus defectos183…especialmente en relación con 

su tribunado de la plebe en el año 59 a. C. Vatinio era otro homo novus, había alcanzado el 

cargo de cuestor en el 64 gracias al apoyo de Lucio Julio César, tío de su esposa, y finalmente 

llegó al tribunado. Este estuvo marcado por una posición contraria al grupo de los optimates 

y cercana a los intereses del pueblo, lo que le llevó a ser recompensado por César al año 

siguiente siendo nombrado legado en las Galias, y del mismo modo le llevó también a ganarse 

la antipatía de optimates como Cicerón184. A su enemistad con Cicerón contribuyó la 

colaboración con Clodio en el uso de la violencia callejera y su participación en los procesos 

contra Sestio y Milón, defendidos por Cicerón, pero, sobre todo, el apoyo a Clodio para 

conseguir el exilio del Arpinate. Se benefició con la llegada del primer triunvirato obteniendo 

 
179 En Ad fam. V 9 le solicita como cliente a Cicerón su defensa de una manera en la que deja entrever que 

Cicerón tiene la obligación de aceptar el encargo. 
180 Deniaux (1993: 78-79) 
181 Habla aquí Cicerón de que se ha visto obligado incluso a defender a algunos de sus enemigos, en una clara 

referencia a Vatinio. 
182 Pina Polo (2005: 227) 
183 Baños (1994: 392) 
184 Baños (1994: 393-395) 



70 

el cargo de pretor en el 55 a.C., aunque su elección estuvo salpicada de irregularidades, de lo 

que Cicerón lo tendría que defender185 en el año 54 a. C. La posición de Vatinio, cercano a 

César, lo llevaría a obtener el consulado en el año 47 a. C. 

Pedibus: 

El adjetivo aeger suele ir acompañado de ablativo refiriendo a la parte del cuerpo que se 

encuentra enferma. El mismo uso de un ablativo regido lo encontramos en el verbo usus est, 

que tiene complemento el relativo qua en ablativo186. 

Por otra parte, cabe destacar aquí que la enfermedad del pie a la que se refiere es la gota. 

Esto aparece explícito en Macrobio, que le atribuye esta misma respuesta a Augusto (Sat. II 4, 

16). A menudo se recurría a la alusión a esta enfermedad como insulto, pues solía derivar del 

abuso del vino y de opulentas comidas (Séneca, Ep. XCV 21).  

 

 
185 Una gran ironía del destino que sufrió Cicerón era el hecho de que tuvo que defender a Vatinio de la 

acusación de haber transgredido una ley que el propio Cicerón había proclamado, la lex Tullia de ambitu (Baños, 

1994: 396). 
186 Torrego (2009: 242) 



71 

21. Quint. VI 3, 84: 

Cicero, audita falsa Vatini morte, cum obvium libertum eius interrogasset: “Rectene 

omnia?” Dicenti ‘Recte’: “Mortuus est?” 

 

21.1 TRADUCCIÓN 

Cicerón, habiéndose enterado de la falsa muerte de Vatinio, tras preguntarle a su liberto 

al encontrárselo: “¿Todo bien?”, a este, que le dijo “todo bien”, le contestó: “¿Ha fallecido?”. 

 

21.2 COMENTARIO 

Cicerón continúa burlándose de su enemigo Vatinio. En estas recopilaciones 

conservadas de dicta se puede observar cómo el Arpinate se muestra a menudo mordaz 

repetidamente contra el mismo individuo, como anteriormente hemos apreciado con Pompeyo, 

por ejemplo (cf. Cap. IV, II 16), o con aspectos como el breve consulado de Rébilo. En este 

caso aprovecha la diferente interpretación que tiene sobre la supuesta muerte de Vatinio 

respecto de su liberto. Para este, que esté todo bien supone que Vatinio continúe vivo, mientras 

que para Cicerón sería una buena noticia su muerte. Debía de ser muy recurrente el rumor 

acerca de la muerte de Vatinio, pues formó parte del ejército de César en numerosísimas 

campañas, de donde procedían estos rumores187. Asimismo, podemos apreciar que Cicerón no 

tiene ningún reparo en bromear con temas tan escabrosos como la muerte, similar a lo que hoy 

conoceríamos como “humor negro”188 

Obvium: 

El significado genuino en latín, aquí recogido, no es el que ha llegado al castellano. Este 

término está formado por el preverbio ob- y el sustantivo via. El preverbio tiene semántica de 

lugar, y se refiere a algo que se encuentra delante189. Por tanto, obvius es aquello que se 

encuentra de frente en el camino, como le ocurrió a Cicerón con el liberto de Vatinio. Mediante 

una bonita abstracción nos llega al castellano “obvio”, que significa aquello que no admite 

duda, que se sobreentiende. Esto responde a que la verdad del asunto se encuentra delante del 

individuo. 

 

 

 
187 Navarro (2010: 270) 
188 Plutarco cuenta que Fausto (hijo de Sila, el dictador que llevó a cabo numerosas proscripciones, condenando 

a muerte a muchos caballeros) había despilfarrado sus riquezas y se había arruinado. Por este motivo publicó 

una lista con sus bienes en venta, a lo que Cicerón respondió que le agradaba más la lista de Fausto que la de su 

padre, aludiendo a la lista en la que se promulgaban dichas proscripciones. 
189 Ernout - Meillet (20014: 454) 



72 

22. Quint. VI 3, 76: 

Cicero Curionem ab excusatione aetatis incipientem facilius cotidie prooemium habere 

dixit. 

 

22.1 TRADUCCIÓN 

Cicerón dijo que Curión, que comenzaba su intervención disculpándose por su edad, cada 

día tenía un proemio más sencillo. 

 

22.2 COMENTARIO 

En esta anécdota Cicerón se burla del modo de comenzar los discursos de un tal Curión, 

que no sabemos si se corresponde con el anteriormente mencionado (cf. Cap. IV, II 1,2), por 

la justificación que hacía siempre acerca de su edad. Esta era una especie de captatio 

benevolentiae hacia el auditorio o tribunal en cuestión. Sin embargo, parece que Cicerón 

bromeaba con el hecho de que cada vez que intervenía Curión, los rasgos de la edad se iban 

haciendo más notorios, por lo que podía no necesitar recordarlos cada vez que interviniese. 

Facilius: 

Encontramos en este caso el adjetivo facilis en grado comparativo con la desinencia de 

nominativo y acusativo neutros. Cabe recordar que esta desinencia procede de *-ios. En la 

flexión de género animado sufrió rotacismo a partir del genitivo: *alt-ios-is > altioris190. En 

cambio, la forma neutra mantuvo la silbante final con un cierre vocálico de -o en -u. Este 

fenómeno del rotacismo debió de darse, grosso modo, alrededor del siglo IV a. C.191 

Prooemium: 

Proviene del griego προοίμιον, que es a su vez una unión del preverbio πρός- y el 

sustantivo οἴμη, “canto”192.  Esta parte del discurso se conoce en latín como exordium, a lo que 

dedica Quintiliano el primer capítulo del libro cuarto de su Institutio oratoriae donde alude a 

la etimología de “proemio” y a que debe su nombre a hecho de que se pronuncia antes de entrar 

en materia (IV 1, 1). Tiene como primer objetivo poner en antecedente al juez sobre el asunto 

que se va a tratar, para así poder obtener su favor. Se ha de pretender con el proemio que el 

oyente quede “benévolo, atento y receptivo”193. Uno de los modos de obtener la benevolentia, 

según Quintiliano (IV 1, 6-9), es hacer referencia a la propia causa o a la persona, como en 

nuestro caso, en el que se trata de obtener esta benevolentia aludiendo a la avanzada edad.  

 

 
190 Beltrán (1999: 93) 
191 Beltrán (1999: 209) 
192 Chantraine (19992: 783) 
193 Ortega (1999: 17) 



73 

23. Macr. II 3, 5: 

In consulatu Vatinii, quem paucis diebus gessit, notabilis Ciecronis urbanitas 

circumferebatur : Magnum ostentum, inquit, anno Vatini factum est, quod illo consulatu nec 

bruma nec ver nec aestas nec autumnus fuit. Querenti deinde Vatinio, quod gravatus esset 

domum ad se infirmatum venire, respondit: Volui in consulatu tuo venire, sed nox me 

comprehendit. Ulcisci autem se Cicero videbatur, ut qui respondisse sibi Vatinium meminerat, 

cum umeris se rei publicae de exilio reportatum gloriaretur: “Unde ergo tibi varices?”. 

 

23.1 TRADUCCIÓN 

En cuanto al consulado de Vatinio, al que dio fin en pocos días, el salero de Cicerón 

circulaba haciéndose notar: “¡Qué gran prodigio”, dijo, “ha sucedido durante el año de Vatinio! 

Pues durante su consulado no ha habido ni invierno, ni primavera, ni verano ni otoño”. Luego 

respondió a Vatinio, que se quejaba de que no se hubiera molestado en visitarle en su casa, 

estando él enfermo: “Quise ir durante tu consulado, pero me sorprendió la noche”. Cicerón, por 

su parte, parecía vengarse, recordando lo que le respondió Vatinio al vanagloriarse de que había 

sido traído de vuelta del exilio a hombros de la República: “Entonces, ¿por eso tienes varices?”.  

 

23.2 COMENTARIO 

Como hemos mencionado con anterioridad, Vatinio era uno de los mayores enemigos de 

Cicerón. Contra este se han conservado numerosas facetiae, como las ya mencionadas y las 

que encontramos en este punto. Posiblemente el azar ha provocado que se hayan conservado 

más anécdotas relativas a alguno de estos personajes en concreto, como el caso de Metelo 

Nepote o el de Marco Licinio Craso en la obra de Plutarco194. Similar al caso de Rébilo (cf. 

Cap. IV, II 17), cuyo consulado apenas duró unas horas, Vatinio accedió al consulado tan solo 

durante los últimos tres meses del año195. Este hecho sirvió a Cicerón para continuar 

atacándolo. En este pasaje Macrobio defiende que todas estas pullas que le dirigía eran una 

especie de venganza por una atribuida a Vatinio, pasando por alto la relación que habían 

tenido durante toda su vida. 

Urbanitas: cf. Cap. II. 

Nox: 

En realidad, este ejemplo parece más apropiado para el caso de Caninio Rébilo 

anteriormente mencionado, cuyo consulado no duró más de unas horas. Por otra parte, el 

 
194 Plutarco recoge algunas anécdotas relativas a estos personajes. Por mencionar alguna de ellas: Nepote solía 

preguntarle a Cicerón quién era su padre, a lo que Cicerón le contestaba: “A ti esa pregunta te la ha hecho tu 

madre más difícil” (Cic. 26, 9. Alcalde-González, 2010: 266).  
195 Navarro (2010: 270) 



74 

consulado de Vatinio duró alrededor de 3 meses, por lo que es lógica la alusión a que las 

estaciones del año no se han sucedido en su consulado, pero no tiene sentido que se mencione 

que a Cicerón se le hizo de noche para ir a visitarlo durante su consulado. 

Varices: 

Se cuenta que Cicerón solía tener varices, por lo que acostumbraba a llevar una toga más 

larga de lo normal196. Esta respuesta de Vatinio pudo guardar relación con el hartazgo general 

existente en Roma ante las continuas alusiones de Cicerón a su “triunfal regreso”197, cuyo relato 

hace entusiasmado en una carta a Ático (IV 1, 4-5), y de manera especialmente exagerada en 

su discurso Pro Sestio (131).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
196 Quintiliano da cuenta de ello en XI 3, 143. 
197 Navarro (2010: 271) 



75 

24. Quint. VI 3, 68: 

Metaphora quoque Cicero lusit, cum Vatini morte nuntiata, cuius parum certus dicebatur 

auctor: Interim, inquit, usura fruar. 

24.1 TRADUCCIÓN  

Con la metáfora también jugó Cicerón, cuando, dada a conocer la muerte de Vatinio, de 

la que se decía que no había quien la garantizara con seguridad, dijo: “Mientras tanto, disfrutaré 

de los intereses”. 

 

24.2 COMENTARIO 

De nuevo aprovecha Cicerón los rumores acerca de la muerte de Vatinio para burlarse 

de ello. Juega en este caso con el sentido del verbo augeo. Estos rumores acostumbraban a ser 

falsos y se debían a la labor militar que Vatinio desempeñaba junto a César (cf. Cap. IV, II 21, 

2).  

Auctor… usura: 

En origen, auctor, procedente del verbo augeo, se refiere a aquel que aumenta o 

incrementa algo. Este es el sentido que Cicerón toma, pues juega con términos económicos 

aludiendo a que va a obtener intereses a partir de la muerte de Vatinio, ya que existe un auctor 

de esta. Por otro lado, auctor se especializa en terminología jurídica como aquel que ejerce 

como “garante”198, y este es el sentido que se ve reflejado en nuestro ejemplo, en el que se 

refiere a una especie de testigo. 

 

 
198 Ernout - Meillet (20014: 56-57) 



76 

V.  CONCLUSIÓN 

A partir del presente trabajo se desprenden las siguientes conclusiones. Lejos de la 

imagen del orador serio y formal, que siempre mantiene cierto respeto y templanza, y que 

siempre se nos viene a la mente al hablar de todo un Cicerón, hemos podido comprobar que esa 

personalidad seria y fría está mucho más lejos de la realidad de lo que se podía pensar. Cicerón 

fue uno de los personajes más célebres de la Antigüedad, y no solo por sus discursos, sus obras 

filosóficas o su relevancia histórica, sino también porque deja un fehaciente legado de 

anécdotas cómicas, de las respuestas más ingeniosas y mordaces y de comentarios llenos de 

implicaciones políticas, reveladores de su posición y relación con los personajes a los que se 

dirige. Además, hemos podido comprobar qué tipo de bromas eran recurrentes en su época y 

con qué aspectos, físicos, culturales o políticos, se solía jugar. Hemos conocido mejor a una de 

las mayores personalidades de Roma, hasta qué punto afectaban en su vida las intrigas políticas 

y las disputas en los tribunales, a partir del modo en el que se ríe de todos estos asuntos o de la 

recurrencia con la que alude a ellos, dejando ver que esos recuerdos perduran vivos en su 

memoria.  

Por otro lado, la presencia de estas anécdotas en tan diversas obras y autores, de las más 

diversas épocas de lo que conocemos como Antigüedad y Antigüedad Tardía, así como la 

reiteración o diferencias de algunas ellas entre los diferentes escritores, todo ello deja ver cuán 

fecundo fue este género en dicha época y la relevancia que tenía en estas sociedades. El género 

de los Facete Dicta es intrínsecamente humano, tanto como lo son los chistes o las anécdotas 

curiosas, que son lo que este género aúna mediante brevísimos textos.  



77 

VI. BIBLIOGRAFÍA 

I. FUENTES 

EDICIONES 

MUELLER, C. F. W. (1898): MUELLER M. Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Partis IV vol. 

III: coninens libros De oficiis, Catonem Maiorem De Senectute, Laelium de amicitia, Paradoxa, 

Timaeum, Fragmenta, Leipzig.  

WATT, W. S. (1982): M. Tulli Ciceronis epistulae. Tomus I. Epistulae ad familiares, Oxford. 

WILKINS, A. S. (1902): M. Tulli Ciceronis Rhetorica, Oxford. 

WINTERBOTTOM, M. (1970): M. Fabi Quintiliani Institutionis Oratoriae libri duodecim, Oxford. 

 

EDICIONES CON COMENTARIO  

SHACKLETON BAILEY, D. R. (1977): Cicero, Epistulae ad familiares, Cambridge, 2 vols. 

 

TRADUCCIONES 

ALCALDE MARTÍN, C. – GONZÁLEZ GONZÁLEZ, M. (2010): Plutarco. Vidas paralelas VIII, Madrid. 

BAÑOS BAÑOS, J. M. (1994): M. Tulio Cicerón, Discursos IV, Madrid. 

BELTRÁN CEBOLLADA, J. A. (2008): Cicerón. Cartas III: Cartas a los familiares (1-173), Madrid. 

ISO ECHEGOYEN, J. J. (2002): Cicerón, Sobre el Orador, Madrid. 

MESA SANZ, J. F. (2009): Macrobio. Saturnales, Madrid. 

NAVARRO ANTOLÍN, F. (2010): Macrobio, Saturnales, Madrid. 

ORTEGA CARMONA, A. (1997): Quintiliano de Calahorra. Obra completa, tomo II, Salamanca. 

  

II. INSTRUMENTA 

BASSOLS DE CLIMENT, M. (199910): Sintaxis latina, 1ª y 2ª parte, Madrid. 

BELTRÁN CEBOLLADA, J. A. (1999): Introducción a la morfología latina, Zaragoza.  

BERENGUER AMENÓS, J. (199434): Gramática griega, Barcelona. 

BIELER, L. (1971): Historia de la literatura romana, Madrid [= Geschichte der römischen literatur, 

Berlín, 19652]. 

CHANTRAINE, P. (19992): Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots, París. 

DE VAAN, M. (2008): Etymological Dictionary of Latin and the other Italic Languages, Leiden – 

Boston. 

DENIAUX, E. (1993): Clientèles et pouvoir à l’époque de Cicéron, París. 



78 

ERNOUT, A., MEILLET, A. (20014): Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots, 

París. 

LÁZARO CARRETER, F. (1953): Diccionario de Términos Filológicos, Madrid. 

PINA POLO, F. (1999): La crisis de la República, Madrid. 

ROLDÁN, J. M. (1999): Historia de Roma. La República romana. Tomo I, Madrid. 

RUBIO FERNÁNDEZ, Z. - GONZÁLEZ ROLÁN, T. (1985): Nueva gramática latina, Madrid. 

VÄÄNÄNEN, V. (1963): Introduction au latin vulgaire, París. 

  

III. ESTUDIOS 

ALBERTE, A. (1997): “Quintiliano”, en C. Codoñer (ed.), Historia de la literatura latina, Madrid, 589-

603. 

ÁLVAREZ HUERTA, O. (2009): “Acusativo”, en J. M., Baños Baños (coord.), Sintaxis del latín clásico, 

Madrid, 131-154. 

ÁLVAREZ HUERTA, O. (2009): “Pronombres”, en J. M., Baños Baños (coord.), Sintaxis del latín clásico, 

Madrid, 273-298. 

BALLESTER, X. (2014): “Antroponimia y Humor en la Literatura Romana”, Liburna, 7, 15-44. 

BEARD, M. (2014): Laughter in Ancient Rome: On joking, tickling and cracking up, Berkley-Los 

Ángeles- Londres. 

BONNER, S. F. (1984): La educación en la Roma Antigua, Barcelona [= Education in Ancient Rome, 

Londres, 1977]. 

CAMERON, A. (2011): The last pagans of Rome, Oxford. 

CASTREN, P. (1975): Ordo populusque Pompeianus, Roma. 

CORBEILL, A. (1996): Controlling laughter. Political humor in the late Roman Republic, Princeton. 

DALBY, A., (2003): Food in the Ancient World from A to Z, Londres-Nueva York. 

DENIAUX, E. (2001): Rome, de la Cité-État à l’Empire. Institutions et vie politique, París. 

GIL FERNÁNDEZ, L. (1997): “La risa y lo cómico en el pensamiento antiguo”, Cuadernos de filología 

clásica: estudios griegos e indoeuropeos 7, 29-54. 

GRAF, F. (1999): “Cicerón, Plauto y la risa romana”, en J., Bremmer y H., Roodenburg (coords.), Una 

Historia Cultural del Humor: Desde la Antigüedad hasta nuestros días, Madrid, 29-39 [= A 

Cultural History of Humour, Cambridge, 1997]. 

GRUEN, E. S. (1974): The last generation of the Roman Republic, Berkeley - Los Ángeles - Londres. 

HAYNE, L. (1971): “Lepidus’ Role after de Ides of March”, Acta Classica 14, 109-117. 

HAURY, A. (1959): “Autor d’Hirtius”, Revue des Études Anciennes 61, 84-95. 

JÁRREGA DOMÍNGUEZ, R. (2007): “La actuación política de Julio César: ¿Proyecto o adaptación? 

¿Modelo helenístico o tradición romana?”, Polis. Revista de ideas y formas políticas de la 

Antigüedad Clásica 19, 35-76. 



79 

KROSTENKO, B. A. (2001): Cicero, Catullus and the language of social performance, Chicago-Londres. 

LOPOCARO, L. (2022): “Quintilian on Laughter (Inst. 6. 3). A useful, dangerous, inexplicable weapon”, 

Old world: Journal of Ancient Africa and Eurasia, 1-29.  

MANZO, A. (1969): Facete dicta Tulliana. Ricerca. Analisi. Illustrazione dei facete dicta nell’ 

epistolario di M. T. Cicerone, Turín. 

MARCO SIMÓN, F. (2021): Cultus deorum: la religión en la Antigua Roma, Madrid. 

MAS, S. (2015): “Verecundia, risa y decoro: Cicerón y el arte de  insultar”, Isegoría. Revista de Filosofía 

Moral y Política 53, 445-473. 

MORSTEIN-MARX, R. (2011): “Consular appeals to the army in 88 and 87: the locus of legitimacy in 

late-republican Rome”, en H. Beck, A. Duplá, M. Jehne y F. Pina Polo (eds.), Consuls and Res 

Publica: Holding high office in the Roman Republic, Cambridge, 259-278. 

PANAYOTAKIS, C. (2019): “Native italian drama and its influence on Plautus”, en M. T. Dinter (ed.), 

The Cambridge companion to Roman comedy, Cambridge, 32-46. 

PÉREZ GÓMEZ, L. (1997): “La epístola en Roma. Siglos III-I a. C.”, en C. Codoñer (ed.), Historia de la 

literatura latina, Madrid, 317-329. 

PINA POLO, F. (2005): Cicerón, Barcelona. 

PINA POLO, F. (2018): “Magistrates without pedigree: the consules suffecti of the Triumviral Age”, The 

journal of Roman Studies 108, 99-114. 

POCIÑA, A. (1997): “La primera poesía. Desde sus comienzos hasta el siglo I a. C.”, en C. Codoñer 

(ed.), Historia de la literatura latina, Madrid, 13-70. 

POCIÑA, A. (1976): “Los espectadores, la lex Roscia theatralis y la organización de la cavea en los 

teatros romanos”, Zephyrus XXVI-XXVII, 435-442. 

RABBIE, E. (2007): “Wit and Humor in Roman Rhetoric”, en W. Dominik y J. Hall (eds.), A Companion 

to Roman Rhetoric, Oxford, 207-217. 

RAMOS GUERREIRA, A. (1997): “Los escritos gramaticales (y la erudición) en el siglo IV”, en C. 

Codoñer (ed.), Historia de la literatura latina, Madrid, 783-794. 

TARRIÑO RUIZ, E., BAÑOS BAÑOS, J. M. (2009): “Temporales y causales”, en J. M., Baños Baños 

(coord.), Sintaxis del latín clásico, Madrid, 601-632. 

TORREGO SALCEDO, Mª. E. (2009): “Genitivo”, en J. M., Baños Baños (coord.), Sintaxis del latín 

clásico, Madrid, 155-184. 

TORREGO SALCEDO, Mª. E. (2009): “Ablativo”, en J. M., Baños Baños (coord.), Sintaxis del latín 

clásico, Madrid, 211-249. 

VALLEJO MOREU, I. (2008): Terminología libraria y crítico-literaria en Marcial, Zaragoza. 

WILSON, N. G. - REYNOLDS, L. D. (1986): Copistas y filólogos. Las vías de transmisión de las literaturas 

griega y latina, Madrid (=Scribers and scholars. A guide to the transmission of greek and latin 

literature, Oxford, 1968). 

 


