a2s  Universidad
181 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Filosofia de lo imposible.
Incursion hacia el abismo

Philosophy of the impossible.
Foray towards the abyss

Autor
Sergio Gregorio Tirado

Director
Jesus Ezquerra Gomez

Facultad de Filosofia y Letras
2023-2024




A ti, que no tienes suelo bajo tus pies.



INDICE

INTRODUCCION: LO IMPOSIBLE, LO INDECIBLE...........c.ovivetieeeeeeeeeeee e, 4
I. LA MAS ABSOLUTA POSIBILIDAD.........ooivieieeieeeeeeeeeeeeeeee e 7
II. NADA ES SIN FUNDAMENTO...........oooomimiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeees s 13
III. «<EL ABISMO ES EL FONDO DE LO POSIBLE®.........ooioieeeeeeerseeeeeeeeeseeseseeenes 20
CONCLUSION: LO IMPOSIBLE ES SIN PORQUE.........ooooeooeoreeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeseseseone 25
BIBLIOGRAFTA......cooouioomeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et 27



INTRODUCCION: LO IMPOSIBLE, LO INDECIBLE

«Dichosos los que saben / que
detras de todos los lenguajes / esta lo

indecibley'.

RAINER MARIA RILKE

Hacia el final de la primera mitad de Ser y tiempo, Heidegger interpret6 la desazon
(Unheimlichkeit) como «la peculiar indeterminacion del “nada y en ninguna parte”, [donde]
la familiaridad cotidiana se derrumba, [viéndose uno abocado al] “modo” existencial del
no-estar-en-casa (Un-zuhause)»*. Siendo esto asi, uno en su desazon, podria expresar: “jqué
lejos estoy de todo!”. Asi titulaba Cioran una de las secciones del texto que, de no haber sido
por su sentimiento® de no estar en casa, hubiera acabado siendo una tesis sobre Bergson®.
Escribo aqui por el mismo motivo: el sentimiento de no estar en casa, equiparable, segin
pienso, con la sensacion de perder el suelo’; y, escribo aqui, si se quiere, con la misma
finalidad que expresaba el propio Cioran al final de la seccidon mencionada: «Nos

preguntamos entonces si existe algo mas que la nada del mundo y la nuestra propia»®.

' RILKE, R. M., Simtliche Werke, Band 2: Gedichte, Zweiter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am Main, 1956, p.
259. El texto original, en aleman, dice lo siguiente: «Gliicklich, die wissen, da8 hinter allen / Sprachen das
Unsigliche steht». La traduccion al espafiol ha sido extraida de VEGA, A., “Ldégica del silencio”, en CUESTA
ABAD, J. M. & VEGA, A., La novena elegia. Lo decible y lo indecible en Rilke, Ediciones Siruela, Madrid,
2018, p. 16.

? Hay algunas alteraciones (saltos de palabras y diferencias formales) respecto al fragmento original. Véase:
HEIDEGGER, M., “§ 40. La disposicion afectiva fundamental de la angustia”, en Ser y tiempo, Trotta, Madrid,
2020, p. 207. Téngase en cuenta, también, lo siguiente: el término “no-estar-en-casa” del fragmento citado se
corresponde con el término alemdn Un-zuhause. Sin embargo, unas lineas antes, en la primera aparicion del
término, Jorge Eduardo Rivera también traduce como “no-estar-en-casa” el término aleman Nicht-zuhause-sein.
Un- (como “in-") y Nichts (como “nada”) seran términos relevantes en la investigacion que aqui tiene lugar.

* Heidegger habla en Ser y tiempo de un modo de ser existencial. Sin embargo, es un modo de ser que viene
directamente relacionado con la Befindlichkeit, con el temple de animo (o “disposicion afectiva”). Aceptemos,
por lo tanto, las diferencias terminologicas (entre aquello a lo que Heidegger se refiere y lo que aqui llamamos
“sentimiento”).

4 «EBscribi este libro en 1933, a los veintidds afios, en una ciudad que amaba, Sibiu, en Transilvania. Habia
acabado mis estudios de filosofia y, para engafiar a mis padres y engafiarme también a mi mismo, fingi trabajar
en una tesis sobre Bergson. Debo confesar que en aquella época la jerga filosofica halagaba mi vanidad y me
hacia despreciar a toda persona que utilizara el lenguaje normal. Pero una conmocioén interior acabo con ello,
echando por tierra todos mis proyectos». CIORAN, E. M., “Prefacio”, en En las cimas de la desesperacion,
Tusquets Editores, Barcelona, 2009, p. 9.

5 Esta es la motivacion: la sensacion de perder el suelo. Sin embargo, el objetivo sera intentar constatar que,
efectivamente, no hay suelo (del suelo); o, al menos, que el suelo “se sostiene” sobre un no-suelo (sobre nada).
Al hablar de “suelo” (y de “razén”, “fundamento”, “fondo”...) pienso, como no podria ser de otra manera, en el
término aleman Grund (asi como al hablar de “abismo”, “infundamento” y “fundamento originario” pienso en
los términos alemanes Abgrund, Ungrund y Urgrund, respectivamente). Téngase esto en cuenta a lo largo de
todo el texto.

¢ CIORAN, E. M., “;Qué lejos estoy de todo!”, en op. cit., p. 19.



Hace falta, sin embargo, precisar un poco mas. La nada serd evaluada en algiin punto
del texto, es cierto, pero lo sera por motivos fundamentales. Nos preguntamos por el
fundamento. Y no por el fundamento de esto o aquello. La pregunta que nos hacemos es
doblemente fundamental: va dirigida al fundamento del fundamento. ;Qué hay debajo del
suelo que sostiene los cimientos del sentido, la palabra y la razon? ;Qué sostiene aquel suelo
que sostiene (si es que hay, alli, propiamente algo)? A lo largo de los diferentes capitulos del
presente trabajo, se intentara esbozar una filosofia del fundamento del fundamento, del suelo
del suelo, del fondo del fondo... lo que equivale, como trataré de demostrar, a una filosofia
del infundamento, del abismo, del fondo sin fondo: de lo imposible.

«Lo imposible esta clamando / todo se derrumba»’. Seguramente sea Bataille quien
mejor ha sabido comunicar el abismo, simular un acercamiento hacia su infinita profundidad,
dar cuenta del no-suelo del suelo. A través de la experiencia de lo imposible, Bataille nos
aproxima a la pérdida total de suelo, a la ruptura del limite, a «un vacio sin fin por la
proximidad aparente del cielo»®, siendo esta aproximacion, ademas, la de un filosofo antes
que la de un mistico’, puesto que «no hay nada / excepto / lo imposible / y no Dios»'’. Es la
experiencia de lo imposible (y no la de Dios; o, en todo caso, la de no-Dios) la que, como nos
muestra Bataille, da cuenta del abismo!!. Bataille, a través de su obra, nos sitQia al borde del
abismo y nos comunica los detalles de su interior (un interior que es paradojicamente afuera,
afuera de si, de la razon, de lo posible y de la cabeza, pues hay que ser acéfalo'? para alcanzar

el no-saber de la profundidad doblemente fundamental o, lo que es lo mismo, de la

"BATAILLE, G., “Once poemas retirados de El Arcangélico”, en Poemas, Pre-Textos, Valencia, 1980, p. 21.

8 BATAILLE, G., Lo imposible, Arena Libros, Madrid, 2001, p. 20.

? «La insistencia de Bataille en declararse mistico es una insistencia provocadora; particularmente provocadora
porque ademés Bataille no disimula su desagrado por esa palabra: “[...] contemplo menos las experiencias
‘confesionales’ —a las que se suele hacer referencia— que la experiencia en si misma, libre de las ataduras,
aunque vagas, de cualquier confesion. Esto es lo que justifica el abandono de la palabra ‘mistico’, la cual no
hubiera podido preservar sin prestar a confusion”». SURYA, M., Georges Bataille, la muerte obra, Arena
Libros, Madrid, 2014, p. 355. Véase una traduccion alternativa del fragmento de Bataille citado por Surya en
BATAILLE, G., La experiencia interior, Taurus, Madrid, 1972, p. 13.

0 BATAILLE, G., Euvres complétes III. (Euvres littéraires, Editions Gallimard, Paris, 1971, p. 47. El texto
original, en francés, dice lo siguiente: «il n’y a / que / ’impossible, / et non Dieu». La traduccion al espafiol ha
sido extraida de LAND, N., Sed de aniquilacion. Georges Bataille y el Nihilismo Virulento, trad. esp. de
Abraham Cordero, Materia Oscura, Madrid, 2021, p. 7.

I Es importante hacer hincapié en el hecho de que no es Dios (ni los dioses), entidad(es) inmortal(es), sino,
precisamente, los mortales, aquellos que pueden, en algin sentido, alcanzar el abismo (y que, de hecho, lo
alcanzan inevitablemente en la forma de la muerte). Recuérdese aquel poema de Holderlin que Heidegger
rescata en /Y para qué poetas?: «... No todo lo / pueden los celestiales. Pues antes alcanzan / el abismo los
mortalesy. HEIDEGGER, M., “;Y para qué poetas?”, en Caminos de bosque, Alianza Editorial, Madrid, 2010,
p. 200. EI texto original, en aleman, dice lo siguiente: «Denn nicht vermdgen / Die Himmlischen alles. Namlich
es reichen / Die Sterblichen eh an den Abgrund». HOLDERLIN, F., Simtliche Werke und Briefe. Gedichte (ed.
Glinter Mieth), Aufbau-Verlag, Berlin, 1995, p. 748.

12 En estas condiciones, «el hombre ha escapado a su cabeza como el condenado a la prisién». BATAILLE, G.,
Acéphale N° 1, Arena Libros, Madrid, 2015, p. 14.



profundidad infundamental). Mi pretension aqui es la misma que la de Bataille: hacer una
filosofia de lo imposible, decir el abismo. Sin embargo, ;es comunicable el abismo?, ;es
decible lo imposible?

En su Método de meditacion, Bataille expresa lo siguiente: «jLa idea del silencio (es
lo inaccesible) es desazonante!»"*. ;Utiliza Bataille la desazon en el mismo sentido en el que
Heidegger interpretaba la Unheimlichkeit? Sea correcta o no esta suposicion, lo cierto es que
el abismo, como el silencio (el silencio es abismatico y el abismo... ;silencioso?)", es
inaccesible o, como diria Rilke, indecible. Tiene sentido, por lo tanto, que Derrida se refiriese
a lo imposible-impensable-indecible" al hablar del afuera, de la exterioridad, en La escritura
y la diferencia: «lo Otro se hace impensable, imposible, indecible»'®. El abismo es afuera
radical, abyeccion indecible, imposible sin fondo. Y, sin embargo, incluso a pesar del caracter
indecible de lo imposible, del silencio propio del abismo, «el silencio se ha roto, puesto que
he dicho...»". Si la obra batailleana presenta un interés central por la comunicabilidad del
abismo incomunicable'®, del Abgrund sugerido (mas que tematizado) por Heidegger”,
seamos aqui igual de insolentes (mostrando, a su vez, la insolencia de aquellos otros que
trataron de acercarse al problema doblemente fundamental: Eckhart, Bohme, Schelling,
Heidegger, Bataille...) y tratemos de pensar lo impensable: digamos el abismo, incluso
aunque la propuesta, damnificada desde el inicio, esté condenada a fracasar, incluso aunque
la pregunta exija una reformulacion infinita (“el final” serd “el inicio” en un sentido
renovado). Volvamonos acéfalos y hagamos una filosofia de lo imposible, recorramos los

margenes del abismo sin dejarnos absorber (solo hay margen, en realidad, en el afuera).

B BATAILLE, G., Método de meditacién, Taurus, Madrid, 1972, p. 203.

4 El “grito” del abismo es inaudible: “se expresa” mds alld del lenguaje.

5 El término exacto se ubica en DERRIDA, J., “Violencia y metafisica (Ensayo sobre el pensamiento de
Emmanuel Levinas)”, en La escritura y la diferencia, Editorial Anthropos, Barcelona, 1989, p. 178.

16 Ibid, p. 154. Derrida continia el fragmento citado de la siguiente manera: «Es quizds hacia ese
impensable-imposible-indecible hacia lo que nos llama Levinas mas alla del Ser y del Logos (de la tradicion)y.
Resulta imprescindible la relacion entre lo impensable-imposible-indecible y el mas alla de. El movimiento
sugerido es ek-statico: hacia afuera, aperturidad (Erschlossenheif). La incursion hacia el abismo es una
incursion hacia afuera de una interior-identidad artificial, de una construccion logico-racional sobre la que
descansa lo posible (sin dejar de ser el abismo, fundamento originario, “naturalmente artificial”).

" BATAILLE, G., Método de meditacidn, op. cit., p. 203.

'8 Una de las razones por las que Bataille es una figura relevante tiene que ver con su salto hacia aquel abismo
que Hegel omite para no volverse loco y que, sin embargo, comunica desde un plano todavia ajeno al de la
locura: desde la filosofia y no desde la mistica, como ya se ha sefialado. La comunicacion y la comunidad son
problemas centrales en la obra de Bataille. Véase BATAILLE, G., “La «comunicacion»”, en op. cit., pp.
115-120, o el siguiente fragmento: «No hay nada humano que no exija la comunidad de quienes lo quieren...»,
en BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, El cuenco de plata, Buenos Aires, 2018, p. 37.

1 Si tuviéramos que ser precisos al respecto, tendriamos que decir que Heidegger, de alguna manera, si tematiza
el abismo en sus reflexiones acerca del fundamento. Sin embargo, es posible realizar una lectura en la que
Heidegger, de manera (quizas) deliberada, no agota la totalidad de lo decible acerca del problema doblemente
fundamental, precisamente, por su indecibilidad, o por su necesario caracter siempre re-interrogativo.



I. LA MAS ABSOLUTA POSIBILIDAD

«El ser soérdido, bruto (hasta gritar en el frio), ha puesto su posibilidad en el suelo.
Adviene la idea amable (lisonjera): ¢l la sigue y la atrapa. Pero, ;y esa posibilidad puesta, por
un momento, en el suelo? / jLa olvida! / jLa olvida, decididamente! / Se acabd: ya se ha
ido»®. ;Por qué Bataille insiste en el olvido de la posibilidad? ;Qué sentido tiene que la
posibilidad del ser quede olvidada tras ser colocada en el suelo? ;No es acaso el suelo el
lugar de la posibilidad? Defenderemos lo siguiente: jno! Lo puesto?®!, aquello que tiene suelo,
que esta colocado “encima de-”, y que Bataille bautiza con el nombre de /o posible, es un
espacio de manifestacion de posibilidades, pero no es, en absoluto, “el lugar de la
posibilidad”®. En lo posible, la posibilidad queda olvidada. Es solo en el extremo de lo
posible?, en lo que Blanchot denomind experiencia-limite*, jen lo imposible!, alli donde se

abre la posibilidad, la mas absoluta posibilidad®.

2 BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 65.

21 Es posible constatar una equivalencia entre lo puesto y el fundamento en los grandes sistemas filosoficos de la
tradicion occidental. Es decir, el fundamento como algo puesto, lo puesto como fundamento. Por ejemplo,
téngase en cuenta el gesto realizado por Fichte en la version de 1794 de su Doctrina de la ciencia, donde incluso
lo no puesto «es puesto como no puesto» (el orden de las palabras en cursiva ha sido alterado para resaltar el
gesto fichteano de poner incluso lo no puesto, revelando la paraddjica naturaleza artificial del fundamento...
jaunque, en el plano de /o posible, en realidad, todo es un artificio habitualmente naturalizado!). FICHTE, J. H.,
Fundamento de toda la doctrina de la ciencia (1794), ed. y trad. esp. de Juan Cruz Cruz, Pamplona, 2005, p.
105. Véase la referencia exacta a través del siguiente link de la pagina web de acceso libre Internet Archive:
https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up.
22 Por un lado, jcontradiccién!... lo posible es el lugar de la posibilidad, pues es ahi (Da-... en-el-mundo) donde
la posibilidad se abre. Pero, por otro lado, lo posible no es el lugar de la posibilidad, de la mas absoluta
posibilidad, pues “ahi” donde reside la mas absoluta posibilidad no hay lugar para la contradiccion, porque no
hay lugar para la razon, el sentido o el lenguaje: jse encuentra mas alla! Y, atn asi, este plano (que no puede
sino convertirse artificialmente en un “plano” tedrico desde la insolencia de la tematizacion filosofica, pero que
no es en absoluto “plano” en el sentido en el que se pueda aqui “entender”), es decir, el plano de /o imposible
(que es infundamento y abismo), funda aquel, el plano de lo posible (“plano” que permite, esta vez si, hablar de
“plano” en el espacio de la teoria: el espacio de la teoria brota porque lo posible es... pero este es porque aquel
funda [y, a pesar de todo: causatidad]).

2 «Por definicion, el extremo de lo posible es ese punto en el que, pese a la posicion, ininteligible para él, que
tiene en el ser, un hombre, tras haberse desprendido de espejismos y terrores, avanza tan lejos que no se puede
concebir una posibilidad de ir mas lejos. [...] En el punto extremo de lo posible todo se derrumba: incluso el
edificio mismo de la razon, tras un instante de valor insensato, ve disiparse su majestad; lo que subsiste, pese a
todo, como un lienzo de pared resquebrajado, acrecienta, no calma el sentimiento vertiginoso». BATAILLE, G.,
op. cit., pp. 52-53.

#* «La experiencia-limite [...] es el deseo del hombre sin deseo, la insatisfaccion de aquel que esta satisfecho “en
todo”, la pura falta, alli donde sin embargo hay cumplimiento del ser. La experiencia-limite es la experiencia de
lo que hay fuera de todo, cuando el todo excluye todo afuera, la experiencia de eso que queda por alcanzar,
cuando todo esta alcanzado, y por conocer, cuando todo es conocido: lo inaccesible mismo, lo desconocido
mismo». BLANCHOT, M., La conversacion infinita, Arena Libros, Madrid, 2008, p. 263.

% No es un azar que la posibilidad de la que se habla sea la mas absoluta posibilidad (aunque el azar [mejor
dicho: la contingencia radical, el hiper-caos] permita la artificial necesidad construida por mi decision de utilizar
tal o cual término tedrico). En lo posible, manifestacion de posibilidades (relativas, concretas, adscritas a la
estructura dindmica de la realidad). En lo imposible, la mas absoluta posibilidad: ab-soluta. Segin la etimologia
de la palabra, una posibilidad separada de su posibilidad. La mas absoluta posibilidad solo puede ser tal
separada de la posibilidad de la mas absoluta posibilidad: lo imposible, mas alla de todos los lenguajes (entre
ellos, el lenguaje logico, la cabeza).


https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up

Bataille manifiesta: «en el mundo existe lo posible y lo imposible». En lo posible
(razon, suelo, sentido, palabra... jcabeza!), manifestacion de posibilidades. En lo imposible
(abismo... un abismo que funda)®’, la mas absoluta posibilidad. Pero no nos equivoquemos,
no es una mera dicotomia®®, como si lo es, por ejemplo, la relacion entre el ser y el no-ser, o
el todo y la nada. «El ser y el no-ser se esclarecen mutuamente y despliegan una dialéctica
especulativa que es una determinacion del ser. En esta dialéctica, la negatividad que intenta
rechazar al ser es de inmediato anegada por el ser»®. Tanto el ser como el no-ser pertenecen
al plano de lo posible: se afirman delimitando sus bordes y oponiéndose a aquello-otro
ubicado afuera, igual que el afuera, pensado desde estas coordenadas, desde el plano de lo
posible®, se afirma, desde la negacion, como el no-aquel-otro-afuera que es lo delimitado (en
este caso, el ser, en su esclarecimiento gestado por el no-ser: es un parto de sentido en dos
direcciones®'; una dicotomia, en definitiva).

Lo posible y lo imposible no establecen una dicotomia en el sentido en el que lo hacen
el ser y el no-ser. La dicotomia ser / no-ser solamente se manifiesta como posible en lo
posible. No hay consigna en lo imposible™. “Lo posible” y “lo imposible” aparecen como
dicotomia en lo posible, pero nada tiene que ver lo imposible con ese “lo imposible”
esclarecido por el gesto dicotomico de la cabeza dualizante. En lo posible, ser / no-ser. En lo
imposible, aquello que Levinas denominé de ofro modo que ser. «No es la negatividad, toda

ella correlativa atin al ser, la que habra bastado para significar lo otro que el ser»**: es el mads

2 BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 230.

2 ;Qué funda el abismo? El fundamento de esto o aquello. Pero el abismo mismo es infundamento, un
infundamento que funda el fundamento: el abismo, infundamento, es el fundamento originario. Abgrund,
Ungrund, es, finalmente, Urgrund.

8 Si lo es, al menos, desde la trampa logica (el tramposo Adyog del que me sirvo para decir). Dichosos los que
saben...

¥ LEVINAS, E., De otro modo que ser o mas alld de la esencia, Ediciones Sigueme, Salamanca, 2021, p. 22.
Levinas halla la alternativa en el entre: el hay (un afuera no re-dicotomizante de la dicotomia ser / no-ser: es
decir, ser — (hay) — no-ser). Véase: «El vacio que se excava vuelve a llenarse de inmediato con el sordo y
anonimo zumbido del hay, igual que la plaza que el moribundo deja vacante se llena con el murmullo de los
candidatos. [...] El hay llena el vacio que deja la negacion del ser». Ibid., pp. 22-23. Para ahondar en la nocion
levinasiana del hay, véase: LEVINAS, E., De la existencia al existente, Arena Libros, Madrid, 2000, pp. 93-116.
30 Es posible pensar el afiera desde otro plano. El afiera, entendido como aficera radical, no pertenece sino al
plano de lo imposible. ;)Y no es, acaso, todo afuera? Lo posible es por imposible, y lo imposible, raiz sin-raiz de
la raiz, se cuela en lo posible como la filtracidon del agua en el techo de un edificio completamente empapado, si
el edificio estuviera del revés y las gotas cayeran, desde la ausencia de suelo, hacia lo “encima de-" (si es que
hay, acaso, direccion posible).

3! Un parto de sentido, y un parto de sentido del sin-sentido. En lo posible, dicotomia.

32 «Se ha enterado usted de la noticia: ya no hay biblioteca». BLANCHOT, M., Tiempo después, Arena Libros,
Madrid, 2003, p. 46. «Si bien tradicionalmente la hermenéutica se aplicaba a la interpretacion y comentario de
las escrituras religiosas, en la busqueda de la cifra que diga el nombre impronunciable, ahora tal vez sea la
voluntad de ensayo lo que explica para nosotros la multiplicidad de redes de sentido potenciales que estan
encerradas en la mirada sobre el pasado. Por eso es la Biblioteca la imagen que mejor define esta experiencia
contemporanea de la verdad». POCA, A., “Prdlogo a la edicion espaiola: De la literatura como experiencia
anonima del pensamiento”, en BLANCHOT, M., El espacio literario, Editorial Nacional, Madrid, 2002, p. 14.

3 LEVINAS, E., De otro modo que ser o mds alla de la esencia, op. cit., p. 30.



alla del ser y del no-ser, del lenguaje, de la esencia (jde lo posible!). Pensar en lo imposible
(impensable, indecible) consiste en «pensar la posibilidad de desgarrar la esencia, [puesto
que] la esencia pretende recubrir y recuperar toda ex-cepcion — la negatividad, la aniquilacion
y, ya desde Platon, el no-ser que, “en cierto sentido, es”»**.

Lo posible y lo imposible tampoco establecen una dicotomia en el sentido en el que lo
hacen la teologia positiva y la teologia negativa. Mientras que la teologia positiva pretende
mentar el nombre de Dios aludiendo a categorias positivas (categorias que, definitivamente,
pueden decirse)*’, la teologia negativa pretende mentar no-mentando, sugiriendo la nada que
es Dios evocando en el lenguaje aquello que Dios no es (todo excepto nada)®®. Resulta
sencillo entender por qué la teologia positiva, que alude al lenguaje para describir a Dios,
permanece apresada en las garras de lo posible: afirma mds acd del ser aquello que se
pretende mas alld del ser’’. Se podria pensar que la teologia negativa excede los problemas de
la teologia positiva, ubicandose mas alla de lo posible, de manera que la teologia positiva
fuera a lo posible aquello que la teologia negativa es a lo imposible. Sin embargo, tan rapido
como echamos un vistazo a lo ya reflexionado acerca del ser y el no-ser, este enfoque se
desvela erréoneo. El movimiento negativo de dmopdok®w no hace mas que rechazar el
movimiento afirmativo de xatddnui, siendo la negacion, de inmediato, anegada por la
afirmacion, desplegando, de nuevo, el ensalzamiento de ambos movimientos en su relacion

dicotomica, en la dualidad generada en su posicion por oposicion.

3* LEVINAS, E., De otro modo que ser o mds alld de la esencia, op. cit., p. 29. Se ha modificado la traduccién
de la cita: “desgajarse de la esencia” ha sido sustituido por “desgarrar la esencia”, con el fin de sefialar, no una
separacion, sino la apertura de una brecha que origina (de un abismo que funda). Por otro lado, la postura
platénica que resalta Levinas en el fragmento hace referencia a PLATON, Soph., 240c, 2-3: «Opdc yodv 6Tt kai
vV 818 thic EmoAddEemg ToHTNG 6 TOAKEPAAOS GOPIOTHG VAYKOKEY IS TO Ui OV 0dy, EkOvTag dpoloyeiv elvai
TG,

3% La teologia catafética, que instala sus origenes en las primeras reflexiones aristotélicas del Peri Hermeneias 'y
la Logica, utiliza el lenguaje a su favor, por ser siempre un sermo compuesto de proposiciones acerca de Dios.
Es posible diferenciar, dentro de la teologia positiva, por un lado, la teologia natural, que utiliza como criterio
“la luz de la razon”, y, por otro lado, la teologia revelada, donde ilumina, no la razon, sino la fe. A pesar de la
diferencia posible, tanto la razén positiva como la fe positiva son, de alguna manera, movimientos
logico-racionales, como lo es todo movimiento de afirmacion, entre este en confluencia o no con aquello que se
denomina “real” o “verdadero”.

3 La teologia apofatica, en lugar de ser un efectivo decir, es una suerte de decir por medio de un silenciar: es un
decir del no-decir. Habitualmente suele confundirse la teologia negativa con la teologia mistica. Sin embargo, es
posible defender una diferencia entre la via negativa y la via mistica, interpretando el funcionamiento de la
teologia negativa respecto de la teologia positiva por analogia al desempefio del no-ser respecto del ser,
ubicando la teologia mistica en un lugar mds alld, como lo esta el de otro modo que ser (el hay levinasiano)
respecto del ser / no-ser. Tanto la teologia catafatica como la teologia apofatica, en sus ejercicios de afirmar y
negar, quedarian subsumidas por la logificacion de lo posible. Sobre la logificacion (desde un punto de vista
critico y beligerante, y desde la defensa de un modo nooldgico-sentiente del pensar), véase: ZUBIRI, X.,
Inteligencia y Logos, Alianza, Madrid, 2008; y ZUBIRI, X., Inteligencia y Razon, Alianza, Madrid, 2008.

37 Aquello que se pretende mds alld del ser, pero que jamas se alcanza mds acd del ser. A lo sumo, aquello que
se alcanza es la construccion artificial de un concepto logico-racional, pero jamas aquello que la teologia
catafatica pretende cazar en su aspiracion por delimitar lingiiisticamente a Dios.



De nuevo, como sucedia previamente con el ser y el no-ser (no-ser que, “en cierto
sentido, es”), la teologia positiva y la teologia negativa quedarian ubicadas bajo el marco de

lo posible (ambas, de manera individual®®

, pero también en su relacion dicotomica, pues solo
hay dicotomia bajo la cabeza dualizante de lo posible). Lo imposible, dispuesto mds alla del
lugar donde se manifiestan las posibilidades, emplazado mds alld de las dicotomias®, tendria
que ver, no tanto con la teologia positiva o la teologia negativa (y mucho menos con la
relacion dicotdmica que permite un esclarecimiento mutuo de los gestos de afirmar y negar),
sino mas bien con la teologia mistica, aquella que segun Stein «alcanza la unién con el
Inefable en silencio total»*’, y que, segiun Bataille, «se sita mas alla de la palabra»*. Lo
imposible: mas alla, por lo tanto, del lugar donde se manifiestan las posibilidades. Lo
imposible: alli donde se abre la posibilidad, la mas absoluta posibilidad.

Segtin las palabras de Heidegger, «el Dasein [que somos en cada caso nosotros
mismos] es cada vez esencialmente su posibilidad»*. Esencialmente somos, por lo tanto,
inesenciales: una nada®, absoluta indeterminacion en constante delimitacion factica (por la
toma inevitable e incesante de aquellas decisiones que se nos manifiestan como posibles en
nosotros... nosotros, que no somos otra cosa que, cada vez, nuestra posibilidad). Sin
embargo, a pesar de todo, la posibilidad heideggeriana no encuentra su lugar mas alla del
espacio donde se manifiestan las posibilidades, pues de esto mismo es de lo que Heidegger
habla: del ahi- (Da-), del mundo (Welt), del horizonte en el que las posibilidades quedan
facticamente abiertas, pero no del lugar donde se abre la mas absoluta posibilidad. El Dasein

heideggeriano, posibilidad, es, sin duda, una entidad agrietada, quebrada, abismada... pero no

¥ De manera individual, aunque la individualidad de la que estin dotadas surja, en realidad, de la oposicion
generada entre ellas (entre los movimientos de katddnut y 4ro@icko).

% El surgimiento de una dicotomia no es mas que una posibilidad conceptual manifestada. En lo posible,
manifestacion de posibilidades, tales como dar cuenta, mediante el lenguaje, de la dicotomia (concepto
relacional, mediador, opositor y dualizante) entre una cosa y otra (entre una entidad conceptualizada, cristalizada
en el plano de la teoria, y otra entidad conceptualizada, atrapada en las fauces del lenguaje [aunque,
definitivamente, siga en marcha la estructura dinamica de la realidad, y un instante no sea igual que el anterior]).
4 STEIN, E., “I. Espiritualidad y mistica, 4. Caminos del conocimiento de Dios, I. Menciones preliminares, 3.
Los grados de la «teologia»”, en Obras completas V. Escritos espirituales, Editorial de Espiritualidad / Editorial
Monte Carmelo / Ediciones El Carmen, Burgos, 2005, p. 133. El silencio es abismatico y el abismo...
jsilencioso! Cabe destacar que Stein, desde su postura espiritual, tiene un claro interés por relacionar al Inefable
con la figura religiosa del tetpaypdppotov. Sin embargo, la filosofia de lo imposible que se pretende realizar de
la mano de Bataille estd exenta de Dios. Véase: «Esta nueva forma de pensar se encuentra siendo tan solo
heredera de una teologia mistica fabulosa, pero mutilada de su Dios». BATAILLE, G., La experiencia interior,
op. cit., p. 20.

4 Ibid., p. 109.

“2 HEIDEGGER, M., “§ 9. El tema de la analitica del Dasein”, en Ser y tiempo, op. cit., p. 64.

* No debe confundirse, sin embargo, la nada heideggeriana, que opera tinicamente en el plano de la finitud de
nuestra existencia (lugar en el que se manifiestan las posibilidades: posibilidad que somos, nada que somos),
con la nada mistica de la que se hablara un poco mas adelante, y que tendra una relacién mas adecuada con el
abismo que pretendemos bordear desde la insolencia del dictum tedrico.

10



es ¢l mismo el abismo. En la experiencia®, el abismo queda constantemente sugerido (de
manera mucho mas intensa en los limites de lo posible que en su centro), pero la experiencia
no es el propio abismo, a pesar de que el abismo sea experimentable (alli donde la
experiencia llega a su final)*.

La reflexiones efectuadas por Heidegger acerca de la posibilidad*, nada que somos,
quedan enmarcadas, por lo tanto, en el plano de lo posible, espacio de manifestacion de
posibilidades, pero no en el lugar de apertura de la mas absoluta posibilidad. Y seria
incorrecto decir que Bataille escribe desde lo imposible, porque definitivamente dice, aunque
su decir sea mas un sugerir que un tematizar. Pero, prestando atencion al enajenado Adyoc de
Bataille, «somos desconcertados por el cielo, el espacio estrellado en el que descubrimos
leyes de armonia, la viabilidad general, [y] no podemos mas que presentir en ese &mbito un
horror suspendido, inasequible para nosotros»*’. Toda escritura es un artificio, es un efecto de
la cabeza, emblema inmutable del que se pretende escapar, pero que siempre esta preparado

para cazarte de nuevo desde su inmovilismo (jti mismo vuelves a la cabeza, porque el saber

4 Experiencia, y no existencia. Hablamos, pues, no en los términos de Heidegger (aunque celebremos su
insolencia, su acercamiento al abismo, en algunos de los textos que seran citados aqui), sino en los términos de
la tradicién mistica, y, sobre todo, en los términos de Bataille: filésofo heredero de la tradicién mistica, pero
guerra personificada («YO MISMO SOY LA GUERRAY), decapitador de Dios y decapitador de si («;Como
[...] un Dios o cualquier cosa similar a Dios podria seguir siendo aceptable?»). BATAILLE, G., Acéphale N° 5,
Arena Libros, Madrid, 2015, p. 17. El limite se alcanza (y se atraviesa) en la experiencia (y en el final de la
misma). «La experiencia no revela nada, y no puede ni fundar la creencia ni partir de ella. La experiencia es la
puesta en cuestion (puesta a prueba), en la fiebre y la angustia, de lo que un hombre sabe por el hecho de existir.
Aunque en esta fiebre haya algin tipo de aprehension, no puede decir: “He visto esto, lo que he visto es tal”’; no
puede decir: “He visto a Dios, el absoluto o el fondo de los mundos”; no puede mas que decir: “Lo que he visto
escapa al entendimiento”, y Dios, el absoluto, el fondo de los mundos, no son nada si no son categorias del
entendimiento». BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 14 (la cursiva es mia: el fondo de los
mundos no es nada; es nada). La experiencia segun Bataille, tinica autoridad y unico valor: «Llamo experiencia
a un viaje hasta el limite de lo posible». Ibid., p. 17.

4 «El punto extremo es finalmente, y solo finalmente, como la muertex. Ibid., p. 59. La experiencia del abismo
se manifiesta alli donde la propia experiencia alcanza y traspasa sus limites: en la muerte; en la muerte factica,
pero también en esas pequefias muertes (les petites morts que son “como la muerte”) que se dan antes del
acabamiento final: la fiesta (BATAILLE, G., Teoria de la religion, Taurus, Madrid, 2018, pp. 53-56), el orgasmo
(«Erecta, [...] Edwarda echaba la cabeza hacia atras [...]. Sosteniéndole la nuca, vi sus ojos en blanco.
Arqueandose, se apoyo en la mano que la sujetaba, y la tension aceler6 su ronquido. Sus ojos volvieron a su
lugar y, por un instante, pareci6 apaciguarse. Me vio: en aquel momento, supe por su mirada que volvia de lo
imposible y vi, en el fondo de ella, una vertiginosa fijeza. [...] Las lagrimas surgieron de los ojos. [...] De ellas
emanaba un frio de aurora y una transparencia en la que leia a la muerte. Y todo se confundia en aquella mirada
de suefio: los cuerpos desnudos, los dedos que abrian la carne, mi angustia y el recuerdo de la baba en los labios;
nada que no contribuyese a ese deslizamiento ciego hacia la muerte». BATAILLE, G., Madame Edwarda,
Tusquets Editores, Barcelona, 1981, pp. 66-67), o incluso, bajo algunas condiciones, la escritura («No puedo
escribir nada que no tenga el aire de un paso que lleva hacia la muerte». BATAILLE, G., El culpable, Taurus,
Madrid, 2018, p. 169). Emprender una incursion hacia el abismo: «Se trata de aproximarse a la muerte hasta tan
cerca como pueda soportarse. Sin desfallecer —si es preciso—, incluso desfalleciendo. / ...y, si es preciso,
incluso muriendoy. /bid., p. 219.

6 Nos referimos aqui exclusivamente a las reflexiones heideggerianas inscritas en Ser y tiempo. Como veremos,
Heidegger bordeara los limites previos al abismo de una manera mucho mas préoxima en otros textos posteriores
(que cobraran relevancia en el presente escrito al comienzo de la siguiente seccion).

YT BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 230.

11



desnudo es como un relampago: es un éxtasis, es un tiempo infinito por un instante, tiempo
fuera del tiempo, eternidad presentificada por un momento fugaz!). Y, ain asi, desde el
espacio estrellado de las leyes, desde el plano de lo posible, desde la configuracion logica de
palabras que trae consigo una escritura comprensible y comunicable, Bataille consigue que
nos veamos desconcertados por un cielo que se cae, por un suelo que se rompe, por la
suspension de un horror que no podemos mas que presentir. Se abre, entonces, en lo
imposible (sugerido desde los limites de un posible retorcido hasta sus extremos), la mas
absoluta posibilidad.

Lo que aparece (en el fondo infundado de los mundos)® es desgarro, yéog (e
hiper-caos), herida abierta, garganta que bosteza, «brecha en medio de la espesuran®. Pero
«lo primero es [...] el abismo, y no lo que ese abismo hiere, escinde o separa. [...] El es el
principio de todo lo demas»™. Principio del principio, fondo del fondo, fundamento del
fundamento: infundamento, abismo, imposible, ausencia de suelo, la mas ab-soluta
posibilidad; de otro modo que ser, mds alla de la cabeza, esencia desgarrada. «La vision de
un “fondo de los mundos” es en verdad la de una catastrofe generalizada, que nada limitara
jamas... [...] En lugar de evitarla, yo profundizo la desgarradura. [...] Cruelmente, ensancho
la desgarradura; en ese momento alcanzo el punto del éxtasis»’'. Recordemos la moraleja
narrada por Artaud: «Cuando el fondo originario fue devorado por el hueso / al que por detras
roia el espiritu, / este abri6 la boca en exceso / y recibid detrds / de la cabeza / un golpe capaz
de dejarle los huesos secos»™.

Hara falta, a continuacion, bordear de nuevo, desde la insolencia de nuestro dictum,
problematicas que han sido ya lanzadas al aire (y voladas por los aires). No estamos saltando
hacia el abismo®. Lo rodeamos, lo miramos, y entramos en contradiccion. Demos algunos
pasos hacia atrds (no hay direccion) y tratemos de comunicar lo comunicable, sugiriendo, en
el halito de lo tematico, un comunicado incomunicable (pues comunicar el abismo no es otra

cosa que un intento; jtriunfemos en nuestro fracaso!).

8 «La horrible vision de un suplicio abre la esfera donde se encerraba (se limitaba) mi particularidad personal, la
abre violentamente, la desgarra. [...] A través del desgarron, [accedo] al mas alla que llamo, en términos vagos,
“EL FONDO DE LOS MUNDOS”». BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 147.

“ MARTINEZ MARZOA, F., “Estado y pélis”, en CRUZ, M., Los filésofos y la politica, Fondo de Cultura
Econdmica, Ciudad de México, 1999, p. 109.

50 EZQUERRA GOMEZ, J., Pélis y caos. Reflexiones sobre el principio de la politica, Prensas de la
Universidad de Zaragoza, Zaragoza, 2021, p. 92.

S BATAILLE, G., op. cit., p. 148.

52 ARTAUD, A., “Aqui yace: Moraleja”, en Artaud le Mémo & Aqui yace precedido por La cultura india,
Editorial Fundamentos, Madrid, 1979, p. 108.

53 Saltar al abismo, al afuera radical, y dejarse absorber por €l supondria lo siguiente: postbte, patabra, razém,
filosefta, fundamento—de—esto—e—aquelo; cxperiencia, éxtasis, muerte. Nuestro texto no seria texto, nuestra

insolencia quedaria truncada, nuestro intento de fracasar habria perdido su analogo triunfo.

12



I1. NADA ES SIN FUNDAMENTO

«La proposicion del fundamento reza: Nihil est sine ratione. Se traduce: Nada es sin
fundamento»’. La proposicion ha sido enunciada por autores como Sudrez, Descartes o
Wolff*®. Sin embargo, como sefiala Heidegger, «la proposicion del fundamento ha sido por
primera vez alcanzada y especialmente localizada [como proposicion] dentro del &mbito de
las meditaciones maduradas por Leibniz en el siglo XVII»*®. En el § 32 de la Monadologia,
Leibniz define el principio de razén suficiente, la proposicion del fundamento, de la siguiente
manera: «En virtud del [principio de razén suficiente], consideramos que ningtin hecho puede
ser verdadero o existente, ninguna enunciacion puede ser verdadera, sin que haya una razén
suficiente para que sea asi y no de otro modo»’’; y en el § 44, Leibniz enuncia: «Si hay una
realidad en las esencias o posibilidades, o en las verdades eternas, es preciso que esta realidad
esté fundada en algo»®. Por lo tanto: Nihil est sine ratione; Nada es sin fundamento.

El principio de razon, la proposicién del fundamento, fue objeto de reflexion para
Schopenhauer en el texto que compondria su tesis doctoral en 1813: Sobre la cuadruple raiz
del principio de razon suficiente. Alli, Schopenhauer constaté la insuficiencia del principio de
razon tal y como habia sido expuesto por algunos autores previos™, e intentd esbozar una

nueva exposicion del principio de razon suficiente. En su intento, Schopenhauer realizé una

% HEIDEGGER, M., “Curso: Leccién primera”, en La proposicion del fundamento, Ediciones del Serbal,
Barcelona, 2003, p. 23. La traduccion utilizada es obra de Félix Duque y Jorge Pérez de Tudela. En otra edicion,
José Luis Molinuevo traduce el fragmento de la siguiente manera: «Dice el principio de razon: “nihil est sine
ratione”. Se traduce por: “Nada es sin razén”». HEIDEGGER, M., “El principio de razén”, en ;Qué es
filosofia?, Narcea, Madrid, 1978, p. 71. Se ha preferido utilizar, sin embargo, la traduccion ofrecida por Duque y
Pérez de Tudela. El fragmento original es el siguiente: «Der Satz vom Grund lautet: Nihil est sine ratione. Man
iibersetzt: Nichts ist ohne Grund». HEIDEGGER, M., Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veroffentlichte Schriften
1910-1976. Band 10. Der Satz vom Grund, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1997, p. 3.

55 Véanse los siguientes fragmentos: SUAREZ, F., “Disputacion XII. Las causas del ente en general”, en
Disputaciones metafisicas, Editorial Tecnos, Madrid, 2011, pp. 125-150; DESCARTES, R., “Respuestas del
autor a las segundas objeciones”, en Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, Ediciones Alfaguara,
Madrid, 1977, pp. 107-127;, WOLFF, C., First Philosophy, or Ontology: Treated according to the Scientific
Method, Containing the Principles of AIl Human Cognition, Spring Publications Inc, Connecticut, 2022
(especialmente, los §§ 70, 74, 75 y 77, ubicados en el marco del capitulo “De ratione sufficiente”).

¢ HEIDEGGER, M., “Curso: Leccion primera”, en La proposicion del fundamento, op. cit., p. 24. Antes de
Heidegger, Schopenhauer también didé cuenta de ello: «Leibniz fue el primero en asentar formalmente el
principio de razén como un principio fundamental». SCHOPENHAUER, A., Sobre la cuadruple raiz del
principio de razon suficiente, Alianza Editorial, Madrid, 2021, § 9, p. 75.

7 LEIBNIZ, G. W., “Monadologia”, en Escritos filosoficos, Antonio Machado Libros, Madrid, 2003, p. 698.
Véanse, ademas, las reflexiones deleuzianas acerca del principio leibniziano: DELEUZE, G., “Capitulo 4.
Razon suficiente”, en El pliegue. Leibniz y el barroco, Paidos, Barcelona, 2009, pp. 59-79. La tesis principal
defendida por Deleuze expresa que los principios leibnizianos se rigen, al mismo tiempo, por dos principios de
todos los principios (siendo asi que los principios se van plegando y desplegando hacia un polo u otro de manera
constante): al mismo tiempo que 1) “todo es siempre la misma cosa [no hay mas que un solo y mismo fondo]”,
ocurre que 2) “todo se distingue por el grado [todo difiere por la manera]”.

8 LEIBNIZ, G. W., op. cit., pp. 700-701.

% Schopenhauer destaca aqui el papel de Descartes, Spinoza, Leibniz, Wolff, Baumgartem, Lambert, Platner,
Hume y Kant (junto a la escuela kantiana). Véase: SCHOPENHAUER, A., op. cit., §§ 7-13, pp. 61-83.

13



distincion entre cuatro clases de objetos que albergaban, cada una, una forma diferente de
expresion del principio. Esos cuatro (tipos de) objetos eran el devenir (la realidad empirica,
en su transcurso dindmico), el conocer (en relacion a los conceptos, a las ideas abstractas, a
los juicios), el ser (en referencia al hecho de estar ubicado en un espacio y en un tiempo) y el
querer (que, en realidad, hace referencia al obrar, a la acciéon humana)®. En relacion al
ultimo caso mencionado, Schopenhauer establece una equivalencia entre el principio de
razon suficiente del obrary la ley de la motivacion, teniendo en cuenta que «la motivacion es
la causalidad vista desde dentro»®'. En su texto Sobre la cuddruple raiz del principio de
razon suficiente, Schopenhauer, por consiguiente, no solo le aplica el principio de razon al
obrar, sino que se lo aplica, generando una cadena causal, a cada una de las acciones
humanas acontecidas. Por lo tanto: Nihil est sine ratione; Nada es sin fundamento.
Schopenhauer, sin embargo, se dard cuenta rapidamente de que habia cometido un
error, de que sus planteamientos estaban agrietados. ;De verdad ofrece una explicacion para
la accion humana esa causalidad interior teorizada en relacion a la ley de la motivacion, en
relacion a la forma especifica del principio de razon suficiente del obrar? La duda, surgida en
relacion al obrar (y al intento fallido de darle una causa ultima y, en definitiva, un
fundamento), terminaria por resquebrajar el resto de los planteamientos desplegados acerca
del principio de razon. Resulta “necesario” dirigir la mirada hacia la grieta para dar cuenta de
su verdadera amplitud (de que la contingencia lo abarca todo y de que, en definitiva, no hay
“necesario” que valga). «Lo mas cierto e inexplicable —expresa Schopenhauer en EI mundo
como voluntad y representacion— es el contenido del principio de razén. [...] Cualquier
explicacion supone una reduccion a este principio [...] expresada genéricamente merced a tal
principio. Se trata del principio de toda explicacion y por ello ¢l mismo no es susceptible de
una explicacién [...] ya que cualquier explicacion lo presupone y solo adquiere significado
gracias a ¢€l. Pero ninguna de sus formas tiene preferencia sobre las otras; es igualmente cierto
e indemostrable como principio de razon del ser, del devenir, del obrar o del conocer»®. Si
bien es cierto que Schopenhauer todavia le da una cierta validez al principio de razon en el
marco de su obra fundamental, también lo es el hecho de que el autor adquiere un afan
renovado que le impulsa a descender mas alla de dicho principio (principio agrietado; quiza

solamente grieta... quizé solamente abismo). {Nada es sin fundamento?

80 Sobre el primer tipo de objetos, véase: Ibid., §§ 17-25, pp. 89-189; sobre el segundo: Ibid., §§ 26-34, pp.
190-237; sobre el tercero: 1bid., §§ 35-39, pp. 238-251; y sobre el cuarto: /bid., §§ 40-45, pp. 252-264.

81 Ibid., § 43, p. 259.

82 SCHOPENHAUER, A., El mundo como voluntad y representacién, 1, Alianza Editorial, Madrid, 2019, Libro
primero, § 15, p. 217. En ese mismo paragrafo, Schopenhauer expresa lo siguiente: «El principio de razéon [no
explica los fenomenos] mismos; [...] la filosofia no puede [...] perseguir una [causa] del mundo entero». Ibid.

14



El principio de razon, la proposicion del fundamento, volverd a ser objeto de
reflexion, tras la exposicion del enfoque schopenhaueriano, en la obra de Heidegger®.
Especificamente, en un curso de 1955 / 1956 y en una conferencia de 1956 (que resumia el
contenido del curso), cuyo titulo fue, en ambos casos, La proposicion del fundamento. «La
proposicion del fundamento reza: Nihil est sine ratione. Se traduce: Nada es sin
fundamento»®. El objetivo de Heidegger en el marco del curso fue analizar a fondo,
precisamente, el fondo (o, al menos, fue la tarea que brotd a raiz del escrutinio de aquel
principio sobre la raiz: nihil est sine ratione)®. En la tltima leccion del curso, Heidegger
extrae la siguiente conclusion, después de haber retorcido el principio leibniziano hasta
vislumbrar la “totalidad” de aquella grieta® que Schopenhauer venia advirtiendo ya: «Ser
“es” el fundamento-y-abismo en la medida en que ser y fundamento: lo mismo; en la medida
en que ser “es” fundar, y solo en esta medida, no tiene fundamento alguno»®’. Intentando
eludir la relevancia que proyecta Heidegger sobre el ser (pues debe tomarse en cuenta la

exigencia levinasiana que fue ya desplegada en el apartado anterior: de otro modo que ser,

8 Uno de los autores mas influenciados por la recepcion de la obra heideggeriana en el contexto de la filosofia
francesa, Jean Beaufret, escribio el siguiente texto (que dedicod a la memoria de Merleau-Ponty) acerca de la
postura de Heidegger en relacion al principio de razén: BEAUFRET, J., “Le principe de raison”, en Dialogue
avec Heidegger: III. Approche de Heidegger (1974), Les Editions de Minuit, Paris, 1974, pp. 50-67.

% HEIDEGGER, M., “Curso: Leccién primera”, en op. cit., p. 13.

% A lo largo del curso, Heidegger realiza la siguiente constatacion, que serd de vital importancia para
comprender su postura acerca de la proposicion del fundamento: «La proposicion del fundamento habla del ser
del ente». HEIDEGGER, M., “Curso: Leccion sexta”, en op. cit., p. 80. En el marco del presente texto, sin
embargo, vamos a eludir esta cuestion, en un intento (levinasiano: de otro modo que ser) de ir mas alld del ser
(aunque sea utilizando, paraddjicamente, los argumentos del filosofo del ser mas importante de todo el siglo XX;
el término “filésofo del ser” ha sido extraido de la obra de Luis Fernando Moreno Claros: MORENO CLAROS,
L. F., Martin Heidegger. El filosofo del ser, Edaf, Madrid, 2002). Si se quiere relacionar el problema del
fundamento (desde un punto abismatico) con las reflexiones heideggerianas acerca del ser (especificamente, en
el marco de sus primeras obras y, concretamente, en conexion con el contenido de Ser y tiempo), véase la
siguiente obra: KLOCKER, D. E., Fundamento y abismo. En torno a la cuestion del fundamento en el circulo de
Ser y tiempo de Martin Heidegger, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2013. Véase, también, el siguiente articulo:
EZQUERRA GOMEZ, J., “El circulo y el abismo. (A proposito de El ser y el tiempo de Heidegger)” (1994), en
Estudios Filosoficos, N° 122, pp. 49-61.

% Es evidente que Heidegger no vislumbro jamaés la totalidad de la grieta (;qué totalidad?, ;se puede hablar
siquiera en esos términos sin caer en una profunda estupidez?): jestaba cegado por un suelo nuevo (un suelo
autoconstituido: su propia filosofia, una filosofia por-mor-de-si [y por-mor-de-su-propia-ceguera]), un artificio
que le permitia aseverar que “no todo es artificial” y que atn hay algo asi como un “fundamento”, aunque este
no posea la determinacion y la firmeza que se le venia atribuyendo tiempo atras [y todo esto sin darse cuenta de
que era precisamente la infundamentalidad del fundamento originario aquello que le permitia construir... pues
el abismo te sitia constantemente ante una empresa de construccion, creacion y ensamblaje]!

8 HEIDEGGER, M., “Curso: Leccion decimotercera”, en op. cit., pp. 153-154. Esta idea, expresada en el marco
del curso de 1955 / 1956 y de la conferencia posterior, es rastreable, sin embargo, en fases previas de la obra de
Heidegger. En los escritos que se han dado a conocer como Aportes a la filosofia (titulo publico) / Acerca del
evento (titulo esencial), fechados entre 1936 y 1938, Heidegger ya expresaba que «fundamento [es] a-bismo ¢
infundamento». HEIDEGGER, M., Aportes a la filosofia. Acerca del evento, Editorial Biblos, Buenos Aires,
2011, p. 251 (véase el grafico representado en esa misma pagina). Incluso antes, en 1929, Heidegger ya habia
revelado que «la libertad es el fundamento del fundamento» y que «en cuanto tal fundamento, la libertad es el
abismo (Ab-grund) del Daseiny». HEIDEGGER, M., “De la esencia del fundamento (1929)”, en Ser, verdad y
fundamento, Monte Avila Editores, Caracas, 1968, p. 57.

15



mdas alla de la cabeza, esencia desgarrada), es posible constatar lo siguiente: aquello que
funda “carece” de fundamento; el fundamento del fundamento es un abismo o, si se quiere,
una nada®. El fundamento del fundamento es infundamento, abismo, (super-)nada®.

La proposicion del fundamento reza: Nada es sin fundamento. Se ha revelado, sin
embargo, el fondo agrietado de la proposicion (la verdadera amplitud de la grieta que
fundamenta el principio que fundamenta). La proposicion del fundamento reza: Nada es
sin-fundamento.

Nada es sin-fundamento, o [la] nada es [el] sin-fundamento. Nada. En las Enéadas,
Plotino expresa que lo Uno es Nada. «Si se considera al Uno de los Seres de verdad, su
principio, su fuente y su potencia, jvamos [...] a desconfiar y a sospechar que es la nada? Si,
es la nada, [y] es lo que sobrepasa [al ser y a la esencia]»”. Aunque el Uno pueda llegar a ser
un concepto problemadtico, lo cierto es que, con Plotino, comienza una tradicion filosofica que
intenta pensar la nada en un sentido que va mas alla del “ser” y el “no-ser” (que, en cierto
sentido, “es”), mas alld del “todo” y la “nada” (que es “un algo”)”'; y que intenta pensar la
nada, también, como sin-fundamento: una Uber-nichts que es Urgrund (pero un Urgrund que
se revela rapidamente como Ungrund y Abgrund)™. En la estela de esta tradicion, el Pseudo
Dionisio Areopagita expresa lo siguiente en la Teologia mistica: «Abandona las sensaciones y
las potencias intelectivas, todo lo sensible e inteligible y todo lo que es y lo que no es, y, en la
medida posible, dejando tu entender esfuérzate por subir a unirte con aquel que esta mas alla
de todo ser y conocer»”. En el fragmento original, el conjunto de palabras que ha sido
traducido por “mas alla de todo ser y conocer” se expresa de la siguiente manera: «Omép

ooy ovoiov Kol yvdowvw’; hupér pdsan ousian kai gndsin. Huperousia hace referencia, por

68 ;Es acaso “un algo” el abismo? (Es “una nada”? {Es nada, en tanto que nada “no es” (en un sentido que va
mas alla del sentido: mas alla del ser y el no-ser, mas alla de aquella “nada” que “es”)!

9 Por utilizar el término de la tradicion mistica y separar, asi, la Uber-nichts de la “nada” que “es”. En relacion
al intento heideggeriano de pensar mds alla del fundamento (o de interpretar el fundamento del fundamento
como abismo y nada), véase: MORA, F., Martin Heidegger. Pensare senza fondamenti, Mimesis Edizioni,
Milano — Udine, 2019.

" PLOTINO, “Sobre la naturaleza, la contemplacién y el uno”, en Enéadas 1I-1V, Editorial Gredos, Madrid,
1985, Tratado 111, 8 (30), p. 258.

"' En un sentido, también, que va mas alld del propio sentido. Cabe destacar, ademas, que Plotino rompe con
Platon en lo que respecta al no-ser. En el Sofista, el “no-ser”, en cierto sentido, “es”. Plotino realiza un intento
de ir mds alld, apostando por una nada previa y superior al sery al no-ser.

2 Muchos neoplatonicos, asi como muchos misticos, interpretaran la nada como el fundamento originario sin
llegar a realizar la constatacion que permite vislumbrar el caracter infundamental y abismatico del fundamento
del fundamento. Sin embargo, esto no quiere decir que la interpretacion infundamental de la nada fundamental
expresada en la obra de los neoplatonicos y de los misticos aqui tratados sea incorrecta (simplemente es una
torsion de los textos... textos elasticos que suplican ser estirados desde el afuera del texto).

 PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, “La Teologia Mistica”, en Obras completas, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid, 2007, p. 245.

" PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, “De mystica theologia”, en Corpus dionisiacum II, De Gruyter, Berlin,
2012, 997B - 1000A, 8-9, p. 142.

16



lo tanto, al mds alld [énékewa; epékeina]” del ser (de otro modo que ser). En el Pseudo
Dionisio, del mismo modo que sucede en la obra de Plotino, aquello que estd vmép y énckeva
es nada, pero nada en el sentido de la Uber-nichts (nihil negativum que es nihil trascendens
en un sentido radical): nada mds alld de ser / no-ser, de todo / nada, y Uber-nichts que es
Urgrund (que es Ungrund y Abgrund). Nada es sin-fundamento.

Juan Escoto Eritigena, siguiendo la estela promulgada por Plotino y el Pseudo
Dionisio, describio en su Periphyseon, insolentemente, una entidad que no es entidad (por
“estar” antes y mas alla de toda entidad), y que es, en ultima instancia, indescriptible
(imposible-impensable-indecible). En el Libro IIl del Periphyseon, Eritigena expresa lo
siguiente: «Habria pensado en la inefable e incomprensible e inaccesible claridad de la
[nada]’®, desconocida para todos los entendimientos humanos o angélicos —pues es
sobreesencial y sobrenatural—, significada con este nombre, la cual, cuando se piensa por si
misma, ni es, ni era, ni serd. Pues en ninguno de los existentes se comprende, porque supera a
todos los seres. Sin embargo, cuando se mira con las miradas de la mente a través de cierto
descenso inefable hacia estos seres que existen, se descubre que ella sola esta en todos los
seres, y es, y eray sera. Por tanto, cuando se comprende incomprensible por la excelencia, no
sin razon se llama nada»”’. Eriigena, en un intento de trascender lo posible’, sugiere una
nada sobreesencial (superessentialis): de otro modo que ser o mas alla de la esencia; sugiere

una (super-)nada, al estilo de Angelus Silesius, cuando exclama de /o imposible que es «nada

> Ibid., 1000C - 1000D, 17, p. 143.

76 Eriligena no escribe “nada” en ese lugar del fragmento, sino “bondad divina”, que es como el autor irlandés
denomina a Dios (“bondad divina” que es “nada”). Pero «no hay nada / excepto / lo imposible / y no Dios».
BATAILLE, G., Euvres completes III. (Euvres littéraires, op. cit., p. 47. Siguiendo el meteorito batailleano,
tratamos de inscribirnos en una «nueva forma de pensar [que] se encuentra siendo tan solo heredera de una
teologia mistica fabulosa, pero mutilada de su Dios». BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 20.
Decapitamos a Dios (un Dios que ya de por si estaba enajenado, pero que a pesar de su locura no pudo huir de
nuestro afan degollador), incluso alli donde otros hablan de El, incluso en la textualidad y en la resurreccion
implicada en el gesto de citar y referenciar (resucitamos las palabras de Eritigena, pero asesinamos a su Dios, le
cortamos la cabeza a la “bondad divina”).

77 ERIUGENA, J. E., Sobre las naturalezas (Periphyseon), Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona, 2007,
Libro III, 680D-681A, p. 391. El fragmento original, sin traducir, es el siguiente: «Ineffabilem et
incomprehensibilem diuinae bonitatis inaccessibilemque claritatem omnibus intellectibus siue humanis siue
angelicis incognitam —superessentialis est enim et supernaturalis— eo nomine significatam crediderim, quae
dum per se ipsam cogitatur neque est neque erat neque erit —in nullo enim intelligitur existentium quia superat
omnia—, dum uero per condescensionem quandam ineffabilem in ea quae sunt mentis obtutibus inspicitur ipsa
sola inuenitur in omnibus esse et est et erat et erit. Dum ergo incomprehensibilis intelligitur per excellentiam
nihilum non immerito uocitatur». ERIUGENAE, 1. E., Periphyseon (De Diuisione Naturae). Liber tertius,
editado por I. P. Sheldon-Williams, con la colaboracion de Ludwig Bieler, Dublin, 2005, Liber I1I, 680D-681A,
p- 166.

"8 Todo intento de trascender /o posible desde la impertinencia del decir es, solamente, un intento. Dicho de otro
modo: todo intento de trascender /o posible desde lo posible es, solamente, un intento. Lo imposible es indecible.
Insolentemente, intentamos decir aqui algo acerca de /o imposible, pero en ninglin caso conseguiremos decir lo
imposible. Escribo, yo, en los margenes de un texto damnificado desde el comienzo. Escribo desde el fracaso y
la insolencia. Y, a pesar de todo, “el final” sera “el inicio” en un sentido renovado.

17



y super-nada»’®; y sugiere, por lo tanto, una Uber-nichts que es Urgrund (que es Ungrund y
Abgrund). Nada es sin-fundamento.

La postura manifestada por la mistica influyé enormemente en algunos autores del
contexto romantico. Un caso destacable es el de Giacomo Leopardi. El 18 de julio de 1821,
Leopardi escribid el siguiente fragmento, que formaria parte de su Zibaldone: «El principio
de las cosas [...] es la nada. [...] Ninguna cosa es absolutamente necesaria, esto es, no hay una
razén absoluta por la que esa cosa no pueda no ser, o no ser de aquel modo, etc. [...] Un
principio primero y universal de las cosas, 0 no existe ni jamas existio, o si existe o existid no
podemos conocerlo de ningiin modo»®. Para Leopardi, o bien no hay fundamento, o bien este
es incognoscible. Y, sin embargo, se aventura a expresar que el fundamento es la nada, y que
no hay necesidad, sino contingencia radical. Es decir, se aventura a declarar: Nada es
sin-fundamento, o [la] nada es [el] sin-fundamento. En términos del Maestro Eckhart, todo

es vruht des nithes, “fruto de la nada™®

. «En virtud de la nada, no existe cosa que no sea
restituida a la contingencia. Si la nada es el fundamento tltimo, ya sea en la forma paradojal
de un acto superador o de una puesta en abismo, todo esta afectado por ella. Todo aparece
inestable, efimero, perecedero. Y efectivamente todo muere, e incluso antes de morir aparece
ya a la luz de una fundamental nulidad»®*. ;Nada es sin fundamento? La proposicion del
fundamento (proposicion resquebrajada de “principio” a “fin”) reza: Nada es sin-fundamento.

Jakob Bohme, desde su teosofia, supo vislumbrar, también, el caracter abismal,

infundamental, del fundamento (del fundamento)®. Pasando por la corroboracion de una

nada original (de la que todo brota)**, Bohme constat6 la “presencia” de una «Nada [que] no

" SILESIUS, A., El peregrino queriibico, Ediciones Siruela, Madrid, 2005, Libro primero, Aforismo N° 111, p.
75. El traductor de la edicion citada, Lluis Duch Alvarez, traduce Uber-nichts por “menos que nada”. Se
entiende que “menos que nada” hace referencia a una nada mas profunda que la “nada”, a una nada “situada”
antes 'y mas alla de la misma “nada”. Sin embargo, consideramos mas adecuado el término “super-nada”.

% LEOPARDI, G., Zibaldone di pensieri, Le Monnier, Firenze, 1921, p. 970. La traducciéon es de Alejo
Gonzalez y Demian Orosz, y ha sido extraida de GIVONE, S., “3. «El principio de las cosas, y de Dios mismo,
es la nada»”, en Historia de la nada, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2009, p. 193. A propoésito de
Leopardi, Givone desarrolla la siguiente postura: «Leopardi anticipa y lleva hasta sus lltimas consecuencias la
critica del fundamento. [...] “La llama sombria de lo verdadero” ha consumado “la bella edad” y ha disuelto el
encanto en “frio horror”. [...] “Ninguna cosa es absolutamente necesaria, [...] no hay razon absoluta [...]”. No
hay razon. No hay razén para que algo que es no sea tal como es 0 no sea absolutamente. Lo absoluto, podria
decirse, es el ser desligado del fundamento ultimo, del principio. Y por ende es vordgine que acoge y aniquila
todo, “abismo horrendo, inmenso” (“Canto nocturno”), pero igualmente es la fuente o la sede de la “fuerza”
(“Palinodia”) que destruye y produce todo. Todo concluye en la nada, todo se inicia en la nada —y las dos cosas
deben ser pensadas juntas». Ibid., p. 194.

81 Véase: ECKHART, M., “Vivir sin porqué” y “El fruto de la nada”, en El fiuto de la nada y otros escritos,
Ediciones Siruela, Madrid, 2008, pp. 47-50 y 87-93.

2 GIVONE, S., “3. Meister Eckhart, San Juan de la Cruz, Bhme”, en op. cit., pp. 92-93.

83 Supo vislumbrar que Uber-nichts es Urgrund (y que este es Ungrund y Abgrund).

8 Véase el siguiente fragmento: «Dann Gott hat alle Dinge aus Nichts gemacht und dasselbe Nichts ist er selber
[Dios ha creado todas las cosas de la nada y él mismo es esa nada]». BOHME, J., “De signatura rerum”, en
Werke, Deutschen Klassiker Verlag, Frankfurt am Main, 2009, p. 566.

18



tiene ni fundamento ni principio ni lugar, [Nada que es] Ungrund»®. Seglin expresa Agustin
Andreu Rodrigo en las notas a la Aurora de Bohme, «la tiniebla que hay en lo hondo [...] es la
oscuridad del No-Fundamento o “Ungrund”»*®. Bohme sita en el centro de la reflexion, de
manera constante, no solo el caracter infundamental del fundamento (del fundamento), sino el
infundamento mismo, el Ungrund. Schelling reivindicara el hallazgo de Bohme® al escribir
lo siguiente en sus Investigaciones filosoficas sobre la esencia de la libertad humana y los
objetos con ella relacionados, de 1809: «Tiene que haber un ser anterior a todo fundamento y
a todo existente, esto es, anterior absolutamente a toda dualidad. ;Cémo podremos llamarlo
sino fundamento originario (Urgrund), o mejor aun, in-fundamento (Un-grund)? Puesto que
precede a todas las oposiciones, estas no pueden existir en ¢l de modo distinguible ni de
ningun otro modo»®. El fundamento del fundamento, fundamento originario, queda revelado
como in-fundamento. Nada es sin-fundamento.

La proposicion del fundamento reza: Nada es sin fundamento. Se ha revelado, sin
embargo, el fondo agrietado de la proposicion (la verdadera amplitud de la grieta que
fundamenta el principio que fundamenta). La proposicion del fundamento reza: Nada es

sin-fundamento. El fundamento del fundamento es infundamento, abismo, (super-)nada.

85 Véase el fragmento original en: BOHME, J., “Mysterium magnum, oder Erklirung iiber das erste Buch
Mosis”, en Samtliche Werke 5, Verlag von Johann Ambrosius Barth, Leipzig, 1843, 1, 2, p. 9.

8 Véase la nota N° 2 al Capitulo 8 de la Aurora en: BOHME, J., Aurora, Ediciones Alfaguara, Madrid, 1979,
pp. 416-417.

8 Segiin Koyré, «Schelling confundié Urgrund, Ungrund y Abgrund, [torciendo asi] su propia comprension de
Bohme, de la misma forma que lo [harian] los historiadores que vinieron después de él». KOYRE, A., La
philosophie de Jacob Boehme, Burt Franklin, New York, 1968, p. 281 (véase la nota a pie de pagina). No
estamos de acuerdo, sin embargo, con esta postura. Precisamente, porque Urgrund, Ungrund y Abgrund
realmente se confunden entre si. No siendo lo mismo, Urgrund es Ungrund y Abgrund (y Uber-nichts).

% SCHELLING, F. W. J., Investigaciones filosdficas sobre la esencia de la libertad humana y los objetos con
ella relacionados, Anthropos Editorial del Hombre, Barcelona, 1989, p. 279. El fragmento original, sin traducir,
es el siguiente: «Was wir in der ersten Beziechung annehmen, haben wir bereits erkléart: es muf3 vor allem Grund
und vor allem Existierenden, also iiberhaupt vor aller Dualitét, ein Wesen sein; wie konnen wir es anders nennen
als den Urgrund oder vielmehr Ungrund? Da es vor allen Gegensétzen vorhergeht, so kénnen diese in ihm nicht
unterscheidbar noch auf irgendeine Weise vorhanden sein». SCHELLING, F. W. J., Philosophische
Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhdngenden Gegenstdnde,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1975, p. 98. Heidegger prestara atencion a la postura schellingiana acerca
del (in-)fundamento, considerando las /nvestigaciones del 1809 como el tratado cumbre de la metafisica del
idealismo aleman. Véanse las siguientes obras (tanto de Heidegger, como acerca de la relacion entre Schelling y
Heidegger): HEIDEGGER, M., La metafisica del idealismo aleman. Una interpretacion renovada del tratado de
Schelling Investigaciones filosoficas sobre la esencia de la libertad humana y los temas que guardan relacion
con ella (1809), Herder Editorial, Barcelona, 2022; HEIDEGGER, M., Schelling y la libertad humana, Monte
Avila Editores, Caracas, 1985; PEREZ-BORBUJO, F., ZABALO PUIG, J. & GIRON LOZANO, C.,
Schelling-Heidegger. Inicio, abismo y libertad, Herder Editorial, Barcelona, 2022. Resulta interesante destacar,
también, la relevancia de la constatacion schellingiana en algunos planteamientos filos6ficos de la actualidad.
Por ejemplo, Yuk Hui desarrolla las reflexiones de su texto de 2019, Recursividad y contingencia, utilizando
como base algunas de las ideas expresadas por Schelling. Véase: «Lo que afirma Schelling es que la
contingencia es probablemente el sustrato o fundamento, lo “sustancial”, y que lo racional no es mas que un
accidente, que no deja de ser una de sus expresiones. En otras palabras, si la contingencia es fundamento
originario (Urgrund), es también el infundamento (Ungrund) o el abismo (4bgrund)». HUL, Y., Recursividad y
contingencia, Caja Negra Editora, Buenos Aires, 2022, p. 68.

19



III. «<EL ABISMO ES EL FONDO DE LO POSIBLE»

Hasta aqui, hemos conseguido corroborar (echando mano de una tradicion insolente
de autores que supieron “ver” mas alld, que dieron cuenta de la vasta extension de la grieta
inherente al principio del fundamento) el estallamiento de las problematicas que habian sido
ya lanzadas al aire (y voladas por los aires). Caminando sin cabeza, pero con los ojos fijados
en la profundidad de lo profundo®, hemos advertido que «nada existe en ultimo lugar; [que]
todo estd suspendido sobre el abismo, y [que] el suelo mismo es la ilusion de una
seguridad»®. Bordeando el abismo desde su exterior (aunque el abismo mismo es la propia
exterioridad, un afuera radical)’', el abismo se ha revelado como aquello que “es™*: «El
abismo es el fondo de lo posible»®. El cielo se hace cada vez mas cercano desde todas las
direcciones “posibles” (por no haber ya direccion, ni cielo en sentido estricto), el suelo
desvela su inherente ausencia (in-)fundamental y, propiamente, todo se precipita (hacia nada,
“ningin lugar”). «Mi locura y mi miedo / tienen grandes ojos muertos / La fijeza de la fiebre
// 1o que mira en esos ojos / es la nada del universo / Mis ojos son ciegos cielos // en mi
impenetrable noche / Lo imposible estd clamando / todo se derrumba»®*.

El computo general de la obra batailleana repite lo mismo una y otra vez (con un grito
o un gemido diferente en cada situacion planteada): «Lo imposible [...] se abre como un vacio
[...] ante mi»®. Bataille, viviendo siempre en la angustia de caer al abismo (una angustia que
propicia sus ganas de saltar)’®, experimentando la Unheimlichkeit de manera perpetua,
comunica la situacién en la que todos nos vemos envueltos: reducidos, «en este mundo, a ese

temblor, como si [la] vida no tuviese otro sentido»’’. Los personajes representados en las

% Momento en el que, sin embargo, por tener los ojos fijados en la profundidad de lo profundo, «el globo ocular
se da la vuelta en la orbitay. BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 237.

% BATAILLE, G., “La Planéte Encombrée”, en Oeuvres Complétes XII, Gallimard, Paris, 1998, pp. 475-477.

! Nuestra tarea, conformar una filosofia de lo imposible, es imposible en si misma. jLo imposible no se puede
decir! ;Lo imposible no se puede pensar! Para “comprender” (en realidad, experimentar [y adquirir asi, un saber
desnudo]) lo imposible, debes deshacerte de la lengua vy, todavia mas, de la cabeza en su conjunto; y entonces,
quizas, lanzarte al abismo y avanzar hasta llegar lo mas lejos posible (hasta alcanzar e/ fondo de lo posible). «A
fin de cuentas todo me pone en juego, permanezco suspendido, desnudo, en una soledad definitiva: ante la
impenetrable sencillez de lo que es; y, una vez abierto el fondo de los mundos, lo que veo y lo que sé no tiene ya
sentido, ni limites, y no me detendré hasta que no haya avanzado lo mas lejos que pueda». BATAILLE, G.,
Meétodo de meditacion, op. cit., p. 229.

%2 El abismo no “es”, por “ser” nada (mas alld de ser / no-ser, de todo / “nada’; de otro modo que ser, mas alld
de la esencia).

% BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 237.

% BATAILLE, G., “Once poemas retirados de El Arcangélico”, en op. cit., p. 21.

% BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 18.

% «;Llevo al infinito el deseo de temblar!». Ibid., p. 87.

7 Ibid., p. 50. Y, sin embargo, solo hay “sentido” en la vida, por formar, tanto la vida como el sentido, parte de
lo posible. Y, aln asi, «la vida se me antoja una ondulacion sin sustrato y un devenir sin sustancia»; pero esto es
asi, precisamente, cuando se ha producido ya el desgarron de la esencia a través del cual accedemos al fondo
infundado de los mundos. CIORAN, E. M., Ldgrimas y santos, Hermida Editores, Madrid, 2017, p. 56. E,

20



novelas de Bataille se preguntan lo mismo reiteradamente, rebosantes del placer negativo
consagrado por el sentimiento de lo sublime”™: «;“Qué he hecho [...] para ser arrojado asi de
todas las formas en lo imposible”?»”. Pero la existencia misma es el Unico requisito
“necesario” (no hay necesidad, pues nada es sin-fundamento)'” para acceder, en el abismo de
aquellas posibilidades que se manifiestan en /o posible, a la experiencia-limite que nos
conecta con lo imposible. «En el abismo de las posibilidades, arrojada siempre mas hacia
adelante, precipitada hacia un punto donde lo posible es lo imposible mismo, extatica,
jadeante, asi la experiencia abre un poco mas cada vez el horizonte de [...] la herida»'®'. A
través de la propia experiencia (retorcida hasta sus propios extremos), Bataille da cuenta de
que «el suelo es a menudo menos solido de lo que parece, [de que el suelo estd] sometido a
cambios repentinos o [a] movimientos tectonicos, resultado final de ligeras transformaciones,
casi imperceptibles, de larga duracion; [y de que] por cada suelo [cuyo suelo es no-suelo],
hay un estado correspondiente en el que no se toca suelo, se esta sin suelo (groundless), o
mejor aun, cayendo en el abismo (unground; en aleman Abgrund o Ungrund)»'®™.

En el tercer tomo de la Summa Atheologica, Bataille expresa: «El abismo es lo
imposible y lo sigue siendo, pero un salto introduce en lo imposible lo posible que es,

destinado desde el principio y sin la menor reserva a lo imposible»'®. ;Qué significa que el

incluso a pesar de todo esto, Bataille se aventura a mostrarnos, de manera directa, lo que significa para nosotros
vivir: «Vivir significa para ti no solamente los flujos y los juegos huidizos de luz que se unifican en ti, sino los
trasvases de calor o de luz de un ser a otro, de ti a tu semejante o de tu semejante a ti (incluso en este instante en
que me lees, el contagio de mi fiebre que te alcanza): las palabras, los libros, los momentos, los simbolos, las
risas no son sino otros tantos caminos de ese contagio, de esos transvases. Los seres particulares cuentan poco y
encierran inconfesables puntos de vista si se considera lo que cobra movimiento, pasando del uno al otro en el
amor, en tragicos espectaculos, en los transportes de fervor. Asi que no somos nada, ni ti ni yo, al lado de las
palabras ardientes que podrian ir de mi hacia ti, impresas en una cuartilla: pues yo no habré vivido mas que para
escribirlas, y, si es cierto que se dirigen a ti, tu viviras por haber tenido la fuerza de escucharlas». BATAILLE,
G., La experiencia interior, op. cit., p. 116.

% El sentimiento de lo sublime como experiencia-limite: «Vientre abierto / cabeza arrancada [jacéfalo!] / reflejo
de largas nubes / imagen de cielo inmenso [jcielo cuya proximidad aparente me sit@ia ante un vacio sin fin!]».
BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 110. «La profundidad del cielo [nos exhorta:] todo estd profundamente
agrietado». BATAILLE, G., Acéphale N° 5, Arena Libros, Madrid, 2015, p. 21.

% BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 68.

10 “Lo que hay” [ser — (hay) — no-ser] es contingencia radical, “hiper-caos” (término extraido de
MEILLASSOUX, Q., Después de la finitud. Ensayo sobre la necesidad de la contingencia, Caja Negra Editora,
Buenos Aires, 2015).

""" BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 124.

122 THACKER, E., En el polvo de este planeta. El horror de la filosofia vol. 1, Materia Oscura, Madrid, 2015, p.
152. La postura de Thacker resulta interesante por intentar hilar los planteamientos de la Escuela de Kioto
(fundamentalmente, las obras de Nishida, Tanabe y Nishitani) con la perspectiva batailleana acerca del abismo,
«abismo al que Nishitani denomina “nihilidad”, [...] ausencia de toda relacion significante y necesaria entre el
ser humano y el mundo al que ha sido arrojado». THACKER, E., Rutilante cadaver especulativo. El horror de
la filosofia vol. 1, Materia Oscura, Madrid, 2018, p. 110. Para profundizar en la postura de Nishitani acerca de la
“nihilidad”, véase: NISHITANI, K., “Nihilidad y sinyata”, en La religion y la nada, Ediciones Siruela, Madrid,
1999, pp. 135-188.

1 BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., pp. 236-237. «Causar vértigo, ponerse al nivel
de una caida en lo imposible, es la tinica expresion [...] de una revelacion extatica de lo imposiblex. Ibid., p. 236.

21



abismo, lo imposible, sea el fondo de lo posible? «Lo posible, al parecer, existe en el limite
de lo imposible»'™. Ya hemos constatado aqui que «lo fundamental es la ausencia de
fundamento, €l abismo»'”; o, dicho en otros términos, que «lo imposible [..] es el
fundamento del fundamento: lo sin-fundamento, el abismo»'®. En este sentido, que lo
imposible sea el fondo de lo posible significaria, precisamente, que nada es sin-fundamento;
es decir, que la Uber-nichts de los misticos, aquella nada “ubicada” mds alld de la “nada”
(“nada” que, como el “no-ser” del Sofista platonico, de algun modo, “es”), seria revelada
como fundamento originario, como un Urgrund que es infundamento y abismo, Ungrund y
Abgrund. Que el abismo sea el fondo de lo posible significa que todo aquello que forma parte
de lo posible esta fundamentado por lo imposible: sin-fundamento; es decir, significa que
todo aquello que forma parte de lo posible estd fundamentalmente in-fundamentado,
abismado (Urgrund es Ungrund y Abgrund). El fondo de lo posible es un fondo cuyo fondo
es sin-fondo. La pregunta doblemente fundamental se revela in-fundamental.

Pero el significado de la constatacion batailleana, e/ abismo es el fondo de lo posible,
no concluye aqui. Hay una estrecha relacion entre lo posible y lo imposible; entre lo posible y
el abismo in-fundamental que “lo sostiene todo”'"”. Que el abismo sea el fondo de lo posible
significa, ademas de todo lo anterior, que lo posible brota (se desfonda) del abismo, que lo
posible se conforma en su arrojamiento desde el afuera radical (aunque, en realidad, no hay
mas que margen, no hay mas que afuera). Dislocando lo posible hasta su extremo, «me siento
dirigido por la noche hacia la noche»'® vy, entonces, «aquello que no ha tenido nunca
principio me recibe en su eterno principio, a mi, que soy la negacion obstinada de mi propio
principio, [siendo yo], por tanto, el origen de aquello que no tiene origen, [y creando, asi],
aquello que no puede ser creado»'”. Somos fruto del abismo, contingencia radical, y el

abismo mismo es fruto de la creacion de aquello que no puede ser creado, conformando, asi,

1% Ibid., p. 231.

105 EZQUERRA GOMEZ, I., El espejo de Dioniso. La ateologia hegeliana, Editorial Biblioteca Nueva, Madrid,
2017, p. 87. «La razon o fundamento (Grund) de la existencia es su sinrazon, su abismo (Abgrund). En esa
sinrazon reside, por lo tanto, su razoén, su sentido». Ibid., p. 83. Resulta necesario destacar que, a pesar de las
citas mencionadas, Ezquerra enuncia el abismo en la tarea de realizar una determinada lectura de Hegel, autor
que interpreta el abismo desde una postura diferente de la que sostenemos aqui: «en Hegel el fundamento,
abismandose, funda [tanto] la existencia» como el sistema (un sistema cerrado y absolutamente inmanente, sin
afuera... o con un afieera [no-radical] ubicado dentro). Ibid., p. 84. Aqui, a diferencia de Hegel (en relacion a
sus escritos), nos ubicamos mds alld de la reflexion (en el sentido del Absolute hegeliano [mdas alla de lo
meramente ab-soluto, pues la mas absoluta posibilidad solo puede ser tal, la mas absoluta posibilidad, separada
de la posibilidad de la mas absoluta posibilidad: lo imposible]).

1% EZQUERRA GOMEZ, J., “El circulo y el abismo. (A propésito de EI ser y el tiempo de Heidegger)”, op. cit.,
p. 60.

197 La estabilidad del suelo es una ficcién que tiembla demasiado rapido. Pero, como todo en lo posible: ficcion.
1% BLANCHOT, M., Thomas el oscuro. Nueva versién, Pre-Textos, Valencia, 2002, p. 86.

19 Ibid., p. 89.

22



lo posible, lleno de leyes y principios, dirigido por la cabeza, limitado por el espacio
estrellado en el que descubrimos la viabilidad general. Que el abismo sea el fondo de lo
posible significa, por lo tanto, que el fundamento originario es abismo; pero también, y
precisamente por esa razon, que lo posible, espacio de manifestacion de posibilidades, ha
brotado de /o imposible, 1a mas absoluta posibilidad, en un gesto de creatio ex abysso... asi
como creamos, nosotros (que fuimos abismados a lo posible desde la mas absoluta
posibilidad, desde lo imposible), a partir del abismo, en cada una de las posibilidades
manifestadas alli donde las posibilidades se manifiestan: en lo posible (cuyo suelo es
sostenido por nada mas que una ficcion... ficcion “posible”, como toda ficcion [y no hay mas
que ficcion en lo posible], por lo imposible). «Contra el ser, y con todas las fuerzas en
tension, me encuentro en el corazon de la creacion. Yo mismo me he hecho creador contra el
acto de crear»'"’.

Pero no debemos olvidarnos de que nada es sin-fundamento, de que no hay mas que
hiper-caos y desgarro, de que la creatio ex abysso esta “sujeta” a la contingencia radical, y de
que, por lo tanto, «ninguno de nosotros es mas que un dado, sacando del azar, desde el fondo
de un abismo, una burla nueva»'"". La creacidn, la persecucion de la posibilidad “posible”, es
fruto de un juego'? (pero un juego de azar, una tirada de dados... y otra... y otra...)'"%, y, alin

asi, esa misma creacion es posibilitada, precisamente, por la mas absoluta posibilidad: /o

1 1hid.

" BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 65. «Oh los dados tirados / desde el fondo [...] / yo como la flecha /
surgida de la noche». BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 101.

12 «Solo por obra del ponerse en juego en un desafio (1) abierto y (2) sin reserva a todo lo que se opone al
juego puede llamarse (propiamente) juego al juego». MOREY, M., “Conferencia sobre nada”, en EZQUERRA,
J. & FORTANET, J. (eds.), La luz de un gran fiio. Ensayos sobre Georges Bataille, Ediciones Casus-Belli,
Madrid, 2017, p. 139. Resulta interesante destacar la coincidencia que se da, acerca de la cuestion del juego,
entre dos autores tan diferentes como Heidegger y Bataille. No solo ambos detectan la griefa inherente al
principio de razon leibniziano, la proposicion del fundamento, sino que ambos, a raiz de esta constatacion (sobre
la raiz sin-raiz de la raiz), concluyen en el juego como aquella actividad creativa ante la que te sitia de manera
constante el propio abismo (aunque seguramente Heidegger fuese menos consciente de lo que esto significaba
en relacion a los planteamientos defendidos en sus obras de lo que lo fue Bataille, consciente de la sin-razon
hasta lo mas profundo de sus entrafias). Asi, Heidegger, en su escrutinio (destructor) de la proposicion del
fundamento, se pregunta cosas como las siguiente: «;Se deja determinar en medida adecuada a la cosa la
esencia del juego a partir del ser como fundamento, o tendremos que pensar ser y fundamento, ser como
fondo-y-abismo, a partir de la esencia del juego y, ademas, del juego al que somos llevados nosotros, los
mortales? [...] (No es acaso un mero jugueteo, al final del Curso sobre la proposicion del fundamento, esto de
andar estirando casi a la fuerza el pensamiento relativo al juego y a la pertinencia de ser y fundamento con el
juego?». HEIDEGGER, M., “Curso: Leccidén decimotercera”, en La proposicion del fundamento, op. cit., p.
155. Asi, Heidegger dira que «la libertad es el fundamento del fundamento, [y que], en cuanto tal fundamento,
la libertad es el abismo (Ab-grund) del Dasein», destacando la capacidad productiva y creativa del abismo, del
Urgrund que es Ungrund y Abgrund. HEIDEGGER, M., “De la esencia del fundamento (1929)”, en Ser, verdad
y fundamento, op. cit., p. 57.

'3 Un juego donde la suerte esta echada. «La suerte es, a fin de cuentas, la puesta en juego de todo lo posible,
depende de esta puesta en juego (hasta el punto de no poder distinguirse de ella). / Nadie llega a este punto mas
que herido, agotado. La vida no puede mantenerse a esta altura y finalmente siempre falta el suelo bajo los
pies». BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 205.

23



imposible, “lugar” del que brota el “lugar” en el que las posibilidades se manifiestan'*. El
abismo nos sitla, de manera constante, ante una empresa de construccion, creacion y
ensamblaje, ante un proyecto sin-proyecto, fruto de la nada, producto de la noche. «La noche
estrellada es la mesa de juego donde se juega al ser: arrojado a través de ese campo de
posibilidades efimeras, caigo de lo alto, desamparado, como un insecto [del revés]. No hay
razon para considerar que la situacion sea mala: me gusta, me enerva y me excita»'”. En el
juego excitante (jy angustioso!) de la experiencia (experiencia que nos pone constantemente
en juego, y experiencia que puede ser llevada hasta el limite de lo posible: experiencia-limite,
en su conexion con lo imposible, con la grieta que nos “funda”) bebemos de la desgarradura
y entonces, asi, creamos desde el abismo, elevamos la posibilidad en lugar de “ponerla” en el
suelo (pues la posibilidad no sobrevive al temblor y, en su muerte, escapa de tus manos).
«Jugar es rozar el limite, ir lo mas lejos posible y vivir al borde de un abismo»''®. Solo
hay margen, borde, afuera, “lugar” en el que jugamos, creando ex abysso. El abismo permite
el juego... jte lo exige!... si es que acaso “sabes” (en la forma de un no-saber, de un saber
desundo) escuchar el silencioso grito que emerge desde las profundidades (de lo
infinitamente profundo: no-suelo del suelo). «Juego al borde de un abismo tan grande que
Unicamente lo define la profundidad de un suefio»'"’. Al borde de un abismo, arrojado desde
su profundidad, emanado (agrietado) de la grieta, el abismo te pone en juego (en la mesa de
juego: el espacio estrellado de las leyes, lo posible), y juegas en un estado de extrema
angustia, pero luego, una vez superada la angustia, en un estado de decision, si es que acaso
“sabes” apreciar el poder creativo de la mas absoluta posibilidad, gimes. «No puedo estar en
juego sin la angustia que me da la sensacion de estar suspendido. Pero jugar significa superar

118

la angustia» °. Asi: «en el desgarramiento o la nausea, en los desfallecimientos en que las

piernas flaquean y hasta el momento de la muerte, jugaré»'".

«aiav oic éott Tailwv, tecoedov: maudog 1 Baciininy'®.

14 Cuidado con “poner” la posibilidad en el suelo. Acto seguido: la olvidaras, se habra ido. Y, entonces, de
nuevo, un sol desierto.

15 BATAILLE, G., “La voluntad de lo imposible”, en La felicidad, el erotismo y la literatura. Ensayos
1944-1961, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2015, p. 20. «El tapete de juego es esta noche estrellada en
la que caigo, arrojado como el dado sobre un campo de posibles efimeros». BATAILLE, G., Lo imposible, op.
cit., p. 139.

"6 BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 104.

"7 Ibid., p. 108.

"8 Ibid., p. 86.

" Ibid., p. 107.

120 HERACLITO, B52. La traduccion inglesa del fragmento, proporcionada por Laks y Most, es la siguiente: «A
lifetime (aion: designates the vital force or the duration of a life) is a child playing, playing checkers: the
kingship belongs to a child». Véase: LAKS, A. & MOST, G. W., Early Greek Philosophy, Volume III. Early
Ionian Thinkers, Part 2, Harvard University Press, Cambridge — London, 2016, pp. 174-175.

24



CONCLUSION: LO IMPOSIBLE ES SIN PORQUE

Se ha descubierto, en la estabilidad aparente del suelo™!

, una grieta fundamental. El
suelo, que parecia soélido, que soportaba, presuntamente, nuestros pasos, ha estallado, y bajo
esta nueva situacion (la misma situacion de siempre), se nos ha permitido “ver”, desde
“afuera”, el afuera (al que pertenecemos radicalmente). De repente, “ya no estamos en casa’:
Unheimlichkeit. Subitamente, de manera inesperada, caemos en la cuenta: “no hay suelo bajo
mis pies”. Lo imposible clama, y todo se derrumba. Entonces, reparamos en lo siguiente:
Leibniz no tenia razon al hablar sobre la razén de tal o cual cosa, o incluso sobre la razon de
la razén misma. La proposicion del fundamento, nada es sin fundamento, reza, en realidad,
nada es sin-fundamento. Solo hace falta reparar en la grieta inherente a la proposicion, que
siempre ha estado ahi en realidad, y que es la proposicion misma. Nada es sin-fundamento: el
fundamento del fundamento, fundamento originario, es infundamento, abismo, (super-)nada:

12 Ahondando lo suficiente en la oscuridad que nos ciega'”, experimentamos el

lo imposible
éxtasis'** de un saber desnudo, el impacto de un relimpago que nos hace sentir vértigo.
Advertimos: aquel abismo (la mas absoluta posibilidad) que me arroja desde lo imposible,
haciéndome brotar en lo posible (y dandome la posibilidad [en el espacio de manifestacion de
posibilidades] de hacer brotar en lo posible [de crear y transformar]), es sin-fundamento.
Nada es sin-fundamento.

La proposicion del fundamento reza: Nada es sin-fundamento. Podria decirse:
sin-porqué. En sus Rimas espirituales (que fueron rebautizadas con el titulo por el que

conocemos hoy en dia la obra: El peregrino querubico), Silesius escribid el siguiente

aforismo: «La rosa es sin porqué. Florece porque florece»'®. Ese sin porqué (ohn warumb) es

121 Pasamos de la estabilidad aparente del suelo, que nos engafiaba con su proposicion: nada es sin fundamento,
a la proximidad aparente del cielo, que nos sitia ante un vacio sin fin, gritando (silenciosamente): nada es
sin-fundamento.

122 Urgrund es Ungrund, Abgrund, Uber-nichts. .. lo imposible.

123 La oscuridad de la noche nos ciega con su luz. La experiencia interior, primer tomo de la Summa Atheologica
batailleana, comienza con la siguiente cita de Zaratustra: «La noche es también un sol». NIETZSCHE, F., Asi
hablo Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2010, p. 298; en el tercer tomo de la Summa Atheologica, Bataille
escribe el siguiente poema: «Me imagino / un vacio / idéntico a una llama [...] / que embriaga / e iluminay.
BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 81; e incluso Thomas, personaje literario de
Blanchot, expresa: «Ya estd aqui la noche. La oscuridad no oculta nada. Lo primero que noto es que esta noche
no es la ausencia [...] de claridad». BLANCHOT, M., Thomas el oscuro. Nueva version, op. cit., p. 85.

124 Experiencia-limite. Lo posible retorcido hasta sus extremos. Ojos en blanco. Petite mort.

125 SILESIUS, A., El peregrino queriibico, op. cit., Libro primero, Aforismo N° 289, p. 95. El fragmento
original, sin traducir, dice lo siguiente: Die Ros” ist ohn warumb, sie bliihet weil sie bliihet. Heidegger también
rescata el aforismo de Silesius en el transcurso de su reflexion acerca del principio del fundamento. Sin
embargo, nos encontramos en una postura diferente a la de Heidegger. Mientras que Heidegger (en
HEIDEGGER, M., “Curso: Leccion quinta”, en La proposicion del fundamento, op. cit., p. 67) defiende que, a
pesar de que la rosa es sin porqué, «la rosa, no obstante, jamas es sin-fundamento, [y que] “sin porqué” y
“sin-fundamento” no son cosas iguales», aqui sostenemos lo siguiente: nada es sin-fundamento, nada es sin

25



el que se revela en la grieta fundamental de la proposicion del fundamento. ;Razon?
iSin-razén! SIN PORQUE. ;Causa? Ninguna: «El mundo es porque es; y es como es porque es
asi»'?®, “Lo primero” es el abismo. Principio del principio, fondo del fondo, fundamento del
fundamento: infundamento, abismo, imposible, ausencia de suelo, ;sin porqué!. Y en ese sin
porqué fundamental (infundamento: fundamento del fundamento), en ese abismo, lo
imposible, encontramos a Nadie: contingencia radical, hiper-caos, herida abierta, garganta
que (nos) bosteza (pues somos el bostezo de la garganta de Nadie). Lo imposible es sin
porqué; y de Nadie, contingencia radical de las profundidades, del afuera que nos
(a-)circunda (en la inexistencia plena del circulo), venimos arrojados; de Nadie “brotamos” a
lo posible para jugar (repletos de angustia, colmados de excitacién; «mi corazoén es una
empresa de construccion»'?’). Nadie nos plasma. Lo imposible es sin porqué. Volvamonos

acéfalos y juguemos al borde del abismo.

«Nadie nos plasma de nuevo de tierra y arcilla,
nadie encanta nuestro polvo.

Nadie.

Alabado seas t, Nadie.
Por amor a ti queremos

florecer [...].

Una nada

fuimos, somos, seremos
siempre, floreciendo:
rosa de nada,

de Nadie rosa»'?.

porqué; el fundamento del fundamento es infundamento, abismo, (stiper-)nada: lo imposible... y lo imposible es
sin porqué.

126 SCHOPENHAUER, A., “Fragmente zur Geschichte der Philosophie”, en Simtlichte Werke IV, edicion de W.
Lohneysen, Frankfurt am Main, 1986, p. 91. El fragmento original, sin traducir, es el siguiente: «Die Welt ist,
weil sie ist; und ist, wie sie ist, weil sie so isty».

27MAILLARD, CH., “Filosofia en los dias criticos”, en La arena entre los dedos. Diarios reunidos, Pre-Textos,
Valencia, 2020, V, 285, p. 161.

128 CELAN, P., “SALMO”, en Obras completas, Trotta, Madrid, 2020, pp. 161-162. El poema original, en
aleman, dice lo siguiente: «Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm, / niemand bespricht unsern Staub. /
Niemand. // Gelobt seist du, Niemand. / Dir zulieb wollen / wir bliihn [...] // Ein Nichts / waren wir, sind wir,
werden / wir bleiben, blithend: / die Nichts-, die / Niemandsrose».

26



BIBLIOGRAFIA

ARTAUD, A., Artaud le Momo & Aqui yace precedido por La cultura india, Editorial
Fundamentos, Madrid, 1979.

BATAILLE, G., Euvres completes III. (Euvres littéraires, Editions Gallimard, Paris, 1971.

— La experiencia interior [Summa Atheologica I] seguida del Método de meditacion y del
Post-Scriptum (1953), Taurus, Madrid, 1972.

— “Once poemas retirados de El Arcangélico”, en Poemas, Pre-Textos, Valencia, 1980, pp.
20-41.

— Madame Edwarda, Tusquets Editores, Barcelona, 1981.

— “La Planete Encombrée”, en Oeuvres Complétes X1I, Gallimard, Paris, 1998, pp. 475-477.

— Lo imposible, Arena Libros, Madrid, 2001.

— Acéphale, Arena Libros, Madrid, 2015.

— “La voluntad de lo imposible”, en La felicidad, el erotismo y la literatura. Ensayos
1944-1961, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2015, pp. 20-26.

— Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte [Summa Atheologica III], El cuenco de plata, Buenos
Aires, 2018.

— Teoria de la religion & El culpable [Summa Atheologica II], Taurus, Madrid, 2018.

BEAUFRET, J., “Le principe de raison”, en Dialogue avec Heidegger. 1II. Approche de
Heidegger (1974), Les Editions de Minuit, Paris, 1974, pp. 50-67.

BLANCHOT, M., Thomas el oscuro. Nueva version, Pre-Textos, Valencia, 2002.

— Tiempo después, Arena Libros, Madrid, 2003.

— La conversacion infinita, Arena Libros, Madrid, 2008.

BOHME, J., “Mysterium magnum, oder Erklirung iiber das erste Buch Mosis”, en Simtliche
Werke 5, Verlag von Johann Ambrosius Barth, Leipzig, 1843, pp. 1-701.

— Aurora, Ediciones Alfaguara, Madrid, 1979.

— “De signatura rerum”, en Werke, Deutschen Klassiker Verlag, Frankfurt am Main, 2009,
pp. 507-791.

CELAN, P., Obras completas, Trotta, Madrid, 2020.

CIORAN, E. M., En las cimas de la desesperacion, Tusquets Editores, Barcelona, 2009.

— Lagrimas y santos, Hermida Editores, Madrid, 2017.

DELEUZE, G., “Capitulo 4. Razon suficiente”, en El pliegue. Leibniz y el barroco, Paidos,
Barcelona, 2009, pp. 59-79.

27



DERRIDA, J., “Violencia y metafisica (Ensayo sobre el pensamiento de Emmanuel
Levinas)”, en La escritura y la diferencia, Editorial Anthropos, Barcelona, 1989, pp.
107-210.

DESCARTES, R., “Respuestas del autor a las segundas objeciones”, en Meditaciones
metafisicas con objeciones y respuestas, Ediciones Alfaguara, Madrid, 1977, pp.
107-127.

ECKHART, M., El fruto de la nada y otros escritos, Ediciones Siruela, Madrid, 2008.

ERIUGENAE, 1. E., Periphyseon (De Diuisione Naturae). Liber tertius, editado por 1. P.
Sheldon-Williams, con la colaboracion de Ludwig Bieler, Dublin, 2005.

ERIUGENA, J. E., Sobre las naturalezas (Periphyseon), Ediciones Universidad de Navarra,
Pamplona, 2007.

EZQUERRA GOMEZ, J., “El circulo y el abismo. (A proposito de El ser y el tiempo de
Heidegger)” (1994), en Estudios Filosoficos, N° 122, pp. 49-61.

— El espejo de Dioniso. La ateologia hegeliana, Editorial Biblioteca Nueva, Madrid, 2017.

— Polis y caos. Reflexiones sobre el principio de la politica, Prensas de la Universidad de
Zaragoza, Zaragoza, 2021.

FICHTE, J. H., Fundamento de toda la doctrina de la ciencia (1794), ed. y trad. esp. de Juan
Cruz Cruz, Pamplona, 2005. Disponible a través del siguiente link de Internet Archive:
https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-200
S/page/105/mode/2up.

GIVONE, S., Historia de la nada, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2009.

HEIDEGGER, M., “De la esencia del fundamento (1929)”, en Ser, verdad y fundamento,
Monte Avila Editores, Caracas, 1968, pp. 9-58.

— “El principio de razén”, en ;Qué es filosofia?, Narcea, Madrid, 1978, pp. 69-93.

— Schelling y la libertad humana, Monte Avila Editores, Caracas, 1985.

— Gesamtausgabe. 1. Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976. Band 10. Der Satz vom
Grund, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1997.

— La proposicion del fundamento, Ediciones del Serbal, Barcelona, 2003.

— “.Y para qué poetas?”’, en Caminos de bosque, Alianza Editorial, Madrid, 2010, pp.
199-238.

— Aportes a la filosofia. Acerca del evento, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2011.

— Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2020.

28


https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up
https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up

— La metafisica del idealismo aleman. Una interpretacion renovada del tratado de Schelling
Investigaciones filosoficas sobre la esencia de la libertad humana y los temas que
guardan relacion con ella (1809), Herder Editorial, Barcelona, 2022.

HOLDERLIN, F., Simtliche Werke und Briefe. Gedichte (ed. Giinter Mieth), Aufbau-Verlag,
Berlin, 1995.

HUL, Y., Recursividad y contingencia, Caja Negra Editora, Buenos Aires, 2022.

KLOCKER, D. E., Fundamento y abismo. En torno a la cuestion del fundamento en el
circulo de Ser y tiempo de Martin Heidegger, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2013.

KOYRE, A., La philosophie de Jacob Boehme, Burt Franklin, New York, 1968.

LAKS, A. & MOST, G. W., Early Greek Philosophy, Volume III. Early lonian Thinkers, Part
2, Harvard University Press, Cambridge — London, 2016.

LAND, N., Sed de aniquilacion. Georges Bataille y el Nihilismo Virulento, trad. esp. de
Abraham Cordero, Materia Oscura, Madrid, 2021.

LEIBNIZ, G. W., “Monadologia”, en Escritos filosoficos, Antonio Machado Libros, Madrid,
2003, pp. 691-712.

LEOPARDI, G., Zibaldone di pensieri, Le Monnier, Firenze, 1921.

LEVINAS, E., De la existencia al existente, Arena Libros, Madrid, 2000, pp. 93-116.

— De otro modo que ser o mds alla de la esencia, Ediciones Sigueme, Salamanca, 2021.

MAILLARD, CH., La arena entre los dedos. Diarios reunidos, Pre-Textos, Valencia, 2020.

MARTINEZ MARZOA, F., “Estado y pdlis”, en CRUZ, M., Los filésofos y la politica,
Fondo de Cultura Econémica, Ciudad de México, 1999, pp. 101-115.

MORA, F., Martin Heidegger. Pensare senza fondamenti, Mimesis Edizioni, Milano — Udine,
2019.

MORENO CLAROS, L. F., Martin Heidegger. El filosofo del ser, Edaf, Madrid, 2002.

MOREY, M., “Conferencia sobre nada”, en EZQUERRA, J. & FORTANET, J. (eds.), La luz
de un gran frio. Ensayos sobre Georges Bataille, Ediciones Casus-Belli, Madrid, 2017,
pp. 113-148.

NIETZSCHE, F., Asi hablé Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2010.

NISHITANI, K., “Nihilidad y $iinyata”, en La religion y la nada, Ediciones Siruela, Madrid,
1999, pp. 135-188.

PEREZ-BORBUJO, F., ZABALO PUIG, J. & GIRON LOZANO, C., Schelling-Heidegger:
Inicio, abismo y libertad, Herder Editorial, Barcelona, 2022.

PLATON, “Sofista”, en Didlogos V, Editorial Gredos, Madrid, 1988, pp. 319-482.

29



PLOTINO, “Sobre la naturaleza, la contemplacion y el uno”, en Enéadas III-1V, Editorial
Gredos, Madrid, 1985, pp. 231-260.

POCA, A., “Proélogo a la edicion espaiiola: De la literatura como experiencia anénima del
pensamiento”, en BLANCHOT, M., El espacio literario, Editorial Nacional, Madrid,
2002, pp. 9-16.

PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, “La Teologia Mistica”, en Obras completas, Biblioteca
de Autores Cristianos, Madrid, 2007, pp. 243-252.

— “De mystica theologia”, en Corpus dionisiacum 11, De Gruyter, Berlin, 2012, pp. 139-150.

RILKE, R. M., Sdmtliche Werke, Band 2: Gedichte, Zweiter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am
Main, 1956.

SCHELLING, F. W. J., Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen
Freiheit und die damit zusammenhdngenden Gegenstinde, Suhrkamp Verlag, Frankfurt
am Main, 1975.

— Investigaciones filosoficas sobre la esencia de la libertad humana y los objetos con ella
relacionados, Anthropos Editorial del Hombre, Barcelona, 1989.

SCHOPENHAUER, A., Simtliche Werke 1V, ed. de W. Lohneysen, Frankfurt am Main, 1986.

— El mundo como voluntad y representacion, 1, Alianza Editorial, Madrid, 2019.

— Sobre la cuadruple raiz del principio de razon suficiente, Alianza Editorial, Madrid, 2021.

SILESIUS, A., El peregrino querubico, Ediciones Siruela, Madrid, 2005.

STEIN, E., Obras completas V. Escritos espirituales, Editorial de Espiritualidad / Editorial
Monte Carmelo / Ediciones El Carmen, Burgos, 2005.

SUAREZ, F., “Disputacion XII. Las causas del ente en general”, en Disputaciones
metafisicas, Editorial Tecnos, Madrid, 2011, pp. 125-150.

SURYA, M., Georges Bataille, la muerte obra, Arena Libros, Madrid, 2014.

THACKER, E., En el polvo de este planeta. El horror de la filosofia vol. 1, Materia Oscura,
Madrid, 2015.

VEGA, A., “Légica del silencio”, en CUESTA ABAD, J. M. & VEGA, A., La novena elegia.
Lo decible y lo indecible en Rilke, Ediciones Siruela, Madrid, 2018, pp. 9-122.

WOLFF, C., First Philosophy, or Ontology: Treated according to the Scientific Method,
Containing the Principles of All Human Cognition, Spring Publications Inc, Connecticut,
2022.

ZUBIRI, X., Inteligencia y Logos, Alianza, Madrid, 2008.

— Inteligencia y Razon, Alianza, Madrid, 2008.

30



