
Trabajo Fin de Grado

Filosofía de lo imposible.
Incursión hacia el abismo

Philosophy of the impossible.
Foray towards the abyss

Autor
Sergio Gregorio Tirado

Director
Jesús Ezquerra Gómez

Facultad de Filosofía y Letras
2023-2024



A ti, que no tienes suelo bajo tus pies.

2



ÍNDICE

INTRODUCCIÓN: LO IMPOSIBLE, LO INDECIBLE.......................................................... 4

I. LA MÁS ABSOLUTA POSIBILIDAD................................................................................. 7

II. NADA ES SIN FUNDAMENTO........................................................................................13

III. «EL ABISMO ES EL FONDO DE LO POSIBLE».......................................................... 20

CONCLUSIÓN: LO IMPOSIBLE ES SIN PORQUÉ.............................................................25

BIBLIOGRAFÍA......................................................................................................................27

3



INTRODUCCIÓN: LO IMPOSIBLE, LO INDECIBLE

«Dichosos los que saben / que

detrás de todos los lenguajes / está lo

indecible»1.

RAINER MARIA RILKE

Hacia el final de la primera mitad de Ser y tiempo, Heidegger interpretó la desazón

(Unheimlichkeit) como «la peculiar indeterminación del “nada y en ninguna parte”, [donde]

la familiaridad cotidiana se derrumba, [viéndose uno abocado al] “modo” existencial del

no-estar-en-casa (Un-zuhause)»2. Siendo esto así, uno en su desazón, podría expresar: “¡qué

lejos estoy de todo!”. Así titulaba Cioran una de las secciones del texto que, de no haber sido

por su sentimiento3 de no estar en casa, hubiera acabado siendo una tesis sobre Bergson4.

Escribo aquí por el mismo motivo: el sentimiento de no estar en casa, equiparable, según

pienso, con la sensación de perder el suelo5; y, escribo aquí, si se quiere, con la misma

finalidad que expresaba el propio Cioran al final de la sección mencionada: «Nos

preguntamos entonces si existe algo más que la nada del mundo y la nuestra propia»6.

6 CIORAN, E. M., “¡Qué lejos estoy de todo!”, en op. cit., p. 19.

5 Esta es la motivación: la sensación de perder el suelo. Sin embargo, el objetivo será intentar constatar que,
efectivamente, no hay suelo (del suelo); o, al menos, que el suelo “se sostiene” sobre un no-suelo (sobre nada).
Al hablar de “suelo” (y de “razón”, “fundamento”, “fondo”...) pienso, como no podría ser de otra manera, en el
término alemán Grund (así como al hablar de “abismo”, “infundamento” y “fundamento originario” pienso en
los términos alemanes Abgrund, Ungrund y Urgrund, respectivamente). Téngase esto en cuenta a lo largo de
todo el texto.

4 «Escribí este libro en 1933, a los veintidós años, en una ciudad que amaba, Sibiu, en Transilvania. Había
acabado mis estudios de filosofía y, para engañar a mis padres y engañarme también a mí mismo, fingí trabajar
en una tesis sobre Bergson. Debo confesar que en aquella época la jerga filosófica halagaba mi vanidad y me
hacía despreciar a toda persona que utilizara el lenguaje normal. Pero una conmoción interior acabó con ello,
echando por tierra todos mis proyectos». CIORAN, E. M., “Prefacio”, en En las cimas de la desesperación,
Tusquets Editores, Barcelona, 2009, p. 9.

3 Heidegger habla en Ser y tiempo de un modo de ser existencial. Sin embargo, es un modo de ser que viene
directamente relacionado con la Befindlichkeit, con el temple de ánimo (o “disposición afectiva”). Aceptemos,
por lo tanto, las diferencias terminológicas (entre aquello a lo que Heidegger se refiere y lo que aquí llamamos
“sentimiento”).

2 Hay algunas alteraciones (saltos de palabras y diferencias formales) respecto al fragmento original. Véase:
HEIDEGGER, M., “§ 40. La disposición afectiva fundamental de la angustia”, en Ser y tiempo, Trotta, Madrid,
2020, p. 207. Téngase en cuenta, también, lo siguiente: el término “no-estar-en-casa” del fragmento citado se
corresponde con el término alemán Un-zuhause. Sin embargo, unas líneas antes, en la primera aparición del
término, Jorge Eduardo Rivera también traduce como “no-estar-en-casa” el término alemán Nicht-zuhause-sein.
Un- (como “in-”) y Nichts (como “nada”) serán términos relevantes en la investigación que aquí tiene lugar.

1 RILKE, R. M., Sämtliche Werke, Band 2: Gedichte, Zweiter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am Main, 1956, p.
259. El texto original, en alemán, dice lo siguiente: «Glücklich, die wissen, daß hinter allen / Sprachen das
Unsägliche steht». La traducción al español ha sido extraída de VEGA, A., “Lógica del silencio”, en CUESTA
ABAD, J. M. & VEGA, A., La novena elegía. Lo decible y lo indecible en Rilke, Ediciones Siruela, Madrid,
2018, p. 16.

4



Hace falta, sin embargo, precisar un poco más. La nada será evaluada en algún punto

del texto, es cierto, pero lo será por motivos fundamentales. Nos preguntamos por el

fundamento. Y no por el fundamento de esto o aquello. La pregunta que nos hacemos es

doblemente fundamental: va dirigida al fundamento del fundamento. ¿Qué hay debajo del

suelo que sostiene los cimientos del sentido, la palabra y la razón? ¿Qué sostiene aquel suelo

que sostiene (si es que hay, allí, propiamente algo)? A lo largo de los diferentes capítulos del

presente trabajo, se intentará esbozar una filosofía del fundamento del fundamento, del suelo

del suelo, del fondo del fondo… lo que equivale, como trataré de demostrar, a una filosofía

del infundamento, del abismo, del fondo sin fondo: de lo imposible.

«Lo imposible está clamando / todo se derrumba»7. Seguramente sea Bataille quien

mejor ha sabido comunicar el abismo, simular un acercamiento hacia su infinita profundidad,

dar cuenta del no-suelo del suelo. A través de la experiencia de lo imposible, Bataille nos

aproxima a la pérdida total de suelo, a la ruptura del límite, a «un vacío sin fin por la

proximidad aparente del cielo»8, siendo esta aproximación, además, la de un filósofo antes

que la de un místico9, puesto que «no hay nada / excepto / lo imposible / y no Dios»10. Es la

experiencia de lo imposible (y no la de Dios; o, en todo caso, la de no-Dios) la que, como nos

muestra Bataille, da cuenta del abismo11. Bataille, a través de su obra, nos sitúa al borde del

abismo y nos comunica los detalles de su interior (un interior que es paradójicamente afuera,

afuera de sí, de la razón, de lo posible y de la cabeza, pues hay que ser acéfalo12 para alcanzar

el no-saber de la profundidad doblemente fundamental o, lo que es lo mismo, de la

12 En estas condiciones, «el hombre ha escapado a su cabeza como el condenado a la prisión». BATAILLE, G.,
Acéphale Nº 1, Arena Libros, Madrid, 2015, p. 14.

11 Es importante hacer hincapié en el hecho de que no es Dios (ni los dioses), entidad(es) inmortal(es), sino,
precisamente, los mortales, aquellos que pueden, en algún sentido, alcanzar el abismo (y que, de hecho, lo
alcanzan inevitablemente en la forma de la muerte). Recuérdese aquel poema de Hölderlin que Heidegger
rescata en ¿Y para qué poetas?: «… No todo lo / pueden los celestiales. Pues antes alcanzan / el abismo los
mortales». HEIDEGGER, M., “¿Y para qué poetas?”, en Caminos de bosque, Alianza Editorial, Madrid, 2010,
p. 200. El texto original, en alemán, dice lo siguiente: «Denn nicht vermögen / Die Himmlischen alles. Nämlich
es reichen / Die Sterblichen eh an den Abgrund». HÖLDERLIN, F., Sämtliche Werke und Briefe. Gedichte (ed.
Günter Mieth), Aufbau-Verlag, Berlin, 1995, p. 748.

10 BATAILLE, G., Œuvres complètes III. Œuvres littéraires, Éditions Gallimard, Paris, 1971, p. 47. El texto
original, en francés, dice lo siguiente: «il n’y a / que / l’impossible, / et non Dieu». La traducción al español ha
sido extraída de LAND, N., Sed de aniquilación. Georges Bataille y el Nihilismo Virulento, trad. esp. de
Abraham Cordero, Materia Oscura, Madrid, 2021, p. 7.

9 «La insistencia de Bataille en declararse místico es una insistencia provocadora; particularmente provocadora
porque además Bataille no disimula su desagrado por esa palabra: “[...] contemplo menos las experiencias
‘confesionales’ —a las que se suele hacer referencia— que la experiencia en sí misma, libre de las ataduras,
aunque vagas, de cualquier confesión. Esto es lo que justifica el abandono de la palabra ‘místico’, la cual no
hubiera podido preservar sin prestar a confusión”». SURYA, M., Georges Bataille, la muerte obra, Arena
Libros, Madrid, 2014, p. 355. Véase una traducción alternativa del fragmento de Bataille citado por Surya en
BATAILLE, G., La experiencia interior, Taurus, Madrid, 1972, p. 13.

8 BATAILLE, G., Lo imposible, Arena Libros, Madrid, 2001, p. 20.
7 BATAILLE, G., “Once poemas retirados de El Arcangélico”, en Poemas, Pre-Textos, Valencia, 1980, p. 21.

5



profundidad infundamental). Mi pretensión aquí es la misma que la de Bataille: hacer una

filosofía de lo imposible, decir el abismo. Sin embargo, ¿es comunicable el abismo?, ¿es

decible lo imposible?

En su Método de meditación, Bataille expresa lo siguiente: «¡La idea del silencio (es

lo inaccesible) es desazonante!»13. ¿Utiliza Bataille la desazón en el mismo sentido en el que

Heidegger interpretaba la Unheimlichkeit? Sea correcta o no esta suposición, lo cierto es que

el abismo, como el silencio (el silencio es abismático y el abismo… ¿silencioso?)14, es

inaccesible o, como diría Rilke, indecible. Tiene sentido, por lo tanto, que Derrida se refiriese

a lo imposible-impensable-indecible15 al hablar del afuera, de la exterioridad, en La escritura

y la diferencia: «lo Otro se hace impensable, imposible, indecible»16. El abismo es afuera

radical, abyección indecible, imposible sin fondo. Y, sin embargo, incluso a pesar del carácter

indecible de lo imposible, del silencio propio del abismo, «el silencio se ha roto, puesto que

he dicho…»17. Si la obra batailleana presenta un interés central por la comunicabilidad del

abismo incomunicable18, del Abgrund sugerido (más que tematizado) por Heidegger19,

seamos aquí igual de insolentes (mostrando, a su vez, la insolencia de aquellos otros que

trataron de acercarse al problema doblemente fundamental: Eckhart, Böhme, Schelling,

Heidegger, Bataille…) y tratemos de pensar lo impensable: digamos el abismo, incluso

aunque la propuesta, damnificada desde el inicio, esté condenada a fracasar, incluso aunque

la pregunta exija una reformulación infinita (“el final” será “el inicio” en un sentido

renovado). Volvámonos acéfalos y hagamos una filosofía de lo imposible, recorramos los

márgenes del abismo sin dejarnos absorber (solo hay margen, en realidad, en el afuera).

19 Si tuviéramos que ser precisos al respecto, tendríamos que decir que Heidegger, de alguna manera, sí tematiza
el abismo en sus reflexiones acerca del fundamento. Sin embargo, es posible realizar una lectura en la que
Heidegger, de manera (quizás) deliberada, no agota la totalidad de lo decible acerca del problema doblemente
fundamental, precisamente, por su indecibilidad, o por su necesario carácter siempre re-interrogativo.

18 Una de las razones por las que Bataille es una figura relevante tiene que ver con su salto hacia aquel abismo
que Hegel omite para no volverse loco y que, sin embargo, comunica desde un plano todavía ajeno al de la
locura: desde la filosofía y no desde la mística, como ya se ha señalado. La comunicación y la comunidad son
problemas centrales en la obra de Bataille. Véase BATAILLE, G., “La «comunicación»”, en op. cit., pp.
115-120, o el siguiente fragmento: «No hay nada humano que no exija la comunidad de quienes lo quieren…»,
en BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, El cuenco de plata, Buenos Aires, 2018, p. 37.

17 BATAILLE, G.,Método de meditación, op. cit., p. 203.

16 Ibíd, p. 154. Derrida continúa el fragmento citado de la siguiente manera: «Es quizás hacia ese
impensable-imposible-indecible hacia lo que nos llama Levinas más allá del Ser y del Logos (de la tradición)».
Resulta imprescindible la relación entre lo impensable-imposible-indecible y el más allá de. El movimiento
sugerido es ek-statico: hacia afuera, aperturidad (Erschlossenheit). La incursión hacia el abismo es una
incursión hacia afuera de una interior-identidad artificial, de una construcción lógico-racional sobre la que
descansa lo posible (sin dejar de ser el abismo, fundamento originario, “naturalmente artificial”).

15 El término exacto se ubica en DERRIDA, J., “Violencia y metafísica (Ensayo sobre el pensamiento de
Emmanuel Levinas)”, en La escritura y la diferencia, Editorial Anthropos, Barcelona, 1989, p. 178.

14 El “grito” del abismo es inaudible: “se expresa” más allá del lenguaje.
13 BATAILLE, G.,Método de meditación, Taurus, Madrid, 1972, p. 203.

6



I. LA MÁS ABSOLUTA POSIBILIDAD

«El ser sórdido, bruto (hasta gritar en el frío), ha puesto su posibilidad en el suelo.

Adviene la idea amable (lisonjera): él la sigue y la atrapa. Pero, ¿y esa posibilidad puesta, por

un momento, en el suelo? / ¡La olvida! / ¡La olvida, decididamente! / Se acabó: ya se ha

ido»20. ¿Por qué Bataille insiste en el olvido de la posibilidad? ¿Qué sentido tiene que la

posibilidad del ser quede olvidada tras ser colocada en el suelo? ¿No es acaso el suelo el

lugar de la posibilidad? Defenderemos lo siguiente: ¡no! Lo puesto21, aquello que tiene suelo,

que está colocado “encima de-”, y que Bataille bautiza con el nombre de lo posible, es un

espacio de manifestación de posibilidades, pero no es, en absoluto, “el lugar de la

posibilidad”22. En lo posible, la posibilidad queda olvidada. Es solo en el extremo de lo

posible23, en lo que Blanchot denominó experiencia-límite24, ¡en lo imposible!, allí donde se

abre la posibilidad, la más absoluta posibilidad25.

25 No es un azar que la posibilidad de la que se habla sea la más absoluta posibilidad (aunque el azar [mejor
dicho: la contingencia radical, el híper-caos] permita la artificial necesidad construida por mi decisión de utilizar
tal o cual término teórico). En lo posible, manifestación de posibilidades (relativas, concretas, adscritas a la
estructura dinámica de la realidad). En lo imposible, la más absoluta posibilidad: ab-soluta. Según la etimología
de la palabra, una posibilidad separada de su posibilidad. La más absoluta posibilidad solo puede ser tal
separada de la posibilidad de la más absoluta posibilidad: lo imposible, más allá de todos los lenguajes (entre
ellos, el lenguaje lógico, la cabeza).

24 «La experiencia-límite [...] es el deseo del hombre sin deseo, la insatisfacción de aquel que está satisfecho “en
todo”, la pura falta, allí donde sin embargo hay cumplimiento del ser. La experiencia-límite es la experiencia de
lo que hay fuera de todo, cuando el todo excluye todo afuera, la experiencia de eso que queda por alcanzar,
cuando todo está alcanzado, y por conocer, cuando todo es conocido: lo inaccesible mismo, lo desconocido
mismo». BLANCHOT, M., La conversación infinita, Arena Libros, Madrid, 2008, p. 263.

23 «Por definición, el extremo de lo posible es ese punto en el que, pese a la posición, ininteligible para él, que
tiene en el ser, un hombre, tras haberse desprendido de espejismos y terrores, avanza tan lejos que no se puede
concebir una posibilidad de ir más lejos. [...] En el punto extremo de lo posible todo se derrumba: incluso el
edificio mismo de la razón, tras un instante de valor insensato, ve disiparse su majestad; lo que subsiste, pese a
todo, como un lienzo de pared resquebrajado, acrecienta, no calma el sentimiento vertiginoso». BATAILLE, G.,
op. cit., pp. 52-53.

22 Por un lado, ¡contradicción!... lo posible es el lugar de la posibilidad, pues es ahí (Da-... en-el-mundo) donde
la posibilidad se abre. Pero, por otro lado, lo posible no es el lugar de la posibilidad, de la más absoluta
posibilidad, pues “ahí” donde reside la más absoluta posibilidad no hay lugar para la contradicción, porque no
hay lugar para la razón, el sentido o el lenguaje: ¡se encuentra más allá! Y, aún así, este plano (que no puede
sino convertirse artificialmente en un “plano” teórico desde la insolencia de la tematización filosófica, pero que
no es en absoluto “plano” en el sentido en el que se pueda aquí “entender”), es decir, el plano de lo imposible
(que es infundamento y abismo), funda aquel, el plano de lo posible (“plano” que permite, esta vez sí, hablar de
“plano” en el espacio de la teoría: el espacio de la teoría brota porque lo posible es… pero este es porque aquel
funda [y, a pesar de todo: causalidad]).

21 Es posible constatar una equivalencia entre lo puesto y el fundamento en los grandes sistemas filosóficos de la
tradición occidental. Es decir, el fundamento como algo puesto, lo puesto como fundamento. Por ejemplo,
téngase en cuenta el gesto realizado por Fichte en la versión de 1794 de su Doctrina de la ciencia, donde incluso
lo no puesto «es puesto como no puesto» (el orden de las palabras en cursiva ha sido alterado para resaltar el
gesto fichteano de poner incluso lo no puesto, revelando la paradójica naturaleza artificial del fundamento…
¡aunque, en el plano de lo posible, en realidad, todo es un artificio habitualmente naturalizado!). FICHTE, J. H.,
Fundamento de toda la doctrina de la ciencia (1794), ed. y trad. esp. de Juán Cruz Cruz, Pamplona, 2005, p.
105. Véase la referencia exacta a través del siguiente link de la página web de acceso libre Internet Archive:
https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up.

20 BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 65.

7

https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up


Bataille manifiesta: «en el mundo existe lo posible y lo imposible»26. En lo posible

(razón, suelo, sentido, palabra… ¡cabeza!), manifestación de posibilidades. En lo imposible

(abismo… un abismo que funda)27, la más absoluta posibilidad. Pero no nos equivoquemos,

no es una mera dicotomía28, como sí lo es, por ejemplo, la relación entre el ser y el no-ser, o

el todo y la nada. «El ser y el no-ser se esclarecen mutuamente y despliegan una dialéctica

especulativa que es una determinación del ser. En esta dialéctica, la negatividad que intenta

rechazar al ser es de inmediato anegada por el ser»29. Tanto el ser como el no-ser pertenecen

al plano de lo posible: se afirman delimitando sus bordes y oponiéndose a aquello-otro

ubicado afuera, igual que el afuera, pensado desde estas coordenadas, desde el plano de lo

posible30, se afirma, desde la negación, como el no-aquel-otro-afuera que es lo delimitado (en

este caso, el ser, en su esclarecimiento gestado por el no-ser: es un parto de sentido en dos

direcciones31; una dicotomía, en definitiva).

Lo posible y lo imposible no establecen una dicotomía en el sentido en el que lo hacen

el ser y el no-ser. La dicotomía ser / no-ser solamente se manifiesta como posible en lo

posible. No hay consigna en lo imposible32. “Lo posible” y “lo imposible” aparecen como

dicotomía en lo posible, pero nada tiene que ver lo imposible con ese “lo imposible”

esclarecido por el gesto dicotómico de la cabeza dualizante. En lo posible, ser / no-ser. En lo

imposible, aquello que Levinas denominó de otro modo que ser. «No es la negatividad, toda

ella correlativa aún al ser, la que habrá bastado para significar lo otro que el ser»33: es el más

33 LEVINAS, E., De otro modo que ser o más allá de la esencia, op. cit., p. 30.

32 «Se ha enterado usted de la noticia: ya no hay biblioteca». BLANCHOT, M., Tiempo después, Arena Libros,
Madrid, 2003, p. 46. «Si bien tradicionalmente la hermenéutica se aplicaba a la interpretación y comentario de
las escrituras religiosas, en la búsqueda de la cifra que diga el nombre impronunciable, ahora tal vez sea la
voluntad de ensayo lo que explica para nosotros la multiplicidad de redes de sentido potenciales que están
encerradas en la mirada sobre el pasado. Por eso es la Biblioteca la imagen que mejor define esta experiencia
contemporánea de la verdad». POCA, A., “Prólogo a la edición española: De la literatura como experiencia
anónima del pensamiento”, en BLANCHOT, M., El espacio literario, Editorial Nacional, Madrid, 2002, p. 14.

31 Un parto de sentido, y un parto de sentido del sin-sentido. En lo posible, dicotomía.

30 Es posible pensar el afuera desde otro plano. El afuera, entendido como afuera radical, no pertenece sino al
plano de lo imposible. ¿Y no es, acaso, todo afuera? Lo posible es por imposible, y lo imposible, raíz sin-raíz de
la raíz, se cuela en lo posible como la filtración del agua en el techo de un edificio completamente empapado, si
el edificio estuviera del revés y las gotas cayeran, desde la ausencia de suelo, hacia lo “encima de-” (si es que
hay, acaso, dirección posible).

29 LEVINAS, E., De otro modo que ser o más allá de la esencia, Ediciones Sígueme, Salamanca, 2021, p. 22.
Levinas halla la alternativa en el entre: el hay (un afuera no re-dicotomizante de la dicotomía ser / no-ser: es
decir, ser — (hay) — no-ser). Véase: «El vacío que se excava vuelve a llenarse de inmediato con el sordo y
anónimo zumbido del hay, igual que la plaza que el moribundo deja vacante se llena con el murmullo de los
candidatos. [...] El hay llena el vacío que deja la negación del ser». Ibíd., pp. 22-23. Para ahondar en la noción
levinasiana del hay, véase: LEVINAS, E., De la existencia al existente, Arena Libros, Madrid, 2000, pp. 93-116.

28 Sí lo es, al menos, desde la trampa lógica (el tramposo λόγος del que me sirvo para decir). Dichosos los que
saben…

27 ¿Qué funda el abismo? El fundamento de esto o aquello. Pero el abismo mismo es infundamento, un
infundamento que funda el fundamento: el abismo, infundamento, es el fundamento originario. Abgrund,
Ungrund, es, finalmente, Urgrund.

26 BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 230.

8



allá del ser y del no-ser, del lenguaje, de la esencia (¡de lo posible!). Pensar en lo imposible

(impensable, indecible) consiste en «pensar la posibilidad de desgarrar la esencia, [puesto

que] la esencia pretende recubrir y recuperar toda ex-cepción – la negatividad, la aniquilación

y, ya desde Platón, el no-ser que, “en cierto sentido, es”»34.

Lo posible y lo imposible tampoco establecen una dicotomía en el sentido en el que lo

hacen la teología positiva y la teología negativa. Mientras que la teología positiva pretende

mentar el nombre de Dios aludiendo a categorías positivas (categorías que, definitivamente,

pueden decirse)35, la teología negativa pretende mentar no-mentando, sugiriendo la nada que

es Dios evocando en el lenguaje aquello que Dios no es (todo excepto nada)36. Resulta

sencillo entender por qué la teología positiva, que alude al lenguaje para describir a Dios,

permanece apresada en las garras de lo posible: afirma más acá del ser aquello que se

pretende más allá del ser37. Se podría pensar que la teología negativa excede los problemas de

la teología positiva, ubicándose más allá de lo posible, de manera que la teología positiva

fuera a lo posible aquello que la teología negativa es a lo imposible. Sin embargo, tan rápido

como echamos un vistazo a lo ya reflexionado acerca del ser y el no-ser, este enfoque se

desvela erróneo. El movimiento negativo de ἀποφάσκω no hace más que rechazar el

movimiento afirmativo de κατάϕημι, siendo la negación, de inmediato, anegada por la

afirmación, desplegando, de nuevo, el ensalzamiento de ambos movimientos en su relación

dicotómica, en la dualidad generada en su posición por oposición.

37 Aquello que se pretende más allá del ser, pero que jamás se alcanza más acá del ser. A lo sumo, aquello que
se alcanza es la construcción artificial de un concepto lógico-racional, pero jamás aquello que la teología
catafática pretende cazar en su aspiración por delimitar lingüísticamente a Dios.

36 La teología apofática, en lugar de ser un efectivo decir, es una suerte de decir por medio de un silenciar: es un
decir del no-decir. Habitualmente suele confundirse la teología negativa con la teología mística. Sin embargo, es
posible defender una diferencia entre la vía negativa y la vía mística, interpretando el funcionamiento de la
teología negativa respecto de la teología positiva por analogía al desempeño del no-ser respecto del ser,
ubicando la teología mística en un lugar más allá, como lo está el de otro modo que ser (el hay levinasiano)
respecto del ser / no-ser. Tanto la teología catafática como la teología apofática, en sus ejercicios de afirmar y
negar, quedarían subsumidas por la logificación de lo posible. Sobre la logificación (desde un punto de vista
crítico y beligerante, y desde la defensa de un modo noológico-sentiente del pensar), véase: ZUBIRI, X.,
Inteligencia y Logos, Alianza, Madrid, 2008; y ZUBIRI, X., Inteligencia y Razón, Alianza, Madrid, 2008.

35 La teología catafática, que instala sus orígenes en las primeras reflexiones aristotélicas del Peri Hermeneias y
la Lógica, utiliza el lenguaje a su favor, por ser siempre un sermo compuesto de proposiciones acerca de Dios.
Es posible diferenciar, dentro de la teología positiva, por un lado, la teología natural, que utiliza como criterio
“la luz de la razón”, y, por otro lado, la teología revelada, donde ilumina, no la razón, sino la fe. A pesar de la
diferencia posible, tanto la razón positiva como la fe positiva son, de alguna manera, movimientos
lógico-racionales, como lo es todo movimiento de afirmación, entre este en confluencia o no con aquello que se
denomina “real” o “verdadero”.

34 LEVINAS, E., De otro modo que ser o más allá de la esencia, op. cit., p. 29. Se ha modificado la traducción
de la cita: “desgajarse de la esencia” ha sido sustituido por “desgarrar la esencia”, con el fin de señalar, no una
separación, sino la apertura de una brecha que origina (de un abismo que funda). Por otro lado, la postura
platónica que resalta Levinas en el fragmento hace referencia a PLATÓN, Soph., 240c, 2-3: «ὁρᾷς γοῦν ὅτι καὶ
νῦν διὰ τῆς ἐπαλλάξεως ταύτης ὁ πολυκέφαλος σοφιστὴς ἠνάγκακεν ἡμᾶς τὸ μὴ ὂν οὐχ ἑκόντας ὁμολογεῖν εἶναί
πως».

9



De nuevo, como sucedía previamente con el ser y el no-ser (no-ser que, “en cierto

sentido, es”), la teología positiva y la teología negativa quedarían ubicadas bajo el marco de

lo posible (ambas, de manera individual38, pero también en su relación dicotómica, pues solo

hay dicotomía bajo la cabeza dualizante de lo posible). Lo imposible, dispuesto más allá del

lugar donde se manifiestan las posibilidades, emplazado más allá de las dicotomías39, tendría

que ver, no tanto con la teología positiva o la teología negativa (y mucho menos con la

relación dicotómica que permite un esclarecimiento mutuo de los gestos de afirmar y negar),

sino más bien con la teología mística, aquella que según Stein «alcanza la unión con el

Inefable en silencio total»40, y que, según Bataille, «se sitúa más allá de la palabra»41. Lo

imposible: más allá, por lo tanto, del lugar donde se manifiestan las posibilidades. Lo

imposible: allí donde se abre la posibilidad, la más absoluta posibilidad.

Según las palabras de Heidegger, «el Dasein [que somos en cada caso nosotros

mismos] es cada vez esencialmente su posibilidad»42. Esencialmente somos, por lo tanto,

inesenciales: una nada43, absoluta indeterminación en constante delimitación fáctica (por la

toma inevitable e incesante de aquellas decisiones que se nos manifiestan como posibles en

nosotros… nosotros, que no somos otra cosa que, cada vez, nuestra posibilidad). Sin

embargo, a pesar de todo, la posibilidad heideggeriana no encuentra su lugar más allá del

espacio donde se manifiestan las posibilidades, pues de esto mismo es de lo que Heidegger

habla: del ahí- (Da-), del mundo (Welt), del horizonte en el que las posibilidades quedan

fácticamente abiertas, pero no del lugar donde se abre la más absoluta posibilidad. El Dasein

heideggeriano, posibilidad, es, sin duda, una entidad agrietada, quebrada, abismada… pero no

43 No debe confundirse, sin embargo, la nada heideggeriana, que opera únicamente en el plano de la finitud de
nuestra existencia (lugar en el que se manifiestan las posibilidades: posibilidad que somos, nada que somos),
con la nada mística de la que se hablará un poco más adelante, y que tendrá una relación más adecuada con el
abismo que pretendemos bordear desde la insolencia del dictum teórico.

42 HEIDEGGER, M., “§ 9. El tema de la analítica del Dasein”, en Ser y tiempo, op. cit., p. 64.
41 Ibíd., p. 109.

40 STEIN, E., “I. Espiritualidad y mística, 4. Caminos del conocimiento de Dios, I. Menciones preliminares, 3.
Los grados de la «teología»”, en Obras completas V. Escritos espirituales, Editorial de Espiritualidad / Editorial
Monte Carmelo / Ediciones El Carmen, Burgos, 2005, p. 133. El silencio es abismático y el abismo…
¡silencioso! Cabe destacar que Stein, desde su postura espiritual, tiene un claro interés por relacionar al Inefable
con la figura religiosa del τετραγράμματον. Sin embargo, la filosofía de lo imposible que se pretende realizar de
la mano de Bataille está exenta de Dios. Véase: «Esta nueva forma de pensar se encuentra siendo tan solo
heredera de una teología mística fabulosa, pero mutilada de su Dios». BATAILLE, G., La experiencia interior,
op. cit., p. 20.

39 El surgimiento de una dicotomía no es más que una posibilidad conceptual manifestada. En lo posible,
manifestación de posibilidades, tales como dar cuenta, mediante el lenguaje, de la dicotomía (concepto
relacional, mediador, opositor y dualizante) entre una cosa y otra (entre una entidad conceptualizada, cristalizada
en el plano de la teoría, y otra entidad conceptualizada, atrapada en las fauces del lenguaje [aunque,
definitivamente, siga en marcha la estructura dinámica de la realidad, y un instante no sea igual que el anterior]).

38 De manera individual, aunque la individualidad de la que están dotadas surja, en realidad, de la oposición
generada entre ellas (entre los movimientos de κατάϕημι y ἀποφάσκω).

10



es él mismo el abismo. En la experiencia44, el abismo queda constantemente sugerido (de

manera mucho más intensa en los límites de lo posible que en su centro), pero la experiencia

no es el propio abismo, a pesar de que el abismo sea experimentable (allí donde la

experiencia llega a su final)45.

La reflexiones efectuadas por Heidegger acerca de la posibilidad46, nada que somos,

quedan enmarcadas, por lo tanto, en el plano de lo posible, espacio de manifestación de

posibilidades, pero no en el lugar de apertura de la más absoluta posibilidad. Y sería

incorrecto decir que Bataille escribe desde lo imposible, porque definitivamente dice, aunque

su decir sea más un sugerir que un tematizar. Pero, prestando atención al enajenado λόγος de

Bataille, «somos desconcertados por el cielo, el espacio estrellado en el que descubrimos

leyes de armonía, la viabilidad general, [y] no podemos más que presentir en ese ámbito un

horror suspendido, inasequible para nosotros»47. Toda escritura es un artificio, es un efecto de

la cabeza, emblema inmutable del que se pretende escapar, pero que siempre está preparado

para cazarte de nuevo desde su inmovilismo (¡tú mismo vuelves a la cabeza, porque el saber

47 BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 230.

46 Nos referimos aquí exclusivamente a las reflexiones heideggerianas inscritas en Ser y tiempo. Como veremos,
Heidegger bordeará los límites previos al abismo de una manera mucho más próxima en otros textos posteriores
(que cobrarán relevancia en el presente escrito al comienzo de la siguiente sección).

45 «El punto extremo es finalmente, y solo finalmente, como la muerte». Ibíd., p. 59. La experiencia del abismo
se manifiesta allí donde la propia experiencia alcanza y traspasa sus límites: en la muerte; en la muerte fáctica,
pero también en esas pequeñas muertes (les petites morts que son “como la muerte”) que se dan antes del
acabamiento final: la fiesta (BATAILLE, G., Teoría de la religión, Taurus, Madrid, 2018, pp. 53-56), el orgasmo
(«Erecta, [...] Edwarda echaba la cabeza hacia atrás [...]. Sosteniéndole la nuca, vi sus ojos en blanco.
Arqueándose, se apoyó en la mano que la sujetaba, y la tensión aceleró su ronquido. Sus ojos volvieron a su
lugar y, por un instante, pareció apaciguarse. Me vio: en aquel momento, supe por su mirada que volvía de lo
imposible y vi, en el fondo de ella, una vertiginosa fijeza. [...] Las lágrimas surgieron de los ojos. [...] De ellas
emanaba un frío de aurora y una transparencia en la que leía a la muerte. Y todo se confundía en aquella mirada
de sueño: los cuerpos desnudos, los dedos que abrían la carne, mi angustia y el recuerdo de la baba en los labios;
nada que no contribuyese a ese deslizamiento ciego hacia la muerte». BATAILLE, G., Madame Edwarda,
Tusquets Editores, Barcelona, 1981, pp. 66-67), o incluso, bajo algunas condiciones, la escritura («No puedo
escribir nada que no tenga el aire de un paso que lleva hacia la muerte». BATAILLE, G., El culpable, Taurus,
Madrid, 2018, p. 169). Emprender una incursión hacia el abismo: «Se trata de aproximarse a la muerte hasta tan
cerca como pueda soportarse. Sin desfallecer —si es preciso—, incluso desfalleciendo. / …y, si es preciso,
incluso muriendo». Ibíd., p. 219.

44 Experiencia, y no existencia. Hablamos, pues, no en los términos de Heidegger (aunque celebremos su
insolencia, su acercamiento al abismo, en algunos de los textos que serán citados aquí), sino en los términos de
la tradición mística, y, sobre todo, en los términos de Bataille: filósofo heredero de la tradición mística, pero
guerra personificada («YO MISMO SOY LA GUERRA»), decapitador de Dios y decapitador de sí («¿Cómo
[...] un Dios o cualquier cosa similar a Dios podría seguir siendo aceptable?»). BATAILLE, G., Acéphale Nº 5,
Arena Libros, Madrid, 2015, p. 17. El límite se alcanza (y se atraviesa) en la experiencia (y en el final de la
misma). «La experiencia no revela nada, y no puede ni fundar la creencia ni partir de ella. La experiencia es la
puesta en cuestión (puesta a prueba), en la fiebre y la angustia, de lo que un hombre sabe por el hecho de existir.
Aunque en esta fiebre haya algún tipo de aprehensión, no puede decir: “He visto esto, lo que he visto es tal”; no
puede decir: “He visto a Dios, el absoluto o el fondo de los mundos”; no puede más que decir: “Lo que he visto
escapa al entendimiento”, y Dios, el absoluto, el fondo de los mundos, no son nada si no son categorías del
entendimiento». BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 14 (la cursiva es mía: el fondo de los
mundos no es nada; es nada). La experiencia según Bataille, única autoridad y único valor: «Llamo experiencia
a un viaje hasta el límite de lo posible». Ibíd., p. 17.

11



desnudo es como un relámpago: es un éxtasis, es un tiempo infinito por un instante, tiempo

fuera del tiempo, eternidad presentificada por un momento fugaz!). Y, aún así, desde el

espacio estrellado de las leyes, desde el plano de lo posible, desde la configuración lógica de

palabras que trae consigo una escritura comprensible y comunicable, Bataille consigue que

nos veamos desconcertados por un cielo que se cae, por un suelo que se rompe, por la

suspensión de un horror que no podemos más que presentir. Se abre, entonces, en lo

imposible (sugerido desde los límites de un posible retorcido hasta sus extremos), la más

absoluta posibilidad.

Lo que aparece (en el fondo infundado de los mundos)48 es desgarro, χάος (e

híper-caos), herida abierta, garganta que bosteza, «brecha en medio de la espesura»49. Pero

«lo primero es [...] el abismo, y no lo que ese abismo hiere, escinde o separa. [...] Él es el

principio de todo lo demás»50. Principio del principio, fondo del fondo, fundamento del

fundamento: infundamento, abismo, imposible, ausencia de suelo, la más ab-soluta

posibilidad; de otro modo que ser, más allá de la cabeza, esencia desgarrada. «La visión de

un “fondo de los mundos” es en verdad la de una catástrofe generalizada, que nada limitará

jamás… [...] En lugar de evitarla, yo profundizo la desgarradura. [...] Cruelmente, ensancho

la desgarradura; en ese momento alcanzo el punto del éxtasis»51. Recordemos la moraleja

narrada por Artaud: «Cuando el fondo originario fue devorado por el hueso / al que por detrás

roía el espíritu, / este abrió la boca en exceso / y recibió detrás / de la cabeza / un golpe capaz

de dejarle los huesos secos»52.

Hará falta, a continuación, bordear de nuevo, desde la insolencia de nuestro dictum,

problemáticas que han sido ya lanzadas al aire (y voladas por los aires). No estamos saltando

hacia el abismo53. Lo rodeamos, lo miramos, y entramos en contradicción. Demos algunos

pasos hacia atrás (no hay dirección) y tratemos de comunicar lo comunicable, sugiriendo, en

el hálito de lo temático, un comunicado incomunicable (pues comunicar el abismo no es otra

cosa que un intento; ¡triunfemos en nuestro fracaso!).

53 Saltar al abismo, al afuera radical, y dejarse absorber por él supondría lo siguiente: posible, palabra, razón,
filosofía, fundamento de esto o aquello; experiencia, éxtasis, muerte. Nuestro texto no sería texto, nuestra
insolencia quedaría truncada, nuestro intento de fracasar habría perdido su análogo triunfo.

52 ARTAUD, A., “Aquí yace: Moraleja”, en Artaud le Mômo & Aquí yace precedido por La cultura india,
Editorial Fundamentos, Madrid, 1979, p. 108.

51 BATAILLE, G., op. cit., p. 148.

50 EZQUERRA GÓMEZ, J., Pólis y caos. Reflexiones sobre el principio de la política, Prensas de la
Universidad de Zaragoza, Zaragoza, 2021, p. 92.

49 MARTÍNEZ MARZOA, F., “Estado y pólis”, en CRUZ, M., Los filósofos y la política, Fondo de Cultura
Económica, Ciudad de México, 1999, p. 109.

48 «La horrible visión de un suplicio abre la esfera donde se encerraba (se limitaba) mi particularidad personal, la
abre violentamente, la desgarra. [...] A través del desgarrón, [accedo] al más allá que llamo, en términos vagos,
“EL FONDO DE LOS MUNDOS”». BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 147.

12



II. NADA ES SIN FUNDAMENTO

«La proposición del fundamento reza: Nihil est sine ratione. Se traduce: Nada es sin

fundamento»54. La proposición ha sido enunciada por autores como Suárez, Descartes o

Wolff55. Sin embargo, como señala Heidegger, «la proposición del fundamento ha sido por

primera vez alcanzada y especialmente localizada [como proposición] dentro del ámbito de

las meditaciones maduradas por Leibniz en el siglo XVII»56. En el § 32 de la Monadología,

Leibniz define el principio de razón suficiente, la proposición del fundamento, de la siguiente

manera: «En virtud del [principio de razón suficiente], consideramos que ningún hecho puede

ser verdadero o existente, ninguna enunciación puede ser verdadera, sin que haya una razón

suficiente para que sea así y no de otro modo»57; y en el § 44, Leibniz enuncia: «Si hay una

realidad en las esencias o posibilidades, o en las verdades eternas, es preciso que esta realidad

esté fundada en algo»58. Por lo tanto: Nihil est sine ratione; Nada es sin fundamento.

El principio de razón, la proposición del fundamento, fue objeto de reflexión para

Schopenhauer en el texto que compondría su tesis doctoral en 1813: Sobre la cuádruple raíz

del principio de razón suficiente. Allí, Schopenhauer constató la insuficiencia del principio de

razón tal y como había sido expuesto por algunos autores previos59, e intentó esbozar una

nueva exposición del principio de razón suficiente. En su intento, Schopenhauer realizó una

59 Schopenhauer destaca aquí el papel de Descartes, Spinoza, Leibniz, Wolff, Baumgartem, Lambert, Platner,
Hume y Kant (junto a la escuela kantiana). Véase: SCHOPENHAUER, A., op. cit., §§ 7-13, pp. 61-83.

58 LEIBNIZ, G. W., op. cit., pp. 700-701.

57 LEIBNIZ, G. W., “Monadología”, en Escritos filosóficos, Antonio Machado Libros, Madrid, 2003, p. 698.
Véanse, además, las reflexiones deleuzianas acerca del principio leibniziano: DELEUZE, G., “Capítulo 4.
Razón suficiente”, en El pliegue. Leibniz y el barroco, Paidós, Barcelona, 2009, pp. 59-79. La tesis principal
defendida por Deleuze expresa que los principios leibnizianos se rigen, al mismo tiempo, por dos principios de
todos los principios (siendo así que los principios se van plegando y desplegando hacia un polo u otro de manera
constante): al mismo tiempo que 1) “todo es siempre la misma cosa [no hay más que un solo y mismo fondo]”,
ocurre que 2) “todo se distingue por el grado [todo difiere por la manera]”.

56 HEIDEGGER, M., “Curso: Lección primera”, en La proposición del fundamento, op. cit., p. 24. Antes de
Heidegger, Schopenhauer también dió cuenta de ello: «Leibniz fue el primero en asentar formalmente el
principio de razón como un principio fundamental». SCHOPENHAUER, A., Sobre la cuádruple raíz del
principio de razón suficiente, Alianza Editorial, Madrid, 2021, § 9, p. 75.

55 Véanse los siguientes fragmentos: SUÁREZ, F., “Disputación XII. Las causas del ente en general”, en
Disputaciones metafísicas, Editorial Tecnos, Madrid, 2011, pp. 125-150; DESCARTES, R., “Respuestas del
autor a las segundas objeciones”, enMeditaciones metafísicas con objeciones y respuestas, Ediciones Alfaguara,
Madrid, 1977, pp. 107-127; WOLFF, C., First Philosophy, or Ontology: Treated according to the Scientific
Method, Containing the Principles of All Human Cognition, Spring Publications Inc, Connecticut, 2022
(especialmente, los §§ 70, 74, 75 y 77, ubicados en el marco del capítulo “De ratione sufficiente”).

54 HEIDEGGER, M., “Curso: Lección primera”, en La proposición del fundamento, Ediciones del Serbal,
Barcelona, 2003, p. 23. La traducción utilizada es obra de Félix Duque y Jorge Pérez de Tudela. En otra edición,
José Luis Molinuevo traduce el fragmento de la siguiente manera: «Dice el principio de razón: “nihil est sine
ratione”. Se traduce por: “Nada es sin razón”». HEIDEGGER, M., “El principio de razón”, en ¿Qué es
filosofía?, Narcea, Madrid, 1978, p. 71. Se ha preferido utilizar, sin embargo, la traducción ofrecida por Duque y
Pérez de Tudela. El fragmento original es el siguiente: «Der Satz vom Grund lautet: Nihil est sine ratione. Man
übersetzt: Nichts ist ohne Grund». HEIDEGGER, M., Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften
1910-1976. Band 10. Der Satz vom Grund, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1997, p. 3.

13



distinción entre cuatro clases de objetos que albergaban, cada una, una forma diferente de

expresión del principio. Esos cuatro (tipos de) objetos eran el devenir (la realidad empírica,

en su transcurso dinámico), el conocer (en relación a los conceptos, a las ideas abstractas, a

los juicios), el ser (en referencia al hecho de estar ubicado en un espacio y en un tiempo) y el

querer (que, en realidad, hace referencia al obrar, a la acción humana)60. En relación al

último caso mencionado, Schopenhauer establece una equivalencia entre el principio de

razón suficiente del obrar y la ley de la motivación, teniendo en cuenta que «la motivación es

la causalidad vista desde dentro»61. En su texto Sobre la cuádruple raíz del principio de

razón suficiente, Schopenhauer, por consiguiente, no solo le aplica el principio de razón al

obrar, sino que se lo aplica, generando una cadena causal, a cada una de las acciones

humanas acontecidas. Por lo tanto: Nihil est sine ratione; Nada es sin fundamento.

Schopenhauer, sin embargo, se dará cuenta rápidamente de que había cometido un

error, de que sus planteamientos estaban agrietados. ¿De verdad ofrece una explicación para

la acción humana esa causalidad interior teorizada en relación a la ley de la motivación, en

relación a la forma específica del principio de razón suficiente del obrar? La duda, surgida en

relación al obrar (y al intento fallido de darle una causa última y, en definitiva, un

fundamento), terminaría por resquebrajar el resto de los planteamientos desplegados acerca

del principio de razón. Resulta “necesario” dirigir la mirada hacia la grieta para dar cuenta de

su verdadera amplitud (de que la contingencia lo abarca todo y de que, en definitiva, no hay

“necesario” que valga). «Lo más cierto e inexplicable —expresa Schopenhauer en El mundo

como voluntad y representación— es el contenido del principio de razón. [...] Cualquier

explicación supone una reducción a este principio [...] expresada genéricamente merced a tal

principio. Se trata del principio de toda explicación y por ello él mismo no es susceptible de

una explicación [...] ya que cualquier explicación lo presupone y solo adquiere significado

gracias a él. Pero ninguna de sus formas tiene preferencia sobre las otras; es igualmente cierto

e indemostrable como principio de razón del ser, del devenir, del obrar o del conocer»62. Si

bien es cierto que Schopenhauer todavía le da una cierta validez al principio de razón en el

marco de su obra fundamental, también lo es el hecho de que el autor adquiere un afán

renovado que le impulsa a descender más allá de dicho principio (principio agrietado; quizá

solamente grieta… quizá solamente abismo). ¿Nada es sin fundamento?

62 SCHOPENHAUER, A., El mundo como voluntad y representación, 1, Alianza Editorial, Madrid, 2019, Libro
primero, § 15, p. 217. En ese mismo parágrafo, Schopenhauer expresa lo siguiente: «El principio de razón [no
explica los fenómenos] mismos; [...] la filosofía no puede [...] perseguir una [causa] del mundo entero». Ibíd.

61 Ibíd., § 43, p. 259.

60 Sobre el primer tipo de objetos, véase: Ibíd., §§ 17-25, pp. 89-189; sobre el segundo: Ibíd., §§ 26-34, pp.
190-237; sobre el tercero: Ibíd., §§ 35-39, pp. 238-251; y sobre el cuarto: Ibíd., §§ 40-45, pp. 252-264.

14



El principio de razón, la proposición del fundamento, volverá a ser objeto de

reflexión, tras la exposición del enfoque schopenhaueriano, en la obra de Heidegger63.

Específicamente, en un curso de 1955 / 1956 y en una conferencia de 1956 (que resumía el

contenido del curso), cuyo título fue, en ambos casos, La proposición del fundamento. «La

proposición del fundamento reza: Nihil est sine ratione. Se traduce: Nada es sin

fundamento»64. El objetivo de Heidegger en el marco del curso fue analizar a fondo,

precisamente, el fondo (o, al menos, fue la tarea que brotó a raíz del escrutinio de aquel

principio sobre la raíz: nihil est sine ratione)65. En la última lección del curso, Heidegger

extrae la siguiente conclusión, después de haber retorcido el principio leibniziano hasta

vislumbrar la “totalidad” de aquella grieta66 que Schopenhauer venía advirtiendo ya: «Ser

“es” el fundamento-y-abismo en la medida en que ser y fundamento: lo mismo; en la medida

en que ser “es” fundar, y solo en esta medida, no tiene fundamento alguno»67. Intentando

eludir la relevancia que proyecta Heidegger sobre el ser (pues debe tomarse en cuenta la

exigencia levinasiana que fue ya desplegada en el apartado anterior: de otro modo que ser,

67 HEIDEGGER, M., “Curso: Lección decimotercera”, en op. cit., pp. 153-154. Esta idea, expresada en el marco
del curso de 1955 / 1956 y de la conferencia posterior, es rastreable, sin embargo, en fases previas de la obra de
Heidegger. En los escritos que se han dado a conocer como Aportes a la filosofía (título público) / Acerca del
evento (título esencial), fechados entre 1936 y 1938, Heidegger ya expresaba que «fundamento [es] a-bismo e
infundamento». HEIDEGGER, M., Aportes a la filosofía. Acerca del evento, Editorial Biblos, Buenos Aires,
2011, p. 251 (véase el gráfico representado en esa misma página). Incluso antes, en 1929, Heidegger ya había
revelado que «la libertad es el fundamento del fundamento» y que «en cuanto tal fundamento, la libertad es el
abismo (Ab-grund) del Dasein». HEIDEGGER, M., “De la esencia del fundamento (1929)”, en Ser, verdad y
fundamento, Monte Avila Editores, Caracas, 1968, p. 57.

66 Es evidente que Heidegger no vislumbró jamás la totalidad de la grieta (¿qué totalidad?, ¿se puede hablar
siquiera en esos términos sin caer en una profunda estupidez?): ¡estaba cegado por un suelo nuevo (un suelo
autoconstituido: su propia filosofía, una filosofía por-mor-de-si [y por-mor-de-su-propia-ceguera]), un artificio
que le permitía aseverar que “no todo es artificial” y que aún hay algo así como un “fundamento”, aunque este
no posea la determinación y la firmeza que se le venía atribuyendo tiempo atrás [y todo esto sin darse cuenta de
que era precisamente la infundamentalidad del fundamento originario aquello que le permitía construir… pues
el abismo te sitúa constantemente ante una empresa de construcción, creación y ensamblaje]!

65 A lo largo del curso, Heidegger realiza la siguiente constatación, que será de vital importancia para
comprender su postura acerca de la proposición del fundamento: «La proposición del fundamento habla del ser
del ente». HEIDEGGER, M., “Curso: Lección sexta”, en op. cit., p. 80. En el marco del presente texto, sin
embargo, vamos a eludir esta cuestión, en un intento (levinasiano: de otro modo que ser) de ir más allá del ser
(aunque sea utilizando, paradójicamente, los argumentos del filósofo del ser más importante de todo el siglo XX;
el término “filósofo del ser” ha sido extraído de la obra de Luis Fernando Moreno Claros: MORENO CLAROS,
L. F., Martin Heidegger. El filósofo del ser, Edaf, Madrid, 2002). Si se quiere relacionar el problema del
fundamento (desde un punto abismático) con las reflexiones heideggerianas acerca del ser (específicamente, en
el marco de sus primeras obras y, concretamente, en conexión con el contenido de Ser y tiempo), véase la
siguiente obra: KLOCKER, D. E., Fundamento y abismo. En torno a la cuestión del fundamento en el círculo de
Ser y tiempo de Martin Heidegger, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2013. Véase, también, el siguiente artículo:
EZQUERRA GÓMEZ, J., “El círculo y el abismo. (A propósito de El ser y el tiempo de Heidegger)” (1994), en
Estudios Filosóficos, Nº 122, pp. 49-61.

64 HEIDEGGER, M., “Curso: Lección primera”, en op. cit., p. 13.

63 Uno de los autores más influenciados por la recepción de la obra heideggeriana en el contexto de la filosofía
francesa, Jean Beaufret, escribió el siguiente texto (que dedicó a la memoria de Merleau-Ponty) acerca de la
postura de Heidegger en relación al principio de razón: BEAUFRET, J., “Le principe de raison”, en Dialogue
avec Heidegger. III. Approche de Heidegger (1974), Les Éditions de Minuit, Paris, 1974, pp. 50-67.

15



más allá de la cabeza, esencia desgarrada), es posible constatar lo siguiente: aquello que

funda “carece” de fundamento; el fundamento del fundamento es un abismo o, si se quiere,

una nada68. El fundamento del fundamento es infundamento, abismo, (super-)nada69.

La proposición del fundamento reza: Nada es sin fundamento. Se ha revelado, sin

embargo, el fondo agrietado de la proposición (la verdadera amplitud de la grieta que

fundamenta el principio que fundamenta). La proposición del fundamento reza: Nada es

sin-fundamento.

Nada es sin-fundamento, o [la] nada es [el] sin-fundamento. Nada. En las Enéadas,

Plotino expresa que lo Uno es Nada. «Si se considera al Uno de los Seres de verdad, su

principio, su fuente y su potencia, ¿vamos [...] a desconfiar y a sospechar que es la nada? Sí,

es la nada, [y] es lo que sobrepasa [al ser y a la esencia]»70. Aunque el Uno pueda llegar a ser

un concepto problemático, lo cierto es que, con Plotino, comienza una tradición filosófica que

intenta pensar la nada en un sentido que va más allá del “ser” y el “no-ser” (que, en cierto

sentido, “es”), más allá del “todo” y la “nada” (que es “un algo”)71; y que intenta pensar la

nada, también, como sin-fundamento: una Über-nichts que es Urgrund (pero un Urgrund que

se revela rápidamente como Ungrund y Abgrund)72. En la estela de esta tradición, el Pseudo

Dionisio Areopagita expresa lo siguiente en la Teología mística: «Abandona las sensaciones y

las potencias intelectivas, todo lo sensible e inteligible y todo lo que es y lo que no es, y, en la

medida posible, dejando tu entender esfuérzate por subir a unirte con aquel que está más allá

de todo ser y conocer»73. En el fragmento original, el conjunto de palabras que ha sido

traducido por “más allá de todo ser y conocer” se expresa de la siguiente manera: «ὑπέρ

πᾶσαν οὑσίαν καὶ γνῶσιν»74; hupér pâsan ousían kaì gnôsin. Huperousía hace referencia, por

74 PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, “De mystica theologia”, en Corpus dionisiacum II, De Gruyter, Berlin,
2012, 997B - 1000A, 8-9, p. 142.

73 PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, “La Teología Mística”, en Obras completas, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid, 2007, p. 245.

72 Muchos neoplatónicos, así como muchos místicos, interpretarán la nada como el fundamento originario sin
llegar a realizar la constatación que permite vislumbrar el carácter infundamental y abismático del fundamento
del fundamento. Sin embargo, esto no quiere decir que la interpretación infundamental de la nada fundamental
expresada en la obra de los neoplatónicos y de los místicos aquí tratados sea incorrecta (simplemente es una
torsión de los textos… textos elásticos que suplican ser estirados desde el afuera del texto).

71 En un sentido, también, que va más allá del propio sentido. Cabe destacar, además, que Plotino rompe con
Platón en lo que respecta al no-ser. En el Sofista, el “no-ser”, en cierto sentido, “es”. Plotino realiza un intento
de ir más allá, apostando por una nada previa y superior al ser y al no-ser.

70 PLOTINO, “Sobre la naturaleza, la contemplación y el uno”, en Enéadas III-IV, Editorial Gredos, Madrid,
1985, Tratado III, 8 (30), p. 258.

69 Por utilizar el término de la tradición mística y separar, así, la Über-nichts de la “nada” que “es”. En relación
al intento heideggeriano de pensar más allá del fundamento (o de interpretar el fundamento del fundamento
como abismo y nada), véase: MORA, F., Martin Heidegger. Pensare senza fondamenti, Mimesis Edizioni,
Milano – Udine, 2019.

68 ¿Es acaso “un algo” el abismo? ¿Es “una nada”? ¡Es nada, en tanto que nada “no es” (en un sentido que va
más allá del sentido: más allá del ser y el no-ser, más allá de aquella “nada” que “es”)!

16



lo tanto, al más allá [ἐπἑκεινα; epékeina]75 del ser (de otro modo que ser). En el Pseudo

Dionisio, del mismo modo que sucede en la obra de Plotino, aquello que está ὑπέρ y ἐπἑκεινα

es nada, pero nada en el sentido de la Über-nichts (nihil negativum que es nihil trascendens

en un sentido radical): nada más allá de ser / no-ser, de todo / nada, y Über-nichts que es

Urgrund (que es Ungrund y Abgrund). Nada es sin-fundamento.

Juan Escoto Eriúgena, siguiendo la estela promulgada por Plotino y el Pseudo

Dionisio, describió en su Periphyseon, insolentemente, una entidad que no es entidad (por

“estar” antes y más allá de toda entidad), y que es, en última instancia, indescriptible

(imposible-impensable-indecible). En el Libro III del Periphyseon, Eriúgena expresa lo

siguiente: «Habría pensado en la inefable e incomprensible e inaccesible claridad de la

[nada]76, desconocida para todos los entendimientos humanos o angélicos —pues es

sobreesencial y sobrenatural—, significada con este nombre, la cual, cuando se piensa por sí

misma, ni es, ni era, ni será. Pues en ninguno de los existentes se comprende, porque supera a

todos los seres. Sin embargo, cuando se mira con las miradas de la mente a través de cierto

descenso inefable hacia estos seres que existen, se descubre que ella sola está en todos los

seres, y es, y era y será. Por tanto, cuando se comprende incomprensible por la excelencia, no

sin razón se llama nada»77. Eriúgena, en un intento de trascender lo posible78, sugiere una

nada sobreesencial (superessentialis): de otro modo que ser o más allá de la esencia; sugiere

una (super-)nada, al estilo de Angelus Silesius, cuando exclama de lo imposible que es «nada

78 Todo intento de trascender lo posible desde la impertinencia del decir es, solamente, un intento. Dicho de otro
modo: todo intento de trascender lo posible desde lo posible es, solamente, un intento. Lo imposible es indecible.
Insolentemente, intentamos decir aquí algo acerca de lo imposible, pero en ningún caso conseguiremos decir lo
imposible. Escribo, yo, en los márgenes de un texto damnificado desde el comienzo. Escribo desde el fracaso y
la insolencia. Y, a pesar de todo, “el final” será “el inicio” en un sentido renovado.

77 ERIÚGENA, J. E., Sobre las naturalezas (Periphyseon), Ediciones Universidad de Navarra, Pamplona, 2007,
Libro III, 680D-681A, p. 391. El fragmento original, sin traducir, es el siguiente: «Ineffabilem et
incomprehensibilem diuinae bonitatis inaccessibilemque claritatem omnibus intellectibus siue humanis siue
angelicis incognitam —superessentialis est enim et supernaturalis— eo nomine significatam crediderim, quae
dum per se ipsam cogitatur neque est neque erat neque erit —in nullo enim intelligitur existentium quia superat
omnia—, dum uero per condescensionem quandam ineffabilem in ea quae sunt mentis obtutibus inspicitur ipsa
sola inuenitur in omnibus esse et est et erat et erit. Dum ergo incomprehensibilis intelligitur per excellentiam
nihilum non immerito uocitatur». ERIUGENAE, I. E., Periphyseon (De Diuisione Naturae). Liber tertius,
editado por I. P. Sheldon-Williams, con la colaboración de Ludwig Bieler, Dublín, 2005, Liber III, 680D-681A,
p. 166.

76 Eriúgena no escribe “nada” en ese lugar del fragmento, sino “bondad divina”, que es como el autor irlandés
denomina a Dios (“bondad divina” que es “nada”). Pero «no hay nada / excepto / lo imposible / y no Dios».
BATAILLE, G., Œuvres complètes III. Œuvres littéraires, op. cit., p. 47. Siguiendo el meteorito batailleano,
tratamos de inscribirnos en una «nueva forma de pensar [que] se encuentra siendo tan solo heredera de una
teología mística fabulosa, pero mutilada de su Dios». BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 20.
Decapitamos a Dios (un Dios que ya de por sí estaba enajenado, pero que a pesar de su locura no pudo huir de
nuestro afán degollador), incluso allí donde otros hablan de Él, incluso en la textualidad y en la resurrección
implicada en el gesto de citar y referenciar (resucitamos las palabras de Eriúgena, pero asesinamos a su Dios, le
cortamos la cabeza a la “bondad divina”).

75 Ibíd., 1000C - 1000D, 17, p. 143.

17



y super-nada»79; y sugiere, por lo tanto, una Über-nichts que es Urgrund (que es Ungrund y

Abgrund). Nada es sin-fundamento.

La postura manifestada por la mística influyó enormemente en algunos autores del

contexto romántico. Un caso destacable es el de Giacomo Leopardi. El 18 de julio de 1821,

Leopardi escribió el siguiente fragmento, que formaría parte de su Zibaldone: «El principio

de las cosas [...] es la nada. [...] Ninguna cosa es absolutamente necesaria, esto es, no hay una

razón absoluta por la que esa cosa no pueda no ser, o no ser de aquel modo, etc. [...] Un

principio primero y universal de las cosas, o no existe ni jamás existió, o si existe o existió no

podemos conocerlo de ningún modo»80. Para Leopardi, o bien no hay fundamento, o bien este

es incognoscible. Y, sin embargo, se aventura a expresar que el fundamento es la nada, y que

no hay necesidad, sino contingencia radical. Es decir, se aventura a declarar: Nada es

sin-fundamento, o [la] nada es [el] sin-fundamento. En términos del Maestro Eckhart, todo

es vruht des nithes, “fruto de la nada”81. «En virtud de la nada, no existe cosa que no sea

restituida a la contingencia. Si la nada es el fundamento último, ya sea en la forma paradojal

de un acto superador o de una puesta en abismo, todo está afectado por ella. Todo aparece

inestable, efímero, perecedero. Y efectivamente todo muere, e incluso antes de morir aparece

ya a la luz de una fundamental nulidad»82. ¿Nada es sin fundamento? La proposición del

fundamento (proposición resquebrajada de “principio” a “fin”) reza: Nada es sin-fundamento.

Jakob Böhme, desde su teosofía, supo vislumbrar, también, el carácter abismal,

infundamental, del fundamento (del fundamento)83. Pasando por la corroboración de una

nada original (de la que todo brota)84, Böhme constató la “presencia” de una «Nada [que] no

84 Véase el siguiente fragmento: «Dann Gott hat alle Dinge aus Nichts gemacht und dasselbe Nichts ist er selber
[Dios ha creado todas las cosas de la nada y él mismo es esa nada]». BÖHME, J., “De signatura rerum”, en
Werke, Deutschen Klassiker Verlag, Frankfurt am Main, 2009, p. 566.

83 Supo vislumbrar que Über-nichts es Urgrund (y que este es Ungrund y Abgrund).
82 GIVONE, S., “3. Meister Eckhart, San Juan de la Cruz, Böhme”, en op. cit., pp. 92-93.

81 Véase: ECKHART, M., “Vivir sin porqué” y “El fruto de la nada”, en El fruto de la nada y otros escritos,
Ediciones Siruela, Madrid, 2008, pp. 47-50 y 87-93.

80 LEOPARDI, G., Zibaldone di pensieri, Le Monnier, Firenze, 1921, p. 970. La traducción es de Alejo
González y Demian Orosz, y ha sido extraída de GIVONE, S., “3. «El principio de las cosas, y de Dios mismo,
es la nada»”, en Historia de la nada, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2009, p. 193. A propósito de
Leopardi, Givone desarrolla la siguiente postura: «Leopardi anticipa y lleva hasta sus últimas consecuencias la
crítica del fundamento. [...] “La llama sombría de lo verdadero” ha consumado “la bella edad” y ha disuelto el
encanto en “frío horror”. [...] “Ninguna cosa es absolutamente necesaria, [...] no hay razón absoluta [...]”. No
hay razón. No hay razón para que algo que es no sea tal como es o no sea absolutamente. Lo absoluto, podría
decirse, es el ser desligado del fundamento último, del principio. Y por ende es vorágine que acoge y aniquila
todo, “abismo horrendo, inmenso” (“Canto nocturno”), pero igualmente es la fuente o la sede de la “fuerza”
(“Palinodia”) que destruye y produce todo. Todo concluye en la nada, todo se inicia en la nada —y las dos cosas
deben ser pensadas juntas». Ibíd., p. 194.

79 SILESIUS, A., El peregrino querúbico, Ediciones Siruela, Madrid, 2005, Libro primero, Aforismo Nº 111, p.
75. El traductor de la edición citada, Lluís Duch Álvarez, traduce Über-nichts por “menos que nada”. Se
entiende que “menos que nada” hace referencia a una nada más profunda que la “nada”, a una nada “situada”
antes y más allá de la misma “nada”. Sin embargo, consideramos más adecuado el término “super-nada”.

18



tiene ni fundamento ni principio ni lugar, [Nada que es] Ungrund»85. Según expresa Agustín

Andreu Rodrigo en las notas a la Aurora de Böhme, «la tiniebla que hay en lo hondo [...] es la

oscuridad del No-Fundamento o “Ungrund”»86. Böhme sitúa en el centro de la reflexión, de

manera constante, no solo el carácter infundamental del fundamento (del fundamento), sino el

infundamento mismo, el Ungrund. Schelling reivindicará el hallazgo de Böhme87 al escribir

lo siguiente en sus Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana y los

objetos con ella relacionados, de 1809: «Tiene que haber un ser anterior a todo fundamento y

a todo existente, esto es, anterior absolutamente a toda dualidad. ¿Cómo podremos llamarlo

sino fundamento originario (Urgrund), o mejor aún, in-fundamento (Un-grund)? Puesto que

precede a todas las oposiciones, estas no pueden existir en él de modo distinguible ni de

ningún otro modo»88. El fundamento del fundamento, fundamento originario, queda revelado

como in-fundamento. Nada es sin-fundamento.

La proposición del fundamento reza: Nada es sin fundamento. Se ha revelado, sin

embargo, el fondo agrietado de la proposición (la verdadera amplitud de la grieta que

fundamenta el principio que fundamenta). La proposición del fundamento reza: Nada es

sin-fundamento. El fundamento del fundamento es infundamento, abismo, (super-)nada.

88 SCHELLING, F. W. J., Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana y los objetos con
ella relacionados, Anthropos Editorial del Hombre, Barcelona, 1989, p. 279. El fragmento original, sin traducir,
es el siguiente: «Was wir in der ersten Beziehung annehmen, haben wir bereits erklärt: es muß vor allem Grund
und vor allem Existierenden, also überhaupt vor aller Dualität, ein Wesen sein; wie können wir es anders nennen
als den Urgrund oder vielmehr Ungrund? Da es vor allen Gegensätzen vorhergeht, so können diese in ihm nicht
unterscheidbar noch auf irgendeine Weise vorhanden sein». SCHELLING, F. W. J., Philosophische
Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1975, p. 98. Heidegger prestará atención a la postura schellingiana acerca
del (in-)fundamento, considerando las Investigaciones del 1809 como el tratado cumbre de la metafísica del
idealismo alemán. Véanse las siguientes obras (tanto de Heidegger, como acerca de la relación entre Schelling y
Heidegger): HEIDEGGER, M., La metafísica del idealismo alemán. Una interpretación renovada del tratado de
Schelling Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana y los temas que guardan relación
con ella (1809), Herder Editorial, Barcelona, 2022; HEIDEGGER, M., Schelling y la libertad humana, Monte
Avila Editores, Caracas, 1985; PÉREZ-BORBUJO, F., ZABALO PUIG, J. & GIRÓN LOZANO, C.,
Schelling-Heidegger. Inicio, abismo y libertad, Herder Editorial, Barcelona, 2022. Resulta interesante destacar,
también, la relevancia de la constatación schellingiana en algunos planteamientos filosóficos de la actualidad.
Por ejemplo, Yuk Hui desarrolla las reflexiones de su texto de 2019, Recursividad y contingencia, utilizando
como base algunas de las ideas expresadas por Schelling. Véase: «Lo que afirma Schelling es que la
contingencia es probablemente el sustrato o fundamento, lo “sustancial”, y que lo racional no es más que un
accidente, que no deja de ser una de sus expresiones. En otras palabras, si la contingencia es fundamento
originario (Urgrund), es también el infundamento (Ungrund) o el abismo (Abgrund)». HUI, Y., Recursividad y
contingencia, Caja Negra Editora, Buenos Aires, 2022, p. 68.

87 Según Koyré, «Schelling confundió Urgrund, Ungrund y Abgrund, [torciendo así] su propia comprensión de
Böhme, de la misma forma que lo [harían] los historiadores que vinieron después de él». KOYRÉ, A., La
philosophie de Jacob Boehme, Burt Franklin, New York, 1968, p. 281 (véase la nota a pie de página). No
estamos de acuerdo, sin embargo, con esta postura. Precisamente, porque Urgrund, Ungrund y Abgrund
realmente se confunden entre sí. No siendo lo mismo, Urgrund es Ungrund y Abgrund (y Über-nichts).

86 Véase la nota Nº 2 al Capítulo 8 de la Aurora en: BÖHME, J., Aurora, Ediciones Alfaguara, Madrid, 1979,
pp. 416-417.

85 Véase el fragmento original en: BÖHME, J., “Mysterium magnum, oder Erklärung über das erste Buch
Mosis”, en Sämtliche Werke 5, Verlag von Johann Ambrosius Barth, Leipzig, 1843, I, 2, p. 9.

19



III. «EL ABISMO ES EL FONDO DE LO POSIBLE»

Hasta aquí, hemos conseguido corroborar (echando mano de una tradición insolente

de autores que supieron “ver” más allá, que dieron cuenta de la vasta extensión de la grieta

inherente al principio del fundamento) el estallamiento de las problemáticas que habían sido

ya lanzadas al aire (y voladas por los aires). Caminando sin cabeza, pero con los ojos fijados

en la profundidad de lo profundo89, hemos advertido que «nada existe en último lugar; [que]

todo está suspendido sobre el abismo, y [que] el suelo mismo es la ilusión de una

seguridad»90. Bordeando el abismo desde su exterior (aunque el abismo mismo es la propia

exterioridad, un afuera radical)91, el abismo se ha revelado como aquello que “es”92: «El

abismo es el fondo de lo posible»93. El cielo se hace cada vez más cercano desde todas las

direcciones “posibles” (por no haber ya dirección, ni cielo en sentido estricto), el suelo

desvela su inherente ausencia (in-)fundamental y, propiamente, todo se precipita (hacia nada,

“ningún lugar”). «Mi locura y mi miedo / tienen grandes ojos muertos / La fijeza de la fiebre

// lo que mira en esos ojos / es la nada del universo / Mis ojos son ciegos cielos // en mi

impenetrable noche / Lo imposible está clamando / todo se derrumba»94.

El cómputo general de la obra batailleana repite lo mismo una y otra vez (con un grito

o un gemido diferente en cada situación planteada): «Lo imposible [...] se abre como un vacío

[...] ante mí»95. Bataille, viviendo siempre en la angustia de caer al abismo (una angustia que

propicia sus ganas de saltar)96, experimentando la Unheimlichkeit de manera perpetua,

comunica la situación en la que todos nos vemos envueltos: reducidos, «en este mundo, a ese

temblor, como si [la] vida no tuviese otro sentido»97. Los personajes representados en las

97 Ibíd., p. 50. Y, sin embargo, solo hay “sentido” en la vida, por formar, tanto la vida como el sentido, parte de
lo posible. Y, aún así, «la vida se me antoja una ondulación sin sustrato y un devenir sin sustancia»; pero esto es
así, precisamente, cuando se ha producido ya el desgarrón de la esencia a través del cual accedemos al fondo
infundado de los mundos. CIORAN, E. M., Lágrimas y santos, Hermida Editores, Madrid, 2017, p. 56. E,

96 «¡Llevo al infinito el deseo de temblar!». Ibíd., p. 87.
95 BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 18.
94 BATAILLE, G., “Once poemas retirados de El Arcangélico”, en op. cit., p. 21.
93 BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 237.

92 El abismo no “es”, por “ser” nada (más allá de ser / no-ser, de todo / “nada”; de otro modo que ser, más allá
de la esencia).

91 Nuestra tarea, conformar una filosofía de lo imposible, es imposible en sí misma. ¡Lo imposible no se puede
decir! ¡Lo imposible no se puede pensar! Para “comprender” (en realidad, experimentar [y adquirir así, un saber
desnudo]) lo imposible, debes deshacerte de la lengua y, todavía más, de la cabeza en su conjunto; y entonces,
quizás, lanzarte al abismo y avanzar hasta llegar lo más lejos posible (hasta alcanzar el fondo de lo posible). «A
fin de cuentas todo me pone en juego, permanezco suspendido, desnudo, en una soledad definitiva: ante la
impenetrable sencillez de lo que es; y, una vez abierto el fondo de los mundos, lo que veo y lo que sé no tiene ya
sentido, ni límites, y no me detendré hasta que no haya avanzado lo más lejos que pueda». BATAILLE, G.,
Método de meditación, op. cit., p. 229.

90 BATAILLE, G., “La Planète Encombrée”, en Oeuvres Complètes XII, Gallimard, París, 1998, pp. 475-477.

89 Momento en el que, sin embargo, por tener los ojos fijados en la profundidad de lo profundo, «el globo ocular
se da la vuelta en la órbita». BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 237.

20



novelas de Bataille se preguntan lo mismo reiteradamente, rebosantes del placer negativo

consagrado por el sentimiento de lo sublime98: «¿“Qué he hecho [...] para ser arrojado así de

todas las formas en lo imposible”?»99. Pero la existencia misma es el único requisito

“necesario” (no hay necesidad, pues nada es sin-fundamento)100 para acceder, en el abismo de

aquellas posibilidades que se manifiestan en lo posible, a la experiencia-límite que nos

conecta con lo imposible. «En el abismo de las posibilidades, arrojada siempre más hacia

adelante, precipitada hacia un punto donde lo posible es lo imposible mismo, extática,

jadeante, así la experiencia abre un poco más cada vez el horizonte de [...] la herida»101. A

través de la propia experiencia (retorcida hasta sus propios extremos), Bataille da cuenta de

que «el suelo es a menudo menos sólido de lo que parece, [de que el suelo está] sometido a

cambios repentinos o [a] movimientos tectónicos, resultado final de ligeras transformaciones,

casi imperceptibles, de larga duración; [y de que] por cada suelo [cuyo suelo es no-suelo],

hay un estado correspondiente en el que no se toca suelo, se está sin suelo (groundless), o

mejor aún, cayendo en el abismo (unground; en alemán Abgrund o Ungrund)»102.

En el tercer tomo de la Summa Atheologica, Bataille expresa: «El abismo es lo

imposible y lo sigue siendo, pero un salto introduce en lo imposible lo posible que es,

destinado desde el principio y sin la menor reserva a lo imposible»103. ¿Qué significa que el

103 BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., pp. 236-237. «Causar vértigo, ponerse al nivel
de una caída en lo imposible, es la única expresión [...] de una revelación extática de lo imposible». Ibíd., p. 236.

102 THACKER, E., En el polvo de este planeta. El horror de la filosofía vol. 1, Materia Oscura, Madrid, 2015, p.
152. La postura de Thacker resulta interesante por intentar hilar los planteamientos de la Escuela de Kioto
(fundamentalmente, las obras de Nishida, Tanabe y Nishitani) con la perspectiva batailleana acerca del abismo,
«abismo al que Nishitani denomina “nihilidad”, [...] ausencia de toda relación significante y necesaria entre el
ser humano y el mundo al que ha sido arrojado». THACKER, E., Rutilante cadáver especulativo. El horror de
la filosofía vol. 1, Materia Oscura, Madrid, 2018, p. 110. Para profundizar en la postura de Nishitani acerca de la
“nihilidad”, véase: NISHITANI, K., “Nihilidad y śūnyatā”, en La religión y la nada, Ediciones Siruela, Madrid,
1999, pp. 135-188.

101 BATAILLE, G., La experiencia interior, op. cit., p. 124.

100 “Lo que hay” [ser — (hay) — no-ser] es contingencia radical, “híper-caos” (término extraído de
MEILLASSOUX, Q., Después de la finitud. Ensayo sobre la necesidad de la contingencia, Caja Negra Editora,
Buenos Aires, 2015).

99 BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 68.

98 El sentimiento de lo sublime como experiencia-límite: «Vientre abierto / cabeza arrancada [¡acéfalo!] / reflejo
de largas nubes / imagen de cielo inmenso [¡cielo cuya proximidad aparente me sitúa ante un vacío sin fin!]».
BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 110. «La profundidad del cielo [nos exhorta:] todo está profundamente
agrietado». BATAILLE, G., Acéphale Nº 5, Arena Libros, Madrid, 2015, p. 21.

incluso a pesar de todo esto, Bataille se aventura a mostrarnos, de manera directa, lo que significa para nosotros
vivir: «Vivir significa para ti no solamente los flujos y los juegos huidizos de luz que se unifican en ti, sino los
trasvases de calor o de luz de un ser a otro, de ti a tu semejante o de tu semejante a ti (incluso en este instante en
que me lees, el contagio de mi fiebre que te alcanza): las palabras, los libros, los momentos, los símbolos, las
risas no son sino otros tantos caminos de ese contagio, de esos transvases. Los seres particulares cuentan poco y
encierran inconfesables puntos de vista si se considera lo que cobra movimiento, pasando del uno al otro en el
amor, en trágicos espectáculos, en los transportes de fervor. Así que no somos nada, ni tú ni yo, al lado de las
palabras ardientes que podrían ir de mí hacia ti, impresas en una cuartilla: pues yo no habré vivido más que para
escribirlas, y, si es cierto que se dirigen a ti, tú vivirás por haber tenido la fuerza de escucharlas». BATAILLE,
G., La experiencia interior, op. cit., p. 116.

21



abismo, lo imposible, sea el fondo de lo posible? «Lo posible, al parecer, existe en el límite

de lo imposible»104. Ya hemos constatado aquí que «lo fundamental es la ausencia de

fundamento, el abismo»105; o, dicho en otros términos, que «lo imposible [...] es el

fundamento del fundamento: lo sin-fundamento, el abismo»106. En este sentido, que lo

imposible sea el fondo de lo posible significaría, precisamente, que nada es sin-fundamento;

es decir, que la Über-nichts de los místicos, aquella nada “ubicada” más allá de la “nada”

(“nada” que, como el “no-ser” del Sofista platónico, de algún modo, “es”), sería revelada

como fundamento originario, como un Urgrund que es infundamento y abismo, Ungrund y

Abgrund. Que el abismo sea el fondo de lo posible significa que todo aquello que forma parte

de lo posible está fundamentado por lo imposible: sin-fundamento; es decir, significa que

todo aquello que forma parte de lo posible está fundamentalmente in-fundamentado,

abismado (Urgrund es Ungrund y Abgrund). El fondo de lo posible es un fondo cuyo fondo

es sin-fondo. La pregunta doblemente fundamental se revela in-fundamental.

Pero el significado de la constatación batailleana, el abismo es el fondo de lo posible,

no concluye aquí. Hay una estrecha relación entre lo posible y lo imposible; entre lo posible y

el abismo in-fundamental que “lo sostiene todo”107. Que el abismo sea el fondo de lo posible

significa, además de todo lo anterior, que lo posible brota (se desfonda) del abismo, que lo

posible se conforma en su arrojamiento desde el afuera radical (aunque, en realidad, no hay

más que margen, no hay más que afuera). Dislocando lo posible hasta su extremo, «me siento

dirigido por la noche hacia la noche»108 y, entonces, «aquello que no ha tenido nunca

principio me recibe en su eterno principio, a mí, que soy la negación obstinada de mi propio

principio, [siendo yo], por tanto, el origen de aquello que no tiene origen, [y creando, así],

aquello que no puede ser creado»109. Somos fruto del abismo, contingencia radical, y el

abismo mismo es fruto de la creación de aquello que no puede ser creado, conformando, así,

109 Ibíd., p. 89.
108 BLANCHOT, M., Thomas el oscuro. Nueva versión, Pre-Textos, Valencia, 2002, p. 86.
107 La estabilidad del suelo es una ficción que tiembla demasiado rápido. Pero, como todo en lo posible: ficción.

106 EZQUERRA GÓMEZ, J., “El círculo y el abismo. (A propósito de El ser y el tiempo de Heidegger)”, op. cit.,
p. 60.

105 EZQUERRA GÓMEZ, J., El espejo de Dioniso. La ateología hegeliana, Editorial Biblioteca Nueva, Madrid,
2017, p. 87. «La razón o fundamento (Grund) de la existencia es su sinrazón, su abismo (Abgrund). En esa
sinrazón reside, por lo tanto, su razón, su sentido». Ibíd., p. 83. Resulta necesario destacar que, a pesar de las
citas mencionadas, Ezquerra enuncia el abismo en la tarea de realizar una determinada lectura de Hegel, autor
que interpreta el abismo desde una postura diferente de la que sostenemos aquí: «en Hegel el fundamento,
abismándose, funda [tanto] la existencia» como el sistema (un sistema cerrado y absolutamente inmanente, sin
afuera… o con un afuera [no-radical] ubicado dentro). Ibíd., p. 84. Aquí, a diferencia de Hegel (en relación a
sus escritos), nos ubicamos más allá de la reflexión (en el sentido del Absolute hegeliano [más allá de lo
meramente ab-soluto, pues la más absoluta posibilidad solo puede ser tal, la más absoluta posibilidad, separada
de la posibilidad de la más absoluta posibilidad: lo imposible]).

104 Ibíd., p. 231.

22



lo posible, lleno de leyes y principios, dirigido por la cabeza, limitado por el espacio

estrellado en el que descubrimos la viabilidad general. Que el abismo sea el fondo de lo

posible significa, por lo tanto, que el fundamento originario es abismo; pero también, y

precisamente por esa razón, que lo posible, espacio de manifestación de posibilidades, ha

brotado de lo imposible, la más absoluta posibilidad, en un gesto de creatio ex abysso… así

como creamos, nosotros (que fuimos abismados a lo posible desde la más absoluta

posibilidad, desde lo imposible), a partir del abismo, en cada una de las posibilidades

manifestadas allí donde las posibilidades se manifiestan: en lo posible (cuyo suelo es

sostenido por nada más que una ficción… ficción “posible”, como toda ficción [y no hay más

que ficción en lo posible], por lo imposible). «Contra el ser, y con todas las fuerzas en

tensión, me encuentro en el corazón de la creación. Yo mismo me he hecho creador contra el

acto de crear»110.

Pero no debemos olvidarnos de que nada es sin-fundamento, de que no hay más que

híper-caos y desgarro, de que la creatio ex abysso está “sujeta” a la contingencia radical, y de

que, por lo tanto, «ninguno de nosotros es más que un dado, sacando del azar, desde el fondo

de un abismo, una burla nueva»111. La creación, la persecución de la posibilidad “posible”, es

fruto de un juego112 (pero un juego de azar, una tirada de dados… y otra… y otra…)113, y, aún

así, esa misma creación es posibilitada, precisamente, por la más absoluta posibilidad: lo

113 Un juego donde la suerte está echada. «La suerte es, a fin de cuentas, la puesta en juego de todo lo posible,
depende de esta puesta en juego (hasta el punto de no poder distinguirse de ella). / Nadie llega a este punto más
que herido, agotado. La vida no puede mantenerse a esta altura y finalmente siempre falta el suelo bajo los
pies». BATAILLE, G., El culpable, op. cit., p. 205.

112 «Solo por obra del ponerse en juego en un desafío (1) abierto y (2) sin reserva a todo lo que se opone al
juego puede llamarse (propiamente) juego al juego». MOREY, M., “Conferencia sobre nada”, en EZQUERRA,
J. & FORTANET, J. (eds.), La luz de un gran frío. Ensayos sobre Georges Bataille, Ediciones Casus-Belli,
Madrid, 2017, p. 139. Resulta interesante destacar la coincidencia que se da, acerca de la cuestión del juego,
entre dos autores tan diferentes como Heidegger y Bataille. No solo ambos detectan la grieta inherente al
principio de razón leibniziano, la proposición del fundamento, sino que ambos, a raíz de esta constatación (sobre
la raíz sin-raíz de la raíz), concluyen en el juego como aquella actividad creativa ante la que te sitúa de manera
constante el propio abismo (aunque seguramente Heidegger fuese menos consciente de lo que esto significaba
en relación a los planteamientos defendidos en sus obras de lo que lo fue Bataille, consciente de la sin-razón
hasta lo más profundo de sus entrañas). Así, Heidegger, en su escrutinio (destructor) de la proposición del
fundamento, se pregunta cosas como las siguiente: «¿Se deja determinar en medida adecuada a la cosa la
esencia del juego a partir del ser como fundamento, o tendremos que pensar ser y fundamento, ser como
fondo-y-abismo, a partir de la esencia del juego y, además, del juego al que somos llevados nosotros, los
mortales? [...] ¿No es acaso un mero jugueteo, al final del Curso sobre la proposición del fundamento, esto de
andar estirando casi a la fuerza el pensamiento relativo al juego y a la pertinencia de ser y fundamento con el
juego?». HEIDEGGER, M., “Curso: Lección decimotercera”, en La proposición del fundamento, op. cit., p.
155. Así, Heidegger dirá que «la libertad es el fundamento del fundamento, [y que], en cuanto tal fundamento,
la libertad es el abismo (Ab-grund) del Dasein», destacando la capacidad productiva y creativa del abismo, del
Urgrund que es Ungrund y Abgrund. HEIDEGGER, M., “De la esencia del fundamento (1929)”, en Ser, verdad
y fundamento, op. cit., p. 57.

111 BATAILLE, G., Lo imposible, op. cit., p. 65. «Oh los dados tirados / desde el fondo [...] / yo como la flecha /
surgida de la noche». BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 101.

110 Ibíd.

23



imposible, “lugar” del que brota el “lugar” en el que las posibilidades se manifiestan114. El

abismo nos sitúa, de manera constante, ante una empresa de construcción, creación y

ensamblaje, ante un proyecto sin-proyecto, fruto de la nada, producto de la noche. «La noche

estrellada es la mesa de juego donde se juega al ser: arrojado a través de ese campo de

posibilidades efímeras, caigo de lo alto, desamparado, como un insecto [del revés]. No hay

razón para considerar que la situación sea mala: me gusta, me enerva y me excita»115. En el

juego excitante (¡y angustioso!) de la experiencia (experiencia que nos pone constantemente

en juego, y experiencia que puede ser llevada hasta el límite de lo posible: experiencia-límite,

en su conexión con lo imposible, con la grieta que nos “funda”) bebemos de la desgarradura

y entonces, así, creamos desde el abismo, elevamos la posibilidad en lugar de “ponerla” en el

suelo (pues la posibilidad no sobrevive al temblor y, en su muerte, escapa de tus manos).

«Jugar es rozar el límite, ir lo más lejos posible y vivir al borde de un abismo»116. Solo

hay margen, borde, afuera, “lugar” en el que jugamos, creando ex abysso. El abismo permite

el juego… ¡te lo exige!… si es que acaso “sabes” (en la forma de un no-saber, de un saber

desundo) escuchar el silencioso grito que emerge desde las profundidades (de lo

infinitamente profundo: no-suelo del suelo). «Juego al borde de un abismo tan grande que

únicamente lo define la profundidad de un sueño»117. Al borde de un abismo, arrojado desde

su profundidad, emanado (agrietado) de la grieta, el abismo te pone en juego (en la mesa de

juego: el espacio estrellado de las leyes, lo posible), y juegas en un estado de extrema

angustia, pero luego, una vez superada la angustia, en un estado de decisión, si es que acaso

“sabes” apreciar el poder creativo de la más absoluta posibilidad, gimes. «No puedo estar en

juego sin la angustia que me da la sensación de estar suspendido. Pero jugar significa superar

la angustia»118. Así: «en el desgarramiento o la náusea, en los desfallecimientos en que las

piernas flaquean y hasta el momento de la muerte, jugaré»119.

«αἰὼν παῖς ἐστι παίζων, πεσσεύων· παιδὸς ἡ βασιληίη»120.

120 HERÁCLITO, B52. La traducción inglesa del fragmento, proporcionada por Laks y Most, es la siguiente: «A
lifetime (aiôn: designates the vital force or the duration of a life) is a child playing, playing checkers: the
kingship belongs to a child». Véase: LAKS, A. & MOST, G. W., Early Greek Philosophy, Volume III. Early
Ionian Thinkers, Part 2, Harvard University Press, Cambridge – London, 2016, pp. 174-175.

119 Ibíd., p. 107.
118 Ibíd., p. 86.
117 Ibíd., p. 108.
116 BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 104.

115 BATAILLE, G., “La voluntad de lo imposible”, en La felicidad, el erotismo y la literatura. Ensayos
1944-1961, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2015, p. 20. «El tapete de juego es esta noche estrellada en
la que caigo, arrojado como el dado sobre un campo de posibles efímeros». BATAILLE, G., Lo imposible, op.
cit., p. 139.

114 Cuidado con “poner” la posibilidad en el suelo. Acto seguido: la olvidarás, se habrá ido. Y, entonces, de
nuevo, un sol desierto.

24



CONCLUSIÓN: LO IMPOSIBLE ES SIN PORQUÉ

Se ha descubierto, en la estabilidad aparente del suelo121, una grieta fundamental. El

suelo, que parecía sólido, que soportaba, presuntamente, nuestros pasos, ha estallado, y bajo

esta nueva situación (la misma situación de siempre), se nos ha permitido “ver”, desde

“afuera”, el afuera (al que pertenecemos radicalmente). De repente, “ya no estamos en casa”:

Unheimlichkeit. Súbitamente, de manera inesperada, caemos en la cuenta: “no hay suelo bajo

mis pies”. Lo imposible clama, y todo se derrumba. Entonces, reparamos en lo siguiente:

Leibniz no tenía razón al hablar sobre la razón de tal o cual cosa, o incluso sobre la razón de

la razón misma. La proposición del fundamento, nada es sin fundamento, reza, en realidad,

nada es sin-fundamento. Solo hace falta reparar en la grieta inherente a la proposición, que

siempre ha estado ahí en realidad, y que es la proposición misma. Nada es sin-fundamento: el

fundamento del fundamento, fundamento originario, es infundamento, abismo, (super-)nada:

lo imposible122. Ahondando lo suficiente en la oscuridad que nos ciega123, experimentamos el

éxtasis124 de un saber desnudo, el impacto de un relámpago que nos hace sentir vértigo.

Advertimos: aquel abismo (la más absoluta posibilidad) que me arroja desde lo imposible,

haciéndome brotar en lo posible (y dándome la posibilidad [en el espacio de manifestación de

posibilidades] de hacer brotar en lo posible [de crear y transformar]), es sin-fundamento.

Nada es sin-fundamento.

La proposición del fundamento reza: Nada es sin-fundamento. Podría decirse:

sin-porqué. En sus Rimas espirituales (que fueron rebautizadas con el título por el que

conocemos hoy en día la obra: El peregrino querúbico), Silesius escribió el siguiente

aforismo: «La rosa es sin porqué. Florece porque florece»125. Ese sin porqué (ohn warumb) es

125 SILESIUS, A., El peregrino querúbico, op. cit., Libro primero, Aforismo Nº 289, p. 95. El fragmento
original, sin traducir, dice lo siguiente: Die Ros´ ist ohn warumb, sie blühet weil sie blühet. Heidegger también
rescata el aforismo de Silesius en el transcurso de su reflexión acerca del principio del fundamento. Sin
embargo, nos encontramos en una postura diferente a la de Heidegger. Mientras que Heidegger (en
HEIDEGGER, M., “Curso: Lección quinta”, en La proposición del fundamento, op. cit., p. 67) defiende que, a
pesar de que la rosa es sin porqué, «la rosa, no obstante, jamás es sin-fundamento, [y que] “sin porqué” y
“sin-fundamento” no son cosas iguales», aquí sostenemos lo siguiente: nada es sin-fundamento, nada es sin

124 Experiencia-límite. Lo posible retorcido hasta sus extremos. Ojos en blanco. Petite mort.

123 La oscuridad de la noche nos ciega con su luz. La experiencia interior, primer tomo de la Summa Atheologica
batailleana, comienza con la siguiente cita de Zaratustra: «La noche es también un sol». NIETZSCHE, F., Así
habló Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2010, p. 298; en el tercer tomo de la Summa Atheologica, Bataille
escribe el siguiente poema: «Me imagino / un vacío / idéntico a una llama [...] / que embriaga / e ilumina».
BATAILLE, G., Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte, op. cit., p. 81; e incluso Thomas, personaje literario de
Blanchot, expresa: «Ya está aquí la noche. La oscuridad no oculta nada. Lo primero que noto es que esta noche
no es la ausencia [...] de claridad». BLANCHOT, M., Thomas el oscuro. Nueva versión, op. cit., p. 85.

122 Urgrund es Ungrund, Abgrund, Über-nichts… lo imposible.

121 Pasamos de la estabilidad aparente del suelo, que nos engañaba con su proposición: nada es sin fundamento,
a la proximidad aparente del cielo, que nos sitúa ante un vacío sin fin, gritando (silenciosamente): nada es
sin-fundamento.

25



el que se revela en la grieta fundamental de la proposición del fundamento. ¿Razón?

¡Sin-razón! SIN PORQUÉ. ¿Causa? Ninguna: «El mundo es porque es; y es como es porque es

así»126. “Lo primero” es el abismo. Principio del principio, fondo del fondo, fundamento del

fundamento: infundamento, abismo, imposible, ausencia de suelo, ¡sin porqué!. Y en ese sin

porqué fundamental (infundamento: fundamento del fundamento), en ese abismo, lo

imposible, encontramos a Nadie: contingencia radical, híper-caos, herida abierta, garganta

que (nos) bosteza (pues somos el bostezo de la garganta de Nadie). Lo imposible es sin

porqué; y de Nadie, contingencia radical de las profundidades, del afuera que nos

(a-)circunda (en la inexistencia plena del círculo), venimos arrojados; de Nadie “brotamos” a

lo posible para jugar (repletos de angustia, colmados de excitación; «mi corazón es una

empresa de construcción»127). Nadie nos plasma. Lo imposible es sin porqué. Volvámonos

acéfalos y juguemos al borde del abismo.

«Nadie nos plasma de nuevo de tierra y arcilla,

nadie encanta nuestro polvo.

Nadie.

Alabado seas tú, Nadie.

Por amor a ti queremos

florecer [...].

Una nada

fuimos, somos, seremos

siempre, floreciendo:

rosa de nada,

de Nadie rosa»128.

128 CELAN, P., “SALMO”, en Obras completas, Trotta, Madrid, 2020, pp. 161-162. El poema original, en
alemán, dice lo siguiente: «Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm, / niemand bespricht unsern Staub. /
Niemand. // Gelobt seist du, Niemand. / Dir zulieb wollen / wir blühn [...] // Ein Nichts / waren wir, sind wir,
werden / wir bleiben, blühend: / die Nichts-, die / Niemandsrose».

127 MAILLARD, CH., “Filosofía en los días críticos”, en La arena entre los dedos. Diarios reunidos, Pre-Textos,
Valencia, 2020, V, 285, p. 161.

126 SCHOPENHAUER, A., “Fragmente zur Geschichte der Philosophie”, en Sämtlichte Werke IV, edición de W.
Löhneysen, Frankfurt am Main, 1986, p. 91. El fragmento original, sin traducir, es el siguiente: «Die Welt ist,
weil sie ist; und ist, wie sie ist, weil sie so ist».

porqué; el fundamento del fundamento es infundamento, abismo, (súper-)nada: lo imposible… y lo imposible es
sin porqué.

26



BIBLIOGRAFÍA

ARTAUD, A., Artaud le Mômo & Aquí yace precedido por La cultura india, Editorial

Fundamentos, Madrid, 1979.

BATAILLE, G.,Œuvres complètes III. Œuvres littéraires, Éditions Gallimard, Paris, 1971.

— La experiencia interior [Summa Atheologica I] seguida del Método de meditación y del

Post-Scriptum (1953), Taurus, Madrid, 1972.

— “Once poemas retirados de El Arcangélico”, en Poemas, Pre-Textos, Valencia, 1980, pp.

20-41.

— Madame Edwarda, Tusquets Editores, Barcelona, 1981.

— “La Planète Encombrée”, en Oeuvres Complètes XII, Gallimard, París, 1998, pp. 475-477.

— Lo imposible, Arena Libros, Madrid, 2001.

— Acéphale, Arena Libros, Madrid, 2015.

— “La voluntad de lo imposible”, en La felicidad, el erotismo y la literatura. Ensayos

1944-1961, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2015, pp. 20-26.

— Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte [Summa Atheologica III], El cuenco de plata, Buenos

Aires, 2018.

— Teoría de la religión & El culpable [Summa Atheologica II], Taurus, Madrid, 2018.

BEAUFRET, J., “Le principe de raison”, en Dialogue avec Heidegger. III. Approche de

Heidegger (1974), Les Éditions de Minuit, Paris, 1974, pp. 50-67.

BLANCHOT, M., Thomas el oscuro. Nueva versión, Pre-Textos, Valencia, 2002.

— Tiempo después, Arena Libros, Madrid, 2003.

— La conversación infinita, Arena Libros, Madrid, 2008.

BÖHME, J., “Mysterium magnum, oder Erklärung über das erste Buch Mosis”, en Sämtliche

Werke 5, Verlag von Johann Ambrosius Barth, Leipzig, 1843, pp. 1-701.

— Aurora, Ediciones Alfaguara, Madrid, 1979.

— “De signatura rerum”, en Werke, Deutschen Klassiker Verlag, Frankfurt am Main, 2009,

pp. 507-791.

CELAN, P., Obras completas, Trotta, Madrid, 2020.

CIORAN, E. M., En las cimas de la desesperación, Tusquets Editores, Barcelona, 2009.

— Lágrimas y santos, Hermida Editores, Madrid, 2017.

DELEUZE, G., “Capítulo 4. Razón suficiente”, en El pliegue. Leibniz y el barroco, Paidós,

Barcelona, 2009, pp. 59-79.

27



DERRIDA, J., “Violencia y metafísica (Ensayo sobre el pensamiento de Emmanuel

Levinas)”, en La escritura y la diferencia, Editorial Anthropos, Barcelona, 1989, pp.

107-210.

DESCARTES, R., “Respuestas del autor a las segundas objeciones”, en Meditaciones

metafísicas con objeciones y respuestas, Ediciones Alfaguara, Madrid, 1977, pp.

107-127.

ECKHART, M., El fruto de la nada y otros escritos, Ediciones Siruela, Madrid, 2008.

ERIUGENAE, I. E., Periphyseon (De Diuisione Naturae). Liber tertius, editado por I. P.

Sheldon-Williams, con la colaboración de Ludwig Bieler, Dublín, 2005.

ERIÚGENA, J. E., Sobre las naturalezas (Periphyseon), Ediciones Universidad de Navarra,

Pamplona, 2007.

EZQUERRA GÓMEZ, J., “El círculo y el abismo. (A propósito de El ser y el tiempo de

Heidegger)” (1994), en Estudios Filosóficos, Nº 122, pp. 49-61.

— El espejo de Dioniso. La ateología hegeliana, Editorial Biblioteca Nueva, Madrid, 2017.

— Pólis y caos. Reflexiones sobre el principio de la política, Prensas de la Universidad de

Zaragoza, Zaragoza, 2021.

FICHTE, J. H., Fundamento de toda la doctrina de la ciencia (1794), ed. y trad. esp. de Juán

Cruz Cruz, Pamplona, 2005. Disponible a través del siguiente link de Internet Archive:

https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-200

5/page/105/mode/2up.

GIVONE, S., Historia de la nada, Adriana Hidalgo Editora, Buenos Aires, 2009.

HEIDEGGER, M., “De la esencia del fundamento (1929)”, en Ser, verdad y fundamento,

Monte Avila Editores, Caracas, 1968, pp. 9-58.

— “El principio de razón”, en ¿Qué es filosofía?, Narcea, Madrid, 1978, pp. 69-93.

— Schelling y la libertad humana, Monte Avila Editores, Caracas, 1985.

— Gesamtausgabe. I. Abteilung: Veröffentlichte Schriften 1910-1976. Band 10. Der Satz vom

Grund, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main, 1997.

— La proposición del fundamento, Ediciones del Serbal, Barcelona, 2003.

— “¿Y para qué poetas?”, en Caminos de bosque, Alianza Editorial, Madrid, 2010, pp.

199-238.

— Aportes a la filosofía. Acerca del evento, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2011.

— Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2020.

28

https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up
https://archive.org/details/fichte.-fundamento-de-toda-la-doctrina-de-la-ciencia-1794-2005/page/105/mode/2up


— La metafísica del idealismo alemán. Una interpretación renovada del tratado de Schelling

Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana y los temas que

guardan relación con ella (1809), Herder Editorial, Barcelona, 2022.

HÖLDERLIN, F., Sämtliche Werke und Briefe. Gedichte (ed. Günter Mieth), Aufbau-Verlag,

Berlin, 1995.

HUI, Y., Recursividad y contingencia, Caja Negra Editora, Buenos Aires, 2022.

KLOCKER, D. E., Fundamento y abismo. En torno a la cuestión del fundamento en el

círculo de Ser y tiempo de Martin Heidegger, Editorial Biblos, Buenos Aires, 2013.

KOYRÉ, A., La philosophie de Jacob Boehme, Burt Franklin, New York, 1968.

LAKS, A. & MOST, G. W., Early Greek Philosophy, Volume III. Early Ionian Thinkers, Part

2, Harvard University Press, Cambridge – London, 2016.

LAND, N., Sed de aniquilación. Georges Bataille y el Nihilismo Virulento, trad. esp. de

Abraham Cordero, Materia Oscura, Madrid, 2021.

LEIBNIZ, G. W., “Monadología”, en Escritos filosóficos, Antonio Machado Libros, Madrid,

2003, pp. 691-712.

LEOPARDI, G., Zibaldone di pensieri, Le Monnier, Firenze, 1921.

LEVINAS, E., De la existencia al existente, Arena Libros, Madrid, 2000, pp. 93-116.

— De otro modo que ser o más allá de la esencia, Ediciones Sígueme, Salamanca, 2021.

MAILLARD, CH., La arena entre los dedos. Diarios reunidos, Pre-Textos, Valencia, 2020.

MARTÍNEZ MARZOA, F., “Estado y pólis”, en CRUZ, M., Los filósofos y la política,

Fondo de Cultura Económica, Ciudad de México, 1999, pp. 101-115.

MORA, F., Martin Heidegger. Pensare senza fondamenti, Mimesis Edizioni, Milano – Udine,

2019.

MORENO CLAROS, L. F., Martin Heidegger. El filósofo del ser, Edaf, Madrid, 2002.

MOREY, M., “Conferencia sobre nada”, en EZQUERRA, J. & FORTANET, J. (eds.), La luz

de un gran frío. Ensayos sobre Georges Bataille, Ediciones Casus-Belli, Madrid, 2017,

pp. 113-148.

NIETZSCHE, F., Así habló Zaratustra, Edimat Libros, Madrid, 2010.

NISHITANI, K., “Nihilidad y śūnyatā”, en La religión y la nada, Ediciones Siruela, Madrid,

1999, pp. 135-188.

PÉREZ-BORBUJO, F., ZABALO PUIG, J. & GIRÓN LOZANO, C., Schelling-Heidegger.

Inicio, abismo y libertad, Herder Editorial, Barcelona, 2022.

PLATÓN, “Sofista”, en Diálogos V, Editorial Gredos, Madrid, 1988, pp. 319-482.

29



PLOTINO, “Sobre la naturaleza, la contemplación y el uno”, en Enéadas III-IV, Editorial

Gredos, Madrid, 1985, pp. 231-260.

POCA, A., “Prólogo a la edición española: De la literatura como experiencia anónima del

pensamiento”, en BLANCHOT, M., El espacio literario, Editorial Nacional, Madrid,

2002, pp. 9-16.

PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, “La Teología Mística”, en Obras completas, Biblioteca

de Autores Cristianos, Madrid, 2007, pp. 243-252.

— “De mystica theologia”, en Corpus dionisiacum II, De Gruyter, Berlin, 2012, pp. 139-150.

RILKE, R. M., Sämtliche Werke, Band 2: Gedichte, Zweiter Teil, Insel Verlag, Frankfurt am

Main, 1956.

SCHELLING, F. W. J., Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen

Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände, Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main, 1975.

— Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana y los objetos con ella

relacionados, Anthropos Editorial del Hombre, Barcelona, 1989.

SCHOPENHAUER, A., Sämtliche Werke IV, ed. de W. Löhneysen, Frankfurt am Main, 1986.

— El mundo como voluntad y representación, 1, Alianza Editorial, Madrid, 2019.

— Sobre la cuádruple raíz del principio de razón suficiente, Alianza Editorial, Madrid, 2021.

SILESIUS, A., El peregrino querúbico, Ediciones Siruela, Madrid, 2005.

STEIN, E., Obras completas V. Escritos espirituales, Editorial de Espiritualidad / Editorial

Monte Carmelo / Ediciones El Carmen, Burgos, 2005.

SUÁREZ, F., “Disputación XII. Las causas del ente en general”, en Disputaciones

metafísicas, Editorial Tecnos, Madrid, 2011, pp. 125-150.

SURYA, M., Georges Bataille, la muerte obra, Arena Libros, Madrid, 2014.

THACKER, E., En el polvo de este planeta. El horror de la filosofía vol. 1, Materia Oscura,

Madrid, 2015.

VEGA, A., “Lógica del silencio”, en CUESTA ABAD, J. M. & VEGA, A., La novena elegía.

Lo decible y lo indecible en Rilke, Ediciones Siruela, Madrid, 2018, pp. 9-122.

WOLFF, C., First Philosophy, or Ontology: Treated according to the Scientific Method,

Containing the Principles of All Human Cognition, Spring Publications Inc, Connecticut,

2022.

ZUBIRI, X., Inteligencia y Logos, Alianza, Madrid, 2008.

— Inteligencia y Razón, Alianza, Madrid, 2008.

30


