a2s  Universidad
i0f  Zaragoza

1542

Trabajo de fin de grado

Religion y Poder en el Egipto Ptolemaico
(323-30 a. C.)

Power and Religion in Ptolemaic Egypt
(323-30b. C.)
Autor
Rodrigo Heras de Gregorio

Directora

Silvia Alfayé Villa

Facultad de Filosofia y Letras
Grado en Historia

Curso 2023-2024

. Facultad de
g’ Filosofia y Letras

Universidad Zaragoza







A mi familia y a mis amigos, tanto a los que he conocido en la carrera, como a los de
toda la vida y los que he ido conociendo a lo largo de los ltimos afios

Rodrigo Heras de Gregorio
2024






RESUMEN

En este trabajo académico se hace una pequeia sintesis del periodo Ptolemaico de Egipto,
analizando tanto las innovaciones introducidas en este periodo, como los elementos
continuistas. En concreto, el objeto de la investigacion es la unién entre la religién y el
poder, una dualidad que rigi6 la vida politica de esta etapa de la historia del Antiguo
Egipto. El andlisis se realiza desde una perspectiva multidisciplinar, a través de la
exposicion y el andlisis de diversos elementos englobados en este &mbito como son los

diferentes cultos, los templos, y el mundo funerario.

Palabras clave: Egipto, religion, poder, Ptolomeos.

ABSTRACT

This academic work offers a brief synthesis about the Ptolemaic period of Egypt,
analyzing both the innovations which were introduced in this period and the continuity
elements. In particular, the subject of this investigation is the bond between religién and
power, a duality that governded the political life of this stage of Ancient Egypt. The
analysis is carried out from a multidisciplinary perspective, through the exposition and
analysis of some of the elements which are encompassed in this area, such as the different

cults, the temples, and the funerary beliefs and practices.

Key Words: Egypt, Religion, Power, Ptolemies.






Indice

1-INErOAUCCION aeeveevisnesnrcsncsncsansncsanssssssnssssssssssssassssssssssssssssssssssssssssssssssans 7
L IJUSHIICACION ...ttt 7
1.2-Estado de 1a CUBSON ...coueiiiiiiiiiiiieiiee e 7
1.3-Cronologia, Objetivos, metodologia y limites del trabajo. ...........ccocveevviienneennne. 8

2-Introduccion al Egipto Ptolemaico.....................c.ccooooeeeiiiiiiinniene, 10

3-El sincretismo religioso como elemento de legitimacion del poder: los

casos de Serapis € ISiS............ccccoviiiiiiiiiiiicccecce e 11
3.1-E1 CASO d@ SETAPIS...ccccuiiiiiiieiiieeiiieerieeertte et e ettt e eateeesateeetreesaaeeesseeessseeesnseeenns 12
Bed I-OFIZEOMES ettt ettt e et e e s st e e e s sabeee s ssbaeeeennes 13

3.1 2-EL CULO @ SCTAPIS ....eoeaeeeeeeiiee e eeee ettt e e e s aeee e e saaaa e e esaaeeeenes 13
3.1.3-La relacion entre Serapis y [0S PtOlOMEOS .............cccueeecueeeeceeeeiiieecieenineanns 14
3.2-E1 CASO € ISIS...eeiuiiiiiieiieiieette ettt et 15
3.2.1-El ascenso de Isis en época PtolemaiCa...................ccceeeeeeuveeeeeccunneenccnneaans 15
3.2.2-Asimilacion de Isis con el panteon gri€go .............ccoueecueeeecueeesiueereueenineans 16
3.2.3-Isis como legitimadora de la realeza Ptolemaica. ..................ccccuveveeeencunnnn. 16
3.2.4-La identificacion de Cleopatra VII Filopdtor con ISis. .............cccccceeeuueeenne. 17

4- El culto a Alejandro Magno y al monarca helenistico ...................... 19
4.1-El culto a Alejandro Magno ...........coceerieiiiiinieiiienieeeeeeete et 19
4.1.1-La deificacion de ALeJAndro .................ccccuueeeeeeuieieeeiiieeeeeiiieeescieeeeeeiveeeenans 19
4.1.2-La lucha por el control del cuerpo de Alejandro................c.coeecueeeeeeencunnnn. 21
4.1.3- La tumba de Alejandro y Su CUILO..............cccuveeeeueeeeiieeeiieeeieeecieeeeieeeieeees 22
4.2-El culto al gobernador heleniStiCo..........covviiiriieiniiiiiieiieeieececee e 24
4.2, 1-ANLECOACIIES GITCGOS ..enevveeeeeeeiieeeieeeeieeeeieeesieeesteeesteeesareeesaeessaeesseeenns 24
4.2.2-Los inicios del culto al monarca ReleniStiCo ...............cccuueeeeeeeeccueeecveeenennanns 24
4.2.3- La consolidacion del culto al SObDerano .................ccccouveueeveueenicueenieennieean. 25
4.3.4-La continuacion del culto al SODErano ...............cccecueeecueeeicreeeiiieeecieeeineanns 26
S-Templos y SACErdoOtes .............cooovviiiiiiiiiiiiieieiiieee e 27
5.1-Los templos PLOIEMAICOS. . ...eeuveeiiirieeiieeiiieiee ettt 27
5.2-Los Mammisi, un elemento INNOVAdOr. .............coooiiiiiiiiiiiiiiii 29
5.3-Los templos como proyeccion del poder real Ptolemaico...........ccceeeuveeviieenneennns 29
5.4.1-Aproximacion a los complejos de Edfi, Filé, Kom Ombo y Dendera. ......... 30

5.4.2-Andlisis de las eScenas de 108 Feli@VEsS ...........uuuuueeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenns 32



5.5-Los sacerdotes y el Estado ptolemaico, una relacion compleja...................... 36

6-Identidad Funeraria ..............c.ccooovieviiiiicciiecceeee e 37
6.1-E] JUICIO A€ OSITIS. ..eeeruiiiiiiieiiiieiitee ettt ettt ettt e et e st e sbreesbeeesabeeees 37
6.2-La momificacion en el periodo ptolemaiCo. ........cceeevureeriieeerieeerieeeiieeeiieesieeenns 38

6.2.1-Andlisis de una momia del periodo. .................cocceevceevoenioiiniieniiiniiiienaen, 39
Miscara funeraria (figura 28) ......ccc.eeeeiuieiiiieeiieeee et 39
Collar Usekh (figura 29)......cccviieiiieeiieeiee ettt e e s 40
Pectoral (figura 30) .......ceeeiieeeiie et e e 40
Cartonaje de las piernas (figura 31)......coooviiiiiiiiiiiiieeeeeeeee e 40
Cartonaje para 10s pies (fiZUra 32) ...cc.eeeeiiiiiiiieeiieeiie et 41
6.3-ENLEITAMIENTOS ...outiiiiiiiieiieeieeite ettt ettt et e bt e st e e b e saeeens 42
6.3.1-Necropolis de Moustapha Pasha/ Kamel, Alejandria. .......................cc........ 42
6.3.2-Necropolis de Hadra, ALejandriQ.................ccouueeeeeeueeeeeeiiiieesciieeeeecieee e 43
6.3.3-Necropolis del Oasis de BARAFTYQA..............c..ccccueeecueeecrieeniieeiieeeiieeeeeeeenenes 43
6.4-Los ritos funerarios a través de 10S tEXL0S ..eevuvriiriiiiriieeriieeieeeeee et 44
6.4.1-Los Libros de las ReSpIirACIONES. .............ceeeecuueeeeeiiieeeeeiiieeesciieeeesiseeeennnnes 44
6.4.2-. Papiro 3008 del Museo Egipcio de Berlin. ..............cccueevcueeevceeeecueeecnneannne. 45
6.4.3-Ritual de la apertura de la boca. Papiro 10507 del Museo Britdnico.......... 45

T-CONCIUSIONES ....eeeuiiiieiiiieeeiiee ettt et ee et e et e e et e e st e e e sabaeesareeesneee 47

Bibliografia................ccoooiiii e 48
FUENIES ANTIZUAS ....eeeiiiiieiiiee ettt ettt st e s e e es 48
Referencias BibliografiCas.........coovuieiiiiiiiiieeiiie et 48

ANEXOS ..ottt e ettt e e et e e aae e et e e e naaaeens 53
ANEXO 1. IMAZENES ...eeiuiiiiiiiieiiieeeie ettt ettt e s e e s 54
Anexo 2. Tabla genealdgica de [0S Ptolomeos..........ccceevviieniieeniiieiiiecieecieeeieeee 73

ANEXO 3: SECCION AE TEXTOS «.eeeeeieeteeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeteeeareaeeeeeeeeaeennaaeseeeeeraannnaaaaees 74



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

1-Introduccién

1.1]Justificacion

La eleccion del tema sobre el que versa este trabajo obedeci6 al gran interés que, desde
pequeio, he tenido por las civilizaciones antiguas, especialmente la egipcia. Dentro del
ambito egipcio me resultaba muy interesante el periodo ptolemaico, una etapa sobre la
que no se ensefia demasiado en clase y que muchas veces, queda relegada a un segundo
plano, o se alude a ella solo para contextualizar el reinado de la celebérrima Cleopatra
VII eclipsado por la “época dorada” que a todos se nos viene a la mente cuando
escuchamos las palabras Antiguo Egipto, que asociamos con la época de la construccion
de pirdmides, fastuosos templos con colosos flanqueando sus entradas, tumbas escondidas
repletas de tesoros con paredes plagadas de pinturas y jeroglificos, etc., pese a lo cual,

resulta igual de fascinante.

1.2-Estado de la cuestion

La relacion entre el poder politico y la religion en Egipto ha sido un tema sobre el que se
ha trabajado y sobre el que hay una abundante bibliografia, tratindose practicamente
todos los aspectos que quedan englobados dentro de este &mbito. Lozano (1991), recoge
como las influencias griegas estdn muy presentes en las monarquias de los reinos
helenisticos del Mediterraneo, tratado también el culto a Alejandro y al soberano. Estos
dos ultimos aspectos también han sido objeto de estudio por parte de Garcia (2017). Sobre
el sincretismo religioso y Serapis e Isis destacan los trabajos de Arroyo (1999), Lépez
Calero (2020) y Woolf (2011). Ademas, también Arroyo hace una gran lectura de como
Cleopatra se sirve de Isis para legitimar su reinado.

En el ambito de los templos, Sistac (2020) hace una muy buena sintesis del papel que
estos desempefiaron en la politica de los Ptolomeos, ademds de ofrecer diversas
perspectivas sobre la situacion del sacerdocio. También hay que mencionar la labor de
Candeias (2019) en el contexto del anélisis iconografico de los relieves de estos templos,
los cuales suponen una proyeccién visual del poder real.

En lo que respecta al dmbito funerario, las précticas y rituales han sido muy bien

documentadas por Borowick (2020), Montalban (2015), Riggs (2010).

Universidad de Zaragoza 7



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Por ultimo, los trabajos de algunos autores de referencia tales como Shaw (2000), Van de
Mieroop (2010) y, nuevamente Lozano (1999), ofrecen un exhaustivo andlisis de toda la

civilizacion egipcia, incluyendo el periodo Ptolemaico.

1.3-Cronologia, Objetivos, metodologia y limites del trabajo.

La cronologia del trabajo viene marcada por los propios limites temporales de este
periodo histdrico, es decir, desde la llegada de Alejandro Magno a Egipto y su coronacién
como faradén en el 332 a. C., hasta la muerte de la reina Cleopatra VII en el afio 30 a. C.
El principal objetivo de este trabajo es hacer una sintesis del periodo centrada en el
aspecto religioso para demostrar que, al igual que durante el periodo faradnico anterior,
este &mbito se entrelazd con la politica con el propdsito claro de legitimar a la dinastia
Lagida, siendo mucho mas evidente durante este periodo debido a la necesidad de una
nueva dinastia de origen extranjero, de ganarse el beneplacito del pueblo egipcio para
consolidar su poder.

La metodologia aplicada ha sido la lectura de fuentes literarias, historiograficas, articulos
cientificosde revistas especializadas, libros de autores de referencia especializados en el
ambito egipcio, y otros trabajos de investigacion. También, aunque de forma indirecta, se
han tratado fuentes iconograficas (relieves y pinturas) y arqueoldgicas.

El trabajo se encuentra dividido en cinco partes: tras la justificacion, en el cap. II se hace
una breve introduccién general al periodo a estudiar,y en el cap. III analizo el fenémeno
del sincretismo religioso y expongo sus dos mayores exponentes, los casos del dios
Serapis y la diosa Isis, y como se convirtieron en los principales legitimadores del poder
real de los Ptolomeos ante sus stbditos. En el cap. IV se exponen dos elementos
caracteristicos del periodo, el culto a Alejandro Magno como antecesor del primer faraén
de la dinastia Ptolemaica, y el culto a la figura del soberano, un elemento caracteristico
de las monarquias helenisticas. En el cap. V analizo el importante papel que tuvieron los
templos en la proyeccion del poder real analizdndolos principales complejos templarios
erigidos en esta época, y también, haciendo un anélisis iconografico de algunos de sus
relieves mas destacados. El cap. VI ofrece una vision del ambito funerario y las practicas
y creencias que engloba, asi como el andlisis de una momia datada en esta época; si bien,

el mundo funerario no constituye en si mismo un elemento legitimador o de proyeccién

Universidad de Zaragoza 8



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

del poder Ptolemaico, no es posible desligarlo del dmbito religioso. El dltimo apartado,
el VII estd dedicado a las conclusiones, a las que sigue la bibliografia. Se han incluido
tres anexos: uno de imégenes, una tabla, y un apéndice de fuentes literarias antiguas.

La elaboracion de este trabajo, no ha estado exenta de problemas: el primero, la dificultad
para tratar el periodo a través de fuentes primarias, por su inaccesibilidad y la formacion
que es necesaria para trabajarlas. Otra dificultad ha sido extension del trabajo, marcada
por un nimero acotado de palabras, por lo que me he centrado en hacer una sintesis de
los aspectos mas relevantes dentro del &mbito de estudio. Ademads, tanto la falta de fuentes
y bibliografia sobre algunos elementos como han podido ser algunas necrépolis del
periodo, como la sobreabundancia sobre otros, por ejemplo, los referidos a Isis y a la
iconografia, también han constituido una gran dificultad, debido a que, muchas veces no

estd muy claro cudles seleccionar y cudles no.

Universidad de Zaragoza 9



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

2-Introduccion al Egipto Ptolemaico

Tras la muerte de Alejandro Magno en el 323 a. C, sus generales se repartieron su imperio.
Ptolomeo, apodado el Léigida por ser hijo de Lagos, se quedé con Egipto (Elvira, 1985,
4), una de las zonas més ricas., y en el 305 a. C. instaur$ una nueva dinastia, la Ptolemaica
o Lagida (Elvira, 1985, 4), que finaliz6 con el suicidio de la reina Cleopatra VII en el afio
30 a. C., que supuso el final del Egipto faraénico independiente.

Los faraones de esta dinastia, al igual que anteriormente hizo Alejandro Magno, se
presentaron ante los egipcios como fieles defensores de la religion y las ancestrales
costumbres egipcias, utilizando la religién como un elemento legitimador de su poder y

vinculdndose a la dinastia de Alejandro Magno (Rader, 2003, 178)

Alejandria, ciudad fundada por Alejandro Magno en el Delta del Nilo, se convirti6 en la
capital del Egipto de los Ptolomeos, siendo una ciudad plenamente griega, con escasa
influencia egipcia (Van de Mieroop, 2010, 307). En ella se construyeron algunos de los
espacios mas reconocidos durante la antigiiedad, el faro y la biblioteca de Alejandria (Van
de Mieroop, 2010, 307), asi como el Soma, el mausoleo donde repos6é la momia de
Alejandro Magno. Ademds, con esta dinastia, Egipto ampli6 sus fronteras, llegando a su
maxima extension bajo el reinado de Ptolomeo III Evergetes con la incorporacién de
Chipre, la zona de Siria-Palestina y la recuperacion de la Cirenaica. Durante este periodo,
tanto los enfrentamientos fratricidas entre los miembros de la dinastia, como la endogamia
que practicaban, fueron una constante, siendo, en parte, los factores causantes de la

decadencia de los Ptolomeos a partir de finales del s. III a. C. (Tobalina, 2021).

Los reyes Lagidas mantuvieron estrechos lazos con Roma, la repiblica romana actud
como drbitro en las disputas internas del Egipto ptolemaico, aprovechando esa
intervencion para aumentar su influencia en la regiéon. Quizds el caso mas célebre fue el
de Julio César, quien tom¢ partido por Egipto en la guerra entre Cleopatra VII y su
hermano Ptolomeo XII, este dltimo apoyado por Pompeyo, lo que le sirvié también para

poner fin a la guerra civil en Roma (Tobalina, 2021).

Universidad de Zaragoza 10



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

3-El sincretismo religioso como elemento de legitimacion del
poder: Los casos de Serapis e Isis.

Se ha afirmado que es durante la época helenistica cuando surge el sincretismo religioso,
segtin A. Lozano (1991, 171), “ha habido quienes la han definido como el momento en el
que se efectud el fendmeno del sincretismo religioso”. Si bien esto no es del todo cierto
ya que, en periodos anteriores, al &mbito griego llegaron deidades extranjeras como la
Madre tierra, procedente de Frigia, asimilada por los griegos como Cibeles (Lozano,
1991, 181)

Los principales factores que propiciaron e hicieron posible la hibridacion entre la cultura
y religién griega y las de la zona del Mediterraneo oriental fueron la proximidad
geografica entre ambos mundos culturales, la progresiva expansion de la cultura griega
fuera de sus fronteras gracias a las conquistas de Alejandro Magno y la gran movilidad
de la poblacién. Para Lozano (1991, 171), este intercambio entre culturas no fue
unidireccional, sino que se produjo en dos direcciones, desde Grecia hacia Oriente, de la
mano de veteranos, soldados y emigrantes, y desde Oriente hacia Grecia, de la mano de
mercenarios marinos, comerciantes. Asi pues, se atribuyeron nombres griegos a
divinidades del dmbito oriental y a la inversa, algunas deidades griegas asumieron

sobrenombres extranjeros.

Dentro del desarrollo del sincretismo, se encuentran algunos fendémenos de gran
relevancia. En primer lugar, la helenizacion de las religiones orientales, cuyas leyendas y
mitos fueron reinterpretados en griego. La penetracion de los principales conceptos de la
religiosidad helenistica en las religiones orientales, asi como de elementos novedosos de
la nueva concepcién del mundo, tales como la demonologia o la fe en los milagros. Por
ultimo, la reinterpretacién de conceptos antiguos, tras ser separados de la tradicion

originaria (Lozano, 1991, 172).

Si bien, el sincretismo religioso no es una innovacion de este periodo, si que fue
aprovechado por los gobernantes helenisticos como un instrumento de poder para lograr
una cohesion entre las diferentes poblaciones y sus tradiciones, tanto culturales como

religiosas, con el objetivo de desempenar un gobierno mejor y mas eficaz. Ademas, los

Universidad de Zaragoza 11



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

gobernantes de los estados helenisticos también hicieron un gran esfuerzo por reformar
el culto a los antiguos dioses griegos, un elemento muy caracteristico de la religion
durante el periodo helenistico, siendo algunos de los principales centros de adoracién en

el extranjero el templo de Zeus en Pérgamo o el de Artemis en Efeso (Lozano, 1991, 172).

A continuacién, se expondran los dos principales ejemplos del fendmeno sincrético en
tiempos de los Ptolomeos, Serapis e Isis, y el uso de los mismos como elemento

legitimador del poder real.

3.1-El caso de Serapis

Tras el traslado del cuerpo sin vida de Alejandro Magno a Alejandria, Ptolomeo I (305-
282 a.C.) introdujo alli el culto a Oserapis -helenizado como Serapis (Velilla, 1991)-,una
divinidad resultante de la mezcla de Osiris, uno de los principales dioses egipcios
tradicionales, y Apis, el toro sagrado (figura 1) fervientemente venerado en Menfis e
identificado con Ptah, el dios creador, en vida. Tras la muerte, se convertia en Oserapis
(Van de Mieroop, 2010, 297); ademas, también se asociaba a la figura del faraén. De esta
manera, Serapis contd con el favor de los monarcas ptolemaicos, lo que favorecid y
facilité la expansion de su culto entre las clases altas greco-macedonias de la sociedad
egipcia. Esta predileccion por Serapis fue recogida y descrita de la siguiente manera por
Plutarco, Isis y Osiris, 28 (trad. en Arroyo, 1999, 171):
“Ptolomeo Soter vio en suefios al coloso de Plutén que estaba en Sinopis. Ignoraba su
existencia, no sabiendo su forma, no habiéndolo visto jamds. En esta vision le ordend el
dios que hiciera transportar lo antes posible esta gigantesca figura a Alejandria. Ptolomeo,
ignorando como ignoraba el lugar en que se erigia, se encontré en apuro y, al relatar la
visién a sus amigos, hallé entre ellos un hombre llamado Sosibios que habia viajado
mucho. Este declar6 que en Sinopis habia visto un coloso parecido al que el rey vio en su
suefio. Entonces Ptolomeo envié a Soteles y Dioniso, y estos dos hombres, tras muchas
penas y largo tiempo, a pesar de contar con la ayuda de una providencia divina,
consiguieron llevarse furtivamente al coloso. Tan pronto fue visible aquella figura
transportada, Timoteo y Maneton el Sebenita conjeturaron por el Cerbero y el dragén que
poseia como emblemas, que se trataba de la estatua de Plutén, persuadiendo a Ptolomeo

que no representaba a otro dios sino a Serapis. En el lugar de donde venia no llevaba

Universidad de Zaragoza 12



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

ciertamente este nombre, pero una vez transportada a Alejandria se la designé de este

modo, puesto que recibid por parte de los egipcios el nombre de Serapis”.

3.1.1-Origenes

En la tradicion mitoldgica griega, Apis fue el mitico rey de Foronea (posterior Argos),
hijo de Foroneo y la ninfa Telédice, por tanto, nieto de Inaco', el primer rey de Argos.
Apis reiné como un tirano, siendo asesinado por Etolo y posteriormente vengado por
Argos, tras lo que se produjo su divinizacion, siendo venerado como Serapis (Arroyo,
1999, 172).

A pesar de que el culto a Serapis en Alejandria qued6 instaurado de la mano de Ptolomeo
I, hay evidencias de la existencia de un santuario dedicado a Serapis situado en la zona
de Racotis? donde se profesaba el culto previamente a la llegada de la estatua. Segin
Stambaugh, Volokhine y Borgeaud (cit. en Lépez, 2020, 209) el santuario fue erigido en
tiempos de Alejandro Magno, suponiendo la importacién de la estatua una nueva forma
de representar a un dios ya existente, no la introduccién de una nueva deidad (Lopez,
2020, 209).

Otra posible evidencia de la existencia de un culto a Serapis antes de la instauracion de
la dinastia ptolemaica es un episodio recogido por Plutarco en relacién a la muerte de
Alejandro magno, en el que los hombres de Alejandro se trasladaron al templo donde se
veneraba a Serapis en Babilonia, capital de su imperio, con el objetivo de preguntar al
dios si debian trasladar alli el cuerpo del monarca moribundo para que sanase, obteniendo

una respuesta negativa por parte de Serapis (Lopez, 2020, 209).

3.1.2-El culto a Serapis

Como se ha visto anteriormente, el culto a esta deidad en Alejandria iba dirigido a las
élites griegas, no habiendo grandes evidencias de un culto generalizado entre los
habitantes de Alejandria mds all4 de algunas estatuas. No es asi en el caso de Menfis, la
antigua capital del Egipto faradnico. Alli se encontraba el ya citado Serapeion el lugar
donde los egipcios adoraban al fallecido toro Apis, representado como un toro tocado con
el disco solar entre sus cuernos, un Uraeus, y una prenda rectangular en los cuartos

traseros (Van de Mieroop, 2010, 297), cuya alma pasaba a pertenecer a Osiris tras su

! Primer habitante de Argos y el primero en usar el fuego.
2 Nombre original de Alejandria.

Universidad de Zaragoza 13



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

muerte (Lopez, 2020, 210). Previamente a ese culto post mortem, se debian llevar a cabo
todos los rituales previos al enterramiento:

Tras el fallecimiento del toro, el pais entero entraba en un periodo de duelo, y el cuerpo
del animal, era momificado, al igual que se hacia con los cuerpos de los faraones, en la
casa de embalsamamiento en la necrépolis de Saqqgara. Pasado el periodo ritual de setenta
dias, la momia del bovino era enterrada en el serapeion, donde se procedia a rendirle
culto. El lugar fue embellecido por las sucesivas dinastias reinantes, destacando las
esfinges colocadas en la calzada procesional durante la Dinastia XXX. Con los
Ptolomeos, se emplazaron estatuas de once filésofos y poetas griegos (Van de Mieroop,
2010, 298).

De esta manera, Serapis seria patron tanto de la fertilidad, como de la muerte, siendo
identificado con Hades en el ambito griego, representado con forma antropomorfica, con
un kalathos y una cornucopia, simbolos de la fecundidad, y con una patena y un chiton
(figura 2), elementos del mds alld. En Menfis, ademds de estos elementos, las esculturas
de Serapis aparecen acompaifiadas de un Cerbero, afirmando la conexién de este dios con

el inframundo (Loépez, 2020, 211)

3.1.3-La relacion entre Serapis y los Ptolomeos

Si bien, no hay evidencia clara de la existencia de un gran templo consagrado a Serapis
anterior a la construccion del Serapeion de Alejandria por Ptolomeo II, es posible que
existiese en ese lugar un santuario establecido por Ptolomeo I Soter. El hallazgo de restos
de gravilla bajo el Serapeion de Ptolomeo II indicaria la presencia de una estructura
anterior, y un antiguo témenos consagrado a Serapis. (Lépez, 2020, 215). En el lugar,
también se hall6 un altar griego que contenia la inscripcion: (altar) del rey Ptolomeo y
Arsinoe Filadelfo, (descendientes) de los dioses salvadores (Bernand, 2001, citado en
Lopez, 2020, 215).

Esto supone la presencia de un culto a Ptolomeo II y Arsinoe II en un lugar de gran
importancia dentro de un complejo consagrado a Serapis, sugiriendo que, este lugar
dedicado al dios, fue usado como lugar de culto a la pareja real. Lo que evidenciaria que
el culto a Serapis estuvo intimamente ligado al culto a los gobernantes Lagidas, entrando
en juego la synnaoitheoi, una idea que admite la posibilidad de que un mortal pueda
compartir el mismo lugar que una deidad, siendo el periodo helenistico el momento

cumbre de este pensamiento (Lopez, 2020, 216).

Universidad de Zaragoza 14



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Esta asociacion de la familia real con Serapis llevé a que esta deidad quedase representada
en las monedas como rey, como en época de Ptolomeo IV Filopator. Poco a poco, Serapis
fue sustituyendo a Osiris, hasta el punto que, en varios templos de la época, Isis aparecia
con Serapis como su esposo, al igual que aparecia junto a Osiris en épocas anteriores.
Ademads, Ptolomeo II supo sacar provecho de la importancia que este culto tenia para sus
subditos griegos de Egipto, convirtiéndose en su principal patrocinador y usdndolo de

forma propagandistica (Lopez, 2020, 217).

3.2-El caso de Isis

Desde sus origenes, la diosa Isis estuvo estrechamente vinculada a la administracién
estatal como madre de Horus, encarnado por el propio faraén (Lozano, 1991, 179),
adquiriendo un papel protector del soberano del Alto y Bajo Egipto, ocupando, al igual
que se ha visto con Serapis, un lugar privilegiado dentro del pante6n egipcio. Esta diosa
ya era conocida por Herddoto, habiendo sido equiparada por los griegos con la diosa
madre Démeter (Lozano, 1991, 180). Sin embargo, el ascenso de Isis dentro del
Helenismo estuvo ligado a su integracion en la érbita de Serapis, quedando como la tinica
deidad que lleg6 a convertirse en figura central dentro de la religion, en forma de diosa
del cielo y madre del universo, en cuya figura confluian los atributos de capital
importancia para la religiosidad de entonces. (Lozano, 1991, 180). Poetas tanto egipcios
como extranjeros, escribieron textos en su honor; ademds, su culto prosperd tanto en

época griega, como romana (Van de Mieroop, 2010, 318).

3.2.1-El ascenso de Isis en época Ptolemaica

Al igual que Apis, Isis también fue reinterpretada por los Ptolomeos, asumiendo atributos
de algunas deidades griegas como Démeter, diosa de la tierra y la agricultura, y Coré, de
quien tomé su papel como reina de los difuntos, llegando también a ser adorada como
diosa del mar y el comercio. (Lorente y Moreno, 2023, 51).

Para S. Alegre (cit. Lorente y Moreno, 2023, 51), “este contexto de fusién y de difusién
cultural, promovido desde Alejandria y nunca antes visto, dot6 de un renovado impulso
a Isis [...], que pasé a ser conocida en todo el Mediterrdneo”. Este impulso a la figura de
Isis fue propiciado, entre otras cosas, por su unién matrimonial con Serapis, que

simbolizaba el matrimonio real.

Universidad de Zaragoza 15



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

3.2.2-Asimilacion de Isis con el panteon griego

Ademads de Démeter y Coré, Isis asumié elementos propios de otras deidades, tanto del
panteén griego. En el caso de las deidades griegas, Isis estuvo relacionada, por sus
propiedades curativas y magicas, Selene y Hécate, magas y diosas lunares, por su papel
de madre del faraén y su relacién con la fertilidad, con Gea, la diosa madre griega
(Lorente y Moreno, 2023, 53). Ademads, Diodoro de Sicilia afirmaba que Isis estaba
relacionada con Asclepio, dios griego de la medicina, debido a que esta realizaba
curaciones a través de los suefios (Lorente y Moreno, 2023, 54). También, en época
helenistica, se produjo un sincretismo entre Isis y la diosa Fortuna; tal fue su
trascendencia, que llegd a consolidarse una nueva divinidad fruto de ese sincretismo entre
ambas diosas, conocida como Istiqué (Arroyo, 2013, 85); el caracter sincrético de esta
divinidad recuerda a la creacién de Serapis en los inicios de la dinastia Lagida (Arroyo,
2013, 86). Todas estas identificaciones, han llevado a denominar a Isis como “la diosa de

los diez mil nombres” (Lorente y Moreno, 2023, 54).

3.2.3-Isis como legitimadora de la realeza Ptolemaica.

Dentro del pante6n egipcio, en época Ptolemaica se produjo una sincretizacién, que ya se
remontaba a época faradnica (Arroyo, 1999, 170), entre Isis y Hathor, que encarnaba el
cuidado materno. En este contexto, comenzaron a popularizarse las representaciones de
Isis como diosa nutricia; en el mammisi del templo de Hathor en Dendera, Isis aparece
representada amamantando a un bebé y tocada con los cuernos y el disco solar de Hathor,
elementos que le otorgan el cardcter de lactans (Figura 3), ademds de su propio tocado
(Arroyo, 1999, 170). No hay que olvidar que los faraones se identificaban el dios Horus,
hijo de Isis, por lo que la diosa era concebida como la madre divina del soberano.

Este sincretismo entre Isis y Hathor, desarrollado en el tiempo de los Ptolomeos con
especial profusién, asi como su culto, les sirvié para consolidar su poder en Egipto.
Ademads, tras la llegada de los griegos al Pais del Nilo, la gran popularidad del mito de
Osiris, tanto en el dmbito de la fertilidad, como en el funerario, hizo que el Estado

Ptolemaico fuese visto como un “Estado Salvador “frente a la ocupacién persa (Arroyo,

1999, 171).

Universidad de Zaragoza 16



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

3.2.4-La identificacion de Cleopatra VII Filopdtor con Isis.

Si bien, en el caso de los faraones Lagidas, Serapis, fue el dios mediante el cual
justificaron su poder sobre Egipto, la divinizacién de las reinas consortes Ptolemaicas,
iniciada con la esposa de Ptolomeo II Filadelfo (285-246 a. C.), Arsinoe, se realizé a
través de Isis, siendo el mayor ejemplo la identificacion de la reina Cleopatra VII
Filopator (52-30 a. C.) con esta diosa aprovechando la difusién del culto isiaco por el
Mediterraneo (Arroyo, 2013, 80).

Los titulos que acompafiaron al nombre de Cleopatra VII, Théa Filopdtor, “diosa que ama
a su padre”, y Théa Filopator Kai Philopatris, “diosa que ama a su padre y a su patria”,
constituyen un doble mensaje politico: por un lado, afirman la herencia politica
Ptolemaica y Seletcida de Cleopatra, considerada heredera espiritual de Cleopatra Thea
(“/diosa”), la gran reina Seletdcida; y reafirman su ascendencia Maceddnica (Woolf, 2011,
112), continuando con el legado de sus antepasados. J. Tyldersley, afirma que “Cleopatra
“manipuld la religién egipcia para ser vista como una encarnacién viviente de la diosa
Isis, lo que le permiti6 consolidar por completo su posicion de poder” (VVAA, 2023). Es
posible que Cleopatra se iniciase en los cultos isiacos en Menfis, que, pese a haber perdido
su estatus como capital, conservaba un papel destacado como centro religioso (Ares,
2014). Como se ha visto en el apartado 3, Isis era también la diosa de la magia; esta magia

era identificada como Heka, que, ademads de ser el nombre de la

personificacién de esa magia, denominaba también a un complejo concepto abstracto,
naturalista muy distante de la concepcion actual del término magia (Ares, 2014). De este
modo, cabe la posibilidad que Cleopatra hiciese uso de Heka para ascender al trono,

emulando las préacticas magicas de Isis.

El momento culmen de esta identificacion de Cleopatra VII con Isis llegé con el final del
viaje de la reina junto a Julio césar por el Pais del Nilo; cuando desembarcaron en Asudn,
donde la reina fue recibida como la encarnacién de la diosa, siendo asimilado César con

el dios Amoén (Ares, 2014), siendo presentados como una pareja divina.

En cuanto a las representaciones, se puede destacar una estela cimbrada dedicada a Isis
(figura 4), datada en torno al 51 a. C. Dividida en dos partes, en la parte superior se

representa a Cleopatra como faradn, vistiendo el shenti y el sejemty, la corona doble que

Universidad de Zaragoza 17



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

simbolizaba el poder del faraén sobre el Alto y Bajo Egipto, haciendo una ofrenda a Isis,
representada con los cuernos de Hathor y el disco solar, amamantando sentada en un
trono. Entre la diosa y la reina se sitia una mesa de ofrendas, sobre la que se encuentran
una cornucopia, un vaso en forma de cuerno, que representaba la abundancia, y sobre la
escena, un disco solar alado del que cuelgan dos uraeus (Arroyo, 2013, 89). En la parte
inferior, una inscripcion en griego que indica que la estela fue consagrada por Onnophris
el griego, “presidente de la asociacion de Isis Snonais” (Van de Mieroop, 2010, 311),
pudiéndose leer el nombre de Cleopatra en la segunda linea. Para Arroyo (2013, 88), es
significativo que la ofrenda de la reina se produzca ante la diosa con la que se identificd,

ademas de evidenciar la divinizacion de la reina.

Otro ejemplo de representacion de Cleopatra VII como Isis, en este caso escultdrica, es
una estatua de basalto (figura 5), que representa a la reina de pie, ataviada con un tocado
nemes con tres uraeus, evidenciando su poder y su estatus real deificado. Aparece con el
torso desnudo, y una falda estrecha, tipica en las representaciones de Isis. En su brazo
derecho, Cleopatra porta la cornucopia, también relacionada con la diosa. Por dltimo, un
relieve (figura 6) situado en el templo de Hathor en Dendera representa a la reina de perfil,
mirando hacia la izquierda con el pecho descubierto (comitn en las representaciones de
Isis), un collar usej, relacionado con Hathor, y luciendo el tocado de Hathor con el buitre
Nejbet, el disco solar y los cuernos de vaca. A la derecha del tocado, aparece un cartucho

con la palabra “trono”.

Universidad de Zaragoza 18



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

4- El culto a Alejandro Magno y al monarca helenistico

Si bien los Ptolomeos respetaron, mantuvieron y promocionaron los cultos tradicionales
del pueblo egipcio, también introdujeron, y patrocinaron nuevas formas religiosas como
un elemento propio de su dinastia. Estos nuevos cultos, a pesar de estar enmarcados
dentro del 4mbito religioso de este periodo y gozar de una gran trascendencia en el Egipto
ptolemaico, no tenian por finalidad la adoracion de los dioses tradicionales ni de las
nuevas formas sincréticas de los mismos, sino que estaban dirigidos a legitimar el poder
de la nueva dinastia ante el pueblo egipcio a través del culto religioso, primero de
Alejandro Magno (figura 7) y, posteriormente, de los faraones Ptolomeos. Para ellos, el
derecho de gobierno sobre Egipto era un derecho de conquista, lo que hizo que este

territorio se convirtiese en su heredad y pudiese ser administrado a voluntad.

4.1-El culto a Alejandro Magno

En un Egipto que experimentaba una decadencia manifesta, cristaliz6 la instauracién de
un culto independiente dedicado a la persona del monarca divinizado, siendo Alejandro
Magno (356-323 a. C.) el primero. De esta manera, tras la muerte del macedonio,
Ptolomeo I instaurd y patrociné la expansion de un culto oficial sufragado por el Estado.

(Lozano, 1991, 177).

4.1.1-La deificacion de Alejandro

Ya en vida, el propio Alejandro se presentd como un dios ante sus subditos y los
habitantes de los territorios incorporados a su imperio tras su conquista, intentando
emular y establecer un vinculo con los dioses y héroes griegos (Garcia, 2017, 5). Esta
idea fue fomentada desde su nacimiento por sus padres, Olimpia y Filipo II de Macedonia,
ya que, segun la tradicion, Filipo descendia de Heracles, hijo de Zeus, mientras que
Olimpia descendia de Aquiles. Asi pues, Filipo seria su padre mortal y Zeus, su padre
divino; ademds, como recoge Garcia (2017, 5), Plutarco afirmaba que Olimpia hizo creer
a Alejandro que se habia unido a Zeus para engendrarle. aunque este planteamiento no
fue utilizado hasta después de la muerte de Filipo, para poder afianzar su dominio sobre

Macedonia (Garcia, 2019, 9).

Universidad de Zaragoza 19



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Durante los primeros afios de la campaiia asidtica, Alejandro hizo grandes esfuerzos por
superar las hazafas de sus antepasados usando la filiacién heroica como pretexto para
realizar algunas acciones (Garcia, 2017, 9). Antes de retomarlas en el 331 a. C., Alejandro
lleg6 a Egipto a finales del 332 a. C. vy, tras liberarlo del dominio persa, que habia
despreciado las tradiciones y creencias egipcias, tratd de agradar al pueblo egipcio
dedicando sacrificios y venerando a sus dioses, especialmente a Apis en la forma del toro

sagrado (Garcia, 2017, 10) y restaurando los cultos tradicionales.

A cambio de ello, Alejandro fue coronado faraén del Alto y el Bajo Egipto en Menfis en
noviembre del 332 a. C. aunque, como bien dice Cristina Garcia (2017, 11) no es un hecho
muy constatado en las fuentes clasicas, a excepcion de la “Vida de Alejandro”, obra de
Pseudo Calistenes, algunos relieves en los templos de Luxor y Karnak, que lo corroboran.
Recibié también los titulos de “Protector de Egipto,” “Horus, hijo divino de Ra” y
“Amado hijo de Amén.” De esta manera, Alejandro, al ser nombrado faraén, recibi6é
adoracion por parte del pueblo egipcio como un dios viviente. Tras ser coronado faradn,
el macedonio partié en viaje al ordculo de Amoén en el oasis de Siwa, uno de los mas
prestigiosos del mundo antiguo. Cristina Garcia (2017, 12) afirma que, segtin Calistenes,
Alejandro visité este lugar para emular la visita que Heracles y Perseo realizaron al
ordculo en el pasado; también es posible que quisiese obtener respuesta sobre a qué dioses
debia honrar durante la continuacién de su campana en Asia. Una vez alli, uno de los
sacerdotes proclamo a Alejandro “Hijo de Zeus”, aunque, segun Plutarco (Vit., Alex., 27,
9), esto podria haber sido una equivocacion lingiiistica: al intentar referirse a él como
paidion, “mi muchacho”, el sacerdote pronunci6 “pai dios,” hijo de Zeus. Existe también

la posibilidad de se refiriera a €l como “hijo de Amoén” (Garcia, 2017, 13)

En cualquier caso, desde ese momento, segin Bellinger (1963, cit. en Garcia, 2017, 14),
Alejandro se presenté como hijo del dios Amoén, legitimando asi su poder sobre el pais
del Nilo, asegurando la continuacién del legado de los faraones egipcios y manteniendo
una profunda veneracion hacia ese dios durante los afios posteriores a su visita a Siwa.
Tanto es asi que le dedic6 sacrificios y le hizo consultas tras la muerte de su compaiero
Hefestion. A partir de entonces, serd representado frecuentemente tocado con los cuernos
de carnero de Amon (figura 8), siendo posible que apareciese ataviado asi en los

banquetes (Garcia, 2017, 14).

Universidad de Zaragoza 20



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

4.1.2-La lucha por el control del cuerpo de Alejandro

Tras la muerte de Alejandro en el 323 a. C., comenzaron las luchas internas por el poder
en su Imperio, protagonizadas por los Diddocos, sus antiguos generales. Todos ellos se
consideraban legitimos sucesores del macedonio, siendo uno de los principales objetivos
en la lucha el conseguir un s6lido y poderoso argumento de legitimacion para asi poder
sobreponerse a los adversarios. En esta pugna por el poder cabe recordar que, “en el
mundo conceptual del Helenismo, era corriente en lineas generales la idea de obtener el

poder, legitimacion e identidad de los restos de grandes antepasados” (Rader, 2003, 173)

Partiendo de esa premisa, el cuerpo de Alejandro seria un poderosisimo elemento de
legitimacion del poder, siendo uno de los focos del conflicto. A pesar de que el deseo del
propio Alejandro era recibir sepultura en el oasis de Siwa (Ares, 2008), donde nueve afios
antes fue reconocido como hijo de Amoén-Ra, Pérdicas, uno de sus generales, consigui6
desviar la comitiva finebre que transportaba el cuerpo embalsamado de Alejandro en el
interior de un catafalco (figura 9) hacia Egas, lugar tradicional de enterramiento de los
monarcas macedonios (Alvarez, 2020). De haber sido enterrado Alejandro en este lugar,
junto a su padre, Filipo II, Pérdicas hubiese logrado obtener un prestigio sin parangén

(Rader, 2003, 176).

Una muestra de la importancia de conseguir que la momia de Alejandro reposase en un
lugar concreto con el fin de reforzar el poder de los Diddocos es el hecho que, cuando el
cortejo se dirigia a Macedonia, fue interceptado por Ptolomeo (figura 10) y su ejército a
su paso por Siria, siendo conducido a Egipto en el afio 322 a.C. Esto desencadené una
repuesta de Pérdicas, quien se dirigié a Egipto para hacer la guerra contra Ptolomeo
(Rader, 2003, 173). Esta accién de Ptolomeo iba en consonancia con la tradicional idea
egipcia de que los faraones eran aceptados por los dioses como sus representantes en la
tierra. Como expone Olaf B. Rader (2003, 177), tras la muerte de Alejandro, los
sacerdotes egipcios incluyeron en las listas reales los nombres de Filipo III, medio
hermano de Alejandro, y Alejandro IV, hijo legitimo del rey macedonio. Con el secuestro
y posterior traslado de los restos del que en vida fue el mayor conquistador de la
Antigiiedad, Ptolomeo pretendia de alguna forma vincularse con la dinastia de Alejandro

y hacer ver que la sucesion encarnada en €l habia sido ordenada por los dioses. Ademds,

Universidad de Zaragoza 21



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

cuando en el afio 321 a. C Pérdicas fue incapaz de cruzar el Nilo para recuperar el cadaver
de Alejandro, se interpreté como la voluntad de los dioses a favor de Ptolomeo.

Asi pues, la posesion del cuerpo de Alejandro fue uno de los principales elementos
propagandisticos de los que gozé Ptolomeo para legitimar su presencia en el Pais del Nilo

(Rumi, 2013, 34).

4.1.3- La tumba de Alejandro y su culto

Tras ser secuestrada por Ptolomeo I, la momia inicialmente reposé en Menfis. Es posible
que Ptolomeo adaptase una capilla en el interior del Serapeo de Saqqara, la necrépolis de
Mentfis, inicialmente concebida para Nectanebo 11, el dltimo de los faraones nativos de
Egipto. La capilla estaba franqueada por un semicirculo de estatuas griegas que
representaban a varios sabios griegos, incluyendo al que fuese maestro de Alejandro,
Aristételes (Gomez, 2024).

Entre los afios 290 y 280 a. C., Ptolomeo II Filadelfo trasladé el sepulcro a Alejandria, la
ciudad que el propio Alejandro fundé en el Delta del Nilo en el 332 a. C. Asi las cosas,
Alejandria se convirti6 en el epicentro del culto a Alejandro. Alli, Ptolomeo IV Fil6épator
hizo construir un gran mausoleo en torno al 215 a. C., quizas inspirado en el mausoleo de
Halicarnaso, para albergar el cuerpo del conquistador, situado en un recinto amurallado
dentro del barrio real de Alejandria que contenia también las tumbas de los reyes Ligidas.
El caddver embalsamado yacia dentro de un sarc6fago de oro, que desaparecio tras ser
fundido en el 89 a C. por Ptolomeo XI debido a la necesidad de pagar a sus soldados,

siendo sustituido por un nuevo sarcéfago de cristal (Gémez, 2024).

Ptolomeo I cred, en colaboracion con los sacerdotes y el resto del clero egipcio, un nuevo
culto recurriendo al papel de Alejandro como fundador de Alejandria, capital del Egipto
de los Ptolomeos. Este nuevo culto contd con sus propios sacerdotes eponimos (Rumi,
2013, 27), siendo Menelao, hermano de Ptolomeo I, el primer sumo sacerdote de
Alejandro. Como parte de esta nueva actividad religiosa, también acufi6 monedas de
bronce y oro para deificar al macedonio; ademads, instaurd dias festivos en Alejandria
dedicados a rendir pleitesia al conquistador macedonio (Rumi, 2013, 27). En Karnak, se
erigié un santuario dedicado a Filipo Arrideo y una estatua representando a Alejandro IV,

el hijo que el Magno tuvo con Roxana.

Universidad de Zaragoza 22



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

El principal centro de veneracién fue la propia tumba, conocida como soma, construido
como lugar de devocion el Ka de Alejandro (Ares, 2008) como se hacia antafio con los
faraones, y se exponia, conservado en miel y especias arométicas, el cuerpo momificado,
siendo un lugar con gran actividad litdrgica, visitado y honrado durante generaciones. Tal
fue su importancia y el poder de atraccion de este culto que no solo los egipcios visitaron
e hicieron ofrendas en la tumba del rey macedonio, sino que la momia de Alejandro
recibid la visita de personaje ilustres en época romana. (Gomez, 2024) Asi, por ejemplo,
tras vencer a Pompeyo en Farsalia y restituir a Cleopatra VII en el trono de Egipto, Julio
César, quien veia a Alejandro como un gran referente, visito el soma en el afio 48 a. C.
Tras la incorporacion de Egipto como provincia romana se produjo, en el 30 a. C. la visita
de Augusto al mausoleo, como recogen Suetonio, Augusto, 18, y Dion Casio, Historia
Romana, 51, 16, quien, tras haber ordenado que el cuerpo fuese sacado de su cdmara
funeraria, coloc6 una corona en la cabeza del legendario monarca y esparci6 flores sobre
el ajado cuerpo (figura 11). En este proceso, rompi6 parte de la nariz de Alejandro (Rader,
2003, 187).

La visita a la tumba y el homenaje a Alejandro, fueron una costumbre manifestada durante
siglos entre los emperadores romanos. Germéanico la visit6 en el 19 d. C. acompaiiado de
su hijo Caligula, quien, tras convertirse en emperador anos después, volvié a visitar el
mausoleo y extrajo la coraza de la momia (Rader, 2003, 187). Si bien durante los afios
siguientes Vespasiano, Tito, Adriano, acompafiado de Antinoo, también vieron la tumba,
no fue hasta el 200 d. C més de 500 afios después de la muerte de Alejandro, cuando se
tienen detalles de una nueva visita, la del emperador Septimio Severo, quien ordend cerrar
el sepulcro de Alejandro (Rader, 2003, 189) tras observar la facilidad con la que se podia
acceder al mismo, siendo la dltima visita imperial documentada la del emperador
Caracalla en el afio 215 d. C, durante la cual deposité a modo de ofrenda su cinturén y su
anillo; tras esto, el cadaver del que en vida fue el amo de casi todo el mundo conocido, se

perdid, desconociéndose su paradero.

Universidad de Zaragoza 23



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

4.2-El culto al gobernador helenistico

El culto a Alejandro fue instaurado y usado como el principal mecanismo de legitimacion
del poder de una incipiente dinastia Lagida. No obstante, estos monarcas, que podrian ser
considerados advenedizos por algunos grupos de la sociedad egipcia, fueron mas all4,
llegando a establecer un culto hacia su persona, tanto en vida como tras su fallecimiento,
como si de dioses se tratasen y que serd mantenido e institucionalizado a lo largo de los

casi trescientos afios que los Ptolomeos gobernaron el pais del Nilo.

4.2.1-Antecedentes griegos

Ya antes del inicio del periodo helenistico, los griegos creian que los hombres
sobresalientes debian distinguirse de los demds individuos, obteniendo mayores derechos
que el resto. De esta manera, adivinos, magos o poetas podian ser elevados al estatus de
theoi, divinos, por poseer atributos extraordinarios. Asi pues, el hecho de honrar a estas
personalidades tras su fallecimiento como si de dioses se tratasen, constituia una antigua
tradicion en el mundo griego (Lozano, 1991, 175). Ademds, Lozano apunta que el
pensamiento filos6fico griego desarroll6 el perfil del “hombre mejor”, quien, por su saber
y sus cualidades, era considerado como el idoneo para estar al frente de la comunidad,
siendo estas atribuciones, junto con la educacidn, consideradas cercanas a los dones
divinos. Segtn los fil6sofos, a ese estatus le correspondia un derecho divino, y a ello hay
que sumar que los estoicos pensaban que el reinado terrenal era un espejo del

desempefiado por Zeus (Lozano, 1991, 175-176).

4.2.2-Los inicios del culto al monarca helenistico

Una de las primeras evidencias de un culto al gobernador de Egipto es la “Estela de
Satrapa”, fechada en el 311 a. C. que contiene la siguiente inscripcion (Rumdi, 2013, 26):
“Yo, Ptolomeo, el sitrapa, restauro a Horus, el vengador de sus padres, el seior de Pe, la
sefora de Pe y Tep, el territorio de Patanut, desde este dia hasta siempre, con todas sus

aldeas, poblados, habitantes, terrenos”.

Ademais, Ptolomeo I escribi6 la historia de Alejandro Magno, donde, ademads de ensalzar
su figura y sus hazafias, también destaca sus propios actos, enfatizando su papel como su
sucesor y justificando su ascenso al poder como faraén, que en la tradicién egipcia era

sujeto de culto por su consideracién como dios en la tierra (Rumi, 2013, 28). El Ligida

Universidad de Zaragoza 24



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

obtuvo el sobrenombre Soter, salvador, como recogié el propio Ptolomeo en su obra
dedicada a Alejandro, tras haber salvado al Magno. A este episodio alude Plutarco,
Moralia, V, 2, refiriendo que Alejandro dijo: “pero si Ptolomeo no me hubiera cubierto
con su escudo [...] aquella aldea barbara y sin nombre seria necesariamente la tumba de

Alejandro”. Tras su muerte en el 285 a.C., Ptolomeo I fue divinizado por su hijo.

4.2.3- La consolidacion del culto al soberano

Ptolomeo II Filadelfo (285-246 a. C.) serd quien marque las lineas de actuacién de sus
sucesores en este ambito. El primer paso para la constitucion y aceptacion de esta practica
fue la denominacién de sus padres, Ptolomeo I y Berenice, como theoi soteres, dioses
salvadores (Lozano, 1991, 177). Asi pues, comenzo6 a expandirse rapidamente la idea de
que el soberano formaba parte de una hiera oikia, familia sagrada, integrada por todos los
monarcas de la dinastia Lagida, incluyendo a Alejandro, haciendo descender su linaje real
del propio Zeus. Ptolomeo I, casado con su hermana Berenice, ya instaur? la tradicion del
matrimonio entre hermanos, como era habitual en el mundo egipcio, unién que simularia
los matrimonios divinos entre Zeus y Hera, e Isis y Osiris. Asi pues, todos los Ptolomeos
recibieron honras en forma de cultos de ofrendas. De esta manera, el siguiente paso a
seguir por Ptolomeo II fue su autodivinizacidn, incluyendo en ella a su esposa, y a la vez
hermana, Arsinoe II, en torno al 270 a. C., introduciendo su culto como theoi adelphoi

dentro del existente culto a Alejandro Magno (Lozano, 1991, 178).

Ana. B. R (2013, 34) expone algunas diferencias respecto al cardcter y naturaleza del
culto al monarca. En el caso de los cultos establecidos por la ciudad, cabe destacar que se
trataban de adoraciones al monarca que reinaba en ese momento, siendo el faraén
venerado en vida. En el caso de aquellos establecidos por la administracion real,
encontramos dos tipos. El primero, el culto a un monarca Lagida ya fallecido, instaurado
por el propio rey y propio de los inicios del periodo helenistico de Egipto; y el segundo,
la auto-divinizacién del monarca en vida (Rumi, 2013, 34). Cabe destacar que la linea

seguida por los Lagidas fue la divinizacién del gobernante ya fallecido.

Un elemento central que articulaba el culto al monarca fueron los festivales en su honor,
que recibian el nombre de la persona a la que honraban. En las ocasiones en las que el

culto se establecia en vida, las celebraciones solian tener lugar el dia de su cumpleafios,

Universidad de Zaragoza 25



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

llevandose a cabo diferentes sacrificios. Por el contrario, si el culto era creado tras su
fallecimiento, los actos acontecian en fechas sefialadas en la vida del rey, como el

aniversario de su nacimiento o el de su muerte.

Asi pues, este nuevo culto dindstico se establecid como una practica oficial en todo
Egipto. El cuarto gobernante de la dinastia ptolemaica, Ptolomeo IV Filépator (221-203
a. C.), fue el encargado de establecer este culto tras la inclusién oficial en €l de sus
bisabuelos, Ptolomeo I y Berenice. Ademads, dedic6 el templo de Hermoupolis Magna a
todos los Ptolomeos (Rumi, 2013, 41). También afiadié un culto dedicado a su madre
Berenice 11 Evergetis, que contaba con su propia sacerdotisa. Este culto dedicado a
Berenice fue situado delante del culto de Arsinoe, mostrando asi una prioridad sobre todas
las reinas subsiguientes. De esta manera, finaliza el proceso que inicié Ptolomeo I con la
instauracién del culto a Alejandro, quedando incluida la familia Lagida dentro de la
tradiciéon cultural egipcia (Rumi, 2013, 41). Ademds, Filopator se presentd como

descendiente del dios Dioniso, suponiendo un cambio respecto a sus predecesores.

4.3.4-La continuacion del culto al soberano

Esta practica serd continuada por los sucesores de Ptolomeo IV hasta llegar a Cleopatra
VII Filopator (52-30 a. C.), la dltima reina de la dinastia de los Ptolomeos y también la
ultima soberana del Egipto faradnico, a través de la cual este culto se traspasé a Roma.
Cleopatra, continuando con la tradicién establecida en el s.II a. C., se identific6 con la
diosa Isis, formando una hierogamia junto a Marco Antonio, identificado con Dioniso
(Lozano, 1991, 178). Tras su muerte en el 30 a. C., Augusto, quién gobernaria el territorio,
a partir de ese momento, convertido en una provincia romana propiedad del emperador,
instaur6 en Egipto el culto imperial (Fishwick, 1993), que adaptaba el culto al gobernador
helenistico, constituyendo una prictica constante hasta el fin de la religion tradicional
romana con la conversion al cristianismo de Constantino I en el afo 312 d.C. (Rumi,

2013, 41).

Universidad de Zaragoza 26



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

S5-Templos y sacerdotes

Como se ha expuesto, los Ptolomeos, ademas de introducir nuevos cultos, apoyaron y
asumieron los cultos tradicionales egipcios, procediendo también a la restauracién de
numerosos centros de culto. Ademads, apoyaron a sus sacerdotes y edificaron nuevos
santuarios, ademds de reconstruir y adornar los ya existentes® (Shaw, 2000, 532). Prueba
de la importancia que esto tuvo para la nueva dinastia macedonia es el mantenimiento de
los privilegios de los que los templos gozaban previamente a la conquista de Alejandro
como la exencion del impuesto sobre el terreno. Bajo el mandato de los monarcas
Lagidas, se produjeron concesiones y Egipto goz6 de una gran libertad religiosa. Los
templos poseian su propia tierra, que constituia la base de su economia (Shaw, 2000, 530),
y estrechamente ligados a ellos estaban los sacerdotes, cuya labor era de vital importancia

para el buen funcionamiento de los mismos.

5.1-Los templos ptolemaicos.

Si bien su uso principal era el culto, también constituyeron importantes centros de
actividad politica y econémica, contando con recursos provenientes de las tierras que los
monarcas cedieron a los mismos (Shaw, 2000, 533). Debemos tener en cuenta que los
dominios de los templos constituian una importante reserva de alimentos y desempefiaban
una gran labor industrial, y en ellos se realizaba la produccién de bienes manufacturados,
siendo de especial importancia de delicadas telas producidas en los talleres textiles.
(Shaw, 2000, 533).

Ademads, estos recintos eran los principales patrocinadores de trabajos artisticos, como las
estatuas y esculturas, creados en las hut-nebu, “casas del oro”, generando un importante
mercado para los artistas, cuyo trabajo ha proporcionado evidencias de la voluntad
ptolemaica de continuar con la herencia tradicional del Egipto faradnico, sumandole las
influencias helenisticas. (Shaw, 2000, 533). Como continuadores de las ancestrales
tradiciones egipcias, los reyes ptolemaicos dedicaron numerosos recursos a los templos,

reconstruyéndolos y amplidndolos en estilo egipcio, siguiendo el esquema arquitectonico

3 Esto hace que los templos ptolemaicos constituyan algunos de los mas completos y mejor conservados ejemplos de
arquitectura religiosa egipcia.

Universidad de Zaragoza 27



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

tradicional. Cabe destacar que la gran mayoria de estos templos fueron edificados en el
Alto Egipto, hecho seguramente condicionado por las revueltas sociales que agravaron la
crisis de gobierno que Egipto arrastraba desde época de Ptolomeo IV Filopéator (221-205
a. C.) y que marco una tendencia al alza del secesionismo en la zona (Sistac, 2020), por
lo que los Ptolomeos llevaron a cabo una intensa actividad constructiva en la zona para
legitimar su posicion. Desde el punto de vista arquitecténico, como norma general,
practicamente todos los templos erigidos por los gobernantes de la Dinastia Lagida
mantuvieron las tradiciones de construccién y el esquema arquitecténico de los santuarios

erigidos en épocas pasadas.

Un elemento practicamente comiin a estos templos, y también al resto de templos tardios,
es la practica ausencia de elementos griegos, preservando la convencién egipcia
tradicional. Tanto estos, como otros templos, continuaron conservando su antigua funcién
como fuentes de energia de Egipto (Shaw, 2000, 532), siendo el punto de confluencia de
lo humano y lo divino, donde el faraén, mediante el gran sacerdote local, su representante,
realizaba los ritos necesarios para el mantenimiento de los dioses; a cambio, estos
canalizaban su poder creador de vida hacia Egipto por medio de la figura del faraén
(Shaw, 2000). La entrada al complejo se realizaba por una puerta monumental enmarcada
por dos pilonos, un portico monumental formado por dos torres trapezoidales simétricas,
cuyo proposito era detener las malas energias y separar el espacio de culto, del espacio
profano (Ferreira, 2023); ademas, hacian las veces de lienzos donde quedaba registrada y
proclamada la victoria del faraén, siendo considerada indispensable para el correcto
funcionamiento del orden c6smico Los pilonos daban paso a un patio porticado a cielo
abierto, salas hipdstilas, espacios destinados a las ofrendas, capillas y almacenes.
(Ferreira, 2023). Algunos de ellos también contaban con capillas en el techo y criptas

subterraneas.

Algunos rasgos particulares que se incorporaron a la arquitectura de los complejos
religiosos en esta época son la pronaos, una entrada con columnas frente a la naos del
templo; la disposicion del santuario central, como una estructura separada rodeada de un
corredor; o los mammisi, una nueva tipologia arquitectonica que se analizard a

continuacion.

Universidad de Zaragoza 28



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

5.2-Los mammisi, un elemento innovador.

Un elemento innovador incorporado por los Ptolomeos * fueron los mammisi (figura 12),
un término de creacién moderna acufiado por J.F. Champollion, derivado del copto “lugar
de nacimiento”(Kockelmann, 2011, 1). Estos eran pequefios edificios peripteros, con
columnas rematadas por capiteles compuestos, unidas por intercolumnios decorados con
bajorrelieves. Se encontraban divididos en varios espacios, consagrados a las diferentes
etapas del nacimiento divino, y estaban situados perpendiculares al templo principal al
que estaban asociados, constituyendo una materializacion arquitecténica del mito del
nacimiento divino, en los que se celebraba anualmente el nacimiento del principe
heredero. Esto cobra un sentido especial para Sergio Sistac (2020, 114):
“No es de extrafiar que, durante el gobierno del pais de una dinastia cuya legitimidad al
trono de Egipto estaba claramente cuestionada, estos lugares recibiesen una especial
atencion, otorgandoles, en época ptolemaica, un lugar independiente dentro de los
recintos sagrados de los templos y prestando una mayor importancia a sus

representaciones”

Prueba de la importancia que estos recintos adquirieron bajo los Ptolomeos es el mammisi
construido por Cleopatra VII Filépator en Hermontis, asociado al templo del dios Montu.
Alli, como ya hiciese en el templo de Dendera, la tltima reina del Egipto faradnico se
hizo representar como Isis-Hathor, en este caso amamantando a su hijo Cesarion y sentada
en un trono. Esta asociacion de Cleopatra con Isis y de su hijo con Horus era un
mecanismo de legitimacion del poder real que buscaba consolidar la sucesion del pequefio

Ptolomeo César.

5.3-Los templos como proyeccion del poder real Ptolemaico.

Los templos no solo cumplian una funcién religiosa, y los Ptolomeos supieron usar estos
complejos arquitecténicos para proyectar y legitimar su poder ante la poblacién nativa de
Egipto. En ellos, los sucesivos reyes Lagidas dejaron su impronta en forma de cartuchos,

inscripciones y magnificos relieves.

4 Si bien los Ptolomeos lo introdujeron como un elemento habitual en los templos, el primer mammisi
fue construido por Nectanebo | durante la dinastia XXX, 378-341 a. C.

Universidad de Zaragoza 29



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

5.4.1-Aproximacion a los complejos de Edfii, Filé, Kom Ombo y Dendera.

A continuacion, se analizardn varios ejemplos de esta proyeccion del poder ptolemaico
mediante el andlisis de algunos de los los complejos templarios més destacados del
periodo, y después, los relieves que los decoran, como son los templos de Horus en Edft
y Kom Ombo, los dedicados a Isis en Filé, y el templo de Hathor en Dendera destacando

el caso particular de Cleopatra VII Filopator.

A-Templo de Horus en Edfa

Erigido con total respeto por el canon egipcio, se encuentra proximo a un embarcadero
en el Nilo, desde donde partia una avenida procesional que conducia al templo (figura
13). El conjunto se encuentra rodeado por un muro perimetral con tres entradas. Responde
a la planta tradicional de los templos egipcios; pilonos, patio ceremonial porticado, sala
hipéstila, otra sala hipdstila de menor tamaiio, una sala de ofrendas desde donde se accede
a un deambulatorio con capillas laterales, y el santuario, cuyo acceso estaba limitado al
sumo sacerdote y al faradn (Ferreira, 2023).

Su construccién fue iniciada por Ptolomeo III, siendo completado por Ptolomeo XII. Si
bien su construccion data del periodo ptolemaico, se comenz6 a edificar sobre un templo
del Imperio Nuevo, también dedicado a Horus. Cabe destacar que, para el sactasanctérum,
los Ptolomeos conservaron el santuario erigido por Nectanebo II (359-343 a. C.), quien
ya habia realizado trabajos de construccion en el lugar, afirmando asi su continuidad con
el pasado de Egipto (Shaw, 2000, 532). El templo presenta un estado de conservacion
excelente, con sus pilonos practicamente intactos, gracias a permanecer enterrado bajo la
arena durante siglos, lo que ha permitido obtener abundante informacion, tanto

arquitectonica, como procedente de los relieves de sus muros.

B-Templos de Kom Ombo

Dedicado a Sobek y Horus, se sitda sobre un promontorio junto al Nilo, al sur de Gebel
Silsila (figura 14). El primer nombre que aparece en este templo es el de Ptolomeo VI
Filémetor (181-145 a. C.), completdndose casi toda la decoracién bajo el reinado de
Ptolomeo XII Auletes (80-48 a. C.) (VVAA, 2020).

La construccién posee un disefio inico, ya que estd compuesta por dos templos simétricos,

teniendo un diseno doble, contando con accesos, salas, patios, santuarios y capillas

Universidad de Zaragoza 30



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

duplicados para Sobek y Haroeris (Medellin, 2020). Esta inusual disposicion se debe a
que, en un lado, se profesaba el culto a Sobek, y en el otro a Horus. En este lugar convivian
dos triadas, una compuesta por Haroeris, Tasenetnefret y Panebtawy, y otra por Sobek,
Hator y Josnu (VVAA 2020).

En la actualidad, se encuentra parcialmente destruido debido a las crecidas del Nilo,

terremotos, y el reciclaje de las piedras de sus muros en otras construcciones.

C-Templos de Isis en Filé

Se trata de un complejo religioso construido en la pequeiia isla de Filé (figura 15), situada
a once kilémetros al sur de Asudn, y proxima a Abaton, la tumba local de Osiris situada
en la vecina isla de Biga (Van de Mieroop, 2010, 307). Pese a no constituir un complejo
de enormes proporciones, contiene todos los elementos presentes en los templos egipcios
tradicionales, pilonos, patios y un santuario interior; ademds, integra otros elementos
arquitectonicos tales como un mammisi, un hipetro -o templo cuya cella quedaba a cielo
abierto- edificado en época romana conocido como quiosco de Trajano y algunos templos
subsidiarios, incluyendo uno dedicado al arquitecto Imhotep (Van de Mieroop, 2010,
307). La construccién se encuentra repleta de relieves con escenas que muestran a los
gobernantes, tanto griegos como romanos, realizando ofrendas a los dioses. Sus muros
también albergan inscripciones en griego siendo la mayoria de ellas grafitis realizados
por visitantes al templo (Van de Mieroop, 2010, 308).

Cabe recordar que el complejo no se encuentra en su emplazamiento original, sino que
los turistas modernos contemplan las edificaciones ptolemaicas en la cercana isla de
Agilkiya, donde fueron trasladados los templos a mediados del S.XX en vista de que la
construccién de la presa de Asudn dejaria a la isla y los monumentos sumergidos bajo las

aguas del Nilo

D-Templo de Hathor en Dendera

Consagrado a Isis, el templo de Dendera tomé el relevo, en cuanto a importancia, a Edfa,
siendo el ultimo proyecto a gran escala llevado a cabo por la Dinastia Lagida, y
posteriormente finalizado en época romana (figura 16). Su planta guarda similitudes con
la del templo de Edf, aunque nunca llegd a contar con un patio porticado ni pilonos. De
esta manera, el publico llegaba directamente a la sala hipdstila, o Sala de la Aparicion,

decorada por Ptolomeo VI cuyas columnas estidn rematada por capiteles hathdricos

Universidad de Zaragoza 31



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

(Izquierdo, 2019, 171), Esto se mantuvo asi hasta la época de Tiberio, quien construyo la
fachada del pronaos, cerrado por un muro hasta media altura de las columnas.

A pesar de las evidencias de la existencia en el lugar de un templo de la dinastia XVIII,
la construcciéon mas antigua que se contempla actualmente es el mammisi edificado por
Nectanebo I (378-361 a. C.) (Shaw, 2000, 533). Un elemento destacado en este templo es
la existencia capillas en la azotea, donde se encuentra el famoso ‘“Zodiaco de Dendera”
(Ferreira, 2023). Se encuentra en un excelente estado de conservacién debido al hecho de
que, hasta finales del S.XIX, el edificio estuvo semi-sepultado bajo las arenas del desierto

(figura 17).

5.4.2-Andlisis de las escenas de los relieves

Candeias (2019) diferencia tres teméticas en los relieves de estos templos: las escenas en
las que el faraén golpea a sus enemigos (A); las escenas de purificacién-coronacion-
deificacion del faraén (B); y las escenas de fundacion-inauguracién de los templos (C),
que analizaremos junto con el caso particular de Cleopatra VII en los relieves de la pared

trasera del templo de Dendera (D)

A-Escenas del faraén golpeando a los enemigos

Las escenas rituales representando al fara6n sometiendo a sus enemigos, constituyen un
tépico en la iconografia egipcia, siendo una narrativa visual destinada a glorificar al
soberano y a mostrarlo como garante del orden. Esta iconografia abunda en el primer
pilono del templo de Isis en Filé, y en ambos extremos inferiores del mismo se muestra a
Ptolomeo XII Neos Dionnisos, padre de Cleopatra VII, en una postura faradnica
tradicional: de pie, sujetando del cabello al enemigo arrodillado, quién estd a punto de

recibir el golpe fatal y ser ofrecido a Isis, Hathor y Horus (figura 18).

Similar iconografia aparece también en la monumental decoracién del templo de Horus
en Edfd, en la que dos bajorrelieves representan, nuevamente a Ptolomeo XII, esta vez
empuiando una maza en presencia de Horus y Hathor, y sujetando por el mofio a sus
enemigos (figura 19). En las paredes exteriores del pronaos del templo, muros este y
oeste, el fara6n, acompafiado de una representacion del ka, castiga a los adversarios

delante de la triada de Edfu. Esta iconografia vuelve a repetirse en los muros de Edfu, el

Universidad de Zaragoza 32



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

faraén aparece tocado con el hemhem, en posicion de decapitar al prisionero delante

Horus y Hathor (figura 20).

En estos relieves, el faraén aparece con las insignias y simbolos de su labor como
soberano egipcio victorioso, lleva el shendjit, la cldsica falda corta egipcia, acompafiada
de una cola de leén, un simbolo de fuerza, ademas, la barba postiza, la maza y el hemhem.
Con estas representaciones se pretende transmitir un mensaje politico, centrado en
enfatizar la excepcional posicion del faraén como rey victorioso y el respaldo de los

dioses en sus acciones victoriosas (Candeias, 2019)

B-Escenas de purificacion-coronacion del soberano.

En los templos de Kom Ombo, Filé y Edft, las escenas tripartitas con esta iconografia
constituyen otra plasmacién visual de las concepciones del poder adoptadas por los
Ptolomeos. En las escenas de purificacion o bautizo del faradn, el soberano es purificado
por Thoth y Horus, quienes derraman agua sobre €l, que aparece representada en forma
de anhk y uas. Para Candeias (2019), mas que purificar, esta ceremonia supone una
confirmacion de las prerrogativas reales que el rey asume con vehemencia, el “bafio de

vida” le transmite una carga magica de fuerza rejuvenecedora.

La representacion del bautizo del faradn estd presente también en los muros del templo
de Sobek en Kom Ombo, decorando los intercolumnios de la fachada de la sala hipostila.
En el lado norte se representa el bautizo de Ptolomeo VIII Evergetes, o quizds de
Ptolomeo XII Neos Dionysos, siendo bautizado bajo la supervision de Haroeris (figura
21). En el lado sur, Thoth y Horus, quienes simbolizan el Bajo y Alto Egipto, llevan a
cabo la purificacién/ bautismo del faraén bajo la supervision de Sobek, dios al que esta
consagrado el templo (figura 22). En el lado este de la pared norte del vestibulo exterior,
Ptolomeo VI es purificado por Horus y Thoth. La iconografia sugiere que la ceremonia
de purificacién, que en realidad constituye una ceremonia de aprobacién hacia la persona
que va a asumir el poder, siendo un paso previo a la recepcion de las coronas de poder,

siendo este ultimo acto, la verdadera ceremonia de coronacidn.

Universidad de Zaragoza 33



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Estas representaciones también son visibles en los templos de Edfu y Filé, y todas ellas
se encuentran en las paredes de las dreas publicas de los templos, accesibles para el pueblo
egipcio, ayudando a establecer las ideas de legitimacion y dominacion universal ligadas
a estas narrativas visuales, incluso para aquellos que carecian de los conocimientos para

leer las inscripciones de los muros (Candeias, 2019)

C-Escenas que muestran la fundacién/inauguracion de los templos.

Textos y representaciones de diversa indole muestran que el proceso completo de las
ceremonias de fundacién de los templos constaba de hasta diez ritos o secuencias, muchas
de las cuales tenian lugar previamente al comienzo de la construccion. Tedricamente, los
ritos estaban dirigidos por el propio faradn, que era asistido por las deidades (Sales,2019).
Esta ceremonia ritualizada constaba de la extension del corddn, el esparcimiento de yeso
para purificar el drea delimitada, esparcimiento de arena en el foso fundacional, la
elaboracion de la piedra fundacional, el inicio de la construccidn, la purificaciéon de la
estructura ya finalizada, la presentacion de la estructura a su divinidad, y la realizacién
de ofrendas a la deidad titular del templo (Candeias, 2019). Todas las etapas de la
construccion estaban ejecutadas, al menos simbolicamente, por el faraon; sin embargo,

en los templos ptolemaicos, esto era una mera convencion artistica (Candeias, 2019).

Entrando ya en el andlisis de estas escenas, se pueden destacar las secuencias rituales de
la ceremonia fundacional del templo representadas en el pronaos del templo de Edfd,
llevadas a cabo por Ptolomeo VIII Euergetes. En dos representaciones situadas en los
intercolumnios interiores de la seccion este de la sala hipdstila, el faraén abandona el
palacio acompaiiado de Inmutef, quién mide el 4rea del futuro templo, representando la
primera secuencia de la ceremonia, con ayuda de Sefket-Abuy, todo ello en presencia de

Horus, el dios principal del templo.

En el templo de Kom Ombo, consagrado a Haroeris y Sobek, algunas escenas presentan
un estado muy fragmentado, por lo que no es posible hacer un andlisis tan coherente de
las representaciones como si se puede hacer en el caso de Edft, lo que no impide detectar
varias de las secuencias que conformaban la ceremonia de fundacién. En la figura 23, se
puede observar a Sefkhet-Abuy extendiendo el cordén con el objetivo de medir la

superficie del templo. Aparece acompanado del faradn, en la parte destruida de la escena,

Universidad de Zaragoza 34



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

en presencia de haroeris. Similar escena se observa en la figura 24, que muestra a
Ptolomeo VI derramando arena de una vasija delante de Tasenetnofret y, nuevamente, a

Haroeris.

D-Dendera: el caso de Cleopatra VII Filopator

Otro importante conjunto iconogrifico se localiza el templo de Hathor en Dendera.
Plagado de relieves en su pared trasera, destacan los situados en los extremos de su muro
sur, con representaciones de la reina Cleopatra VII acompaiada de su hijo y heredero,
Cesarion (figura 25), presentando ofrendas. Sin embargo, en este caso parece haber un
cambio de paradigma en la representacion de la soberana debido a la posicién que ocupa
dentro del propio relieve, detrds de su hijo, cediendo el protagonismo al principe heredero,

nombrado corregente por su madre como forma de reafirmar su sucesion (Delaney, 2014).

Cleopatra explot6 su condiciéon como madre del heredero con una pericia implacable y,
de forma paralela, fue representada como la madre mortal del rey de Egipto, la madre
divina del joven rey Horus, y la madre regia de su pueblo (Delaney, 2014). Teniendo esto
en cuenta, no es de extrafiar que el joven Ptolomeo César aparezca delante de Cleopatra,
tocado con la doble corona de Egipto, el faldellin (shenti), y el usekh, un collar ancho
empleado por las clases altas como un talisméan vinculado a Hathor. Su figura responde
al canon establecido por los Ptolomeos; cintura estrecha, hombros anchos y piernas
musculadas (Delaney, 2014). Por su parte, Cleopatra aparece ataviada con un tocado
integrado por dos grandes plumas situadas sobre el disco solar de Ra, todo ello enmarcado

por los cuernos de Hathor.

Completan la composicion, Hathor, su hijo Thy, ademés de Osiris, Seth e Isis, principales
dioses del mito osiriaco. El objetivo era establecer una impactante relacion entre los
dioses y la realeza egipcia, enfatizando la relacion existente entre ambos. Ademads, esta
escena pone de manifiesto la importancia de la élite egipcia: Cleopatra y Cesarion realizan

las ofrendas con el fin de perpetuar su gloria en la tierra, asi como en el Mas Alla (Delaney,

2014).

Universidad de Zaragoza 35



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

5.5-Los sacerdotes y el Estado ptolemaico, una relaciéon compleja

Como en el pasado, en el Egipto Ptolemaico los sacerdotes gozaron de un cuantioso poder
politico, siendo considerados por los monarcas ptolemaicos como uno de los elementos
claves mediante los que conseguir el benepldcito del pueblo. Si los templos egipcios
fueron grandes centros de poder politico, pudo deberse al papel del clero como rector de
la vida religiosa y la moralidad de la poblacion, y a la funcidn de los sacerdotes y escribas

como depositarios de la herencia cultural egipcia (Shaw, 2000, 354).

Los sacerdotes no constituian un grupo cerrado, sino que era posible compatibilizar los
cargos seculares con los sacerdotales. De esta manera, no se puede realizar una firme
diferenciacion entre la aristocracia secular de cargos y titulos, y la de la categoria
sacerdotal (Shaw, 2000, 532). Destaca la importancia del llamado “gran sacerdote de
Mentfis”, el pontifice supremo de Egipto en época Lagida, quien gozaba de poseer una
gran influencia en todo el pais, asi como amplios contactos (Shaw, 2000, 533), y al que,
en el Decreto de Canopo, datado en época de Ptolomeo III Evergetes, se le agradece su

servicio a la comunidad. (Shaw, 2000, 534).

Sistac Marina (2020, 106) sostiene que, inicialmente, la relacién entre el sacerdocio y la
monarquia se plante6 como antagdénica, un pulso que haria imposible la cooperacién entre
ambos polos de poder, tanto politico, como religioso, llevando al fracaso a los
gobernantes Lagidas en tanto que su hegemonia se vio debilitada debido a las concesiones
realizadas al clero a consecuencia del periodo de crisis que la monarquia helenistica de
Egipto arrastré desde finales del s. III a.C. Sin embargo, esta hip6tesis fue rebatida tras
un estudio sobre las insurrecciones que parecen ser el detonante de las dificultades de los
reyes Lagidas, que concluy6 que el clero, formando parte del entramado econdémico y
politico ptolemaico, sufrid, al igual que la Corona las consecuencias de estas revueltas.
(Sistac, 2020). Los argumentos mds recientes proponen la existencia de una estrecha
relacion entre el Estado y los templos egipcios, debido a que los Lagidas llevaron a cabo
una politica de compromiso e integracion del clero con el Estado (Sistac, 2020). Por lo
tanto, no seria acertado pensar que la relacion entre ambas esferas evidenciase un
conflicto entre el poder espiritual y el temporal, ya que los trabajadores de los templos
estarian doblemente ligados al Estado, siendo afectados por las crisis y no siendo

beneficiados de ellas.

Universidad de Zaragoza 36



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

6-Identidad Funeraria

Como se ha expuesto a lo largo de todo el trabajo, no es posible desligar la religién del
poder en el Egipto de los Ptolomeos, y el mundo funerario, enmarcado en el dmbito
religioso, no fue una excepcion. Bajo la dinastia Ligida, los egipcios continuaron
embalsamando a sus muertos, prosiguiendo la actividad de los talleres especializados que
se encargaban del proceso de embalsamamiento y momificacién. Las momias se
decoraban con opulentos cartonajes, acompafidndolas de ricos ajuares (Mascort, 2024)
que contenian amuletos, joyas y estatuillas. Ademads, siguieron teniendo gran relevancia
los textos sagrados, en especial el capitulo 125 del Libro de los Muertos que recogia el
Juicio de Osiris, siendo plasmado en muchos atatides. A pesar de que los egipcios del
Periodo Helenistico puede que no entendiesen ya el significado de estos textos,

continuaron siendo utilizados en los sepelios (Mascort, 2024).

6.1-El juicio de Osiris.

Durante este periodo, el juicio del difunto ante Osiris (figura 26), siguié siendo un
elemento central dentro de la concepcidn del mas alld, asi como la idea de que el veredicto
de dicho juicio dependia de una vida piadosa (Shaw, 2000, 534).

El difunto era introducido de la mano de Horus o Anubis al juicio, que tenia lugar en el
Duat, el inframundo egipcio, presidido por Osiris, quien era asistido por Isis y Netfis, y
se encontraba ante una corte de 42 jueces divinos. El elemento central de la escena es una
balanza; en uno de sus dos platillos se coloca Ib,el corazon del difunto, y en el otro, a
modo de contrapeso, una pluma de Maat, diosa de la justicia (Sanmartin y Serrano, 1998,
232). Si el corazon pesaba menos que la pluma de Maat, el juicio era favorable al difunto,
quien pasaba a convertirse en un bienaventurado; si, por el contrario, el peso del /b era
mayor que el de la pluma, el destino del difunto era miserable, siendo arrojado a Ammyt,
una criatura mezcla de hipopétamo, cocodrilo y ledn, que devoraba el corazén. También
el difunto podia ser condenado a errar por toda la eternidad sin alimento ni descanso

(Sanmartin y Serrano, 1998, 232).

Universidad de Zaragoza 37



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

6.2-L.a momificacion en el periodo ptolemaico.

La preparacion del cuerpo del difunto para el viaje a la otra vida fue una préctica que se
mantuvo durante este periodo; la momificacion continué siendo la norma general (Van
de Mieroop, 2010, 306). Aunque los objetivos del proceso no diferian de los perseguidos
en el Egipto faradnico, si que aparecieron cambios importantes en cuanto a la forma de

realizarlo.

El principal cambio en este ambito fue el progresivo abandono de la extraccion de las
visceras para introducirlas en los vasos canopos, que serdn depositados en la tumba del
difunto junto a su cuerpo momificado. Aunque existen vasos canopos datados en este
periodo, estos fueron sustituidos por batiles con las divinidades protectoras pintadas en
los laterales (Montalban, 2015,18). Las visceras se extraian de la cavidad toracica del
difunto, se trataban, y eran reintroducidas en el cuerpo; otra forma de proceder consistia
en empaquetar los 6rganos con bolas de lino, impregnadas de betin, arcilla o resina,
llegando, en ocasiones, a envolverse entre el caddver y las piernas (Montalbén, 2015, 18).
Tras el proceso de evisceracion, o de tratamiento de los érganos, se procedia a la
desecacion del caddver con natrén, tras lo que se untaban con aceites y ungiientos como
ya se hacia en el Egipto faradnico, y después se hilaba el cuerpo con lino (Montalban,
2015, 18), formando un dibujo geométrico, enfatizando el aspecto exterior de la momia
(Ramirez, 2024). Una vez finalizado todo el proceso de tratamiento del cuerpo, este se
introducia en un ataid; en época ptolemaica se mantuvo un modelo de ataid generalizado
ya durante las dinastias XXV y XXVI, con forma antropoide, adoptando elementos de los
modelos escultéricos (Montalban, 2015, 19). Este ataid era introducido dentro de otros
de tamaiios diferentes, encajados uno dentro de otro, que finalmente, eran colocados
dentro de un gran sarc6fago pétreo. Esto no era siempre asi, ya que habia otras tipologias
de ataudes; por ejemplo, algunos eran cajas rectangulares con la parte superior abovedada
y postes en las esquinas, y en otras ocasiones, no se hacia uso de un atadd, sino que los

cuerpos eran envueltos en sudarios pintados (Montalban, 2015, 19).

Pese a que la momificacion seguia siendo el procedimiento habitual, hay evidencias de
cremacion e inhumacién sin haber momificado el cuerpo, aunque estas no son tan

abundantes en el registro arqueoldgico, especialmente cuando se trataban de practicas

Universidad de Zaragoza 38



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

reservadas a las €lites en los principales centros urbanos de la época, que no son accesibles

a los arquedlogos (Riggs, 2002, 86).

6.2.1-Andlisis de una momia del periodo.

A continuacidn, se analizard la momia de Nespamedu, entre el 300 y el 200 a. C. (figura
27), conservada en el Museo Arqueoldgico Nacional de Madrid, y procedente de la

necrdpolis de Saqqara.

Nespamedu fue un sacerdote de Imhotep y médico personal del Faraén Ptolomeo II
Filadelfo y, posiblemente, de Ptolomeo III Evergetes (Pérez et al., 2018), siendo un
importante personaje del periodo Lagida. Su cuerpo momificado se encuentra recubierto
con cinco cartonajes, mascara, collar usekh, pectoral, cartonaje para las piernas, y otro
para los pies, decorados con inscripciones y divinidades relacionadas con el Mas Alla.

El cuerpo estd envuelto con tiras de lino que lo rodean por completo, estando los muslos,
los pies y las piernas vendados de forma individual y los dedos de las manos se encuentran
vendados juntos, a excepcion de los pulgares. Posteriormente, fue envuelto en un sudario.
Los cartonajes que recubren el cuerpo son dorados, un color que simbolizaba la carne de
los dioses, siendo un metal precioso especialmente asociado a Horus, con motivos de
estuco en relieve realizados con tejido de lino impregnado en cola de animal, puesto sobre
hormas para lograr la forma deseada. Todo ello fue embadurnado con una capa de yeso
blanco, sobre la que se realizaron los dibujos, que posteriormente se doraron y

pulimentaron (Pérez et al., 2018).

Mascara funeraria (figura 28)

El frente de la mascara funeraria muestra la cara del difunto, un tocado en rojo y azul
oscuro, peluca y cinta para el pelo. En la coronilla aparece un escarabeo alado, con el
disco solar y el dios que acaba de nacer, en su interior, todo ello rodeado por inscripciones.
En la nuca, un halcén de perfil, mirando hacia la derecha con las alas desplegadas y la
corona atef sobre la cabeza; en cada pata sujeta una pluma maat y un shen. En la mascara
aparece la siguiente inscripcion (Pérez et al., 2018, 415):

“;Oh, su amado Osiris Nespamedu, justificado, hijo (de) Pasenet, justificado, nacido de

la sefiora de la casa, (Ta)-Hut-netcher, justificada [ ] Osiris, quien estd al frente del

Occidente, que €l pueda protegerle!”.

Universidad de Zaragoza 39



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Collar Usekh (figura 29)

Formado por hileras de cuentas redondeadas y en forma de canutillos; en el centro, dos
escenas, la superior representa a un halcén con dos plumas maat y la inferior, a cuatro
divinidades sentadas. Este tipo de collares estaban relacionados con Hathor, protegiendo
al difunto; el collar aparece mencionado en el capitulo 158 del Libro de la Salida al Dia,
que recibe el titulo de “Férmula para el collar de oro en el cuello de los bienaventurados”™
(Pérez et al., 2018, 415). Unidas al collar, a la altura de los hombros, se colocaron dos

cabezas de halcon.

Pectoral (figura 30)

Esta pieza que se coloca sobre el pecho contiene dos registros superpuestos: en el superior
se muestra el mismo motivo que la coronilla de la médscara, un disco solar alado que
contiene al dios que acaba de nacer; El registro inferior muestra a Nut con el disco solar
alado en la cabeza, apoyada sobre dos serpientes. Sobre las alas del disco solar se
encuentran cinocéfalos en actitud de adorar, y tres dioses con cuerpo de momia y cabeza
humana. Estas escenas estdn acompafiadas de una inscripcién (Pérez et al., 2018, 415):
“Oh Osiris Nespamedu, médico del faraén y servidor de Imhotep el grande (que es) hijo
de Ptah, justificado jPalabras dichas por la diosa Nut, la grande, nacida de los dioses! Nut
ha garantizado la proteccién para el corazén de Osiris, médico del faradn, servidor del
Osiris Imhotep el grande (que es) hijo de Ptah, Nespamedu, justificado, hijo de Pasenet,

a quien la sefiora de la Casa (Ta)-Hut-netches, dio a luz”.

Cartonaje de las piernas (figura 31)

Se trata de una pieza alargada con el borde inferior redondeado, dividido en cinco
registros horizontales; el primero estd separado del resto por una linea horizontal,
mientras que los otros cuatro, estan atravesados por una linea de inscripcidn vertical que
contiene esta inscripcion (Pérez et al., 2018, 418):
“;Oh Osiris, médico del Faradn, servidor del Osiris Imhotep el Grande, (quees) hijo de
Ptah, Nespamedu, hijo de Pasenet, a quien la sefiora de la casa (Ta)-Hut-netcher dio a luz!
Anubis ha venido a ti, el que reside en la tierra secreta, el que estd sobre su montafia,

sefior de la tierra sagrada, y te ha otorgado la eternidad”

Universidad de Zaragoza 40



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

La escena superior muestra al difunto tumbado sobre un lecho funerario. En los pies y la
cabecera del lecho aparecen Isis y Netfys de perfil, en actitud de plafiideras; delante de
ellas hay dos serpientes con la cabeza erguida, y detras de las diosas, figuras con cuerpos
momiformes y cabeza humana. Bajo la cama, un vaso y cuatro saquitos que contienen los
productos usados en el proceso de momificacion. Frente al difunto, aparece Anubis,
sujetando un recipiente en una de sus manos. A ambos lados aparecen escritos los
nombres del difunto (Nespamedu), y de su padre (Pasenet) y, sobre toda la escena, se
encuentra un pajaro con cabeza humana, el ba de Nespademu.

En el registro inmediatamente inferior aparecen los cuatro hijos de Horus, Hapi y
Duamutef a la izquierda, y Quebehsenuf y Amset a la derecha; todos ellos presentan
cuerpo de momia y sujetan un bastén con ambas manos.

El siguiente registro muestra a cuatro dioses, en posicion sedente, sujetando el was, un
cetro formado por una vara recta, con una horquilla en la parte inferior, y una cabeza de
animal en la parte superior.

En el ultimo registro aparecen representadas dos divinidades aladas que, junto a dos
serpientes, protegen un Djed, un simbolo con forma de pilar que simboliza la estabilidad.
Separado del resto por una franja vertical con la inscripcién “Que ella pueda proteger al
Osiris Nespamedu Justificado” (Pérez et al.,2018, 418), el registro mas bajo muestra dos

flores de loto abiertas, simbolizando la resurreccion.

Cartonaje para los pies (figura 32)

Con forma de bota, contiene cinco registros atravesados por una banda vertical. El registro
superior muestra escenas de Anubis; el siguiente, una hilera que alterna pilares Djed y el
simbolo Tyet o nudo de Isis; en el siguiente, situado sobre el empeine, aparece un halcén
con las alas extendidas; y el registro de los dedos muestra figuras que se asemejan a cobras

solares, mientras que las suelas aparecen marcadas de forma individual (Pérez et al.,

2018).

Universidad de Zaragoza 41



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

6.3-Enterramientos

La influencia egipcia no solo continud en la momificacion, sino también en las cimaras
funerarias, incluidas las subterrdneas de Alejandria, construidas en estilo arquitectonico
griego, y posteriormente romano, en las que se encuentran decoraciones de temadtica
egipcia, por ejemplo, escenas de embalsamamiento con presencia de dioses egipcios
(figura 33), pero siguiendo los cénones artisticos greco-romanos (Van de Mieroop, 2010,
306). La mayor parte de las tumbas de Alejandria son hipogeos, tumbas excavadas en la
roca, y loculi, nichos donde se introducen los cuerpos o las urnas cinerarias (Izquierdo,

2023).

6.3.1-Necropolis de Moustapha Pasha/ Kamel, Alejandria.

Descubierta en 1933 por el arquedlogo italiano Achille Adriani, director del Museo
Greco-Romano de Alejandria, se trata de una necrdpolis formada por seis tumbas de
dimensiones similares, de las que solo se conservan cuatro, que se fecha entre el S.II y
el S.I a. C., usada también durante el periodo romano. (VVAA, 2016).

La tumba 1 de este complejo es una de las mds antiguas de Alejandria (Izquierdo, 2023),
y su acceso se realiza por una escalinata que lleva a un patio porticado con semi columnas
acanaladas de estilo dorico. Este patio da acceso a diez cdmaras, y en el centro del hay un
altar que, para realizar diversos rituales funerarios, representando una continua relacién
entre el mundo de los vivos y el de los muertos (VVAA, 2016). En la fachada sur se
encuentran tres elaboradas entradas (figura 34), enmarcadas por columnas y dos pilares a
los lados de cada uno de los vanos, sobre los que descansan esfinges de influencia egipcia.
Sobre cada vano, hay una apertura rectangular, en la que se enmarca una losa pintada
como la que se conserva en la entrada central. Esta dltima representa a tres jinetes
derramando libaciones. Dos mujeres flanquean a la figura central. En el centro de la
camara funeraria situada detrds de esta entrada se encuentran los restos de un sarcéfago
excavado en la roca, mientras que en las paredes laterales los enterramientos se realizan

en loculi (VVAA, 2016).

Universidad de Zaragoza 42



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

6.3.2-Necropolis de Hadra, Alejandria

Este complejo funerario constituyd la extensiéon sur del cementerio de Shatby, en
Alejandria, y excavado por los arquedlogos italianos Breccia y Adriani entre los afios
veinte y cuarenta del S. XX. (Borowik, 2020, 80). Se trata de uno de los primeros
cementerios de la ciudad, datado entre los siglos IV y Il a. C., y en ella se encuentran

hipogeos, loculi y enterramientos en fosa.

Destacan algunos loculi de estilo griego, uno de ellos muestra a una mujer acompafiada
por un perro enmarcada por dos pilares sobre los que se dispone un arquitrabe con una
inscripcion en griego y un frontén. En Hadra también han sido halladas estelas de estilo
griego que marcaban el lugar de enterramiento de las personas de origen griego
(Izquierdo, 2024). Adema4s, son caracteristicas las urnas cinerarias de cerdmica conocidas
como vasos de Hadra, clasificadas en dos tipos: urnas con fondo blanco (figura 35), de
origen egipcio, y urnas de arcilla (figura 36), de origen cretense. Estas urnas atestiguan
que la cremacion fue una practica habitual en Alejandria, aunque no fue la principal
opcién de enterramiento, habiendo mayor evidencia de inhumaciones en el registro

arqueoldgico, quizds por su menor coste (Izquierdo, 2024).

6.3.3-Necropolis del Oasis de Bahariya

Hallada en 1996 por el egiptélogo Zahi Hawass, situada en el oasis de Bahariya, a unos
400 kilémetros al sur de El Cairo, y siendo un punto de confluencia de las rutas némadas
y comerciales, esta necrdpolis albergd una de las mayores concentraciones de momias
egipcias intactas (figura 37). A pesar de haber evidencias de la existencia de poblacién en
el lugar desde el Paleolitico y de haber llamado la atencién de los gobernantes, el lugar
experimentd un florecimiento con la dinastia XX VI y la dinastia Lagida.

La estructura de las tumbas es muy similar entre ellas: unos escalones dan acceso a una
habitacion de pequeiio tamano, alli, el cuerpo del difunto era recibido; desde alli, se
accedia a un pequeiio pasillo, por el que se accedia a una serie de nichos laterales donde
se introducian las momias. Otra tipologia de tumba hallada en el lugar se asemeja a unas
catacumbas, donde se apilaban las momias. Algunas de estas tumbas, estaban decoradas
con pinturas representando el pesado del corazén durante el Juicio de Osiris (Ramirez,

2024).

Universidad de Zaragoza 43



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

El lugar fue denominado como el “valle de las momias de oro”, debido a que las momias
alli halladas, la mayoria datadas entre los siglos IV a. C. y IV d. C., corresponderian a la
poblacién de artesanos y comerciantes del lugar, que, en época grecorromana, se
enterraron en panteones familiares (Ramirez, 2024). En el caso de las clases pudientes,
se encontraban recubiertas con espléndidos cartonajes y mascaras funerarias recubiertas
con capas de oro (figura 38), siendo una decoracién que aunaba elementos griegos y
egipcios (Ramirez, 2024). La influencia egipcia esta presente también en los ajuares, que
contienen figuras de plafiideras y de Bes, dios protector del hogar. Ademas, estos ajuares
también contenian otros elementos que mostraban la pertenencia a una alta clase social,
como monedas y joyas de plata o marfil. Potro lado, también se hallaron momias en mal
estado, preparadas de forma descuidada y enterradas sin ataid, pertenecientes a las clases

menos pudientes.

6.4-Los ritos funerarios a través de los textos

Las fuentes textuales documentan de los rituales de momificacion, entierro y
conmemoracién de la vida del difunto llevados a cabo durante el periodo Ptolemaico. En
este momento nacerdn nuevas composiciones funerarias, tales como los Libros de las
respiraciones, los Libros del Viaje por la Eternidad y los Libros del Ba, que
progresivamente irdn sustituyendo al Libro de los Muertos (Riggs, 2010, 10). La funcién
de estos textos era conmemorar la vida del difunto y asegurar un exitoso renacimiento en
la otra vida. En este periodo, la palabra escrita cobré gran importancia, quedando los
textos funerarios plasmados en las paredes de las tumbas, los atatides y, en caso de no
disponer de estos elementos, la propia momia servia como soporte, siendo escritas estas

formulas en las vendas (Montalban, 2015, 20).

6.4.1-Los Libros de las Respiraciones.

El objetivo de los Libros de las Respiraciones era ayudar a la persona fallecida a unirse a
los dioses en el Mds All4, siendo usada de forma metafdrica la palabra “respiracién” para
designar los aspectos de la vida terrenal que el difunto esperaba disfrutar en la otra vida.
El nombre de estas composiciones funerarias proviene de su inicio: “Principio del Libro
de las Respiraciones que procura Isis a su hermano Osiris para vivificar su alma, para

alumbrar su cuerpo, para rejuvenecer sus sustancias de nuevo” (Mayans, 2020).

Universidad de Zaragoza 44



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Estos textos fueron compuestos a partir de una seleccién de hechizos del Libro de los
Muertos, entrelazados con comentarios, nuevas composiciones y la eliminacién o
reelaboracion de pasajes, siendo el resultado de este proceso, una nueva composicion
centrada en la divinizacion del difunto (Mayans, 2020). Existia una version abreviada de
estos textos, conocida como Primer Libro de las Respiraciones, atribuido a Isis, que se
colocaba bajo la cabeza de la momia. Por otro lado, el llamado Segundo Libro de las

Respiraciones, cuya autoria se atribuia a Toth, era colocado bajo los pies.

6.4.2-. Papiro 3008 del Museo Egipcio de Berlin.

Se trata de un texto escrito en hieratico, dividido en cinco columnas, afiadido a uno escrito
en jeroglifico y datado en el periodo Ptolemaico (Lichteim, 1980), que recoge las
“Lamentaciones de Isis y Netfis”, y concebido para ser recitado en la “Sala de las
Apariciones”, en secreto, por dos mujeres, quienes representaban la personificacion de
las hermanas Isis y Netfis, sentadas en la tierra, con un vaso y un pan de sacrificio en cada
mano. La composicién contiene una serie de instrucciones, que detallan como debia ser
el ritual (Pierotti, 2006, 3):

“Ahora, cuando esto sea recitado, el lugar debe estar completamente retirado, ni visto ni
oido por nadie a excepcion del jefe de los sacerdotes lectores y el sacerdote setem. Uno
traerd dos mujeres de hermosos cuerpos. Ellas serdn hechas sentar en el suelo del portal
principal de la Sala de las Apariciones. En sus brazos serdn escritos los nombres de Isis y
Netfis. Jarras de fayenza llenas de agua serdn colocadas en sus manos derechas, panes de
ofrendas hechos en Menfis en sus manos izquierdas, y sus rostros serdn inclinados. Para
ser realizado en la tercera hora del dia, también en la octava hora del dia. No seras

negligente al recitar este libro en la hora del festival”.

6.4.3-Ritual de la apertura de la boca. Papiro 10507 del Museo Britdnico.

Se trata de un papiro procedente de Pandpolis, datado en torno al s. I a. C., escrito con
tinta negra, que en el anverso contiene un texto funerario escrito en demotico, cortado y
montado en tres marcos, se conserva en el British Museum. Una seccidn de este papiro
recibio el titulo, “El libro que fue hecho en conformidad con su deseo para Hor, hijo de
Petemin, para ser recitado como como un documento de la Apertura de la Boca en su

presencia en el banquete de la noche de su funeral”, lo que apuntaria a una continuidad

Universidad de Zaragoza 45



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

con el rito de apertura de la boca practicado a los difuntos previamente a su entierro
durante el Egipto Faradnico (Riggs, 2010, 3). Este papiro atribuye al propio difunto la
seleccidén y composicion del texto, el cual procede de la ciudad de Pandpolis (Akhmim),
donde es probable que las familias sacerdotales pertenecientes a las élites locales fuesen

enterradas con este tipo de papiros y ajuares funerarios de gran calidad (Riggs, 2010, 3).

Universidad de Zaragoza 46



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

7-Conclusiones

En conclusion, en este trabajo se ha expuesto que, efectivamente, al tratarse la egipcia de
una monarquia de carécter teocratico, la religién y la politica estuvieron estrechamente
entrelazadas, constituyendo una constante durante todo el periodo. Pese a ser una
monarquia de origen extranjero, los Ptolomeos no tuvieron enormes problemas a la hora
de presentarse ante el pueblo egipcio como faraones legitimos, siendo de vital importancia
para justificar sus reinados; ademds, ha quedado patente cémo la inclusién de los
gobernantes dentro del culto al soberano, y la practica de matrimonios incestuosos, que
simbolizaban una unién divina, fue algo a lo que todos los soberanos del periodo
recurrieron para lograr adquirir un estatus de deidad, enlazando asi con los faraones del
periodo dindstico. También se evidencia el importante papel que los templos tuvieron en
esa legitimacién ptolemaica, constituyendo sus paredes verdaderos lienzos donde

emplazar genuinas proyecciones visuales del poder real.

Ademads, en el trabajo se muestra que reinado de los Ptolomeos no supuso una ruptura,
sino que estos monarcas asimilaron las costumbres tradicionales egipcias, y las fundieron
con la cultura griega, resultando en una fascinante hibridacion patente en las
representaciones de los faraones Lagidas, en las decoraciones de las tumbas, en la forma
de llevar a cabo la momificacion, en el uso de los textos funerarios del Egipto faradénico
-algunos de los cuales fueron reinterpretados y unidos a otros de nueva creacion-, y en la
pervivencia de algunas practicas funerarias. A pesar de ello, es evidente la diferencia entre
el area de la capital, Alejandria, una ciudad completamente helenizada, donde se seguia
un estilo de vida mds parecido al griego y cuya fundacién supuso un desplazamiento del
poder hacia el Bajo Egipto, y el resto del territorio egipcio, donde las costumbres egipcias

no sufrieron una hibridacion tan fuerte.

Por ultimo, me gustaria finalizar con una observacion: considero que ain falta mucho por
investigar, ya que los hallazgos arqueoldgicos que se van produciendo suponen nuevas
aportaciones al ambito de la investigacion y dejan obsoletas teorias e investigaciones ya
realizadas, y que seria necesario explorar nuevos campos de estudio relacionados con las

formas de enterramiento y la iconografia, traduccién y estudio de textos inéditos, etc.

Universidad de Zaragoza 47



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Bibliografia

Fuentes Antiguas
Dioén Casio. Historia Romana (2011). Edicién de J.M. Cortés, Gredos, Madrid.
Plutarco. Moralia (1990). Ediciéon de M. Lépez Salva, Gredos, Madrid.

Suetonio, Vida del divino Augusto (2010). Edicién de R.M. Agudo, Gredos, Madrid.

Referencias Bibliograficas

Alvarez, J. (2020). “Pérdicas, el general de Alejandro que fue derrotado por el Nilo”. La
Briijula Verde. https://www.labrujulaverde.com/2020/05/perdicas-el-general-de-

alejandro-que-fue-derrotado-por-el-nilo [Consultado 20/03/2024]

Ares, N. (2008). “En busca de la tumba de Alejandro”.

https://nachoares.com/articulos/en-busca-de-la-tumba-de-alejandro/ [Consultado

20/03/2024]

Ares, N. (2014). “Cleopatra, la ultima maga de Egipto”.
https://nachoares.com/articulos/la-ultima-maga-de-egipto/ [Consultado 10/03/2024]

Arroyo De la Fuente, M*. A. (1999). “Isis y Serapis, legitimadores de la realeza en época

Ptolemaica”. Boletin de la Asociacion Espaiiola de Egiptologia. 9, 157-174.

Arroyo De la Fuente, M. A. (2013). “Cleopatra VII Fil6pator y la legitimacion del poder
ptolemaico”. Revista Eikon/Imago. 4, 69-106.

Universidad de Zaragoza 48



Religion y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Borowick, M. (2020). Funerary practices in ancient Alexandria in the Graeco-Roman
Period (332 BC-AD 642). Examples for syncretism in Alexandrian tombs and

necropolises, Varsovia.

Candeias, J. D. (2019). “Political Ideas Expressed by Visual Narratives: The Case of the
Ptolemaic Egyptian Temples”. Centro de Historia da Universidade de Lisboa. 95-124.

Delaney, A. E. (2014). “Reading Cleopatra VII: The Crafting of a Political Persona”. The

Kennesaw Journal of Undergraduate Research, 3, 1-9

Elvira, M.A. (1985). El Egipto Ptolemaico. Madrid.

Ferreira, H. (2023). “Arquitectura Sagrada en Egipto: El templo de Hathor en Dendera”.

Universitas Estudios Generales. https://www.universitas-eg.org/blog/arquitectura-

sagrada-egipto-templo-dendera/ [Consultado 8/04/2024]

Ferreira, H. (2023). “Arquitectura Sagrada en Egipto: El Templo de Horus en Edfia”.

Universitas Estudios Generales. https://www.universitas-eg.org/blog/arquitectura-

sagrada-egipto-templo-horus-edfu/ [Consultado 10/04/2024]

Garcia Garcia, C. (2017). “La deificacion de Alejandro Magno”. Revista Estudios, 35,
362-389.

Gomez Espelosin, F. J. (2024). “La Tumba de Alejandro Magno, en paradero
desconocido”. Historia National Geographic.
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/tumba-alejandro-magno-paradero-

desconocido 20825 [Consultado 21/03/2024]

Izquierdo, A. (2019). “El Templo de Hathor en Deir el-Medina, un estudio iconogréfico

en el contexto de los templos ptolemaicos”. Revista Espacio, Tiempo y Forma, UNED,

7,161-187.

Universidad de Zaragoza 49



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Izquierdo, A. (2024). “Las desconocidas tumbas de Alejandria. Kom el Shogafa y mas”.
Video. https://www.youtube.com/watch?v=dTEPcNsL.7i0 [Consultado 25/05/2024]

Izquierdo Perales, A. (2024). “El duelo en el arte egipcio ptolemaico y romano: Las

lamentaciones de Isis y Netfis”. Revista Eikon/Imago, 13, 1-15

Kockelmann, H. (2011). “Birth House (Mammisi)”. UCLA, Enciclopedy of Egyptology,
1522, 1-7, Los Angeles.

Litcheim, M. (1980). Ancient Egyptian Literature, Vol Ill. The Late Period. California.

Lopez Calero, S. (2020). “Culto al servicio del poder: Serapis, dios sincrético del

Mediterraneo”. Revista Anahgramas, 7, 200-236.

Lorente, J. N y Moreno, V. N (2023). “Aproximacién a los procesos de sincretismo de
las principales divinidades egipcias hacia el panteén grecorromano: estudio histérico e

iconografico”. Alejandria. Revista de estudiantes y doctorandos de Historia y Arte, 2, 45-

61.

Lozano, A. (1991). El Mundo Helenistico. Madrid.

Mascort, M. (2024). “Momias. El viaje al Mas All4 en el Egipto Helenistico”. Revista
Historia National Geographic, 245, 26-39.

Mayans, C. (2020). “Los Libros de las Respiraciones, textos para el mds alld en el Antiguo

Egipto”. Historia National Geographic.

Montalban, R. (2015). “La visién egipcia del Mas Alld y cambios durante el periodo
ptolemaico”. La Razon Historica: revista hispanoamericana de las ideas politicas y

sociales, 30, 69-96.

Pérez et al. (2018). “Preservar a sus muertos de la muerte. La momia egipcia de
Nespamedu en el Museo Arqueoldgico Nacional”. Boletin del Museo Arqueologico

Nacional, 37, 409-228.

Universidad de Zaragoza 50



Religion y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Pierotti, N. (2006). “El teatro dramético en el Antiguo Egipto”. Biblioteca Virtual Miguel
de Cervantes-Universidad Complutense.

https://www.researchgate.net/publication/235967653 EIl teatro _dramatico en el Antig

uo_Egipto [Consultado 16/05/2024]

Ramirez, B. (2024). “Oasis de Bahariya: el fabuloso valle de las momias de oro”.
Historia National Geographic. https://historia.nationalgeographic.com.es/a/oasis-

bahariya-fabuloso-valle-momias-oro 18495 [Consultado 17/05/2024]

VVAA (2023). “Cleopatra, la faraona de Egipto que no era egipcia”. Edicion Limitada.
https://www.edicionlimitada.es/cleopatra-la-faraona-de-egipto-que-no-era-egipcia/

[Consultado 22/03/2024]

Riggs, C. (2010). “Funerary rituals (Ptolemaic and Roman Periods”. UCLA Encyclopedy
of Egyptology, 1150, 1-7, Los Angeles.

Rumi, A. B. (2013). La institucion del culto al gobernador helenistico, Barcelona.

Sanmartin, J y Serrano, J. M. (1998). Historia antigua del Proximo Oriente. Mesopotamia

y Egipto. Madrid.

Sistac, S. (2020). “Los Templos de Epoca Ptolemaica en el Alto Egipto: ;Lugares de
Accién Real o de Falsas Apariencias?”. En Sanz, G. et al. (eds.), Dynamis hermeneutiké.
Visiones Interdisciplinares del Pasado, Zaragoza, 105-126.

Shaw, 1. (2000). The Oxford History of Ancient Egypt. Oxford.

Tobalina, E. (2021). “De Alejandro Magno a Cleopatra. El Egipto Ptolemaico”, Video,
https://www.youtube.com/watch?v=XGIld0Jo8 GQo [Consultado 19/05/2024]

Van De Mieroop, M. (2010). A History of Ancient Egypt. Londres.

Universidad de Zaragoza 51



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

VVAA (2020). “Templo de Kom Ombo: Dedicado al Dios Sobek™. Egiptologia Medellin.
https://egiptologiamedellin.com/arquitectura/f/templo-de-kom-ombo-dedicado-al-dios-

sobek [Consultado 16/04/2024]

VVAA. (2021). “La momificacién”. Proyecto Djehuty. https://proyectodjehuty.com/la-
momificacion/ [Consultado 4/05/2024]

VVAA (s.f.). “Mustapha Kamel Necropolis-Alexandria”. Bibliotheca Alexandrina.
https://www.bibalex.org/alexmed/Attachments/Publications/Files/Mustapha%20Kamel
9%20Necropolis.pdf [Consultado 13/05/2024]

VVAA. (s.f.). “Papyrus”. The  British  Museum. Recuperado  de
https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y EA10507-2 [Consultado
10/05/2024]

Walker, K. (2021). “As the Goddess Isis”. Digital Exhibition of Cleopatra VII
https://cleopatradigitized.wordpress.com/isis/ [Consultado 12/05/2024]

Woolf. G (2011). “Isis and the evolution of religions”, en Bricauet, L y Versluys, M. J.
(eds.), 62-95. Power, Politics and the Cults of Isis. Proceedings of the Vth International
Conference of Isis Studies, Boulogne-sur-Mer, October 13-15, 2011.

Universidad de Zaragoza 52



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

ANEXOS

Universidad de Zaragoza 53



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Anexo 1. Imagenes

Figura 1: Estela egipcia mostrando una escena de adoracion a Apis (Museo del Louvre),
Baja Epoca, 664-332 a. C.

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/edicion-
impresa/articulos/apis_17681

Figura 2: Serapis en su trono (Museo Arqueoldégico Nacional de Napoles), s. I1I d. C.

Recuperado de https://www.flickr.com/photos/elgolem/26865464995

Universidad de Zaragoza 54



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 3: Estatuilla de Isis, madre de Horus (Museo Arqueolégico Nacional), 664-332 a. C.

Recuperado de https://www.man.es/man/actividades/pieza-mes/historico/2022/marzo-isis-
madre-horus.html

Figura 4: Estela Cimbrada de Cleopatra VII e Isis (Museo del Louvre), 51 a. C.

Recuperado de https://www.louvre.fr/es/explora/el-palacio/excursion-por-el-museo-
egipcio-de-champollion

Universidad de Zaragoza 55



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 5: Escultura de Cleopatra VII en Basalto negro (Museo del Hermitage), 50 a. C.

Recuperado de https://cleopatradigitized.wordpress.com/isis/

Figura 6: Bajorrelieve de Cleopatra VII, Templo de Dendera.

Recuperado de https://cleopatradigitized.wordpress.com/isis/

Universidad de Zaragoza 56



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 7: Copia romana de un busto de Alejandro Magno (Museo Capitolino, Roma), 300-
200 a. C.

Recuperado de https://www.meisterdrucke.es/impresion-
art % C3 % ADstica/Roman/1041950/Busto-de-Alejandro-Magno- %28356-323-
a.C.%29%2C-rey-de-Macedonia-y-conquistador-de-Persia.-Copia-romana-de-un-
original-griego % 2C-siglos-1II-1I-a.C.- %28m % C3 % A 1rmol %29 .html

Figura 8: Alejandro Magno con cuernos de carnero, moneda helenistica, s. IV a. C.

Recuperado de https://diccionariodesimbolos.com/alejandromagno.htm

Universidad de Zaragoza 57



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 9: Catafalco de Alejandro segiin la descripcion de Diodoro.

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/a/tumba-alejandro-magno-
paradero-desconocido_20825

Figura 10: Busto de Ptolomeo I (Museo del Louvre).

Recuperado de https://www.worldhistory.org/trans/es/1-395/ptolomeo-i/

Universidad de Zaragoza 58



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 11: Visita del emperador Augusto a la tumba de Alejandro Magno en Alejandria,
cuadro de Lionel Royer (1878). Recuperado de
https://nl.pinterest.com/pin/716142778267988229/

Figura 12: Mammisi del Templo de Edfa.

Recuperado de https://isac.uchicago.edu/research/projects/tell-edfu/mammisi

Universidad de Zaragoza 59



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 13: Pilonos del templo de Edfi.

Recuperado de https://www.polyviajeros.com/templo-de-edfu/

Figura 14: Entrada del templo de Kom Ombo.

Recuperado de https://www.catai.es/lugares/kom-ombo

Universidad de Zaragoza 60



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 15: Pilonos del Templo de Filé (isla de Agilkia).

Recuperado de https://spain.planegypttours.com/Lugares-Para-Visitar-En-
Egipto/Atracciones-En-Asuan-Egipto/Templo-De-Filae

Figura 16: Templo de Hathor en Dendera.

Recuperado de https://www.theancientconnection.com/megaliths/egypt/dendera-temple-
hathor/

Universidad de Zaragoza 61



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 17: Templo de Dendera, litografia de David Roberts, 1841.

Recuperado de https://www.universitas-eg.org/blog/arquitectura-sagrada-egipto-templo-
dendera/

MR

Tty

32
e i
e N T T

Figura 18: Ptolomeo XII Neos Dyonisos sometiendo a sus enemigos , Templo de Filé.

Recuperado de Candeias, 2019.

Universidad de Zaragoza 62



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 19: Ptolomeo XII sometiendo a sus enemigos, relieve del Templo de Edfa.

Fotografia: Pablo Lozano.

[ AEAENENEAE AL B3| 1s | in

Figura 20: Relieve de Ptolomeo XII en Edfi. Recuperado de Candeias, 2019.

Universidad de Zaragoza 63



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 21: Bautizo de Ptolomeo VIII Evergetes, o Ptolomeo XII Neos Dionysos, relieve del
templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.

Figura 22: Bautizo de Ptolomeo VIII Evergetes o Ptolomeo XII Neos Dionysos.

ante Sobek, relieve del templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.

Universidad de Zaragoza 64



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

=
’;l

—
ML
AT &

(53]

—
-
-

;

1
[

Mhi=]

=
30

&)

Figura 23: Sefkhet-Abuy extendiendo el cordon de medicidn,
relieve del templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.

Figura 24: Ptolomeo VI derramando arena ante Tasenetnofret y

Haroeris, relieve del templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.

Universidad de Zaragoza 65



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 25: Relieve de Cleopatra VII y Cesarion, Templo de Dendera.

Recuperado de https://www.researchgate.net/figure/Relieve-de-Cleopatra-VII-Filopator-
y-su-hijo-Cesarion-en-el-templo-de-Hathor-en-Dendera_figl1_342109983

Figura 26: El Juicio de Osiris. Papiro de Hunefer (Museo Britanico), Dinastia XIX.

Recuperado de https://www.britishmuseum.org/collection/object/'Y_EA9901-3

Universidad de Zaragoza 66



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 27: Momia de Nespamedu (Museo Arqueoldgico Nacional de Madrid), s. IV a. C.

Recuperado de https://artsandculture.google.com/asset/momia-de-
nespamedu/owHg9RPmm3z7ZA ?hl=es

Figura 28: Mascara funeraria de Nespamedu, s. IV a. C.

Recuperado de https://www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-
2473f55d5113/2018-bolman-37-27-perez-die.pdf

Universidad de Zaragoza 67



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 29: Cartonaje en forma de collar de Nespamedu, s. IV a. C.

Recuperado de /www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez-
die.pdf

Figura 30: Cartonaje en forma de pectoral. Momia de Nespamedu, s. I'V a. C.

Recuperado de /www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez-die.pdf

Universidad de Zaragoza 68



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 31: Cartonaje para las piernas. Momia de Nespamedu, s. IV a. C.

Recuperado de /www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez-die.pdf

Figura 32: Cartonaje para los pies. Momia de Nespamedu, s. IV a. C.

Recuperado de //www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez-die.pdf

Universidad de Zaragoza 69



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 33: Fresco de la tumba de Tigrane, Alejandria, s. I d. C.

Recuperado de https://www.sharm-club.com/es/egipto/tumbas-egipcias-famosas/tumba-
de-tigrane

Figura 34: Entrada a la tumba 1 de la necrépolis de Mustapha Kamel, s ITI-1I a. C.

Recuperado de https://spain.flyingcarpettours.com/atracciones/egipto-lugares-
turisticos/que-ver-en-alejandria/tumbas-de-mustafa-kamel

Universidad de Zaragoza 70



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 35: Vaso con fondo blanco procedente de la necropolis de Hadra, s. III a. C.

Recuperado de https://www.metmuseum.org/art/collection/search/245577

Figura 36: Urna cineraria de la necrépolis de Hadra, 200 a. C.

Recuperado de https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1995-1003-1

Universidad de Zaragoza 71



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Figura 37: Vista de la tumba 54 de Bahariya.

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/edicion-
impresa/articulos/momias-viaje-mas-alla-egipto-helenistico_21195

Figura 38: Momia de la necrépolis de Bahariya, s. IV a. C.-1V d. C.

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/a/oasis-bahariya-fabuloso-valle-
momias-oro_18495

Universidad de Zaragoza 72



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Anexo 2. Tabla genealdgica de los Ptolomeos

| Ptolomeo | |

| Ptolomeo Il |

|Ptolomeo Il |

|Ptolomeo IV|

| Ptolomeo V|

[Ptolomeo V| | Ptolomeo VI |

[ Ptolomeo VIl|  [Ptolomeo 1X| | Ptolomeo X |

| Ptolomeo Xl | [Ptolomeo XI|

[Julio César| = | Cleopatra VIl | | Ptolomeo XIIl | |Ptolomeo XIV/|

[ Ptolomeo XV |

Procedente de https://historiaeweb.com/wp-content/uploads/2017/07/c3alrbol-
genealc3b3gico-de-la-dinastc3ada-ptolemaica-en-egipto.gif

Universidad de Zaragoza 73



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

Anexo 3: Seccion de textos

Texto 1: Actividad de Alejandro en Egipto, Arriano, Andbasis de Alejandro Magno,
I11, 1-6 (trad. de A. Guzman, en Elvira, 1985).

“Alejandro se dirigi6 a continuacion hacia Egipto, que era desde el principio el objetivo
de su incursion por el sur, y llegd desde Gaza a Pelusio, ciudad de Egipto, al séptimo
dia...Por su parte, el persa Mazaces, a quien Dario habia nombrado séitrapa de Egipto,
tuvo noticias de como se habia desarrollado la batalla de Iso y de cémo Fenicia, Siria y la
mayor parte de Arabia estaban en poder de Alejandro; por todo ello y porque, ademads, €l
no disponia de un ejército persa para poder hacerle frente, acogié amistosamente a
Alejandro en las ciudades de su region. Alejandro afincé una guarnicion en Pelusio, y
ordend a la flota que remontara el rio hasta la ciudad de Menfis, mientras €l se acercaba
a Heliopolis. Cruzé el rio para llegar a Menfis, donde ofreci6 sacrificios a todos los dioses,
y de modo especial a Apis, y celebré certdimenes gimnasticos y musicales, a los que
concurrieron los especialistas mas famosos de Grecia.

Rio abajo, abandoné Menfis en direccién al mar, haciendo embarcar a los hipaspitas,
arqueros y agrianes, asi como al escuadrén real de los Compafieros. Llegado a canopo,
borde6 el lago llamado Mareotis, y desembarcé donde ahora se encuentra la ciudad de
Alejandria, asi llamada por el nombre del propio Alejandro. Le parecid, en efecto, aquel
lugar muy idéneo para fundar una ciudad que con el tiempo habria de ser préspera en
sumo grado. Sinti6 por la nueva fundacién gran interés, fijando €l mismo los limites de
la ciudad, el lugar donde habria de alzarse el mercado, el perimetro de los muros y el
numero de templos y de dioses que en ellos se venerarian, incluyendo no sélo a los
griegos, sino también a la egipcia Isis. Ofrecio sacrificios a este fin y las victimas le
resultaron propicias (...)

Sintié Entonces Alejandro un vivo deseo de acercarse hasta el santuario de Amoén, en
Libia..., con el propodsito de conocer con exactitud sus vicisitudes futuras, o cuando
menos, poder decir que las conocia... Alejandro quedé maravillado de este lugar y
consulté el ordculo de Amoén. Segin dijo, oyé de la divinidad cuanto deseaba y, acto

seguido, volvidse de regreso a Egipto (...)

Universidad de Zaragoza 74



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

(Ya en Menfis de nuevo, Alejandro dispuso) la ordencién del territorio de Egipto de la
siguiente manera: nombrd nomarcos a dos egipcios, Doloaspis y Petisis, a los que puso al
frente de la division territorial del pais. Tras la renuncia de petisis, se hizo Doloaspis de
todo el territorio. Como jefes de guarnicién nombro a dos de los compaiieros, a Pantale6n,
natural de Pidna, para la guarnicién de Menfis, y a polemon, hijo de Megacles, natural de
Pela, para la de Pelusio (...)

Encargé... que los nomarcos gobernaran en sus respectivos distritos segin las normas
establecidas desde antiguo, aunque seria (Cleémenes) el encargado de recaudar de ellos
los tributos que aquéllos habian de satisfacerle. Nombré generales del ejército que
quedaba en Egipto a Peucestas, hijo de macartato, y a Balacro, hijo de Amintas, y navarco
de la armada a Polemon, el hijo de Terdmenes (...)

Al despuntar la primavera, Alejandro levant6 el campamento de Menfis y se puso en
marcha hacia Fenicia, para lo cual hizo construir puentes sobre el curso y los canales del

Nilo a lo largo de toda la ciudad”.

Texto 2: Considerandos del Decreto de Canopo (trad. de E. Bevan, en Elvira, 1985).

“Los sacerdotes egipcios, reunidos en Menfis en marzo de 237 a. C., decretan diversas
honras de caricter religioso para Ptolomeo III, atendiendo a las siguientes razones:
Puesto que el rey Ptolomeo, hijo de Ptolomeo y de Arsineo, dioses Adelfos, y Berenice,
su hermana y esposa, no cesan de colmar de numerosos y grandes bienes los templos del
pais, aumentando cada vez mas los honores de los dioses y cuidando en todo momento
de Apis, de Mnevis y de los otros animales sagrados, con grandes gasto y
aprovisionamientos. ..

Puesto que, a Raiz de una expedicién conducida al exterior, (Ptolomeo) ha salvado y
reintegrado a Egipto las estatuas sagradas que los persas se habian llevado del pais,
restituyéndolas a los templos de los que habian sido arrancadas;

Puesto que (Ptolomeo y Berenice) mantienen una buena administracién para todos los
habitantes del pais y demas tribus colocadas bajo su soberania;

Puesto que, en una ocasion, al ser demasiado débil la crecida del rio y aterrarse por ello
todos los habitantes del pais, recordando las catastrofes acontecidas bajo alguno de

antecesores, cuando hubo de sufrirse la sequia (Ptolomeo y Berenice) han mostrado la

Universidad de Zaragoza 75



Religién y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.) Rodrigo Heras de Gregorio

mayor solicitud hacia quienes permanecen en los templos y hacia los demds habitantes,
tomando muchas medidas previsoras, renunciando a una parte sustancial de sus ganancias
en favor de la salvacion de los hombres, y gastando mucho para hacer venir trigo de Siria,
de Fenicia, de Chipre y de otros muchos lugares, de modo que han salvado a los habitantes

de Egipto.”

Texto 3: Relato mitico de la conquista de los Ombos por Haroeris (trad de C.

Lalouette, en Elvira, 1985).

“Entonces Ra alcanz6 esta colina oriental cuyo nombre es Ombos, seguido de Toth y
Haroeris, para buscar a los perversos enemigos que en ella se hallaban. Ra se dirige al
templo, y Horus-hijo-de Isis a la casa de Chedabod (el propio templo), pues alli se halla
su sede, y alli se establecen.

Dijole Ra a Thoth: “que parta un espia para buscar a los enemigos que se encuentran en
esta colina.” El espia partid, y hall6 257 enemigos en la orilla del Gran Lago; todo un
ejército en torno a ocho jefes enemigos; estaban en la orilla del Gran Lago, calumniando
a su padre, mientras que el espia estaba al borde del rio.

Volvié este ante Ra y sefialé el emplazamiento de los enemigos. Dijole Ra a Thoth:
“;Quién es el dios, de entre los dioses, que ird contra estos enemigos y hard en ellos una
carniceria, sin dejar con vida uno solo?”. Respondi6 Toth: “es Haroeris, que vive aqui, y
que es también el dios Shu, hijo de Ra; es el sefior de la muerte violenta en la tierra entera;
ique vaya €l por tanto a enfrentarse con ellos, y haga en ellos una carniceria!”

Se le llamo6 a presencia de Ra, y Ra le dio su fuerza; le entregd armas de combate y todo
el equipo propio de un guerrero. La cara de Haroeris enrojecid, su majestad entré en
colera, todos sus miembros se pusieron a vibrar, pues estaba enfurecido, y él, con su
corazOn intrépido para rechazar rebeldes, atacé con sus cuchillos a los enemigos

perversos.”

Universidad de Zaragoza 76



