
 

 
 
 
 
 
 

 
 

Trabajo de fin de grado 
 
 

Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico 
(323-30 a. C.) 

 
Power and Religion in Ptolemaic Egypt 

(323-30 b. C.) 
 

 
Autor 

 
Rodrigo Heras de Gregorio 

 
Directora 

 
Silvia Alfayé Villa 

 
 

Facultad de Filosofía y Letras 

Grado en Historia 

Curso 2023-2024 

 
 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

1 

A mi familia y a mis amigos, tanto a los que he conocido en la carrera, como a los de 

toda la vida y los que he ido conociendo a lo largo de los últimos años 

 
 
 

Rodrigo Heras de Gregorio 

2024 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

 



 
 

3 

 
RESUMEN 

 
En este trabajo académico se hace una pequeña síntesis del periodo Ptolemaico de Egipto, 

analizando tanto las innovaciones introducidas en este periodo, como los elementos 

continuistas. En concreto, el objeto de la investigación es la unión entre la religión y el 

poder, una dualidad que rigió la vida política de esta etapa de la historia del Antiguo 

Egipto. El análisis se realiza desde una perspectiva multidisciplinar, a través de la 

exposición y el análisis de diversos elementos englobados en este ámbito como son los 

diferentes cultos, los templos, y el mundo funerario.  

 

Palabras clave: Egipto, religión, poder, Ptolomeos.   

 
 
 

ABSTRACT 
 

This academic work offers a brief synthesis about the Ptolemaic period of Egypt, 

analyzing both the innovations which were introduced in this period and the continuity 

elements. In particular, the subject of this investigation is the bond between religión and 

power, a duality that governded the political life of this stage of Ancient Egypt. The 

analysis is carried out from a multidisciplinary perspective, through the exposition and 

analysis of some of the elements which are encompassed in this area, such as the different 

cults, the temples, and the funerary beliefs and practices.  

 

Key Words: Egypt, Religion, Power, Ptolemies. 

 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 

Índice 
 
1-Introducción ............................................................................................. 7 

1.1Justificación ............................................................................................................. 7 

1.2-Estado de la cuestión .............................................................................................. 7 

1.3-Cronología, Objetivos, metodología y límites del trabajo. .................................... 8 

 
2-Introducción al Egipto Ptolemaico ....................................................... 10 

 
3-El sincretismo religioso como elemento de legitimación del poder: los 
casos de Serapis e Isis. ............................................................................... 11 

3.1-El caso de Serapis ................................................................................................. 12 

3.1.1-Orígenes ........................................................................................................ 13 

3.1.2-El culto a Serapis .......................................................................................... 13 

3.1.3-La relación entre Serapis y los Ptolomeos .................................................... 14 

3.2-El caso de Isis ....................................................................................................... 15 

3.2.1-El ascenso de Isis en época Ptolemaica ........................................................ 15 

3.2.2-Asimilación de Isis con el panteón griego .................................................... 16 

3.2.3-Isis como legitimadora de la realeza Ptolemaica. ........................................ 16 

3.2.4-La identificación de Cleopatra VII Filopátor con Isis. ................................. 17 

 
4- El culto a Alejandro Magno y al monarca helenístico ...................... 19 

4.1-El culto a Alejandro Magno ................................................................................. 19 

4.1.1-La deificación de Alejandro .......................................................................... 19 

4.1.2-La lucha por el control del cuerpo de Alejandro .......................................... 21 

4.1.3- La tumba de Alejandro y su culto................................................................. 22 

4.2-El culto al gobernador helenístico ........................................................................ 24 

4.2.1-Antecedentes griegos ..................................................................................... 24 

4.2.2-Los inicios del culto al monarca helenístico ................................................. 24 

4.2.3- La consolidación del culto al soberano ....................................................... 25 

4.3.4-La continuación del culto al soberano .......................................................... 26 

 
5-Templos y sacerdotes ............................................................................. 27 

5.1-Los templos ptolemaicos. ..................................................................................... 27 

5.2-Los Mammisi, un elemento innovador. ................................................................ 29 

5.3-Los templos como proyección del poder real Ptolemaico. ................................... 29 

5.4.1-Aproximación a los complejos de Edfú, Filé, Kom Ombo y Dendera. ......... 30 

5.4.2-Análisis de las escenas de los relieves .......................................................... 32 



 

 

5.5-Los sacerdotes y el Estado ptolemaico, una relación compleja ...................... 36 

 
6-Identidad Funeraria .............................................................................. 37 

6.1-El juicio de Osiris. ................................................................................................ 37 

6.2-La momificación en el periodo ptolemaico. ......................................................... 38 

6.2.1-Análisis de una momia del periodo. .............................................................. 39 

Máscara funeraria (figura 28) ................................................................................. 39 

Collar Usekh (figura 29) ......................................................................................... 40 

Pectoral (figura 30) ................................................................................................. 40 

Cartonaje de las piernas (figura 31) ........................................................................ 40 

Cartonaje para los pies (figura 32) ......................................................................... 41 

6.3-Enterramientos ..................................................................................................... 42 

6.3.1-Necrópolis de Moustapha Pasha/ Kamel, Alejandría. .................................. 42 

6.3.2-Necrópolis de Hadra, Alejandría .................................................................. 43 

6.3.3-Necrópolis del Oasis de Bahariya ................................................................. 43 

6.4-Los ritos funerarios a través de los textos ............................................................ 44 

6.4.1-Los Libros de las Respiraciones. .................................................................. 44 

6.4.2-. Papiro 3008 del Museo Egipcio de Berlín. ................................................. 45 

6.4.3-Ritual de la apertura de la boca. Papiro 10507 del Museo Británico. ......... 45 

 
7-Conclusiones ............................................................................................ 47 
 
Bibliografía................................................................................................. 48 

Fuentes Antiguas ........................................................................................................ 48 

Referencias Bibliográficas .......................................................................................... 48 

 
ANEXOS .................................................................................................... 53 

Anexo 1. Imágenes ..................................................................................................... 54 

Anexo 2. Tabla genealógica de los Ptolomeos ........................................................... 73 

Anexo 3: Sección de textos ........................................................................................ 74 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              7 

1-Introducción 
 

1.1Justificación 
 
La elección del tema sobre el que versa este trabajo obedeció al gran interés que, desde 

pequeño, he tenido por las civilizaciones antiguas, especialmente la egipcia. Dentro del 

ámbito egipcio me resultaba muy interesante el periodo ptolemaico, una etapa sobre la 

que no se enseña demasiado en clase y que muchas veces, queda relegada a un segundo 

plano, o se alude a ella solo para contextualizar  el reinado de la celebérrima Cleopatra 

VII eclipsado por la “época dorada” que a todos se nos viene a la mente cuando 

escuchamos las palabras Antiguo Egipto, que asociamos con la época de la construcción 

de pirámides, fastuosos templos con colosos flanqueando sus entradas, tumbas escondidas 

repletas de tesoros con paredes plagadas de pinturas y jeroglíficos, etc., pese a lo cual, 

resulta igual de fascinante.  

 

1.2-Estado de la cuestión  
 
La relación entre el poder político y la religión en Egipto ha sido un tema sobre el que se 

ha trabajado y sobre el que hay una abundante bibliografía, tratándose prácticamente 

todos los aspectos que quedan englobados dentro de este ámbito. Lozano (1991), recoge 

cómo las influencias griegas están muy presentes en las monarquías de los reinos 

helenísticos del Mediterráneo, tratado también el culto a Alejandro y al soberano. Estos 

dos últimos aspectos también han sido objeto de estudio por parte de García (2017). Sobre 

el sincretismo religioso y Serapis e Isis destacan los trabajos de Arroyo (1999), López 

Calero (2020) y Woolf (2011). Además, también Arroyo hace una gran lectura de cómo 

Cleopatra se sirve de Isis para legitimar su reinado.  

En el ámbito de los templos, Sistac (2020) hace una muy buena síntesis del papel que 

estos desempeñaron en la política de los Ptolomeos, además de ofrecer diversas 

perspectivas sobre la situación del sacerdocio. También hay que mencionar la labor de 

Candeias (2019) en el contexto del análisis iconográfico de los relieves de estos templos, 

los cuales suponen una proyección visual del poder real.  

En lo que respecta al ámbito funerario, las prácticas y rituales han sido muy bien 

documentadas por Borowick (2020), Montalbán (2015), Riggs (2010).  

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              8 

Por último, los trabajos de algunos autores de referencia tales como Shaw (2000), Van de 

Mieroop (2010) y, nuevamente Lozano (1999), ofrecen un exhaustivo análisis de toda la 

civilización egipcia, incluyendo el periodo Ptolemaico.   

 

 

1.3-Cronología, Objetivos, metodología y límites del trabajo.  
 
La cronología del trabajo viene marcada por los propios límites temporales de este 

periodo histórico, es decir, desde la llegada de Alejandro Magno a Egipto y su coronación 

como faraón en el 332 a. C., hasta la muerte de la reina Cleopatra VII en el año 30 a. C.   

El principal objetivo de este trabajo es hacer una síntesis del periodo centrada en el 

aspecto religioso para demostrar que, al igual que durante el periodo faraónico anterior, 

este ámbito se entrelazó con la política con el propósito claro de legitimar a la dinastía 

Lágida, siendo mucho más evidente durante este periodo debido a la necesidad de una 

nueva dinastía de origen extranjero, de ganarse el beneplácito del pueblo egipcio para 

consolidar su poder. 

La metodología aplicada ha sido la lectura de fuentes literarias, historiográficas, artículos 

científicosde revistas especializadas, libros de autores de referencia especializados en el 

ámbito egipcio, y otros trabajos de investigación. También, aunque de forma indirecta, se 

han tratado fuentes iconográficas (relieves y pinturas) y arqueológicas. 

El trabajo se encuentra dividido en cinco partes: tras la justificación, en el cap. II se hace 

una breve introducción general al periodo a estudiar¸y en el cap. III analizo el fenómeno 

del sincretismo religioso y expongo sus dos mayores exponentes, los casos del dios 

Serapis y la diosa Isis, y cómo se convirtieron en los principales legitimadores del poder 

real de los Ptolomeos ante sus súbditos. En el cap. IV se exponen dos elementos 

característicos del periodo, el culto a Alejandro Magno como antecesor del primer faraón 

de la dinastía Ptolemaica, y el culto a la figura del soberano, un elemento característico 

de las monarquías helenísticas. En el cap. V analizo el importante papel que tuvieron los 

templos en la proyección del poder real analizándolos principales complejos templarios 

erigidos en esta época, y también, haciendo un análisis iconográfico de algunos de sus 

relieves más destacados.  El cap. VI ofrece una visión del ámbito funerario y las prácticas 

y creencias que engloba, así como el análisis de una momia datada en esta época; si bien, 

el mundo funerario no constituye en sí mismo un elemento legitimador o de proyección  



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              9 

del poder Ptolemaico, no es posible desligarlo del ámbito religioso. El último apartado, 

el VII está dedicado a las conclusiones, a las que sigue la bibliografía. Se han incluido 

tres anexos: uno de imágenes, una tabla, y un apéndice de fuentes literarias antiguas. 

La elaboración de este trabajo, no ha estado exenta de problemas: el primero, la dificultad 

para tratar el periodo a través de fuentes primarias, por su inaccesibilidad y la formación 

que es necesaria para trabajarlas. Otra dificultad ha sido extensión del trabajo, marcada 

por un número acotado de palabras, por lo que me he centrado en hacer una síntesis de 

los aspectos más relevantes dentro del ámbito de estudio. Además, tanto la falta de fuentes 

y bibliografía sobre algunos elementos como han podido ser algunas necrópolis del 

periodo, como la sobreabundancia sobre otros, por ejemplo, los referidos a Isis y a la 

iconografía, también han constituido una gran dificultad, debido a que, muchas veces no 

está muy claro cuáles seleccionar y cuáles no.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              10 

 

2-Introducción al Egipto Ptolemaico 
 

Tras la muerte de Alejandro Magno en el 323 a. C, sus generales se repartieron su imperio. 

Ptolomeo, apodado el Lágida por ser hijo de Lagos, se quedó con Egipto (Elvira, 1985, 

4), una de las zonas más ricas., y en el 305 a. C. instauró una nueva dinastía, la Ptolemaica 

o Lágida (Elvira, 1985, 4), que finalizó con el suicidio de la reina Cleopatra VII en el año 

30 a. C., que supuso el final del Egipto faraónico independiente. 

 Los faraones de esta dinastía, al igual que anteriormente hizo Alejandro Magno, se 

presentaron ante los egipcios como fieles defensores de la religión y las ancestrales 

costumbres egipcias, utilizando la religión como un elemento legitimador de su poder y 

vinculándose a la dinastía de Alejandro Magno (Rader, 2003, 178) 

 

Alejandría, ciudad fundada por Alejandro Magno en el Delta del Nilo, se convirtió en la 

capital del Egipto de los Ptolomeos, siendo una ciudad plenamente griega, con escasa 

influencia egipcia (Van de Mieroop, 2010, 307). En ella se construyeron algunos de los 

espacios más reconocidos durante la antigüedad, el faro y la biblioteca de Alejandría (Van 

de Mieroop, 2010, 307), así como el Soma, el mausoleo donde reposó la momia de 

Alejandro Magno. Además, con esta dinastía, Egipto amplió sus fronteras, llegando a su 

máxima extensión bajo el reinado de Ptolomeo III Evergetes con la incorporación de 

Chipre, la zona de Siria-Palestina y la recuperación de la Cirenaica. Durante este periodo, 

tanto los enfrentamientos fratricidas entre los miembros de la dinastía, como la endogamia 

que practicaban, fueron una constante, siendo, en parte, los factores causantes de la 

decadencia de los Ptolomeos a partir de finales del s. III a. C. (Tobalina, 2021). 

 

Los reyes Lágidas mantuvieron estrechos lazos con Roma, la república romana actuó 

como árbitro en las disputas internas del Egipto ptolemaico, aprovechando esa 

intervención para aumentar su influencia en la región.  Quizás el caso más célebre fue el 

de Julio César, quien tomó partido por Egipto en la guerra entre Cleopatra VII y su 

hermano Ptolomeo XII, este último apoyado por Pompeyo, lo que le sirvió también para 

poner fin a la guerra civil en Roma (Tobalina, 2021). 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              11 

 

3-El sincretismo religioso como elemento de legitimación del 
poder: Los casos de Serapis e Isis. 
 

Se ha afirmado que es durante la época helenística cuando surge el sincretismo religioso, 

según A. Lozano (1991, 171), “ha habido quienes la han definido como el momento en el 

que se efectuó el fenómeno del sincretismo religioso”. Si bien esto no es del todo cierto 

ya que, en periodos anteriores, al ámbito griego llegaron deidades extranjeras como la 

Madre tierra, procedente de Frigia, asimilada por los griegos como Cibeles (Lozano, 

1991, 181) 

Los principales factores que propiciaron e hicieron posible la hibridación entre la cultura 

y religión griega y las de la zona del Mediterráneo oriental fueron la proximidad 

geográfica entre ambos mundos culturales, la progresiva expansión de la cultura griega 

fuera de sus fronteras gracias a las conquistas de Alejandro Magno y la gran movilidad 

de la población. Para Lozano (1991, 171), este intercambio entre culturas no fue 

unidireccional, sino que se produjo en dos direcciones, desde Grecia hacia Oriente, de la 

mano de veteranos, soldados y emigrantes, y desde Oriente hacia Grecia, de la mano de 

mercenarios marinos, comerciantes. Así pues, se atribuyeron nombres griegos a 

divinidades del ámbito oriental y a la inversa, algunas deidades griegas asumieron 

sobrenombres extranjeros.  

 

Dentro del desarrollo del sincretismo, se encuentran algunos fenómenos de gran 

relevancia. En primer lugar, la helenización de las religiones orientales, cuyas leyendas y 

mitos fueron reinterpretados en griego. La penetración de los principales conceptos de la 

religiosidad helenística en las religiones orientales, así como de elementos novedosos de 

la nueva concepción del mundo, tales como la demonología o la fe en los milagros. Por 

último, la reinterpretación de conceptos antiguos, tras ser separados de la tradición 

originaria (Lozano, 1991, 172). 

 

Si bien, el sincretismo religioso no es una innovación de este periodo, sí que fue 

aprovechado por los gobernantes helenísticos como un instrumento de poder para lograr 

una cohesión entre las diferentes poblaciones y sus tradiciones, tanto culturales como 

religiosas, con el objetivo de desempeñar un gobierno mejor y más eficaz. Además, los 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              12 

gobernantes de los estados helenísticos también hicieron un gran esfuerzo por reformar 

el culto a los antiguos dioses griegos, un elemento muy característico de la religión 

durante el periodo helenístico, siendo algunos de los principales centros de adoración en 

el extranjero el templo de Zeus en Pérgamo o el de Artemis en Éfeso (Lozano, 1991, 172).  

 

A continuación, se expondrán los dos principales ejemplos del fenómeno sincrético en 

tiempos de los Ptolomeos, Serapis e Isis, y el uso de los mismos como elemento 

legitimador del poder real.  

 

 

3.1-El caso de Serapis 
 
Tras el traslado del cuerpo sin vida de Alejandro Magno a Alejandría, Ptolomeo I (305-

282 a.C.) introdujo allí el culto a Oserapis -helenizado como Serapis (Velilla, 1991)-,una 

divinidad resultante de la mezcla de Osiris, uno de los principales dioses egipcios 

tradicionales, y Apis, el toro sagrado (figura 1) fervientemente venerado en Menfis e 

identificado con Ptah, el dios creador, en vida. Tras la muerte, se convertía en Oserapis 

(Van de Mieroop, 2010, 297); además, también se asociaba a la figura del faraón. De esta 

manera, Serapis contó con el favor de los monarcas ptolemaicos, lo que favoreció y 

facilitó la expansión de su culto entre las clases altas greco-macedonias de la sociedad 

egipcia. Esta predilección por Serapis fue recogida y descrita de la siguiente manera por 

Plutarco, Isis y Osiris, 28 (trad. en Arroyo, 1999, 171): 

“Ptolomeo Soter vio en sueños al coloso de Plutón que estaba en Sinopis. Ignoraba su 

existencia, no sabiendo su forma, no habiéndolo visto jamás. En esta visión le ordenó el 

dios que hiciera transportar lo antes posible esta gigantesca figura a Alejandría. Ptolomeo, 

ignorando como ignoraba el lugar en que se erigía, se encontró en apuro y, al relatar la 

visión a sus amigos, halló entre ellos un hombre llamado Sosibios que había viajado 

mucho. Este declaró que en Sinopis había visto un coloso parecido al que el rey vio en su 

sueño. Entonces Ptolomeo envió a Soteles y Dioniso, y estos dos hombres, tras muchas 

penas y largo tiempo, a pesar de contar con la ayuda de una providencia divina, 

consiguieron llevarse furtivamente al coloso. Tan pronto fue visible aquella figura 

transportada, Timoteo y Manetón el Sebenita conjeturaron por el Cerbero y el dragón que 

poseía como emblemas, que se trataba de la estatua de Plutón, persuadiendo a Ptolomeo 

que no representaba a otro dios sino a Serapis. En el lugar de donde venía no llevaba 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              13 

ciertamente este nombre, pero una vez transportada a Alejandría se la designó de este 

modo, puesto que recibió por parte de los egipcios el nombre de Serapis”.  

 

3.1.1-Orígenes 

 
En la tradición mitológica griega, Apis fue el mítico rey de Foronea (posterior Argos), 

hijo de Foroneo y la ninfa Telédice, por tanto, nieto de Ínaco1, el primer rey de Argos. 

Apis reinó como un tirano, siendo asesinado por Etolo y posteriormente vengado por 

Argos, tras lo que se produjo su divinización, siendo venerado como Serapis (Arroyo, 

1999, 172). 

A pesar de que el culto a Serapis en Alejandría quedó instaurado de la mano de Ptolomeo 

I, hay evidencias de la existencia de un santuario dedicado a Serapis situado en la zona 

de Racotis2 donde se profesaba el culto previamente a la llegada de la estatua. Según 

Stambaugh, Volokhine y Borgeaud (cit. en López, 2020, 209) el santuario fue erigido en 

tiempos de Alejandro Magno, suponiendo la importación de la estatua una nueva forma 

de representar a un dios ya existente, no la introducción de una nueva deidad (López, 

2020, 209). 

 Otra posible evidencia de la existencia de un culto a Serapis antes de la instauración de 

la dinastía ptolemaica es un episodio recogido por Plutarco en relación a la muerte de 

Alejandro magno, en el que los hombres de Alejandro se trasladaron al templo donde se 

veneraba a Serapis en Babilonia, capital de su imperio, con el objetivo de preguntar al 

dios si debían trasladar allí el cuerpo del monarca moribundo para que sanase, obteniendo 

una respuesta negativa por parte de Serapis (López, 2020, 209). 

 

3.1.2-El culto a Serapis 

 
Como se ha visto anteriormente, el culto a esta deidad en Alejandría iba dirigido a las 

élites griegas, no habiendo grandes evidencias de un culto generalizado entre los 

habitantes de Alejandría más allá de algunas estatuas. No es así en el caso de Menfis, la 

antigua capital del Egipto faraónico. Allí se encontraba el ya citado Serapeion el lugar 

donde los egipcios adoraban al fallecido toro Apis, representado como un toro tocado con 

el disco solar entre sus cuernos, un Uraeus, y una prenda rectangular en los cuartos 

traseros (Van de Mieroop, 2010, 297), cuya alma pasaba a pertenecer a Osiris tras su 

                                                 
1 Primer habitante de Argos y el primero en usar el fuego. 
2 Nombre original de Alejandría. 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              14 

muerte (López, 2020, 210).  Previamente a ese culto post mortem, se debían llevar a cabo 

todos los rituales previos al enterramiento: 

Tras el fallecimiento del toro, el país entero entraba en un periodo de duelo, y el cuerpo 

del animal, era momificado, al igual que se hacía con los cuerpos de los faraones, en la 

casa de embalsamamiento en la necrópolis de Saqqara. Pasado el periodo ritual de setenta 

días, la momia del bovino era enterrada en el serapeion, donde se procedía a rendirle 

culto. El lugar fue embellecido por las sucesivas dinastías reinantes, destacando las 

esfinges colocadas en la calzada procesional durante la Dinastía XXX. Con los 

Ptolomeos, se emplazaron estatuas de once filósofos y poetas griegos (Van de Mieroop, 

2010, 298). 

 De esta manera, Serapis sería patrón tanto de la fertilidad, como de la muerte, siendo 

identificado con Hades en el ámbito griego, representado con forma antropomórfica, con 

un kalathos y una cornucopia, símbolos de la fecundidad, y con una patena y un chitón 

(figura 2), elementos del más allá. En Menfis, además de estos elementos, las esculturas 

de Serapis aparecen acompañadas de un Cerbero, afirmando la conexión de este dios con 

el inframundo (López, 2020, 211) 

 

3.1.3-La relación entre Serapis y los Ptolomeos  

 
Si bien, no hay evidencia clara de la existencia de un gran templo consagrado a Serapis 

anterior a la construcción del Serapeion de Alejandría por Ptolomeo II, es posible que 

existiese en ese lugar un santuario establecido por Ptolomeo I Soter. El hallazgo de restos 

de gravilla bajo el Serapeion de Ptolomeo II indicaría la presencia de una estructura 

anterior, y un antiguo témenos consagrado a Serapis. (López, 2020, 215). En el lugar, 

también se halló un altar griego que contenía la inscripción: (altar) del rey Ptolomeo y 

Arsínoe Filadelfo, (descendientes) de los dioses salvadores (Bernand, 2001, citado en 

López, 2020, 215). 

Esto supone la presencia de un culto a Ptolomeo II y Arsínoe II en un lugar de gran 

importancia dentro de un complejo consagrado a Serapis, sugiriendo que, este lugar 

dedicado al dios, fue usado como lugar de culto a la pareja real. Lo que evidenciaría que 

el culto a Serapis estuvo íntimamente ligado al culto a los gobernantes Lágidas, entrando 

en juego la synnaoitheoi, una idea que admite la posibilidad de que un mortal pueda 

compartir el mismo lugar que una deidad, siendo el periodo helenístico el momento 

cumbre de este pensamiento (López, 2020, 216). 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              15 

Esta asociación de la familia real con Serapis llevó a que esta deidad quedase representada 

en las monedas como rey, como en época de Ptolomeo IV Filopátor. Poco a poco, Serapis 

fue sustituyendo a Osiris, hasta el punto que, en varios templos de la época, Isis aparecía 

con Serapis como su esposo, al igual que aparecía junto a Osiris en épocas anteriores. 

Además, Ptolomeo II supo sacar provecho de la importancia que este culto tenía para sus 

súbditos griegos de Egipto, convirtiéndose en su principal patrocinador y usándolo de 

forma propagandística (López, 2020, 217). 

 

3.2-El caso de Isis 
 
Desde sus orígenes, la diosa Isis estuvo estrechamente vinculada a la administración 

estatal como madre de Horus, encarnado por el propio faraón (Lozano, 1991, 179), 

adquiriendo un papel protector del soberano del Alto y Bajo Egipto, ocupando, al igual 

que se ha visto con Serapis, un lugar privilegiado dentro del panteón egipcio. Esta diosa 

ya era conocida por Heródoto, habiendo sido equiparada por los griegos con la diosa 

madre Démeter (Lozano, 1991, 180). Sin embargo, el ascenso de Isis dentro del 

Helenismo estuvo ligado a su integración en la órbita de Serapis, quedando como la única 

deidad que llegó a convertirse en figura central dentro de la religión, en forma de diosa 

del cielo y madre del universo, en cuya figura confluían los atributos de capital 

importancia para la religiosidad de entonces. (Lozano, 1991, 180). Poetas tanto egipcios 

como extranjeros, escribieron textos en su honor; además, su culto prosperó tanto en 

época griega, como romana (Van de Mieroop, 2010, 318).  

 
 

3.2.1-El ascenso de Isis en época Ptolemaica 

 
Al igual que Apis, Isis también fue reinterpretada por los Ptolomeos, asumiendo atributos 

de algunas deidades griegas como Démeter, diosa de la tierra y la agricultura, y Coré, de 

quien tomó su papel como reina de los difuntos, llegando también a ser adorada como 

diosa del mar y el comercio. (Lorente y Moreno, 2023, 51). 

 Para S. Alegre (cit. Lorente y Moreno, 2023, 51), “este contexto de fusión y de difusión 

cultural, promovido desde Alejandría y nunca antes visto, dotó de un renovado impulso 

a Isis […], que pasó a ser conocida en todo el Mediterráneo”. Este impulso a la figura de 

Isis fue propiciado, entre otras cosas, por su unión matrimonial con Serapis, que 

simbolizaba el matrimonio real. 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              16 

 

3.2.2-Asimilación de Isis con el panteón griego 

 
Además de Démeter y Coré, Isis asumió elementos propios de otras deidades, tanto del 

panteón griego. En el caso de las deidades griegas, Isis estuvo relacionada, por sus 

propiedades curativas y mágicas, Selene y Hécate, magas y diosas lunares, por su papel 

de madre del faraón y su relación con la fertilidad, con Gea, la diosa madre griega 

(Lorente y Moreno, 2023, 53). Además, Diodoro de Sicilia afirmaba que Isis estaba 

relacionada con Asclepio, dios griego de la medicina, debido a que esta realizaba 

curaciones a través de los sueños (Lorente y Moreno, 2023, 54). También, en época 

helenística, se produjo un sincretismo entre Isis y la diosa Fortuna; tal fue su 

trascendencia, que llegó a consolidarse una nueva divinidad fruto de ese sincretismo entre 

ambas diosas, conocida como Istiqué (Arroyo, 2013, 85); el carácter sincrético de esta 

divinidad recuerda a la creación de Serapis en los inicios de la dinastía Lágida (Arroyo, 

2013, 86). Todas estas identificaciones, han llevado a denominar a Isis como “la diosa de 

los diez mil nombres” (Lorente y Moreno, 2023, 54). 

 

3.2.3-Isis como legitimadora de la realeza Ptolemaica. 

 
Dentro del panteón egipcio, en época Ptolemaica se produjo una sincretización, que ya se 

remontaba a época faraónica (Arroyo, 1999, 170), entre Isis y Hathor, que encarnaba el 

cuidado materno. En este contexto, comenzaron a popularizarse las representaciones de 

Isis como diosa nutricia; en el mammisi del templo de Hathor en Dendera, Isis aparece 

representada amamantando a un bebé y tocada con los cuernos y el disco solar de Hathor, 

elementos que le otorgan el carácter de lactans (Figura 3), además de su propio tocado 

(Arroyo, 1999, 170). No hay que olvidar que los faraones se identificaban el dios Horus, 

hijo de Isis, por lo que la diosa era concebida como la madre divina del soberano. 

Este sincretismo entre Isis y Hathor, desarrollado en el tiempo de los Ptolomeos con 

especial profusión, así como su culto, les sirvió para consolidar su poder en Egipto. 

Además, tras la llegada de los griegos al País del Nilo, la gran popularidad del mito de 

Osiris, tanto en el ámbito de la fertilidad, como en el funerario, hizo que el Estado 

Ptolemaico fuese visto como un “Estado Salvador “frente a la ocupación persa (Arroyo, 

1999, 171).  

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              17 

3.2.4-La identificación de Cleopatra VII Filopátor con Isis. 

 
Si bien, en el caso de los faraones Lágidas, Serapis, fue el dios mediante el cual 

justificaron su poder sobre Egipto, la divinización de las reinas consortes Ptolemaicas, 

iniciada con la esposa de Ptolomeo II Filadelfo (285-246 a. C.), Arsínoe, se realizó a 

través de Isis, siendo el mayor ejemplo la identificación de la reina Cleopatra VII 

Filopátor (52-30 a. C.) con esta diosa aprovechando la difusión del culto isíaco por el 

Mediterráneo (Arroyo, 2013, 80). 

Los títulos que acompañaron al nombre de Cleopatra VII, Théa Filopátor, “diosa que ama 

a su padre”, y Théa Filopator Kai Philopatris, “diosa que ama a su padre y a su patria”, 

constituyen un doble mensaje político: por un lado, afirman la herencia política 

Ptolemaica y Seleúcida de Cleopatra, considerada heredera espiritual de Cleopatra Thea 

(“diosa”), la gran reina Seleúcida; y reafirman su ascendencia Macedónica (Woolf, 2011, 

112), continuando con el legado de sus antepasados. J. Tyldersley, afirma que “Cleopatra 

“manipuló la religión egipcia para ser vista como una encarnación viviente de la diosa 

Isis, lo que le permitió consolidar por completo su posición de poder” (VVAA, 2023). Es 

posible que Cleopatra se iniciase en los cultos isíacos en Menfis, que, pese a haber perdido 

su estatus como capital, conservaba un papel destacado como centro religioso (Ares, 

2014). Como se ha visto en el apartado 3, Isis era también la diosa de la magia; esta magia 

era identificada como Heka, que, además de ser el nombre de la  

 

personificación de esa magia, denominaba también a un complejo concepto abstracto, 

naturalista muy distante de la concepción actual del término magia (Ares, 2014). De este 

modo, cabe la posibilidad que Cleopatra hiciese uso de Heka para ascender al trono, 

emulando las prácticas mágicas de Isis. 

 

El momento culmen de esta identificación de Cleopatra VII con Isis llegó con el final del 

viaje de la reina junto a Julio césar por el País del Nilo; cuando desembarcaron en Asuán, 

donde la reina fue recibida como la encarnación de la diosa, siendo asimilado César con 

el dios Amón (Ares, 2014), siendo presentados como una pareja divina. 

 

En cuanto a las representaciones, se puede destacar una estela cimbrada dedicada a Isis 

(figura 4), datada en torno al 51 a. C. Dividida en dos partes, en la parte superior se 

representa a Cleopatra como faraón, vistiendo el shenti y el sejemty, la corona doble que 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              18 

simbolizaba el poder del faraón sobre el Alto y Bajo Egipto, haciendo una ofrenda a Isis, 

representada con los cuernos de Hathor y el disco solar, amamantando sentada en un 

trono. Entre la diosa y la reina se sitúa una mesa de ofrendas, sobre la que se encuentran 

una cornucopia, un vaso en forma de cuerno, que representaba la abundancia, y sobre la 

escena, un disco solar alado del que cuelgan dos uraeus (Arroyo, 2013, 89). En la parte 

inferior, una inscripción en griego que indica que la estela fue consagrada por Onnophris 

el griego, “presidente de la asociación de Isis Snonais” (Van de Mieroop, 2010, 311), 

pudiéndose leer el nombre de Cleopatra en la segunda línea. Para Arroyo (2013, 88), es 

significativo que la ofrenda de la reina se produzca ante la diosa con la que se identificó, 

además de evidenciar la divinización de la reina. 

 

Otro ejemplo de representación de Cleopatra VII como Isis, en este caso escultórica, es 

una estatua de basalto (figura 5), que representa a la reina de pie, ataviada con un tocado 

nemes con tres uraeus, evidenciando su poder y su estatus real deificado. Aparece con el 

torso desnudo, y una falda estrecha, típica en las representaciones de Isis. En su brazo 

derecho, Cleopatra porta la cornucopia, también relacionada con la diosa.  Por último, un 

relieve (figura 6) situado en el templo de Hathor en Dendera representa a la reina de perfil, 

mirando hacia la izquierda con el pecho descubierto (común en las representaciones de 

Isis), un collar usej, relacionado con Hathor, y luciendo el tocado de Hathor con el buitre 

Nejbet, el disco solar y los cuernos de vaca. A la derecha del tocado, aparece un cartucho 

con la palabra “trono”. 

 

 

 

 

 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              19 

 

4- El culto a Alejandro Magno y al monarca helenístico 
 

Si bien los Ptolomeos respetaron, mantuvieron y promocionaron los cultos tradicionales 

del pueblo egipcio, también introdujeron, y patrocinaron nuevas formas religiosas como 

un elemento propio de su dinastía. Estos nuevos cultos, a pesar de estar enmarcados 

dentro del ámbito religioso de este periodo y gozar de una gran trascendencia en el Egipto 

ptolemaico, no tenían por finalidad la adoración de los dioses tradicionales ni de las 

nuevas formas sincréticas de los mismos, sino que estaban dirigidos a legitimar el poder 

de la nueva dinastía ante el pueblo egipcio a través del culto religioso, primero de 

Alejandro Magno (figura 7) y, posteriormente, de los faraones Ptolomeos. Para ellos, el 

derecho de gobierno sobre Egipto era un derecho de conquista, lo que hizo que este 

territorio se convirtiese en su heredad y pudiese ser administrado a voluntad. 

 

4.1-El culto a Alejandro Magno 
 
En un Egipto que experimentaba una decadencia manifesta, cristalizó la instauración de 

un culto independiente dedicado a la persona del monarca divinizado, siendo Alejandro 

Magno (356-323 a. C.) el primero. De esta manera, tras la muerte del macedonio, 

Ptolomeo I instauró y patrocinó la expansión de un culto oficial sufragado por el Estado. 

(Lozano, 1991, 177). 

 
4.1.1-La deificación de Alejandro 

 
Ya en vida, el propio Alejandro se presentó como un dios ante sus súbditos y los 

habitantes de los territorios incorporados a su imperio tras su conquista, intentando 

emular y establecer un vínculo con los dioses y héroes griegos (García, 2017, 5). Esta 

idea fue fomentada desde su nacimiento por sus padres, Olimpia y Filipo II de Macedonia, 

ya que, según la tradición, Filipo descendía de Heracles, hijo de Zeus, mientras que 

Olimpia descendía de Aquiles. Así pues, Filipo sería su padre mortal y Zeus, su padre 

divino; además, como recoge García (2017, 5), Plutarco afirmaba que Olimpia hizo creer 

a Alejandro que se había unido a Zeus para engendrarle. aunque este planteamiento no 

fue utilizado hasta después de la muerte de Filipo, para poder afianzar su dominio sobre 

Macedonia (García, 2019, 9). 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              20 

Durante los primeros años de la campaña asiática, Alejandro hizo grandes esfuerzos por 

superar las hazañas de sus antepasados usando la filiación heroica como pretexto para 

realizar algunas acciones (García, 2017, 9). Antes de retomarlas en el 331 a. C., Alejandro 

llegó a Egipto a finales del 332 a. C. y, tras liberarlo del dominio persa, que había 

despreciado las tradiciones y creencias egipcias, trató de agradar al pueblo egipcio 

dedicando sacrificios y venerando a sus dioses, especialmente a Apis en la forma del toro 

sagrado (García, 2017, 10) y restaurando los cultos tradicionales. 

 

A cambio de ello, Alejandro fue coronado faraón del Alto y el Bajo Egipto en Menfis en 

noviembre del 332 a. C. aunque, como bien dice Cristina García (2017, 11) no es un hecho 

muy constatado en las fuentes clásicas, a excepción de la “Vida de Alejandro”, obra de 

Pseudo Calístenes, algunos relieves en los templos de Luxor y Karnak, que lo corroboran. 

Recibió también los títulos de “Protector de Egipto,” “Horus, hijo divino de Ra” y 

“Amado hijo de Amón.” De esta manera, Alejandro, al ser nombrado faraón, recibió 

adoración por parte del pueblo egipcio como un dios viviente. Tras ser coronado faraón, 

el macedonio partió en viaje al oráculo de Amón en el oasis de Siwa, uno de los más 

prestigiosos del mundo antiguo. Cristina García (2017, 12) afirma que, según Calístenes, 

Alejandro visitó este lugar para emular la visita que Heracles y Perseo realizaron al 

oráculo en el pasado; también es posible que quisiese obtener respuesta sobre a qué dioses 

debía honrar durante la continuación de su campaña en Asia. Una vez allí, uno de los 

sacerdotes proclamó a Alejandro “Hijo de Zeus”, aunque, según Plutarco (Vit., Alex., 27, 

9), esto podría haber sido una equivocación lingüística: al intentar referirse a él como 

paidíon, “mi muchacho”, el sacerdote pronunció “pai dios,” hijo de Zeus. Existe también 

la posibilidad de se refiriera a él como “hijo de Amón” (García, 2017, 13) 

 

En cualquier caso, desde ese momento, según Bellinger (1963, cit. en García, 2017, 14), 

Alejandro se presentó como hijo del dios Amón, legitimando así su poder sobre el país 

del Nilo, asegurando la continuación del legado de los faraones egipcios y manteniendo 

una profunda veneración hacia ese dios durante los años posteriores a su visita a Siwa. 

Tanto es así que le dedicó sacrificios y le hizo consultas tras la muerte de su compañero 

Hefestión. A partir de entonces, será representado frecuentemente tocado con los cuernos 

de carnero de Amón (figura 8), siendo posible que apareciese ataviado así en los 

banquetes (García, 2017, 14). 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              21 

4.1.2-La lucha por el control del cuerpo de Alejandro 

 
Tras la muerte de Alejandro en el 323 a. C., comenzaron las luchas internas por el poder 

en su Imperio, protagonizadas por los Diádocos, sus antiguos generales. Todos ellos se 

consideraban legítimos sucesores del macedonio, siendo uno de los principales objetivos 

en la lucha el conseguir un sólido y poderoso argumento de legitimación para así poder 

sobreponerse a los adversarios. En esta pugna por el poder cabe recordar que, “en el 

mundo conceptual del Helenismo, era corriente en líneas generales la idea de obtener el 

poder, legitimación e identidad de los restos de grandes antepasados” (Rader, 2003, 173)  

 

Partiendo de esa premisa, el cuerpo de Alejandro sería un poderosísimo elemento de 

legitimación del poder, siendo uno de los focos del conflicto. A pesar de que el deseo del 

propio Alejandro era recibir sepultura en el oasis de Siwa (Ares, 2008), donde nueve años 

antes fue reconocido como hijo de Amón-Ra, Pérdicas, uno de sus generales, consiguió 

desviar la comitiva fúnebre que transportaba el cuerpo embalsamado de Alejandro en el 

interior de un catafalco (figura 9) hacia Egas, lugar tradicional de enterramiento de los 

monarcas macedonios (Álvarez, 2020). De haber sido enterrado Alejandro en este lugar, 

junto a su padre, Filipo II, Pérdicas hubiese logrado obtener un prestigio sin parangón 

(Rader, 2003, 176).  

 

Una muestra de la importancia de conseguir que la momia de Alejandro reposase en un 

lugar concreto con el fin de reforzar el poder de los Diádocos es el hecho que, cuando el 

cortejo se dirigía a Macedonia, fue interceptado por Ptolomeo (figura 10) y su ejército a 

su paso por Siria, siendo conducido a Egipto en el año 322 a.C. Esto desencadenó una 

repuesta de Pérdicas, quien se dirigió a Egipto para hacer la guerra contra Ptolomeo 

(Rader, 2003, 173). Esta acción de Ptolomeo iba en consonancia con la tradicional idea 

egipcia de que los faraones eran aceptados por los dioses como sus representantes en la 

tierra. Como expone Olaf B. Rader (2003, 177), tras la muerte de Alejandro, los 

sacerdotes egipcios incluyeron en las listas reales los nombres de Filipo III, medio 

hermano de Alejandro, y Alejandro IV, hijo legítimo del rey macedonio. Con el secuestro 

y posterior traslado de los restos del que en vida fue el mayor conquistador de la 

Antigüedad, Ptolomeo pretendía de alguna forma vincularse con la dinastía de Alejandro 

y hacer ver que la sucesión encarnada en él había sido ordenada por los dioses. Además, 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              22 

cuando en el año 321 a. C Pérdicas fue incapaz de cruzar el Nilo para recuperar el cadáver 

de Alejandro, se interpretó como la voluntad de los dioses a favor de Ptolomeo. 

Así pues, la posesión del cuerpo de Alejandro fue uno de los principales elementos 

propagandísticos de los que gozó Ptolomeo para legitimar su presencia en el País del Nilo 

(Rumí, 2013, 34). 

 

 
4.1.3- La tumba de Alejandro y su culto 

 
Tras ser secuestrada por Ptolomeo I, la momia inicialmente reposó en Menfis. Es posible 

que Ptolomeo adaptase una capilla en el interior del Serapeo de Saqqara, la necrópolis de 

Menfis, inicialmente concebida para Nectanebo II, el último de los faraones nativos de 

Egipto. La capilla estaba franqueada por un semicírculo de estatuas griegas que 

representaban a varios sabios griegos, incluyendo al que fuese maestro de Alejandro, 

Aristóteles (Gómez, 2024). 

Entre los años 290 y 280 a. C., Ptolomeo II Filadelfo trasladó el sepulcro a Alejandría, la 

ciudad que el propio Alejandro fundó en el Delta del Nilo en el 332 a. C. Así las cosas, 

Alejandría se convirtió en el epicentro del culto a Alejandro. Allí, Ptolomeo IV Filópator 

hizo construir un gran mausoleo en torno al 215 a. C., quizás inspirado en el mausoleo de 

Halicarnaso, para albergar el cuerpo del conquistador, situado en un recinto amurallado 

dentro del barrio real de Alejandría que contenía también las tumbas de los reyes Lágidas. 

El cadáver embalsamado yacía dentro de un sarcófago de oro, que desapareció tras ser 

fundido en el 89 a C. por Ptolomeo XI debido a la necesidad de pagar a sus soldados, 

siendo sustituido por un nuevo sarcófago de cristal (Gómez, 2024). 

 

Ptolomeo I creó, en colaboración con los sacerdotes y el resto del clero egipcio, un nuevo 

culto recurriendo al papel de Alejandro como fundador de Alejandría, capital del Egipto 

de los Ptolomeos. Este nuevo culto contó con sus propios sacerdotes epónimos (Rumí, 

2013, 27), siendo Menelao, hermano de Ptolomeo I, el primer sumo sacerdote de 

Alejandro. Como parte de esta nueva actividad religiosa, también acuñó monedas de 

bronce y oro para deificar al macedonio; además, instauró días festivos en Alejandría 

dedicados a rendir pleitesía al conquistador macedonio (Rumí, 2013, 27). En Karnak, se 

erigió un santuario dedicado a Filipo Arrideo y una estatua representando a Alejandro IV, 

el hijo que el Magno tuvo con Roxana.   



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              23 

El principal centro de veneración fue la propia tumba, conocida como soma, construido 

como lugar de devoción el Ka de Alejandro (Ares, 2008) como se hacía antaño con los 

faraones, y se exponía, conservado en miel y especias aromáticas, el cuerpo momificado, 

siendo un lugar con gran actividad litúrgica, visitado y honrado durante generaciones. Tal 

fue su importancia y el poder de atracción de este culto que no solo los egipcios visitaron 

e hicieron ofrendas en la tumba del rey macedonio, sino que la momia de Alejandro 

recibió la visita de personaje ilustres en época romana. (Gómez, 2024) Así, por ejemplo, 

tras vencer a Pompeyo en Farsalia y restituir a Cleopatra VII en el trono de Egipto, Julio 

César, quien veía a Alejandro como un gran referente, visitó el soma en el año 48 a. C. 

Tras la incorporación de Egipto como provincia romana se produjo, en el 30 a. C. la visita 

de Augusto al mausoleo, como recogen Suetonio, Augusto, 18, y Dion Casio, Historia 

Romana, 51, 16, quien, tras haber ordenado que el cuerpo fuese sacado de su cámara 

funeraria, colocó una corona en la cabeza del legendario monarca y esparció flores sobre 

el ajado cuerpo (figura 11). En este proceso, rompió parte de la nariz de Alejandro (Rader, 

2003, 187).  

La visita a la tumba y el homenaje a Alejandro, fueron una costumbre manifestada durante 

siglos entre los emperadores romanos. Germánico la visitó en el 19 d. C. acompañado de 

su hijo Calígula, quien, tras convertirse en emperador años después, volvió a visitar el 

mausoleo y extrajo la coraza de la momia (Rader, 2003, 187). Si bien durante los años 

siguientes Vespasiano, Tito, Adriano, acompañado de Antinoo, también vieron la tumba, 

no fue hasta el 200 d. C más de 500 años después de la muerte de Alejandro, cuando se 

tienen detalles de una nueva visita, la del emperador Septimio Severo, quien ordenó cerrar 

el sepulcro de Alejandro (Rader, 2003, 189) tras observar la facilidad con la que se podía 

acceder al mismo, siendo la última visita imperial documentada la del emperador 

Caracalla en el año 215 d. C, durante la cual depositó a modo de ofrenda su cinturón y su 

anillo; tras esto, el cadáver del que en vida fue el amo de casi todo el mundo conocido, se 

perdió, desconociéndose su paradero. 

 

 
 

 

 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              24 

4.2-El culto al gobernador helenístico 
 

El culto a Alejandro fue instaurado y usado como el principal mecanismo de legitimación 

del poder de una incipiente dinastía Lágida. No obstante, estos monarcas, que podrían ser 

considerados advenedizos por algunos grupos de la sociedad egipcia, fueron más allá, 

llegando a establecer un culto hacia su persona, tanto en vida como tras su fallecimiento, 

como si de dioses se tratasen y que será mantenido e institucionalizado a lo largo de los 

casi trescientos años que los Ptolomeos gobernaron el país del Nilo. 

 

4.2.1-Antecedentes griegos  

 
Ya antes del inicio del periodo helenístico, los griegos creían que los hombres 

sobresalientes debían distinguirse de los demás individuos, obteniendo mayores derechos 

que el resto. De esta manera, adivinos, magos o poetas podían ser elevados al estatus de 

theoi, divinos, por poseer atributos extraordinarios. Así pues, el hecho de honrar a estas 

personalidades tras su fallecimiento como si de dioses se tratasen, constituía una antigua 

tradición en el mundo griego (Lozano, 1991, 175). Además, Lozano apunta que el 

pensamiento filosófico griego desarrolló el perfil del “hombre mejor”, quien, por su saber 

y sus cualidades, era considerado como el idóneo para estar al frente de la comunidad, 

siendo estas atribuciones, junto con la educación, consideradas cercanas a los dones 

divinos. Según los filósofos, a ese estatus le correspondía un derecho divino, y a ello hay 

que sumar que los estoicos pensaban que el reinado terrenal era un espejo del 

desempeñado por Zeus (Lozano, 1991, 175-176). 

 

4.2.2-Los inicios del culto al monarca helenístico 

 
Una de las primeras evidencias de un culto al gobernador de Egipto es la “Estela de 

Sátrapa”, fechada en el 311 a. C. que contiene la siguiente inscripción (Rumí, 2013, 26):  

“Yo, Ptolomeo, el sátrapa, restauro a Horus, el vengador de sus padres, el señor de Pe, la 

señora de Pe y Tep, el territorio de Patanut, desde este día hasta siempre, con todas sus 

aldeas, poblados, habitantes, terrenos”. 

 
Además, Ptolomeo I escribió la historia de Alejandro Magno, donde, además de ensalzar 

su figura y sus hazañas, también destaca sus propios actos, enfatizando su papel como su 

sucesor y justificando su ascenso al poder como faraón, que en la tradición egipcia era 

sujeto de culto por su consideración como dios en la tierra (Rumí, 2013, 28). El Lágida 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              25 

obtuvo el sobrenombre Soter, salvador, como recogió el propio Ptolomeo en su obra 

dedicada a Alejandro, tras haber salvado al Magno. A este episodio alude Plutarco, 

Moralia, V, 2, refiriendo que Alejandro dijo: “pero si Ptolomeo no me hubiera cubierto 

con su escudo […] aquella aldea bárbara y sin nombre sería necesariamente la tumba de 

Alejandro”. Tras su muerte en el 285 a.C., Ptolomeo I fue divinizado por su hijo. 

 

4.2.3- La consolidación del culto al soberano 

 
Ptolomeo II Filadelfo (285-246 a. C.) será quien marque las líneas de actuación de sus 

sucesores en este ámbito. El primer paso para la constitución y aceptación de esta práctica 

fue la denominación de sus padres, Ptolomeo I y Berenice, como theoi soteres, dioses 

salvadores (Lozano, 1991, 177). Así pues, comenzó a expandirse rápidamente la idea de 

que el soberano formaba parte de una hiera oikia, familia sagrada, integrada por todos los 

monarcas de la dinastía Lágida, incluyendo a Alejandro, haciendo descender su linaje real 

del propio Zeus. Ptolomeo I, casado con su hermana Berenice, ya instauró la tradición del 

matrimonio entre hermanos, como era habitual en el mundo egipcio, unión que simularía 

los matrimonios divinos entre Zeus y Hera, e Isis y Osiris. Así pues, todos los Ptolomeos 

recibieron honras en forma de cultos de ofrendas. De esta manera, el siguiente paso a 

seguir por Ptolomeo II fue su autodivinización, incluyendo en ella a su esposa, y a la vez 

hermana, Arsínoe II, en torno al 270 a. C., introduciendo su culto como theoi adelphoi 

dentro del existente culto a Alejandro Magno (Lozano, 1991, 178). 

 

 Ana. B. R (2013, 34) expone algunas diferencias respecto al carácter y naturaleza del 

culto al monarca. En el caso de los cultos establecidos por la ciudad, cabe destacar que se 

trataban de adoraciones al monarca que reinaba en ese momento, siendo el faraón 

venerado en vida. En el caso de aquellos establecidos por la administración real, 

encontramos dos tipos. El primero, el culto a un monarca Lágida ya fallecido, instaurado 

por el propio rey y propio de los inicios del periodo helenístico de Egipto; y el segundo, 

la auto-divinización del monarca en vida (Rumí, 2013, 34). Cabe destacar que la línea 

seguida por los Lágidas fue la divinización del gobernante ya fallecido. 

 

Un elemento central que articulaba el culto al monarca fueron los festivales en su honor, 

que recibían el nombre de la persona a la que honraban. En las ocasiones en las que el 

culto se establecía en vida, las celebraciones solían tener lugar el día de su cumpleaños, 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              26 

llevándose a cabo diferentes sacrificios. Por el contrario, si el culto era creado tras su 

fallecimiento, los actos acontecían en fechas señaladas en la vida del rey, como el 

aniversario de su nacimiento o el de su muerte.  

 

Así pues, este nuevo culto dinástico se estableció como una práctica oficial en todo 

Egipto. El cuarto gobernante de la dinastía ptolemaica, Ptolomeo IV Filópator (221-203 

a. C.), fue el encargado de establecer este culto tras la inclusión oficial en él de sus 

bisabuelos, Ptolomeo I y Berenice. Además, dedicó el templo de Hermoupolis Magna a 

todos los Ptolomeos (Rumí, 2013, 41). También añadió un culto dedicado a su madre 

Berenice II Evergetis, que contaba con su propia sacerdotisa. Este culto dedicado a 

Berenice fue situado delante del culto de Arsínoe, mostrando así una prioridad sobre todas 

las reinas subsiguientes. De esta manera, finaliza el proceso que inició Ptolomeo I con la 

instauración del culto a Alejandro, quedando incluida la familia Lágida dentro de la 

tradición cultural egipcia (Rumí, 2013, 41). Además, Filopátor se presentó como 

descendiente del dios Dioniso, suponiendo un cambio respecto a sus predecesores. 

 

4.3.4-La continuación del culto al soberano 

 
Esta práctica será continuada por los sucesores de Ptolomeo IV hasta llegar a Cleopatra 

VII Filópator (52-30 a. C.), la última reina de la dinastía de los Ptolomeos y también la 

última soberana del Egipto faraónico, a través de la cual este culto se traspasó a Roma. 

Cleopatra, continuando con la tradición establecida en el s.II a. C., se identificó con la 

diosa Isis, formando una hierogamia junto a Marco Antonio, identificado con Dioniso 

(Lozano, 1991, 178). Tras su muerte en el 30 a. C., Augusto, quién gobernaría el territorio, 

a partir de ese momento, convertido en una provincia romana propiedad del emperador, 

instauró en Egipto el culto imperial (Fishwick, 1993), que adaptaba el culto al gobernador 

helenístico, constituyendo una práctica constante hasta el fin de la religión tradicional 

romana con la conversión al cristianismo de Constantino I en el año 312 d.C. (Rumí, 

2013, 41). 

 
 
 
 
 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              27 

 

5-Templos y sacerdotes 
 

Como se ha expuesto, los Ptolomeos, además de introducir nuevos cultos, apoyaron y 

asumieron los cultos tradicionales egipcios, procediendo también a la restauración de 

numerosos centros de culto. Además, apoyaron a sus sacerdotes y edificaron nuevos 

santuarios, además de reconstruir y adornar los ya existentes3 (Shaw, 2000, 532). Prueba 

de la importancia que esto tuvo para la nueva dinastía macedonia es el mantenimiento de 

los privilegios de los que los templos gozaban previamente a la conquista de Alejandro 

como la exención del impuesto sobre el terreno. Bajo el mandato de los monarcas 

Lágidas, se produjeron concesiones y Egipto gozó de una gran libertad religiosa. Los 

templos poseían su propia tierra, que constituía la base de su economía (Shaw, 2000, 530), 

y estrechamente ligados a ellos estaban los sacerdotes, cuya labor era de vital importancia 

para el buen funcionamiento de los mismos. 

 

 

5.1-Los templos ptolemaicos.  
 
Si bien su uso principal era el culto, también constituyeron importantes centros de 

actividad política y económica, contando con recursos provenientes de las tierras que los 

monarcas cedieron a los mismos (Shaw, 2000, 533). Debemos tener en cuenta que los 

dominios de los templos constituían una importante reserva de alimentos y desempeñaban 

una gran labor industrial, y en ellos se realizaba la producción de bienes manufacturados, 

siendo de especial importancia de delicadas telas producidas en los talleres textiles. 

(Shaw, 2000, 533).  

Además, estos recintos eran los principales patrocinadores de trabajos artísticos, como las 

estatuas y esculturas, creados en las hut-nebu, “casas del oro”, generando un importante 

mercado para los artistas, cuyo trabajo ha proporcionado evidencias de la voluntad 

ptolemaica de continuar con la herencia tradicional del Egipto faraónico, sumándole las 

influencias helenísticas. (Shaw, 2000, 533). Como continuadores de las ancestrales 

tradiciones egipcias, los reyes ptolemaicos dedicaron numerosos recursos a los templos, 

reconstruyéndolos y ampliándolos en estilo egipcio, siguiendo el esquema arquitectónico 

                                                 
3 Esto hace que los templos ptolemaicos constituyan algunos de los más completos y mejor conservados ejemplos de 
arquitectura religiosa egipcia. 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              28 

tradicional. Cabe destacar que la gran mayoría de estos templos fueron edificados en el 

Alto Egipto, hecho seguramente condicionado por las revueltas sociales que agravaron la 

crisis de gobierno que Egipto arrastraba desde época de Ptolomeo IV Filopátor (221-205 

a. C.) y que marcó una tendencia al alza del secesionismo en la zona (Sistac, 2020), por 

lo que los Ptolomeos llevaron a cabo una intensa actividad constructiva en la zona para 

legitimar su posición. Desde el punto de vista arquitectónico, como norma general, 

prácticamente todos los templos erigidos por los gobernantes de la Dinastía Lágida 

mantuvieron las tradiciones de construcción y el esquema arquitectónico de los santuarios 

erigidos en épocas pasadas. 

 

Un elemento prácticamente común a estos templos, y también al resto de templos tardíos, 

es la práctica ausencia de elementos griegos, preservando la convención egipcia 

tradicional. Tanto estos, como otros templos, continuaron conservando su antigua función 

como fuentes de energía de Egipto (Shaw, 2000, 532), siendo el punto de confluencia de 

lo humano y lo divino, donde el faraón, mediante el gran sacerdote local, su representante, 

realizaba los ritos necesarios para el mantenimiento de los dioses; a cambio, estos 

canalizaban su poder creador de vida hacia Egipto por medio de la figura del faraón 

(Shaw, 2000). La entrada al complejo se realizaba por una puerta monumental enmarcada 

por dos pilonos, un pórtico monumental formado por dos torres trapezoidales simétricas, 

cuyo propósito era detener las malas energías y separar el espacio de culto, del espacio 

profano (Ferreira, 2023); además, hacían las veces de lienzos donde quedaba registrada y 

proclamada la victoria del faraón, siendo considerada indispensable para el correcto 

funcionamiento del orden cósmico Los pilonos daban paso a un patio porticado a cielo 

abierto, salas hipóstilas, espacios destinados a las ofrendas, capillas y almacenes. 

(Ferreira, 2023). Algunos de ellos también contaban con capillas en el techo y criptas 

subterráneas.  

 

Algunos rasgos particulares que se incorporaron a la arquitectura de los complejos 

religiosos en esta época son la pronaos, una entrada con columnas frente a la naos del 

templo; la disposición del santuario central, como una estructura separada rodeada de un 

corredor; o los mammisi, una nueva tipología arquitectónica que se analizará a 

continuación. 

 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              29 

5.2-Los mammisi, un elemento innovador. 
 
Un elemento innovador incorporado por los Ptolomeos 4 fueron los mammisi (figura 12), 

un término de creación moderna acuñado por J.F. Champollion, derivado del copto “lugar 

de nacimiento”(Kockelmann, 2011, 1). Estos eran pequeños edificios perípteros, con 

columnas rematadas por capiteles compuestos, unidas por intercolumnios decorados con 

bajorrelieves. Se encontraban divididos en varios espacios, consagrados a las diferentes 

etapas del nacimiento divino, y estaban situados perpendiculares al templo principal al 

que estaban asociados, constituyendo una materialización arquitectónica del mito del 

nacimiento divino, en los que se celebraba anualmente el nacimiento del príncipe 

heredero. Esto cobra un sentido especial para Sergio Sistac (2020, 114): 

“No es de extrañar que, durante el gobierno del país de una dinastía cuya legitimidad al 

trono de Egipto estaba claramente cuestionada, estos lugares recibiesen una especial 

atención, otorgándoles, en época ptolemaica, un lugar independiente dentro de los 

recintos sagrados de los templos y prestando una mayor importancia a sus 

representaciones”  

 

Prueba de la importancia que estos recintos adquirieron bajo los Ptolomeos es el mammisi 

construido por Cleopatra VII Filópator en Hermontis, asociado al templo del dios Montu. 

Allí, como ya hiciese en el templo de Dendera, la última reina del Egipto faraónico se 

hizo representar como Isis-Hathor, en este caso amamantando a su hijo Cesarión y sentada 

en un trono. Esta asociación de Cleopatra con Isis y de su hijo con Horus era un 

mecanismo de legitimación del poder real que buscaba consolidar la sucesión del pequeño 

Ptolomeo César. 

 

 

5.3-Los templos como proyección del poder real Ptolemaico. 
 
Los templos no solo cumplían una función religiosa, y los Ptolomeos supieron usar estos 

complejos arquitectónicos para proyectar y legitimar su poder ante la población nativa de 

Egipto. En ellos, los sucesivos reyes Lágidas dejaron su impronta en forma de cartuchos, 

inscripciones y magníficos relieves.  

                                                 
4 Si bien los Ptolomeos lo introdujeron como un elemento habitual en los templos, el primer mammisi 

fue construido por Nectanebo I durante la dinas"a XXX, 378-341 a. C. 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              30 

 
5.4.1-Aproximación a los complejos de Edfú, Filé, Kom Ombo y Dendera. 

 
A continuación, se analizarán varios ejemplos de esta proyección del poder ptolemaico 

mediante el análisis de algunos de los los complejos templarios más destacados del 

periodo, y después, los relieves que los decoran, como son los templos de Horus en Edfú 

y Kom Ombo, los dedicados a Isis en Filé, y el templo de Hathor en Dendera destacando 

el caso particular de Cleopatra VII Filopátor. 

 

A-Templo de Horus en Edfú 
 
Erigido con total respeto por el canon egipcio, se encuentra próximo a un embarcadero 

en el Nilo, desde donde partía una avenida procesional que conducía al templo (figura 

13). El conjunto se encuentra rodeado por un muro perimetral con tres entradas. Responde 

a la planta tradicional de los templos egipcios; pilonos, patio ceremonial porticado, sala 

hipóstila, otra sala hipóstila de menor tamaño, una sala de ofrendas desde donde se accede 

a un deambulatorio con capillas laterales, y el santuario, cuyo acceso estaba limitado al 

sumo sacerdote y al faraón (Ferreira, 2023). 

Su construcción fue iniciada por Ptolomeo III, siendo completado por Ptolomeo XII. Si 

bien su construcción data del periodo ptolemaico, se comenzó a edificar sobre un templo 

del Imperio Nuevo, también dedicado a Horus. Cabe destacar que, para el sactasanctórum, 

los Ptolomeos conservaron el santuario erigido por Nectanebo II (359-343 a. C.), quien 

ya había realizado trabajos de construcción en el lugar, afirmando así su continuidad con 

el pasado de Egipto (Shaw, 2000, 532). El templo presenta un estado de conservación 

excelente, con sus pilonos prácticamente intactos, gracias a permanecer enterrado bajo la 

arena durante siglos, lo que ha permitido obtener abundante información, tanto 

arquitectónica, como procedente de los relieves de sus muros. 

 

B-Templos de Kom Ombo 
 
Dedicado a Sobek y Horus, se sitúa sobre un promontorio junto al Nilo, al sur de Gebel 

Silsila (figura 14). El primer nombre que aparece en este templo es el de Ptolomeo VI 

Filómetor (181-145 a. C.), completándose casi toda la decoración bajo el reinado de 

Ptolomeo XII Auletes (80-48 a. C.) (VVAA, 2020). 

La construcción posee un diseño único, ya que está compuesta por dos templos simétricos, 

teniendo un diseño doble, contando con accesos, salas, patios, santuarios y capillas 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              31 

duplicados para Sobek y Haroeris (Medellín, 2020). Esta inusual disposición se debe a 

que, en un lado, se profesaba el culto a Sobek, y en el otro a Horus. En este lugar convivían 

dos tríadas, una compuesta por Haroeris, Tasenetnefret y Panebtawy, y otra por Sobek, 

Hator y Josnu (VVAA 2020). 

En la actualidad, se encuentra parcialmente destruido debido a las crecidas del Nilo, 

terremotos, y el reciclaje de las piedras de sus muros en otras construcciones. 

 

C-Templos de Isis en Filé 
 
Se trata de un complejo religioso construido en la pequeña isla de Filé (figura 15), situada 

a once kilómetros al sur de Asuán, y próxima a Abaton, la tumba local de Osiris situada 

en la vecina isla de Biga (Van de Mieroop, 2010, 307). Pese a no constituir un complejo 

de enormes proporciones, contiene todos los elementos presentes en los templos egipcios 

tradicionales, pilonos, patios y un santuario interior; además, integra otros elementos 

arquitectónicos tales como un mammisi, un hipetro -o templo cuya cella quedaba a cielo 

abierto- edificado en época romana conocido como quiosco de Trajano y algunos templos 

subsidiarios, incluyendo uno dedicado al arquitecto Imhotep (Van de Mieroop, 2010, 

307). La construcción se encuentra repleta de relieves con escenas que muestran a los 

gobernantes, tanto griegos como romanos, realizando ofrendas a los dioses. Sus muros 

también albergan inscripciones en griego siendo la mayoría de ellas grafitis realizados 

por visitantes al templo (Van de Mieroop, 2010, 308).  

Cabe recordar que el complejo no se encuentra en su emplazamiento original, sino que 

los turistas modernos contemplan las edificaciones ptolemaicas en la cercana isla de 

Agilkiya, donde fueron trasladados los templos a mediados del S.XX en vista de que la 

construcción de la presa de Asuán dejaría a la isla y los monumentos sumergidos bajo las 

aguas del Nilo 

 

D-Templo de Hathor en Dendera 
 
Consagrado a Isis, el templo de Dendera tomó el relevo, en cuanto a importancia, a Edfú, 

siendo el último proyecto a gran escala llevado a cabo por la Dinastía Lágida, y 

posteriormente finalizado en época romana (figura 16). Su planta guarda similitudes con 

la del templo de Edfú, aunque nunca llegó a contar con un patio porticado ni pilonos. De 

esta manera, el público llegaba directamente a la sala hipóstila, o Sala de la Aparición, 

decorada por Ptolomeo VI cuyas columnas están rematada por capiteles hathóricos 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              32 

(Izquierdo, 2019, 171), Esto se mantuvo así hasta la época de Tiberio, quien construyó la 

fachada del pronaos, cerrado por un muro hasta media altura de las columnas.  

A pesar de las evidencias de la existencia en el lugar de un templo de la dinastía XVIII, 

la construcción más antigua que se contempla actualmente es el mammisi edificado por 

Nectanebo I (378-361 a. C.) (Shaw, 2000, 533). Un elemento destacado en este templo es 

la existencia capillas en la azotea, donde se encuentra el famoso “Zodíaco de Dendera” 

(Ferreira, 2023). Se encuentra en un excelente estado de conservación debido al hecho de 

que, hasta finales del S.XIX, el edificio estuvo semi-sepultado bajo las arenas del desierto 

(figura 17). 

 

 
5.4.2-Análisis de las escenas de los relieves 

 
Candeias (2019) diferencia tres temáticas en los relieves de estos templos: las escenas en 

las que el faraón golpea a sus enemigos (A); las escenas de purificación-coronación-

deificación del faraón (B); y las escenas de fundación-inauguración de los templos (C), 

que analizaremos junto con el caso particular de Cleopatra VII en los relieves de la pared 

trasera del templo de Dendera (D) 

 

A-Escenas del faraón golpeando a los enemigos 
 
Las escenas rituales representando al faraón sometiendo a sus enemigos, constituyen un 

tópico en la iconografía egipcia, siendo una narrativa visual destinada a glorificar al 

soberano y a mostrarlo como garante del orden. Esta iconografía abunda en el primer 

pilono del templo de Isis en Filé, y en ambos extremos inferiores del mismo se muestra a 

Ptolomeo XII Neos Dionnisos, padre de Cleopatra VII, en una postura faraónica 

tradicional: de pie, sujetando del cabello al enemigo arrodillado, quién está a punto de 

recibir el golpe fatal y ser ofrecido a Isis, Hathor y Horus (figura 18). 

 

Similar iconografía aparece también en la monumental decoración del templo de Horus 

en Edfú, en la que dos bajorrelieves representan, nuevamente a Ptolomeo XII, esta vez 

empuñando una maza en presencia de Horus y Hathor, y sujetando por el moño a sus 

enemigos (figura 19). En las paredes exteriores del pronaos del templo, muros este y 

oeste, el faraón, acompañado de una representación del ka, castiga a los adversarios 

delante de la tríada de Edfu. Esta iconografía vuelve a repetirse en los muros de Edfú, el 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              33 

faraón aparece tocado con el hemhem, en posición de decapitar al prisionero delante 

Horus y Hathor (figura 20). 

 

En estos relieves, el faraón aparece con las insignias y símbolos de su labor como 

soberano egipcio victorioso, lleva el shendjit, la clásica falda corta egipcia, acompañada 

de una cola de león, un símbolo de fuerza, además, la barba postiza, la maza y el hemhem. 

Con estas representaciones se pretende transmitir un mensaje político, centrado en 

enfatizar la excepcional posición del faraón como rey victorioso y el respaldo de los 

dioses en sus acciones victoriosas (Candeias, 2019) 

 

 

B-Escenas de purificación-coronación del soberano. 
 
En los templos de Kom Ombo, Filé y Edfú, las escenas tripartitas con esta iconografía 

constituyen otra plasmación visual de las concepciones del poder adoptadas por los 

Ptolomeos. En las escenas de purificación o bautizo del faraón, el soberano es purificado 

por Thoth y Horus, quienes derraman agua sobre él, que aparece representada en forma 

de anhk y uas. Para Candeias (2019), más que purificar, esta ceremonia supone una 

confirmación de las prerrogativas reales que el rey asume con vehemencia, el “baño de 

vida” le transmite una carga mágica de fuerza rejuvenecedora. 

 

La representación del bautizo del faraón está presente también en los muros del templo 

de Sobek en Kom Ombo, decorando los intercolumnios de la fachada de la sala hipóstila. 

En el lado norte se representa el bautizo de Ptolomeo VIII Evergetes, o quizás de 

Ptolomeo XII Neos Dionysos, siendo bautizado bajo la supervisión de Haroeris (figura 

21). En el lado sur, Thoth y Horus, quienes simbolizan el Bajo y Alto Egipto, llevan a 

cabo la purificación/ bautismo del faraón bajo la supervisión de Sobek, dios al que está 

consagrado el templo (figura 22). En el lado este de la pared norte del vestíbulo exterior, 

Ptolomeo VI es purificado por Horus y Thoth. La iconografía sugiere que la ceremonia 

de purificación, que en realidad constituye una ceremonia de aprobación hacia la persona 

que va a asumir el poder, siendo un paso previo a la recepción de las coronas de poder, 

siendo este último acto, la verdadera ceremonia de coronación.  

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              34 

Estas representaciones también son visibles en los templos de Edfú y Filé, y todas ellas 

se encuentran en las paredes de las áreas públicas de los templos, accesibles para el pueblo 

egipcio, ayudando a establecer las ideas de legitimación y dominación universal ligadas 

a estas narrativas visuales, incluso para aquellos que carecían de los conocimientos para 

leer las inscripciones de los muros (Candeias, 2019)  

 

C-Escenas que muestran la fundación/inauguración de los templos. 
 
Textos y representaciones de diversa índole muestran que el proceso completo de las 

ceremonias de fundación de los templos constaba de hasta diez ritos o secuencias, muchas 

de las cuales tenían lugar previamente al comienzo de la construcción. Teóricamente, los 

ritos estaban dirigidos por el propio faraón, que era asistido por las deidades (Sales,2019).  

Esta ceremonia ritualizada constaba de la extensión del cordón, el esparcimiento de yeso 

para purificar el área delimitada, esparcimiento de arena en el foso fundacional, la 

elaboración de la piedra fundacional, el inicio de la construcción, la purificación de la 

estructura ya finalizada, la presentación de la estructura a su divinidad, y la realización 

de ofrendas a la deidad titular del templo (Candeias, 2019). Todas las etapas de la 

construcción estaban ejecutadas, al menos simbólicamente, por el faraón; sin embargo, 

en los templos ptolemaicos, esto era una mera convención artística (Candeias, 2019). 

 

Entrando ya en el análisis de estas escenas, se pueden destacar las secuencias rituales de 

la ceremonia fundacional del templo representadas en el pronaos del templo de Edfú, 

llevadas a cabo por Ptolomeo VIII Euergetes. En dos representaciones situadas en los 

intercolumnios interiores de la sección este de la sala hipóstila, el faraón abandona el 

palacio acompañado de Inmutef, quién mide el área del futuro templo, representando la 

primera secuencia de la ceremonia, con ayuda de Sefket-Abuy, todo ello en presencia de 

Horus, el dios principal del templo. 

 

En el templo de Kom Ombo, consagrado a Haroeris y Sobek, algunas escenas presentan 

un estado muy fragmentado, por lo que no es posible hacer un análisis tan coherente de 

las representaciones como sí se puede hacer en el caso de Edfú, lo que no impide detectar 

varias de las secuencias que conformaban la ceremonia de fundación. En la figura 23, se 

puede observar a Sefkhet-Abuy extendiendo el cordón con el objetivo de medir la 

superficie del templo. Aparece acompañado del faraón, en la parte destruida de la escena, 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              35 

en presencia de haroeris. Similar escena se observa en la figura 24, que muestra a 

Ptolomeo VI derramando arena de una vasija delante de Tasenetnofret y, nuevamente, a 

Haroeris. 

 

 

D-Dendera: el caso de Cleopatra VII Filopátor 
 
Otro importante conjunto iconográfico se localiza el templo de Hathor en Dendera. 

Plagado de relieves en su pared trasera, destacan los situados en los extremos de su muro 

sur, con representaciones de la reina Cleopatra VII acompañada de su hijo y heredero, 

Cesarión (figura 25), presentando ofrendas. Sin embargo, en este caso parece haber un 

cambio de paradigma en la representación de la soberana debido a la posición que ocupa 

dentro del propio relieve, detrás de su hijo, cediendo el protagonismo al príncipe heredero, 

nombrado corregente por su madre como forma de reafirmar su sucesión (Delaney, 2014). 

 

Cleopatra explotó su condición como madre del heredero con una pericia implacable y, 

de forma paralela, fue representada como la madre mortal del rey de Egipto, la madre 

divina del joven rey Horus, y la madre regia de su pueblo (Delaney, 2014). Teniendo esto 

en cuenta, no es de extrañar que el joven Ptolomeo César aparezca delante de Cleopatra, 

tocado con la doble corona de Egipto, el faldellín (shenti), y el usekh, un collar ancho 

empleado por las clases altas como un talismán vinculado a Hathor. Su figura responde 

al canon establecido por los Ptolomeos; cintura estrecha, hombros anchos y piernas 

musculadas (Delaney, 2014). Por su parte, Cleopatra aparece ataviada con un tocado 

integrado por dos grandes plumas situadas sobre el disco solar de Ra, todo ello enmarcado 

por los cuernos de Hathor. 

 

Completan la composición, Hathor, su hijo Ihy, además de Osiris, Seth e Isis, principales 

dioses del mito osiríaco. El objetivo era establecer una impactante relación entre los 

dioses y la realeza egipcia, enfatizando la relación existente entre ambos. Además, esta 

escena pone de manifiesto la importancia de la élite egipcia: Cleopatra y Cesarión realizan 

las ofrendas con el fin de perpetuar su gloria en la tierra, así como en el Más Allá (Delaney, 

2014). 

 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              36 

5.5-Los sacerdotes y el Estado ptolemaico, una relación compleja 
 
Como en el pasado, en el Egipto Ptolemaico los sacerdotes gozaron de un cuantioso poder 

político, siendo considerados por los monarcas ptolemaicos como uno de los elementos 

claves mediante los que conseguir el beneplácito del pueblo. Si los templos egipcios 

fueron grandes centros de poder político, pudo deberse al papel del clero como rector de 

la vida religiosa y la moralidad de la población, y a la función de los sacerdotes y escribas 

como depositarios de la herencia cultural egipcia (Shaw, 2000, 354). 

 

Los sacerdotes no constituían un grupo cerrado, sino que era posible compatibilizar los 

cargos seculares con los sacerdotales. De esta manera, no se puede realizar una firme 

diferenciación entre la aristocracia secular de cargos y títulos, y la de la categoría 

sacerdotal (Shaw, 2000, 532). Destaca la importancia del llamado “gran sacerdote de 

Menfis”, el pontífice supremo de Egipto en época Lágida, quien gozaba de poseer una 

gran influencia en todo el país, así como amplios contactos (Shaw, 2000, 533), y al que, 

en el Decreto de Canopo, datado en época de Ptolomeo III Evergetes, se le agradece su 

servicio a la comunidad. (Shaw, 2000, 534). 

 

Sistac Marina (2020, 106) sostiene que, inicialmente, la relación entre el sacerdocio y la 

monarquía se planteó como antagónica, un pulso que haría imposible la cooperación entre 

ambos polos de poder, tanto político, como religioso, llevando al fracaso a los 

gobernantes Lágidas en tanto que su hegemonía se vio debilitada debido a las concesiones 

realizadas al clero a consecuencia del periodo de crisis que la monarquía helenística de 

Egipto arrastró desde finales del s. III a.C. Sin embargo, esta hipótesis fue rebatida tras 

un estudio sobre las insurrecciones que parecen ser el detonante de las dificultades de los 

reyes Lágidas, que concluyó que el clero, formando parte del entramado económico y 

político ptolemaico, sufrió, al igual que la Corona las consecuencias de estas revueltas. 

(Sistac, 2020). Los argumentos más recientes proponen la existencia de una estrecha 

relación entre el Estado y los templos egipcios, debido a que los Lágidas llevaron a cabo 

una política de compromiso e integración del clero con el Estado (Sistac, 2020). Por lo 

tanto, no sería acertado pensar que la relación entre ambas esferas evidenciase un 

conflicto entre el poder espiritual y el temporal, ya que los trabajadores de los templos 

estarían doblemente ligados al Estado, siendo afectados por las crisis y no siendo 

beneficiados de ellas.  



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              37 

 

6-Identidad Funeraria 
 

Como se ha expuesto a lo largo de todo el trabajo, no es posible desligar la religión del 

poder en el Egipto de los Ptolomeos, y el mundo funerario, enmarcado en el ámbito 

religioso, no fue una excepción. Bajo la dinastía Lágida, los egipcios continuaron 

embalsamando a sus muertos, prosiguiendo la actividad de los talleres especializados que 

se encargaban del proceso de embalsamamiento y momificación. Las momias se 

decoraban con opulentos cartonajes, acompañándolas de ricos ajuares (Mascort, 2024) 

que contenían amuletos, joyas y estatuillas. Además, siguieron teniendo gran relevancia 

los textos sagrados, en especial el capítulo 125 del Libro de los Muertos que recogía el 

Juicio de Osiris, siendo plasmado en muchos ataúdes. A pesar de que los egipcios del 

Periodo Helenístico puede que no entendiesen ya el significado de estos textos, 

continuaron siendo utilizados en los sepelios (Mascort, 2024). 

 

 

6.1-El juicio de Osiris. 
 
Durante este periodo, el juicio del difunto ante Osiris (figura 26), siguió siendo un 

elemento central dentro de la concepción del más allá, así como la idea de que el veredicto 

de dicho juicio dependía de una vida piadosa (Shaw, 2000, 534).  

El difunto era introducido de la mano de Horus o Anubis al juicio, que tenía lugar en el 

Duat, el inframundo egipcio, presidido por Osiris, quien era asistido por Isis y Netfis, y 

se encontraba ante una corte de 42 jueces divinos. El elemento central de la escena es una 

balanza; en uno de sus dos platillos se coloca Ib,el corazón del difunto, y en el otro, a 

modo de contrapeso, una pluma de Maat, diosa de la justicia (Sanmartín y Serrano, 1998, 

232). Si el corazón pesaba menos que la pluma de Maat, el juicio era favorable al difunto, 

quien pasaba a convertirse en un bienaventurado; si, por el contrario, el peso del Ib era 

mayor que el de la pluma, el destino del difunto era miserable, siendo arrojado a Ammyt, 

una criatura mezcla de hipopótamo, cocodrilo y león, que devoraba el corazón. También 

el difunto podía ser condenado a errar por toda la eternidad sin alimento ni descanso 

(Sanmartín y Serrano, 1998, 232).  

 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              38 

 

6.2-La momificación en el periodo ptolemaico. 
 
La preparación del cuerpo del difunto para el viaje a la otra vida fue una práctica que se 

mantuvo durante este periodo; la momificación continuó siendo la norma general (Van 

de Mieroop, 2010, 306). Aunque los objetivos del proceso no diferían de los perseguidos 

en el Egipto faraónico, sí que aparecieron cambios importantes en cuanto a la forma de 

realizarlo.    

 

El principal cambio en este ámbito fue el progresivo abandono de la extracción de las 

vísceras para introducirlas en los vasos canopos, que serán depositados en la tumba del 

difunto junto a su cuerpo momificado. Aunque existen vasos canopos datados en este 

periodo, estos fueron sustituidos por baúles con las divinidades protectoras pintadas en 

los laterales (Montalbán, 2015,18). Las vísceras se extraían de la cavidad torácica del 

difunto, se trataban, y eran reintroducidas en el cuerpo; otra forma de proceder consistía 

en empaquetar los órganos con bolas de lino, impregnadas de betún, arcilla o resina, 

llegando, en ocasiones, a envolverse entre el cadáver y las piernas (Montalbán, 2015, 18). 

Tras el proceso de evisceración, o de tratamiento de los órganos, se procedía a la 

desecación del cadáver con natrón, tras lo que se untaban con aceites y ungüentos como 

ya se hacía en el Egipto faraónico, y después se hilaba el cuerpo con lino (Montalbán, 

2015, 18), formando un dibujo geométrico, enfatizando el aspecto exterior de la momia 

(Ramírez, 2024). Una vez finalizado todo el proceso de tratamiento del cuerpo, este se 

introducía en un ataúd; en época ptolemaica se mantuvo un modelo de ataúd generalizado 

ya durante las dinastías XXV y XXVI, con forma antropoide, adoptando elementos de los 

modelos escultóricos (Montalbán, 2015, 19). Este ataúd era introducido dentro de otros 

de tamaños diferentes, encajados uno dentro de otro, que finalmente, eran colocados 

dentro de un gran sarcófago pétreo. Esto no era siempre así, ya que había otras tipologías 

de ataúdes; por ejemplo, algunos eran cajas rectangulares con la parte superior abovedada 

y postes en las esquinas, y en otras ocasiones, no se hacía uso de un ataúd, sino que los 

cuerpos eran envueltos en sudarios pintados (Montalbán, 2015, 19). 

 

Pese a que la momificación seguía siendo el procedimiento habitual, hay evidencias de 

cremación e inhumación sin haber momificado el cuerpo, aunque estas no son tan 

abundantes en el registro arqueológico, especialmente cuando se trataban de prácticas 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              39 

reservadas a las élites en los principales centros urbanos de la época, que no son accesibles 

a los arqueólogos (Riggs, 2002, 86). 

 

6.2.1-Análisis de una momia del periodo. 

 
A continuación, se analizará la momia de Nespamedu, entre el 300 y el 200 a. C. (figura 

27), conservada en el Museo Arqueológico Nacional de Madrid, y procedente de la 

necrópolis de Saqqara. 

 

Nespamedu fue un sacerdote de Imhotep y médico personal del Faraón Ptolomeo II 

Filadelfo y, posiblemente, de Ptolomeo III Evergetes (Pérez et al., 2018), siendo un 

importante personaje del periodo Lágida. Su cuerpo momificado se encuentra recubierto 

con cinco cartonajes, máscara, collar usekh, pectoral, cartonaje para las piernas, y otro 

para los pies, decorados con inscripciones y divinidades relacionadas con el Más Allá.  

El cuerpo está envuelto con tiras de lino que lo rodean por completo, estando los muslos, 

los pies y las piernas vendados de forma individual y los dedos de las manos se encuentran 

vendados juntos, a excepción de los pulgares. Posteriormente, fue envuelto en un sudario. 

Los cartonajes que recubren el cuerpo son dorados, un color que simbolizaba la carne de 

los dioses, siendo un metal precioso especialmente asociado a Horus, con motivos de 

estuco en relieve realizados con tejido de lino impregnado en cola de animal, puesto sobre 

hormas para lograr la forma deseada. Todo ello fue embadurnado con una capa de yeso 

blanco, sobre la que se realizaron los dibujos, que posteriormente se doraron y 

pulimentaron (Pérez et al., 2018). 

 

Máscara funeraria (figura 28) 
 
El frente de la máscara funeraria muestra la cara del difunto, un tocado en rojo y azul 

oscuro, peluca y cinta para el pelo. En la coronilla aparece un escarabeo alado, con el 

disco solar y el dios que acaba de nacer, en su interior, todo ello rodeado por inscripciones. 

En la nuca, un halcón de perfil, mirando hacia la derecha con las alas desplegadas y la 

corona atef sobre la cabeza; en cada pata sujeta una pluma maat y un shen. En la máscara 

aparece la siguiente inscripción (Pérez et al., 2018, 415):  

“¡Oh, su amado Osiris Nespamedu, justificado, hijo (de) Pasenet, justificado, nacido de 

la señora de la casa, (Ta)-Hut-netcher, justificada [ ] Osiris, quien está al frente del 

Occidente, que él pueda protegerle!”. 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              40 

 

Collar Usekh (figura 29) 
 
Formado por hileras de cuentas redondeadas y en forma de canutillos; en el centro, dos 

escenas, la superior representa a un halcón con dos plumas maat y la inferior, a cuatro 

divinidades sentadas. Este tipo de collares estaban relacionados con Hathor, protegiendo 

al difunto; el collar aparece mencionado en el capítulo 158 del Libro de la Salida al Día, 

que recibe el título de “Fórmula para el collar de oro en el cuello de los bienaventurados” 

(Pérez et al., 2018, 415). Unidas al collar, a la altura de los hombros, se colocaron dos 

cabezas de halcón. 

 

Pectoral (figura 30) 
 
Esta pieza que se coloca sobre el pecho contiene dos registros superpuestos: en el superior 

se muestra el mismo motivo que la coronilla de la máscara, un disco solar alado que 

contiene al dios que acaba de nacer; El registro inferior muestra a Nut con el disco solar 

alado en la cabeza, apoyada sobre dos serpientes. Sobre las alas del disco solar se 

encuentran cinocéfalos en actitud de adorar, y tres dioses con cuerpo de momia y cabeza 

humana. Estas escenas están acompañadas de una inscripción (Pérez et al., 2018, 415):  

“Oh Osiris Nespamedu, médico del faraón y servidor de Imhotep el grande (que es) hijo 

de Ptah, justificado ¡Palabras dichas por la diosa Nut, la grande, nacida de los dioses! Nut 

ha garantizado la protección para el corazón de Osiris, médico del faraón, servidor del 

Osiris Imhotep el grande (que es) hijo de Ptah, Nespamedu, justificado, hijo de Pasenet, 

a quien la señora de la Casa (Ta)-Hut-netches, dio a luz”. 

 

Cartonaje de las piernas (figura 31) 
 
Se trata de una pieza alargada con el borde inferior redondeado, dividido en cinco 

registros horizontales; el primero está separado del resto por una línea horizontal, 

mientras que los otros cuatro, están atravesados por una línea de inscripción vertical que 

contiene esta inscripción (Pérez et al., 2018, 418):  

“¡Oh Osiris, médico del Faraón, servidor del Osiris Imhotep el Grande, (quees) hijo de 

Ptah, Nespamedu, hijo de Pasenet, a quien la señora de la casa (Ta)-Hut-netcher dio a luz! 

Anubis ha venido a ti, el que reside en la tierra secreta, el que está sobre su montaña, 

señor de la tierra sagrada, y te ha otorgado la eternidad”  

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              41 

La escena superior muestra al difunto tumbado sobre un lecho funerario. En los pies y la 

cabecera del lecho aparecen Isis y Netfys de perfil, en actitud de plañideras; delante de 

ellas hay dos serpientes con la cabeza erguida, y detrás de las diosas, figuras con cuerpos 

momiformes y cabeza humana. Bajo la cama, un vaso y cuatro saquitos que contienen los 

productos usados en el proceso de momificación. Frente al difunto, aparece Anubis, 

sujetando un recipiente en una de sus manos. A ambos lados aparecen escritos los 

nombres del difunto (Nespamedu), y de su padre (Pasenet) y, sobre toda la escena, se 

encuentra un pájaro con cabeza humana, el ba de Nespademu. 

En el registro inmediatamente inferior aparecen los cuatro hijos de Horus, Hapi y 

Duamutef a la izquierda, y Quebehsenuf y Amset a la derecha; todos ellos presentan 

cuerpo de momia y sujetan un bastón con ambas manos.  

El siguiente registro muestra a cuatro dioses, en posición sedente, sujetando el was, un 

cetro formado por una vara recta, con una horquilla en la parte inferior, y una cabeza de 

animal en la parte superior.  

En el último registro aparecen representadas dos divinidades aladas que, junto a dos 

serpientes, protegen un Djed, un símbolo con forma de pilar que simboliza la estabilidad. 

Separado del resto por una franja vertical con la inscripción “Que ella pueda proteger al 

Osiris Nespamedu Justificado” (Pérez et al.,2018, 418), el registro más bajo muestra dos 

flores de loto abiertas, simbolizando la resurrección.  

 

Cartonaje para los pies (figura 32) 
 
Con forma de bota, contiene cinco registros atravesados por una banda vertical. El registro 

superior muestra escenas de Anubis; el siguiente, una hilera que alterna pilares Djed y el 

símbolo Tyet o nudo de Isis; en el siguiente, situado sobre el empeine, aparece un halcón 

con las alas extendidas; y el registro de los dedos muestra figuras que se asemejan a cobras 

solares, mientras que las suelas aparecen marcadas de forma individual (Pérez et al., 

2018). 

 

 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              42 

 
6.3-Enterramientos 
 
La influencia egipcia no solo continuó en la momificación, sino también en las cámaras 

funerarias, incluidas las subterráneas de Alejandría, construidas en estilo arquitectónico 

griego, y posteriormente romano, en las que se encuentran decoraciones de temática 

egipcia, por ejemplo, escenas de embalsamamiento con presencia de dioses egipcios 

(figura 33), pero siguiendo los cánones artísticos greco-romanos (Van de Mieroop, 2010, 

306). La mayor parte de las tumbas de Alejandría son hipogeos, tumbas excavadas en la 

roca, y loculi, nichos donde se introducen los cuerpos o las urnas cinerarias (Izquierdo, 

2023). 

 

 

6.3.1-Necrópolis de Moustapha Pasha/ Kamel, Alejandría. 

 
Descubierta en 1933 por el arqueólogo italiano Achille Adriani, director del Museo 

Greco-Romano de Alejandría, se trata de una necrópolis formada por seis tumbas de 

dimensiones similares, de las que solo se conservan cuatro, que se fecha entre el S.III y 

el S.I a. C., usada también durante el periodo romano. (VVAA, 2016). 

La tumba 1 de este complejo es una de las más antiguas de Alejandría (Izquierdo, 2023), 

y su acceso se realiza por una escalinata que lleva a un patio porticado con semi columnas 

acanaladas de estilo dórico. Este patio da acceso a diez cámaras, y en el centro del hay un 

altar que, para realizar diversos rituales funerarios, representando una continua relación 

entre el mundo de los vivos y el de los muertos (VVAA, 2016).  En la fachada sur se 

encuentran tres elaboradas entradas (figura 34), enmarcadas por columnas y dos pilares a 

los lados de cada uno de los vanos, sobre los que descansan esfinges de influencia egipcia. 

Sobre cada vano, hay una apertura rectangular, en la que se enmarca una losa pintada 

como la que se conserva en la entrada central. Esta última representa a tres jinetes 

derramando libaciones. Dos mujeres flanquean a la figura central. En el centro de la 

cámara funeraria situada detrás de esta entrada se encuentran los restos de un sarcófago 

excavado en la roca, mientras que en las paredes laterales los enterramientos se realizan 

en loculi (VVAA, 2016). 

 

 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              43 

6.3.2-Necrópolis de Hadra, Alejandría 

 
Este complejo funerario constituyó la extensión sur del cementerio de Shatby, en 

Alejandría, y excavado por los arqueólogos italianos Breccia y Adriani entre los años 

veinte y cuarenta del S. XX. (Borowik, 2020, 80). Se trata de uno de los primeros 

cementerios de la ciudad, datado entre los siglos IV y II a. C., y en ella se encuentran 

hipogeos, loculi y enterramientos en fosa.  

 

Destacan algunos loculi de estilo griego, uno de ellos muestra a una mujer acompañada 

por un perro enmarcada por dos pilares sobre los que se dispone un arquitrabe con una 

inscripción en griego y un frontón. En Hadra también han sido halladas estelas de estilo 

griego que marcaban el lugar de enterramiento de las personas de origen griego 

(Izquierdo, 2024). Además, son características las urnas cinerarias de cerámica conocidas 

como vasos de Hadra, clasificadas en dos tipos: urnas con fondo blanco (figura 35), de 

origen egipcio, y urnas de arcilla (figura 36), de origen cretense.  Estas urnas atestiguan 

que la cremación fue una práctica habitual en Alejandría, aunque no fue la principal 

opción de enterramiento, habiendo mayor evidencia de inhumaciones en el registro 

arqueológico, quizás por su menor coste (Izquierdo, 2024). 

 

 

6.3.3-Necrópolis del Oasis de Bahariya 

 
Hallada en 1996 por el egiptólogo Zahi Hawass, situada en el oasis de Bahariya, a unos 

400 kilómetros al sur de El Cairo, y siendo un punto de confluencia de las rutas nómadas 

y comerciales, esta necrópolis albergó una de las mayores concentraciones de momias 

egipcias intactas (figura 37). A pesar de haber evidencias de la existencia de población en 

el lugar desde el Paleolítico y de haber llamado la atención de los gobernantes, el lugar 

experimentó un florecimiento con la dinastía XXVI y la dinastía Lágida. 

La estructura de las tumbas es muy similar entre ellas: unos escalones dan acceso a una 

habitación de pequeño tamaño, allí, el cuerpo del difunto era recibido; desde allí, se 

accedía a un pequeño pasillo, por el que se accedía a una serie de nichos laterales donde 

se introducían las momias. Otra tipología de tumba hallada en el lugar se asemeja a unas 

catacumbas, donde se apilaban las momias. Algunas de estas tumbas, estaban decoradas 

con pinturas representando el pesado del corazón durante el Juicio de Osiris (Ramírez, 

2024). 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              44 

El lugar fue denominado como el “valle de las momias de oro”, debido a que las momias 

allí halladas, la mayoría datadas entre los siglos IV a. C. y IV d. C., corresponderían a la 

población de artesanos y comerciantes del lugar, que, en época grecorromana, se 

enterraron en panteones familiares (Ramírez, 2024). En el caso de las clases pudientes, 

se encontraban recubiertas con espléndidos cartonajes y máscaras funerarias recubiertas 

con capas de oro (figura 38), siendo una decoración que aunaba elementos griegos y 

egipcios (Ramírez, 2024). La influencia egipcia está presente también en los ajuares, que 

contienen figuras de plañideras y de Bes, dios protector del hogar. Además, estos ajuares 

también contenían otros elementos que mostraban la pertenencia a una alta clase social, 

como monedas y joyas de plata o marfil. Potro lado, también se hallaron momias en mal 

estado, preparadas de forma descuidada y enterradas sin ataúd, pertenecientes a las clases 

menos pudientes.  

 

 

6.4-Los ritos funerarios a través de los textos 
 
Las fuentes textuales documentan de los rituales de momificación, entierro y 

conmemoración de la vida del difunto llevados a cabo durante el periodo Ptolemaico. En 

este momento nacerán nuevas composiciones funerarias, tales como los Libros de las 

respiraciones, los Libros del Viaje por la Eternidad y los Libros del Ba, que 

progresivamente irán sustituyendo al Libro de los Muertos (Riggs, 2010, 10). La función 

de estos textos era conmemorar la vida del difunto y asegurar un exitoso renacimiento en 

la otra vida. En este periodo, la palabra escrita cobró gran importancia, quedando los 

textos funerarios plasmados en las paredes de las tumbas, los ataúdes y, en caso de no 

disponer de estos elementos, la propia momia servía como soporte, siendo escritas estas 

fórmulas en las vendas (Montalbán, 2015, 20).  

 

6.4.1-Los Libros de las Respiraciones. 

 
El objetivo de los Libros de las Respiraciones era ayudar a la persona fallecida a unirse a 

los dioses en el Más Allá, siendo usada de forma metafórica la palabra “respiración” para 

designar los aspectos de la vida terrenal que el difunto esperaba disfrutar en la otra vida. 

El nombre de estas composiciones funerarias proviene de su inicio: “Principio del Libro 

de las Respiraciones que procura Isis a su hermano Osiris para vivificar su alma, para 

alumbrar su cuerpo, para rejuvenecer sus sustancias de nuevo” (Mayans, 2020). 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              45 

Estos textos fueron compuestos a partir de una selección de hechizos del Libro de los 

Muertos, entrelazados con comentarios, nuevas composiciones y la eliminación o 

reelaboración de pasajes, siendo el resultado de este proceso, una nueva composición 

centrada en la divinización del difunto (Mayans, 2020). Existía una versión abreviada de 

estos textos, conocida como Primer Libro de las Respiraciones, atribuido a Isis, que se 

colocaba bajo la cabeza de la momia. Por otro lado, el llamado Segundo Libro de las 

Respiraciones, cuya autoría se atribuía a Toth, era colocado bajo los pies. 

 

 

6.4.2-. Papiro 3008 del Museo Egipcio de Berlín. 

 
Se trata de un texto escrito en hierático, dividido en cinco columnas, añadido a uno escrito 

en jeroglífico y datado en el periodo Ptolemaico (Lichteim, 1980), que recoge las 

“Lamentaciones de Isis y Netfis”, y concebido para ser recitado en la “Sala de las 

Apariciones”, en secreto, por dos mujeres, quienes representaban la personificación de 

las hermanas Isis y Netfis, sentadas en la tierra, con un vaso y un pan de sacrificio en cada 

mano. La composición contiene una serie de instrucciones, que detallan cómo debía ser 

el ritual (Pierotti, 2006, 3):  

“Ahora, cuando esto sea recitado, el lugar debe estar completamente retirado, ni visto ni 

oído por nadie a excepción del jefe de los sacerdotes lectores y el sacerdote setem. Uno 

traerá dos mujeres de hermosos cuerpos. Ellas serán hechas sentar en el suelo del portal 

principal de la Sala de las Apariciones. En sus brazos serán escritos los nombres de Isis y  

Netfis. Jarras de fayenza llenas de agua serán colocadas en sus manos derechas, panes de 

ofrendas hechos en Menfis en sus manos izquierdas, y sus rostros serán inclinados. Para 

ser realizado en la tercera hora del día, también en la octava hora del día. No serás 

negligente al recitar este libro en la hora del festival”.  

  

6.4.3-Ritual de la apertura de la boca. Papiro 10507 del Museo Británico.  

 
Se trata de un papiro procedente de Panópolis, datado en torno al s. I a. C., escrito con 

tinta negra, que en el anverso contiene un texto funerario escrito en demótico, cortado y 

montado en tres marcos, se conserva en el British Museum. Una sección de este papiro 

recibió el título, “El libro que fue hecho en conformidad con su deseo para Hor, hijo de 

Petemin, para ser recitado como como un documento de la Apertura de la Boca en su 

presencia en el banquete de la noche de su funeral”, lo que apuntaría a una continuidad 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              46 

con el rito de apertura de la boca practicado a los difuntos previamente a su entierro 

durante el Egipto Faraónico (Riggs, 2010, 3). Este papiro atribuye al propio difunto la 

selección y composición del texto, el cual procede de la ciudad de Panópolis (Akhmim), 

donde es probable que las familias sacerdotales pertenecientes a las élites locales fuesen 

enterradas con este tipo de papiros y ajuares funerarios de gran calidad (Riggs, 2010, 3).  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              47 

 

7-Conclusiones 
 
En conclusión, en este trabajo se ha expuesto que, efectivamente, al tratarse la egipcia de 

una monarquía de carácter teocrático, la religión y la política estuvieron estrechamente 

entrelazadas, constituyendo una constante durante todo el periodo. Pese a ser una 

monarquía de origen extranjero, los Ptolomeos no tuvieron enormes problemas a la hora 

de presentarse ante el pueblo egipcio como faraones legítimos, siendo de vital importancia 

para justificar sus reinados; además, ha quedado patente cómo la inclusión de los 

gobernantes dentro del culto al soberano, y la práctica de matrimonios incestuosos, que 

simbolizaban una unión divina, fue algo a lo que todos los soberanos del periodo 

recurrieron para lograr adquirir un estatus de deidad, enlazando así con los faraones del 

periodo dinástico. También se evidencia el importante papel que los templos tuvieron en 

esa legitimación ptolemaica, constituyendo sus paredes verdaderos lienzos donde 

emplazar genuinas proyecciones visuales del poder real.  

 

Además, en el trabajo se muestra que reinado de los Ptolomeos no supuso una ruptura, 

sino que estos monarcas asimilaron las costumbres tradicionales egipcias, y las  fundieron 

con la cultura griega, resultando en una fascinante hibridación patente en las 

representaciones de los faraones Lágidas, en las decoraciones de las tumbas, en la forma 

de llevar a cabo la momificación, en el uso de los textos funerarios del Egipto faraónico 

-algunos de los cuales fueron reinterpretados y unidos a otros de nueva creación-, y en la 

pervivencia de algunas prácticas funerarias. A pesar de ello, es evidente la diferencia entre 

el área de la capital, Alejandría, una ciudad completamente helenizada, donde se seguía 

un estilo de vida más parecido al griego y cuya fundación supuso un desplazamiento del 

poder hacia el Bajo Egipto, y el resto del territorio egipcio, donde las costumbres egipcias 

no sufrieron una hibridación tan fuerte.  

 

Por último, me gustaría finalizar con una observación: considero que aún falta mucho por 

investigar, ya que los hallazgos arqueológicos que se van produciendo suponen nuevas 

aportaciones al ámbito de la investigación y dejan obsoletas teorías e investigaciones ya 

realizadas, y que sería necesario explorar nuevos campos de estudio relacionados con las 

formas de enterramiento y la iconografía, traducción y estudio de textos inéditos, etc. 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              48 

 

 
Bibliografía 

 

 

 

Fuentes Antiguas 

 

Dión Casio. Historia Romana (2011). Edición de J.M. Cortés, Gredos, Madrid. 

 

Plutarco. Moralia (1990). Edición de M. López Salva, Gredos, Madrid. 

 

Suetonio, Vida del divino Augusto (2010). Edición de R.M. Agudo, Gredos, Madrid. 

 

 

Referencias Bibliográficas 

 

Álvarez, J. (2020). “Pérdicas, el general de Alejandro que fue derrotado por el Nilo”. La 

Brújula Verde. https://www.labrujulaverde.com/2020/05/perdicas-el-general-de-

alejandro-que-fue-derrotado-por-el-nilo [Consultado 20/03/2024] 

 

Ares, N. (2008). “En busca de la tumba de Alejandro”. 

https://nachoares.com/articulos/en-busca-de-la-tumba-de-alejandro/ [Consultado 

20/03/2024] 

 

Ares, N. (2014). “Cleopatra, la última maga de Egipto”. 

https://nachoares.com/articulos/la-ultima-maga-de-egipto/ [Consultado 10/03/2024] 

 

Arroyo De la Fuente, Mª. A. (1999). “Isis y Serapis, legitimadores de la realeza en época 

Ptolemaica”. Boletín de la Asociación Española de Egiptología. 9, 157-174.  

 

Arroyo De la Fuente, Mª. A. (2013). “Cleopatra VII Filópator y la legitimación del poder 

ptolemaico”. Revista Eikón/Imago. 4, 69-106. 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              49 

 

Borowick, M. (2020). Funerary practices in ancient Alexandria in the Graeco-Roman 

Period (332 BC–AD 642). Examples for syncretism in Alexandrian tombs and 

necropolises, Varsovia.  

 

Candeias, J. D. (2019). “Political Ideas Expressed by Visual Narratives: The Case of the 

Ptolemaic Egyptian Temples”. Centro de História da Universidade de Lisboa. 95-124.  

 

Delaney, A. E. (2014). “Reading Cleopatra VII: The Crafting of a Political Persona”. The 

Kennesaw Journal of Undergraduate Research, 3, 1-9 

 

Elvira, M.A. (1985). El Egipto Ptolemaico. Madrid. 

 

Ferreira, H. (2023). “Arquitectura Sagrada en Egipto: El templo de Hathor en Dendera”. 

Universitas Estudios Generales. https://www.universitas-eg.org/blog/arquitectura-

sagrada-egipto-templo-dendera/ [Consultado 8/04/2024] 

 

Ferreira, H. (2023). “Arquitectura Sagrada en Egipto: El Templo de Horus en Edfú”. 

Universitas Estudios Generales.  https://www.universitas-eg.org/blog/arquitectura-

sagrada-egipto-templo-horus-edfu/ [Consultado 10/04/2024] 

 

García García, C. (2017). “La deificación de Alejandro Magno”. Revista Estudios, 35, 

362-389.  

 

Gómez Espelosín, F. J. (2024). “La Tumba de Alejandro Magno, en paradero 

desconocido”. Historia National Geographic. 

https://historia.nationalgeographic.com.es/a/tumba-alejandro-magno-paradero-

desconocido_20825 [Consultado 21/03/2024] 

 

Izquierdo, A. (2019). “El Templo de Hathor en Deir el-Medina, un estudio iconográfico 

en el contexto de los templos ptolemaicos”.  Revista Espacio, Tiempo y Forma, UNED, 

7, 161-187. 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              50 

Izquierdo, A. (2024). “Las desconocidas tumbas de Alejandría. Kom el Shoqafa y más”. 

Vídeo. https://www.youtube.com/watch?v=dTEPcNsL7i0 [Consultado 25/05/2024] 

 

Izquierdo Perales, A. (2024). “El duelo en el arte egipcio ptolemaico y romano: Las 

lamentaciones de Isis y Netfis”. Revista Eikón/Imago, 13, 1-15 

 

Kockelmann, H. (2011). “Birth House (Mammisi)”. UCLA, Enciclopedy of Egyptology, 

1522, 1-7, Los Ángeles. 

 

Litcheim, M. (1980). Ancient Egyptian Literature, Vol III. The Late Period. California. 

 

López Calero, S. (2020). “Culto al servicio del poder: Serapis, dios sincrético del 

Mediterráneo”. Revista Anahgramas, 7, 200-236. 

 

Lorente, J. N y Moreno, V. N (2023). “Aproximación a los procesos de sincretismo de 

las principales divinidades egipcias hacia el panteón grecorromano: estudio histórico e 

iconográfico”. Alejandría. Revista de estudiantes y doctorandos de Historia y Arte, 2, 45-

61. 

 

Lozano, A. (1991). El Mundo Helenístico. Madrid. 

 

Mascort, M. (2024). “Momias. El viaje al Más Allá en el Egipto Helenístico”. Revista 

Historia National Geographic, 245, 26-39.  

 

Mayans, C. (2020). “Los Libros de las Respiraciones, textos para el más allá en el Antiguo 

Egipto”. Historia National Geographic. 

 

Montalbán, R. (2015). “La visión egipcia del Más Allá y cambios durante el período 

ptolemaico”. La Razón Histórica: revista hispanoamericana de las ideas políticas y 

sociales, 30, 69-96.  

 

Pérez et al. (2018). “Preservar a sus muertos de la muerte. La momia egipcia de 

Nespamedu en el Museo Arqueológico Nacional”. Boletín del Museo Arqueológico 

Nacional, 37, 409-228. 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              51 

 

Pierotti, N. (2006). “El teatro dramático en el Antiguo Egipto”. Biblioteca Virtual Miguel 

de Cervantes-Universidad Complutense. 

https://www.researchgate.net/publication/235967653_El_teatro_dramatico_en_el_Antig

uo_Egipto [Consultado 16/05/2024] 

 

Ramírez, B. (2024). “Oasis de Bahariya: el fabuloso valle de las momias de oro”. 

Historia National Geographic. https://historia.nationalgeographic.com.es/a/oasis-

bahariya-fabuloso-valle-momias-oro_18495 [Consultado 17/05/2024] 

 

VVAA (2023). “Cleopatra, la faraona de Egipto que no era egipcia”.  Edición Limitada. 

https://www.edicionlimitada.es/cleopatra-la-faraona-de-egipto-que-no-era-egipcia/ 

[Consultado 22/03/2024] 

 

Riggs, C. (2010). “Funerary rituals (Ptolemaic and Roman Periods”.  UCLA Encyclopedy 

of Egyptology, 1150, 1-7, Los Ángeles.  

 

Rumí, A. B. (2013). La institución del culto al gobernador helenístico, Barcelona.  

 

Sanmartín, J y Serrano, J. M. (1998). Historia antigua del Próximo Oriente. Mesopotamia 

y Egipto. Madrid. 

 

Sistac, S. (2020). “Los Templos de Época Ptolemaica en el Alto Egipto: ¿Lugares de 

Acción Real o de Falsas Apariencias?”. En Sanz, G. et al. (eds.), Dýnamis hermeneutiké. 

Visiones Interdisciplinares del Pasado, Zaragoza, 105-126.  

 

Shaw, I. (2000). The Oxford History of Ancient Egypt. Oxford.  

 

Tobalina, E. (2021). “De Alejandro Magno a Cleopatra. El Egipto Ptolemaico”, Vídeo, 

https://www.youtube.com/watch?v=XGld0Jo8GQo [Consultado 19/05/2024] 

 

 

Van De Mieroop, M. (2010). A History of Ancient Egypt. Londres. 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              52 

VVAA (2020). “Templo de Kom Ombo: Dedicado al Dios Sobek”. Egiptología Medellín. 

https://egiptologiamedellin.com/arquitectura/f/templo-de-kom-ombo-dedicado-al-dios-

sobek [Consultado 16/04/2024] 

 

VVAA. (2021). “La momificación”. Proyecto Djehuty. https://proyectodjehuty.com/la-

momificacion/ [Consultado 4/05/2024] 

 

VVAA (s.f.). “Mustapha Kamel Necropolis-Alexandria”. Bibliotheca Alexandrina. 

https://www.bibalex.org/alexmed/Attachments/Publications/Files/Mustapha%20Kamel

%20Necropolis.pdf [Consultado 13/05/2024] 

 

VVAA. (s.f.). “Papyrus”. The British Museum. Recuperado de 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y_EA10507-2 [Consultado 

10/05/2024] 

 

Walker, K. (2021). “As the Goddess Isis”. Digital Exhibition of Cleopatra VII. 

https://cleopatradigitized.wordpress.com/isis/ [Consultado 12/05/2024] 

 

Woolf. G (2011). “Isis and the evolution of religions”, en Bricauet, L y Versluys, M. J. 

(eds.), 62-95. Power, Politics and the Cults of Isis. Proceedings of the Vth International 

Conference of Isis Studies, Boulogne-sur-Mer, October 13-15, 2011.  

 

  



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              53 

 

 

 

 

ANEXOS 
 
 
 
 
 
 
 

  



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              54 

 

Anexo 1. Imágenes 

 
 

Figura 1: Estela egipcia mostrando una escena de adoración a Apis (Museo del Louvre), 
Baja Época, 664-332 a. C. 

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/edicion-
impresa/articulos/apis_17681 

 
 
 

 
 

Figura 2: Serapis en su trono (Museo Arqueológico Nacional de Nápoles), s. III d. C. 

Recuperado de https://www.flickr.com/photos/elgolem/26865464995 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              55 

 

 
Figura 3: Estatuilla de Isis, madre de Horus (Museo Arqueológico Nacional), 664-332 a. C. 

Recuperado de https://www.man.es/man/actividades/pieza-mes/historico/2022/marzo-isis-
madre-horus.html 
 
 

 
 

Figura 4: Estela Cimbrada de Cleopatra VII e Isis (Museo del Louvre), 51 a. C. 

Recuperado de https://www.louvre.fr/es/explora/el-palacio/excursion-por-el-museo-
egipcio-de-champollion 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              56 

 
 
 

 
 

Figura 5: Escultura de Cleopatra VII en Basalto negro (Museo del Hermitage), 50 a. C. 

Recuperado de https://cleopatradigitized.wordpress.com/isis/ 
 

 

 
 

Figura 6: Bajorrelieve de Cleopatra VII, Templo de Dendera. 

Recuperado de https://cleopatradigitized.wordpress.com/isis/ 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              57 

 

 

 
Figura 7: Copia romana de un busto de Alejandro Magno (Museo Capitolino, Roma), 300-

200 a. C. 

Recuperado de https://www.meisterdrucke.es/impresion-
art%C3%ADstica/Roman/1041950/Busto-de-Alejandro-Magno-%28356-323-

a.C.%29%2C-rey-de-Macedonia-y-conquistador-de-Persia.-Copia-romana-de-un-
original-griego%2C-siglos-III-II-a.C.-%28m%C3%A1rmol%29.html 

 
 
 

 
 

Figura 8: Alejandro Magno con cuernos de carnero, moneda helenística, s. IV a. C. 

Recuperado de https://diccionariodesimbolos.com/alejandromagno.htm 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              58 

 
 

 
 

Figura 9: Catafalco de Alejandro según la descripción de Diodoro. 

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/a/tumba-alejandro-magno-
paradero-desconocido_20825 

 
 
 

 
 

Figura 10: Busto de Ptolomeo I (Museo del Louvre). 

Recuperado de https://www.worldhistory.org/trans/es/1-395/ptolomeo-i/ 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              59 

 
 

 
 

 
 

Figura 11: Visita del emperador Augusto a la tumba de Alejandro Magno en Alejandría,  
cuadro de Lionel Royer (1878). Recuperado de 

https://nl.pinterest.com/pin/716142778267988229/ 
 
  

 
 

Figura 12: Mammisi del Templo de Edfú. 

Recuperado de https://isac.uchicago.edu/research/projects/tell-edfu/mammisi 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              60 

 
 

 
 

Figura 13: Pilonos del templo de Edfú. 

Recuperado de https://www.polyviajeros.com/templo-de-edfu/ 
 
 
 

 
 

Figura 14: Entrada del templo de Kom Ombo. 

Recuperado de https://www.catai.es/lugares/kom-ombo 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              61 

 
 

 
Figura 15: Pilonos del Templo de Filé (isla de Agilkia). 

Recuperado de https://spain.planegypttours.com/Lugares-Para-Visitar-En-
Egipto/Atracciones-En-Asuan-Egipto/Templo-De-Filae 

 
 
 
 

 
 

Figura 16: Templo de Hathor en Dendera. 

Recuperado de https://www.theancientconnection.com/megaliths/egypt/dendera-temple-
hathor/ 

 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              62 

 
 
 

 
 

Figura 17: Templo de Dendera, litografía de David Roberts, 1841. 

Recuperado de https://www.universitas-eg.org/blog/arquitectura-sagrada-egipto-templo-
dendera/ 

 
 
 
 

 
 

Figura 18: Ptolomeo XII Neos Dyonisos sometiendo a sus enemigos , Templo de Filé. 

Recuperado de Candeias, 2019.  
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              63 

 
 

 
 
 

 
 

Figura 19: Ptolomeo XII sometiendo a sus enemigos, relieve del Templo de Edfú. 

Fotografía: Pablo Lozano. 
 

 
 

 
 

Figura 20: Relieve de Ptolomeo XII en Edfú. Recuperado de Candeias, 2019.  
 

 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              64 

 
Figura 21: Bautizo de Ptolomeo VIII Evergetes, o Ptolomeo XII Neos Dionysos,  relieve del 

templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.  
 

 

 
Figura 22: Bautizo de Ptolomeo VIII Evergetes o Ptolomeo XII Neos Dionysos. 

ante Sobek, relieve del templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.  
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              65 

 
Figura 23: Sefkhet-Abuy extendiendo el cordón de medición,   

relieve del templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.  
 

 
 
 

 
Figura 24: Ptolomeo VI derramando arena ante Tasenetnofret y   

Haroeris, relieve del templo de Kom Ombo. Recuperado de Candeias, 2019.  
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              66 

 
 

 
 

Figura 25: Relieve de Cleopatra VII y Cesarión, Templo de Dendera. 

Recuperado de https://www.researchgate.net/figure/Relieve-de-Cleopatra-VII-Filopator-
y-su-hijo-Cesarion-en-el-templo-de-Hathor-en-Dendera_fig11_342109983 

 
 

 
 
 

 
 

Figura 26: El Juicio de Osiris. Papiro de Hunefer (Museo Británico), Dinastía XIX.  

Recuperado de https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y_EA9901-3 
 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              67 

 
 

 
 

Figura 27: Momia de Nespamedu (Museo Arqueológico Nacional de Madrid), s. IV a. C. 

Recuperado de https://artsandculture.google.com/asset/momia-de-
nespamedu/owHg9RPmm3z7ZA?hl=es 

 
 
 
 

 
 

Figura 28: Máscara funeraria de Nespamedu, s. IV a. C. 

Recuperado de https://www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-
2473f55d5113/2018-bolman-37-27-perez-die.pdf 

 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              68 

 
 

Figura 29: Cartonaje en forma de collar de Nespamedu, s. IV a. C. 

Recuperado de //www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez- 

die.pdf 
 
 
 

 

 

 
Figura 30: Cartonaje en forma de pectoral. Momia de Nespamedu, s. IV a. C. 

Recuperado de //www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez-die.pdf 

 
                                                                                 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              69 

 
 

Figura 31: Cartonaje para las piernas. Momia de Nespamedu, s. IV a. C. 

Recuperado de //www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez-die.pdf 

 
 
 

 
 
 

 
Figura 32: Cartonaje para los pies. Momia de Nespamedu, s. IV a. C. 

Recuperado de //www.man.es/man/dam/jcr:67285ea6-f3c2-44ef-b705-2473f55d5113/2018-
bolman-37-27-perez-die.pdf 

 
 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              70 

 

 
 

Figura 33: Fresco de la tumba de Tigrane, Alejandría, s. I d. C. 

Recuperado de https://www.sharm-club.com/es/egipto/tumbas-egipcias-famosas/tumba-
de-tigrane 

 
 
 

 
 

 

 
 

Figura 34: Entrada a la tumba 1 de la necrópolis de Mustapha Kamel, s III-II a. C. 

Recuperado de https://spain.flyingcarpettours.com/atracciones/egipto-lugares-
turisticos/que-ver-en-alejandria/tumbas-de-mustafa-kamel 

 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              71 

 

 
 

Figura 35: Vaso con fondo blanco procedente de la necrópolis de Hadra, s. III a. C. 

Recuperado de https://www.metmuseum.org/art/collection/search/245577 
 

 
 

 
Figura 36: Urna cineraria de la necrópolis de Hadra, 200 a. C. 

Recuperado de https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1995-1003-1 
 
 
 
 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              72 

 
 

Figura 37: Vista de la tumba 54 de Bahariya. 

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/edicion-
impresa/articulos/momias-viaje-mas-alla-egipto-helenistico_21195 

 
 

 
 

 
 

Figura 38: Momia de la necrópolis de Bahariya, s. IV a. C.-IV d. C. 

Recuperado de https://historia.nationalgeographic.com.es/a/oasis-bahariya-fabuloso-valle-
momias-oro_18495 

 
 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              73 

 
 

Anexo 2. Tabla genealógica de los Ptolomeos 
 
 

 
Procedente de https://historiaeweb.com/wp-content/uploads/2017/07/c3a1rbol-

genealc3b3gico-de-la-dinastc3ada-ptolemaica-en-egipto.gif  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              74 

 
 

Anexo 3: Sección de textos 

 
Texto 1: Actividad de Alejandro en Egipto, Arriano, Anábasis de Alejandro Magno, 

III, 1-6 (trad. de A. Guzmán, en Elvira, 1985). 

 

“Alejandro se dirigió a continuación hacia Egipto, que era desde el principio el objetivo 

de su incursión por el sur, y llegó desde Gaza a Pelusio, ciudad de Egipto, al séptimo 

día…Por su parte, el persa Mazaces, a quien Darío había nombrado sátrapa de Egipto, 

tuvo noticias de cómo se había desarrollado la batalla de Iso y de cómo Fenicia, Siria y la 

mayor parte de Arabia estaban en poder de Alejandro; por todo ello y porque, además, él 

no disponía de un ejército persa para poder hacerle frente, acogió amistosamente a 

Alejandro en las ciudades de su región. Alejandro afincó una guarnición en Pelusio, y 

ordenó a la flota que remontara el río hasta la ciudad de Menfis, mientras él se acercaba 

a Heliópolis. Cruzó el río para llegar a Menfis, donde ofreció sacrificios a todos los dioses, 

y de modo especial a Apis, y celebró certámenes gimnásticos y musicales, a los que 

concurrieron los especialistas más famosos de Grecia. 

Río abajo, abandonó Menfis en dirección al mar, haciendo embarcar a los hipaspitas, 

arqueros y agrianes, así como al escuadrón real de los Compañeros. Llegado a canopo, 

bordeó el lago llamado Mareotis, y desembarcó dónde ahora se encuentra la ciudad de 

Alejandría, así llamada por el nombre del propio Alejandro. Le pareció, en efecto, aquel 

lugar muy idóneo para fundar una ciudad que con el tiempo habría de ser próspera en 

sumo grado. Sintió por la nueva fundación gran interés, fijando él mismo los límites de 

la ciudad, el lugar donde habría de alzarse el mercado, el perímetro de los muros y el 

número de templos y de dioses que en ellos se venerarían, incluyendo no sólo a los 

griegos, sino también a la egipcia Isis. Ofreció sacrificios a este fin y las víctimas le 

resultaron propicias (…) 

Sintió Entonces Alejandro un vivo deseo de acercarse hasta el santuario de Amón, en 

Libia…, con el propósito de conocer con exactitud sus vicisitudes futuras, o cuando 

menos, poder decir que las conocía… Alejandro quedó maravillado de este lugar y 

consultó el oráculo de Amón. Según dijo, oyó de la divinidad cuanto deseaba y, acto 

seguido, volvióse de regreso a Egipto (…) 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              75 

(Ya en Menfis de nuevo, Alejandro dispuso) la ordención del territorio de Egipto de la 

siguiente manera: nombró nomarcos a dos egipcios, Doloaspis y Petisis, a los que puso al 

frente de la división territorial del país. Tras la renuncia de petisis, se hizo Doloaspis de 

todo el territorio. Como jefes de guarnición nombró a dos de los compañeros, a Pantaleón, 

natural de Pidna, para la guarnición de Menfis, y a polemón, hijo de Megacles, natural de 

Pela, para la de Pelusio (…) 

Encargó… que los nomarcos gobernaran en sus respectivos distritos según las normas 

establecidas desde antiguo, aunque sería (Cleómenes) el encargado de recaudar de ellos 

los tributos que aquéllos habían de satisfacerle. Nombró generales del ejército que 

quedaba en Egipto a Peucestas, hijo de macártato, y a Balacro, hijo de Amintas, y navarco 

de la armada a Polemón, el hijo de Terámenes (…) 

Al despuntar la primavera, Alejandro levantó el campamento de Menfis y se puso en 

marcha hacia Fenicia, para lo cual hizo construir puentes sobre el curso y los canales del 

Nilo a lo largo de toda la ciudad”. 

 
 

 

Texto 2: Considerandos del Decreto de Canopo (trad. de E. Bevan, en Elvira, 1985). 

 

“Los sacerdotes egipcios, reunidos en Menfis en marzo de 237 a. C., decretan diversas 

honras de carácter religioso para Ptolomeo III, atendiendo a las siguientes razones: 

Puesto que el rey Ptolomeo, hijo de Ptolomeo y de Arsíneo, dioses Adelfos, y Berenice, 

su hermana y esposa, no cesan de colmar de numerosos y grandes bienes los templos del 

país, aumentando cada vez más los honores de los dioses y cuidando en todo momento 

de Apis, de Mnevis y de los otros animales sagrados, con grandes gasto y 

aprovisionamientos… 

Puesto que, a Raíz de una expedición conducida al exterior, (Ptolomeo) ha salvado y 

reintegrado a Egipto las estatuas sagradas que los persas se habían llevado del país, 

restituyéndolas a los templos de los que habían sido arrancadas; 

Puesto que (Ptolomeo y Berenice) mantienen una buena administración para todos los 

habitantes del país y demás tribus colocadas bajo su soberanía;  

Puesto que, en una ocasión, al ser demasiado débil la crecida del río y aterrarse por ello 

todos los habitantes del país, recordando las catástrofes acontecidas bajo alguno de 

antecesores, cuando hubo de sufrirse la sequía (Ptolomeo y Berenice) han mostrado la 



Religión y Poder en el Egipto Ptolemaico (323-30 a. C.)          Rodrigo Heras de Gregorio 
 

 

Universidad de Zaragoza                                                                                              76 

mayor solicitud hacia quienes permanecen en los templos y hacia los demás habitantes, 

tomando muchas medidas previsoras, renunciando a una parte sustancial de sus ganancias 

en favor de la salvación de los hombres, y gastando mucho para hacer venir trigo de Siria, 

de Fenicia, de Chipre y de otros muchos lugares, de modo que han salvado a los habitantes 

de Egipto.” 

 
 

 

Texto 3: Relato mítico de la conquista de los Ombos por Haroeris (trad de C. 

Lalouette, en Elvira, 1985).  

 

“Entonces Ra alcanzó esta colina oriental cuyo nombre es Ombos, seguido de Toth y 

Haroeris, para buscar a los perversos enemigos que en ella se hallaban. Ra se dirige al 

templo, y Horus-hijo-de Isis a la casa de Chedabod (el propio templo), pues allí se halla 

su sede, y allí se establecen. 

Díjole Ra a Thoth: “que parta un espía para buscar a los enemigos que se encuentran en 

esta colina.” El espía partió, y halló 257 enemigos en la orilla del Gran Lago; todo un 

ejército en torno a ocho jefes enemigos; estaban en la orilla del Gran Lago, calumniando 

a su padre, mientras que el espía estaba al borde del río.  

Volvió este ante Ra y señaló el emplazamiento de los enemigos. Díjole Ra a Thoth: 

“¿Quién es el dios, de entre los dioses, que irá contra estos enemigos y hará en ellos una 

carnicería, sin dejar con vida uno solo?”. Respondió Toth: “es Haroeris, que vive aquí, y 

que es también el dios Shu, hijo de Ra; es el señor de la muerte violenta en la tierra entera; 

¡que vaya él por tanto a enfrentarse con ellos, y haga en ellos una carnicería!” 

Se le llamó a presencia de Ra, y Ra le dio su fuerza; le entregó armas de combate y todo 

el equipo propio de un guerrero. La cara de Haroeris enrojeció, su majestad entró en 

cólera, todos sus miembros se pusieron a vibrar, pues estaba enfurecido, y él, con su 

corazón intrépido para rechazar rebeldes, atacó con sus cuchillos a los enemigos 

perversos.” 

 


