s Universidad
10i  Zaragoza

1542

TRABAJO FIN DE GRADO

El problema de la unificacion del
“Yo”: Kant y Hume

Autor:

Francisco Miguel Martin Morer

Profesor:

José Luis Lopez de Lizaga

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS - GRADO EN FILOSOFIA

Ano académico 2023/2024




0.- Resumen

El objetivo de esta investigacion es mostrar como Kant y Hume afrontan el
problema de la unificacion del “Yo”. En primer lugar, partiendo del marco filoséfico de
Hume, se mostrard como, siguiendo su argumentacion, debe aceptarse incapaz de
responder a la pregunta por la unificacion del “Yo”, pudiendo reconocer al “Yo”
Gnicamente como una ficcion de la imaginacion. A continuacién, una vez analizada la
estructura de los argumentos trascendentales encontrados una y otra vez en la filosofia
kantiana, se expondra la argumentacion hallada en la Deduccién Trascendental en la KrV
para mostrar asi como Kant, a través de su argumentacion trascendental, da ya siempre
por resuelto el problema de la unificacion del “Yo” en la medida en que el mismo

planteamiento de la pregunta presupone su solucion.

Palabras clave: “Yo0”, trascendental, apercepcion, imaginacion, sintesis.

The objective of this research is to show how Kant and Hume face the problem of
the unification of the "I". First of all, starting from Hume's philosophical framework, it
will be shown how, following his argumentation, he must recognise himself unable to

answer the question for the unification of the "I", being able to recognize the "I" only as
a fiction of the imagination. Next, once the structure of the transcendental arguments
found over and over in kantian philosophy has been analyzed, the argument found in the
Transcendental Deduction in the KrV will be exposed to show how Kant, through his
transcendental argumentation, has always already solved the problem of the unification

of the "I" to the extent that the same approach of the question presupposes its solution.

Key words: “I”, trascendental, apperception, imagination, synthesis



1.- Indice

0.7 RESUMEBN ...ttt neeas 2
L= INGICE vttt 3
2. INTFOAUCCION ... 4
3.- Hume. El “Y0” como ficcion de la imaginacion ..........cccoccevevvrvenieenineennenne. 6
3.1.- Aproximacion al Tratado de la naturaleza humana .............c.ccccceevenee 6
3.2.- Larelacién del “Yo” con el problema de la identidad..............ccccueee. 10
3.3.- (Qué es el “Y0”? Hume ante el problema de la unificacion ................ 11
3.4.- El valor pragmatico del “Y o .....ccooiiiiiiii e 13
4.- Kant. El “Yo0” como condicién de posibilidad de la experiencia................ 16
4.1.- Los argumentos trascendentales ...........ccovvveiiiinie e 16
4.2.- La Deduccion trascendental...........ccocveveveiieneciene s 19
4.2.1.- Deduccion trascendental. EQICION A.......coovviveiiiiee e 20
4.2.2.- Deduccion trascendental. EAICION B ..........ccccooiiiiiiciicccce 25
4.3.- Unificacion trascendental .............cccoviveiiiiiiciiiesc e 27
4.4.- “Yo” empirico frente “Yo” trascendental. ...........c.ccoovriiiiiiiicnicnnnn 28
5.- CONCIUSIONES ...ttt nns 30
BiblOgrafia........cccvoiiiiee e 32



2.- Introduccion

El problema de la unificacion del “Yo” aborda la pregunta por una de las
cuestiones mas antiguas y a su vez importantes de la historia de la filosofia, a saber, la
pregunta por la unidad de la conciencia. ;Qué papel juega el sujeto en la experiencia y
qué estatuto ontoldgico tiene el “Yo” en esta? A propdsito de dos autores, David Hume e
Immanuel Kant, el objetivo principal de esta investigacion es plantear como ambos

afrontan el problema de la unificacion del “Yo”.

Empezando por Hume, nos introduciremos en su marco filosofico para analizar la
respuesta que propone. Comenzaremos con una aproximacion a sus nociones
fundamentales, como son las impresiones y la causalidad, para entender mejor el estatuto
ontoldgico del sujeto en la experiencia humeana. Posteriormente, abordaremos qué es el
“Yo” para Hume y la respuesta que aporta al problema de la unificacion del “Yo” que,
como expondré a lo largo del primer capitulo, consiste en reconocerse incapaz de
responder al problema mismo. Si aceptamos las premisas humeanas, lo Unico que
podemos decir del “Yo” es que no podemos hablar de una identidad del sujeto y que, en
todo caso, se trata de una ficcidén que crea la imaginacién para dar sentido a nuestra vida

y hacérnosla més facil. Como ocurre esto sera expuesto en el primer capitulo.

En cuanto a Kant, en el segundo capitulo comenzaremos por una aproximacion a
un tipo de argumentos muy frecuentes en toda la Critica de la razon pura, a saber, los
argumentos trascendentales. El objetivo de este capitulo es mostrar que, mediante este
tipo de argumentacion, Kant afronta este problema de la unificacion del “Yo” sin
proponer respuesta alguna, en la medida en que lo da ya siempre por resuelto. Para
entender esta conclusion, de la mano de Cabrera, mostraré en qué consiste este tipo de
argumentacion y que forma tienen dichos argumentos. Para terminar, expondré la seccion
de la Critica en la que encontramos los argumentos referentes a la apercepcion
trascendental, esta es, la Deduccion trascendental, para comprobar si la argumentacion
que Kant lleva a cabo se puede interpretar como una argumentacion trascendental que le
permita disolver la aporia escéptica de Hume en relacion con la validez objetiva del
concepto de “Yo”. Quedara asi mostrado que, siempre que se plantea esta pregunta, queda
ya siempre resuelta, pues el “Yo” es condicion de la experiencia y no cabe hablar de

experiencia sin un sujeto al que esta remita.



Finalmente, se incluye un Gltimo apartado que, a modo de conclusion, recoge el

hilo argumentativo de esta investigacion y concluye con el objetivo propuesto.

Esta investigacion constituye un Trabajo Fin de Grado del Grado de Filosofia de
la Universidad de Zaragoza. Me gustaria agradecer a mi tutor José Luis Lopez de Lizaga,
quien me ha acompafiado durante toda la investigacion y me ha ensefiado a ir mas alla a

la hora de investigar y leer sobre todos los aspectos de este proyecto.

Agradecer también a David Hereza, quien no ha sido mi tutor oficial, pero me ha
animado a seguir adelante y me ha ayudado mucho en la investigacion con dialogo,
conversacion y debate. Junto a él he podido investigar y bucear en lo méas profundo de la
Critica, sin darle a Kant todo por ganado y haciendo que me pregunte qué opino yo al

respecto.

Me gustaria también agradecer a Aida Miguez, mi profesora de Historia Antigua,
quien me animo en primer lugar a trabajar a Kant. Ella siempre me ha motivado a sacar
lo mejor de mi en cada trabajo y me ha recordado cuando mas lo necesitaba que estoy
capacitado para hacer lo que me proponga. Al fin y al cabo, soy un gran lector de

Aristoteles.

Quiero agradecer a mis amigos y amigas de la Universidad parte de esta
investigacion. Nadie mejor que ellos saben el esfuerzo, las horas y las lagrimas que me
ha supuesto este Trabajo Fin de Grado. Por estar en los peores momentos, pero también

en todos los buenos que hemos vivido estos afios de carrera, gracias.

Finalmente, me gustaria agradecerme a mi todo el esfuerzo que he implicado en
esta investigacion. Si alguien me hubiera dicho al entrar al Grado que acabaria haciendo
un TFG sobre la Critica de la razén pura mientras estudiaba otra carrera en paralelo y
trabajaba, probablemente no me lo habria creido; pero aqui estamos. Has seguido adelante
a pesar de cada inconveniente, has luchado cada trabajo y asignatura y te has esforzado

muchisimo en todo lo que has hecho y sigues haciendo. Estoy orgulloso de ti.

A todos vosotros y vosotras, muchas gracias por todo.



3.- Hume. El “Yo” como ficcion de la imaginacion

El objetivo consiste en mostrar que, si seguimos las premisas humeanas y
aceptamos su teoria filosofica, nos encontramos con que no podemos decir que el “Yo”
existe: somos incapaces de decir que el “Yo” existe a nivel tedrico, por lo que el “Yo” en
el empirismo humeano consiste en una ficcion de la imaginacion. Para mostrar esto,
empezaré por una aproximacion al marco filoséfico de Hume desde el Tratado de la
naturaleza humana y expondré sus conceptos base, a saber, las ideas y las percepciones,
su relacion con la imaginacion y los principios que operan en su filosofia; a continuacion,
expondré el problema del “Yo” como parte del problema de la identidad, mostrando asi
su conexion con la idea de causa para, finalmente, mostrar qué es el “Yo” para Hume,
cémo afronta el problema de la unificacion y qué funcion tiene el “Yo” en su sistema

filosofico.

3.1.- Aproximacion al Tratado de la naturaleza humana

Para empezar, como todo empirista, Hume parte de un principio que toma como
base para su filosofia, a saber, que todo el conocimiento deriva de la experiencia.
Partiendo de aqui, lo primero que encontramos son las percepciones, entendidas en Hume
como “objetos de la mente” (Noonan, 2007, p.29). Este concepto (como el de idea) no es
invencion de Hume, sino que ya lo encontramos en Locke, como gran parte de su esquema

filosofico.

Las percepciones, a su vez, se dividen en impresiones (de sensacion y de
reflexion) e ideas (de sensacion y de reflexion) (Noonan, 2007, p.29), pudiendo dividirse
a su vez, las impresiones y las ideas, en simples y complejas. Pongamos un ejemplo: al
ver un color, en el acto de verlo, lo que encuentro es una impresion de sensacion. Lo que
sigue a esta impresion es la idea del color que estoy percibiendo en el momento en el que
la pienso, y esta es una idea de sensacion. Si yo siento miedo, lo que estoy teniendo es
una impresion de reflexion, y el pensamiento del miedo seria, paralelamente, una idea de

reflexion. Todas ellas entran en la mente en el orden expuesto.

Lo que diferencia a Hume y a Locke es el estatuto ontoldgico que tienen las ideas
en cada pensador. En Hume, lo que encontramos es una cosificacion de las percepciones,
esto es: las percepciones son cosas, sustancias, y como tal, se puede suponer que existen
independientemente de ser percibidas. Ademas, es interesante sefialar que tienen el

mismo estatuto ontoldgico que los propios perceptores. Consecuentemente, no puede



haber perceptores sin percepciones, pero no porque estas sean adjetivables al perceptor,
sino porque el receptor se constituye ontolégicamente de percepciones (Noonan, 2007,
p.30).

Volviendo a las impresiones y las ideas, su divisidn no es arbitraria, sino que
responde a una diferencia que Hume describe como un sentimiento, una fuerza. ¢En qué
sentido se dice esto? A toda impresion simple le corresponde una idea simple: las
impresiones son lo que afecta a nuestra mente, y las ideas son los productos derivados de
las impresiones. Esto quiere decir que, sin una impresion previa, no podemos tener
ninguna idea concreta. Se trata de un punto importante en la teoria de Hume: las
impresiones son mas fuertes porque provienen directamente de la experiencia mientras
que las ideas pierden algo de fuerza en la medida en que son recreaciones, productos

derivados, de la mente.

En otras palabras, la diferencia entre impresiones e ideas se corresponde a una
diferencia en el grado de vivacidad. La vivacidad es este sentimiento que corresponde a
la fuerza de la percepcion. Pongamos otro ejemplo: ver un arbol y pensar ese arbol, esto
es, formar una imagen de este en la mente, son actos distintos que se diferencian en su
vivacidad, en la fuerza que tiene cada uno. Ver un arbol en este momento me proporciona
una impresion que tiene més fuerza que la idea de ese arbol que voy a crear en la mente
cuando deje de mirarlo y lo piense después. La diferencia en el grado de vivacidad es una
diferencia fenomenolégica (Noonan, 2007, p. 34). Es por esto mismo que las ideas nunca

pueden llegar al nivel de vivacidad de las impresiones.

Las ideas se convierten asi en copias de las impresiones. Esto es lo que
denominamos el “principio de copia”. No es que las ideas sean simple y llanamente
parecidas, sino que son derivadas, como una foto de un original. Junto a este principio de
copia, hay dos principios mas que articulan la filosofia humeana y estos son: el principio
de separabilidad y el principio de imaginabilidad, si bien no es objeto de esta
investigacion indagar méas en ellos. Estos tres principios operan en todo el pensamiento
de Hume y son los que permiten dotar a las percepciones de ese estatuto ontoldgico tan

caracteristico.

Una vez las ideas son derivadas de las impresiones, en la mente se asocian gracias
a la imaginacion siguiendo tres principios generales: el principio de similitud, el principio

de contiguidad en el tiempo y el principio de causalidad. Esta es la teoria de asociacion



de las ideas de Hume. “Las cualidades de las que surge tal asociacion y por las que es
llevada la mente de este modo de una idea a otra, son tres: semejanza, contiglidad en

tiempo o lugar, y causa y efecto.” (Hume, 2005, p. 55).

Sin embargo, estos tres principios no tienen el mismo valor / fuerza para poder
generar creencias en nosotros, siendo el principio de causalidad el mas fuerte. Y es que
la causalidad va mas alla de los sentidos no por la contigliidad en el tiempo o su similitud,

sino por ser una conexion necesaria (Noonan, 2007, p. 59).

La conexion necesaria es de especial interés en Hume y dedica varios capitulos
del Tratado a buscar el origen de la idea de causa ahondando en la naturaleza de las
inferencias desde los objetos conocidos a los desconocidos. ¢Qué interés tiene para
nosotros la conexion necesaria? La idea de causa, regida por la conexion necesaria que se
crea desde una causa hasta su efecto, es del mismo tipo de idea que la idea de “Yo”, por
lo que nos interesa ver en qué consiste esto de las relaciones entre objetos e ideas y en

qué consiste una conexién necesaria.

La idea de conexion necesaria no proviene de ninguna impresion; recordemos que
las ideas tienen que derivarse de las impresiones. Lo Unico que encontramos es gque una
impresion sigue, de hecho, a la otra (Hume, 2015, p. 87). Noonan sefiala que, para Hume,
el que pensemos que toda existencia tiene una causa tiene su origen en el principio de
causalidad, por el que tiene que haber una causa de la existencia de todo lo que empieza
a existir (Noonan, 2007, p. 60). Y por eso Hume considera que este principio es falso
apelando a sus principios de separabilidad e imaginabiliad, argumentando que una causa
es un objeto distinto de su efecto. El argumento a esta cuestion concluye con que podemos
separar causas Yy efectos y que el efecto puede existir sin causa. Noonan sefiala que este
argumento de Hume es falaz, pues que una cosa exista sin su causa no implica que no

tenga ninguna (Noonan, 2007, p. 60), pero esta no es la cuestion que nos interesa ahora.

Lo que Hume pretende decir es que, al observar un evento considerado en si
mismo, no tenemos la suficiente base para creer que otro tipo especifico de evento le

seguira.

“Cuando se nos presenta un objeto o suceso cualquiera, por mucha sagacidad y
agudeza que tengamos, nos es imposible descubrir, 0 incluso conjeturar sin la

ayuda de la experiencia, el suceso que pueda resultar de él o llevar nuestra



prevision mas alla del objeto que esta inmediatamente presenta a nuestra memoria
y sentidos.” (Hume, 2015, p. 99).

El pasado es el fundamento de la inferencia causal, pero nada nos garantiza que
el futuro se parezca al pasado; asi, como no hay razones por las que creer en la maxima
causal, tampoco las hay para convencernos de que existen conexiones necesarias entre
causas particulares y efectos particulares en virtud de los cuales podemos inferir el efecto
observando la causa. Por tanto, no es el razonamiento, sino la costumbre, basandose en
el pasado, lo que nos lleva a hacer inferencias causales. Como cada vez que caliento el
agua, esta hierve, infiero que calentar el agua es la causa de que hierva, pero esto no es
méas que una disposicion no racional. “El entendimiento no observa nunca ninguna
conexion real entre objetos, y que aun la unién de causa y efecto se reduce [...] a una

asociacion de ideas producidas por la costumbre.” (Hume, 2005, p. 365).

La conexion necesaria depende de la inferencia, no al revés (Noonan, 2007, p.
81): la necesidad es un efecto de la repeticion, el habito, que forma una creencia basada
en una expectativa causal. En otras palabras, la conexidn necesaria es un sentimiento y

no es algo observable en los objetos porque no hay nada necesariamente conectado.

“[...] laimaginacion, una vez colocada en una cadena de pensamientos, es
capaz de continuar la serie aun cuando no se acaben sus objetos, del mismo modo
que una galera puesta en movimiento por los remos sigue su camino sin precisar

de un nuevo impulso.” (Hume, 2005, p. 289)

La imaginacién, junto con la memoria (que juega un papel interesante en este
proceso, si bien no vamos a profundizar en ella), basandose en experiencias pasadas, el

habito y la costumbre, conecta las diferentes ideas en la mente.

Hemos expuesto asi qué son las impresiones y las ideas, asi como todas las ideas
son derivados de las impresiones y por ello tienen menor grado de vivacidad. También ha
quedado claro que la imaginacion ordena las ideas en la mente siguiendo esos tres
principios, siendo el de causa — efecto el mas fuerte de ellos; por ultimo, se ha mostrado
que la relacién entre una causa y su efecto se basa en la costumbre y como, en ultima
instancia, la necesidad no es algo inherente a los objetos, sino que es efecto de una
tendencia expansiva de la imaginacion a proyectar en las impresiones una conexion que

solo establece la mente.



A continuacion, vamos a adentrarnos en el problema del “Yo” y para ello, vamos
a exponerlo como una parte del problema de la identidad, pues lo problematico del “Yo”
es encontrar una conexion necesaria entre todos los “Yo” empiricos, sujetos de la

experiencia.

3.2.- La relacion del “Yo” con el problema de la identidad

El “Yo0”, como empezamos a ver, es una idea de caracter especial. Hemos dicho
que cada percepcion, entre ellas las ideas, es una cosa completamente distinta a las demas.
Aunque esté sujetando el mismo boligrafo, en cada momento, esa percepcion es una
entidad distinta. La idea de que es el mismo, esto es, la idea de “identidad”, supondria
tener una Unica percepcidn, no dos distintas. En el propio Tratado, a pie de pagina (Hume,
2005, p. 353) se menciona que el problema del “Yo” se trata de un caso especial del
problema de la identidad de la sustancia ;Como casa la identidad con este concepto de
percepcion sustancializada? ¢ Qué relacion tiene asi con la necesidad? El objetivo, como
sefiala también Hume (Hume, 2005, p. 360) es mostrar que los objetos a los que
atribuimos identidad en realidad son una sucesion de objetos relacionados. Dicho de otro
modo, la identidad no se da en los objetos, sino que la aportamos nosotros a la sucesion
de las distintas percepciones de lo que nosotros consideramos un mismo objeto. Y no solo
un objeto, sino que el problema de la identidad se extiende a mi propio cuerpo y al mundo

externo del mismo modo. Veamos qué definicion propone Hume de la identidad.

Para Hume (Hume, 2005, p. 357) la “identidad” es la “idea precisa que tenemos
de un objeto que permanece invariable y continuo a lo largo de una supuesta variacion de
tiempo”. Ya hemos expuesto que toda percepcion distinta que forme parte de la mente es
una existencia distinta y que es diferente, distinguible y separable de toda otra percepcion
(Hume, 2005, p. 365). Y, con todo, suponemos que el curso de las percepciones esta unido

por la identidad.

Encontrariamos la identidad si se diera un curso ininterrumpido del pensamiento,
dicho en otras palabras, si las distintas percepciones que tengo sobre un mismo objeto
fueran todas una y la misma. Y como la esencia de estas relaciones consiste en el hecho
de que producen una “transicion facil de ideas” (Hume, 2005, p. 366), de ahi concluimos
que la idea de la identidad proviene del “curso suave e ininterrumpido del pensamiento”
(Hume, 2006, p. 366). Sin embargo, cada percepcion es distinta y diferente de las demas.

¢Por qué hablamos entonces de identidad? Hume tiene una respuesta. Recordemos, como

10



he mencionado en el apartado anterior, que el entendimiento no observa ninguna conexion
causal real entre los objetos, sino que esa conexion se produce por una asociacion de ideas
en la mente. Es nuestra mente, mas especificamente nuestra imaginacion, la que atribuye
la conexion causal a las distintas percepciones. Y de este mismo modo, es la imaginacion
la que atribuye la identidad a los objetos. “La identidad no pertenece a estas diferentes
percepciones, ni las une entre si, sino que es una cualidad que les atribuimos en virtud de
la union de sus ideas en la imaginacion, cuando reflexionamos sobre ellas.” (Hume, 2005,
p. 365).

Recapitulemos esto ultimo. Las ideas que tenemos en nuestra mente son todas y
cada una de ellas una existencia diferente, una entidad distinta, distinguible y separable.
La idea de “identidad” tendria que derivarse de una impresion real, es decir, tendria que
darse la impresion de la identidad para poder tener esta idea. Sin embargo, para que esto
fuera posible, tendria que darse una impresion idéntica e invariable, cosa que por
definicion no puede darse, pues cada percepcion es distinta a las deméas a un nivel
ontolégico. Por tanto, la idea de identidad no es una idea que provenga de las impresiones,
sino que es una asociacion, o en términos humeanos, es una ficcion, que crea la
imaginacion como consecuencia del habito y la costumbre, basandose en los principios

de semejanza, contigiidad y causa — efecto.

“Tiene que haber una impresion que dé origen a cada idea real. Pero el yo o
persona no es ninguna impresion, sino aquello a que se supone que nuestras
distintas impresiones e ideas tienen referencia. Si hay alguna impresioén que
origine la idea del yo, esa debera seguir invariablemente idéntica toda nuestra vida
(constante), pues se supone que el yo existe de ese modo. Pero no hay impresion
constante e invariable. Por tanto, la idea del Yo no puede derivarse de ninguna

otra impresion, por lo que no existe tal idea.” (Hume, 2005, p. 355).

3.3.- (Qué es el “Yo0”? Hume ante el problema de la unificacion

El problema de la unificacion del “Yo” es un derivado del problema de la
identidad de la sustancia. La cuestion radica en preguntarse si se da algo asi como una
unificacion del sujeto en una identidad, que sea una y la misma en la variacion del tiempo.
Como bien dice Hume, esta idea del “Yo”, para empezar, tiene primero que derivar de
una impresion. Y esta impresion tendria que ser continuada e invariable a lo largo del

tiempo, pues es lo que exige la idea de identidad. Sin embargo, no tenemos ese tipo de

11



impresiones, pues son por definicién no continuas y variables, distintas cada una de las
demas. Por tanto, no podemos derivar la idea de “Yo” de ninguna impresion. Bien, ;de
donde procede pues el “Yo”? Como hemos expuesto anteriormente, el “Yo” no es una
idea, pues no deriva de ninguna otra impresion, sino que es una ficcién de la imaginacion.
La idea de identidad es incompatible con la idea de cambio (Noonan, 2007, p. 117). Y
esto mismo que ocurre con el “Yo0” es lo que ocurre con la idea de causa: la idea del “Yo”,
la idea de “causa”, no son ideas derivadas de ninguna impresion, pues el entendimiento
no es capaz de percibir estas conexiones en los objetos; a través de la semejanza, la
contigliidad y la causalidad, principios por los que se rige la imaginacién, se asocian las

distintas ideas en la mente dando lugar a la ficcion del “Yo” y la ficcion de la causa.

Una vez dicho eso cabe preguntarse, ¢qué respuesta da Hume al problema de la

unificacion del “Yo”? Bueno, veamos qué tiene que decir Hume al respecto.

“Los problemas de la identidad personal no pueden resolverse y deben ser
considerados como dificultades gramaticales. [...] No tenemos criterio para poder
resolver cualquier disputa sobre el tiempo en que se adquiere o pierde el derecho
al nombre de identidad.” (Hume, 2005, p. 369).

Si partimos estrictamente del empirismo humeano tal y como hemos expuesto, lo
anico que somos capaces de decir es que no somos capaces de decir nada. Y esto es
precisamente lo que dice Hume: si aceptamos estos principios filoséficos, tenemos que
admitir gue nos encontramos en una situacion de incapacidad para responder a la pregunta
por la unificacion del “Yo”. Lo que ocurre es lo mismo que ocurre con la idea de causa,
y es que no tengo ninguna impresion que conecte los distintos “Y o’ empiricos que se dan
en cada momento de la experiencia, pues no tengo una impresion de la conexion entre
ellos. Estas supuestas conexiones, como la de necesidad, son aportadas por la mente, pero
no existen este tipo de conexiones reales entre percepciones, por la propia definicion de
percepcion. Por tanto, la cuestion del problema del “Yo” se reduce a una disputa
gramatical, pues a nivel filosofico, no podemos responder nada mas. Podemos ir un paso
maés alla. Recordemos también el estatuto ontologico de las percepciones. Y es que estas

tienen el mismo que el propio sujeto que las tiene.

“Cuando vuelvo mi reflexion sobre mi mismo nunca puedo percibir este yo sin

una 0 MAas percepciones; es mas, no puedo percibir nunca otra cosa que las

12



percepciones. Por tanto, es la composicion de éstas la que forma el Yo.” (Hume,

2005, p. 830).

Para Hume, el “Yo0” no seria nada mas que el conjunto de nuestras percepciones,
sin ser este nada mas por encima de ellas; no solo ello, sino que en definitiva no es méas

que un constructo de la imaginacion.

Asi, tanto el “’Yo” como la nocion de causa son ficciones que crea la imaginacion.
¢Por qué entonces hablamos de identidad, de un sujeto? ;Por qué entonces seguimos
usando la causa? Bien, que el “Yo0” y la causa sean ficciones no significa que sean en
vano. La mente crea este tipo de asociaciones para dar sentido a la experiencia y hacernos
la vida de algun modo maés facil. ¢En qué sentido ocurre esto? Expdngase a continuacion

el uso pragmatico del “Yo” en la filosofia humeana.

3.4.- El valor pragmatico del “Yo”

Ha quedado claro asi que el “Yo0” en Hume no es mas que una ficcion que crea
nuestra mente. Pero esta ficcién no es la Gnica: la identidad de las cosas, el mundo externo,
la causalidad, son algunas de las ficciones que creamos y en las que creemos. ¢Por qué

ocurre esto?

Cuando escribe el Tratado Hume busca hablar primero de la condicion humana
para después poder hablar de las condiciones de posibilidad de la misma, qué es lo que
podemos conocer, etc. Paralelamente con Descartes, Hume buscaba un método filoséfico
que, basado en ideas claras y distintas, no pudiera obtener mas que verdades. Sin

embargo, Hume se dara cuenta de que esto no es posible.

Recordemos por un momento que las ideas son derivadas directamente de nuestras
impresiones, que no por ello son falsas, sino que seran mas certeras cuanto mas se
acerquen a la impresion de la que proceden. Hay asi en Hume un criterio de verdad, o
mas bien de certeza. Ahora bien, la mayoria de las veces no podremos encontrar las
impresiones de las que derivan nuestras ideas, por lo que tendremos que manejarnos con
la probabilidad y la creencia. Por tanto, en gran medida todo nuestro conocimiento se
basa en creencias y en probabilidades. Hume estd poniendo en jaque todo nuestro
conocimiento en el momento en que sefiala que existe una limitacion clara de la naturaleza
humana para conocer, de ahi el escepticismo de Hume: no podemos dar por seguro ningun

tipo de conocimiento. Ahora bien, se trata de un escepticismo moderado, pues Hume no

13



pretende destruir o anular todo el conocimiento, solo buscar qué es lo que el ser humano

puede realmente conocer.

La mayor parte de nuestro conocimiento empirico proviene de la imaginacion,
actuando esta siguiendo el principio de causalidad. Pero no deja de ser una invencion de
la mente. Lo que Hume descubre es que La Verdad, la certeza integra, es algo que no
corresponde a la naturaleza humana: el ser humano tiene limites, y estos limites lo que
muestran es que no podemos tener ningln conocimiento empirico que sea absolutamente

verdadero. Ahora bien, ¢como superamos esto? Este es el motivo de esta seccion.

“Yo como, juego una partida de chaquete, charlo y soy feliz con mis amigos; y
cuando retorno a estas especulaciones después de tres o cuatro horas de
esparcimiento, me parecen tan frias, forzadas y ridiculas que no me siento con

ganas de profundizar mas en ellas.” (Hume, 2005, p. 377)

Antes que filosofos, para Hume somos seres humanos. La parte util del
conocimiento es la que nos salva del solipsismo, de la inactividad. No podemos quedarnos
simplemente quietos, pasivos, con dudas sin fin sobre el mundo externo porque somos
humanos: estamos vivos y somos activos. EI conocimiento no podra ser fundamentado en

su rigor, esta bien; pero si que es util, y funciona.

“Si creemos que el fuego calienta, o que el agua refresca, esto se debe tinicamente
a que nos cuesta demasiado trabajo pensar de otro modo. Mé&s adn: si somos
filésofos, tendremos que serlo Unicamente sobre la base de principios escépticos,
y por la inclinaciéon que sentimos a emplear nuestra vida de esa forma.” (Hume,

2005, p. 379).

El conocimiento nos ayuda en la vida y nos hace la vida mas facil: eso es
justamente lo que hacen las ficciones de la imaginacion. Una vez que nos reconocemos
como incapaces de responder a la pregunta por la unificacion del “Yo” a nivel teorico,
tenemos que seguir viviendo. Y si el “Yo0” no es mas que una ficcion, si a nivel tedrico
no puedo fundamentar su unidad, a nivel practico si que es Gtil y me permite seguir
viviendo sin caer en el pozo de desesperacion del solipsismo. Lo mismo ocurre con la
ficcion del mundo externo: tampoco esta claro si existe un mundo externo mas alla de lo
que estoy percibiendo en el momento, pero creer en ello me permite continuar seguir

viviendo. “He aqui, pues, que me veo absoluta y necesariamente obligado a vivir, hablar

14



y actuar como las demas personas en los quehaceres cotidianos.” (Hume, 2005, pp. 377

— 378). Esta es la naturaleza humana.

15



4.- Kant. El “Yo” como condicion de posibilidad de la
experiencia

El empirismo humeano nos conduce hacia la duda escéptica con respecto a nuestro
propio “Yo”: no podemos afirmar que la idea “Yo” exista. Como ha quedado expuesto,
lo Unico que podemos reconocer a nivel tedrico es que esta idea es una ficcion de la
imaginacion, pues somos incapaces de responder a la pregunta por la unificacion del
“Yo”.

Ahora bien, Kant afronta este problema de la unificacion del “Yo” de una forma
diferente. Mediante lo que denominamos un “argumento trascendental”, Kant da ya
siempre por resuelto el problema de la unificacion del “Yo”, considerandolo asi como
una condicion de posibilidad de la experiencia misma. A continuacion, vamos a exponer
que son y en qué consisten eso que llamamos “argumentos trascendentales”. Una vez
hecho eso, iremos directos a la Critica de la razon pura, mas especificamente a la
Deduccidn trascendental, para ver si puede interpretarse lo que Kant realiza en estas
paginas como una argumentacién trascendental que, de alguna forma, ya expondremos

cdmo, da siempre por resuelto el problema de la unificacion del “Yo”.

4.1.- Los argumentos trascendentales

Un argumento trascendental, como expone Cabrera, es “un argumento que busca
concluir condiciones trascendentales, es decir, condiciones a priori de la posibilidad de
un cierto tipo de experiencia, conocimiento o de lenguaje.” (Cabrera, 2007, p. 7). Toda la
filosofia kantiana se caracteriza por este tipo de argumentacion: “sin espacio y tiempo no

b AN 1Y

podriamos individuar y diferenciar objetos”, “sin permanencia no podriamos hablar de
cambio”, “sin experiencia externa no tendriamos experiencia interna” (Cabrera, 2007, p.
7), etc., si bien no es un recurso exclusivo de Kant (Strawson, Habermas o Wittgenstein

serian otros ejemplos).

Una de las caracteristicas de la obra de Kant es que sus argumentos no aparecen
de forma aislada, sino que todos ellos forman un sistema filoséfico organico donde todas
las partes se encuentran relacionadas (Cabrera, 2007, p. 13); esto es, las conclusiones de
unos argumentos sirven de premisa para otros. Los argumentos trascendentales, partiendo
de una premisa necesaria, se convierten en ocasiones no en argumentos para la posibilidad

de algo, sino en argumentos para la necesidad de esto mismo.

16



Siguiendo a Cabrera, precisamente por tratarse de argumentos trascendentales,
estos buscan las condiciones de posibilidad y, por tanto, constan de dos pasos (Cabrera,
2007, p. 8): primero afirmamos una premisa, A, y a continuacion demostramos que, de
no darse un conjunto de condiciones, que denominamos C, A no seria posible. De esta
forma, se concluye la necesidad de estas condiciones para la afirmacion de la premisa. De

Pl1: A
Esquema 1 { P2: (-C— —9%A)
-.a0C
esta forma, el esquema l6gico del argumento seria asi:

Esta primera premisa, que afirmamos como verdadera, no puede ponerse en duda:
tiene que ser aceptada de forma evidente o innegable, bien porque cualquiera pueda
constatarla o porque sea una verdad necesaria (Cabrera, 2007, p. 8). La premisa es, en
unos casos, una posibilidad contingente pero innegable, y en otros casos, un juicio a priori
(Cabrera, 2007, p. 8). En el caso de la apercepcion, como podemos adelantar, partimos
de la premisa de que pensamos el objeto de nuestras intuiciones a través de una sintesis
necesaria. Y para que esto sea posible, debemos aceptar una condicion, a saber, que “El

Yo pienso tiene que poder acompariar todas mis representaciones” (B 132).

Asi, podriamos distinguir entre dos subtipos de argumentos trascendentales:
siguiendo a Cabrera (Cabrera, 2007, p. 9), tenemos por un lado los que parten de una
premisa contingente y, por otro lado, los que parten de una premisa necesaria.

Detengamonos un momento en estos subtipos de argumentos.

En el primer subtipo, el que parte de una premisa contingente, cabe preguntarse
qué clase de posibilidad expresa esta primera premisa. Y lo cierto es que no expresa una
Unica posibilidad, posibilidad logica, sino también una posibilidad material o real: “no
basta con que un concepto no sea contradictorio, también debera demostrarse que es real
o materialmente posible.” (Cabrera, 2007, p. 10). Para ello, Kant suele frecuentar dos
caminos: o bien partimos de un hecho, o bien demostramos esta posibilidad a partir de
algin principio. Como sefiala Cabrera, la primera opcion, la de la facticidad, es la méas
recurrida por Kant: “distinguimos objetos externos”, “percibimos cambios”, “hay

experiencia interna”, etc. (Cabrera, 2007, p. 11). Es a través de este método que, como

17



Manfred Baum sefiala (Baum, 1979, como citado en Cabrera, 2007, p. 11), la posibilidad

de la experiencia puede concluirse a priori.

En cuanto al segundo subtipo de argumentos trascendentales, los que parten de
una premisa necesaria, esta premisa puede ser de dos tipos (Cabrera, 2007, p. 13): 0 bien
una verdad analitica, o bien un juicio sintético a priori. Esto Gltimo es bastante relevante
porque el objetivo principal de toda la Critica de la razon pura es demostrar la posibilidad
de dichos juicios. Sin embargo, Cabrera sefiala que no debemos olvidar que los
argumentos kantianos pretenden formar un sistema filoséfico organico en el que todas las

partes estan interrelacionadas (Cabrera, 2007, p. 13).

En cualquier caso, en ambos tipos de argumentos, la necesidad de la primera
premisa no es suficiente para garantizar la necesidad de la conclusion. Debemos modificar
la segunda premisa, “de tal manera que exprese que, si no se aceptan ciertas condiciones,

tal verdad no seria necesaria.” (Cabrera, 2007, p. 14).

En cuanto a la segunda premisa de los argumentos trascendentales, lo primero que
apreciamos es que son mucho mas complejas de lo que simplemente parece en su
esqueleto l6gico. Ademas, como sefiala una condicidn o varias condiciones, estas pueden
estar respaldadas desde diversas direcciones (Cabrera, 2007, p. 15). Lo que conviene
preguntarse a continuacion, a propdésito de estas condiciones que debemos demostrar
necesarias es, como sefiala Cabrera, si son realmente condiciones de posibilidad o son
meras explicaciones plausibles (Cabrera, 2007, p. 15). Esta linea es la que trabaja también
Donald Davidson (Maker, W. (1991). Davidson’s Trascendental Arguments. Philosophy
and Phenomenological Research: 51(2), 345 — 360.) sin embargo, se aleja del objetivo

de nuestra investigacion, por lo que no indagaré mas en ella.

A primera vista, ocurre que estas condiciones ni siquiera parecen indispensables.
Entonces, ¢como reforzamos esta segunda premisa para lograr la necesidad de las
condiciones? Segun Cabrera, hay varias estrategias para lograrlo; sin embargo, como
exponerlas todas nos alejaria un poco de la cuestién principal, voy a sefialar una de las
estrategias que considero no solo mas atractiva sino también méas adecuada para esta
ocasion. Esta estrategia es la que propone Strawson: en tanto que argumentos contra el
escéptico (Cabrera, 2007, p. 19), los argumentos trascendentales solo tienen que
demostrar la necesidad de ciertos supuestos partiendo solo de aquello que el escéptico

acepta. Pongamos un ejemplo:

18



“el escéptico acepta que nuestra experiencia parece incluir particulares objetivos
en un dmbito espacio — temporal, pero niega que los objetos sigan existiendo
cuando no son percibidos. La estrategia trascendental pretende mostrar que el
escéptico no puede afirmar lo primero y negar lo segundo.” (Cabrera, 2007, p.
19).

Esta estrategia permite dar privilegio a ciertas condiciones que, si bien puede que
no sean las Unicas, si que pueden proponerse como indispensables para organizar la
experiencia, hasta que un conjunto alternativo de condiciones demuestre lo contrario.
(Cabrera, 2007, p. 20).

En general, los argumentos trascendentales dependen de la forma en que se
defienda el conjunto de condiciones que debe darse por supuesto, si bien siempre tiene
debilidades (Cabrera, 2007, p. 26). Por otra parte, aunque puedan ser debilitados, estos
argumentos trascendentales siguen siendo atractivos, pues permiten sefialar creencias
indispensables y sirven “para sacar a luz condiciones de significatividad implicitas”

(Cabrera, 2007, p.26).

Se ha analizado la estructura de este tipo de argumentacion frecuentada por Kant.
A través de este tipo de argumentacién expresa, 0 bien requisitos necesarios para entender
algo, o bien los requisitos indispensables para que algo exista (Cabrera, 2007, p. 27).
Cabrera concluye que a lo maximo que pueden aspirar los argumentos trascendentales
(sin caer en falacias o el idealismo trascendental) es a concluir el establecimiento de
condiciones de inteligibilidad (Cabrera, 2007, p. 29). ;Qué ocurra en la Critica? Ha

llegado el momento de comprobarlo.

4.2.- La Deduccion trascendental

Esta seccion de la Critica es diferente en cada una de las ediciones: mientras que
en la Edicién A parece que el enfoque se centra méas en los procesos de sintesis de la
imaginacion para deducir trascendentalmente la unidad de apercepcion, en la Edicion B
el enfoque recae sobre el uso legitimo de las categorias de forma a priori. Las razones
que explican las diferencias entre estas ediciones escapan de nuestro alcance; en cualquier
caso, el objetivo sigue siendo el mismo: buscar en la argumentacion kantiana si
efectivamente se legitima el uso de los conceptos puros del entendimiento de forma a

priori.

19



4.2.1.- Deduccion trascendental. Edicion A

Lo que encontramos en la primera edicién de la Deduccién trascendental es un
proceso por el que Kant pasa de una “deduccion subjetiva” a una “deduccion objetiva”
(Hartnack, 1988, p. 62). Uno de los aspectos mas importantes de la Deduccion es el
proceso de sintesis, proceso por el que se da una combinacion de impresiones sensibles
en una unidad a través de un acto del entendimiento (Hartnack, 1988, p. 59). En lo que
denominamos la “deduccion subjetiva”, la explicacion “psicoldgica” de la naturaleza del
proceso de sintesis, Kant comienza explicando en qué consisten estas distintas etapas que
constituyen dicho proceso, a saber, la aprehension, la reproduccién en la imaginacién y

el reconocimiento en el concepto.

Partimos de un supuesto y es que toda intuicion tiene lugar en el tiempo, pues gracias
a la Estética trascendental sabemos que el tiempo es la forma que tienen todas las
intuiciones, esto es, es condicion a priori de las mismas. Siguiendo con Hartnack, durante
un periodo de tiempo determinado, se dan distintas impresiones de lo que decimos que es
el mismo objeto. Si miro un objeto durante cinco segundos, en cada segundo estoy
teniendo una impresion distinta; ahora bien, nunca diriamos que son impresiones
distintas, sino que “hemos mirado (intuido) una y la misma cosa durante el periodo de
tiempo transcurrido.” (Hartnack, 1988, p. 59) y de esa forma creamos una unidad donde
no la habia. Esto es el proceso de aprehension, la sintesis de lo maltiple en una unidad.
Ahora bien, esta aprehension no se daria si las impresiones no se combinaran o juntaran
de una forma determinada. Para que se puedan combinar, deben poder retenerse en la
mente una vez se han desvanecido y esto solo es posible si la imaginacion las reproduce
(Hartnack, 1988, p. 60). Y no solo eso: estas impresiones no deben ser solo susceptibles
de conocer sino también susceptibles de ser conocidas, o mejor, “susceptibles de ser

reconocidas” (Hartnack, 1988, p. 60); por esto, tiene que darse un reconocimiento.

Estas tres etapas del proceso de sintesis se dan de manera simultanea, pues son
tres aspectos de uno y el mismo proceso. Aprehensidn, reproduccion y reconocimiento
son las condiciones necesarias para conocer un objeto y presuponen una conciencia.
Ademaés, esta conciencia es una y la misma conciencia, “pues el reconocimiento es
precisamente lo que constituye la unidad de la conciencia.” (Hartnack, 1988, p. 61). Sin
este proceso de sintesis no se daria la auto — conciencia y con ella, tampoco podriamos

hablar de objetos. “En otras palabras, estos tres conceptos, la sintesis, el conocimiento de

20



un objeto, y la unidad de conciencia (auto — conciencia), son logicamente

interdependientes.” (Hartnack, 1988, p. 62).

Ahora bien, ¢qué debemos entender por objeto? Aqui se encuentra el paso de la
“deduccion subjetiva” a la “deduccion objetiva”. De nuevo siguiendo a Hartnack, cuando
pregunto sobre qué es lo que estoy viendo, la respuesta debe quedar envuelta en la forma
de un juicio, un juicio que hable sobre qué es lo que se ve (Hartnack, 1988, p. 62). Ese
qué es el objeto de conocimiento, lo que corresponderia al sujeto del juicio sobre aquello
que veo. En otras palabras, “ser un objeto [...] es ser algo que estd conceptualmente
determinado” (Hartnack, 1988, p. 63). Por ejemplo, si digo que estoy viendo un gato, el
objeto no se identifica con alguna experiencia particular, sino que cuando llamo “gato” a
lo que estoy viendo, en realidad lo que sucede es que estoy aplicando el concepto “gato”;
en otras palabras, mi mente ordena lo vario que aporta la sensibilidad bajo una
determinada regla. “El concepto ‘objeto’ es lo que hace posible entender lo que se ve.”
(Hartnack, 1988, p. 62). Por tanto, sin el concepto de “objeto” no habria experiencia,
porque el concepto “objeto” refleja la unidad de la conciencia (Hartnack, 1988, p. 63). Y
esta unidad, que no se asegura empiricamente, sino a priori, es por consiguiente una

condicion trascendental, lo que Kant denomina “apercepcion trascendental”.

Una vez entendido mejor qué hace Kant en la Edicion A de la Deduccion, vamos

a pasar directamente al texto.

“Pero los elementos de todo conocimiento a priori [...] tienen que incluir siempre
[...] las condiciones puras a priori de una experiencia posible y un objeto de ésta.
De lo contrario, no solo no pensariamos nada a través de ellos, sino que, al carecer

de datos, ni tan siquiera surgirian en el pensamiento.” (A 96).

Aqui encontramos un primer argumento trascendental. EI argumento que sigue es
que el conocimiento a priori debe siempre llevar en él las condiciones a priori de una
experiencia posible y un objeto de la misma; de lo contrario, no se pensaria nada a través
de los conceptos, 0 nada se pensaria en general. Si partimos de las categorias, y las

presuponemos como verdaderas, necesarias, (en este caso, han sido concluidas de una

21



deduccion anteriorl), se tienen que dar una serie de condiciones (en este caso, que
incluyan las condiciones puras a priori de la experiencia posible y un objeto de la mismas)
que, de no darse, las categorias no serian posibles, no serian verdaderas, etc. De esta forma
las categorias quedan, a través de un argumento trascendental, validadas como condicion

de posibilidad de la experiencia.

Como hemos mencionado junto a Hartnack, Kant habla de un proceso de sintesis
dividido en tres momentos: “Tales sintesis suministran una guia para tres fuentes
subjetivas de conocimiento y, las cuales hacen posible el entendimiento mismoy, a través
de él, toda experiencia en cuanto producto empirico del entendimiento.” (A 97 — 98).
Todas nuestras representaciones, en tanto que modificaciones de nuestra mente,
pertenecen a nuestro sentido interno, este es, el tiempo (A 98 — 99). Por esto mismo Kant
sostiene que “toda intuicion contiene en si una variedad que, de no distinguir la mente el
tiempo en la sucesion de impresiones, no seria representada como tal.” (A 99). Y
precisamente por estar contenida en un instante del tiempo, las representaciones no
pueden ser otra cosa que unidad absoluta (A 99). Aqui entra el primer momento de
sintesis, la sintesis de aprehension, que convierte esa diversidad en una unidad intuitiva
primero recorriendo esa diversidad y después reuniéndola (A 99). Se trata asi de una
variedad contenida en una representacion que solo puede producirse gracias a esta

sintesis.

Este primer momento de sintesis estd intimamente relacionada con el segundo
momento, la sintesis de reproduccién en la imaginacion, pues “ni siquiera nuestras mas
puras intuiciones a priori suministran conocimientos si no contienen una tal combinacion
de lo vario que posibilite una completa sintesis de reproduccion.” (A 101). Lo que Kant
esta exponiendo es que, para que podamos captar lo vario de la sensibilidad y pensarlo
posteriormente, no solo es necesario que lo diverso de la sensibilidad se contenga en una
Gnica representacion, sino también que sea reproducible después. La posterior
reproduccion de los fendmenos es condicion necesaria del conocimiento. “Si mi
pensamiento dejara escapar siempre las representaciones precedentes [...] jamas podria

surgir una representacion completa [...]. Es mas, ni siquiera podrian aparecer las

1 Como hemos mencionado previamente, el sistema filosdfico kantiana es organico y son mdltiples las
ocasiones en las que las premisas de las que parte son las conclusiones obtenidas de argumentaciones

previas.

22



representaciones basicas de espacio y tiempo, que son las primarias y mas puras.” (A
102). Como se puede ver, es a través de argumentos trascendentales que Kant va

conectando los distintos momentos de sintesis.

En el tercer momento de sintesis, la sintesis de reconocimiento en el concepto,
vislumbramos ya la conexion clara entre todos los procesos de sintesis con la unidad de
apercepcion originaria. “Si no fuéramos conscientes de que lo que ahora pensamos es lo
mismo que habiamos pensado hace un instante, toda reproduccion en la serie de
representaciones seria inttil.” (A 103). La conciencia aparece en estas paginas como un
elemento clave en el proceso de sintesis. “Lo vario de tal representacion jamas formaria
un todo, ya que careceria de una unidad que sélo la conciencia puede suministrar. [...] ya
que este concepto consiste Unicamente en la conciencia de esa unidad de la sintesis.” (A
103). Y es que la conciencia se vuelve una condicidn necesaria, no solo de los conceptos,
sino del conocer objetos en general: “siempre tiene que haber una conciencia, aunque
carezca de especial claridad. Sin conciencia no puede haber conceptos ni es, por tanto,

posible conocer objetos.” (A 104).

A partir de A 106 - 107 vemos mas clara la conexion entre los conceptos y la

originaria unidad de apercepcion.

“Todo conocimiento requiere un concepto [...] algo universal y que sirve de regla.
[...] Y solo puede constituir una regla para las intuiciones representando en los
fendmenos dados la necesaria reproduccion de su diversidad y, por tanto, la

unidad sintética en la conciencia de los mismos.” (A 106).
Y en cuanto a esa necesidad, Kant sigue:

“Toda necesidad se basa siempre en una condicion trascendental. En
consecuencia, tiene que haber un fundamento trascendental de la unidad de la
conciencia en la sintesis de la diversidad contenida en todas nuestras intuiciones
y, por tanto, de los conceptos de objetos en general y, consiguientemente, de todos
los objetos de la experiencia. Sin tal fundamento, seria imposible pensar un objeto
de nuestras intuiciones, ya que este objeto no es mas que el algo cuyo concepto

expresa dicha necesidad de sintesis” (A 106)

Una vez mas, es a través de la argumentacion trascendental que Kant establece la

necesidad de la condicion originaria y trascendental, que no es otra cosa que la

23



apercepcion trascendental (A 107). Partimos de la premisa de que pensamos el objeto de
nuestras intuiciones a través de una sintesis necesaria. Y para que esto sea posible,
encontramos las condiciones que debemos aceptar como verdaderas, a saber, que debe
haber un fundamento trascendental de la unidad de la conciencia. Kant establece asi como
condicién de posibilidad de, no solo los conceptos de objetos en general, sino de todos
los objetos de la experiencia, la unidad de la conciencia en la apercepcioén originaria. “No
pueden darse en nosotros conocimientos, como tampoco vinculacion ni unidad entre los
mismos, sin una unidad de conciencia que preceda a todos los datos de las intuiciones.”

(A 107).
Como hemos comentado, esta argumentacion se repite a lo largo de la Deduccion:

“En efecto, la mente no podria pensar, y menos a priori, la identidad del yo en
medio de la diversidad de sus representaciones, si no tuviera presente la identidad
de su acto, identidad que somete toda sintesis de aprehension (que es empirica) a
una unidad trascendental y que hace posible su interconexién segun reglas a
priori.” (A 108).

En este caso, Kant parte de la unidad trascendental de la apercepcion para
argumentar que es esta misma unidad la que permite que los fendmenos aparezcan

reunidos en una Unica experiencia (A 108).

Y esta unidad de apercepcion debe ser considerada necesariamente a priori, pues

en caso contrario el conocimiento careceria de objeto. Resumiendo, en palabras de Kant:

“[...] la realidad objetiva de nuestro conocimiento se basara en la ley segun la
cual, en la experiencia, esos fenébmenos han de estar sometidos a las condiciones
de indispensable unidad de apercepcién, al igual que, en la simple intuicién, lo
han de estar a las condiciones formales de espacio y tiempo: son esas condiciones

las que hacen posible el conocimiento.” (A 110).

La unidad de de la sintesis de las percepciones, que constituye la forma de la
experiencia, “no es otra cosa que la unidad sintética de los fendmenos obtenida mediante
conceptos.” (A 110). Y si no se basaran en el fundamento trascendental, en la apercepcion
originaria, esta unidad de sintesis a traves de conceptos seria imposible, o accidental, o

nada para nosotros, como dice Kant.

24



Las categorias son condiciones a priori de la experiencia posible en general y a
su vez de la posibilidad de los objetos en la experiencia. Y la necesidad de estas categorias
“se basa en la relacion que sostiene toda la sensibilidad — Yy, consiguientemente, todos los
fendmenos posibles — con la apercepcion originaria.” (A 111). Es la unidad de la
autoconciencia la que determina las condiciones a las que todo ha de estar necesariamente
sometido. En caso contrario, “no habria completa, general ni, por tanto, necesaria unidad

de conciencia en la diversidad de las percepciones.” (A 112).

4.2.2.- Deduccion trascendental. Edicion B

De acuerdo con Hartnack, el argumento que sigue en la Edicion B es el siguiente:
“todo pensamiento, toda representacion, ha de ser necesariamente un pensamiento o una
representacion que pertenece a alguien.” (Hartnack, 1988, p. 65). ¢(COmo aparece esto en

la Critica? Veamos a continuacion.

“El Yo pienso tiene que poder acompafiar todas mis representaciones. De lo
contrario, seria representado en mi algo que no podria ser pensado, lo que equivale
a decir que la representacion, o bien seria imposible o, al menos, no seria nada
parami.” (B 132).

El mismo formato de argumento que hemos analizado en A se repite de nuevo B.
Partimos de la premisa de que lo representado en nosotros tiene que ser pensado.
Recordemos que el conocimiento es fruto de la conjuncion de la sensibilidad, facultad
que aporta la representacion, y el entendimiento, facultad que la piensa. Ahora bien, Kant
sostiene que, de no darse la condicion de que el “Yo pienso” acompafie a todas mis
representaciones, estas no podrian ser pensadas. Es mas, no solo no podrian ser pensadas,
sino que no serian nada para nosotros. Por tanto, a través de un argumento trascendental,
Kant concluye la necesidad del “Yo pienso” como representacion que acompafia todas
mis representaciones: “Toda diversidad de la intuicién guarda, pues, una necesaria
relacion con el Yo pienso en el mismo sujeto en el que se halla tal diversidad.” (B 132).
En otras palabras, Kant demuestra asi la necesidad del “Yo” en el acto del conocimiento,
en la medida en que toda representacion necesariamente tiene que ser representacion de

alguien.

25



Ahora bien, debe quedar claro que este “Yo” que estamos mencionando no es
ningiin “Yo” empirico. Como sefiala Hartnack, de todo contenido de pensamiento
empirico “debemos poder decir necesariamente que eso es mio.” (Hartnack, 1988, p. 65).
Este “Y0” es un “Yo” trascendental, un “Yo0” que no es el que soy en cada caso, sino el
que da unidad a toda la experiencia y aporta a su vez la unidad de conciencia. A este “Yo”

es a lo que Kant llama “apercepcion originaria”.

“En efecto, las diferentes representaciones dadas en una intuicion no llegarian a
formar conjuntamente mis representaciones si no pertenecieran todas a una sola
autoconciencia. Es decir, como representaciones mias (aunque no tenga
conciencia de ellas en calidad de tales) deben conformarse forzosamente a la
condicion que les permite hallarse juntas en una autoconciencia general, porque,

de lo contrario, no me pertenecerian completamente.” (B 132 — 133).

Strawson sefala este mismo punto de la argumentacion: “Puedo tomar como mia
una representacion dada solamente porque yo la he combinado o sintetizado con otras”

(Strawson, 1975, p. 84).

El conocimiento consiste en la referencia de las representaciones a un
determinado objeto, entendido este como “aquello en cuyo concepto se halla unificado lo
diverso de una intuicién dada.” (B 137). Sin embargo, dice Kant, toda unificacion de
representaciones exige unidad de conciencia en la sintesis de las mismas (B 137). Por
esto, la unidad de conciencia es lo que permite que las representaciones se conviertan,
efectivamente, en conocimiento y, por tanto, es también la que fundamenta la misma
posibilidad del entendimiento (B 137). Queda asi expuesto como Kant expone la
necesidad de la apercepcidn trascendental como condicién de posibilidad de no solo el
conocimiento, sino de la experiencia como tal, pues la experiencia debe sintetizarse toda

en unay la misma auto — conciencia.

La experiencia para Kant no puede desvincularse de la conciencia porque, tal y
como muestra Strawson, la experiencia no es solo un flujo de sensaciones, sino un flujo
de experiencias constantes y en ese flujo de experiencias tengo conciencia de la identidad
del “Yo”, pues llamo a todas mis representaciones, efectivamente, mias. Este mismo
aspecto es el que sefiala Beiser (Beiser, 2002, p. 149), y es que no percibiriamos

fendbmenos si no hubiera una conciencia, pues lo que percibimos depende de las

26



condiciones de nuestra percepcion humana y no tiene sentido considerar las cosas en si

mismas o los fenémenos al margen de esas condiciones.

Para Kant, un juicio “no es mas que la manera de reducir conocimientos dados a
la unidad objetiva de apercepcion.” (B 141). O lo que es lo mismo, el acto por el que lo
diverso de las representaciones se unifica bajo la apercepcién originaria es la funcion
I6gica de los juicios (B 143). Lo diverso de una intuicién se relaciona asi con la unidad
de apercepcion a través de las funciones de los juicios, esto es, a través de las categorias.
Por esto mismo, “lo diverso de una intuicion dada también se halla, pues, necesariamente
sujeto a las categorias.” (B 143). El entendimiento hace uso de las categorias a modo de
reglas que conectan lo diverso de la sensibilidad con la originaria unidad de apercepcion.
Gracias precisamente a las categorias puedo representar lo diverso de la sensibilidad

contenido en una intuiciéon que considero mia.

4.3.- Unificacion trascendental

Lo que cabe preguntarnos a continuacion es de qué modo, a través de esta
argumentacion trascendental, Kant hace frente al problema de la unificacion del “Yo”.
Este problema, como se ha mostrado, apunta a la posibilidad de hablar de una unidad de
la conciencia, que no es ya la pregunta por la identidad empirica del sujeto. Lo que se

pregunta aqui es por un fundamento altimo, trascendental, que unifique la conciencia.

Lo que concluimos de esta exposicion es que Kant no aporta ninguna respuesta a
este problema porque no lo considera. ¢Qué significa esto? En la media en que estoy
experimentando algo ya estd supuesto el “Yo” que lo experimenta. Cuando voy a
preguntarme si se da una unificacion del “Yo”, el sujeto “Yo” que me hago esta pregunta
esta ya siempre supuesto, pues es una condicion de posibilidad de la experiencia y con
ello, de la pregunta misma. Este es el mismo razonamiento al que Beiser apunta cuando
dice que el “Yo pienso” no se puede eliminar o pensar sin ¢l porque el mismo intento de
hacerlo lo presupone. El “Yo0” es condicion necesaria de toda conciencia: una
representacion de la que no pueda ser consciente seria imposible o nada para nosotros, y
esto es porque el “Y0 pienso”, el principio mas alto del entendimiento, acomparia a todas
las representaciones mientras que ninguna representacion lo precede o acomparia (Beiser,

2002, p. 151). Sin sujeto no habria representaciones.

27



En el momento en que experimento algo en general, o me planteo esta pregunta
en particular, el “Yo0” ya esta siempre supuesto. De hecho, si hubiera experiencia sin un
sujeto que la experimentara propiamente dicho, 0 no seria experiencia posible o no seria
nada para el sujeto. Asi es como Kant afronta el problema de la unificacion del “Yo”,

dandolo ya siempre por resuelto al momento de plantearlo.

4.4.- “Yo0” empirico frente “Yo” trascendental.

“Segun esto, no me conozco tal como soy, sino s6lo como me manifiesto a mi
mismo. Por consiguiente, la conciencia de si mismo dista mucho de ser conocimiento de
si mismo” (B 158).

Hay un aspecto interesante que me gustaria sefialar en cuanto al “Yo0”. Y es que
hemos hablado de la unidad de la conciencia en la apercepcion originaria como condicion
de posibilidad de la experiencia, pero ese “Yo”, que es el correlato de todas mis
representaciones, es distinto del “Yo” que soy en cada representacion particular. La
posibilidad de la experiencia se apoya en que es siempre experiencia mia. La unidad de
apercepcion me dice que soy, no como me manifiesto ni como soy en mi mismo,
simplemente que soy. Es interesante ver la diferencia entre el “Yo” que soy cada vez en
tanto que “Yo” empirico, y el “Yo” trascendental, que también soy, pero no al modo del

“Yo” empirico, sino como condicion de posibilidad de este.

En relacion con este “Yo” trascendental, Beiser apunta a un hecho interesante en
su analisis del sujeto trascendental kantiano. Segun Beiser, el sujeto trascendental cumple
con dos requisitos fundamentales para toda subjetividad: en primer lugar, el requisito de
la autoconciencia, pues el “Yo pienso” de la unidad de apercepcion expresa la auto —
conciencia (Beiser, 2002, p. 154) y, en segundo lugar, cumple con el requisito de la
libertad, en sentido de autonomia, el poder de crear y actuar conforme a leyes auto — dadas
(Beiser, 2002, p. 154). En la Edicion B de la Deduccion Trascendental (B 157 — 158)
Kant sostiene que el “Yo pienso” de la unidad de apercepcion expresa el acto de
determinar mi existencia, y es en virtud de esta espontaneidad que me puedo llamar a mi
mismo una inteligencia [intelligenz]. Beiser sefiala la importancia del término intelligenz
en aleméan porque este término designa el poder de la espontaneidad y la libertad propios

de un ser racional (Beiser, 2002, p. 154).

28



Lo que sefiala Beiser es que Kant atribuye al “Yo” trascendental una serie de
caracteristicas propias de una subjetividad, a saber, autoconciencia y espontaneidad. Sin
embargo, recordemos que este “Yo0” no es un objeto empirico, sino que es un fundamento
trascendental de la unidad de la conciencia. No tenemos experiencia de este “Yo” porque
en el momento en que lo tematizamos y lo convertimos en objeto de investigacion, este
queda ya siempre supuesto detras de la objetivacion misma. En otras palabras, aunque
podamos hablar de este “Yo” trascendental, objetivandolo, este “Yo” que acabamos de
convertir en objeto ya no es el mismo “Yo” trascendental que hay supuesto en toda
experiencia: el “Yo” que objetivamos se vuelve objeto de la experiencia y el “Yo”

trascendental es el fundamento de la misma.

Como hemos mencionado, la auto — conciencia de la unidad de apercepcion es
auto — conciencia de que existo, no de cémo existo: las condiciones bajo las cuales las
categorias son aplicadas a la experiencia no pueden convertirse en un objeto de la
experiencia. Y como tal, el conocimiento de uno mismo requiere la aplicacion de las
categorias, por lo que para aplicarlas tendria que convertirme a mi mismo en un objeto
determinado. Entonces, ¢coOmo puede Kant atribuir una serie de propiedades empiricas a
un “Yo” que parece escapar a la objetivacion que permite precisamente sefialar estas

propiedades?

Segun Beiser, Kant tiene una respuesta para esto. No podemos adscribir
personalidad o sustancialidad al “Yo” trascendental, pero si autoconciencia y
espontaneidad, pues son condiciones necesarias para la experiencia posible (Beiser, 2002,
p. 156). Segun Beiser, el argumento de Kant reside en que, al igual que podemos mostrar
las reglas de la légica derivandolas de las reglas implicitas de los juicios, podemos
producir las formas del entendimiento y la intuicion derivandolas en las condiciones
necesarias de la experiencia (Beiser, 2002, p. 157). En otras palabras, para que el sujeto
pueda conocer su papel trascendental, solo tiene que pensarse de acuerdo con las
categorias, pues su actividad solo se examina en la medida en que crea y actlia de acuerdo

aellas.

29



5.- Conclusiones

El objetivo de esta investigacion es analizar la forma en que tanto Kant como
Hume afrontan cada uno el problema de la unificacion del “Yo”. ;Qué papel juega el
sujeto en la experiencia? ;Podemos hablar de un “Yo”? Tanto Hume como Kant enfrentan

este problema de formas diferentes.

Hume, empirista, aporta una respuesta negativa a este problema: no podemos
hablar de una unificaciéon del “Yo”. Todas nuestras ideas proceden de percepciones, por
lo que la idea del “Yo” tendria que proceder de una impresion. Ahora esta deberia ser
continuada e ininterrumpida, cosa que no ocurre pues es justo contraria a la nocion misma
de impresion, siendo esta por definicion discontinua e interrumpida. El motivo por el que
hablamos de una idea de “Yo” es por obra de la imaginacion. Como ha quedado expuesto,
el problema del “Yo” es un derivado del problema de la identidad de la sustancia, pues lo
que realmente nos preguntamos aqui es si podemos decir que el “Yo” que soy en cada
caso es, efectivamente, el mismo. Ha quedado claro como, desde la filosofia humeana,
nos reconocemos como incapaces de responder a la pregunta por la unificacion del “Yo™.
Ademas, se ha mostrado también que lo que llamamos “Yo” es en realidad una ficcion de
la imaginacion, una ilusion que, si bien no podemos fundamentarla a nivel filosofico, a
nivel pragmatico sigue siendo 1til y nos permite a nosotros darle un sentido a nuestra

vida.

En cuanto a Kant, lo que encontramos es en realidad que no responde a este
problema; a través de una argumentacion trascendental, lo que encontramos es que Kant
confiere al sujeto condicion de posibilidad de la experiencia misma, dando el problema
como ya siempre por resuelto cada vez que se plantea. Los argumentos trascendentales
son una buena herramienta que permite disolver el tipo de dudas escépticas que
encontramos por ejemplo en la filosofia humeana. Una vez ha quedado expuesto en qué
consiste un argumento trascendental y la forma que tiene, se ha analizado la seccion de la
Deduccion Trascendental de la Critica de la razon pura para interpretar la argumentacion
que Kant lleva a cabo en dicha seccidon como una argumentacion trascendental que le
permite dotar al “Yo” de condicidon de posibilidad de la experiencia humana. De este
modo, se puede decir que Kant ni siquiera da una respuesta al problema de la unificacion
del “Yo” porque lo considera ya siempre resuelto en el momento en que se plantea. Para

Kant el problema de la unificacion del “Yo” se puede ver como una confusion que, como

30



diria Aristoteles, un ciego de nacimiento podria tener sobre los colores: una discusion

sobre palabras (/ogos), sin pensar realmente en lo que se dice (Aristoteles, 2016, p. 131).

Concluimos asi como ambos autores afrontan este problema: Hume nos conduce
a un escepticismo por el que tenemos que responder que no podemos hablar de una idea
de “Yo” a nivel tedrico, mientras que Kant da ya siempre por resuelto el problema de la

unificacion del “Yo” a través de una argumentacion trascendental.

31



Bibliografia

Aristoteles, (2016). Fisica. Gredos

Beiser, F. (2002). German Idealism. Harvard University Press
Cabrera, 1. (2007). Argumentos trascendentales. UNAM
Hartnack, J. (1988). La teoria del conocimiento de Kant. Catedra

Hume, D. (2015). Investigacion sobre el conocimiento humano.

Alianza
Hume, D. (2005). Tratado de la naturaleza humana. Tecnos
Kant, I. (2013). Critica de la razén pura. Taurus
Noonan, H. (2007). Hume. Oneworld

Strawson, P. (1975). Los limites del sentido. Revista de Occidente

32



	0.- Resumen
	1.- Índice
	2.- Introducción
	3.- Hume. El “Yo” como ficción de la imaginación
	3.1.- Aproximación al Tratado de la naturaleza humana
	3.2.- La relación del “Yo” con el problema de la identidad
	3.3.- ¿Qué es el “Yo”? Hume ante el problema de la unificación
	3.4.- El valor pragmático del “Yo”

	4.- Kant. El “Yo” como condición de posibilidad de la experiencia
	4.1.- Los argumentos trascendentales
	4.2.- La Deducción trascendental
	4.2.1.- Deducción trascendental. Edición A
	4.2.2.- Deducción trascendental. Edición B
	4.3.- Unificación trascendental
	4.4.- “Yo” empírico frente “Yo” trascendental.

	5.- Conclusiones
	Bibliografía

