
 

 

 

 

TRABAJO FIN DE GRADO 

 

El problema de la unificación del 

“Yo”: Kant y Hume 

 

Autor: 

Francisco Miguel Martín Morer 

 

Profesor: 

José Luis López de Lizaga 

 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS · GRADO EN FILOSOFÍA 

Año académico 2023/2024  

 

  



 

 2 

0.- Resumen 

El objetivo de esta investigación es mostrar cómo Kant y Hume afrontan el 

problema de la unificación del “Yo”. En primer lugar, partiendo del marco filosófico de 

Hume, se mostrará cómo, siguiendo su argumentación, debe aceptarse incapaz de 

responder a la pregunta por la unificación del “Yo”, pudiendo reconocer al “Yo” 

únicamente como una ficción de la imaginación. A continuación, una vez analizada la 

estructura de los argumentos trascendentales encontrados una y otra vez en la filosofía 

kantiana, se expondrá la argumentación hallada en la Deducción Trascendental en la KrV 

para mostrar así cómo Kant, a través de su argumentación trascendental, da ya siempre 

por resuelto el problema de la unificación del “Yo” en la medida en que el mismo 

planteamiento de la pregunta presupone su solución.  

Palabras clave: “Yo”, trascendental, apercepción, imaginación, síntesis. 

 

The objective of this research is to show how Kant and Hume face the problem of 

the unification of the "I". First of all, starting from Hume's philosophical framework, it 

will be shown how, following his argumentation, he must recognise himself unable to 

answer the question for the unification of the "I", being able to recognize the "I" only as 

a fiction of the imagination. Next, once the structure of the transcendental arguments 

found over and over in kantian philosophy has been analyzed, the argument found in the 

Transcendental Deduction in the KrV will be exposed to show how Kant, through his 

transcendental argumentation, has always already solved the problem of the unification 

of the "I" to the extent that the same approach of the question presupposes its solution. 

Key words: “I”, trascendental, apperception, imagination, synthesis  



 

 3 

1.- Índice 

 

0.- Resumen ........................................................................................................ 2 

1.- Índice ............................................................................................................. 3 

2.- Introducción .................................................................................................. 4 

3.- Hume. El “Yo” como ficción de la imaginación .......................................... 6 

3.1.- Aproximación al Tratado de la naturaleza humana .............................. 6 

3.2.- La relación del “Yo” con el problema de la identidad.......................... 10 

3.3.- ¿Qué es el “Yo”? Hume ante el problema de la unificación ................ 11 

3.4.- El valor pragmático del “Yo” ............................................................... 13 

4.- Kant. El “Yo” como condición de posibilidad de la experiencia ................ 16 

4.1.- Los argumentos trascendentales ........................................................... 16 

4.2.- La Deducción trascendental ................................................................. 19 

4.2.1.- Deducción trascendental. Edición A ................................................. 20 

4.2.2.- Deducción trascendental. Edición B ................................................. 25 

4.3.- Unificación trascendental ..................................................................... 27 

4.4.- “Yo” empírico frente “Yo” trascendental. ............................................ 28 

5.- Conclusiones ............................................................................................... 30 

Bibliografía ....................................................................................................... 32 

 

  



 

 4 

2.- Introducción 

El problema de la unificación del “Yo” aborda la pregunta por una de las 

cuestiones más antiguas y a su vez importantes de la historia de la filosofía, a saber, la 

pregunta por la unidad de la conciencia. ¿Qué papel juega el sujeto en la experiencia y 

qué estatuto ontológico tiene el “Yo” en esta? A propósito de dos autores, David Hume e 

Immanuel Kant, el objetivo principal de esta investigación es plantear como ambos 

afrontan el problema de la unificación del “Yo”. 

Empezando por Hume, nos introduciremos en su marco filosófico para analizar la 

respuesta que propone. Comenzaremos con una aproximación a sus nociones 

fundamentales, como son las impresiones y la causalidad, para entender mejor el estatuto 

ontológico del sujeto en la experiencia humeana. Posteriormente, abordaremos qué es el 

“Yo” para Hume y la respuesta que aporta al problema de la unificación del “Yo” que, 

como expondré a lo largo del primer capítulo, consiste en reconocerse incapaz de 

responder al problema mismo. Si aceptamos las premisas humeanas, lo único que 

podemos decir del “Yo” es que no podemos hablar de una identidad del sujeto y que, en 

todo caso, se trata de una ficción que crea la imaginación para dar sentido a nuestra vida 

y hacérnosla más fácil. Cómo ocurre esto será expuesto en el primer capítulo. 

En cuanto a Kant, en el segundo capítulo comenzaremos por una aproximación a 

un tipo de argumentos muy frecuentes en toda la Crítica de la razón pura, a saber, los 

argumentos trascendentales. El objetivo de este capítulo es mostrar que, mediante este 

tipo de argumentación, Kant afronta este problema de la unificación del “Yo” sin 

proponer respuesta alguna, en la medida en que lo da ya siempre por resuelto. Para 

entender esta conclusión, de la mano de Cabrera, mostraré en qué consiste este tipo de 

argumentación y qué forma tienen dichos argumentos. Para terminar, expondré la sección 

de la Crítica en la que encontramos los argumentos referentes a la apercepción 

trascendental, esta es, la Deducción trascendental, para comprobar si la argumentación 

que Kant lleva a cabo se puede interpretar como una argumentación trascendental que le 

permita disolver la aporía escéptica de Hume en relación con la validez objetiva del 

concepto de “Yo”. Quedará así mostrado que, siempre que se plantea esta pregunta, queda 

ya siempre resuelta, pues el “Yo” es condición de la experiencia y no cabe hablar de 

experiencia sin un sujeto al que esta remita. 



 

 5 

Finalmente, se incluye un último apartado que, a modo de conclusión, recoge el 

hilo argumentativo de esta investigación y concluye con el objetivo propuesto. 

Esta investigación constituye un Trabajo Fin de Grado del Grado de Filosofía de 

la Universidad de Zaragoza. Me gustaría agradecer a mi tutor José Luis López de Lizaga, 

quien me ha acompañado durante toda la investigación y me ha enseñado a ir más allá a 

la hora de investigar y leer sobre todos los aspectos de este proyecto. 

Agradecer también a David Hereza, quien no ha sido mi tutor oficial, pero me ha 

animado a seguir adelante y me ha ayudado mucho en la investigación con diálogo, 

conversación y debate. Junto a él he podido investigar y bucear en lo más profundo de la 

Crítica, sin darle a Kant todo por ganado y haciendo que me pregunte qué opino yo al 

respecto. 

Me gustaría también agradecer a Aida Míguez, mi profesora de Historia Antigua, 

quien me animó en primer lugar a trabajar a Kant. Ella siempre me ha motivado a sacar 

lo mejor de mí en cada trabajo y me ha recordado cuando más lo necesitaba que estoy 

capacitado para hacer lo que me proponga. Al fin y al cabo, soy un gran lector de 

Aristóteles. 

Quiero agradecer a mis amigos y amigas de la Universidad parte de esta 

investigación. Nadie mejor que ellos saben el esfuerzo, las horas y las lágrimas que me 

ha supuesto este Trabajo Fin de Grado. Por estar en los peores momentos, pero también 

en todos los buenos que hemos vivido estos años de carrera, gracias. 

Finalmente, me gustaría agradecerme a mí todo el esfuerzo que he implicado en 

esta investigación. Si alguien me hubiera dicho al entrar al Grado que acabaría haciendo 

un TFG sobre la Crítica de la razón pura mientras estudiaba otra carrera en paralelo y 

trabajaba, probablemente no me lo habría creído; pero aquí estamos. Has seguido adelante 

a pesar de cada inconveniente, has luchado cada trabajo y asignatura y te has esforzado 

muchísimo en todo lo que has hecho y sigues haciendo. Estoy orgulloso de ti. 

A todos vosotros y vosotras, muchas gracias por todo.  



 

 6 

3.- Hume. El “Yo” como ficción de la imaginación 

El objetivo consiste en mostrar que, si seguimos las premisas humeanas y 

aceptamos su teoría filosófica, nos encontramos con que no podemos decir que el “Yo” 

existe: somos incapaces de decir que el “Yo” existe a nivel teórico, por lo que el “Yo” en 

el empirismo humeano consiste en una ficción de la imaginación. Para mostrar esto, 

empezaré por una aproximación al marco filosófico de Hume desde el Tratado de la 

naturaleza humana y expondré sus conceptos base, a saber, las ideas y las percepciones, 

su relación con la imaginación y los principios que operan en su filosofía; a continuación, 

expondré el problema del “Yo” como parte del problema de la identidad, mostrando así 

su conexión con la idea de causa para, finalmente, mostrar qué es el “Yo” para Hume, 

cómo afronta el problema de la unificación y qué función tiene el “Yo” en su sistema 

filosófico. 

3.1.- Aproximación al Tratado de la naturaleza humana 

Para empezar, como todo empirista, Hume parte de un principio que toma como 

base para su filosofía, a saber, que todo el conocimiento deriva de la experiencia. 

Partiendo de aquí, lo primero que encontramos son las percepciones, entendidas en Hume 

como “objetos de la mente” (Noonan, 2007, p.29). Este concepto (como el de idea) no es 

invención de Hume, sino que ya lo encontramos en Locke, como gran parte de su esquema 

filosófico. 

Las percepciones, a su vez, se dividen en impresiones (de sensación y de 

reflexión) e ideas (de sensación y de reflexión) (Noonan, 2007, p.29), pudiendo dividirse 

a su vez, las impresiones y las ideas, en simples y complejas. Pongamos un ejemplo: al 

ver un color, en el acto de verlo, lo que encuentro es una impresión de sensación. Lo que 

sigue a esta impresión es la idea del color que estoy percibiendo en el momento en el que 

la pienso, y esta es una idea de sensación. Si yo siento miedo, lo que estoy teniendo es 

una impresión de reflexión, y el pensamiento del miedo sería, paralelamente, una idea de 

reflexión. Todas ellas entran en la mente en el orden expuesto. 

Lo que diferencia a Hume y a Locke es el estatuto ontológico que tienen las ideas 

en cada pensador. En Hume, lo que encontramos es una cosificación de las percepciones, 

esto es: las percepciones son cosas, sustancias, y como tal, se puede suponer que existen 

independientemente de ser percibidas. Además, es interesante señalar que tienen el 

mismo estatuto ontológico que los propios perceptores. Consecuentemente, no puede 



 

 7 

haber perceptores sin percepciones, pero no porque estas sean adjetivables al perceptor, 

sino porque el receptor se constituye ontológicamente de percepciones (Noonan, 2007, 

p.30). 

Volviendo a las impresiones y las ideas, su división no es arbitraria, sino que 

responde a una diferencia que Hume describe como un sentimiento, una fuerza. ¿En qué 

sentido se dice esto? A toda impresión simple le corresponde una idea simple: las 

impresiones son lo que afecta a nuestra mente, y las ideas son los productos derivados de 

las impresiones. Esto quiere decir que, sin una impresión previa, no podemos tener 

ninguna idea concreta. Se trata de un punto importante en la teoría de Hume: las 

impresiones son más fuertes porque provienen directamente de la experiencia mientras 

que las ideas pierden algo de fuerza en la medida en que son recreaciones, productos 

derivados, de la mente.  

En otras palabras, la diferencia entre impresiones e ideas se corresponde a una 

diferencia en el grado de vivacidad. La vivacidad es este sentimiento que corresponde a 

la fuerza de la percepción. Pongamos otro ejemplo: ver un árbol y pensar ese árbol, esto 

es, formar una imagen de este en la mente, son actos distintos que se diferencian en su 

vivacidad, en la fuerza que tiene cada uno. Ver un árbol en este momento me proporciona 

una impresión que tiene más fuerza que la idea de ese árbol que voy a crear en la mente 

cuando deje de mirarlo y lo piense después. La diferencia en el grado de vivacidad es una 

diferencia fenomenológica (Noonan, 2007, p. 34). Es por esto mismo que las ideas nunca 

pueden llegar al nivel de vivacidad de las impresiones.  

Las ideas se convierten así en copias de las impresiones. Esto es lo que 

denominamos el “principio de copia”. No es que las ideas sean simple y llanamente 

parecidas, sino que son derivadas, como una foto de un original. Junto a este principio de 

copia, hay dos principios más que articulan la filosofía humeana y estos son: el principio 

de separabilidad y el principio de imaginabilidad, si bien no es objeto de esta 

investigación indagar más en ellos. Estos tres principios operan en todo el pensamiento 

de Hume y son los que permiten dotar a las percepciones de ese estatuto ontológico tan 

característico. 

Una vez las ideas son derivadas de las impresiones, en la mente se asocian gracias 

a la imaginación siguiendo tres principios generales: el principio de similitud, el principio 

de contigüidad en el tiempo y el principio de causalidad. Esta es la teoría de asociación 



 

 8 

de las ideas de Hume. “Las cualidades de las que surge tal asociación y por las que es 

llevada la mente de este modo de una idea a otra, son tres: semejanza, contigüidad en 

tiempo o lugar, y causa y efecto.” (Hume, 2005, p. 55). 

 Sin embargo, estos tres principios no tienen el mismo valor / fuerza para poder 

generar creencias en nosotros, siendo el principio de causalidad el más fuerte. Y es que 

la causalidad va más allá de los sentidos no por la contigüidad en el tiempo o su similitud, 

sino por ser una conexión necesaria (Noonan, 2007, p. 59). 

La conexión necesaria es de especial interés en Hume y dedica varios capítulos 

del Tratado a buscar el origen de la idea de causa ahondando en la naturaleza de las 

inferencias desde los objetos conocidos a los desconocidos. ¿Qué interés tiene para 

nosotros la conexión necesaria? La idea de causa, regida por la conexión necesaria que se 

crea desde una causa hasta su efecto, es del mismo tipo de idea que la idea de “Yo”, por 

lo que nos interesa ver en qué consiste esto de las relaciones entre objetos e ideas y en 

qué consiste una conexión necesaria. 

La idea de conexión necesaria no proviene de ninguna impresión; recordemos que 

las ideas tienen que derivarse de las impresiones. Lo único que encontramos es que una 

impresión sigue, de hecho, a la otra (Hume, 2015, p. 87). Noonan señala que, para Hume, 

el que pensemos que toda existencia tiene una causa tiene su origen en el principio de 

causalidad, por el que tiene que haber una causa de la existencia de todo lo que empieza 

a existir (Noonan, 2007, p. 60). Y por eso Hume considera que este principio es falso 

apelando a sus principios de separabilidad e imaginabiliad, argumentando que una causa 

es un objeto distinto de su efecto. El argumento a esta cuestión concluye con que podemos 

separar causas y efectos y que el efecto puede existir sin causa. Noonan señala que este 

argumento de Hume es falaz, pues que una cosa exista sin su causa no implica que no 

tenga ninguna (Noonan, 2007, p. 60), pero esta no es la cuestión que nos interesa ahora. 

Lo que Hume pretende decir es que, al observar un evento considerado en sí 

mismo, no tenemos la suficiente base para creer que otro tipo específico de evento le 

seguirá.  

“Cuando se nos presenta un objeto o suceso cualquiera, por mucha sagacidad y 

agudeza que tengamos, nos es imposible descubrir, o incluso conjeturar sin la 

ayuda de la experiencia, el suceso que pueda resultar de él o llevar nuestra 



 

 9 

previsión más allá del objeto que está inmediatamente presenta a nuestra memoria 

y sentidos.” (Hume, 2015, p. 99). 

El pasado es el fundamento de la inferencia causal, pero nada nos garantiza que 

el futuro se parezca al pasado; así, como no hay razones por las que creer en la máxima 

causal, tampoco las hay para convencernos de que existen conexiones necesarias entre 

causas particulares y efectos particulares en virtud de los cuales podemos inferir el efecto 

observando la causa.  Por tanto, no es el razonamiento, sino la costumbre, basándose en 

el pasado, lo que nos lleva a hacer inferencias causales. Como cada vez que caliento el 

agua, esta hierve, infiero que calentar el agua es la causa de que hierva, pero esto no es 

más que una disposición no racional. “El entendimiento no observa nunca ninguna 

conexión real entre objetos, y que aun la unión de causa y efecto se reduce […] a una 

asociación de ideas producidas por la costumbre.” (Hume, 2005, p. 365). 

La conexión necesaria depende de la inferencia, no al revés (Noonan, 2007, p. 

81): la necesidad es un efecto de la repetición, el hábito, que forma una creencia basada 

en una expectativa causal. En otras palabras, la conexión necesaria es un sentimiento y 

no es algo observable en los objetos porque no hay nada necesariamente conectado.  

“[…] la imaginación, una vez colocada en una cadena de pensamientos, es 

capaz de continuar la serie aun cuando no se acaben sus objetos, del mismo modo 

que una galera puesta en movimiento por los remos sigue su camino sin precisar 

de un nuevo impulso.” (Hume, 2005, p. 289) 

La imaginación, junto con la memoria (que juega un papel interesante en este 

proceso, si bien no vamos a profundizar en ella), basándose en experiencias pasadas, el 

hábito y la costumbre, conecta las diferentes ideas en la mente. 

Hemos expuesto así qué son las impresiones y las ideas, así cómo todas las ideas 

son derivados de las impresiones y por ello tienen menor grado de vivacidad. También ha 

quedado claro que la imaginación ordena las ideas en la mente siguiendo esos tres 

principios, siendo el de causa – efecto el más fuerte de ellos; por último, se ha mostrado 

que la relación entre una causa y su efecto se basa en la costumbre y cómo, en última 

instancia, la necesidad no es algo inherente a los objetos, sino que es efecto de una 

tendencia expansiva de la imaginación a proyectar en las impresiones una conexión que 

solo establece la mente.  



 

 10 

A continuación, vamos a adentrarnos en el problema del “Yo” y para ello, vamos 

a exponerlo como una parte del problema de la identidad, pues lo problemático del “Yo” 

es encontrar una conexión necesaria entre todos los “Yo” empíricos, sujetos de la 

experiencia. 

3.2.- La relación del “Yo” con el problema de la identidad 

El “Yo”, como empezamos a ver, es una idea de carácter especial. Hemos dicho 

que cada percepción, entre ellas las ideas, es una cosa completamente distinta a las demás. 

Aunque esté sujetando el mismo bolígrafo, en cada momento, esa percepción es una 

entidad distinta. La idea de que es el mismo, esto es, la idea de “identidad”, supondría 

tener una única percepción, no dos distintas. En el propio Tratado, a pie de página (Hume, 

2005, p. 353) se menciona que el problema del “Yo” se trata de un caso especial del 

problema de la identidad de la sustancia ¿Cómo casa la identidad con este concepto de 

percepción sustancializada? ¿Qué relación tiene así con la necesidad? El objetivo, como 

señala también Hume (Hume, 2005, p. 360) es mostrar que los objetos a los que 

atribuimos identidad en realidad son una sucesión de objetos relacionados. Dicho de otro 

modo, la identidad no se da en los objetos, sino que la aportamos nosotros a la sucesión 

de las distintas percepciones de lo que nosotros consideramos un mismo objeto. Y no solo 

un objeto, sino que el problema de la identidad se extiende a mi propio cuerpo y al mundo 

externo del mismo modo. Veamos qué definición propone Hume de la identidad.  

Para Hume (Hume, 2005, p. 357) la “identidad” es la “idea precisa que tenemos 

de un objeto que permanece invariable y continuo a lo largo de una supuesta variación de 

tiempo”. Ya hemos expuesto que toda percepción distinta que forme parte de la mente es 

una existencia distinta y que es diferente, distinguible y separable de toda otra percepción 

(Hume, 2005, p. 365). Y, con todo, suponemos que el curso de las percepciones está unido 

por la identidad.  

Encontraríamos la identidad si se diera un curso ininterrumpido del pensamiento, 

dicho en otras palabras, si las distintas percepciones que tengo sobre un mismo objeto 

fueran todas una y la misma. Y como la esencia de estas relaciones consiste en el hecho 

de que producen una “transición fácil de ideas” (Hume, 2005, p. 366), de ahí concluimos 

que la idea de la identidad proviene del “curso suave e ininterrumpido del pensamiento” 

(Hume, 2006, p. 366). Sin embargo, cada percepción es distinta y diferente de las demás. 

¿Por qué hablamos entonces de identidad? Hume tiene una respuesta. Recordemos, como 



 

 11 

he mencionado en el apartado anterior, que el entendimiento no observa ninguna conexión 

causal real entre los objetos, sino que esa conexión se produce por una asociación de ideas 

en la mente. Es nuestra mente, más específicamente nuestra imaginación, la que atribuye 

la conexión causal a las distintas percepciones. Y de este mismo modo, es la imaginación 

la que atribuye la identidad a los objetos. “La identidad no pertenece a estas diferentes 

percepciones, ni las une entre sí, sino que es una cualidad que les atribuimos en virtud de 

la unión de sus ideas en la imaginación, cuando reflexionamos sobre ellas.” (Hume, 2005, 

p. 365).  

Recapitulemos esto último. Las ideas que tenemos en nuestra mente son todas y 

cada una de ellas una existencia diferente, una entidad distinta, distinguible y separable. 

La idea de “identidad” tendría que derivarse de una impresión real, es decir, tendría que 

darse la impresión de la identidad para poder tener esta idea. Sin embargo, para que esto 

fuera posible, tendría que darse una impresión idéntica e invariable, cosa que por 

definición no puede darse, pues cada percepción es distinta a las demás a un nivel 

ontológico. Por tanto, la idea de identidad no es una idea que provenga de las impresiones, 

sino que es una asociación, o en términos humeanos, es una ficción, que crea la 

imaginación como consecuencia del hábito y la costumbre, basándose en los principios 

de semejanza, contigüidad y causa – efecto. 

“Tiene que haber una impresión que dé origen a cada idea real. Pero el yo o 

persona no es ninguna impresión, sino aquello a que se supone que nuestras 

distintas impresiones e ideas tienen referencia. Si hay alguna impresión que 

origine la idea del yo, esa deberá seguir invariablemente idéntica toda nuestra vida 

(constante), pues se supone que el yo existe de ese modo. Pero no hay impresión 

constante e invariable. Por tanto, la idea del Yo no puede derivarse de ninguna 

otra impresión, por lo que no existe tal idea.” (Hume, 2005, p. 355). 

3.3.- ¿Qué es el “Yo”? Hume ante el problema de la unificación 

El problema de la unificación del “Yo” es un derivado del problema de la 

identidad de la sustancia. La cuestión radica en preguntarse si se da algo así como una 

unificación del sujeto en una identidad, que sea una y la misma en la variación del tiempo. 

Como bien dice Hume, esta idea del “Yo”, para empezar, tiene primero que derivar de 

una impresión. Y esta impresión tendría que ser continuada e invariable a lo largo del 

tiempo, pues es lo que exige la idea de identidad. Sin embargo, no tenemos ese tipo de 



 

 12 

impresiones, pues son por definición no continuas y variables, distintas cada una de las 

demás. Por tanto, no podemos derivar la idea de “Yo” de ninguna impresión. Bien, ¿de 

dónde procede pues el “Yo”? Como hemos expuesto anteriormente, el “Yo” no es una 

idea, pues no deriva de ninguna otra impresión, sino que es una ficción de la imaginación. 

La idea de identidad es incompatible con la idea de cambio (Noonan, 2007, p. 117). Y 

esto mismo que ocurre con el “Yo” es lo que ocurre con la idea de causa: la idea del “Yo”, 

la idea de “causa”, no son ideas derivadas de ninguna impresión, pues el entendimiento 

no es capaz de percibir estas conexiones en los objetos; a través de la semejanza, la 

contigüidad y la causalidad, principios por los que se rige la imaginación, se asocian las 

distintas ideas en la mente dando lugar a la ficción del “Yo” y la ficción de la causa. 

Una vez dicho eso cabe preguntarse, ¿qué respuesta da Hume al problema de la 

unificación del “Yo”? Bueno, veamos qué tiene que decir Hume al respecto.  

“Los problemas de la identidad personal no pueden resolverse y deben ser 

considerados como dificultades gramaticales. […] No tenemos criterio para poder 

resolver cualquier disputa sobre el tiempo en que se adquiere o pierde el derecho 

al nombre de identidad.” (Hume, 2005, p. 369). 

Si partimos estrictamente del empirismo humeano tal y como hemos expuesto, lo 

único que somos capaces de decir es que no somos capaces de decir nada. Y esto es 

precisamente lo que dice Hume: si aceptamos estos principios filosóficos, tenemos que 

admitir que nos encontramos en una situación de incapacidad para responder a la pregunta 

por la unificación del “Yo”. Lo que ocurre es lo mismo que ocurre con la idea de causa, 

y es que no tengo ninguna impresión que conecte los distintos “Yo” empíricos que se dan 

en cada momento de la experiencia, pues no tengo una impresión de la conexión entre 

ellos. Estas supuestas conexiones, como la de necesidad, son aportadas por la mente, pero 

no existen este tipo de conexiones reales entre percepciones, por la propia definición de 

percepción. Por tanto, la cuestión del problema del “Yo” se reduce a una disputa 

gramatical, pues a nivel filosófico, no podemos responder nada más.  Podemos ir un paso 

más allá. Recordemos también el estatuto ontológico de las percepciones. Y es que estas 

tienen el mismo que el propio sujeto que las tiene.  

“Cuando vuelvo mi reflexión sobre mí mismo nunca puedo percibir este yo sin 

una o más percepciones; es más, no puedo percibir nunca otra cosa que las 



 

 13 

percepciones. Por tanto, es la composición de éstas la que forma el Yo.” (Hume, 

2005, p. 830).  

Para Hume, el “Yo” no sería nada más que el conjunto de nuestras percepciones, 

sin ser este nada más por encima de ellas; no solo ello, sino que en definitiva no es más 

que un constructo de la imaginación. 

Así, tanto el “Yo” como la noción de causa son ficciones que crea la imaginación. 

¿Por qué entonces hablamos de identidad, de un sujeto? ¿Por qué entonces seguimos 

usando la causa? Bien, que el “Yo” y la causa sean ficciones no significa que sean en 

vano. La mente crea este tipo de asociaciones para dar sentido a la experiencia y hacernos 

la vida de algún modo más fácil. ¿En qué sentido ocurre esto? Expóngase a continuación 

el uso pragmático del “Yo” en la filosofía humeana.  

3.4.- El valor pragmático del “Yo”  

Ha quedado claro así que el “Yo” en Hume no es más que una ficción que crea 

nuestra mente. Pero esta ficción no es la única: la identidad de las cosas, el mundo externo, 

la causalidad, son algunas de las ficciones que creamos y en las que creemos. ¿Por qué 

ocurre esto?  

Cuando escribe el Tratado Hume busca hablar primero de la condición humana 

para después poder hablar de las condiciones de posibilidad de la misma, qué es lo que 

podemos conocer, etc. Paralelamente con Descartes, Hume buscaba un método filosófico 

que, basado en ideas claras y distintas, no pudiera obtener más que verdades. Sin 

embargo, Hume se dará cuenta de que esto no es posible.  

Recordemos por un momento que las ideas son derivadas directamente de nuestras 

impresiones, que no por ello son falsas, sino que serán más certeras cuanto más se 

acerquen a la impresión de la que proceden. Hay así en Hume un criterio de verdad, o 

más bien de certeza. Ahora bien, la mayoría de las veces no podremos encontrar las 

impresiones de las que derivan nuestras ideas, por lo que tendremos que manejarnos con 

la probabilidad y la creencia. Por tanto, en gran medida todo nuestro conocimiento se 

basa en creencias y en probabilidades. Hume está poniendo en jaque todo nuestro 

conocimiento en el momento en que señala que existe una limitación clara de la naturaleza 

humana para conocer, de ahí el escepticismo de Hume: no podemos dar por seguro ningún 

tipo de conocimiento. Ahora bien, se trata de un escepticismo moderado, pues Hume no 



 

 14 

pretende destruir o anular todo el conocimiento, solo buscar qué es lo que el ser humano 

puede realmente conocer.  

La mayor parte de nuestro conocimiento empírico proviene de la imaginación, 

actuando esta siguiendo el principio de causalidad. Pero no deja de ser una invención de 

la mente. Lo que Hume descubre es que La Verdad, la certeza íntegra, es algo que no 

corresponde a la naturaleza humana: el ser humano tiene límites, y estos límites lo que 

muestran es que no podemos tener ningún conocimiento empírico que sea absolutamente 

verdadero. Ahora bien, ¿cómo superamos esto? Este es el motivo de esta sección.  

“Yo como, juego una partida de chaquete, charlo y soy feliz con mis amigos; y 

cuando retorno a estas especulaciones después de tres o cuatro horas de 

esparcimiento, me parecen tan frías, forzadas y ridículas que no me siento con 

ganas de profundizar más en ellas.” (Hume, 2005, p. 377)  

Antes que filósofos, para Hume somos seres humanos. La parte útil del 

conocimiento es la que nos salva del solipsismo, de la inactividad. No podemos quedarnos 

simplemente quietos, pasivos, con dudas sin fin sobre el mundo externo porque somos 

humanos: estamos vivos y somos activos. El conocimiento no podrá ser fundamentado en 

su rigor, está bien; pero sí que es útil, y funciona.  

“Si creemos que el fuego calienta, o que el agua refresca, esto se debe únicamente 

a que nos cuesta demasiado trabajo pensar de otro modo. Más aún: si somos 

filósofos, tendremos que serlo únicamente sobre la base de principios escépticos, 

y por la inclinación que sentimos a emplear nuestra vida de esa forma.” (Hume, 

2005, p. 379). 

El conocimiento nos ayuda en la vida y nos hace la vida más fácil: eso es 

justamente lo que hacen las ficciones de la imaginación. Una vez que nos reconocemos 

como incapaces de responder a la pregunta por la unificación del “Yo” a nivel teórico, 

tenemos que seguir viviendo. Y si el “Yo” no es más que una ficción, si a nivel teórico 

no puedo fundamentar su unidad, a nivel práctico sí que es útil y me permite seguir 

viviendo sin caer en el pozo de desesperación del solipsismo. Lo mismo ocurre con la 

ficción del mundo externo: tampoco está claro si existe un mundo externo más allá de lo 

que estoy percibiendo en el momento, pero creer en ello me permite continuar seguir 

viviendo. “He aquí, pues, que me veo absoluta y necesariamente obligado a vivir, hablar 



 

 15 

y actuar como las demás personas en los quehaceres cotidianos.” (Hume, 2005, pp. 377 

– 378). Esta es la naturaleza humana.  



 

 16 

4.- Kant. El “Yo” como condición de posibilidad de la 

experiencia 

El empirismo humeano nos conduce hacia la duda escéptica con respecto a nuestro 

propio “Yo”: no podemos afirmar que la idea “Yo” exista. Como ha quedado expuesto, 

lo único que podemos reconocer a nivel teórico es que esta idea es una ficción de la 

imaginación, pues somos incapaces de responder a la pregunta por la unificación del 

“Yo”. 

Ahora bien, Kant afronta este problema de la unificación del “Yo” de una forma 

diferente. Mediante lo que denominamos un “argumento trascendental”, Kant da ya 

siempre por resuelto el problema de la unificación del “Yo”, considerándolo así como 

una condición de posibilidad de la experiencia misma. A continuación, vamos a exponer 

qué son y en qué consisten eso que llamamos “argumentos trascendentales”. Una vez 

hecho eso, iremos directos a la Crítica de la razón pura, más específicamente a la 

Deducción trascendental, para ver si puede interpretarse lo que Kant realiza en estas 

páginas como una argumentación trascendental que, de alguna forma, ya expondremos 

cómo, da siempre por resuelto el problema de la unificación del “Yo”. 

4.1.- Los argumentos trascendentales  

Un argumento trascendental, como expone Cabrera, es “un argumento que busca 

concluir condiciones trascendentales, es decir, condiciones a priori de la posibilidad de 

un cierto tipo de experiencia, conocimiento o de lenguaje.” (Cabrera, 2007, p. 7). Toda la 

filosofía kantiana se caracteriza por este tipo de argumentación: “sin espacio y tiempo no 

podríamos individuar y diferenciar objetos”, “sin permanencia no podríamos hablar de 

cambio”, “sin experiencia externa no tendríamos experiencia interna” (Cabrera, 2007, p. 

7), etc., si bien no es un recurso exclusivo de Kant (Strawson, Habermas o Wittgenstein 

serían otros ejemplos).  

Una de las características de la obra de Kant es que sus argumentos no aparecen 

de forma aislada, sino que todos ellos forman un sistema filosófico orgánico donde todas 

las partes se encuentran relacionadas (Cabrera, 2007, p. 13); esto es, las conclusiones de 

unos argumentos sirven de premisa para otros. Los argumentos trascendentales, partiendo 

de una premisa necesaria, se convierten en ocasiones no en argumentos para la posibilidad 

de algo, sino en argumentos para la necesidad de esto mismo. 



 

 17 

Siguiendo a Cabrera, precisamente por tratarse de argumentos trascendentales, 

estos buscan las condiciones de posibilidad y, por tanto, constan de dos pasos (Cabrera, 

2007, p. 8): primero afirmamos una premisa, A, y a continuación demostramos que, de 

no darse un conjunto de condiciones, que denominamos C, A no sería posible. De esta 

forma, se concluye la necesidad de estas condiciones para la afirmación de la premisa. De 

esta forma, el esquema lógico del argumento sería así:  

 

Esta primera premisa, que afirmamos como verdadera, no puede ponerse en duda: 

tiene que ser aceptada de forma evidente o innegable, bien porque cualquiera pueda 

constatarla o porque sea una verdad necesaria (Cabrera, 2007, p. 8). La premisa es, en 

unos casos, una posibilidad contingente pero innegable, y en otros casos, un juicio a priori 

(Cabrera, 2007, p. 8). En el caso de la apercepción, como podemos adelantar, partimos 

de la premisa de que pensamos el objeto de nuestras intuiciones a través de una síntesis 

necesaria. Y para que esto sea posible, debemos aceptar una condición, a saber, que “El 

Yo pienso tiene que poder acompañar todas mis representaciones” (B 132).  

Así, podríamos distinguir entre dos subtipos de argumentos trascendentales: 

siguiendo a Cabrera (Cabrera, 2007, p. 9), tenemos por un lado los que parten de una 

premisa contingente y, por otro lado, los que parten de una premisa necesaria. 

Detengámonos un momento en estos subtipos de argumentos. 

En el primer subtipo, el que parte de una premisa contingente, cabe preguntarse 

qué clase de posibilidad expresa esta primera premisa. Y lo cierto es que no expresa una 

única posibilidad, posibilidad lógica, sino también una posibilidad material o real: “no 

basta con que un concepto no sea contradictorio, también deberá demostrarse que es real 

o materialmente posible.” (Cabrera, 2007, p. 10). Para ello, Kant suele frecuentar dos 

caminos: o bien partimos de un hecho, o bien demostramos esta posibilidad a partir de 

algún principio. Como señala Cabrera, la primera opción, la de la facticidad, es la más 

recurrida por Kant: “distinguimos objetos externos”, “percibimos cambios”, “hay 

experiencia interna”, etc. (Cabrera, 2007, p. 11). Es a través de este método que, como 



 

 18 

Manfred Baum señala (Baum, 1979, como citado en Cabrera, 2007, p. 11), la posibilidad 

de la experiencia puede concluirse a priori. 

En cuanto al segundo subtipo de argumentos trascendentales, los que parten de 

una premisa necesaria, esta premisa puede ser de dos tipos (Cabrera, 2007, p. 13): o bien 

una verdad analítica, o bien un juicio sintético a priori. Esto último es bastante relevante 

porque el objetivo principal de toda la Crítica de la razón pura es demostrar la posibilidad 

de dichos juicios. Sin embargo, Cabrera señala que no debemos olvidar que los 

argumentos kantianos pretenden formar un sistema filosófico orgánico en el que todas las 

partes están interrelacionadas (Cabrera, 2007, p. 13). 

En cualquier caso, en ambos tipos de argumentos, la necesidad de la primera 

premisa no es suficiente para garantizar la necesidad de la conclusión. Debemos modificar 

la segunda premisa, “de tal manera que exprese que, si no se aceptan ciertas condiciones, 

tal verdad no sería necesaria.” (Cabrera, 2007, p. 14). 

 En cuanto a la segunda premisa de los argumentos trascendentales, lo primero que 

apreciamos es que son mucho más complejas de lo que simplemente parece en su 

esqueleto lógico. Además, como señala una condición o varias condiciones, estas pueden 

estar respaldadas desde diversas direcciones (Cabrera, 2007, p. 15). Lo que conviene 

preguntarse a continuación, a propósito de estas condiciones que debemos demostrar 

necesarias es, como señala Cabrera, si son realmente condiciones de posibilidad o son 

meras explicaciones plausibles (Cabrera, 2007, p. 15). Está línea es la que trabaja también 

Donald Davidson (Maker, W. (1991). Davidson’s Trascendental Arguments. Philosophy 

and Phenomenological Research: 51(2), 345 – 360.) sin embargo, se aleja del objetivo 

de nuestra investigación, por lo que no indagaré más en ella. 

A primera vista, ocurre que estas condiciones ni siquiera parecen indispensables. 

Entonces, ¿cómo reforzamos esta segunda premisa para lograr la necesidad de las 

condiciones? Según Cabrera, hay varias estrategias para lograrlo; sin embargo, como 

exponerlas todas nos alejaría un poco de la cuestión principal, voy a señalar una de las 

estrategias que considero no solo más atractiva sino también más adecuada para esta 

ocasión. Esta estrategia es la que propone Strawson: en tanto que argumentos contra el 

escéptico (Cabrera, 2007, p. 19), los argumentos trascendentales solo tienen que 

demostrar la necesidad de ciertos supuestos partiendo solo de aquello que el escéptico 

acepta. Pongamos un ejemplo: 



 

 19 

“el escéptico acepta que nuestra experiencia parece incluir particulares objetivos 

en un ámbito espacio – temporal, pero niega que los objetos sigan existiendo 

cuando no son percibidos. La estrategia trascendental pretende mostrar que el 

escéptico no puede afirmar lo primero y negar lo segundo.” (Cabrera, 2007, p. 

19). 

Esta estrategia permite dar privilegio a ciertas condiciones que, si bien puede que 

no sean las únicas, sí que pueden proponerse como indispensables para organizar la 

experiencia, hasta que un conjunto alternativo de condiciones demuestre lo contrario. 

(Cabrera, 2007, p. 20). 

En general, los argumentos trascendentales dependen de la forma en que se 

defienda el conjunto de condiciones que debe darse por supuesto, si bien siempre tiene 

debilidades (Cabrera, 2007, p. 26). Por otra parte, aunque puedan ser debilitados, estos 

argumentos trascendentales siguen siendo atractivos, pues permiten señalar creencias 

indispensables y sirven “para sacar a luz condiciones de significatividad implícitas” 

(Cabrera, 2007, p.26).  

Se ha analizado la estructura de este tipo de argumentación frecuentada por Kant. 

A través de este tipo de argumentación expresa, o bien requisitos necesarios para entender 

algo, o bien los requisitos indispensables para que algo exista (Cabrera, 2007, p. 27). 

Cabrera concluye que a lo máximo que pueden aspirar los argumentos trascendentales 

(sin caer en falacias o el idealismo trascendental) es a concluir el establecimiento de 

condiciones de inteligibilidad (Cabrera, 2007, p. 29). ¿Qué ocurra en la Crítica? Ha 

llegado el momento de comprobarlo. 

4.2.- La Deducción trascendental 

 Esta sección de la Crítica es diferente en cada una de las ediciones: mientras que 

en la Edición A parece que el enfoque se centra más en los procesos de síntesis de la 

imaginación para deducir trascendentalmente la unidad de apercepción, en la Edición B 

el enfoque recae sobre el uso legítimo de las categorías de forma a priori. Las razones 

que explican las diferencias entre estas ediciones escapan de nuestro alcance; en cualquier 

caso, el objetivo sigue siendo el mismo: buscar en la argumentación kantiana si 

efectivamente se legitima el uso de los conceptos puros del entendimiento de forma a 

priori.  



 

 20 

4.2.1.- Deducción trascendental. Edición A 

Lo que encontramos en la primera edición de la Deducción trascendental es un 

proceso por el que Kant pasa de una “deducción subjetiva” a una “deducción objetiva” 

(Hartnack, 1988, p. 62). Uno de los aspectos más importantes de la Deducción es el 

proceso de síntesis, proceso por el que se da una combinación de impresiones sensibles 

en una unidad a través de un acto del entendimiento (Hartnack, 1988, p. 59). En lo que 

denominamos la “deducción subjetiva”, la explicación “psicológica” de la naturaleza del 

proceso de síntesis, Kant comienza explicando en qué consisten estas distintas etapas que 

constituyen dicho proceso, a saber, la aprehensión, la reproducción en la imaginación y 

el reconocimiento en el concepto.   

Partimos de un supuesto y es que toda intuición tiene lugar en el tiempo, pues gracias 

a la Estética trascendental sabemos que el tiempo es la forma que tienen todas las 

intuiciones, esto es, es condición a priori de las mismas. Siguiendo con Hartnack, durante 

un periodo de tiempo determinado, se dan distintas impresiones de lo que decimos que es 

el mismo objeto. Si miro un objeto durante cinco segundos, en cada segundo estoy 

teniendo una impresión distinta; ahora bien, nunca diríamos que son impresiones 

distintas, sino que “hemos mirado (intuido) una y la misma cosa durante el periodo de 

tiempo transcurrido.” (Hartnack, 1988, p. 59) y de esa forma creamos una unidad donde 

no la había. Esto es el proceso de aprehensión, la síntesis de lo múltiple en una unidad. 

Ahora bien, esta aprehensión no se daría si las impresiones no se combinaran o juntaran 

de una forma determinada. Para que se puedan combinar, deben poder retenerse en la 

mente una vez se han desvanecido y esto solo es posible si la imaginación las reproduce 

(Hartnack, 1988, p. 60). Y no solo eso: estas impresiones no deben ser solo susceptibles 

de conocer sino también susceptibles de ser conocidas, o mejor, “susceptibles de ser 

reconocidas” (Hartnack, 1988, p. 60); por esto, tiene que darse un reconocimiento. 

 Estas tres etapas del proceso de síntesis se dan de manera simultánea, pues son 

tres aspectos de uno y el mismo proceso. Aprehensión, reproducción y reconocimiento 

son las condiciones necesarias para conocer un objeto y presuponen una conciencia. 

Además, esta conciencia es una y la misma conciencia, “pues el reconocimiento es 

precisamente lo que constituye la unidad de la conciencia.” (Hartnack, 1988, p. 61). Sin 

este proceso de síntesis no se daría la auto – conciencia y con ella, tampoco podríamos 

hablar de objetos. “En otras palabras, estos tres conceptos, la síntesis, el conocimiento de 



 

 21 

un objeto, y la unidad de conciencia (auto – conciencia), son lógicamente 

interdependientes.” (Hartnack, 1988, p. 62). 

Ahora bien, ¿qué debemos entender por objeto? Aquí se encuentra el paso de la 

“deducción subjetiva” a la “deducción objetiva”. De nuevo siguiendo a Hartnack, cuando 

pregunto sobre qué es lo que estoy viendo, la respuesta debe quedar envuelta en la forma 

de un juicio, un juicio que hable sobre qué es lo que se ve (Hartnack, 1988, p. 62). Ese 

qué es el objeto de conocimiento, lo que correspondería al sujeto del juicio sobre aquello 

que veo. En otras palabras, “ser un objeto […] es ser algo que está conceptualmente 

determinado” (Hartnack, 1988, p. 63). Por ejemplo, si digo que estoy viendo un gato, el 

objeto no se identifica con alguna experiencia particular, sino que cuando llamo “gato” a 

lo que estoy viendo, en realidad lo que sucede es que estoy aplicando el concepto “gato”; 

en otras palabras, mi mente ordena lo vario que aporta la sensibilidad bajo una 

determinada regla. “El concepto ‘objeto’ es lo que hace posible entender lo que se ve.” 

(Hartnack, 1988, p. 62). Por tanto, sin el concepto de “objeto” no habría experiencia, 

porque el concepto “objeto” refleja la unidad de la conciencia (Hartnack, 1988, p. 63). Y 

esta unidad, que no se asegura empíricamente, sino a priori, es por consiguiente una 

condición trascendental, lo que Kant denomina “apercepción trascendental”.  

 Una vez entendido mejor qué hace Kant en la Edición A de la Deducción, vamos 

a pasar directamente al texto.  

“Pero los elementos de todo conocimiento a priori […] tienen que incluir siempre 

[…] las condiciones puras a priori de una experiencia posible y un objeto de ésta. 

De lo contrario, no solo no pensaríamos nada a través de ellos, sino que, al carecer 

de datos, ni tan siquiera surgirían en el pensamiento.” (A 96). 

Aquí encontramos un primer argumento trascendental. El argumento que sigue es 

que el conocimiento a priori debe siempre llevar en él las condiciones a priori de una 

experiencia posible y un objeto de la misma; de lo contrario, no se pensaría nada a través 

de los conceptos, o nada se pensaría en general.  Si partimos de las categorías, y las 

presuponemos como verdaderas, necesarias, (en este caso, han sido concluidas de una 



 

 22 

deducción anterior1), se tienen que dar una serie de condiciones (en este caso, que 

incluyan las condiciones puras a priori de la experiencia posible y un objeto de la mismas) 

que, de no darse, las categorías no serían posibles, no serían verdaderas, etc. De esta forma 

las categorías quedan, a través de un argumento trascendental, validadas como condición 

de posibilidad de la experiencia. 

Como hemos mencionado junto a Hartnack, Kant habla de un proceso de síntesis 

dividido en tres momentos: “Tales síntesis suministran una guía para tres fuentes 

subjetivas de conocimiento y, las cuales hacen posible el entendimiento mismo y, a través 

de él, toda experiencia en cuanto producto empírico del entendimiento.” (A 97 – 98). 

Todas nuestras representaciones, en tanto que modificaciones de nuestra mente, 

pertenecen a nuestro sentido interno, este es, el tiempo (A 98 – 99). Por esto mismo Kant 

sostiene que “toda intuición contiene en sí una variedad que, de no distinguir la mente el 

tiempo en la sucesión de impresiones, no sería representada como tal.” (A 99). Y 

precisamente por estar contenida en un instante del tiempo, las representaciones no 

pueden ser otra cosa que unidad absoluta (A 99). Aquí entra el primer momento de 

síntesis, la síntesis de aprehensión, que convierte esa diversidad en una unidad intuitiva 

primero recorriendo esa diversidad y después reuniéndola (A 99). Se trata así de una 

variedad contenida en una representación que solo puede producirse gracias a esta 

síntesis. 

Este primer momento de síntesis está íntimamente relacionada con el segundo 

momento, la síntesis de reproducción en la imaginación, pues “ni siquiera nuestras más 

puras intuiciones a priori suministran conocimientos si no contienen una tal combinación 

de lo vario que posibilite una completa síntesis de reproducción.” (A 101). Lo que Kant 

está exponiendo es que, para que podamos captar lo vario de la sensibilidad y pensarlo 

posteriormente, no solo es necesario que lo diverso de la sensibilidad se contenga en una 

única representación, sino también que sea reproducible después. La posterior 

reproducción de los fenómenos es condición necesaria del conocimiento. “Si mi 

pensamiento dejara escapar siempre las representaciones precedentes […] jamás podría 

surgir una representación completa […]. Es más, ni siquiera podrían aparecer las 

 
1 Como hemos mencionado previamente, el sistema filosófico kantiana es orgánico y son múltiples las 

ocasiones en las que las premisas de las que parte son las conclusiones obtenidas de argumentaciones 

previas. 



 

 23 

representaciones básicas de espacio y tiempo, que son las primarias y más puras.” (A 

102). Como se puede ver, es a través de argumentos trascendentales que Kant va 

conectando los distintos momentos de síntesis. 

En el tercer momento de síntesis, la síntesis de reconocimiento en el concepto, 

vislumbramos ya la conexión clara entre todos los procesos de síntesis con la unidad de 

apercepción originaria. “Si no fuéramos conscientes de que lo que ahora pensamos es lo 

mismo que habíamos pensado hace un instante, toda reproducción en la serie de 

representaciones sería inútil.” (A 103). La conciencia aparece en estas páginas como un 

elemento clave en el proceso de síntesis. “Lo vario de tal representación jamás formaría 

un todo, ya que carecería de una unidad que sólo la conciencia puede suministrar. […] ya 

que este concepto consiste únicamente en la conciencia de esa unidad de la síntesis.” (A 

103). Y es que la conciencia se vuelve una condición necesaria, no solo de los conceptos, 

sino del conocer objetos en general: “siempre tiene que haber una conciencia, aunque 

carezca de especial claridad. Sin conciencia no puede haber conceptos ni es, por tanto, 

posible conocer objetos.” (A 104). 

A partir de A 106 - 107 vemos más clara la conexión entre los conceptos y la 

originaria unidad de apercepción. 

“Todo conocimiento requiere un concepto […] algo universal y que sirve de regla. 

[…] Y solo puede constituir una regla para las intuiciones representando en los 

fenómenos dados la necesaria reproducción de su diversidad y, por tanto, la 

unidad sintética en la conciencia de los mismos.” (A 106). 

Y en cuanto a esa necesidad, Kant sigue: 

“Toda necesidad se basa siempre en una condición trascendental. En 

consecuencia, tiene que haber un fundamento trascendental de la unidad de la 

conciencia en la síntesis de la diversidad contenida en todas nuestras intuiciones 

y, por tanto, de los conceptos de objetos en general y, consiguientemente, de todos 

los objetos de la experiencia. Sin tal fundamento, sería imposible pensar un objeto 

de nuestras intuiciones, ya que este objeto no es más que el algo cuyo concepto 

expresa dicha necesidad de síntesis” (A 106) 

Una vez más, es a través de la argumentación trascendental que Kant establece la 

necesidad de la condición originaria y trascendental, que no es otra cosa que la 



 

 24 

apercepción trascendental (A 107). Partimos de la premisa de que pensamos el objeto de 

nuestras intuiciones a través de una síntesis necesaria. Y para que esto sea posible, 

encontramos las condiciones que debemos aceptar como verdaderas, a saber, que debe 

haber un fundamento trascendental de la unidad de la conciencia. Kant establece así como 

condición de posibilidad de, no solo los conceptos de objetos en general, sino de todos 

los objetos de la experiencia, la unidad de la conciencia en la apercepción originaria. “No 

pueden darse en nosotros conocimientos, como tampoco vinculación ni unidad entre los 

mismos, sin una unidad de conciencia que preceda a todos los datos de las intuiciones.” 

(A 107).  

Como hemos comentado, esta argumentación se repite a lo largo de la Deducción: 

“En efecto, la mente no podría pensar, y menos a priori, la identidad del yo en 

medio de la diversidad de sus representaciones, si no tuviera presente la identidad 

de su acto, identidad que somete toda síntesis de aprehensión (que es empírica) a 

una unidad trascendental y que hace posible su interconexión según reglas a 

priori.” (A 108). 

En este caso, Kant parte de la unidad trascendental de la apercepción para 

argumentar que es esta misma unidad la que permite que los fenómenos aparezcan 

reunidos en una única experiencia (A 108). 

Y esta unidad de apercepción debe ser considerada necesariamente a priori, pues 

en caso contrario el conocimiento carecería de objeto. Resumiendo, en palabras de Kant: 

“[…] la realidad objetiva de nuestro conocimiento se basará en la ley según la 

cual, en la experiencia, esos fenómenos han de estar sometidos a las condiciones 

de indispensable unidad de apercepción, al igual que, en la simple intuición, lo 

han de estar a las condiciones formales de espacio y tiempo: son esas condiciones 

las que hacen posible el conocimiento.” (A 110). 

 La unidad de de la síntesis de las percepciones, que constituye la forma de la 

experiencia, “no es otra cosa que la unidad sintética de los fenómenos obtenida mediante 

conceptos.” (A 110). Y si no se basaran en el fundamento trascendental, en la apercepción 

originaria, esta unidad de síntesis a través de conceptos sería imposible, o accidental, o 

nada para nosotros, como dice Kant.  



 

 25 

 Las categorías son condiciones a priori de la experiencia posible en general y a 

su vez de la posibilidad de los objetos en la experiencia. Y la necesidad de estas categorías 

“se basa en la relación que sostiene toda la sensibilidad – y, consiguientemente, todos los 

fenómenos posibles – con la apercepción originaria.” (A 111). Es la unidad de la 

autoconciencia la que determina las condiciones a las que todo ha de estar necesariamente 

sometido. En caso contrario, “no habría completa, general ni, por tanto, necesaria unidad 

de conciencia en la diversidad de las percepciones.” (A 112).   

4.2.2.- Deducción trascendental. Edición B 

De acuerdo con Hartnack, el argumento que sigue en la Edición B es el siguiente: 

“todo pensamiento, toda representación, ha de ser necesariamente un pensamiento o una 

representación que pertenece a alguien.” (Hartnack, 1988, p. 65).  ¿Cómo aparece esto en 

la Crítica? Veamos a continuación. 

“El Yo pienso tiene que poder acompañar todas mis representaciones. De lo 

contrario, sería representado en mí algo que no podría ser pensado, lo que equivale 

a decir que la representación, o bien sería imposible o, al menos, no sería nada 

para mí.” (B 132). 

El mismo formato de argumento que hemos analizado en A se repite de nuevo B. 

Partimos de la premisa de que lo representado en nosotros tiene que ser pensado. 

Recordemos que el conocimiento es fruto de la conjunción de la sensibilidad, facultad 

que aporta la representación, y el entendimiento, facultad que la piensa. Ahora bien, Kant 

sostiene que, de no darse la condición de que el “Yo pienso” acompañe a todas mis 

representaciones, estas no podrían ser pensadas. Es más, no solo no podrían ser pensadas, 

sino que no serían nada para nosotros. Por tanto, a través de un argumento trascendental, 

Kant concluye la necesidad del “Yo pienso” como representación que acompaña todas 

mis representaciones: “Toda diversidad de la intuición guarda, pues, una necesaria 

relación con el Yo pienso en el mismo sujeto en el que se halla tal diversidad.” (B 132).  

En otras palabras, Kant demuestra así la necesidad del “Yo” en el acto del conocimiento, 

en la medida en que toda representación necesariamente tiene que ser representación de 

alguien. 

 



 

 26 

Ahora bien, debe quedar claro que este “Yo” que estamos mencionando no es 

ningún “Yo” empírico. Como señala Hartnack, de todo contenido de pensamiento 

empírico “debemos poder decir necesariamente que eso es mío.” (Hartnack, 1988, p. 65). 

Este “Yo” es un “Yo” trascendental, un “Yo” que no es el que soy en cada caso, sino el 

que da unidad a toda la experiencia y aporta a su vez la unidad de conciencia. A este “Yo” 

es a lo que Kant llama “apercepción originaria”. 

“En efecto, las diferentes representaciones dadas en una intuición no llegarían a 

formar conjuntamente mis representaciones si no pertenecieran todas a una sola 

autoconciencia. Es decir, como representaciones mías (aunque no tenga 

conciencia de ellas en calidad de tales) deben conformarse forzosamente a la 

condición que les permite hallarse juntas en una autoconciencia general, porque, 

de lo contrario, no me pertenecerían completamente.” (B 132 – 133). 

Strawson señala este mismo punto de la argumentación: “Puedo tomar como mía 

una representación dada solamente porque yo la he combinado o sintetizado con otras” 

(Strawson, 1975, p. 84). 

El conocimiento consiste en la referencia de las representaciones a un 

determinado objeto, entendido este como “aquello en cuyo concepto se halla unificado lo 

diverso de una intuición dada.” (B 137). Sin embargo, dice Kant, toda unificación de 

representaciones exige unidad de conciencia en la síntesis de las mismas (B 137). Por 

esto, la unidad de conciencia es lo que permite que las representaciones se conviertan, 

efectivamente, en conocimiento y, por tanto, es también la que fundamenta la misma 

posibilidad del entendimiento (B 137). Queda así expuesto cómo Kant expone la 

necesidad de la apercepción trascendental como condición de posibilidad de no solo el 

conocimiento, sino de la experiencia como tal, pues la experiencia debe sintetizarse toda 

en una y la misma auto – conciencia.  

La experiencia para Kant no puede desvincularse de la conciencia porque, tal y 

como muestra Strawson, la experiencia no es solo un flujo de sensaciones, sino un flujo 

de experiencias constantes y en ese flujo de experiencias tengo conciencia de la identidad 

del “Yo”, pues llamo a todas mis representaciones, efectivamente, mías. Este mismo 

aspecto es el que señala Beiser (Beiser, 2002, p. 149), y es que no percibiríamos 

fenómenos si no hubiera una conciencia, pues lo que percibimos depende de las 



 

 27 

condiciones de nuestra percepción humana y no tiene sentido considerar las cosas en sí 

mismas o los fenómenos al margen de esas condiciones. 

Para Kant, un juicio “no es más que la manera de reducir conocimientos dados a 

la unidad objetiva de apercepción.” (B 141). O lo que es lo mismo, el acto por el que lo 

diverso de las representaciones se unifica bajo la apercepción originaria es la función 

lógica de los juicios (B 143). Lo diverso de una intuición se relaciona así con la unidad 

de apercepción a través de las funciones de los juicios, esto es, a través de las categorías. 

Por esto mismo, “lo diverso de una intuición dada también se halla, pues, necesariamente 

sujeto a las categorías.” (B 143). El entendimiento hace uso de las categorías a modo de 

reglas que conectan lo diverso de la sensibilidad con la originaria unidad de apercepción. 

Gracias precisamente a las categorías puedo representar lo diverso de la sensibilidad 

contenido en una intuición que considero mía. 

4.3.- Unificación trascendental 

Lo que cabe preguntarnos a continuación es de qué modo, a través de esta 

argumentación trascendental, Kant hace frente al problema de la unificación del “Yo”. 

Este problema, como se ha mostrado, apunta a la posibilidad de hablar de una unidad de 

la conciencia, que no es ya la pregunta por la identidad empírica del sujeto. Lo que se 

pregunta aquí es por un fundamento último, trascendental, que unifique la conciencia. 

Lo que concluimos de esta exposición es que Kant no aporta ninguna respuesta a 

este problema porque no lo considera. ¿Qué significa esto? En la media en que estoy 

experimentando algo ya está supuesto el “Yo” que lo experimenta. Cuando voy a 

preguntarme si se da una unificación del “Yo”, el sujeto “Yo” que me hago esta pregunta 

está ya siempre supuesto, pues es una condición de posibilidad de la experiencia y con 

ello, de la pregunta misma. Este es el mismo razonamiento al que Beiser apunta cuando 

dice que el “Yo pienso” no se puede eliminar o pensar sin él porque el mismo intento de 

hacerlo lo presupone. El “Yo” es condición necesaria de toda conciencia: una 

representación de la que no pueda ser consciente sería imposible o nada para nosotros, y 

esto es porque el “Yo pienso”, el principio más alto del entendimiento, acompaña a todas 

las representaciones mientras que ninguna representación lo precede o acompaña (Beiser, 

2002, p. 151). Sin sujeto no habría representaciones. 



 

 28 

 En el momento en que experimento algo en general, o me planteo esta pregunta 

en particular, el “Yo” ya está siempre supuesto. De hecho, si hubiera experiencia sin un 

sujeto que la experimentara propiamente dicho, o no sería experiencia posible o no sería 

nada para el sujeto. Así es cómo Kant afronta el problema de la unificación del “Yo”, 

dándolo ya siempre por resuelto al momento de plantearlo. 

4.4.- “Yo” empírico frente “Yo” trascendental. 

  “Según esto, no me conozco tal como soy, sino sólo como me manifiesto a mí 

mismo. Por consiguiente, la conciencia de sí mismo dista mucho de ser conocimiento de 

sí mismo” (B 158).  

 Hay un aspecto interesante que me gustaría señalar en cuanto al “Yo”. Y es que 

hemos hablado de la unidad de la conciencia en la apercepción originaria como condición 

de posibilidad de la experiencia, pero ese “Yo”, que es el correlato de todas mis 

representaciones, es distinto del “Yo” que soy en cada representación particular. La 

posibilidad de la experiencia se apoya en que es siempre experiencia mía. La unidad de 

apercepción me dice que soy, no cómo me manifiesto ni cómo soy en mí mismo, 

simplemente que soy. Es interesante ver la diferencia entre el “Yo” que soy cada vez en 

tanto que “Yo” empírico, y el “Yo” trascendental, que también soy, pero no al modo del 

“Yo” empírico, sino como condición de posibilidad de este. 

En relación con este “Yo” trascendental, Beiser apunta a un hecho interesante en 

su análisis del sujeto trascendental kantiano. Según Beiser, el sujeto trascendental cumple 

con dos requisitos fundamentales para toda subjetividad: en primer lugar, el requisito de 

la autoconciencia, pues el “Yo pienso” de la unidad de apercepción expresa la auto – 

conciencia (Beiser, 2002, p. 154) y, en segundo lugar, cumple con el requisito de la 

libertad, en sentido de autonomía, el poder de crear y actuar conforme a leyes auto – dadas 

(Beiser, 2002, p. 154). En la Edición B de la Deducción Trascendental (B 157 – 158) 

Kant sostiene que el “Yo pienso” de la unidad de apercepción expresa el acto de 

determinar mi existencia, y es en virtud de esta espontaneidad que me puedo llamar a mi 

mismo una inteligencia [intelligenz].  Beiser señala la importancia del término intelligenz 

en alemán porque este término designa el poder de la espontaneidad y la libertad propios 

de un ser racional (Beiser, 2002, p. 154).  

 



 

 29 

Lo que señala Beiser es que Kant atribuye al “Yo” trascendental una serie de 

características propias de una subjetividad, a saber, autoconciencia y espontaneidad. Sin 

embargo, recordemos que este “Yo” no es un objeto empírico, sino que es un fundamento 

trascendental de la unidad de la conciencia. No tenemos experiencia de este “Yo” porque 

en el momento en que lo tematizamos y lo convertimos en objeto de investigación, este 

queda ya siempre supuesto detrás de la objetivación misma. En otras palabras, aunque 

podamos hablar de este “Yo” trascendental, objetivándolo, este “Yo” que acabamos de 

convertir en objeto ya no es el mismo “Yo” trascendental que hay supuesto en toda 

experiencia: el “Yo” que objetivamos se vuelve objeto de la experiencia y el “Yo” 

trascendental es el fundamento de la misma. 

Como hemos mencionado, la auto – conciencia de la unidad de apercepción es 

auto – conciencia de que existo, no de cómo existo: las condiciones bajo las cuales las 

categorías son aplicadas a la experiencia no pueden convertirse en un objeto de la 

experiencia. Y como tal, el conocimiento de uno mismo requiere la aplicación de las 

categorías, por lo que para aplicarlas tendría que convertirme a mí mismo en un objeto 

determinado. Entonces, ¿cómo puede Kant atribuir una serie de propiedades empíricas a 

un “Yo” que parece escapar a la objetivación que permite precisamente señalar estas 

propiedades? 

Según Beiser, Kant tiene una respuesta para esto. No podemos adscribir 

personalidad o sustancialidad al “Yo” trascendental, pero sí autoconciencia y 

espontaneidad, pues son condiciones necesarias para la experiencia posible (Beiser, 2002, 

p. 156). Según Beiser, el argumento de Kant reside en que, al igual que podemos mostrar 

las reglas de la lógica derivándolas de las reglas implícitas de los juicios, podemos 

producir las formas del entendimiento y la intuición derivándolas en las condiciones 

necesarias de la experiencia (Beiser, 2002, p. 157). En otras palabras, para que el sujeto 

pueda conocer su papel trascendental, solo tiene que pensarse de acuerdo con las 

categorías, pues su actividad solo se examina en la medida en que crea y actúa de acuerdo 

a ellas.  



 

 30 

5.- Conclusiones  

El objetivo de esta investigación es analizar la forma en que tanto Kant como 

Hume afrontan cada uno el problema de la unificación del “Yo”. ¿Qué papel juega el 

sujeto en la experiencia? ¿Podemos hablar de un “Yo”?  Tanto Hume como Kant enfrentan 

este problema de formas diferentes. 

Hume, empirista, aporta una respuesta negativa a este problema: no podemos 

hablar de una unificación del “Yo”. Todas nuestras ideas proceden de percepciones, por 

lo que la idea del “Yo” tendría que proceder de una impresión. Ahora esta debería ser 

continuada e ininterrumpida, cosa que no ocurre pues es justo contraria a la noción misma 

de impresión, siendo esta por definición discontinua e interrumpida. El motivo por el que 

hablamos de una idea de “Yo” es por obra de la imaginación. Como ha quedado expuesto, 

el problema del “Yo” es un derivado del problema de la identidad de la sustancia, pues lo 

que realmente nos preguntamos aquí es si podemos decir que el “Yo” que soy en cada 

caso es, efectivamente, el mismo. Ha quedado claro cómo, desde la filosofía humeana, 

nos reconocemos como incapaces de responder a la pregunta por la unificación del “Yo”. 

Además, se ha mostrado también que lo que llamamos “Yo” es en realidad una ficción de 

la imaginación, una ilusión que, si bien no podemos fundamentarla a nivel filosófico, a 

nivel pragmático sigue siendo útil y nos permite a nosotros darle un sentido a nuestra 

vida. 

En cuanto a Kant, lo que encontramos es en realidad que no responde a este 

problema; a través de una argumentación trascendental, lo que encontramos es que Kant 

confiere al sujeto condición de posibilidad de la experiencia misma, dando el problema 

como ya siempre por resuelto cada vez que se plantea. Los argumentos trascendentales 

son una buena herramienta que permite disolver el tipo de dudas escépticas que 

encontramos por ejemplo en la filosofía humeana. Una vez ha quedado expuesto en qué 

consiste un argumento trascendental y la forma que tiene, se ha analizado la sección de la 

Deducción Trascendental de la Crítica de la razón pura para interpretar la argumentación 

que Kant lleva a cabo en dicha sección como una argumentación trascendental que le 

permite dotar al “Yo” de condición de posibilidad de la experiencia humana. De este 

modo, se puede decir que Kant ni siquiera da una respuesta al problema de la unificación 

del “Yo” porque lo considera ya siempre resuelto en el momento en que se plantea. Para 

Kant el problema de la unificación del “Yo” se puede ver como una confusión que, como 



 

 31 

diría Aristóteles, un ciego de nacimiento podría tener sobre los colores: una discusión 

sobre palabras (lógos), sin pensar realmente en lo que se dice (Aristóteles, 2016, p. 131). 

Concluimos así cómo ambos autores afrontan este problema: Hume nos conduce 

a un escepticismo por el que tenemos que responder que no podemos hablar de una idea 

de “Yo” a nivel teórico, mientras que Kant da ya siempre por resuelto el problema de la 

unificación del “Yo” a través de una argumentación trascendental. 

  



 

 32 

Bibliografía 

 

Aristóteles, (2016). Física. Gredos 

Beiser, F. (2002). German Idealism. Harvard University Press 

Cabrera, I. (2007). Argumentos trascendentales. UNAM  

Hartnack, J. (1988). La teoría del conocimiento de Kant. Cátedra 

Hume, D. (2015). Investigación sobre el conocimiento humano. 

Alianza 

Hume, D. (2005). Tratado de la naturaleza humana. Tecnos 

Kant, I. (2013). Crítica de la razón pura. Taurus 

Noonan, H. (2007). Hume. Oneworld 

Strawson, P. (1975). Los límites del sentido. Revista de Occidente 


	0.- Resumen
	1.- Índice
	2.- Introducción
	3.- Hume. El “Yo” como ficción de la imaginación
	3.1.- Aproximación al Tratado de la naturaleza humana
	3.2.- La relación del “Yo” con el problema de la identidad
	3.3.- ¿Qué es el “Yo”? Hume ante el problema de la unificación
	3.4.- El valor pragmático del “Yo”

	4.- Kant. El “Yo” como condición de posibilidad de la experiencia
	4.1.- Los argumentos trascendentales
	4.2.- La Deducción trascendental
	4.2.1.- Deducción trascendental. Edición A
	4.2.2.- Deducción trascendental. Edición B
	4.3.- Unificación trascendental
	4.4.- “Yo” empírico frente “Yo” trascendental.

	5.- Conclusiones
	Bibliografía

