
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

Une approche de la chevalerie médiévale dans le roman 

Yvain ou le Chevalier au lion de Chrétien de Troyes 

An approach to medieval chivalry in the novel Yvain ou 

le Chevalier au lion by Chrétien de Troyes 

Autor/es 

Malena Andreu Martínez de Madrid 

Director/es 

María Azucena Macho Vargas 

 

Facultad de Filosofía y Letras 

2023/2024 



TABLE DES MATIÈRES 
 

1. INTRODUCTION ............................................................................................................... 2 

2. APPROCHE HISTORIQUE À LA CHEVALERIE DU MOYEN ÂGE .......................... 4 

    2.1. NAISSANCE ET ÉVOLUTION DE LA CHEVALERIE ........................................... 4 

3. YVAIN OU LE CHEVALIER AU LION ........................................................................... 6 

    3.1. RÉSUMÉ ...................................................................................................................... 7 

    3.2. MANIFESTATIONS DE LA CHEVALERIE DANS LES PERSONNAGES DU 

ROMAN .................................................................................................................................. 9 

        3.2.1. YVAIN ET LE CHEVALIER AU LION ............................................................ 10 

            3.2.1.a. YVAIN ........................................................................................................... 11 

            3.2.1.b. LE CHEVALIER AU LION ......................................................................... 14 

        3.2.2. GAUVAIN ET LE LION ..................................................................................... 15 

            3.2.2.a. LE LION ....................................................................................................... 15 

            3.2.2.b. GAUVAIN ..................................................................................................... 17 

        3.2.3. LE SÉNÉCHAL KÉ ............................................................................................ 18 

        3.2.4. LUNETTE ET LAUDINE ................................................................................... 20 

4. CONCLUSION ................................................................................................................. 23 

5. BIBLIOGRAPHIE ............................................................................................................ 25 

 

 

  



2 
 

1. INTRODUCTION 

Il est habituel que l’expression littéraire diverge de la réalité dans la mesure où il s’agit 

de textes appartenant à la fiction. Pourtant, la littérature reste toujours un magnifique miroir des 

valeurs de la société dans laquelle les œuvres sont composées. Moyennant un parcours qui part 

d’une approche historique, nous allons dévoiler les différents regards chevaleresques qui se 

trouvent dans le roman d’Yvain ou le chevalier au lion de Chrétien de Troyes (né vers 1135, mort 

vers 1183 (Larousse, s.d.)), l’auteur de roman médiéval de chevalerie par excellence.  

Malgré son énorme contribution à la littérature médiévale française et, surtout, au genre 

romanesque, sa vie nous est très méconnue. Il a énormément influencé ses contemporains et les 

auteurs qui lui succèdent, ce que nous pouvons constater grâce aux nombreuses continuations de 

ses œuvres. En fait, encore aujourd’hui, il continue de susciter l’intérêt du public et les romans 

arthuriens ont été portés sur le grand écran à plusieurs reprises. 

Ce maître des lettres du XIIe siècle a été considéré par la critique littéraire comme le père 

du roman arthurien. Il a travaillé pour la Cour de Marie de Champagne, fille d’Aliénor 

d’Aquitaine, et, vers la fin de sa vie, pour la Cour de Philippe de Flandre.  

Sa production littéraire nous est parvenue de manière fragmentaire et il y a même des 

manuscrits, tels que le roman à propos de l’histoire de Tristan et Iseut, dont nous connaissons 

l’existence grâce à d’autres œuvres car ils n’ont pas été retrouvés. 

 De Troyes écrivait en français ancien, la langue vernaculaire de l’époque, même s’il s’y 

connaissait très bien en latin et en grec. Sa production peut se diviser en deux selon sa matière 

qui est déterminée par l’origine des sources d’inspiration des œuvres dont il est question. La 

matière de Rome comprend les traductions-adaptations et les textes à influence gréco-romaine 

comme Philomena. La matière de Bretagne englobe les romans à influence celtique tels que celui 

d’Yvain, que nous proposons à l’analyse dans ce travail, et le reste de romans de la Table Ronde. 

Le passage de la matière de Rome à la matière de Bretagne marque pour les chercheurs la maturité 

de l’auteur et de son écriture. 

Ce texte a été choisi comme l’objet d’étude en raison l’énorme éventail de modèles 

chevaleresques qui y sont représentés : depuis le chevalier perfide incarné par le sénéchal Ké 

jusqu’au chevalier dit « parfait » de la Table Ronde que nous connaissons sous le nom de Gauvain 

et en passant par la personnification du lion qui devient chevalier. 

 Quant à la structure de notre travail, nous allons partir d’une brève contextualisation 

historique de la chevalerie médiévale qui comprendra sa naissance et les caractéristiques les plus 



3 
 

importantes de cette forme de vie et qui nous donnera une base pour mieux comprendre le roman. 

Ceci sera suivi de l’approche littéraire de la chevalerie telle que nous la trouvons dans Yvain ou 

le Chevalier au lion. Nous ferons une analyse de la chevalerie où, en plus d’insister sur les 

caractéristiques que le chevalier doit réunir, nous passerons en revue les personnages les plus 

importants pour voir comment ils les représentent. Finalement, nous clôturerons ce mémoire avec 

une conclusion où nous allons pointer les apprentissages tirés à partir de la réalisation de cette 

étude.  

Ce travail a été fait à partir de la version de 1992 éditée et commentée par Jean-Pierre 

Foucher et c’est à cette édition que les citations de l’œuvre renvoient (De Troyes, 1992).  

Pour octroyer à ce mémoire une base critique, la méthodologie suivie passe par une 

exhaustive documentation sur les théories littéraires existantes sur le roman jusqu’à présent, tout 

comme par une analyse personnelle des aspects de la chevalerie que nous trouvons dans l’ouvrage. 

  



4 
 

2. APPROCHE HISTORIQUE À LA CHEVALERIE DU MOYEN ÂGE 

La chevalerie était une catégorie sociale ou socioprofessionnelle qui englobait tous ces 

hommes qui dédiaient leur vie à l’exercice militaire. Tout comme le mariage, ce métier pouvait, 

dans un premier temps, être un moyen de promotion sociale pour les fils de la petite aristocratie 

ou de paysans aisés. Cependant, ce titre nobiliaire est devenu, avec le temps, héréditaire. 

La chevalerie reflétait, au début du Moyen Âge, des relations de vassalité entre deux 

hommes libres et égaux dont l’un se plaçait sous la dépendance de l’autre pour obtenir de l’argent, 

de la reconnaissance sociale ou de la protection et donnait en échange son travail et sa loyauté. 

Pourtant, la figure du chevalier a évolué et a réussi à obtenir un statut élevé dans la société 

médiévale.  

2.1. NAISSANCE ET ÉVOLUTION DE LA CHEVALERIE  

La naissance historique de la figure du chevalier remonte au XIe siècle où il se produit 

une diminution du pouvoir royal au profit du pouvoir des châtelains, des seigneurs qui 

administraient leurs châteaux et qui avaient leurs propres troupes qui les protégeaient. Ces troupes 

commandées par les châtelains étaient normalement appelées militas dans les textes en latin, ce 

que nous avons pu traduire par « chevaliers ». Les deux fonctions premières des chevaliers étaient 

la défense des propriétés des seigneurs et la domination de l’ennemi, ce qui s’oppose à la vision 

idéalisée des romans de chevalerie qui insistent sur les grands atouts de leurs protagonistes. « À 

l’origine mythique d’une chevalerie protégeant les faibles, les femmes, les orphelins et tous les 

déshérités, il faut donc se résoudre à opposer l’origine réelle d’une chevalerie qui opprime plus 

qu’elle ne protège » (Flori, 1995). C’est au fil du temps et suite à l’influence des romanciers et 

des poètes, entre autres, que la conception de la chevalerie a évolué vers la vision actuelle.   

En outre, il ne faut pas oublier le ralliement de la figure du chevalier à la défense de la 

chrétienté, par exemple, à l’occasion des croisades. Ce lien avec la religion était si important que 

certains chevaliers devenaient des membres des ordres religieux tels que l’Ordre du Temple 

(mieux connus par Templiers) ou l’Ordre des chevaliers Teutoniques, tous les deux du XIIe siècle. 

L’apogée de la chevalerie a eu lieu au XIIIe siècle. Dans certaines régions de la France, 

elle se confondait avec la noblesse car il s’agissait de sa version militaire. La domination des 

chevaliers est arrivée jusqu’au point de se fondre avec la noblesse et le clergé pour donner forme 

au groupe des privilégiés. C’est ainsi que nous retrouvons le schéma trifonctionnel si 

caractéristique du Moyen Âge qui divise la société en trois ordres : oratores (chargés des affaires 



5 
 

religieuses), bellatores (chargés des affaires de défense) et laboratores (chargés des activités de 

production). 

Durant les premiers siècles de l’histoire chevaleresque, il ne fallait pas avoir une tradition 

de naissance pour devenir chevalier. Il suffisait de « gagner ses éperons », c’est-à-dire, « de faire 

preuve de courage et d’initiative » (Cartwright, 2018) pour recevoir ce titre-là. Toutefois, l’ordre 

social des chevaliers est devenu de plus en plus restreint et l’ascension sociale presque impossible. 

Finalement, au XIIIe siècle peu de chevaliers ne l’étaient pas par naissance et ce titre est devenu 

complètement héréditaire, ce qui a conduit à la création de la noblesse d’épée. Il y a eu une 

sacralisation de la chevalerie qui a élevé le statut du chevalier, une réaction justifiée par l'énorme 

importance de leurs fonctions dans la société. 

Avant que le titre de chevalier ne soit transmis de génération en génération, les chevaliers 

devaient avoir un minimum d’argent pour pouvoir payer les armes et l’armure nécessaires, sauf 

si elles leur étaient fournies. De cette façon, non seulement les femmes, mais aussi les jeunes les 

plus pauvres étaient exclus du monde chevaleresque. 

Le processus pour devenir chevalier commençait à l’âge de sept ans où les enfants 

devenaient pages et s’initiaient au maniement des chevaux, à l’art de la chasse et à l’utilisation 

des armes. À partir des quatorze ans, ils pouvaient devenir écuyers pour apprendre vraiment à se 

défendre en même temps qu’ils assistaient des chevaliers déjà instruits. À l’âge de dix-huit ans 

environ, il avait lieu leur cérémonie d’adoubement : un rite de passage à l’âge adulte pour devenir 

des chevaliers à part entière. Cette cérémonie avait une structure très fixée ; la réception de leur 

épée, la bénédiction du prêtre et le serment de protéger les pauvres et les faibles précédaient la 

tape de la main ou de l’épée sur les épaules ou sur le cou des jeunes hommes qui les rendait 

chevaliers. D’autres fois, au lieu de la tape, ils recevaient un coup sur la nuque appelé « collée » 

ou « accolade » qui symbolisait la dernière attaque qu’ils allaient recevoir sans défendre leur 

honneur. Ils recevaient aussi un cheval, un bouclier et une bannière. Les deux derniers pouvaient 

porter les armoires familiales. La cérémonie se terminait avec un grand festin. 

Les chevaliers devaient conjuguer les activités guerrières et les arts associés à la guerre 

tels que l’équitation et le maniement des chevaux, avec les arts plus littéraires parmi lesquels la 

récitation de poésie et, même, sa composition.  



6 
 

Le code chevaleresque était omniprésent dans la vie du chevalier, ce qui s’est vu 

encouragé par l’irruption des romans de chevalerie qui leur ont fait protagonistes et ont vanté 

leurs conduites. Ils devaient faire preuve couramment de leurs habilités pour avoir une bonne 

réputation en tant que chevaliers. Pour ce faire, ils assistaient à des expéditions guerrières ou 

participaient à des tournois. Parmi les types de tournois, nous distinguons les mêlées et les joutes, 

toutes les deux des manières d’entraînement dont l’adaptation des armes utilisées minimisait les 

possibles blessures. La mêlée était un simulacre de bataille où ils devaient obtenir une rançon pour 

se couronner vainqueurs. Les joutes étaient des batailles entre deux chevaliers armés d’une lance 

qui, au long d’une course d’entre 100 et 200 mètres, devaient faire tomber l’adversaire du cheval. 

Ces événements guerriers étaient, en quelque sorte, théâtralisés parce que parfois les assistants se 

déguisaient pour contribuer à l’atmosphère de l’événement. Ils avaient un caractère très 

prestigieux. 

En ce qui concerne les valeurs morales, le code chevaleresque insistait surtout sur la 

loyauté au seigneur, au roi et à Dieu, le sens de l’honneur, le secours au faible, la largesse et la 

défense de la chrétienté. Tout chevalier digne de ce nom devait être courtois, c’est-à-dire, il devait 

avoir un bon sens de justice et de bonnes manières, du courage, de l’audace, de l’agilité guerrière 

et du respect de la parole donnée.  

En plus, le chevalier littéraire devait être un fin’amant, c’est-à-dire, il devait se soumettre 

à la volonté de la dame aimée et suivre de très strictes pas pour atteindre son amour. L’amour 

arrive jusqu’à la folie et se concrétise lorsqu’Yvain, par exemple, n’est pas capable d’équilibrer 

ses devoirs sociaux et conjugaux « dans un trouble mental le privant de ses attributs d’homme, de 

chevalier et d’époux » (Pierreville, 2023).  

3. YVAIN OU LE CHEVALIER AU LION 

Le roman proposé à l’analyse est un des chefs-d’œuvre de Chrétien de Troyes, même s’il 

ne s’agit pas de son texte le plus connu. Selon les spécialistes, dont Foucher (1992), les épisodes 

s’encadrent dans une atmosphère du merveilleux breton, mais l’intrigue est tirée de différentes 

sources parmi lesquelles des légendes celtiques, ce que nous pouvons constater, par exemple, à 

travers le parallélisme entre Yvain et Owein. 

Selon l’article de la Bibliothèque Nationale de France intitulé « le Chevalier au lion », ce 

roman est « le roman de l’équilibre » dans la production de Chrétien de Troyes.  



7 
 

Il délaisse le caractère énigmatique des épreuves d’Erec et Enide, la préciosité de Cligès et les 

obscurités du Chevalier de la Charette. Son intrigue est pourtant fondée sur la folie du protagoniste 

qui désespère de reconquérir la confiance de son épouse. (Bibliothèque Nationale de France, s.d.d) 

 Il suit une structure ternaire, très caractéristique des romans de l’auteur. L’aventure 

initiatique de la Fontaine du Pin et le mariage d’Yvain et Laudine constituent la première partie 

de l’intrigue du roman. La deuxième partie comprend la crise du protagoniste provoquée par le 

déséquilibre de ses sentiments et l’impossibilité de concilier sa vie privée avec ses fonctions 

comme chevalier, ce qui le conduit à la perte de son identité et à sa conception de chevalier hors 

la société. La troisième et dernière partie englobe la réhabilitation du chevalier avec le lion, son 

nouveau et toujours fidèle compagnon, dont l'apothéose est la réconciliation des époux. 

Comme tous les romans du cycle arthurien de Chrétien de Troyes, Yvain ou le Chevalier 

au lion porte un double titre qui montre les deux identités du chevalier : celle donnée par naissance 

et celle qu’il acquiert dans la forêt. 

 Dans ce roman, nous trouvons représentés quelques des chevaliers de la Table Ronde, 

confrérie chevaleresque constituée par les meilleurs de la cour du roi Arthur. Il s’agit du centre 

romanesque spatial et symbolique qui réunit tous les chevaliers protagonistes des romans du cycle 

arthurien.  

3.1. RÉSUMÉ  

Avant d’entamer l’analyse de la chevalerie proprement dit, il convient de faire un bref 

résumé sur le roman pour contextualiser l’intrigue et les personnages. 

L’aventure qui déclenche l’intrigue est le récit rétrospectif de Calogrenant, cousin de 

notre protagoniste, qui était en quête d’aventures dans la forêt de Brocéliande lorsqu’il a appris 

l’existence de la Fontaine au Pin capable de provoquer de vastes orages. La joie parfaite suivait 

la tempête et les oiseaux commençaient à chanter à nouveau en faisant que celui qui contemplait 

ces événements éprouve de merveilleuses sensations.  

Le seigneur du château qui se trouvait près de la fontaine décide d’attaquer le chevalier 

étranger pour défendre ses propriétés de l’intrus et l’écrase dans la bataille. Yvain, fils du roi 

Urien et prestigieux chevalier de la cour du roi Arthur, prend connaissance de cette offense et 



8 
 

entreprend une aventure en solitaire pour réparer l’honneur perdu de son cousin. D’autres 

chevaliers de la cour et le roi Arthur partent quelques jours plus tard avec le même dessein.  

Durant cette séparation temporelle entre Yvain et le reste de chevaliers, celui-ci se bat 

contre le seigneur du château et sort victorieux, mais, au cours de la persécution du vaincu pour 

obtenir les preuves nécessaires pour rétablir l’honneur de son cousin et pour que personne ne 

conteste son triomphe, il tombe dans un piège et devient prisonnier d’une demoiselle appelée 

Lunette.  

Un jour, depuis sa prison, il voit Laudine, veuve du seigneur du château, et devient 

éperdument amoureux d’elle. C’est grâce à l’intelligence de sa ravisseuse qu’il réussit à se marier 

avec cette dame en échange de la protection de la fontaine magique et du château. Les chevaliers 

de la cour du roi Arthur assistent au mariage et Gauvain, grand ami d’Yvain, insiste pour que le 

jeune marié parte en quête d’aventures avec lui. Il soutient que « il doit s’améliorer celui qui a 

une belle dame pour femme ou pour amie. Il n’est pas juste que, parce qu’elle l’aime, il perde son 

renom et son prix » (De Troyes, 288).  

C’est ainsi qu’il obtient la permission de Laudine pour partir en quête d’aventures à 

condition d’y retourner dans un an. Elle lui offre un anneau qui lui protège des blessures et le 

chevalier part. Bien qu’il accepte le délai de sa femme, il ne réussit pas à tenir promesse et devient 

un chevalier hors la société. Pendant cette période hors la société, il perd sa femme et son identité. 

Il doit surmonter des périls dans la forêt où, finalement, il fait connaissance de son nouveau et 

fidèle compagnon : un lion blessé qui, en dette avec son sauveur, le suit où qu’il aille.  

La rencontre du lion est le premier pas pour la récupération de son identité et de son 

épouse. Peu de temps après, de retour à la fontaine, il retrouve Lunette qui était devenue 

prisonnière de la dame du château sous prétexte de l’avoir trahie en défendant l’honneur et la 

vertu de celui-ci en tant qu’époux. Il lui promet de la libérer car personne ne devrait jamais souffrir 

les conséquences de ses actions. Avant d’y aller, il aide un seigneur, de la famille de Gauvain, à 

se débarrasser du géant Harpin de la Montagne qui voulait tuer ses fils. C’est lors de cette aventure 

qu’il prend son nouveau nom : le Chevalier au lion.  

Le lendemain, il se rend au château pour sauver la demoiselle du bûcher. Il défie le 

sénéchal et ses deux frères qui allaient brûler vive Lunette. S’il sortait victorieux, ils devraient la 

délivrer. Toujours aidé du lion, il vainc les chevaliers et Lunette devient libre à nouveau. Laudine, 



9 
 

qui n’avait pas reconnu Yvain, lui offre son hospitalité, mais le chevalier la refuse et repart loin 

du château avec le lion. 

En même temps, une demoiselle, ayant des problèmes avec sa sœur aînée sur leur 

héritage, est en quête du Chevalier au lion qui accepte finalement sa cause et se dirige vers la cour 

du roi Arthur. Ce qu’ils ignorent est que le chevalier qui défend la cause de la sœur aînée est 

Gauvain, le grand ami d’Yvain.  

Sur le chemin, il conquiert une nouvelle victoire et, suite à celle-ci, il arrive au lieu choisi 

pour la bataille pour la cause de la demoiselle déshéritée. La bataille se déclenche et les deux 

chevaliers combattent avec autant de prouesse et d’agilité qu’ils ressentent une grande admiration 

réciproque pour son adversaire. Lors de la tombée du jour, les deux chevaliers, blessés et salis de 

leur propre sang, décident d’arrêter la lutte pour recommencer le lendemain. C’est le moment où 

Yvain demande son identité à son adversaire et l’énigme se révèle. Ils sont Yvain et Gauvain, les 

grands amis et compagnons. Une fois connues leurs identités, aucun des chevaliers ne voulait 

continuer avec la lutte et ils se déclarent tous les deux vaincus devant le roi Arthur. Le roi, qui ne 

voulait pas octroyer à l’aînée la victoire sur sa sœur la considérant injuste, négocie avec l’aînée 

et les biens de la cadette lui sont remis.  

Yvain n’a qu’une autre affaire en cours : récupérer sa femme. Lunette, suite à leurs 

problèmes de défense, conçoit une stratégie pour le faire revenir au château. Elle fait jurer à la 

dame de ne pas utiliser des représailles contre elle si elle trouvait un bon chevalier pour défendre 

la fontaine et le château et Lunette part en quête d’Yvain.  

Finalement, il retrouve Laudine qui, malgré son scepticisme après connaître sa vraie 

identité, l’accepte à nouveau comme son époux. Yvain jure de ne jamais le laisser tomber à 

nouveau et de s’occuper de la défense du château et de la fontaine magique. 

3.2. MANIFESTATIONS DE LA CHEVALERIE DANS LES PERSONNAGES DU 

ROMAN 

Malgré ce qu’il pourrait paraître sur une première impression, ce roman renferme une 

grande complexité, surtout en ce qui concerne les personnages. Les pages successives vont se 

borner à l’analyse de la chevalerie à travers les personnages d’Yvain, de Gauvain, du lion et du 



10 
 

sénéchal Ké1, des personnages tout à fait différents qui nous offrent plusieurs modèles 

chevaleresques. Nous analyserons également le rôle de Lunette et de Laudine, indispensables dans 

le roman. 

En tant que roman arthurien, il convient, avant tout, de faire mention du roi Arthur, celui 

qui donne naissance à cette cour et, en conséquence, à ce cycle romanesque. Il apparaît et 

déclenche toutes les aventures initiatiques. Gérant une société parfaite en organisation, c’est un 

roi idéal qui promeut un fort principe d’égalité et de solidarité basé sur l’absence de hiérarchie 

entre chevaliers devenant, de cette façon, primus inter pares. Il est l’élu par Dieu comme garant 

de l’ordre puisqu’il a le don de regrouper les différents intérêts des chevaliers de la Table Ronde 

pour rendre la société plus équilibrée et pour éviter les guerres inutiles. Dans cet endroit, il n’y a 

pas de violence ni de méchanceté car tout s’encadre dans un contexte idyllique. En absence de 

violence et, par conséquent, de batailles, les chevaliers, comme Calogrenant le fait juste au début 

du roman, sont contraints de partir en quête d’aventures pour améliorer leurs qualités. 

L’amélioration des aptitudes chevaleresques est une condition sine qua non pour accomplir leur 

devoir chevaleresque et pour conserver leur renommée sociale. C’est pourquoi dans le roman 

Érec et Énide de Chrétien de Troyes, Érec décide, sous conseil de sa femme, de partir en quête 

d’aventures pour faire tomber les rumeurs des autres habitants de la cour arthurienne qui le 

critiquaient pour avoir laissé de côté son devoir chevaleresque.  

Les personnages dont le nom sert de titre aux romans de Chrétien de Troyes n’incarnent 

jamais la chevalerie parfaite car ils ont tous commis des péchés : Lancelot désire l’amour 

concupiscent de la Reine Guenièvre qui peut faire tomber la société idéale du roi Arthur ; Perceval 

tue indirectement sa mère par son égoïsme inconscient en ne pas la secourant lorsqu’elle en avait 

besoin et Yvain, ébloui par les aventures chevaleresques, oublie le délai de sa femme et ne tient 

pas promesse d’y retourner à la date fixée.  

3.2.1. YVAIN ET LE CHEVALIER AU LION 

Pour Chrétien de Troyes, le roman de chevalerie « doit être l’histoire fictive d’un 

chevalier errant, d’un héros d’armes et d’amours qui part à l’aventure en quête de sa propre 

identité » (Bibliothèque Nationale de France, s.d.b). Yvain, aussi connu comme le « Chevalier au 

lion », est le personnage principal du roman et incarne une conception de la chevalerie qui devient 

                                                             
1 Il y a plusieurs graphies pour le nom du sénéchal (Keu/Kev/Ké) et pour celui de Lunette (Lunette/Lunete). 

Nous avons choisi « Ké » et « Lunette » en accord avec la traduction de Jean-Pierre Foucher, mais elles 

sont toutes valables. 



11 
 

de plus en plus complexe à mesure que l’intrigue avance. La quête de son identité est l’axe capital 

autour duquel tournent les intrigues et les autres personnages. Nous pouvons faire une division 

du personnage, selon son identité, en deux chevaliers différents qui partagent un même corps : 

Yvain et le Chevalier au lion. 

La question du dédoublement identitaire du protagoniste fait l’objet d’une attention 

critique considérable car elle nous permet d’aborder des réflexions sur les limites identitaires 

d’Yvain et du Chevalier au lion. L’élément déclencheur de la crise identitaire du chevalier est sa 

sortie de la société suite à son incapacité de tenir promesse à sa femme et, donc, de conjuguer ses 

devoirs de chevalier et ceux d’époux. Yvain tente de résoudre cette crise qui l’a conduit à la folie 

en s’isolant dans la forêt, le lieu par excellence des errances chevaleresques. Ce lieu-là est écarté 

de la société et dépourvu de règles et tous les périls et les situations merveilleuses peuvent s’y 

produire. Il démarre une période d’errance et rencontre un lion blessé qu’il guérit et qui devient 

son nouveau et fidèle compagnon de batailles.  

3.2.1.a. YVAIN 

Avant de faire connaissance du lion, il nous est présenté comme un des grands chevaliers 

de la cour du roi Arthur car il fait partie de la Table Ronde. Il représente l’idéal habituel des 

chevaliers : un homme fort, courageux avec d’inimitables qualités guerrières qui est toujours prêt 

aux aventures, qui défend son honneur et celui de son entourage avec sa propre vie et qui porte 

secours aux faibles qui en ont besoin. Il n’a pas peur et affronte les batailles et les défis avec 

bravoure. Cependant, comme tous les chevaliers protagonistes de Chrétien de Troyes, il commet 

un grand péché : Laudine lui offre un délai pour vivre des aventures, mais Yvain, incapable de 

tenir promesse, se transforme en un héros hors la société. 

Un des sujets abordés par Chrétien de Troyes dans son roman est « le problème de 

l’amour, du mariage et de la chevalerie aventureuse » (Foucher, 1992). Dans le prologue de 

l’édition employée, Foucher met en relief la question du chevalier idéal qui doit décider entre 

donner la priorité au service de la femme aimée ou à la prouesse et à la gloire chevaleresque. 

Chrétien de Troyes prouve que le personnage d’Yvain peut, suite à des erreurs et à beaucoup 

d’apprentissage, réussir à conjuguer ses devoirs envers sa dame et ses devoirs chevaleresques. 

Dès le début, Yvain est présenté comme un chevalier mesuré qui face aux insultes du 

sénéchal Ké réagit avec sagesse (« Madame, dit messire Yvain, il ne me chaut de ses insolences », 



12 
 

p. 2602). La mesure est une des qualités chevaleresques la plus importante car les chevaliers 

doivent être capables de contenir leurs émotions et leur rage pour agir avec bon sens. 

Chrétien de Troyes donne une importance capitale à l’apprentissage du chevalier qui 

s’améliore à mesure qu’il entreprend des aventures. Avant sa sortie de la société, nous savions 

déjà qu’Yvain n'était pas le chevalier parfait car, bien qu’il réussisse à vaincre le protecteur de la 

fontaine, il ne parvient pas à échapper de l’aventure sans peine étant donné qu’il est emprisonné 

par Lunette. Au cours du roman, nous assistons à son processus d’apprentissage qui lui permet de 

réintégrer la société.  

L’errance, l’oubli et la folie caractérisent Yvain. L’oubli d’Yvain n’est pas accidentel car 

il « est l’indice et la conséquence inévitable de cette défaillance » (Szkilnik, 2007), à savoir son 

incapacité de tenir promesse envers Laudine. Ceci suppose une seconde erreur de la part du 

chevalier qui lui mène à la folie et à sa sortie de la société. Dans cet état mental, il agit comme 

une bête (« il se mit à la guette des bêtes […], mangea venaison toute crue », p. 294), ce qui est 

paradoxal parce que, juste après, il rencontre le lion qui agit comme un être humain. La folie lui 

permet de « renaître en homme nouveau et devenir le fin ami qu’il était appelé à incarner » 

(Pierreville, 2019). 

Les chevaliers doivent respecter certaines règles, parmi lesquelles le code d’errance. Ce 

code les oblige à abandonner leurs compagnons dès que possible parce qu’ils ne peuvent prouver 

leur prouesse qu’à travers des aventures en solitaire. De plus, Yvain sait que, une fois arrivés à la 

Fontaine du Pin, le roi Arthur octroiera la première bataille au sénéchal Ké ou à Messire Gauvain 

s’ils la demandent et c’est pourquoi il décide de partir avant les autres chevaliers de la cour sans 

les informer préalablement comme le sénéchal l’avait prié de faire. Il fallait que ce soit lui qui 

vainc Esclados le Roux, le seigneur de la fontaine. 

L’amour est intrinsèque à l’aventure et une des aspirations du chevalier est de trouver une 

femme pour se marier. L’influence de la fin’amors fait que souvent l’amour soit vu par le 

chevalier comme une autre conquête à obtenir moyennant son endurance, son hardiesse et ses 

prouesses. Yvain trouve Laudine et, même s’il avait tué son époux, il réussit à la conquérir grâce 

à sa courtoisie et à ses mots d’amour. Il avoue qu’il l’aime plus que tout. Laudine, qui se trouvait 

face à un grand dilemme en aimant celui qu’elle ne devait pas aimer, termine par pardonner le 

                                                             
2 Toutes nos références renvoient à l’édition de J. P. Foucher de 1992. 



13 
 

chevalier et par l’épouser car Yvain avait tué son mari en légitime défense et elle avait besoin de 

quelqu’un pour protéger la fontaine et son château. 

Dans ce roman, le non-respect à la parole donnée représente l’incapacité d’Yvain de 

conjuguer sa vie de chevalier avec sa vie d’époux. La réparation de l’offense contre sa femme 

entraîne son rapprochement de l’idéal du parfait chevalier et du parfait mari. Yvain réussit à tenir 

promesse à deux reprises, l’une envers sa dame et l’autre envers Lunette à qui il promet de la 

délivrer. La promesse finale à sa femme consiste à s’en remettre à sa volonté pour devenir le 

parfait mari et pour se charger de la défense de la fontaine, comme il aurait dû le faire après le 

délai qu’elle lui avait accordé. 

Les combats suivent aussi des normes très strictes. Les deux combattants doivent être 

dans les mêmes conditions et respecter le même code guerrier. Une des règles est le devoir de 

merci qui oblige le chevalier vainqueur à accorder la grâce au vaincu. Lors du combat entre Yvain 

et le sénéchal Ké à la Fontaine du Pin, le sénéchal est vaincu mais Yvain ne lui donne pas la mort 

parce que « plus de mal ne cherche à lui faire messire Yvain qui descend à terre et prend le 

cheval » (p. 285). 

En outre, les combats doivent se produire au long du jour et les chevaliers doivent le 

reporter lorsque la tombée de la nuit arrive, tel qu’Yvain et Gauvain le font lors de leur bataille. 

De plus, ils respectent le code des combats en demandant le nom à son adversaire, action qui 

s’achève avec la retrouvaille de ces deux grands amis et l’union des deux identités du 

protagoniste. 

La défense de l’honneur personnel et de celui des proches est très importante dans le cadre 

de la chevalerie. Cependant, et malgré ce que nous pourrons penser, pour le héros courtois, ce qui 

l’emporte n’est pas la récupération de l’honneur familial comme chez le héros épique. Yvain 

« n’est cependant pas motivé par le désir de venger son cousin, mais par celui de gagner la gloire 

là où fut battu un autre chevalier illustre » (Abramowicz, 2017). 

Par ailleurs, le chevalier qui réussit à réparer la honte perdue doit toujours apporter « la 

preuve de son exploit » (p. 264) pour que tout le monde le croie. C’est pourquoi Yvain est forcé 

de persécuter Esclados le Roux même si celui-ci était déjà mortellement blessé et il devait 

respecter le devoir de merci.  



14 
 

Dans un autre ordre d’idées, la réconciliation avec Laudine suppose l’abandon de la 

chevalerie errante pour que le héros se consacre à ses devoirs d’époux et à la défense du château 

et de la fontaine. Personne ne conteste qu’auparavant il était prisonnier de la folie qui avait 

conditionné ses actions et le chevalier promet de ne plus négliger ses tâches. Cette promesse est 

la conséquence des expériences vécues et du bagage acquis au long du roman qui le rapprochent 

de l’idéal du chevalier parfait. 

3.2.1.b. LE CHEVALIER AU LION 

La première fois qu’il est nommé comme le « Chevalier au lion » est au cours de 

l’aventure dans laquelle il se bat contre le géant Harpin de la Montagne qui voulait tuer les fils 

d’un roi appartenant à la famille lointaine de Gauvain. Même si sa nouvelle identité se dessinait 

déjà avant cette aventure, c’est à ce moment-là qu’il commence à être socialement connu 

comme le « Chevalier au lion ». Ce changement a supposé un tournant pour le chevalier qui a 

dorénavant une nouvelle identité au sein de la société pour la réintégrer. 

Nous pouvons cerner l’apparition du Chevalier au lion entre la rencontre du lion et le 

combat avec Gauvain où celui-ci apprend que ce chevalier inconnu est en vérité son grand ami 

Yvain. Suite à ce combat, notre protagoniste rencontre Laudine et se réconcilie avec elle, ce qui 

suppose la fusion, désormais indissoluble, des deux identités. Si nous comparons Yvain avec le 

Chevalier au lion, nous nous rendons compte que Messire Yvain est plutôt le symbole du chevalier 

fort et courageux tandis que le Chevalier au lion lui apporte de la prudence et de la sagesse. 

Selon une étude menée par Emmanuèle Baumgartner, la figure du lion n’a comme 

fonction que reconduire le héros à l’intérieur de la société chevaleresque car « le lion est le signe 

même de la chevalerie retrouvée dans le héros » (Baumgartner, 1992). Il est son alter ego, une 

deuxième personnalité dont il avait besoin pour démarrer une réhabilitation qui permettra sa 

réintégration dans la société et sa réconciliation avec Laudine. 

À travers le récit du narrateur, nous pouvons constater que l’identité dominante est celle 

d’Yvain vu qu’il ne fait jamais référence au chevalier comme le Chevalier au lion. Seulement la 

société connaît Yvain comme le Chevalier au lion. Cette observation nous mène à la conclusion 

déjà constatée par Baumgartner dans son étude où elle soutient que l’identité du Chevalier au 

lion n’est qu’une aide pour la résolution de la crise du chevalier et pour l’amélioration de ses 



15 
 

qualités. Son identité se dédouble et finit par se fusionner sous le nom d’Yvain dont les erreurs et 

les péchés sont réparés grâce à l’intervention du lion et de l’identité qu’il lui fournit.  

En tant que son alter ego, il partage avec Yvain la plupart de leurs traits physiques et 

psychologiques tels que la courtoisie. Il refuse d’épouser la fille du roi de l’Île-aux-Pucelles que 

celui-ci lui donnait comme récompense après avoir vaincu les deux démons du château en 

argumentant que son cœur appartient déjà à quelqu’un.  

Tout comme Yvain, il porte secours à toutes les femmes qu’il rencontre et qui ont besoin 

de son aide, ce qui montre sa prouesse chevaleresque. Il jouit d’une très bonne renommée sociale 

sous le nom du Chevalier au lion. C’est pour cela que la demoiselle déshéritée le choisit pour 

défendre sa cause et récupérer ses biens. Même s’il avait encore un but à atteindre (celui de 

récupérer sa femme), il accepte sa cause car un bon chevalier doit toujours assister à celui qui a 

besoin d’aide. 

En principe, le moteur des aventures d’Yvain est la récupération de l’honneur de 

Calogrenant, tandis que le Chevalier au lion n’a pas de but précis lors de ses aventures qui ne 

passe pas par le secours aux faibles. Son désir final est de récupérer Laudine, mais les aventures 

qu’il entreprend telles que la bataille contre le géant Harpin de la Montagne ou la cause de la 

demoiselle déshéritée ne gardent pas une relation directe avec cet objectif. Même si le Chevalier 

au lion n’a pas de moteur pour ses aventures, il faut dire qu’Yvain crée cette nouvelle identité lors 

de son état de folie pour se doter d’un nom connu par ses prouesses chevaleresques et non pas 

pour avoir été incapable de tenir promesse envers sa femme. 

3.2.2. GAUVAIN ET LE LION 

Ces deux personnages encouragent le chevalier à entreprendre des aventures. Gauvain le 

fait suite au mariage d’Yvain tandis que le lion le fait avec son apparition qui dote le héros d’une 

nouvelle identité lui permettant de faire à nouveau des aventures. Ils n’ont pas une évolution 

profonde au long du roman car leur fonction essentielle est celle d’accompagner et de soutenir le 

héros.  

3.2.2.a. LE LION 

Il semble que le motif du lion blessé qui est secouru par un homme peut remonter à une 

légende du IIe siècle. Elle raconte comment l’esclave Androclus soigne un lion blessé à la patte 



16 
 

par une épine et l’amitié que ceux-ci développent suite à cet épisode. Ils vont cohabiter pendant 

trois ans jusqu’au moment où Androclus est capturé par des soldats et condamné à lutter dans 

l’arène romaine. Ce qu’il n’attendait pas est que la bête qui lui allait, en principe, donner une mort 

certaine était le lion qu’il avait sauvé et qui, dans un acte à l’encontre de son instinct animal, ne 

l’a pas attaqué, tout comme le lion le fait dans notre roman. Finalement, ils sont tous les deux 

délivrés et ne se séparent jamais.  

Nous ne savons pas avec certitude si Chrétien de Troyes connaissait ce récit, mais nous 

savons qu’il n’était pas inconnu au XIIe siècle parce que Jean de Salisbury s’y est inspiré pour 

écrire Policraticus (1159). Ceux-ci ne sont ni les premiers ni les seuls récits antérieurs ou 

contemporains à Chrétien de Troyes qui reprennent le motif du lion qui reconnaît son maître. Il y 

aussi des légendes celtiques et d’autres sources qui racontent des histoires similaires.   

La fonction du lion a été un sujet d’étude de grande controverse parmi les chercheurs de 

la matière arthurienne. Gaston Paris, un des plus grands médiévistes français du XIXe siècle, 

refuse toute importance du lion en le reléguant à l’arrière-plan. Il a considéré que « cette 

historiette, qui a été attribuée dès l'antiquité à divers personnages, ne sert à rien dans le récit où 

Chrétien a jugé bon de l'insérer (sans avoir d'objections à l'introduction d'un lion dans une forêt 

de Bretagne) » (Paris, 1910). Sa position se doit au fait que, a priori, la mission la plus importante 

du lion est celle d’accompagner Yvain et de lui porter secours vu qu’il est en dette avec son 

sauveur. De plus, il juge négatif le décalage entre la matière de Bretagne et le choix du lion, animal 

qui ne faisait pas partie du bestiaire traditionnel de cette matière.  

L’opinion de la critique actuelle a beaucoup évolué après Gaston Paris. Même si ce 

personnage ne dispose ni de voix ni d’aventures propres dans le roman, il est désormais considéré 

comme un personnage crucial, tout comme Ké. « C'est là l'unique fois qu'un animal s'impose 

véritablement comme un partenaire indispensable dans les combats et va même jusqu'à changer 

l'identité initiale du protagoniste » (Stanesco, 1988). 

Le lion est un animal dont la puissance n’est jamais contestée. Il est le roi des animaux 

dans de nombreuses œuvres telles que le Roman de Renart. Il incarne la noblesse et la loyauté, 

mais aussi la férocité. Dans notre roman, il est décrit comme un animal « preux » et 

« débonnaire » (p. 302). Yvain et le lion se rencontrent dans le moment idéal : le lion, blessé par 

le serpent, avait besoin de quelqu’un qui le protège du méchant animal et Yvain, prisonnier de la 

folie, avait besoin de quelqu’un qui le reconduise sur le bon chemin.  

Une fois le lion délivré, ils deviennent inséparables. Le fauve adopte une attitude 

humanisée et le lecteur ne l’aperçoit plus comme un simple animal mais comme un chevalier 

vassal d’Yvain. Souvent, Yvain se trouve en situation d’infériorité dans le champ de bataille, soit 



17 
 

parce que ses adversaires sont plus nombreux ou parce que son adversaire a une taille 

extraordinaire comme le géant Harpin de la Montagne, et le lion intervient pour le secourir et 

rétablir, ainsi, l’équilibre prétendu des combats entre chevaliers.  

Le grand acte de reconnaissance du lion envers son maître a lieu lorsqu’ils s’approchent 

de la Fontaine du Pin et Yvain souffre d’une crise de folie. Son épée lui tranche légèrement la 

peau du cou et le lion, fou par la possibilité de perdre son maître, lui enlève l’arme comme il le 

peut. Tout comme son maître avant, « le lion l’avait sauvé » (p. 303). 

Malgré sa personnification, nous pouvons distinguer dans le lion des traits propres des 

animaux. Comme signe d’affection, mais aussi d’instinct animal, il se voit forcé à lui apporter des 

proies lorsqu’ils n’ont rien à manger. De plus, le lion laisse son maître manger en premier lieu 

pour après dévorer « jusqu’aux os » (p. 303), ce qui nous laisse entrevoir la hiérarchie animale et 

la férocité du lion.  

Le lion représente le premier pas pour la réhabilitation du héros et l’acquisition de 

l’identité du Chevalier au lion. Une fois le chevalier réhabilité et prêt pour récupérer Laudine, il 

n’oublie pas celui qui l’a accompagné tout au long de sa guérison, ce qui nous rappelle la loyauté 

entre chevaliers et aux codes chevaleresques. « Il ne voulait [l’]abandonner de toute sa vie » (p. 

346). 

3.2.2.b. GAUVAIN 

 Il est considéré comme le meilleur chevalier de la Table Ronde. Gauvain « es el héroe en 

su plenitud ; ha adquirido una madurez heroica que los otros sólo lograrán alcanzar con la 

aventura » (Yllera, 1993). Il apparaît à plusieurs reprises dans les romans de son cycle arthurien, 

mais il n’a pas été une invention de Chrétien de Troyes. Il a été popularisé par Geoffrey de 

Monmouth, mais l’anglais Guillaume de Malmesbury l’a inclus auparavant dans Gesta Regum 

Anglorum (1125), où il ne prenait pas l’importance qu’il en prend chez d’autres auteurs. Il devient 

le protagoniste de divers romans postérieurs tels que Le chevalier à l’épée ou La mule sans frein.  

Il y a des traits qui le rapprochent du héros épique et le distinguent du héros romanesque. 

Gauvain est un des rares chevaliers courtois dont le cheval porte un nom et, en plus, c’est un 

chevalier sans dame, ce qui s’oppose à l’idéal romanesque qui défend que tout chevalier doit être 

en quête d’aventures et du mariage. 

Il se bat souvent contre les protagonistes des romans arthuriens, mais les combats se 

suspendent toujours sans vainqueur. Dans le cas qui nous occupe, les chevaliers suspendent le 

combat une fois qu’ils apprennent l’identité de son adversaire car aucun des deux ne veut blesser 



18 
 

son ami. Cette bataille assimile les deux chevaliers et met en avant les habiletés guerrières 

d’Yvain car il est, pour le meilleur des chevaliers de la Table Ronde, un adversaire de qualités 

chevaleresques semblables aux siennes.  

Le rôle de l’amitié est capital dans le roman. Comme Roland et Olivier l’étaient pour la 

littérature épique, Yvain et Gauvain représentent, sans doute, un des grands couples d’amis de la 

littérature courtoise. Pourtant, tandis que le héros épique se soucie de son lignage plus que de sa 

propre gloire, le héros courtois se caractérise par l’individualité. « Les liens d’amitié des 

chevaliers compagnons de la Table Ronde remplacent l’absence de solidarité lignagère » 

(Abramowicz, 2017). C’est pourquoi leur amitié se place au-dessus de leur devoir chevaleresque 

jusqu’au point de vouloir se considérer, tous les deux, vaincus lors de leur combat malgré le 

déshonneur que cela aurait supposé pour eux.  

En outre, Gauvain fait preuve de grande sagesse à plusieurs reprises et représente la voix 

de l’expérience qui conseille Yvain, par exemple, à propos de sa quête d’aventures après son 

mariage. C’est l’une des figures d’autorité du roman car, en plus d’être le neveu du roi Arthur, il 

jouit d’une grande renommée chevaleresque. Il est même considéré comme le meilleur chevalier 

de la Table Ronde par ses égaux.  

Gauvain ne représente pas toujours des connotations positives. Il est aussi le responsable, 

dans une certaine mesure, de la folie d’Yvain car il le convainc de quitter sa femme et lui fait 

oublier sa promesse avec tous les tournois auxquels il l’invite à participer.  

 Gauvain et le lion représentent l’Autre. Ils accompagnent Yvain et le guident pour 

retrouver la gloire et son identité. Malgré l’individualité des héros courtois, ils se soucient pour 

Yvain, ce qui est indispensable pour sa réhabilitation et sa réincorporation à la société. À travers 

ces personnages, Chrétien de Troyes exprime les valeurs sociales des chevaliers de la Table Ronde 

pour qui l’amitié et la loyauté entre pairs est fondamentale. 

3.2.3. LE SÉNÉCHAL KÉ 

Le sénéchal Ké est un des chevaliers récurrents des romans arthuriens de Chrétien de 

Troyes. Dans le roman proposé à l’analyse, son apparition est très restreinte, mais elle suffit pour 

nous fournir une image de son caractère. 

Le personnage du sénéchal Ké n’est pas une invention de Chrétien de Troyes car, selon 

l’article critique de Nicolas Py « Du héros au vilain, l’ambivalent sénéchal Keu » (2023), il avait 

un passé plus honorifique et glorieux dans d’autres œuvres telles que le texte fragmentaire Pa 



19 
 

Gur, la Vita Sancti Cadoci et le Mabignonion ou le conte de Kulwch ac Olwen. Il y était considéré 

comme un chevalier de haute valeur guerrière, victorieux et sage, mais Chrétien de Troyes a 

décidé d’introduire des changements dans le caractère du personnage à l’heure de construire ses 

romans. Il joue, désormais, un rôle secondaire soumis à montrer les bonnes qualités d’autres 

chevaliers. 

Dans la cour du roi Arthur, une société de nature parfaite et idyllique, il représente le mal 

contrôlé. Il a un caractère arrogant, vantard et méprisable qui s’oppose à ce qu’il devrait être en 

tant que chevalier. Ces deux conceptions opposées montrent le caractère manichéen de la cour du 

roi Arthur où tout est divisé en « bon » et « mauvais ». 

Son évolution dans ce roman est très réduite puisqu’il est un personnage plat qui ne joue 

aucune intrigue personnelle. Pourtant, son intervention est cruciale pour le développement de 

l’intrigue. Pour Nicolas Py, « Keu n’est que l’embrayeur de l’intrigue et s’éclipse une fois la 

« vraie » aventure lancée » (Py, 2023). Il apparaît pour accomplir deux fonctions plutôt 

narratives : pour servir d’élément comparatif avec d’autres chevaliers et faire valoir leurs bonnes 

qualités et pour déclencher l’intrigue romanesque.  

En effet, si le récit de Calogrenant est en soi une bonne motivation pour Yvain, le fait que le sénéchal 

mette en doute sa valeur par sa réplique ironique des vers 590-611 engage pleinement l’honneur du 

héros. (…) [L’]inquiétude de se voir ravir la priorité du défi au profit de Keu pousse Yvain, quelques 

vers plus loin, à quitter la cour discrètement et sans délai. Une fois encore, Keu vient de provoquer 

l’intrigue et, par la même occasion, il crée une tension qui reste en suspens jusqu’à l’arrivée d’Arthur 

à la fontaine. (Py, 2023) 

De plus, avec cette intervention sarcastique du sénéchal, les qualités chevaleresques d’Yvain 

sont mises en question. Tout au long du roman, le chevalier éclaircit les doutes sur ses habiletés 

avec les grandes prouesses qu’il accomplit lors des aventures, ce qui le montre comme un grand 

chevalier aux yeux du public et de ses camarades.  

Concernant son intervention dans l’histoire romanesque, nous pouvons nous apercevoir 

que ce personnage est dépourvu des aptitudes chevaleresques traditionnelles et de ce fait, il 

devient antipathique pour le lecteur. De même, le lexique choisi par l’écrivain pour le caractériser 

nous montre le mépris qu’il provoque (« malveillant et venimeux » (p. 252)). La scène où nous 

voyons ce dédain plus accentué est celle où Yvain apprend la honte de son cousin et le sénéchal, 

en présence de la reine, ne fait qu’essayer de créer des conflits. La reine, normalement impartiale, 



20 
 

lui reproche que sa langue, « honnie » et « amère qu’elle est comme la scammonée », dit « les 

pires méchancetés » et qu’elle lui fait « haïr en tous les lieux » (p. 260). 

Les aptitudes chevaleresques d’Yvain et de Gauvain sont opposées à celles du sénéchal 

Ké qui ne réunit pas les qualités d’un bon chevalier. Nous pouvons discerner la nature de son 

caractère médisant et méchant dès le début du roman où une scène montre une réunion de 

chevaliers à laquelle assiste la reine Guenièvre et seul Calogrenant se lève à son entrée. Le 

sénéchal Ké se moque de son signe de respect et de courtoisie et ajoute que lui et le reste de 

chevaliers ne s’étaient pas levés par paresse ou parce qu’ils n’avaient pas daigné le faire. Cette 

attitude impropre des bons chevaliers démontre un manque de respect envers Calogrenant car il 

fait appel aux insultes et aux mensonges pour justifier son manque de courtoisie envers la reine. 

À côté du sénéchal, Calogrenant devient un chevalier mesuré qui ne succombe pas à la tentation 

d’entamer une dispute avec lui, malgré son comportement inadéquat.  

Dans tous les romans où il apparaît, il se bat contre le protagoniste au moins une fois et il 

en sort toujours vaincu. C’est pourquoi, en plus du fait qu’il suit des valeurs complètement 

contraires à celles des héros, nous pouvons affirmer qu’il agit en tant que l’opposant des 

protagonistes. Dans le cas du roman d’Yvain, leur affrontement se produit lorsque les chevaliers 

de la cour arthurienne arrivent à la Fontaine du Pin où Ké réclame au roi le premier combat contre 

celui qui défend la fontaine. Ce qu’il ignore est qu’il ne s’agit plus de celui qui avait heurté 

l’honneur de Calogrenant, mais d’Yvain qui s’impose au sénéchal avec facilité. 

Bien qu’il ait un amalgame de mauvaises qualités chevaleresques, il reste un des 

chevaliers les plus importants de la cour, très haut placé et de grande renommée. Même si dans le 

roman proposé à l’analyse cette information est absente, une des raisons envisagées par les 

spécialistes sur sa célébrité est qu’il était protégé par le roi Arthur parce que sa mère lui avait 

allaité lorsqu’il était petit. Selon le Merlin de Robert de Boron, un des continuateurs de la matière 

arthurienne après la mort de Chrétien de Troyes, il est également possible que le mauvais caractère 

qui le caractérise se doit au fait que, pendant que le roi Arthur était allaité par la mère du sénéchal, 

il devait l’être par une nourrice plébéienne qui a, selon lui, abîmé sa noblesse.  

3.2.4. LUNETTE ET LAUDINE 

La figure de la femme joue un rôle incontournable dans la chevalerie médiévale. Dans ce 

roman, il y a deux personnages féminins qui méritent une attention particulière : Laudine et 

Lunette. Les autres femmes qui y apparaissent, en plus de la demoiselle qui donne l’onguent de 



21 
 

la Fée Morgue au chevalier mais dont l’intervention est éphémère, jouent le rôle de victimes, 

tandis que celles-ci sont clés pour le développement de l’intrigue. 

 Lunette est un personnage assez mystérieux et toujours relégué à un second plan. 

Cependant, c’est grâce à son intelligence et à ses subterfuges qu’Yvain arrive non seulement à se 

marier avec Laudine, mais aussi à se réconcilier avec elle. C’est pourquoi Michel Stanesco affirme 

que « l’action du roman est menée pratiquement par les ruses de Lunet[t]e » (Stanesco, 1981).  

 Suite à des études, les spécialistes sont arrivés à la conclusion que le personnage de 

Lunette n’est pas une invention de Chrétien de Troyes, mais qu’elle trouve ses origines dans une 

légende celte primitive. Ils soutiennent que Lunette est un avatar de la déesse Diana ou, plutôt, 

d’une déesse précédente à celle-ci qui était vouée par des populations indo-européennes comme 

les celtes. Il y a des légendes où apparaît cette déesse et qui partagent des motifs avec le roman 

de Chrétien de Troyes comme l’aide indispensable de la servante pour la libération du chevalier 

emprisonné dans un piège. 

 Lunette représente un pignon fondamental dans l’intrigue. Le piège où tombe le chevalier 

lui appartient, ce qui nous mène à penser qu’en absence de Lunette, Yvain n’aurait jamais eu la 

possibilité de connaître Laudine. De plus, elle joue un rôle de médiatrice entre les deux époux 

puisque leur mariage et leur réconciliation sont possibles grâce à ses ruses. 

 Le roman est axé sur le chevalier et l’auteur a décidé de ne pas donner beaucoup 

d’importance à ce personnage, mais elle sauve la vie au chevalier en lui donnant l’anneau qui le 

rend invisible avant que les hommes d’Esclados le Roux n’arrivent au piège pour le chercher. 

 Elle est aussi sauvée par le chevalier qui, après lutter contre ses accusateurs, la délivre du 

bûcher. C’est la seule scène où Lunette incarne la femme en péril qui a besoin d’un chevalier pour 

la sauver. Cette scène est clé pour le dénouement du roman pour deux raisons. L’une parce que 

c’est la première fois qu’Yvain arrive à tenir sa promesse. L’autre parce qu’Yvain refuse 

l’hospitalité de sa femme qui ne l’avait pas reconnu. Il ne pouvait pas l’accepter parce qu’il n’avait 

pas encore corrigé ses erreurs. Ce n’est qu’après la bataille contre Gauvain, le meilleur chevalier 

de la cour du roi Arthur, où ils sont présentés comme deux combattants de semblables qualités 

guerrières qu’il peut revenir glorieux et réhabilité au château. Cependant, le rapprochement du 

chevalier à sa femme et au château nous indique que sa guérison est proche. De plus, sans le 

combat pour délivrer Lunette, Laudine n’aurait peut-être pas accepté le Chevalier au lion comme 

le protecteur de ses possessions car elle n’aurait pas connu ses grandes prouesses. 

 En outre, Laudine représente la femme aimée. Elle est prudente et sage puisque, une fois 

mort son premier mari, elle accepte Yvain comme époux à condition que celui-ci se charge de la 



22 
 

protection de la fontaine et du château. Cette même raison est celle qu’elle donne pour lui 

pardonner à la fin du roman. C’est pourquoi, nous pouvons affirmer qu’elle priorise son rôle de 

protectrice du château à ses sentiments ou même à son honneur parce qu’elle arrive à pardonner 

Yvain malgré sa défaillance. 

 Lorsqu’il voit Laudine pour la première fois, il la décrit comme « une des plus belles 

dames que jamais vit terrienne créature » (p. 268) et il se sent malheureux de ne pas être aimé par 

elle. Elle est source de bonheur et de folie pour le chevalier. Une fois mariés et avant le départ du 

chevalier, elle lui donne un anneau qui le protège contre toute blessure, ce qui assure sa survie. 

Cependant, étant fidèle à ses paroles, elle le lui arrache quand il n’arrive pas à tenir promesse et 

c’est suite à son rejet que le chevalier sort de la société dépourvu d’identité et plongé dans la 

folie.  

 Suite au départ du chevalier, la dame du château accuse Lunette de trahison et la 

condamne au bûcher car elle sent son honneur outragé par Yvain et veut se venger de celle qui 

avait fait possible leur union. 

 Nous voyons tout au long du roman que le rôle de ces deux femmes n’est pas passif et 

que c’est grâce à elles qu’Yvain évolue et devient un chevalier renouvelé et de meilleures qualités, 

surtout concernant le respect de la parole donnée. Même si Chrétien de Troyes leur accorde une 

importance secondaire, elles « fournissent à Yvain les occasions de prouver sa chevalerie » 

(Dugan, 1981) et c’est pourquoi elles sont essentielles pour l’intrigue.  

  



23 
 

4. CONCLUSION 

Chrétien de Troyes montre une énorme variété de modèles chevaleresques dans ses 

romans de la Table Ronde, ce qui est très évident dans le roman qui nous occupe. Le but à atteindre 

dans ce mémoire était celui d’analyser les différents chevaliers présentes dans le roman d’Yvain 

ou le Chevalier au lion et nous avons, non seulement approfondi dans ceux-ci, mais aussi abordé 

d’autres personnages qui, sans être chevaliers, sont indispensables pour la chevalerie. Nous 

pouvons tirer trois conclusions.  

Premièrement, nul chevalier qui participe aux intrigues n’est parfait dans les romans de 

Chrétien de Troyes. Ni Érec, ni Cligès, ni Lancelot, ni Yvain ni Perceval n’incarnent le modèle 

du chevalier parfait. Même pas Gauvain incarne la perfection car il n’est pas marié ni en quête 

d’une dame bien que l’amour soit intrinsèquement lié à l’aventure et nécessaire pour s’améliorer 

en tant que chevalier. Dans le roman Perceval ou le Conte du Graal, Gauvain « est présenté 

comme un pécheur mais son péché est à la hauteur de son statut, il a tué le roi d’Escavalon » 

(Baranguán Cuello, 2017). La seule figure qui représente toujours la chevalerie idéale est le roi 

Arthur, mais son intervention est réservée à la garantie de l’égalité et du bon fonctionnement de 

la société arthurienne et du roman puisque c’est lui qui fait commencer les aventures initiatiques. 

Deuxièmement, nous avons pu remarquer que l’intervention des personnages qui ne sont 

pas chevaliers est aussi importante que celle des chevaliers. Sans la médiation de Lunette entre 

les époux, la réhabilitation d’Yvain n’aurait pas pu s’achever. De plus, c’est grâce à la demoiselle 

qu’il rencontre dans la forêt et l’onguent qu’elle lui donne qu’il peut se rétablir de son épisode de 

folie. Nous pouvons observer que ces personnages sont, normalement, incarnés par des figures 

féminines que nous considérons, à première vue, secondaires, mais qui jouent un rôle crucial dans 

l’intrigue. 

Dernièrement, nous constatons que Chrétien de Troyes fait recours à la technique des 

personnages type pour construire ses cinq romans de la Table Ronde. Cela ne signifie pas que 

chaque chevalier ne soit pas individualisé dans son contexte, mais nous pouvons retrouver des 

éléments communs entre les personnages du roman d’Yvain et les personnages d’autres romans 

de l’auteur. Le héros, que ce soit Yvain, Lancelot, Cligès ou quelqu’un d’autre, est toujours 

pécheur à un moment donné et devient meilleur en réparant ses erreurs à mesure qu’il entreprend 

des aventures ; le chevalier idéal incarné par Gauvain apparaît dans les cinq romans de la Table 

Ronde où il présente des défauts ou commet des péchés, ce qui nous montre son caractère humain 

et imparfait ; le chevalier perfide incarné par le sénéchal Ké représente le modèle du mauvais 

chevalier, ce qui accentue les caractéristiques positives du reste de chevaliers et la femme qui, 

étant ou n’étant pas l’épouse du héros, intervient, comme Lunette, pour l’aider à surmonter 



24 
 

quelques des obstacles qu’il trouve dans son chemin grâce à sa ruse ou à son intelligence. Cette 

technique permet Chrétien de Troyes de créer des intrigues assez simples, mais avec un sens plus 

profond que nous découvrons lorsque nous analysons minutieusement les œuvres.  

En guise de conclusion, Chrétien de Troyes est un des auteurs les plus significatifs de la 

littérature médiévale et c’est grâce à lui que nous pouvons nous amuser avec les histoires de 

chevaliers dont la simplicité apparente cache une structure et une signification plus complexes 

qui méritent d’être étudiées. 

  



25 
 

5. BIBLIOGRAPHIE 

Abramowicz, M. (2017). L’amitié chevaleresque dans le miroir de la littérature médiévale 

française. Romanica Wratislaviensia, 64, 11‑21. Consulté le 7/5/2024 sur 

https://doi.org/10.19195/0557-2665.64.2 

Baranguán Cuello, A. (2017). Gauvain et Perceval : Deux conceptions de la chevalerie dans le 

roman Le Conte du Graal de Chrétien de Troyes. Consulté le 15/5/2024 sur 

https://zaguan.unizar.es/record/64988 

Baumgartner, E. (1992). Yvain, Lancelot, la charrette et le lion. Paris. Presses  

Universitaires de France. 

Bibliothèque Nationale de France. (s.d.a). Chrétien de Troyes. Consulté le 1/3/2024 sur 

https://gallica.bnf.fr/html/und/manuscrits/chretien-de-troyes?mode=desktop 

Bibliothèque Nationale de France. (s.d.b). Codes, valeurs et lieux d’aventures de la chevalerie 

errante. Consulté le 20/4/2024 sur https://essentiels.bnf.fr/fr/fichier/dba23880-d0f5-

438b-8334-6ab182c5f064-codes-valeurs-et-lieux-aventures-la-chevalerie-errante 

Bibliothèque Nationale de France. (s.d.c). La table ronde, de l’objet au symbole. Consulté le 

30/3/2024 sur https://essentiels.bnf.fr/fr/enseignants/fa364102-52ff-4c20-b60e-

201367b5d418-table-ronde-objet-symbole 

Bibliothèque Nationale de France. (s.d.d). Le chevalier au lion. Consulté le 30/3/2024 sur 

https://gallica.bnf.fr/html/und/manuscrits/le-chevalier-au-lion?mode=desktop 

Cartwright, M. (2018). Chevaliers du Moyen-Âge [Medieval Knight]. World History 

Encyclopedia. Consulté le 8/4/2024 sur https://www.worldhistory.org/trans/fr/1-

17044/chevaliers-du-moyen-age 

De Troyes, C. (1992). Romans de la Table Ronde (Préface, traduction et notes de Jean-Pierre 

Foucher). Paris. Gallimard. 

Dugan, M. (1981). Le Rôle de la femme dans Le Chevalier au Lion. Chimères, 15(1), 29‑38. 

Consulté le 28/4/2024 sur https://doi.org/10.17161/chimeres.v15i1.6043 

Flori, J. (1995). La chevalerie en France au Moyen Âge. Paris. Presses Universitaires de France. 



26 
 

Larousse. (s.d.). Chrétien de Troyes [Dictionnaire]. Consulté le 1/3/2024 sur 

https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Chr%C3%A9tien_de_Troyes/113534 

Paris, G. (1912). Mélanges de littérature française du Moyen Age. Paris. Honoré Champion. 

Pierreville, C. (2019). Amour fin, amour fou dans le Chevalier au lion. Le Moyen Âge, CXXV, 

603‑616. Consulté le 19/5/2024 sur https://doi.org/10.3917/rma.253.0603 

Py, N. (2019). Le sénéchal Keu dans les romans de Chrétien de Troyes : L’homme aux trois 

paradoxes [Université de Reims Champagne-Ardenne]. Consulté le 8/4/2024 sur 

https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-02269223v1/document 

Py, N. (2023, octobre 19). Du héros au vilain, l’ambivalent sénéchal Keu. Questes [en ligne]. 

Consulté le 7/4/2024 sur https://doi.org/10.4000/questes.6809 

Stanesco, M. (1981). Le chevalier au lion d’une déesse oubliée : Yvain et « Dea Lunae ». Cahiers 

de civilisation médiévale, 221‑232. Consulté le 28/4/2024 sur 

www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1981_num_24_95_2178 

Stanesco, M. (1988). Le lion du chevalier : De la stratégie romanesque à l’emblème poétique. 

Littératures, 13‑35. Consulté le 28/4/2024 sur https://www.persee.fr/doc/litts_0563-

9751_1988_num_19_1_1442 

Szkilnik, M. (s. d.). Le chevalier « oublieux » dans le roman arthurien en vers. Études de lettres, 

77‑97. Consulté le 8/5/2024 sur https://doi.org/10.4000/edl.5596 

Yllera, A. (1993). Gauvain o la degradación del héroe. Epos, 9, 349‑370. Consulté le 7/5/2024 

sur http://e-spacio.uned.es/fez/view/bibliuned:Epos-FCCC109C-DD15-36FA-C2FA-

005CDFAE8A12 

 


	Trabajo Fin de Grado
	Une approche de la chevalerie médiévale dans le roman Yvain ou le Chevalier au lion de Chrétien de Troyes
	An approach to medieval chivalry in the novel Yvain ou le Chevalier au lion by Chrétien de Troyes
	Autor/es
	Malena Andreu Martínez de Madrid
	Director/es
	María Azucena Macho Vargas
	Facultad de Filosofía y Letras
	2023/2024
	1. INTRODUCTION
	2. APPROCHE HISTORIQUE À LA CHEVALERIE DU MOYEN ÂGE
	2.1. NAISSANCE ET ÉVOLUTION DE LA CHEVALERIE

	3. YVAIN OU LE CHEVALIER AU LION
	3.1. RÉSUMÉ
	3.2. MANIFESTATIONS DE LA CHEVALERIE DANS LES PERSONNAGES DU ROMAN
	3.2.1. YVAIN ET LE CHEVALIER AU LION
	3.2.1.a. YVAIN
	3.2.1.b. LE CHEVALIER AU LION
	3.2.2. GAUVAIN ET LE LION
	3.2.2.a. LE LION
	3.2.2.b. GAUVAIN
	3.2.3. LE SÉNÉCHAL KÉ
	3.2.4. LUNETTE ET LAUDINE
	4. CONCLUSION
	5. BIBLIOGRAPHIE

