«2s  Universidad
18 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

Une approche de la chevalerie médiévale dans le roman

Yvain ou le Chevalier au lion de Chrétien de Troyes

An approach to medieval chivalry in the novel Yvain ou

le Chevalier au lion by Chrétien de Troyes
Autor/es
Malena Andreu Martinez de Madrid
Director/es

Maria Azucena Macho Vargas

Facultad de Filosofia y Letras

2023/2024




TABLE DES MATIERES

1. INTRODUCTION . ..ottt ettt ettt n sttt enen e 2

2. APPROCHE HISTORIQUE A LA CHEVALERIE DU MOYEN AGE .........c.ccocvevue.... 4

2.1. NAISSANCE ET EVOLUTION DE LA CHEVALERIE ........c.coovoiiieeeeeeeeenans 4

3. YVAIN OU LE CHEVALIER AU LION.......ccooiiiiiieeeeietet et 6

BL RESUME ...ttt ettt ettt enen st 7
3.2. MANIFESTATIONS DE LA CHEVALERIE DANS LES PERSONNAGES DU

201N N TR 9

3.2.1. YVAIN ET LE CHEVALIER AU LION .....oiiiieeceeteeeeeeeeeeee e 10

B.2.1.8 YVAIN oottt s sttt n sttt 11

3.2.1.b. LE CHEVALIER AU LION......coiiiieeieeeeeeeeeeeeeee et 14

3.2.2. GAUVAIN ET LE LION .....coiiiiieciceit et 15

3.2.2.8 LE LION .ottt 15

A €7\ U AV | T 17

3.2.3. LE SENECHAL KE ......oiiiiiieiceeeetee ettt n st 18

3.24. LUNETTE ET LAUDINE ....ccooviieiet ettt 20

4. CONCLUSION ....ooovtitiveietecee ettt see ettt an st en s 23

5. BIBLIOGRAPHIE ... ..o 25



1. INTRODUCTION

11 est habituel que I’expression littéraire diverge de la réalité dans la mesure ou il s’agit
de textes appartenant a la fiction. Pourtant, la littérature reste toujours un magnifique miroir des
valeurs de la société dans laquelle les ceuvres sont composées. Moyennant un parcours qui part
d’une approche historique, nous allons dévoiler les différents regards chevaleresques qui se
trouvent dans le roman d’Yvain ou le chevalier au lion de Chrétien de Troyes (né vers 1135, mort

vers 1183 (Larousse, s.d.)), I’auteur de roman médiéval de chevalerie par excellence.

Malgré son énorme contribution a la littérature médiévale francaise et, surtout, au genre
romanesque, sa vie nous est trés méconnue. 1l a énormément influencé ses contemporains et les
auteurs qui lui succédent, ce que nous pouvons constater grace aux nombreuses continuations de
ses ceuvres. En fait, encore aujourd’hui, il continue de susciter I’intérét du public et les romans

arthuriens ont été portés sur le grand écran a plusieurs reprises.

Ce maitre des lettres du XI11° siécle a été considéré par la critique littéraire comme le pére
du roman arthurien. 1l a travaillé pour la Cour de Marie de Champagne, fille d’Aliénor

d’Aquitaine, et, vers la fin de sa vie, pour la Cour de Philippe de Flandre.

Sa production littéraire nous est parvenue de maniére fragmentaire et il y a méme des
manuscrits, tels que le roman a propos de I’histoire de Tristan et Iseut, dont nous connaissons

I’existence grace a d’autres ceuvres car ils n’ont pas été retrouvés.

De Troyes écrivait en frangais ancien, la langue vernaculaire de 1’époque, méme s’il s’y
connaissait trés bien en latin et en grec. Sa production peut se diviser en deux selon sa matiére
qui est déterminée par 1’origine des sources d’inspiration des ceuvres dont il est question. La
matiére de Rome comprend les traductions-adaptations et les textes a influence gréco-romaine
comme Philomena. La matiére de Bretagne englobe les romans a influence celtique tels que celui
d’Yvain, que nous proposons a I’analyse dans ce travail, et le reste de romans de la Table Ronde.
Le passage de la matiére de Rome a la matiére de Bretagne marque pour les chercheurs la maturité

de I’auteur et de son écriture.

Ce texte a été choisi comme ’objet d’étude en raison 1’énorme éventail de modeles
chevaleresques qui y sont représentés : depuis le chevalier perfide incarné par le sénéchal Ké
jusqu’au chevalier dit « parfait » de la Table Ronde que nous connaissons sous le nom de Gauvain

et en passant par la personnification du lion qui devient chevalier.

Quant & la structure de notre travail, nous allons partir d’une bréve contextualisation

historique de la chevalerie médiévale qui comprendra sa naissance et les caractéristiques les plus



importantes de cette forme de vie et qui nous donnera une base pour mieux comprendre le roman.
Ceci sera suivi de I’approche littéraire de la chevalerie telle que nous la trouvons dans Yvain ou
le Chevalier au lion. Nous ferons une analyse de la chevalerie ou, en plus d’insister sur les
caractéristiques que le chevalier doit réunir, nous passerons en revue les personnages les plus
importants pour voir comment ils les représentent. Finalement, nous cl6turerons ce mémoire avec
une conclusion ou nous allons pointer les apprentissages tirés a partir de la réalisation de cette

étude.

Ce travail a été fait a partir de la version de 1992 éditée et commentée par Jean-Pierre

Foucher et c’est a cette édition que les citations de 1’ceuvre renvoient (De Troyes, 1992).

Pour octroyer a ce mémoire une base critique, la méthodologie suivie passe par une
exhaustive documentation sur les théories littéraires existantes sur le roman jusqu’a présent, tout

comme par une analyse personnelle des aspects de la chevalerie que nous trouvons dans 1’ouvrage.



2. APPROCHE HISTORIQUE A LA CHEVALERIE DU MOYEN AGE

La chevalerie était une catégorie sociale ou socioprofessionnelle qui englobait tous ces
hommes qui dédiaient leur vie a 1’exercice militaire. Tout comme le mariage, ce métier pouvait,
dans un premier temps, étre un moyen de promotion sociale pour les fils de la petite aristocratie

ou de paysans aisés. Cependant, ce titre nobiliaire est devenu, avec le temps, héréditaire.

La chevalerie reflétait, au début du Moyen Age, des relations de vassalité entre deux
hommes libres et égaux dont 1’un se placait sous la dépendance de I’autre pour obtenir de ’argent,
de la reconnaissance sociale ou de la protection et donnait en échange son travail et sa loyauté.
Pourtant, la figure du chevalier a évolué et a réussi a obtenir un statut élevé dans la société

médiévale.

2.1. NAISSANCE ET EVOLUTION DE LA CHEVALERIE

La naissance historique de la figure du chevalier remonte au XI° siécle ou il se produit
une diminution du pouvoir royal au profit du pouvoir des chatelains, des seigneurs qui
administraient leurs chateaux et qui avaient leurs propres troupes qui les protégeaient. Ces troupes
commandeées par les chatelains étaient normalement appelées militas dans les textes en latin, ce
gue nous avons pu traduire par « chevaliers ». Les deux fonctions premiéres des chevaliers étaient
la défense des propriétés des seigneurs et la domination de 1’ennemi, ce qui s’oppose a la vision
idéalisée des romans de chevalerie qui insistent sur les grands atouts de leurs protagonistes. « A
’origine mythique d’une chevalerie protégeant les faibles, les femmes, les orphelins et tous les
déshérités, il faut donc se résoudre a opposer 1’origine réelle d’une chevalerie qui opprime plus
qu’elle ne protege » (Flori, 1995). C’est au fil du temps et suite a I’influence des romanciers et

des poetes, entre autres, que la conception de la chevalerie a évolué vers la vision actuelle.

En outre, il ne faut pas oublier le ralliement de la figure du chevalier a la défense de la
chrétienté, par exemple, a I’occasion des croisades. Ce lien avec la religion était si important que
certains chevaliers devenaient des membres des ordres religieux tels que 1’Ordre du Temple

(mieux connus par Templiers) ou I’Ordre des chevaliers Teutoniques, tous les deux du XI11° siecle.

L’apogée de la chevalerie a eu lieu au XIII® siecle. Dans certaines régions de la France,
elle se confondait avec la noblesse car il s’agissait de sa version militaire. La domination des
chevaliers est arrivée jusqu’au point de se fondre avec la noblesse et le clergé pour donner forme
au groupe des privilégiés. C’est ainsi que nous retrouvons le schéma trifonctionnel si

caractéristique du Moyen Age qui divise la société en trois ordres : oratores (chargés des affaires



religieuses), bellatores (chargés des affaires de défense) et laboratores (chargés des activités de
production).

Durant les premiers siécles de 1’histoire chevaleresque, il ne fallait pas avoir une tradition
de naissance pour devenir chevalier. Il suffisait de « gagner ses éperons », ¢’est-a-dire, « de faire
preuve de courage et d’initiative » (Cartwright, 2018) pour recevoir ce titre-1a. Toutefois, I’ordre
social des chevaliers est devenu de plus en plus restreint et I’ascension sociale presque impossible.
Finalement, au XI11° siécle peu de chevaliers ne I’étaient pas par naissance et ce titre est devenu
complétement héréditaire, ce qui a conduit a la création de la noblesse d’épée. Il y a eu une
sacralisation de la chevalerie qui a élevé le statut du chevalier, une réaction justifiée par I'énorme

importance de leurs fonctions dans la société.

Avant que le titre de chevalier ne soit transmis de génération en génération, les chevaliers
devaient avoir un minimum d’argent pour pouvoir payer les armes et I’armure nécessaires, sauf
si elles leur étaient fournies. De cette facon, non seulement les femmes, mais aussi les jeunes les

plus pauvres étaient exclus du monde chevaleresque.

Le processus pour devenir chevalier commengait a 1’dge de sept ans ou les enfants
devenaient pages et s’initiaient au maniement des chevaux, a I’art de la chasse et a ’utilisation
des armes. A partir des quatorze ans, ils pouvaient devenir écuyers pour apprendre vraiment a se
défendre en méme temps qu’ils assistaient des chevaliers déja instruits. A I’age de dix-huit ans
environ, il avait lieu leur cérémonie d’adoubement : un rite de passage a 1’age adulte pour devenir
des chevaliers a part entiére. Cette cérémonie avait une structure tres fixée ; la réception de leur
épée, la bénédiction du prétre et le serment de protéger les pauvres et les faibles précédaient la
tape de la main ou de 1’épée sur les épaules ou sur le cou des jeunes hommes qui les rendait
chevaliers. D’autres fois, au lieu de la tape, ils recevaient un coup sur la nugue appelé « collée »
ou «accolade » qui symbolisait la derniére attaque qu’ils allaient recevoir sans défendre leur
honneur. lls recevaient aussi un cheval, un bouclier et une banniére. Les deux derniers pouvaient

porter les armoires familiales. La cérémonie se terminait avec un grand festin.

Les chevaliers devaient conjuguer les activités guerriéres et les arts associés a la guerre
tels que I’équitation et le maniement des chevaux, avec les arts plus littéraires parmi lesquels la

récitation de poésie et, méme, sa composition.



Le code chevaleresque était omniprésent dans la vie du chevalier, ce qui s’est vu
encouragé par |’irruption des romans de chevalerie qui leur ont fait protagonistes et ont vanté
leurs conduites. Ils devaient faire preuve couramment de leurs habilités pour avoir une bonne
réputation en tant que chevaliers. Pour ce faire, ils assistaient a des expéditions guerriéres ou
participaient a des tournois. Parmi les types de tournois, nous distinguons les mélées et les joutes,
toutes les deux des maniéres d’entrainement dont I’adaptation des armes utilisées minimisait les
possibles blessures. La mélée était un simulacre de bataille ou ils devaient obtenir une rangon pour
se couronner vainqueurs. Les joutes étaient des batailles entre deux chevaliers armés d’une lance
qui, au long d’une course d’entre 100 et 200 métres, devaient faire tomber I’adversaire du cheval.
Ces événements guerriers étaient, en quelque sorte, théatralisés parce que parfois les assistants se
déguisaient pour contribuer a I’atmosphére de 1’événement. Ils avaient un caractére trés

prestigieux.

En ce qui concerne les valeurs morales, le code chevaleresque insistait surtout sur la
loyauté au seigneur, au roi et a Dieu, le sens de ’honneur, le secours au faible, la largesse et la
défense de la chrétienté. Tout chevalier digne de ce nom devait étre courtois, ¢’est-a-dire, il devait
avoir un bon sens de justice et de bonnes maniéres, du courage, de I’audace, de I’agilité guerriere

et du respect de la parole donnée.

En plus, le chevalier littéraire devait étre un fin ’amant, ¢’est-a-dire, il devait se soumettre
a la volonté de la dame aimée et suivre de trés strictes pas pour atteindre son amour. L’amour
arrive jusqu’a la folie et se concrétise lorsqu’Yvain, par exemple, n’est pas capable d’équilibrer
ses devoirs sociaux et conjugaux « dans un trouble mental le privant de ses attributs d’homme, de

chevalier et d’époux » (Pierreville, 2023).

3. YVAIN OU LE CHEVALIER AU LION

Le roman proposé a ’analyse est un des chefs-d’ceuvre de Chrétien de Troyes, méme s’il
ne s’agit pas de son texte le plus connu. Selon les spécialistes, dont Foucher (1992), les épisodes
s’encadrent dans une atmosphére du merveilleux breton, mais I’intrigue est tirée de différentes
sources parmi lesquelles des Iégendes celtiques, ce que nous pouvons constater, par exemple, a

travers le parallélisme entre Yvain et Owein.

Selon I’article de la Bibliothéque Nationale de France intitulé « le Chevalier au lion », ce

roman est « le roman de I’équilibre » dans la production de Chrétien de Troyes.



Il délaisse le caractére énigmatique des épreuves d’Erec et Enide, la préciosité de Cliges et les
obscurités du Chevalier de la Charette. Son intrigue est pourtant fondée sur la folie du protagoniste
qui désespere de reconquérir la confiance de son épouse. (Bibliotheque Nationale de France, s.d.d)

Il suit une structure ternaire, trés caractéristique des romans de I’auteur. L’aventure
initiatique de la Fontaine du Pin et le mariage d’Yvain et Laudine constituent la premiére partie
de I’intrigue du roman. La deuxiéme partie comprend la crise du protagoniste provoquée par le
déséquilibre de ses sentiments et I’impossibilité de concilier sa vie privée avec ses fonctions
comme chevalier, ce qui le conduit a la perte de son identité et a sa conception de chevalier hors
la société. La troisieme et derniere partie englobe la réhabilitation du chevalier avec le lion, son

nouveau et toujours fidele compagnon, dont I'apothéose est la réconciliation des époux.

Comme tous les romans du cycle arthurien de Chrétien de Troyes, Yvain ou le Chevalier
au lion porte un double titre qui montre les deux identités du chevalier : celle donnée par naissance

et celle qu’il acquiert dans la forét.

Dans ce roman, nous trouvons représentés quelques des chevaliers de la Table Ronde,
confrérie chevaleresque constituée par les meilleurs de la cour du roi Arthur. Il s’agit du centre
romanesque spatial et symbolique qui réunit tous les chevaliers protagonistes des romans du cycle

arthurien.

3.1. RESUME

Avant d’entamer I’analyse de la chevalerie proprement dit, il convient de faire un bref

résumé sur le roman pour contextualiser I’intrigue et les personnages.

L’aventure qui déclenche I’intrigue est le récit rétrospectif de Calogrenant, cousin de
notre protagoniste, qui était en quéte d’aventures dans la forét de Brocéliande lorsqu’il a appris
I’existence de la Fontaine au Pin capable de provoquer de vastes orages. La joie parfaite suivait
la tempéte et les oiseaux commencaient & chanter & nouveau en faisant que celui qui contemplait

ces événements éprouve de merveilleuses sensations.

Le seigneur du chateau qui se trouvait pres de la fontaine décide d’attaquer le chevalier
étranger pour défendre ses propriétés de I’intrus et I’écrase dans la bataille. Yvain, fils du roi

Urien et prestigieux chevalier de la cour du roi Arthur, prend connaissance de cette offense et



entreprend une aventure en solitaire pour réparer ’honneur perdu de son cousin. D’autres

chevaliers de la cour et le roi Arthur partent quelques jours plus tard avec le méme dessein.

Durant cette séparation temporelle entre Yvain et le reste de chevaliers, celui-ci se bat
contre le seigneur du chateau et sort victorieux, mais, au cours de la persécution du vaincu pour
obtenir les preuves nécessaires pour rétablir I’honneur de son cousin et pour que personne ne
conteste son triomphe, il tombe dans un piége et devient prisonnier d’'une demoiselle appelée

Lunette.

Un jour, depuis sa prison, il voit Laudine, veuve du seigneur du chateau, et devient
éperdument amoureux d’elle. C’est grace a I’intelligence de sa ravisseuse qu’il réussit a se marier
avec cette dame en échange de la protection de la fontaine magique et du chateau. Les chevaliers
de la cour du roi Arthur assistent au mariage et Gauvain, grand ami d’Yvain, insiste pour que le
jeune marié parte en quéte d’aventures avec lui. Il soutient que « il doit s’améliorer celui qui a
une belle dame pour femme ou pour amie. Il n’est pas juste que, parce qu’elle I’aime, il perde son

renom et son prix » (De Troyes, 288).

C’est ainsi qu’il obtient la permission de Laudine pour partir en quéte d’aventures a
condition d’y retourner dans un an. Elle lui offre un anneau qui lui protége des blessures et le
chevalier part. Bien qu’il accepte le délai de sa femme, il ne réussit pas a tenir promesse et devient
un chevalier hors la société. Pendant cette période hors la société, il perd sa femme et son identité.
Il doit surmonter des périls dans la forét ou, finalement, il fait connaissance de son nouveau et

fidéle compagnon : un lion blessé qui, en dette avec son sauveur, le suit ou qu’il aille.

La rencontre du lion est le premier pas pour la récupération de son identité et de son
épouse. Peu de temps aprés, de retour a la fontaine, il retrouve Lunette qui était devenue
prisonniére de la dame du chateau sous prétexte de I’avoir trahie en défendant I’honneur et la
vertu de celui-ci en tant qu’époux. Il lui promet de la libérer car personne ne devrait jamais souffrir
les conséquences de ses actions. Avant d’y aller, il aide un seigneur, de la famille de Gauvain, a
se débarrasser du géant Harpin de la Montagne qui voulait tuer ses fils. C’est lors de cette aventure

qu’il prend son nouveau nom : le Chevalier au lion.

Le lendemain, il se rend au chateau pour sauver la demoiselle du bdcher. Il défie le
sénéchal et ses deux fréres qui allaient briler vive Lunette. S’il sortait victorieux, ils devraient la

délivrer. Toujours aidé du lion, il vainc les chevaliers et Lunette devient libre a nouveau. Laudine,



qui n’avait pas reconnu Yvain, lui offre son hospitalité, mais le chevalier la refuse et repart loin

du chateau avec le lion.

En méme temps, une demoiselle, ayant des problémes avec sa sceur ainée sur leur
héritage, est en quéte du Chevalier au lion qui accepte finalement sa cause et se dirige vers la cour
du roi Arthur. Ce qu’ils ignorent est que le chevalier qui défend la cause de la sceur ainée est

Gauvain, le grand ami d’Yvain.

Sur le chemin, il conquiert une nouvelle victoire et, suite a celle-ci, il arrive au lieu choisi
pour la bataille pour la cause de la demoiselle déshéritée. La bataille se déclenche et les deux
chevaliers combattent avec autant de prouesse et d’agilité qu’ils ressentent une grande admiration
réciproque pour son adversaire. Lors de la tombée du jour, les deux chevaliers, blessés et salis de
leur propre sang, décident d’arréter la lutte pour recommencer le lendemain. C’est le moment ou
Yvain demande son identité a son adversaire et 1’énigme se révéle. Ils sont Yvain et Gauvain, les
grands amis et compagnons. Une fois connues leurs identités, aucun des chevaliers ne voulait
continuer avec la lutte et ils se déclarent tous les deux vaincus devant le roi Arthur. Le roi, qui ne
voulait pas octroyer a I’ainée la victoire sur sa sceur la considérant injuste, négocie avec 1’ainée

et les biens de la cadette lui sont remis.

Yvain n’a qu’une autre affaire en cours : récupérer sa femme. Lunette, suite a leurs
problemes de défense, congoit une stratégie pour le faire revenir au chateau. Elle fait jurer a la
dame de ne pas utiliser des représailles contre elle si elle trouvait un bon chevalier pour défendre

la fontaine et le chateau et Lunette part en quéte d’Yvain.

Finalement, il retrouve Laudine qui, malgré son scepticisme aprés connaitre sa vraie
identité, I’accepte a nouveau comme son époux. Yvain jure de ne jamais le laisser tomber a

nouveau et de s’occuper de la défense du chateau et de la fontaine magique.

3.2. MANIFESTATIONS DE LA CHEVALERIE DANS LES PERSONNAGES DU
ROMAN

Malgré ce qu’il pourrait paraitre sur une premicre impression, ce roman renferme une
grande complexité, surtout en ce qui concerne les personnages. Les pages successives vont se

borner a I’analyse de la chevalerie a travers les personnages d’Yvain, de Gauvain, du lion et du



sénéchal Ké', des personnages tout a fait différents qui nous offrent plusieurs modéles
chevaleresques. Nous analyserons également le réle de Lunette et de Laudine, indispensables dans

le roman.

En tant que roman arthurien, il convient, avant tout, de faire mention du roi Arthur, celui
qui donne naissance a cette cour et, en conséquence, a ce cycle romanesque. Il apparait et
déclenche toutes les aventures initiatiques. Gérant une société parfaite en organisation, c’est un
roi idéal qui promeut un fort principe d’égalité et de solidarité basé sur I’absence de hiérarchie
entre chevaliers devenant, de cette fagon, primus inter pares. Il est I’élu par Dieu comme garant
de I’ordre puisqu’il a le don de regrouper les différents intéréts des chevaliers de la Table Ronde
pour rendre la société plus équilibrée et pour éviter les guerres inutiles. Dans cet endroit, il n’y a
pas de violence ni de méchanceté car tout s’encadre dans un contexte idyllique. En absence de
violence et, par conséquent, de batailles, les chevaliers, comme Calogrenant le fait juste au début
du roman, sont contraints de partir en quéte d’aventures pour améliorer leurs qualités.
L’amélioration des aptitudes chevaleresques est une condition sine qua non pour accomplir leur
devoir chevaleresque et pour conserver leur renommée sociale. C’est pourquoi dans le roman
Erec et Enide de Chrétien de Troyes, Erec décide, sous conseil de sa femme, de partir en quéte
d’aventures pour faire tomber les rumeurs des autres habitants de la cour arthurienne qui le

critiquaient pour avoir laissé de coté son devoir chevaleresque.

Les personnages dont le nom sert de titre aux romans de Chrétien de Troyes n’incarnent
jamais la chevalerie parfaite car ils ont tous commis des péchés : Lancelot désire 1’amour
concupiscent de la Reine Gueniévre qui peut faire tomber la société idéale du roi Arthur ; Perceval
tue indirectement sa mére par son égoisme inconscient en ne pas la secourant lorsqu’elle en avait
besoin et Yvain, ébloui par les aventures chevaleresques, oublie le délai de sa femme et ne tient

pas promesse d’y retourner a la date fixée.

3.2.1. YVAIN ET LE CHEVALIER AU LION

Pour Chrétien de Troyes, le roman de chevalerie « doit étre I’histoire fictive d’un
chevalier errant, d’'un héros d’armes et d’amours qui part a ’aventure en quéte de sa propre
identité » (Bibliothéque Nationale de France, s.d.b). Yvain, aussi connu comme le « Chevalier au

lion », est le personnage principal du roman et incarne une conception de la chevalerie qui devient

Y11y a plusieurs graphies pour le nom du sénéchal (Keu/Kev/Ké) et pour celui de Lunette (Lunette/Lunete).
Nous avons choisi « Ké » et « Lunette » en accord avec la traduction de Jean-Pierre Foucher, mais elles

sont toutes valables.

10



de plus en plus complexe a mesure que I’intrigue avance. La quéte de son identité est I’axe capital
autour duquel tournent les intrigues et les autres personnages. Nous pouvons faire une division
du personnage, selon son identité, en deux chevaliers différents qui partagent un méme corps :

Yvain et le Chevalier au lion.

La question du dédoublement identitaire du protagoniste fait I’objet d’une attention
critique considérable car elle nous permet d’aborder des réflexions sur les limites identitaires
d’Yvain et du Chevalier au lion. L’élément déclencheur de la crise identitaire du chevalier est sa
sortie de la société suite a son incapacité de tenir promesse a sa femme et, donc, de conjuguer ses
devoirs de chevalier et ceux d’époux. Yvain tente de résoudre cette crise qui I’a conduit a la folie
en s’isolant dans la forét, le lieu par excellence des errances chevaleresques. Ce lieu-la est écarté
de la société et dépourvu de régles et tous les périls et les situations merveilleuses peuvent s’y
produire. 11 démarre une période d’errance et rencontre un lion blessé qu’il guérit et qui devient

son nouveau et fidele compagnon de batailles.

3.2.1.a. YVAIN

Avant de faire connaissance du lion, il nous est présenté comme un des grands chevaliers
de la cour du roi Arthur car il fait partie de la Table Ronde. Il représente 1’idéal habituel des
chevaliers : un homme fort, courageux avec d’inimitables qualités guerrieres qui est toujours prét
aux aventures, qui défend son honneur et celui de son entourage avec sa propre vie et qui porte
secours aux faibles qui en ont besoin. Il n’a pas peur et affronte les batailles et les défis avec
bravoure. Cependant, comme tous les chevaliers protagonistes de Chrétien de Troyes, il commet
un grand péché : Laudine lui offre un délai pour vivre des aventures, mais Yvain, incapable de

tenir promesse, se transforme en un héros hors la société.

Un des sujets abordés par Chrétien de Troyes dans son roman est « le probléme de
I’amour, du mariage et de la chevalerie aventureuse » (Foucher, 1992). Dans le prologue de
I’édition employée, Foucher met en relief la question du chevalier idéal qui doit décider entre
donner la priorité au service de la femme aimée ou a la prouesse et a la gloire chevaleresque.
Chrétien de Troyes prouve que le personnage d’Yvain peut, suite & des erreurs et a beaucoup

d’apprentissage, réussir a conjuguer ses devoirs envers sa dame et ses devoirs chevaleresques.

Dés le début, Yvain est présenté comme un chevalier mesuré qui face aux insultes du

sénéchal Ké réagit avec sagesse (« Madame, dit messire Yvain, il ne me chaut de ses insolences »,

11



p. 260%). La mesure est une des qualités chevaleresques la plus importante car les chevaliers

doivent étre capables de contenir leurs émotions et leur rage pour agir avec bon sens.

Chrétien de Troyes donne une importance capitale a ’apprentissage du chevalier qui
s’améliore a mesure qu’il entreprend des aventures. Avant sa sortie de la société, nous savions
déja qu’Yvain n'était pas le chevalier parfait car, bien qu’il réussisse a vaincre le protecteur de la
fontaine, il ne parvient pas a échapper de I’aventure sans peine étant donné qu’il est emprisonné
par Lunette. Au cours du roman, nous assistons a son processus d’apprentissage qui lui permet de

réintégrer la société.

L’errance, I’oubli et la folie caractérisent Yvain. L oubli d”Yvain n’est pas accidentel car
il « est I’indice et la conséquence inévitable de cette défaillance » (Szkilnik, 2007), a savoir son
incapacité de tenir promesse envers Laudine. Ceci suppose une seconde erreur de la part du
chevalier qui lui méne a la folie et a sa sortie de la société. Dans cet état mental, il agit comme
une béte (« il se mit a la guette des bétes [...], mangea venaison toute crue », p. 294), ce qui est
paradoxal parce que, juste aprés, il rencontre le lion qui agit comme un étre humain. La folie lui
permet de « renaitre en homme nouveau et devenir le fin ami qu’il était appelé a incarner »

(Pierreville, 2019).

Les chevaliers doivent respecter certaines régles, parmi lesquelles le code d’errance. Ce
code les oblige a abandonner leurs compagnons dés que possible parce qu’ils ne peuvent prouver
leur prouesse qu’a travers des aventures en solitaire. De plus, Yvain sait que, une fois arrivés a la
Fontaine du Pin, le roi Arthur octroiera la premiére bataille au sénéchal Ké ou a Messire Gauvain
s’ils la demandent et c’est pourquoi il décide de partir avant les autres chevaliers de la cour sans
les informer préalablement comme le sénéchal 1’avait prié de faire. 1l fallait que ce soit lui qui

vainc Esclados le Roux, le seigneur de la fontaine.

L’amour est intrinséque a I’aventure et une des aspirations du chevalier est de trouver une
femme pour se marier. L’influence de la fin’amors fait que souvent ’amour soit vu par le
chevalier comme une autre conquéte a obtenir moyennant son endurance, son hardiesse et ses
prouesses. Yvain trouve Laudine et, méme s’il avait tué son époux, il réussit a la conquérir grace
a sa courtoisie et a ses mots d’amour. Il avoue qu’il I’aime plus que tout. Laudine, qui se trouvait

face a un grand dilemme en aimant celui qu’elle ne devait pas aimer, termine par pardonner le

2 Toutes nos références renvoient a 1’édition de J. P. Foucher de 1992.

12



chevalier et par 1’épouser car Yvain avait tué son mari en légitime défense et elle avait besoin de

quelqu’un pour protéger la fontaine et son chateau.

Dans ce roman, le non-respect a la parole donnée représente 1’incapacité d’Yvain de
conjuguer sa vie de chevalier avec sa vie d’époux. La réparation de 1’offense contre sa femme
entraine son rapprochement de 1’idéal du parfait chevalier et du parfait mari. Yvain réussit a tenir
promesse a deux reprises, 1’une envers sa dame et ’autre envers Lunette a qui il promet de la
délivrer. La promesse finale a sa femme consiste a s’en remettre a sa volonté pour devenir le
parfait mari et pour se charger de la défense de la fontaine, comme il aurait di le faire apres le

délai qu’elle lui avait accordé.

Les combats suivent aussi des normes trés strictes. Les deux combattants doivent étre
dans les mémes conditions et respecter le méme code guerrier. Une des regles est le devoir de
merci qui oblige le chevalier vainqueur a accorder la grace au vaincu. Lors du combat entre Yvain
et le sénéchal Ké a la Fontaine du Pin, le sénéchal est vaincu mais Yvain ne lui donne pas la mort
parce que « plus de mal ne cherche a lui faire messire Yvain qui descend a terre et prend le
cheval » (p. 285).

En outre, les combats doivent se produire au long du jour et les chevaliers doivent le
reporter lorsque la tombée de la nuit arrive, tel qu’Yvain et Gauvain le font lors de leur bataille.
De plus, ils respectent le code des combats en demandant le nom a son adversaire, action qui
s’achéve avec la retrouvaille de ces deux grands amis et 'union des deux identités du

protagoniste.

La défense de I’honneur personnel et de celui des proches est tres importante dans le cadre
de la chevalerie. Cependant, et malgré ce que nous pourrons penser, pour le héros courtois, ce qui
I’emporte n’est pas la récupération de I’honneur familial comme chez le héros épique. Yvain
« n’est cependant pas motivé par le désir de venger son cousin, mais par celui de gagner la gloire

14 ou fut battu un autre chevalier illustre » (Abramowicz, 2017).

Par ailleurs, le chevalier qui réussit a réparer la honte perdue doit toujours apporter « la
preuve de son exploit » (p. 264) pour que tout le monde le croie. C’est pourquoi Yvain est forcé
de persécuter Esclados le Roux méme si celui-ci était déja mortellement blessé et il devait

respecter le devoir de merci.

13



Dans un autre ordre d’idées, la réconciliation avec Laudine suppose I’abandon de la
chevalerie errante pour que le héros se consacre a ses devoirs d’époux et a la défense du chateau
et de la fontaine. Personne ne conteste qu’auparavant il était prisonnier de la folie qui avait
conditionné ses actions et le chevalier promet de ne plus négliger ses taches. Cette promesse est
la conséquence des expériences vécues et du bagage acquis au long du roman qui le rapprochent

de I’idéal du chevalier parfait.

3.2.1.b. LE CHEVALIER AU LION

La premiére fois qu’il est nommé comme le « Chevalier au lion » est au cours de
I’aventure dans laquelle il se bat contre le géant Harpin de la Montagne qui voulait tuer les fils
d’un roi appartenant a la famille lointaine de Gauvain. Méme si sa nouvelle identité se dessinait
déja avant cette aventure, c’est & ce moment-la qu’il commence a étre socialement connu
comme le « Chevalier au lion ». Ce changement a supposé un tournant pour le chevalier qui a

dorénavant une nouvelle identité au sein de la société pour la réintégrer.

Nous pouvons cerner I’apparition du Chevalier au lion entre la rencontre du lion et le
combat avec Gauvain ou celui-ci apprend que ce chevalier inconnu est en vérité son grand ami
Yvain. Suite a ce combat, notre protagoniste rencontre Laudine et se réconcilie avec elle, ce qui
suppose la fusion, désormais indissoluble, des deux identités. Si nous comparons Yvain avec le
Chevalier au lion, nous nous rendons compte que Messire Yvain est plutét le symbole du chevalier

fort et courageux tandis que le Chevalier au lion lui apporte de la prudence et de la sagesse.

Selon une étude menée par Emmanuéle Baumgartner, la figure du lion n’a comme
fonction que reconduire le héros a I’intérieur de la société chevaleresque car « le lion est le signe
méme de la chevalerie retrouvée dans le héros » (Baumgartner, 1992). Il est son alter ego, une
deuxiéme personnalité dont il avait besoin pour démarrer une réhabilitation qui permettra sa

réintégration dans la société et sa réconciliation avec Laudine.

A travers le récit du narrateur, nous pouvons constater que I’identité dominante est celle
d’Yvain vu qu’il ne fait jamais référence au chevalier comme le Chevalier au lion. Seulement la
société connait Yvain comme le Chevalier au lion. Cette observation nous méne a la conclusion
déja constatée par Baumgartner dans son étude ou elle soutient que I’identité du Chevalier au

lion n’est qu’une aide pour la résolution de la crise du chevalier et pour I’amélioration de ses

14



qualités. Son identité se dédouble et finit par se fusionner sous le nom d’Yvain dont les erreurs et

les péchés sont réparés grace a I’intervention du lion et de I’identité qu’il lui fournit.

En tant que son alter ego, il partage avec Yvain la plupart de leurs traits physiques et
psychologiques tels que la courtoisie. 11 refuse d’épouser la fille du roi de Ifle-aux-Pucelles que
celui-ci lui donnait comme récompense apres avoir vaincu les deux démons du chateau en

argumentant que son coeur appartient déja a quelqu’un.

Tout comme Yvain, il porte secours a toutes les femmes qu’il rencontre et qui ont besoin
de son aide, ce qui montre sa prouesse chevaleresque. Il jouit d’une trés bonne renommée sociale
sous le nom du Chevalier au lion. C’est pour cela que la demoiselle déshéritée le choisit pour
défendre sa cause et récupérer ses biens. Méme s’il avait encore un but a atteindre (celui de
récupérer sa femme), il accepte sa cause car un bon chevalier doit toujours assister a celui qui a

besoin d’aide.

En principe, le moteur des aventures d’Yvain est la récupération de I’honneur de
Calogrenant, tandis que le Chevalier au lion n’a pas de but précis lors de ses aventures qui ne
passe pas par le secours aux faibles. Son désir final est de récupérer Laudine, mais les aventures
qu’il entreprend telles que la bataille contre le géant Harpin de la Montagne ou la cause de la
demoiselle déshéritée ne gardent pas une relation directe avec cet objectif. Méme si le Chevalier
au lion n’a pas de moteur pour ses aventures, il faut dire qu’ Yvain crée cette nouvelle identité lors
de son état de folie pour se doter d’un nom connu par ses prouesses chevaleresques et non pas

pour avoir été incapable de tenir promesse envers sa femme.

3.2.2. GAUVAIN ET LE LION

Ces deux personnages encouragent le chevalier a entreprendre des aventures. Gauvain le
fait suite au mariage d’Yvain tandis que le lion le fait avec son apparition qui dote le héros d’une
nouvelle identité lui permettant de faire & nouveau des aventures. Ils n’ont pas une évolution
profonde au long du roman car leur fonction essentielle est celle d’accompagner et de soutenir le

héros.

3.2.2.a. LELION

Il semble que le motif du lion blessé qui est secouru par un homme peut remonter a une

Iégende du 11° siécle. Elle raconte comment 1’esclave Androclus soigne un lion blessé a la patte

15



par une épine et I’amitié que ceux-ci développent suite a cet épisode. Ils vont cohabiter pendant
trois ans jusqu’au moment ou Androclus est capturé par des soldats et condamné a lutter dans
I’aréne romaine. Ce qu’il n’attendait pas est que la béte qui lui allait, en principe, donner une mort
certaine était le lion qu’il avait sauvé et qui, dans un acte a I’encontre de son instinct animal, ne
I’a pas attaqué, tout comme le lion le fait dans notre roman. Finalement, ils sont tous les deux

délivrés et ne se séparent jamais.

Nous ne savons pas avec certitude si Chrétien de Troyes connaissait ce récit, mais nous
savons qu’il n’était pas inconnu au XII° siecle parce que Jean de Salisbury s’y est inspiré pour
écrire Policraticus (1159). Ceux-ci ne sont ni les premiers ni les seuls récits antérieurs ou
contemporains a Chrétien de Troyes qui reprennent le motif du lion qui reconnait son maitre. Il 'y

aussi des 1égendes celtiques et d’autres sources qui racontent des histoires similaires.

La fonction du lion a été un sujet d’étude de grande controverse parmi les chercheurs de
la matiére arthurienne. Gaston Paris, un des plus grands médiévistes francais du XIX® siécle,
refuse toute importance du lion en le reléguant a Darriére-plan. 1l a considéré que « cette
historiette, qui a été attribuée dés I'antiquité a divers personnages, ne sert a rien dans le récit ou
Chrétien a jugé bon de l'insérer (sans avoir d'objections a l'introduction d'un lion dans une forét
de Bretagne) » (Paris, 1910). Sa position se doit au fait que, a priori, la mission la plus importante
du lion est celle d’accompagner Yvain et de Iui porter secours vu qu’il est en dette avec son
sauveur. De plus, il juge négatif le décalage entre la matiére de Bretagne et le choix du lion, animal

qui ne faisait pas partie du bestiaire traditionnel de cette matiére.

L’opinion de la critique actuelle a beaucoup évolué aprés Gaston Paris. Méme si ce
personnage ne dispose ni de voix ni d’aventures propres dans le roman, il est désormais considéré
comme un personnage crucial, tout comme Keé. « C'est la I'unique fois qu'un animal s'impose
véritablement comme un partenaire indispensable dans les combats et va méme jusqu'a changer

I'identité initiale du protagoniste » (Stanesco, 1988).

Le lion est un animal dont la puissance n’est jamais contestée. Il est le roi des animaux
dans de nombreuses ceuvres telles que le Roman de Renart. Il incarne la noblesse et la loyauté,
mais aussi la férocité. Dans notre roman, il est décrit comme un animal «preux » et
« débonnaire » (p. 302). Yvain et le lion se rencontrent dans le moment idéal : le lion, blessé par
le serpent, avait besoin de quelqu’un qui le protége du méchant animal et Yvain, prisonnier de la

folie, avait besoin de quelqu’un qui le reconduise sur le bon chemin.

Une fois le lion délivré, ils deviennent inséparables. Le fauve adopte une attitude
humanisée et le lecteur ne ’apergoit plus comme un simple animal mais comme un chevalier

vassal d”Yvain. Souvent, Yvain se trouve en situation d’infériorité dans le champ de bataille, soit

16



parce que ses adversaires sont plus nombreux ou parce que son adversaire a une taille
extraordinaire comme le géant Harpin de la Montagne, et le lion intervient pour le secourir et

rétablir, ainsi, I’équilibre prétendu des combats entre chevaliers.

Le grand acte de reconnaissance du lion envers son maitre a lieu lorsqu’ils s’approchent
de la Fontaine du Pin et Yvain souffre d’une crise de folie. Son épée lui tranche 1égérement la
peau du cou et le lion, fou par la possibilité de perdre son maitre, lui enleve I’arme comme il le

peut. Tout comme son maitre avant, « le lion 1’avait sauvé » (p. 303).

Malgré sa personnification, nous pouvons distinguer dans le lion des traits propres des
animaux. Comme signe d’affection, mais aussi d’instinct animal, il se voit forcé a lui apporter des
proies lorsqu’ils n’ont rien & manger. De plus, le lion laisse son maitre manger en premier lieu
pour apres dévorer « jusqu’aux os » (p. 303), ce qui nous laisse entrevoir la hiérarchie animale et

la férocité du lion.

Le lion représente le premier pas pour la réhabilitation du héros et I’acquisition de
I’identité du Chevalier au lion. Une fois le chevalier réhabilité et prét pour récupérer Laudine, il
n’oublie pas celui qui I’a accompagné tout au long de sa guérison, ce qui nous rappelle la loyauté
entre chevaliers et aux codes chevaleresques. « Il ne voulait [I’Jabandonner de toute sa vie » (p.
346).

3.2.2.b. GAUVAIN

Il est considéré comme le meilleur chevalier de la Table Ronde. Gauvain « es el héroe en
su plenitud ; ha adquirido una madurez heroica que los otros sélo lograran alcanzar con la
aventura » (Yllera, 1993). Il apparait a plusieurs reprises dans les romans de son cycle arthurien,
mais il n’a pas ét¢ une invention de Chrétien de Troyes. Il a été popularisé par Geoffrey de
Monmouth, mais I’anglais Guillaume de Malmesbury 1’a inclus auparavant dans Gesta Regum
Anglorum (1125), ou il ne prenait pas I’'importance qu’il en prend chez d’autres auteurs. Il devient

le protagoniste de divers romans postérieurs tels que Le chevalier a I’épée ou La mule sans frein.

Il'y a des traits qui le rapprochent du héros épique et le distinguent du héros romanesque.
Gauvain est un des rares chevaliers courtois dont le cheval porte un nom et, en plus, c’est un
chevalier sans dame, ce qui s’oppose a I’idéal romanesque qui défend que tout chevalier doit étre

en quéte d’aventures et du mariage.

Il se bat souvent contre les protagonistes des romans arthuriens, mais les combats se
suspendent toujours sans vainqueur. Dans le cas qui nous occupe, les chevaliers suspendent le

combat une fois qu’ils apprennent 1’identité de son adversaire car aucun des deux ne veut blesser

17



son ami. Cette bataille assimile les deux chevaliers et met en avant les habiletés guerrieres
d’Yvain car il est, pour le meilleur des chevaliers de la Table Ronde, un adversaire de qualités

chevaleresques semblables aux siennes.

Le role de ’amiti¢ est capital dans le roman. Comme Roland et Olivier 1’étaient pour la
littérature épique, Yvain et Gauvain représentent, sans doute, un des grands couples d’amis de la
littérature courtoise. Pourtant, tandis que le héros épique se soucie de son lignage plus que de sa
propre gloire, le héros courtois se caractérise par I’individualité. « Les liens d’amiti¢ des
chevaliers compagnons de la Table Ronde remplacent 1’absence de solidarité lignagére »
(Abramowicz, 2017). C’est pourquoi leur amitié se place au-dessus de leur devoir chevaleresque
jusqu’au point de vouloir se considérer, tous les deux, vaincus lors de leur combat malgré le

déshonneur que cela aurait supposé pour eux.

En outre, Gauvain fait preuve de grande sagesse a plusieurs reprises et représente la voix
de I’expérience qui conseille Yvain, par exemple, a propos de sa quéte d’aventures aprés son
mariage. C’est I’une des figures d’autorité du roman car, en plus d’étre le neveu du roi Arthur, il
jouit d’une grande renommée chevaleresque. Il est méme considéré comme le meilleur chevalier

de la Table Ronde par ses égaux.

Gauvain ne représente pas toujours des connotations positives. Il est aussi le responsable,
dans une certaine mesure, de la folie d’Yvain car il le convainc de quitter sa femme et lui fait

oublier sa promesse avec tous les tournois auxquels il ’invite a participer.

Gauvain et le lion représentent 1’Autre. lls accompagnent Yvain et le guident pour
retrouver la gloire et son identité. Malgré I’individualité des héros courtois, ils se soucient pour
Yvain, ce qui est indispensable pour sa réhabilitation et sa réincorporation a la société. A travers
ces personnages, Chrétien de Troyes exprime les valeurs sociales des chevaliers de la Table Ronde

pour qui I’amitié et la loyauté entre pairs est fondamentale.

3.2.3. LE SENECHAL KE

Le sénéchal Ké est un des chevaliers récurrents des romans arthuriens de Chrétien de
Troyes. Dans le roman proposé a I’analyse, son apparition est tres restreinte, mais elle suffit pour

nous fournir une image de son caractére.

Le personnage du sénéchal Ké n’est pas une invention de Chrétien de Troyes car, selon
Particle critique de Nicolas Py « Du héros au vilain, I’ambivalent sénéchal Keu » (2023), il avait

un passé plus honorifique et glorieux dans d’autres ceuvres telles que le texte fragmentaire Pa

18



Gur, la Vita Sancti Cadoci et le Mabignonion ou le conte de Kulwch ac Olwen. Il'y était considéré
comme un chevalier de haute valeur guerriere, victorieux et sage, mais Chrétien de Troyes a
décidé d’introduire des changements dans le caractére du personnage a 1’heure de construire ses
romans. Il joue, désormais, un rdle secondaire soumis & montrer les bonnes qualités d’autres

chevaliers.

Dans la cour du roi Arthur, une société de nature parfaite et idyllique, il représente le mal
controlé. Il a un caractére arrogant, vantard et méprisable qui s’oppose a ce qu’il devrait étre en
tant que chevalier. Ces deux conceptions opposées montrent le caractére manichéen de la cour du

roi Arthur ou tout est divisé en « bon » et « mauvais ».

Son évolution dans ce roman est trés réduite puisqu’il est un personnage plat qui ne joue
aucune intrigue personnelle. Pourtant, son intervention est cruciale pour le développement de
I’intrigue. Pour Nicolas Py, « Keu n’est que ’embrayeur de I’intrigue et s’éclipse une fois la
«vraie » aventure lancée » (Py, 2023). Il apparait pour accomplir deux fonctions plutdt
narratives : pour servir d’élément comparatif avec d’autres chevaliers et faire valoir leurs bonnes

qualités et pour déclencher I’intrigue romanesque.

En effet, si le récit de Calogrenant est en soi une bonne motivation pour Yvain, le fait que le sénéchal
mette en doute sa valeur par sa réplique ironique des vers 590-611 engage pleinement I’honneur du
héros. (...) [L’]inquiétude de se voir ravir la priorité du défi au profit de Keu pousse Yvain, quelques
vers plus loin, a quitter la cour discretement et sans délai. Une fois encore, Keu vient de provoquer

I’intrigue et, par la méme occasion, il crée une tension qui reste en suspens jusqu’a I’arrivée d’ Arthur

a la fontaine. (Py, 2023)

De plus, avec cette intervention sarcastique du sénéchal, les qualités chevaleresques d’Yvain
sont mises en question. Tout au long du roman, le chevalier éclaircit les doutes sur ses habiletés
avec les grandes prouesses qu’il accomplit lors des aventures, ce qui le montre comme un grand

chevalier aux yeux du public et de ses camarades.

Concernant son intervention dans 1’histoire romanesque, NOUS POUVONS NOUS apercevoir
gue ce personnage est dépourvu des aptitudes chevaleresques traditionnelles et de ce fait, il
devient antipathique pour le lecteur. De méme, le lexique choisi par 1’écrivain pour le caractériser
nous montre le mépris qu’il provoque (« malveillant et venimeux » (p. 252)). La scéne ou nous
voyons ce dédain plus accentué est celle ou Yvain apprend la honte de son cousin et le sénéchal,

en présence de la reine, ne fait qu’essayer de créer des conflits. La reine, normalement impartiale,

19



lui reproche que sa langue, « honnie » et « amére qu’elle est comme la scammonée », dit « les

pires méchancetés » et qu’elle lui fait « hair en tous les lieux » (p. 260).

Les aptitudes chevaleresques d’Yvain et de Gauvain sont opposées a celles du sénéchal
Ké qui ne réunit pas les qualités d’un bon chevalier. Nous pouvons discerner la nature de son
caractere médisant et méchant des le début du roman ou une scéne montre une réunion de
chevaliers a laquelle assiste la reine Guenievre et seul Calogrenant se leve a son entrée. Le
sénéchal Ké se moque de son signe de respect et de courtoisie et ajoute que lui et le reste de
chevaliers ne s’étaient pas levés par paresse ou parce qu’ils n’avaient pas daigné le faire. Cette
attitude impropre des bons chevaliers démontre un manque de respect envers Calogrenant car il
fait appel aux insultes et aux mensonges pour justifier son manque de courtoisie envers la reine.
A c6té du sénéchal, Calogrenant devient un chevalier mesuré qui ne succombe pas a la tentation

d’entamer une dispute avec lui, malgré son comportement inadéquat.

Dans tous les romans ou il apparatt, il se bat contre le protagoniste au moins une fois et il
en sort toujours vaincu. C’est pourquoi, en plus du fait qu’il suit des valeurs complétement
contraires a celles des héros, nous pouvons affirmer qu’il agit en tant que I’opposant des
protagonistes. Dans le cas du roman d’Yvain, leur affrontement se produit lorsque les chevaliers
de la cour arthurienne arrivent a la Fontaine du Pin ou Ké réclame au roi le premier combat contre
celui qui défend la fontaine. Ce qu’il ignore est qu’il ne s’agit plus de celui qui avait heurté

I’honneur de Calogrenant, mais d’Yvain qui s’impose au sénéchal avec facilité.

Bien qu’il ait un amalgame de mauvaises qualités chevaleresques, il reste un des
chevaliers les plus importants de la cour, trés haut placé et de grande renommée. Méme si dans le
roman proposé€ a ’analyse cette information est absente, une des raisons envisagées par les
spécialistes sur sa célébrité est qu’il était protégé par le roi Arthur parce que sa mére lui avait
allaité lorsqu’il était petit. Selon le Merlin de Robert de Boron, un des continuateurs de la matiére
arthurienne aprés la mort de Chrétien de Troyes, il est également possible que le mauvais caractere
qui le caractérise se doit au fait que, pendant que le roi Arthur était allaité par la mere du sénéchal,

il devait I’étre par une nourrice plébéienne qui a, selon lui, abimé sa noblesse.

3.2.4. LUNETTE ET LAUDINE

La figure de la femme joue un réle incontournable dans la chevalerie médiévale. Dans ce
roman, il y a deux personnages féminins qui méritent une attention particuliére : Laudine et

Lunette. Les autres femmes qui y apparaissent, en plus de la demoiselle qui donne 1’onguent de

20



la Fée Morgue au chevalier mais dont I’intervention est éphémere, jouent le rble de victimes,

tandis que celles-ci sont clés pour le développement de I’intrigue.

Lunette est un personnage assez mystérieux et toujours relégué a un second plan.
Cependant, ¢’est grace a son intelligence et a ses subterfuges qu’Yvain arrive non seulement a se
marier avec Laudine, mais aussi a se réconcilier avec elle. C’est pourquoi Michel Stanesco affirme

gue « I’action du roman est menée pratiquement par les ruses de Lunet[t]e » (Stanesco, 1981).

Suite a des études, les spécialistes sont arrivés a la conclusion que le personnage de
Lunette n’est pas une invention de Chrétien de Troyes, mais qu’elle trouve ses origines dans une
Iégende celte primitive. lls soutiennent que Lunette est un avatar de la déesse Diana ou, plutot,
d’une déesse précédente a celle-Ci qui était vouée par des populations indo-européennes comme
les celtes. Il y a des Iégendes ou apparait cette déesse et qui partagent des motifs avec le roman
de Chrétien de Troyes comme 1’aide indispensable de la servante pour la libération du chevalier

emprisonné dans un piége.

Lunette représente un pignon fondamental dans I’intrigue. Le piége ou tombe le chevalier
lui appartient, ce qui nous meéne a penser qu’en absence de Lunette, Yvain n’aurait jamais eu la
possibilité de connaitre Laudine. De plus, elle joue un réle de médiatrice entre les deux époux

puisque leur mariage et leur réconciliation sont possibles grace a ses ruses.

Le roman est axé sur le chevalier et I’auteur a décidé de ne pas donner beaucoup
d’importance a ce personnage, mais elle sauve la vie au chevalier en lui donnant 1’anneau qui le

rend invisible avant que les hommes d’Esclados le Roux n’arrivent au piége pour le chercher.

Elle est aussi sauvée par le chevalier qui, aprés lutter contre ses accusateurs, la délivre du
blicher. C’est la seule scéne ou Lunette incarne la femme en péril qui a besoin d’un chevalier pour
la sauver. Cette scene est clé pour le dénouement du roman pour deux raisons. L une parce que
c’est la premiére fois qu’Yvain arrive a tenir sa promesse. L’autre parce qu’Yvain refuse
I’hospitalité de sa femme qui ne I’avait pas reconnu. Il ne pouvait pas I’accepter parce qu’il n’avait
pas encore corrigé ses erreurs. Ce n’est qu’apres la bataille contre Gauvain, le meilleur chevalier
de la cour du roi Arthur, ou ils sont présentés comme deux combattants de semblables qualités
guerriéres qu’il peut revenir glorieux et réhabilité au chateau. Cependant, le rapprochement du
chevalier a sa femme et au chateau nous indique que sa guérison est proche. De plus, sans le
combat pour délivrer Lunette, Laudine n’aurait peut-étre pas accepté le Chevalier au lion comme

le protecteur de ses possessions car elle n’aurait pas connu ses grandes prouesses.

En outre, Laudine représente la femme aimée. Elle est prudente et sage puisque, une fois

mort son premier mari, elle accepte Yvain comme époux a condition que celui-ci se charge de la

21



protection de la fontaine et du chateau. Cette méme raison est celle qu’elle donne pour lui
pardonner a la fin du roman. C’est pourquoi, nous pouvons affirmer qu’elle priorise son réle de
protectrice du chateau a ses sentiments ou méme a son honneur parce qu’elle arrive a pardonner

Yvain malgré sa défaillance.

Lorsqu’il voit Laudine pour la premiére fois, il la décrit comme « une des plus belles
dames gque jamais vit terrienne créature » (p. 268) et il se sent malheureux de ne pas étre aimé par
elle. Elle est source de bonheur et de folie pour le chevalier. Une fois mariés et avant le départ du
chevalier, elle lui donne un anneau qui le protége contre toute blessure, ce qui assure sa survie.
Cependant, étant fidéle a ses paroles, elle le lui arrache quand il n’arrive pas a tenir promesse et
c’est suite a son rejet que le chevalier sort de la société dépourvu d’identité et plongé dans la

folie.

Suite au départ du chevalier, la dame du chateau accuse Lunette de trahison et la
condamne au bdcher car elle sent son honneur outragé par Yvain et veut se venger de celle qui

avait fait possible leur union.

Nous voyons tout au long du roman que le role de ces deux femmes n’est pas passif et
que c’est grace a elles qu”Yvain évolue et devient un chevalier renouvelé et de meilleures qualités,
surtout concernant le respect de la parole donnée. Méme si Chrétien de Troyes leur accorde une
importance secondaire, elles « fournissent a Yvain les occasions de prouver sa chevalerie »

(Dugan, 1981) et c’est pourquoi elles sont essentielles pour I’intrigue.

22



4. CONCLUSION

Chrétien de Troyes montre une énorme variété de modeles chevaleresques dans ses
romans de la Table Ronde, ce qui est trés évident dans le roman qui nous occupe. Le but a atteindre
dans ce mémoire était celui d’analyser les différents chevaliers présentes dans le roman d’Yvain
ou le Chevalier au lion et nous avons, non seulement approfondi dans ceux-ci, mais aussi abordé
d’autres personnages qui, sans étre chevaliers, sont indispensables pour la chevalerie. Nous

pouvons tirer trois conclusions.

Premiérement, nul chevalier qui participe aux intrigues n’est parfait dans les romans de
Chrétien de Troyes. Ni Erec, ni Cliges, ni Lancelot, ni Yvain ni Perceval n’incarnent le modéle
du chevalier parfait. Méme pas Gauvain incarne la perfection car il n’est pas marié ni en quéte
d’une dame bien que ’amour soit intrinséquement li¢ a I’aventure et nécessaire pour s’améliorer
en tant que chevalier. Dans le roman Perceval ou le Conte du Graal, Gauvain « est présenté
comme un pécheur mais son péché est a la hauteur de son statut, il a tué le roi d’Escavalon »
(Baranguan Cuello, 2017). La seule figure qui représente toujours la chevalerie idéale est le roi
Arthur, mais son intervention est réservée a la garantie de 1’égalité et du bon fonctionnement de

la société arthurienne et du roman puisque c¢’est lui qui fait commencer les aventures initiatiques.

Deuxiémement, nous avons pu remarquer que 1’intervention des personnages qui ne sont
pas chevaliers est aussi importante que celle des chevaliers. Sans la médiation de Lunette entre
les époux, la réhabilitation d’Yvain n’aurait pas pu s’achever. De plus, ¢’est grace a la demoiselle
qu’il rencontre dans la forét et I’onguent qu’elle lui donne qu’il peut se rétablir de son épisode de
folie. Nous pouvons observer que ces personnages sont, normalement, incarnés par des figures
féminines que nous considérons, a premiére vue, secondaires, mais qui jouent un role crucial dans

I’intrigue.

Derniérement, nous constatons que Chrétien de Troyes fait recours a la technique des
personnages type pour construire ses cing romans de la Table Ronde. Cela ne signifie pas que
chaque chevalier ne soit pas individualisé dans son contexte, mais nous pouvons retrouver des
¢léments communs entre les personnages du roman d’Yvain et les personnages d’autres romans
de l’auteur. Le héros, que ce soit Yvain, Lancelot, Cligeés ou quelqu’un d’autre, est toujours
pécheur a un moment donné et devient meilleur en réparant ses erreurs a mesure qu’il entreprend
des aventures ; le chevalier idéal incarné par Gauvain apparait dans les cing romans de la Table
Ronde ou il présente des défauts ou commet des péchés, ce qui nous montre son caractére humain
et imparfait ; le chevalier perfide incarné par le sénéchal Ké représente le modele du mauvais
chevalier, ce qui accentue les caractéristiques positives du reste de chevaliers et la femme qui,

¢tant ou n’étant pas I’épouse du héros, intervient, comme Lunette, pour I’aider a surmonter

23



quelques des obstacles qu’il trouve dans son chemin grace a sa ruse ou a son intelligence. Cette
technique permet Chrétien de Troyes de créer des intrigues assez simples, mais avec un sens plus

profond que nous découvrons lorsque nous analysons minutieusement les ceuvres.

En guise de conclusion, Chrétien de Troyes est un des auteurs les plus significatifs de la
littérature médiévale et c’est grace a lui que nous pouvons nous amuser avec les histoires de
chevaliers dont la simplicité apparente cache une structure et une signification plus complexes

qui méritent d’étre étudiées.

24



5. BIBLIOGRAPHIE

Abramowicz, M. (2017). L’amitié chevaleresque dans le miroir de la littérature médiévale

francaise. Romanica Wratislaviensia, 64, 11-21. Consulté le 7/5/2024 sur

https://doi.org/10.19195/0557-2665.64.2

Baranguan Cuello, A. (2017). Gauvain et Perceval : Deux conceptions de la chevalerie dans le
roman Le Conte du Graal de Chrétien de Troyes. Consulté le 15/5/2024 sur
https://zaguan.unizar.es/record/64988

Baumgartner, E. (1992). Yvain, Lancelot, la charrette et le lion. Paris. Presses

Universitaires de France.

Bibliothéque Nationale de France. (s.d.a). Chrétien de Troyes. Consulté le 1/3/2024 sur
https://gallica.bnf.fr/html/und/manuscrits/chretien-de-troyes?mode=desktop

Bibliothéque Nationale de France. (s.d.b). Codes, valeurs et lieux d’aventures de la chevalerie
errante. Consulté le 20/4/2024 sur https://essentiels.bnf.fr/fr/fichier/dba23880-d0f5-
438b-8334-6ab182c5f064-codes-valeurs-et-lieux-aventures-la-chevalerie-errante

Bibliotheque Nationale de France. (s.d.c). La table ronde, de [’objet au symbole. Consulté le
30/3/2024 sur https://essentiels.bnf.fr/fr/enseignants/fa364102-52ff-4¢c20-b60e-
201367b5d418-table-ronde-objet-symbole

Bibliotheque Nationale de France. (s.d.d). Le chevalier au lion. Consulté le 30/3/2024 sur
https://gallica.bnf.fr/html/und/manuscrits/le-chevalier-au-lion?mode=desktop

Cartwright, M. (2018). Chevaliers du Moyen-Age [Medieval Knight]. World History
Encyclopedia. Consulté le 8/4/2024 sur https://www.worldhistory.org/trans/fr/1-
17044/chevaliers-du-moyen-age

De Troyes, C. (1992). Romans de la Table Ronde (Préface, traduction et notes de Jean-Pierre

Foucher). Paris. Gallimard.

Dugan, M. (1981). Le Réle de la femme dans Le Chevalier au Lion. Chimeres, 15(1), 29-38.

Consulté le 28/4/2024 sur https://doi.org/10.17161/chimeres.v15i1.6043

Flori, J. (1995). La chevalerie en France au Moyen Age. Paris. Presses Universitaires de France.

25



Larousse. (s.d.). Chrétien de Troyes [Dictionnaire]. Consulté le 1/3/2024 sur
https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Chr%C3%A9tien_de_Troyes/113534
Paris, G. (1912). Mélanges de littérature francaise du Moyen Age. Paris. Honoré Champion.

Pierreville, C. (2019). Amour fin, amour fou dans le Chevalier au lion. Le Moyen Age, CXXV,

603-616. Consulté le 19/5/2024 sur https://doi.org/10.3917/rma.253.0603

Py, N. (2019). Le sénéchal Keu dans les romans de Chrétien de Troyes : L’homme aux trois
paradoxes [Université de Reims Champagne-Ardenne]. Consulté le 8/4/2024 sur
https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-02269223v1/document

Py, N. (2023, octobre 19). Du héros au vilain, I’ambivalent sénéchal Keu. Questes [en ligne].
Consulté le 7/4/2024 sur https://doi.org/10.4000/questes.6809

Stanesco, M. (1981). Le chevalier au lion d’une déesse oubliée : Yvain et « Dea Lunae ». Cahiers

de civilisation médiévale, 221-232. Consulté le 28/4/2024 sur

www.persee.fr/doc/ccmed _0007-9731_1981 num 24 95 2178

Stanesco, M. (1988). Le lion du chevalier : De la stratégic romanesque a 1’embléme poétique.

Littératures, 13-35. Consulté le 28/4/2024 sur https://www.persee.fr/doc/litts 0563-

9751_1988_num_19 1 1442

Szkilnik, M. (s. d.). Le chevalier « oublieux » dans le roman arthurien en vers. Etudes de lettres,

77-97. Consulté le 8/5/2024 sur https://doi.org/10.4000/edl.5596

Yllera, A. (1993). Gauvain o la degradacion del héroe. Epos, 9, 349-370. Consulté le 7/5/2024

sur  http://e-spacio.uned.es/fez/view/bibliuned:Epos-FCCC109C-DD15-36FA-C2FA-

005CDFAE8A12

26



	Trabajo Fin de Grado
	Une approche de la chevalerie médiévale dans le roman Yvain ou le Chevalier au lion de Chrétien de Troyes
	An approach to medieval chivalry in the novel Yvain ou le Chevalier au lion by Chrétien de Troyes
	Autor/es
	Malena Andreu Martínez de Madrid
	Director/es
	María Azucena Macho Vargas
	Facultad de Filosofía y Letras
	2023/2024
	1. INTRODUCTION
	2. APPROCHE HISTORIQUE À LA CHEVALERIE DU MOYEN ÂGE
	2.1. NAISSANCE ET ÉVOLUTION DE LA CHEVALERIE

	3. YVAIN OU LE CHEVALIER AU LION
	3.1. RÉSUMÉ
	3.2. MANIFESTATIONS DE LA CHEVALERIE DANS LES PERSONNAGES DU ROMAN
	3.2.1. YVAIN ET LE CHEVALIER AU LION
	3.2.1.a. YVAIN
	3.2.1.b. LE CHEVALIER AU LION
	3.2.2. GAUVAIN ET LE LION
	3.2.2.a. LE LION
	3.2.2.b. GAUVAIN
	3.2.3. LE SÉNÉCHAL KÉ
	3.2.4. LUNETTE ET LAUDINE
	4. CONCLUSION
	5. BIBLIOGRAPHIE

