«2s Universidad

70
101  Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

VIOLENCIA, SENSUALIDAD, FUERZA'Y VIRTUD:
JUDITH Y HOLOFERNES EN LA PINTURA DEL
BARROCO

VIOLENCE, SENSUALITY, STRENGTH AND VIRTUE:
JUDITH AND HOLOFERNES IN BAROQUE ERA
PAINTINGS

Autor
Bandar Bosque Arab

Directora

Dra. Rebeca Carretero Calvo

Facultad de Filosofia y Letras

2022-2023



RESUMEN

La historia veterotestamentaria de Judith ha sido fuente de inspiracion para gran
cantidad de artistas a lo largo del tiempo. Durante el Barroco se produjo una explosion
de pinturas protagonizadas por mujeres de la Biblia y una de las mas populares fue
Judith, en especial, el momento en el que ella le corta la cabeza a Holofernes salvando
asi a su pueblo. La Iglesia de la Contrarreforma utilizara este tema para simbolizar su
triunfo sobre el protestantismo, pero también servird como excusa, en muchas
ocasiones, para representar escenas con una importante carga sensual y/o de violencia.
Ademaés, Judith y Holofernes seran utilizados alegéricamente para simbolizar diversas
cuestiones y su iconografia entrara en contacto y se contaminara con la de David con la
cabeza de Goliat. EI tema de Judith y Holofernes sera muy fértil para la pintura barroca

y diversos artistas se aproximaran a ello de formas muy particulares.
ABSTRACT

The Old Testament story of Judith has been a source of inspiration for a wide number of
artists through the ages. During de Baroque Era, there was an explosion of paintings
starring women from the Bible, and one of the more popular ones was Judith, specially,
the moment when she beheads Holofernes saving her people. The Church of the
Counter-Reformation will use this topic to symbolize their victory over Protestantism,
but also, this story will serve as an excuse to paint, on many occasions, intense sensual
and/or violent scenes. Furthermore, Judith and Holofernes will also be used
allegorically to symbolize various issues and their iconography will come into contact
with and will be contaminated by that of David and Goliath. The motif of Judith and
Holofernes will be very fertile for Baroque painting and multiple artists will approach it

in very particular ways.



INDICE

I. INTRODUGCCION = 4
a) Justificacion del tema -===============m e 4
b) Estado de la CUEStION -=========mmm e oo 4
c) Objetivos 8
d) Metodologia 8

Il. DESARROLLO ANALITICO 9
1. LAS MUJERES DE LA BIBLIA EN LA PINTURA BARROCA -9
2. JUDITH Y HOLOFERNES EN EL ANTIGUO TESTAMENTO 9

3. JUDITH Y HOLOFERNES EN LA PINTURA. BREVE RECORRIDO DESDE LA EDAD

MEDIA HASTA EL BARROCO -10
4. JUDITH Y HOLOFERNES EN LA PINTURA DEL BARROCO 11
4.1. La violencia en las representaciones de Judith y Holofernes---------------- 11
4.1.1. El paradigma de Caravaggio y Artemisia Gentileschi 11
4.1.2. El cuerpo de Holofernes: muerto y mutilado 18

4.2. Lo erdtico y sensual en las representaciones de Judith y Holofernes------ 19

4.3. La fuerzay la virtud en las representaciones de Judith y Holofernes----- 24

4.3.1. La fuerza fisica de Judith 24

4.3.2. La fuerza moral de Judith: triunfo y virtud - 26

1. CONCLUSIONES ----=m == e e 31
IV. BIBLIOGRAFTA —mmmmm e 33
V. RELACION DE FUENTES DE LAS IMAGENES -35
ANEXO I: JUDITH Y HOLOFERNES COMO ALEGORIA 40
1. JUDITH Y HOLOFERNES COMO ALEGORIA DE HOLANDA Y ESPANA ---------------- 40

2. JUDITH Y HOLOFERNES COMO ALEGORIA DE “PROBLEMAS AMOROS0OS”--------- 41
ANEXO II: LA PARTICULARIDAD DE REMBRANDT 43




. INTRODUCCION

a) Justificacion del tema
Este Trabajo Fin de Grado (TFG) trata sobre la representacion de Judith y Holofernes en
la pintura del Barroco. La eleccion de este tema parte del interés que siento por la
pintura de esta época y las cuestiones iconograficas relacionadas con la misma. Ademas,
hay un gusto personal por comparar y contrastar los trabajos de distintos artistas para

ver en qué coinciden y en qué difieren a la hora de tratar una misma cuestion.

La decision de centrarme especificamente en pinturas sobre Judith y Holofernes se debe
a que es una tematica muy repetida en la pintura barroca y que representa muy bien los
gustos del momento: la sangre y la violencia, la sensualidad, la virtud y el uso de

mujeres fuertes de la Biblia como vehiculo para mostrar todo esto.

b) Estado de la cuestion
La representacion de Judith y Holofernes en la pintura barroca ha sido estudiada en
diversas ocasiones. No obstante, la mayor parte de las investigaciones se centran en la
produccion de un artista concreto o en la comparacion entre varios. Es por ello por lo
que estudios especificos sobre el tema tratado de una forma general son menos

comunes.

Uno de los primeros es el de Erika Bornay en Mujeres de la Biblia en la pintura del
Barroco de 1998.1 En él, la autora presenta una explicacion sobre el contexto y los
motivos que llevaron a la popularizacion de obras de tematica biblica con mujeres como
protagonistas, y dedica un capitulo a cada una de ellas. Judith cuenta con uno propio
donde expone la historia de su iconografia en el arte en general hasta centrarse en la
pintura, momento en el que parte de diversos ejemplos para mostrar la evolucion del
tema y sus diferentes significados. Este libro ha sido fundamental a la hora de realizar

este trabajo.

El siguiente gran estudio es de 2010, se trata de The Sword of Judith. Judith Studies
Across the Discplines,? una aproximacion interdisciplinar en la que diversos autores
abordaron desde el analisis del texto biblico en el que se narra la historia hasta su
presencia en obras musicales. En los apartados centrados en la pintura se discuten

especialmente aspectos relacionados con la iconografia de este personaje.

1 BORNAY, E., Mujeres de la Biblia en la pintura del Barroco, Madrid, Catedra, 1998.
2 BRINE, K. R., CILETTI, E. y LAHNEMANN, H. (eds.), The Sword of Judith. Judith Studies Across the
Disciplines, Cambridge, Openbook Publishers, 2010.

4



En 2011 se publicé Giuditta e altre eroine bibliche tra Rinascimento e Baroco.
Orizzonti di censo e di genere, variazioni, riscritture,® donde se compilaron las actas de
un seminario que tuvo lugar en Padua entre los dias 10 y 11 de diciembre de 2007. Los
temas tratados por los diversos expertos son bastante similares a los del estudio anterior,
aunque aqui hay un mayor énfasis en las artes visuales y no llega a ser tan

interdisciplinar.

En “Judith as a Female David” de 2015,* se exponen las relaciones iconogréficas y
narrativas que existen entre Judith y David, y como estas van a hacer que, en pintura, las
representaciones de ambos vayan a mostrar grandes similitudes. Este fue un asunto ya
abordado por Erika Bornay en su obra citada.

Un andlisis similar al de Bornay es “Her Beauty Captivated His Mind and the Sword
Severed His Neck! The Changing Depiction of Judith Beheading Holofernes from the
Pre-Renaissance Era to Contemporary Society”, de Genevieve Keillor (2018).°> Sin
embargo, no se detiene demasiado en el Barroco y lo lleva hasta la época

contemporanea.

En 2021 se publica Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta,® un catalogo
realizado con motivo de una exposicion celebrada en la Galeria Barberini de Roma cuyo
tema principal fue Judith y Holofernes en la pintura barroca. En él, distintos autores
analizan diversos temas relacionados con los protagonistas, asi como los cuadros que se
expusieron. Este catalogo ha sido imprescindible para realizar este trabajo ya que cuenta

con la informacidn mas reciente de varias de las obras tratadas.

Acerca de las pinturas seleccionadas, la cantidad de estudios realizados depende mucho
de cada una. El caso de Caravaggio y Artemisia Gentileschi es excepcional por el
amplisimo numero de publicaciones que se les ha dedicado, por ello resulta imposible

hacer mencidn a todas y nos obliga a presentar aqui una seleccion de lo mas reciente.

3 BORSETTO, L. (ed.), Giuditta e altre eroine bibliche tra Rinascimento e Baroco. Orizzonti di censo e di
genere, variazioni, riscritture, Padua, Padova University Press, 2011.

4 ZSENGELLER, J, “Judith as a Female David”, en Xeravits, G. (ed.), Religion and Female Body in Ancient
Judaism ant Its Environments, Berlin/Boston, Walter de Gruyter, 2015, pp. 186-210.

5 KEILLOR, G., “Her Beauty Captivated His Mind and the Sword Severed His Neck! The Changing
Depiction of Judith Beheading Holofernes from the Pre-Renaissance Era to Contemporary Society”, The
Virginia tech Undergraduate Historical Review, 47, 2018, pp. 45-62.

® TERZAGHI, M. C. (ed.), Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta, Roma, Officina Libraria, 2021.

5



“Caravaggio and Artemisia: Testing the Limits of Caravaggism” es un articulo de Judith
W. Mann (1997).” La autora aborda la Judith de Caravaggio y las de Artemisia
Gentileschi analizdndolas y poniéndolas en relacion. Igualmente, se tratan estas obras en
el libro The Sword of Judith. Judith Studies Across Disciplines y en el catalogo de la

Barberini ya citados.

Otro catalogo importante a la hora de abordar las Judith de Artemisia ha sido Orazio
and Artemisia Gentileschi, realizado por el Metropolitan de Nueva York en 2001 con
motivo de una exposicion dedicada a la maestra y su padre.® Aqui se puede encontrar
una interesante reflexion sobre las lecturas realizadas por algunos expertos sobre estas

obras de la Gentileschi.

En 2014 Majorie Och publica “Violence & Virtue: Artemisia Gentileschi’s Judith
Slaying Holofernes”,® un breve articulo en el que ofrece algunos datos especialmente

relevantes sobre la historia de Judith decapitando a Holofernes de Artemisia.

En “The Symbolism of blood in two masterpieces of early Italian Baroque art”, de
2015, Angelo Lo Conte estudia la Judith decapitando a Holofernes de Artemisia
Gentileschi centrandose tanto en la violencia de la representacion como en la sangre. El
autor realiza lo mismo con La decapitacion del Bautista de Caravaggio.’® En este
mismo afio se publica “Perder la cabeza por Artemisia”,!! articulo en el que se analizan

las Judith de Gentileschi desde un punto de vista cinematogréafico.

De especial relevancia es “Artemisia Gentileschi: Judith Reimagined” de 2016,'? ya que
se ofrecen datos de gran interés sobre el proceso y las influencias de la maestra a la hora
de componer sus Judith decapitando a Holofernes. De este afio también es “Artemisia

Gentileschi, Feminist Formalist: Judith and Holofernes’s Reconfiguration of a Penis-

" MANN, J.W., “Caravaggio and Artemisia: Testing the Limits of Caravaggism”, Studies in lconography,
18, 1997, pp. 161-185.

8 CHRISTANSEN, K. y MANN, J. W., Orazio and Artemisia Gentileschi, Nueva York, The Metropolitan
Museum of Art, 2001.

® OcH, M., “Violence & Virtue: Artemisia Gentileschi’s Judith Slaying Holofernes”, Woman’s Art
Journal, vol. 35, ne 2, 2014, pp. 63-64.

10 Lo CoNTE, A, “The Symbolism of blood in two masterpieces of early italian Baroque art”, Journal of
Baroque Studies, 1, 2015, pp. 109-127.

11 ZAPPELLI CERRI, G., “Perder la cabeza por Artemisia”, Revista de las artes, vol. 75, n° 1, 2015, pp.124-
137.

12 CRISWELL, H., “Artemisia Gentileschi: Judith Reimagined”, en Canejo, C. (dir.), Proceedings of The
National Confrence On Undergraduate Research, Asheville, Universidad de Carolina del Norte, 2016,
pp. 999-1013.



Centered Visual Economy of Power”,*® un articulo en el que se propone una lectura

psicoanalitica en clave freudiana de estos cuadros.

Sobre las Judith de Johan Liss y Mattia Preti las publicaciones son mas reducidas,
destacando los analisis que aparecen en el citado catalogo de la Barberini y el ensayo de
Erika Bornay, aunque la informacion que aparece no es muy extensa. Con las obras de
Lavinia Fontana, Giovanni Baglione, Pedro Pablo Rubens y Jan Sanders van Hemessen
sucede algo similar, aunque este ultimo cuenta con un brevisimo articulo de 1957
titulado “A Mannerist Judith for the Art Institute”.'*

La obra de Elisabetta Sirani es tratada en el catalogo de la Galeria Barberini, pero
también dispone de articulos que, aunque no dedicados integramente a ella, si que se
menciona y analiza su iconografia, como en “The Antique heroines of Elisabetta

Sirani”.®

Para las Judith de Solomon de Bray y Rembrandt ha sido fundamental el catalogo
razonado del Museo Nacional del Prado.'® En €l se analizan las obras y se ofrecen datos
sobre los estudios de conservacion a los que han sido sometidas en el museo. Sobre la
Judith de Rembrandt también cabe mencionar el articulo de Cruz Yabar ““¢Judit o Ester?
El Rembrandt del Museo del Prado”,}” donde se plantea la hipotesis de que en realidad

esta tela no representa a Judith, sino a Ester.

Finalmente, las pinturas de Agostino Carracci y Cristofano Allori son mencionadas en
el ensayo de Erika Bornay y en el catadlogo de la Barberini. Ademas, ambas son tratadas
en “The head-hunter and head-huntress in Italian religious portraiture”,*® y el de Allori

también cuenta con un estudio monogréafico realizado por John Shearman.*®

18 Ly, V., “Artemisia Gentileschi, Feminist Formalist: Judith and Holofernes’s Reconfiguration of a
Penis-Centered Visual Economy of Power”, Bowdoin Journal of Art, 2, 2016, pp. 1-31.

14 HUTH, H., “A Mannerist Judith for de Art Institute”, The Art Institute of Chicago Quarterly, vol. 51, ne
1, 1957, pp. 2-3.

15 BOHN, B., “The antique heroines of Elisabetta Sirani”, Renaissance Studies, vol. 16, n° 1, 2002, pp. 52-
79.

16 PosaADA KUBISSA, T., Pintura holandesa en el Museo Nacional del Prado. Catalogo razonado, Madrid,
Museo Nacional del Prado, 20009.

7 CRUZ YABAR, J. M., “;Judit o Ester? El Rembrandt del Museo del Prado”, Anales de Historia del Arte,
23,2013, pp. 99-112.

18 ANDERSON, J., “The head-hunter and head-huntress in Italian religious portraiture”, Journal of the
Anthropological Society of Oxford: Occasional Papers, 7, 1988, pp. 60-72.

19 SHEARMAN, J., “Cristofano Allori’s ‘Judith’”, Burlington Magazine, vol. 121, n° 910, 1979, pp. 2-10.

7



c) Objetivos
El objetivo principal de este trabajo es analizar las distintas formas en las que se ha
representado el episodio biblico de Judith y Holofernes en la pintura del Barroco.

Ademas, también se persiguen los siguientes objetivos secundarios:

e Contrastar y compilar pinturas de época barroca, realizadas tanto por hombres
como por mujeres, que traten el tema de Judith y Holofernes.

e Exponer los motivos que condujeron a los distintos artistas a elaborar sus
composiciones y reflexionar sobre si el género de estos influy6 a la hora de
representar el episodio de una forma u otra.

d) Metodologia
Para la realizacion de este trabajo lo primero fue concretar el tema. La idea inicial fue
tratar el fendmeno barroco de las representaciones en pintura de mujeres fuertes de la
Biblia y la Historia. Sin embargo, tras comentarlo con la Dra. Carretero (directora de
este TFG), determinamos que seria mejor centrarse en un personaje en concreto,
Ilegando a la conclusion de que Judith seria la mejor opcion debido al gran nimero de

obras que se le dedican.

Tras ello, llevamos a cabo la busqueda de la mayor cantidad de pinturas de época
barroca en las que se representara el tema, pero debian ser de finales del siglo XV1 o del
XVII. Decidimos no incluir el siglo XVIII para centrarnos en las fases inicial y plena
del Barroco. Después, determinamos cuéles iban a ser las obras que se incluirian en el
trabajo, ya que los limites de extension del TFG no iban a permitir abordar todas. A la
hora de elegir tuvimos en cuenta que sirvieran para ejemplificar las diferentes

cuestiones que queriamos presentar y que hubiera bibliografia disponible.

Se llevé a cabo un vaciado bibliografico consultando el catalogo de la Biblioteca Maria
Moliner de la Facultad, recopilatorios en internet (Dialnet, Academia.edu, JSTOR...) y
adquiriendo libros que resultaron imposibles de localizar. Como ha quedado patente en
el estado de la cuestion, buena parte de la bibliografia se encuentra escrita en otros
idiomas, lo que hizo necesaria una labor de traduccién. Posteriormente comenzé la
redaccion, a lo largo de la cual hubo varias reuniones con la directora para ir
comprobando el correcto desarrollo del trabajo y resolver dudas que iban surgiendo.
Finalmente, incluimos dos anexos con unas cuestiones de interés que no terminaban de

encajar en el cuerpo del trabajo, pero que merecian la pena ser expuestas.



Il. DESARROLLO ANALITICO

1. LAS MUJERES DE LA BIBLIA EN LA PINTURA BARROCA

El fendmeno de las representaciones pictéricas de personajes femeninos del Antiguo
Testamento que encontramos en el Barroco tiene su origen en el Renacimiento, época
en la que surge un especial interés, no solo por la Antigiiedad clésica, sino también por
la cristiana. Esto lleva a que se realicen traducciones, comentarios y nuevas ediciones de
antiguos pasajes de las Sagradas Escrituras dotandolos de una nueva popularidad.
Destaca la Biblia Moralizada, una version con ilustraciones de las Escrituras en la que
ambos Testamentos se ponen en relacion, cuya difusion surge a partir del siglo XV y en
el XVII se reeditard convirtiéndose en una importante fuente de inspiracion para los

artistas.?°

Aunque estas dos cuestiones actuaron como caldo de cultivo, el catalizador fue el
Concilio de Trento (1545-1563). La Iglesia de la Contrarreforma abog6 por imagenes
religiosas que deleitaran, persuadieran y conmovieran al fiel, idea que con el paso de los
afios se fue reinterpretando, dando lugar a representaciones de algunos episodios y
personajes biblicos —especialmente los femeninos— en los que se buscaba un deleite mas

cercano a lo sensual.?

Las historias veterotestamentarias protagonizadas por mujeres se terminaron
convirtiendo en meras excusas para poder crear obras de alto contenido erético que, en
ocasiones, iban también acompafiadas de cierta crueldad.?? Ejemplo claro y muy

representativo de esto es el tema de este trabajo: el relato de Judith y Holofernes.

2. JUDITH Y HOLOFERNES EN EL ANTIGUO TESTAMENTO

El Libro de Judith es uno de los textos que componen el Antiguo Testamento. La
historia transcurre durante las campafias de Nabucodonosor en Israel y tiene como
protagonistas a Judith y Holofernes. Ella es una viuda que habita en la ciudad de Betulia
y es conocida por su belleza, inteligencia, bondad y fe en Dios. El es un general a las

ordenes de Nabucodonosor que se encuentra al mando del asedio de Betulia.

Ante el incesante sitio Judith decide reunirse con los lideres de la ciudad y les convence

para que le permitan marchar al campamento enemigo con su sirvienta para tratar de

20 BORNAY, E., Mujeres de..., pp. 15-17.
2L |bidem, pp. 17-23.
22 |bidem, pp. 25-26.



poner fin al conflicto. Tras rezar a Dios, Judith se desprende de sus vestimentas de

viuda y se engalana con sus mejores ropas, joyas y perfumes (Jdt 9-10).

Una vez en el campamento del general logra audiencia con él y le expone un supuesto
plan para tomar Betulia. Holofernes queda cautivado por su belleza e inteligencia y
decide invitarla a un banquete durante el cual se emborracha y cae dormido. Es en este
momento cuando ella se hace con una espada y le corta la cabeza, se la entrega a su
sirvienta para que la esconda en una alforja y marchan de vuelta a Betulia. Cuando el
ejército de Holofernes descubre lo sucedido cae presa de la desorganizacion y es
expulsado por los israelitas. Tras la victoria, Judith es ensalzada como una heroina y se
retira a su casa donde vive en calma hasta su muerte (Jdt 10-16).

3. JUDITH Y HOLOFERNES EN LA PINTURA. BREVE RECORRIDO DESDE LA EDAD MEDIA
HASTA EL BARROCO

Judith y Holofernes van a estar muy presentes en la pintura religiosa del Barroco, pero
ya habian aparecido en el arte con anterioridad. La representacion mas antigua de la que
se tiene constancia data del siglo V, no se conserva, pero se conoce gracias a fuentes
literarias. Se trata de una decoracion que se ubicaba en el pértico de la basilica de San
Felix en Nola (Italia) en la que aparecia Judith junto a Ester, otro personaje femenino de
gran importancia en el Antiguo Testamento. Otra temprana imagen de Judith la
podemos encontrar en el Hortus Deliciarum, redactado —y posiblemente ilustrado— por
Herrad de Landsberg en 1167. Aqui se muestran dos escenas de gran interés: Judith
junto a su sirvienta decapitando a Holofernes [fig. 1] y el regreso de ambas a Betulia
con la cabeza del general [fig. 2].® Esta imagen deja patente que ya existe una

predileccién por representar especificamente el momento de la decapitacion.

23 |bidem, pp. 43- 44.

10



Durante la Edad Media, Judith era vista como una alegoria de la Iglesia que triunfa
sobre el mal y a comienzos del Renacimiento pasara a ser una virtud. Sin embargo, a lo
largo del siglo XV1, su significado ira mutando. A la heroina de Betulia se le terminara
atribuyendo el “pecado” de haber enganado y matado a un hombre, es decir, que pasa de

ser una femme forte a una femme fatale.?*

La reconfiguracion de Judith como mujer fatal se cimentara en época barroca y su
historia sera la excusa ideal para crear obras de arte cargadas de erotismo y, en
ocasiones, también de violencia. Esto no significa que se abandonen las
representaciones del personaje en las que se quiere subrayar su virtud y fuerza, todo lo
contrario, la Judith femme fatale y la Judith femme forte van a convivir sin problemas

durante el Barroco.

4. JUDITH Y HOLOFERNES EN LA PINTURA DEL BARROCO

4.1. La violencia en las representaciones de Judith y Holofernes
La violencia va a ser un elemento muy presente en una importante cantidad de pinturas
sobre Judith y Holofernes. Habra artistas que se recrearan mostrando el cuerpo mutilado

de Holofernes y otros expondran graficamente el momento de la decapitacion.

4.1.1. El paradigma de Caravaggio y Artemisia Gentileschi
Caravaggio (1571-1610) y Artemisia Gentileschi (1593-h.1653) son responsables de las
que, probablemente, sean las pinturas mas iconicas en las que se representa el tema de

Judith decapitando a Holofernes.

Caravaggio realiza Judith y Holofernes [fig. 3] hacia el afio 1600.2° Es una pintura de
gran violencia, con un Holofernes retorciéndose de dolor y sangrando mientras Judith le
corta la cabeza. Caravaggio, como precursor del naturalismo, pinta una escena en la que
huye de la idealizacién y muestra la verdad, es decir, la realidad de como habrian sido
los hechos que representa.?® Ademas, en ella ya se advierten potentes claroscuros en
algunas zonas y una luz dirigida para destacar determinados elementos del cuadro,
aspecto que se ira volviendo mas acusado en su produccion con el paso de los afios y

que sera caracteristico del naturalismo caravaggesco.?’

24 |bidem, pp. 45- 46.

%5 TERZAGHI, M. C., “Michelangelo Merisi, detto Caravaggio. Giuditta decapita Oloferne”, en Terzaghi,
M. C. (ed.), Caravaggio e Artemisia..., pp. 110-114, espec. p. 110.

% |_oNGHI, R., Caravaggio, Barcelona, Elba, 2022, p. 43.

2 MANN, J. W., “Caravaggio and Artemisia...”, p. 161.

11



Fig. 3

Con esta pintura el maestro milanés revoluciono la forma de representar este episodio al
mostrar la decapitacion en proceso con un Holofernes despierto, sangrando y poseido
por el dolor.?® Cabe mencionar que, sin embargo, Caravaggio no esta plasmando algo
nuevo, ya que, como se ha mostrado en el apartado anterior, en el siglo XII, en el
Hortus Delicarum, encontramos una Judith activamente cortando la cabeza del general.
Es muy poco probable que Caravaggio fuera conocedor de esta obra y podria haberse
inspirado en una estampa de un dibujo realizado por Giulio Romano. Aun asi, su trabajo

mantiene una gran novedad iconografica para el momento fruto de su afan naturalista.?®

Otra cuestion a tener en cuenta sobre esta pintura y su violencia es que Caravaggio
podria haberla realizado basandose en un suceso que causo6 gran impacto en la Roma de
su tiempo: el caso de Beatrice Cenci, una joven que sufria terribles maltratos y abusos
por parte de su padre, quien nunca sera castigado por ello debido a su estatus hasta que
la propia Beatrice le matd, acto que le costd la pena de muerte. Ella fue decapitada
publicamente y Caravaggio pudo haber asistido al acto. Ello le habria proporcionado el
conocimiento necesario para representar una decapitacion “del natural”. Se plantea que
Caravaggio podria haber querido representar con su Judith una suerte de alegoria sobre

el caso en la que Judith seria Beatrice y Holofernes su padre. Estas son cuestiones adn

28 CILETTI, E. y LAHNEMANN, H., “Judith in the Christian Tradition”, en Brine, K. R., Ciletti, E. y
Lahnemann, H. (eds.), The Sword of Judith. Judith Studies Across the Disciplines, Cambridge, Openbook
Publishers, 2010, pp. 41-65, espec. p. 56.

29 TERZAGHI, M. C., “Michelangelo Merisi...”, p. 113.

12



por demostrar y las dudas en cuanto a la fecha de realizacion del lienzo suponen uno de

los mayores problemas en este sentido.*

Judith y Holofernes de Caravaggio es una pintura con una violencia muy marcada
resultado de los deseos del milanés de mostrar la cruenta realidad de una decapitacion.
La sangre y el dolor reflejado en Holofernes son protagonistas absolutos de la tela. El
milanés se convertird en una importante fuente de inspiracion para un sinnimero de

artistas, como, por ejemplo, Artemisia Gentileschi.

Hacia 16123! Artemisia pinta Judith decapitando a Holofernes [fig. 4] y entre 1620 y
1621% realiza una segunda version [fig. 5]. A primera vista ambos lienzos son
practicamente iguales, pero con pequefios cambios superficiales. Un analisis mas
detenido permite apreciar que en 1620-1621 utiliza un encuadre mas abierto otorgando
mayor espacio a las figuras, crea un fondo mas oscuro, da a Judith una espada de mayor

tamano y dota a la escena de mas violencia al incluir mas sangre.

Fig. 4 Fig.5

30 TERZAGHI, M. C., “La Giuditta di Caravaggio e i suoi primi interpriti”, en Terzaghi, M. C. (ed.),
Caravaggio e Artemisia..., pp. 47-79, espec. pp. 53-56.

31 TERZAGHI, M. C., “Artemisia Gentileschi. Giuditta decapita Oloferne”, en Terzaghi, M. C. (ed.),
Caravaggio e Artemisia..., pp. 132-135, espec. p. 132.

32 TERZAGHI, M. C., “La Giuditta di Caravaggio...”, p. 74.

13



La ferocidad presente en estas pinturas, y el motivo por el que Artemisia las realiza, se
ha querido explicar como resultado de una reflexion autobiogréfica de la maestra.
Artemisia Gentileschi fue victima de una violacion en 1611 y ello ha llevado a que estos
lienzos —especialmente el pintado un afio después del crimen— se entiendan como una
forma de catarsis para ella, una suerte de venganza pictérica y/o un modo de afrontar el

trauma,® siendo frecuente encontrarse con interpretaciones como esta:

A través de su arte, Artemisia exorciza la rabia y las frustraciones, concibiendo la
historia de Judith y Holofernes como una obra maestra de terrible poder [...]. La
venganza de Artemisia en sangre contra Agostino Tassi [quien la viol0] le sirve para

interpretar el tema biblico de ‘Judith decapitando a Holofernes’[...].3*

Estas lecturas biogréfico-psicoanaliticas sobre las pinturas de Artemisia resultan
injustamente reduccionistas ya que achacan la genialidad y originalidad de la maestra a
la hora de componerlas a un Unico hecho de su vida personal sin tener en cuenta nada
mas. No se puede negar que el sufrimiento al que fue sometida, tanto por el crimen en si
como por el posterior juicio, le afectaria, pero centrarse Unicamente en este hecho para
explicar y valorar estas dos pinturas —y su arte en general- es algo cuanto menos

irresponsable desde un punto de vista historico-artistico.

Para empezar, hay que tener en cuenta qué fue lo que llevé a Artemisia en un primer
momento a realizar estas dos pinturas. La de 1612 es la méas susceptible de ser una obra
resultado de un presunto reflejo de sus sentimientos entorno a su sufrimiento ya que la
realiza un afio después del suceso y entorno a las fechas en las que esta teniendo lugar el
juicio. Sin embargo, esta pintura pudo haberla realizado, no solo como un ejercicio de
catarsis personal, sino como una forma de reafirmarse como artista capaz en un

momento vital complejo en el que estaba siendo cuestionada en todos los aspectos.®

La de 1620-1621 se cree que pudo ejecutarla tras vender la primera,® y hay indicios que
apuntan a que pudo ser encargada por el Gran Duque de Toscana Cosimo Il de

Medici.¥’

33 CROPPER, E., “Life on the Edge: Artemisia Gentileschi, Famous Woman Painter”, en Christansen, K.y
Mann, J. W., Orazio and Artemisia Gentileschi, Nueva York, The Metropolitan Museum of Art, 2001, pp.
263-281, espec., p. 263.

3 Lo CONTE, A., “The Symbolism...”, p. 116.

3% CRISWELL, H., “Artemisia Gentileschi...”, p. 1004.

36 TERZAGHI, M. C., “Artemisia Gentileschi. Giuditta...”, p. 134.

37 OcH, M., “Violence & Virtue...”, pp. 63-64.

14



La impactante violencia presente en estos cuadros puede explicarse, mas alla de ese
presunto deseo de Artemisia de reflejar una venganza alegérica contra el hombre que
abusé de ella, como producto del gusto del momento por escenas de mujeres de la
Biblia con fuertes cargas de violencia y/o sensualidad, y la influencia de dos

importantes maestros mas o menos coetaneos a ella: Caravaggio y Pedro Pablo Rubens.

La maestra romana pudo conocer las técnicas y el estilo de Caravaggio gracias a su
padre y maestro Orazio, quien formaba parte del circulo del milanés.®® Estas pinturas se
pueden enmarcar sin problemas dentro del naturalismo caravaggesco repleto de
claroscuros en el que no hay cabida a la idealizacion y lo representado, en este caso la
violencia, se muestra con toda su crudeza. Por otro lado, Artemisia pudo inspirarse
también en la Gran Judith de Rubens —desaparecida, pero conocida gracias a un
grabado de Cornelius Galle [fig. 6]-, una obra en la que se plasma de forma muy

violenta el momento en el que Judith decapita a Holofernes.3®

Fig. 6

38 CRISWELL, H., “Artemisia Gentileschi...”, p. 1000.
39 MANN, W. y CAVAZZINI, P., “Artemisia in Rome: 1610-13”, Christansen, K. y Mann, J. W., Orazio and
Artemisia..., pp. 282-311, espec. p. 311.

15



Ademas de todo esto, es interesante sefialar que en la pintura de 1620-1621, Artemisia
dota a la escena de mas violencia al incluir una mayor cantidad de chorros de sangre
brotando del cuello de Holofernes [fig. 7]. Esto podria responder a su amistad con
Galileo Galilei: Gentileschi estaria aplicando a los chorros de sangre la “Ley de la caida
parabolica” desarrollada por Galilei en la que exponia que un proyectil disparado traza
una parabola hasta caer [fig. 8].*° Esto podria indicar que la pintora incluye una mayor
cantidad de sangre en la segunda version como un alarde de sus conocimientos sobre

fisica.

Fig. 7
En definitiva, ambas versiones de Judith decapitando a Holofernes de Artemisia

Gentileschi son obras excepcionales y de una violencia sin parangon, que se pueden y
deben analizar, no solo atendiendo Unicamente a las circunstancias vitales de la maestra,
sino también a toda una serie de factores que pueden resultar de mayor interés historico-
artistico como sus conocimientos, formacion y bagaje artistico, su circulo social y el

contexto en el que vivia.

Al comparar las obras de Caravaggio y Artemisia se puede apreciar que las de la
maestra ostentan una mayor potencia y violencia. Mientras el milanés presenta una
amplia composicion con un fondo plagado de telas, la romana crea unas escenas

ambientadas en la oscuridad y de una terrible intimidad.

En Artemisia, Judith y su sirvienta son dos mujeres de edad similar que colaboran para
acabar con Holofernes y es apreciable la fuerza que ejercen contra él. Sin embargo, en
Caravaggio da la sensacion de que Judith apenas se esfuerza para decapitar a
Holofernes; ademas, su sirvienta —notablemente mayor que ella— no interviene y se
limita a observar y esperar para guardar la cabeza. Las pinturas de Artemisia son de

mayor fuerza y mas violentas y reales que la de Caravaggio.

40 CRISWELL, H., “Artemisia Gentileschi...”, pp. 1007-1008.

16



Tanto Artemisia como Caravaggio ejerceran un importante influjo en otros artistas que
emularan sus respectivas escenas. La composicién de Caravaggio sera imitada por
artistas como Filippo Vitale [fig. 9] o Giussepe Vermiglio [fig. 10]. Aunque sin alcanzar
a la original, continGan su espiritu iconografico y mantienen, e incluso aumentan, la

carga de violencia.

En cuanto a los seguidores de las pinturas de Artemisia hay que destacar a Biagio
Manzoni [fig. 11], quien recrea su iconografia y composicion de forma casi idéntica,
pero no logra plasmar la misma fuerza presente en las obras de la romana. Ademas, en
Manzoni, la sirvienta de Judith es una anciana, algo que, sumado a una carga violenta

mucho mas suave —ni siquiera hay sangre—, le hace distar mucho del modelo.

Fig. 9

Fig. 11

Fig. 10

17



4.1.2. El cuerpo de Holofernes: muerto y mutilado
Aunque Artemisia y Caravaggio crean un violento modelo que seguiran otros artistas,
también habré pintores que opten, como no podia ser de otra forma, por soluciones
propias en las que la violencia también tendrd un rol importante. En este sentido es
interesante sefialar, no tanto obras en las que se representa el momento en el que Judith
estd decapitando a Holofernes, sino aquellas que muestran el instante inmediatamente
posterior: Judith junto al cadaver entregandole la cabeza a su sirvienta. En pinturas de
esta indole se llegara a alcanzar lo grotesco, ya que habra artistas que se recrearan en la

representacion del cadaver decapitado del general.

Una de las méas impactantes de este tipo puede ser Judith con la cabeza de Holofernes
de Johann Liss (1597-h. 1631) [fig. 12] de hacia 1624-1627. EIl artista muestra a la
heroina de Betulia de espaldas entregandole la cabeza de Holofernes a su sirvienta, y
junto a ella yace el cuerpo sin vida del general: un torso desnudo en escorzo con el
cuello amputado y sangrando en primer plano. La herida es totalmente realista e indica
que Liss pudo llevar a cabo estudios anatdbmicos ya que muestra con gran exactitud la
cavidad de la traquea y las arterias cardtidas de las que emana sangre [fig. 13].* Esta es
una pintura de gran crudeza en la que el cadaver decapitado y sangrante de Holofernes
tiene tanto protagonismo como Judith, una Judith de gran fuerza cuya representacién en

esta pintura es de especial interés y sera tratada mas adelante.

Fig. 12

41 NIcoLACI, M., “Johann Liss. Giuditta con la testa di Oloferne”, en Terzaghi, M. C. (ed.), Caravaggio e
Artemisia..., pp. 144-146, espec. p. 144.

18



En una linea similar a esta se encuentra Judith entrega la cabeza de Holofernes a su
sirvienta de Mattia Preti (1613-1699) [fig. 14]. En esta pintura de hacia 1650-1653
Judith queda relegada a un segundo plano, es el cadaver de Holofernes el que ocupa la
posicién protagonista de la obra. De nuevo, se trata de un potente torso desnhudo en

escorzo con el cuello cortado frente al espectador mostrando una herida con un menor

Fig. 14

4.2. Lo erdtico y sensual en las representaciones de Judith y Holofernes
Ya se ha expuesto anteriormente que, durante el Barroco, algunos relatos biblicos con
mujeres como protagonistas serviran de excusa para crear pinturas cargadas de erotismo
y sensualidad, siendo uno de los temas mas destacados y repetidos el de Judith y

Holofernes.

Lavinia Fontana (1552-1614) realiza hacia 1595 [fig. 15] una tela en la que representa a
Judith entregandole la cabeza de Holofernes a su sirvienta, el cuerpo sin vida del
general yace a su izquierda, esta desnudo y en escorzo, dejando el cuello amputado
mirando al espectador, igual que haran afios mas tarde Liss y Preti. Sin embargo, el foco

de atencion parece estar puesto en lo sensual y no tanto en la violencia.

42 CAUSA, S., “Mattia Preti. Giuditta consigna la testa di Oloferne”, en Terzaghi, M. C. (ed.), Caravaggio
e Artemisia..., pp. 156-158, espec. p. 156.

19



En el relato biblico se especifica que Judith “se calzé las sandalias, se puso collares,
brazaletes, anillos, pendientes y todo su atavio, y se embellecié sobremanera, para
seducir los ojos de cuantos hombres la vieran” (Jdt 10: 4-6). Como las ropas de la
heroina de Betulia no son descritas con mucha exactitud, los artistas podian disefar
atuendos libremente. Fontana la viste con una gran sensualidad al dotarla de una
vestimenta que le permite mostrar las piernas desnudas practicamente al completo,
estando solo cubiertas por un textil de gran transparencia. Es importante sefialar que la
maestra bolofiesa plasma en el tratamiento de los textiles y las joyas una gran
minuciosidad, algo especialmente apreciable en las ya mencionadas transparencias, pero
que esta presente en todo el cuadro y que responde a la influencia de la pintura

flamenca.*®

Es preciso advertir que con los términos “sensual” o “sensualidad” no solo aludimos a
cuestiones relacionadas con la sexualidad y el erotismo, sino también a los placeres de
los sentidos en general. Por ello, el detallismo en la representacion de los textiles y/u

objetos también forma parte de la sensualidad de una obra.

Fig. 15

4 DOMINIONI, C., “Lavina Fontana. Giuditta consegna la testa di Oloferne”, en Terzaghi, M. C. (ed.),
Caravaggio e Artemisia..., pp. 104-106.

20



Dotar a Judith de una indumentaria sugerente y crear composiciones de gran
sensualidad no va a ser algo poco coman, sino que se puede ver claramente en obras de

Francesco Furini [fig. 16], Giuseppe Cesari [fig. 17] o Fede Galizia [fig. 18].

Fig. 16

Fig. 17 Fig. 18
Otra opcion para afadir un notable grado de erotismo y sensualidad va a ser el mostrar a

Judith directamente desnuda. Ademas, con la intencion de poner acento en el aspecto
erdtico, también se optara por sugerir que ha habido un encuentro sexual entre Judith y

Holofernes, algo que en el relato biblico la propia Judith declara no ha sucedido:

iPor vida del Sefior que me guard6 en el camino que he recorrido, que mi rostro lo
sedujo para su perdicion, pero no logré cometer conmigo pecado alguno para mi

mancilla o mi vergiienza! (Jdt 13: 16-17).

21



Un ejemplo muy representativo de esto es Judith entrega la cabeza de Holofernes a su
sirvienta de Giovanni Baglione (h. 1566/1568-1643) [fig. 19]. Esta pintura de 1608
muestra en su centro a una Judith con el torso descubierto entregandole a su sirvienta la
cabeza de Holofernes, cuyo cuerpo yace completamente desnudo, y al que Judith mira
con cierto pesar. Es una escena que invita a pensar que, en contra de lo que sefialan las
Escrituras, si se ha “cometido pecado”. Esta Judith no es la femme forte cuya
inteligencia propicio la victoria y cuya virtud nunca fue mancillada, sino que es una
femme fatale que se ha servido del sexo para engafar y acabar con el general. Es
interesante sefialar que la obra fue probablemente encargada por el cardenal Scipione
Borghese, quien no era extrafio de coleccionar obras de arte cargadas de desnudos y
temas sensuales, por lo que esta pintura posiblemente atienda a los deseos del

comitente.**

4 NicoLACI, M., “Giovanni Baglione. Giuditta consegna la testa di Oloferne alla fantesca”, en Terzaghi,
M. C. (ed.), Caravaggio e Artemisia..., pp. 130-132, espec. p. 130.

22



En este apartado es preciso destacar también Judith con la cabeza de Holofernes de
Rubens [fig. 20]. Es una representacion muy diferente a la ya mencionada Gran Judith.
Mientras que en esa obra opta por una gran violencia, aqui prefiere mostrar una
potentisima sensualidad: Judith aparece en el centro sosteniendo con una mano la
espada y con la otra la cabeza; lleva el pecho ligeramente descubierto, lo que de nuevo
invitaria a pensar que se ha servido de algo mas que su inteligencia para acabar con el
general. Ademaés, sobre el pecho incide la luz dandole importancia y acentuédndolo
sobremanera. La luz tambien irradia en su rostro del que destaca la penetrante mirada
que se clava directamente en el espectador. Rubens configura en esta pintura la Judith
femme fatale definitiva, sensual y desafiante, y adelanta lo que artistas como Klimt

desarrollaran siglos después en sus obras sobre este mismo tema.*®

Fig. 20

4 BORNAY, E., Mujeres de..., p. 55.

23



4.3. La fuerzay la virtud en las representaciones de Judith y Holofernes
Las pinturas eroticas y sensuales del tema de Judith y Holofernes van a ser muy
populares durante el Barroco, pero no por ello se va a abandonar la idea y las

representaciones de Judith como adalid de la virtud y femme forte.

4.3.1. La fuerza fisica de Judith
A la hora de representar a Judith como una mujer fuerte, habra artistas que tomaran un
camino literal, es decir, que la mostraran con una potente musculatura. Aunque de época
renacentista, un ejemplo muy ilustrativo de esto es la Judith de Jan Sanders van
Hemessen (h. 1500-h. 1575) pintada en torno al afio 1540 [fig. 21].%¢ En esta obra ella
aparece completamente desnuda, mostrando una anatomia monumentalmente musculosa
de clara influencia miguelangelesca. Ademas, también estariamos ante un caso en el que
el artista utilizd un modelo masculino cuyo cuerpo luego “feminiz0” afadiéndole

atributos como los pechos o un vientre mas abultado.*’

Fig. 21

% HUTH, H., “A Mannerist...”, pp. 2-3.
47 BORNAY, E., Mujeres de..., p. 59.

24



De época barroca, hay que destacar la ya mencionada Judith con la cabeza de
Holofernes de Johann Liss. Este cruento cuadro no solo merece la pena resaltarlo por su
violencia, sino también por como el autor representa a la heroina de Betulia [fig. 22].
Liss la pinta con un vestido que deja buena parte de su espalda al descubierto
permitiendo apreciar una anatomia tan musculada como la del cuerpo de Holofernes y

que evoca la espalda del Torso Belvedere [fig. 23].%8

Fig. 22 Fig. 23

Una explicacion para este tipo de representaciones, mas alla del sexo del modelo o de
las influencias artisticas que pudieron recibir los pintores, es que, en estas épocas, las
virtudes de las femmes fortes —energia, valentia, fortaleza...— eran aquellas que se
consideraban “propias del hombre”. Tal vez los artistas quisieran dotar a Judith de un
fisico mas “masculino” como una forma de reflejar esta concepcion de mujer fuerte que
lo es por poseer “virtudes masculinas”. También es preciso sefialar que, debido a la
relacién que se establece entre Judith y David, las iconografias de ambos se van a
mezclar y eso llevara a una “masculinizacion” de la heroina, cuestion que

desarrollaremos en el siguiente apartado.*®

Con respecto a la fuerza fisica de Judith en sus representaciones en pintura es preciso
destacar la obra de Artemisia Gentileschi una vez mas. En sus dos versiones de Judith

decapitando a Holofernes citadas anteriormente, se puede apreciar como representa a

4 NICOLACI, M., “Johann Liss...”, p. 144.
49 BORNAY, E., Mujeres de..., pp. 57-59.

25



Judith y a su sirvienta como dos femmes fortes. No presentan una potente musculatura,
pero son visiblemente fuertes, especialmente al compararlas con las representaciones de
otros artistas que optan por unas Judith mas esbeltas y sirvientas ancianas —como es el
caso de Caravaggio—. Ademas, la fuerza de las dos mujeres de Artemisia no se percibe
solo en el fisico, sino también en la accion. La maestra romana estad mostrando a dos
mujeres “reales” llevando a cabo una accion “real” y para representar esto se aleja de la

Optica masculina para dar la suya propia.

4.3.2. La fuerza moral de Judith: triunfo y virtud
Las pinturas de Judith como mujer integra y pura van a convivir con las que la muestran
como mujer maquiavélica y seductora que invita al pecado. Ademas, en algunas obras,
no solo se remarcaran sus virtudes, sino que también se le dara un aire “épico” al
mostrarla victoriosa y triunfante tras asegurar la victoria de Betulia al acabar con

Holofernes por su cuenta.

Un buen ejemplo de esto es Judith con la cabeza de Holofernes que Elisabetta Sirani
(1638-1665) pinta en 1658 [fig. 24]. En ella muestra el momento en el que la heroina de
Betulia acaba de regresar a la ciudad victoriosa y se dispone a mostrar la cabeza ante sus
conciudadanos. Sirani, como Fontana, se
sirve de los vacios descriptivos en el
relato biblico para dar rienda suelta a su
creatividad a la hora de vestir a Judith.
Ademés, es wuna Judith de gran
corporeidad, destacando sobre los
personajes que la acompafian y, gracias
a la perspectiva, también lo hace sobre
las murallas de la ciudad. Esto es algo
que, sumado a la expresion seria y
estoica que presenta, probablemente sea
resultado del deseo de la maestra de
mostrar la inquebrantable virtud de
Judith ante los hechos que ha tenido que

llevar a cabo.?®

0 BoHN, B., “The antique...”, pp. 62-65.

26



La solucidn por la que opta Sirani no va a ser especialmente comdn entre los artistas a la
hora de plasmar a una Judith virtuosa y triunfante. En su lugar van a ser mas habituales
los cuadros que muestran a la heroina de Betulia en solitario con la espada y la cabeza
de Holofernes, casi como si se tratase de un retrato. Es el caso, por ejemplo, de Virginia
Vezzi [fig. 25], Simon Vouet [fig. 26], Onorio Marinari [fig. 27] o Valentin de

Boulogne [fig. 28]. Este tipo de representacion de Judith triunfante va a guardar una

estrecha relacion con la iconografia de David con la cabeza de Goliat.

Fig. 25 Fig. 26

27



La historia de Judith y Holofernes y la de David y Goliat tienen mucho en comun:
ambas presentan una narrativa en la que un individuo se enfrenta a un rival
aparentemente invencible para lograr una victoria militar. Ambos héroes logran triunfar
gracias a su ingenio, decapitan a su enemigo y son fieles a Dios, a quien se entregan y
en quien ven el motivo de su victoria. También merece la pena destacar que, tanto

David como Judith, son alabados por su belleza.>!

La relacion iconografica entre Judith y David surge en el Renacimiento, momento en el
que ambos se convierten en alegorias de la virtud y de la lucha por la libertad —en
especial en el contexto florentino—. Con el paso de los afios sus iconografias terminaran
contaminandose mutuamente, lo que llevara a que aparezcan pinturas en las que Judith

presenta caracteristicas relacionadas con lo masculino y David con lo femenino.>?

El caso de Judith ya ha quedado expuesto y ejemplificado en el apartado anterior con
obras como la de Van Hemessen o la de Johan Liss, y para ver como afecta esto a las
representaciones de David simplemente hay que observar las pinturas de Claude Vignon
[fig. 29] y Giovanni Francesco Barbieri [fig. 30], en las que el héroe aparece con tal
androginia que, a primera vista, da la sensacion de que se trata de Judith.

Fig. 29 Fig. 30

51 ZSENGELLER, J., “Judith as...”, pp. 188y 199.
52 BORNAY, E., Mujeres de..., pp. 45y 57-58.

28



La “feminizacion” de David y la “masculinizacion” de Judith en sus representaciones
como héroes triunfantes no va a ser lo Gnico que compartan. Sus atributos iconogréaficos
en este tipo de pinturas son los mismos —la espada y la cabeza del vencido— y van a
presentar una actitud seria con una mirada reflexiva que se dirige a un lado, al cielo 0 a
la cabeza cercenada. No obstante, les separa el hecho de que no es muy comun

encontrar una Judith triunfante haciendo ostentacion de la cabeza, cosa que en David es

mas generalizado, algo apreciable en obras como las ejecutadas por Caravaggio en 1607
[fig. 31] y 1609/1610 [fig. 32].

Fig. 31 B Fig. 32

Sin embargo, en el caso de Judith hay que destacar una obra que, en parte, difiere de
estos esquemas. Se trata de Judith y Holofernes de Bernardo Cavallino [fig. 33], de
hacia 1650, en la que se aprecia a la heroina de Betulia apoyando levemente una mano
sobre la cabeza cortada y con la otra sosteniendo la espada de tal forma que da la
sensacion de que la va a dejar caer al suelo. Su rostro no muestra seriedad, estoicidad, ni
satisfaccion por la victoria, es un rostro horrorizado por los actos que ha tenido que
cometer. Presenta la boca medio abierta y rojeces bajo los 0jos como si hubiera estado
llorando y su mirada no se dirige al cielo o a la cabeza, sino que se clava en el
espectador.>® Esta es la representacion de una mujer horrorizada por los actos que ha
Ilevado a cabo y que dirige su compungida mirada a quien la ve como diciendo: “mira
lo que he tenido que hacer”. Cavallino muestra en esta pintura el lado mas humano de
Judith, no es la amazona de Gentileschi, ni la femme fatale de Rubens, ni la soldado de

Dios triunfante de Boulogne.

53 Ibidem, pp. 55-56.
29



Fig. 33

30



I1l. CONCLUSIONES

El tema de Judith y Holofernes fue tremendamente fértil durante el Barroco, gran
cantidad de artistas lo trabajaron aportando soluciones novedosas o siguiendo las
tendencias creadas por otros. Un factor muy importante en estas pinturas va a ser la
sensualidad y la violencia, ya que el episodio en si era la excusa perfecta para saciar el
apetito erdtico y la sed de sangre tan presentes en los gustos del siglo XVII en una

misma escena.

Maestros como Caravaggio, Artemisia Gentileschi o Johan Liss llevaron a cabo
cruentas representaciones desde distintos puntos de vista. EI milanés ofrece una dptica
masculina que se centra en el dolor de Holofernes, mientras que la romana da la suya
propia poniendo el foco en las mujeres que acaban con el general, en su fuerza y
sororidad. Podria decirse que Gentileschi presenta una Optica femenina, pero sus obras
son tan personales que van mas alld de una categorizacion genérica de la mirada. Por
otro lado, Liss se recrea en la anatomia pintando una Judith con una espalda
miguelangelesca y un Holofernes igualmente escultorico, pero mas importante adn, un
cuello cercenado de tal verismo, con un estudio anatdbmico tan cuidado, que resulta

dificil de contemplar.

Giovanni Baglione o Pedro Pablo Rubens van a servirse del tema de Judith y
Holofernes para crear telas de un alto grado de erotismo y sensualidad, especialmente el
flamenco. No es dificil encontrar obras en las que el artista sexualiza el cuerpo de
Judith, pero también habra mujeres que no duden en crear composiciones altamente

sensuales, como, por ejemplo, Lavinia Fontana.

Sin embargo, a la hora de hablar de lo er6tico y la sexualizacién de Judith hay que tener
en cuenta que un desnudo o una representacion sugerente no es siempre sinébnimo de
sensualidad. Ejemplo muy claro de esto es la pintura de Van Hemessen en la que ella
aparece completamente desnuda, pero no se sexualiza su cuerpo, todo lo contrario, es un
desnudo méas proximo a una escultura de un heéroe clasico en la que la musculosa
anatomia sirve para mostrar el poder del personaje. Igualmente sucede, por ejemplo, con
los cuadros de Artemisia en los que pinta a Judith con un amplio escote, pero sin ningun
tipo de carga sensual, simplemente son las ropas que viste, dado que el foco de la

pintura esta en los asuntos ya comentados.

31



La virtud de Judith es un elemento muy importante en algunas representaciones, en
especial aquellas en las que aparece como una heroina victoriosa. Estas pinturas son
bastante similares entre si en cuanto a iconografia y composicion, pero habra artistas
como Bernardo Cavallino o Elisabetta Sirani que se apartaran de los convencionalismos

para ofrecer una solucion propia.

En definitiva, gracias a este trabajo llegamos a la conclusion de que la historia de Judith
y Holofernes, debido a su simbolismo, ha sido una importantisima fuente de inspiracién
para diversos artistas y que cada uno ha aportado su propia mirada y propuestas. No
creemos que se pueda establecer una diferenciacion clara y general entre obras
realizadas por mujeres y las que realizan hombres, pero si que se pueden contrastar
cuadros concretos para ver como artistas especificos trataron el mismo tema. Ademas,

no debemos de olvidar que cada artista es producto de sus circunstancias e influencias.

32



IV. BIBLIOGRAFIA
BoHN, B., “The antique heroines of Elisabetta Sirani”, Renaissance Studies, vol. 16, n°
1, 2002, pp. 52-79.

BORNAY, E., Mujeres de la Biblia en la pintura del Barroco, Madrid, Céatedra, 1998.

CAusA, S., “Mattia Preti. Giuditta consigna la testa di Oloferne”, en Terzaghi, M. C.
(ed.), Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta, Roma, Officina Libraria, 2021, pp.
156-158.

CILETTI, E. y LAHNEMANN, H., “Judith in the Christian Tradition”, en Brine, K. R.,
Ciletti, E. y Lahnemann, H. (eds.), The Sword of Judith. Judith Studies Across the
Disciplines, Cambridge, Openbook Publishers, 2010, pp. 41-65.

CRISWELL, H., “Artemisia Gentileschi: Judith Reimagined”, en Canejo, C. (dir.),
Proceedings of The National Confrence On Undergraduate Research, Carolina del
Norte, 7-9 abril 2016, Asheville, Universidad de Carolina del Norte, 2016, pp. 999-
1013.

CROPPER, E., “Life on the Edge: Artemisia Gentileschi, Famous Woman Painter”, en
Christansen, K. y Mann, J. W., Orazio and Artemisia Gentileschi, Nueva York, The
Metropolitan Museum of Art, 2001, pp. 263-281.

CRUZ YABAR, J. M., “;Judit o Ester? El Rembrandt del Museo del Prado”, Anales de
Historia del Arte, 23, 2013, pp. 99-112.

DomiNIoNI, C., “Lavina Fontana. Giuditta consigna la testa di Oloferne”, en Terzaghi,
M. C. (ed.), Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta, Roma, Officina Libraria,
2021, pp. 104-106.

HuTH, H., “A Mannerist Judith for de Art Institute”, The Art Institute of Chicago
Quarterly, vol. 51, n° 1, 1957, pp. 2-3.

Lo CoNTE, A., “The Symbolism of blood in two masterpieces of early lItalian Baroque
art”, Journal of Baroque Studies, 1, 2015, pp. 109-127.

LoNGHI, R., Caravaggio, Barcelona, Elba, 2022.

MANN, J. W., “Caravaggio and Artemisia: Testing the Limits of Caravaggism”, Studies
in Iconography, 18, 1997, pp. 161-185.

33



MANN, J. W. y CAVAZzINI, P., “Artemisia in Rome: 1610-13”, en Christansen, K. y
Mann, J. W., Orazio and Artemisia Gentileschi, Nueva York, The Metropolitan
Museum of Art, 2001, pp. 282-311.

NIETO SANCHEZ, J. A., Historia de Espafia, Madrid, Libsa, 2021.

NICOLACI, M., “Johann Liss. Giuditta con la testa di Oloferne”, en Terzaghi, M. C. (ed.),
Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta, Roma, Officina Libraria, 2021, pp. 144-
146.

NicoLACI, M., “Giovanni Baglione. Giuditta consegna la testa di Oloferne alla
fantesca”, en Terzaghi, M. C. (ed.), Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta,
Roma, Officina Libraria, 2021, pp. 130-132.

OcH, M., “Violence & Virtue: Artemisia Gentileschi’s Judith Slaying Holofernes”,
Woman’s Art Journal, vol. 35, ne 2, 2014, pp. 63-64.

PosADA KuBlssA, T., Pintura holandesa en el Museo Nacional del Prado. Catalogo

razonado, Madrid, Museo Nacional del Prado, 2009.

ScaNu, L., “Svelare, occultare, esibire, contemplare. Percorsi ionografici
precaravaggeschi sulla vicenda di Giuditta tra storia e interpretazione”, Caravaggio e

Artemisia. La sfida di Giuditta, Roma, Officina Libraria, 2021, pp. 35-46.

TERZAGHI, M. C., “Michelangelo Merisi, detto Caravaggio. Giuditta decapita Oloferne”,
en Terzaghi, M. C. (ed.), Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta, Roma, Officina
Libraria, 2021, pp. 110-114.

TERZAGHI, M. C., “La Giuditta di Caravaggio e i suoi primi interpriti”’, en Terzaghi, M.
C. (ed.), Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta, Roma, Officina Libraria, 2021,
pp. 47-79.

TERzZAGHI, M. C., “Artemisia Gentileschi. Giuditta decapita Oloferne”, en Terzaghi, M.
C. (ed.), Caravaggio e Artemisia. La sifida di Giuditta, Roma, Officina Libraria, 2021,
pp. 132-135.

ZSENGELLER, J., “Judith as a Female David”, en Xeravits, G. (ed.), Religion and Female
Body in Ancient Judaism ant Its Environments, Berlin/Boston, Walter de Gruyter, 2015,
pp. 186-210.

34



V. RELACION DE FUENTES DE LAS IMAGENES

Fig. 1: Hortus Deliciarum, Herrad de Landsberg, 1167, Monasterio de Sainte-Odile
(Francia), miniatura. Imagen tomada de https://www.autour-du-mont-sainte-
odile.fr/2014/09/judith-dans-I-hortus-deliciarum.html (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 2: Hortus Deliciarum, Herrad de Landsberg, 1167, Monasterio de Sainte-Odile
(Francia), miniatura. Imagen tomada de https://www.autour-du-mont-sainte-
odile.fr/2014/09/judith-dans-I-hortus-deliciarum.html (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 3: Judith y Holofernes, Michelangelo Merisi (Caravaggio), h. 1600, Galeria
Nacional de Arte Antiguo (Palacio Barberini de Roma), 6leo sobre lienzo. Imagen
tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/78/Judith_Beheading_Holofernes -
Caravaggio.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 4. Judith decapitando a Holofernes, Artemisia Gentileschi, h. 1612, Museo
Nacional de Capodimonte (Né&poles), Oleo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/4e/Artemisia_Gentileschi_-
Judith_Beheading_Holofernes - WGAB8563.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 5: Judith decapitando a Holofernes, Artemisia Gentileschi, 1620-1621, Galeria
Uffizi (Florencia), 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b7/Judit_decapitando_a_Holoferne
s%2C _por_Artemisia_Gentileschi.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 6: Gran Judith, grabado de Cornelius Galle sobre original de Pedro Pablo Rubens,
h. 1608, Metropolitan Museum (Nueva York), grabado. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/48/0_Judith_d%C3%A9capitant H
olopherne_- Cornelis_Galle.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 7: Detalle de Judith decapitando a Holofernes, Artemisia Gentileschi, 1620-1621,
Galeria  Uffizi  (Florencia), o6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-
holofernes/oQF3gDEYNkutBA?hl=es (Fecha de consulta: 15/\V11/2023).

Fig. 8: Grafico de la Ley de la caida parabolica desarrollada por Galileo Galilei. Imagen
tomada de https://matematicasentumundo.es/HISTORIA/historia_antesdeGalileo.htm
(Fecha de consulta 15/V11/2023).

35


https://www.autour-du-mont-sainte-odile.fr/2014/09/judith-dans-l-hortus-deliciarum.html
https://www.autour-du-mont-sainte-odile.fr/2014/09/judith-dans-l-hortus-deliciarum.html
https://www.autour-du-mont-sainte-odile.fr/2014/09/judith-dans-l-hortus-deliciarum.html
https://www.autour-du-mont-sainte-odile.fr/2014/09/judith-dans-l-hortus-deliciarum.html
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/78/Judith_Beheading_Holofernes_-_Caravaggio.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/78/Judith_Beheading_Holofernes_-_Caravaggio.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/4e/Artemisia_Gentileschi_-_Judith_Beheading_Holofernes_-_WGA8563.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/4e/Artemisia_Gentileschi_-_Judith_Beheading_Holofernes_-_WGA8563.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b7/Judit_decapitando_a_Holofernes%2C_por_Artemisia_Gentileschi.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b7/Judit_decapitando_a_Holofernes%2C_por_Artemisia_Gentileschi.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/48/0_Judith_d%C3%A9capitant_Holopherne_-_Cornelis_Galle.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/48/0_Judith_d%C3%A9capitant_Holopherne_-_Cornelis_Galle.jpg
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes/oQF3gDEYNkutBA?hl=es
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes/oQF3gDEYNkutBA?hl=es
https://matematicasentumundo.es/HISTORIA/historia_antesdeGalileo.htm

Fig. 9: Judith decapitando a Holofernes, Filippo Vitale, posterior a 1637, Museo Fabre
(Montpelier), 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/41/Giuditta_e_Oloferne_-

Vitale.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 10: Judith decapitando a Holofernes, Giussepe Vermiglio, 1610-1615, Klesch
Collection, oleo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://www.finestresullarte.info/rivista/immagini/2022/1850/giuseppe-vermiglio-
giuditta-e-oloferne.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 11: Judith decapitando a Holofernes, Biagio Manzoni, primera mitad del siglo
XVII, Coleccion Intensa Sanpaolo, 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://1890056479.rsc.cdn?77.org/rivista/immagini/2022/1850/biagio-manzoni-
attribuito-giuditta-e-oloferne.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 12: Judith con la cabeza de Holofernes, Johan Liss, h. 1624-1627, Museo de Bellas
Artes  de Budapest, 0leo  sobre lienzo. Imagen tomada  de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith_in_the Tent of Holofer

nes_by Johann_Liss Budapest version.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 13: Detalle de Judith con la cabeza de Holofernes, Johan Liss, h. 1624-1627,
Museo de Bellas Artes de Budapest, 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith in the Tent of Holofer

nes_by Johann_Liss Budapest version.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 14: Judith entrega la cabeza de Holofernes a su sirvienta, Mattia Preti, 1650-1653,
Museo Nacional de Capodimonte (Napoles), 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes-mattia-
preti/ngEgeeo0Jg40OCq (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 15: Judith entrega la cabeza de Holofernes a su sirvienta, Lavinia Fontana, h.
1595, Pinacoteca Stuard (Parma), O6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes-lavinia-

fontana/HgFuk NzknOPjw (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

36


https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/41/Giuditta_e_Oloferne_-_Vitale.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/41/Giuditta_e_Oloferne_-_Vitale.jpg
https://www.finestresullarte.info/rivista/immagini/2022/1850/giuseppe-vermiglio-giuditta-e-oloferne.jpg
https://www.finestresullarte.info/rivista/immagini/2022/1850/giuseppe-vermiglio-giuditta-e-oloferne.jpg
https://1890056479.rsc.cdn77.org/rivista/immagini/2022/1850/biagio-manzoni-attribuito-giuditta-e-oloferne.jpg
https://1890056479.rsc.cdn77.org/rivista/immagini/2022/1850/biagio-manzoni-attribuito-giuditta-e-oloferne.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith_in_the_Tent_of_Holofernes_by_Johann_Liss_Budapest_version.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith_in_the_Tent_of_Holofernes_by_Johann_Liss_Budapest_version.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith_in_the_Tent_of_Holofernes_by_Johann_Liss_Budapest_version.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith_in_the_Tent_of_Holofernes_by_Johann_Liss_Budapest_version.jpg
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes-mattia-preti/hgEgeeoOJg4OCg
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes-mattia-preti/hgEgeeoOJg4OCg
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes-lavinia-fontana/HgFuk_NzknOPjw
https://artsandculture.google.com/asset/judith-and-holofernes-lavinia-fontana/HgFuk_NzknOPjw

Fig. 16: Judith y Holofernes, Francesco Furini, 1636, Galeria Nacional de Arte Antiguo
(Palacio Barberini de Roma), Oleo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/60/Francesco_Furini_-
Judith_and_Holofernes - WGA08323.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 17: Judith con la cabeza de Holofernes, Giuseppe Cesari (Cavalier d’Arpino),
1605-1610, Berkeley Art Museum, O&leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/09/Cavalier_d%27Arpino_-
Judith_with_the Head of Holofernes - WGAO04699.jpg  (Fecha de  consulta:
16/V11/2023).

Fig. 18: Judith con la cabeza de Holofernes, Fede Galizia, h. 1590, Museo Rigling
(Sarasota), 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/58/Judith_with_the head of Holof

ernes.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 19: Judith entrega la cabeza de Holofernes a su sirvienta, Giovanni Baglione,
1608, Galeria Borghese (Roma), Oleo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://www.wga.hu/art/b/baglione/judith.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 20: Judith con la cabeza de Holofernes, Pedro Pablo Rubens, h. 1616, Museo
Duque Antéon Ulrich (Brunswick), o¢leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/e/e3/Peter_Paul_Rubens_-
Judith_with_the Head of Holofernes.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 21: Judith, Jan Sanders van Hemessen, h. 1540, Instituto de Arte de Chicago, 6leo
sobre tabla. Imagen tomada de https://www.artic.edu/artists/11328/jan-sanders-van-
hemessen (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 22: Detalle de Judith con la cabeza de Holofernes, Johan Liss, h. 1624-1627,
Museo de Bellas Artes de Budapest, 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith in the Tent of Holofer

nes_by Johann_Liss_Budapest version.jpg (Fecha de consulta: 15/V11/2023).

Fig. 23: Torso Belvedere, Apolonio de Atenas, siglo | a. C., Museos Vaticanos (Roma),
escultura en marmol. Imagen tomada de
https://arteinternacional.blogspot.com/2009/05/escultura-helenistica-s-iii-i-cto.html
(Fecha de consulta: 15/V11/2023).

37


https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/60/Francesco_Furini_-_Judith_and_Holofernes_-_WGA08323.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/60/Francesco_Furini_-_Judith_and_Holofernes_-_WGA08323.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/09/Cavalier_d%27Arpino_-_Judith_with_the_Head_of_Holofernes_-_WGA04699.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/09/Cavalier_d%27Arpino_-_Judith_with_the_Head_of_Holofernes_-_WGA04699.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/58/Judith_with_the_head_of_Holofernes.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/58/Judith_with_the_head_of_Holofernes.jpg
https://www.wga.hu/art/b/baglione/judith.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/e/e3/Peter_Paul_Rubens_-_Judith_with_the_Head_of_Holofernes.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/e/e3/Peter_Paul_Rubens_-_Judith_with_the_Head_of_Holofernes.jpg
https://www.artic.edu/artists/11328/jan-sanders-van-hemessen
https://www.artic.edu/artists/11328/jan-sanders-van-hemessen
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith_in_the_Tent_of_Holofernes_by_Johann_Liss_Budapest_version.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/5d/Judith_in_the_Tent_of_Holofernes_by_Johann_Liss_Budapest_version.jpg
https://arteinternacional.blogspot.com/2009/05/escultura-helenistica-s-iii-i-cto.html

Fig. 24: Judith con la cabeza de Holofernes, Elisabetta Sirani, 1658, Burgley House
Collection  (Linconinshire), o6leo  sobre  lienzo. Imagen tomada de

https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Elisabetta-

Sirani/151755/Judith-con-la-cabeza-de-Holofernes.html (Fecha de consulta:
16/V11/2023).

Fig. 25: Judith y Holofernes, Virginia Vezzi, 1624-1626, Museo de Bellas Artes de
Nantes, oleo sobre lienzo. Imagen tomada de

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/18/Giuditta e Oloferne -

Vezzi.png (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 26: Judith con la cabeza de Holofernes, Simon Vouet, primera mitad del siglo
XVII, Alte Pinakothek (Mdunich), o6leo sobre lienzo. Imagen obtenida de
https://www.wikiart.org/en/simon-vouet/judith-with-the-head-of-holophernes-1625
(Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 27: Judith con la cabeza de Holofernes, Onorio Marinari, h. 1680, Museo de Bellas

Artes  de Budapest, 0leo  sobre lienzo. Imagen tomada  de

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/c/cf/Onorio_Marinari_-
Judith_with_the Head of Holofernes.jpg (Fecha de consulta: 16/\V11/2023).

Fig. 28: Judith con la cabeza de Holofernes, Valentin de Boulogne, h. 1626-1627,
Metropolitan Museum (Nueva York), Oleo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/663918  (Fecha de  consulta:
16/V11/2023).

Fig. 29: David con la cabeza de Goliat, Claude Vignon, h. 1620- h. 1623, Blanton
Museum of Art (Austin), o6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Claude-

Vignon/879072/David-con-la-cabeza-de-Goliat.html (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 30: David con la cabeza de Goliat, Giovanni Francesco Barbieri (Guercino), h.
1650, Museo Nacional de Arte Occidental (Tokio), 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d2/Guercino_%28Giovanni_France
sco_Barbieri%?29 - David_with_the Head of Goliath_- Google_Art_Project.jpg
(Fecha de consulta: 16/V11/2023).

38


https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Elisabetta-Sirani/151755/Judith-con-la-cabeza-de-Holofernes.html
https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Elisabetta-Sirani/151755/Judith-con-la-cabeza-de-Holofernes.html
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/18/Giuditta_e_Oloferne_-_Vezzi.png
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/18/Giuditta_e_Oloferne_-_Vezzi.png
https://www.wikiart.org/en/simon-vouet/judith-with-the-head-of-holophernes-1625
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/c/cf/Onorio_Marinari_-_Judith_with_the_Head_of_Holofernes.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/c/cf/Onorio_Marinari_-_Judith_with_the_Head_of_Holofernes.jpg
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/663918
https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Claude-Vignon/879072/David-con-la-cabeza-de-Goliat.html
https://www.meisterdrucke.es/impresion-art%C3%ADstica/Claude-Vignon/879072/David-con-la-cabeza-de-Goliat.html
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d2/Guercino_%28Giovanni_Francesco_Barbieri%29_-_David_with_the_Head_of_Goliath_-_Google_Art_Project.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d2/Guercino_%28Giovanni_Francesco_Barbieri%29_-_David_with_the_Head_of_Goliath_-_Google_Art_Project.jpg

Fig. 31: David con la cabeza de Goliat, Michelangelo Merisi (Caravaggio), 1607,
Museo de Historia del Arte de Viena, 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/70/Caravaggio_-

David_with_the Head of Goliath - Vienna.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 32: David con la cabeza de Goliat, Michelangelo Merisi (Caravaggio), 1609/1610,

Galeria Borghese (Roma), Oleo sobre lienzo. Imagen tomada de

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/60/Caravaggio_-
David_con_la_testa _di_Golia.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 33: Judith y Holofernes, Bernardo Cavallino, h. 1650, Museo Nacional de
Estocolmo, oleo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://programmabarocco.fondazione1563.it/ann-percy-passione-lunga-vita/ (Fecha de
consulta: 16/V11/2023).

Fig. 34: Judith presentando la cabeza de Holofernes, Solomon de Bray, 1636, Museo
Nacional del Prado (Madrid), ¢leo sobre tabla. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1f/Judit con_la_cabeza_de Holofe
res_%28Salomon_de Bray%?29.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 35: Retrato de una dama como Judith, Agostino Carracci, 1590-1595, coleccion
privada, 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/18/Agostino_carracci_olimpia_luna
.Jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 36: Judith con la cabeza de Holofernes, Cristofano Allori, 1610-1612, Royal
Collection (Londres), 6leo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/f/fd/Judith_with_the Head of Holof
ernes_by_Cristofano_Allori.jpg (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

Fig. 37: Judith en el banquete de Holofernes, Rembrandt Harmenszoon van Rijn, 1634,
Museo Nacional del Prado (Madrid), oleo sobre lienzo. Imagen tomada de
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-
holofernes/08f69e61-f7c5-43f9-a76d-b24fbdc63681 (Fecha de consulta: 16/V11/2023).

39


https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/70/Caravaggio_-_David_with_the_Head_of_Goliath_-_Vienna.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/70/Caravaggio_-_David_with_the_Head_of_Goliath_-_Vienna.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/60/Caravaggio_-_David_con_la_testa_di_Golia.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/60/Caravaggio_-_David_con_la_testa_di_Golia.jpg
https://programmabarocco.fondazione1563.it/ann-percy-passione-lunga-vita/
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1f/Judit_con_la_cabeza_de_Holofernes_%28Salomon_de_Bray%29.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1f/Judit_con_la_cabeza_de_Holofernes_%28Salomon_de_Bray%29.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/18/Agostino_carracci_olimpia_luna.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/18/Agostino_carracci_olimpia_luna.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/f/fd/Judith_with_the_Head_of_Holofernes_by_Cristofano_Allori.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/f/fd/Judith_with_the_Head_of_Holofernes_by_Cristofano_Allori.jpg
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-f7c5-43f9-a76d-b24fbdc63681
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-f7c5-43f9-a76d-b24fbdc63681

ANEXO I: JUDITH Y HOLOFERNES COMO ALEGORIA

Se ha mencionado en varias ocasiones a lo largo del trabajo como Judith y su
decapitacion de Holofernes han sido utilizados como alegoria de diversas cuestiones.
Merece la pena destacar dos alegorias muy particulares: la primera es la utilizacion de
estos personajes para representar la dificil relacion entre Espafia y Holanda en el siglo
XVII, y la segunda tiene que ver con lo que solo puede denominarse como “mal de

amores”.

1. JUDITH Y HOLOFERNES COMO ALEGORIA DE HOLANDA Y ESPANA
Solomon de Bray (1597-1664) ejecutd en
1636 Judith con la cabeza de Holofernes
[fig. 34]. En ella muestra una Judith
triunfante, ricamente vestida y sosteniendo
la cabeza del general mientras dirige la
mirada al cielo. Ademaéas, aparece
acompafiada de otro personaje que
probablemente sea su sirvienta. Esta obra
encaja a la perfeccion con las del tipo de
“Judith  victoriosa o triunfante” Yya
discutido en este trabajo. Sin embargo,

guarda un valor afiadido que la diferencia

de las demas: es una alegoria de la lucha
entre Holanda y Espafia.> Fig. 34

El triunfo del protestantismo en la zona de los Paises Bajos no hizo mas que
incrementar las ya presentes tensiones entre la corona espafiola y este territorio bajo su
control. Felipe Il llevé a cabo una dura represion contra los protestantes flamencos
generando una espiral de violencia que se vio incrementada por las cruentas acciones
perpetradas por el duque de Alba con autorizacion del rey. Todo esto condujo a la
Guerra de los 80 afios (1568-1648) que terminé con la firma de la Paz de Westfalia y el
reconocimiento por parte de la corona de la independencia holandesa.*

% PosADA  KuBissAa, T., Pintura  holandesa...,  pp. 39-42.  Disponible  en:
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-presentando-la-cabeza-de-
holofernes/aa20751e-de84-47f7-bcd6-dbe0fb8fa768 (Fecha de consulta: 04/V11/2023).
5 NIETO SANCHEZ, J. A., Historia de Espafia, Madrid, Libsa, 2021, pp. 168-169 y 237.

40


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-presentando-la-cabeza-de-holofernes/aa20751e-de84-47f7-bcd6-dbe0fb8fa768
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-presentando-la-cabeza-de-holofernes/aa20751e-de84-47f7-bcd6-dbe0fb8fa768

En el cuadro de Bray, Judith es representada portando sobre la cabeza una cinta con los
colores de la bandera holandesa (rojo, blanco y azul), convirtiéndose asi en una alegoria
de Holanda que ha vencido al represor y cruel Holofernes, quien actuaria como alegoria
de Espafia. Ademas, hay que tener en cuenta que durante esta época se promovioé la
identificacion de los holandeses con los antiguos hebreos que también luchaban por su
libertad; por lo tanto, Judith, una de sus grandes heroinas, era un buen personaje para

representarse alegoricamente.>®

Cabe mencionar también que, cuando esta pintura llegd a las colecciones reales
espafiolas, la cabeza de Holofernes fue repintada y transformada en un jarron,
eliminando asi el valor alegérico del cuadro. Este repinte ha sido eliminado y

actualmente la obra se puede ver tal y como Solomon de Bray la cre6 en origen.®”’

2. JUDITH Y HOLOFERNES COMO ALEGORIA DE “PROBLEMAS AMOROSOS”

Otro uso alegorico interesante del tema de Judith y Holofernes va a ser el empleado por
Agostino Carracci (1557-1602) y Cristofano Allori (1577-1621). Ambos van a servirse
de la representacion de una Judith victoriosa para mostrar un mal de amores, aunque

cada autor trata un caso particular que nada tiene que ver el uno con el otro.

Carracci pinta en 1590-1595 Retrato de dama
como Judith [fig. 35], una obra encargada por
Melchiorre Zoppio en la que deseaba que se
representara a su fallecida esposa Olimpia Luna
como la heroina de Betulia y que él quedara
retratado como Holofernes. Esto lo hizo, por un
lado, con la intencion de sefialar que su esposa
habia sido tan devota, honesta y virtuosa como
Judith y, por otro, para mostrar el gran dolor
que le habia causado su muerte, cosa que hace
al pedir ser representado como la cabeza del

general que ella sostiene.>®

Fig. 35

% |dem.

57 Idem.

% ScaNu, L., “Svelare, occultare, esibire, contemplare. Percorsi ionografici precaravaggeschi sulla
vicenda di Giuditta tra storia e interpretazione”, Caravaggio e Artemisia. La sfida di Giuditta, Roma,
Officina Libraria, 2021, pp. 35-46, espec. p.42.

41



Por su parte, Allori lleva a cabo hacia 1610-1612 Judith con la cabeza de Holofernes
[fig. 36], en la que retrata a su amante como Judith y a si mismo como Holofernes. Este
no es un caso tan romantico como el anterior, sino todo lo contrario. La intencion de
Allori con esta pintura es reflejar el dolor que le provocaban los celos y otros problemas

en la relacion.>®

Fig. 36

% BORNAY, E., Mujeres de..., p. 66.

42



ANEXO II: LAPARTICULARIDAD DE REMBRANDT

Una cuestion que se ha podido observar en este trabajo ha sido que a la hora de
representar el tema de Judith y Holofernes casi siempre se va a optar por los mismos
momentos: la decapitacion o la heroina victoriosa con la cabeza y la espada. Sin
embargo, se pueden encontrar excepciones en las que el artista muestra un episodio

diferente del relato. En este sentido cabe destacar un lienzo de Rembrandt (1606-1669).

En Judith en el banquete de Holofernes de 1634 [fig. 37] el maestro neerlandés no solo
pinta un momento no muy comun en el arte, sino que, ademas, lo trata con una
iconografia totalmente alejada de la norma. En esta obra aparece Judith vistiendo
ostentosas ropas y portando multiples joyas, se encuentra sentada a la mesa con un libro
abierto y una joven le hace entrega de una copa de vino de gran riqueza formada por un
nautilus. Al fondo, de la oscuridad emerge una anciana con un saco, es la sirvienta de

Judith preparada para lo que esta a punto de suceder.®

Fig. 37

60  PosAaDA  KuBissA, T., Pintura  holandesa.., pp. 115-125.  Disponible  en:
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-f7¢5-
43f9-a76d-b24fbdc63681 (Fecha de consulta: 05/V11/2023).

43


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-f7c5-43f9-a76d-b24fbdc63681
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-f7c5-43f9-a76d-b24fbdc63681

La singular iconografia presente en esta tela ha suscitado dudas sobre si se trata
verdaderamente de Judith o no. Se ha barajado la posibilidad de que en realidad se trate
de la reina Artemisia, Sofonisba de Cartago o, en los ultimos afios, incluso se ha

sugerido que puede tratarse de Ester.%!

Estas afirmaciones se basan en similitudes iconogréaficas con otras obras de Ester en las
que ella aparece sentada junto a una mesa, ricamente vestida, atendida por una o mas
sirvientas y llevandose una mano al pecho. También se alude a las ropas, en el cuadro
de Rembrandt ella porta armifio, detalle que se ha querido ver como impropio para
Judith ya que era plebeya y este es un signo de realeza. Ademas, se hace referencia a
una ausencia total de Holofernes, a la falta de indicios de los sucesos que van a
acontecer y a que en la radiografia que se practicd a la obra se descubrié que,
originalmente, la anciana con el saco del fondo no estaba, y que en su lugar habia otra

sirvienta de pie junto a la protagonista. Asimismo, en la mesa no habia libro.5?

La cuestion de las similitudes iconograficas con otro tipo de representaciones no
garantiza que se trate de un personaje diferente, simplemente podemos encontrarnos
ante una contaminacion o una inspiracion en otras obras. Ejemplo muy claro de esto es
la relacion ya comentada en este trabajo entre las pinturas de David y Judith. EI tema de
las vestimentas tampoco es determinante para afirmar que no se trata de Judith, pues
también se ha comentado en este trabajo que el relato biblico no es muy especifico en la
descripcién del atuendo de la heroina de Betulia, lo que permitié a los artistas dejarse
Ilevar por la creatividad.

La afirmacion de que no hay nada en la pintura que aluda a Holofernes o los hechos que
van a tener lugar no se terminan de ajustar a la realidad ya que en el fondo esta presente
una sirvienta anciana —la iconografia habitual de la sirvienta de Judith— esperando con el
saco en el que guardaran la cabeza del general. Finalmente, la radiografia indica que en
origen la composicion del lienzo era diferente. Quiza en un primer momento Rembrandt
pensara en representar a Ester, pero el resultado final es una singular representacion del

relato de Judith y Holofernes.

1 CRUZ YABAR, J. M., “;Judit...”, pp. 99-112.
62 |dem.

44



En el momento en el que se redacta este apartado del trabajo (5 de junio de 2023) el
Museo Nacional del Prado, donde se ubica el cuadro de Rembrandt, lo identifica como
una representacion de Judith.

6 https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-
f7¢5-43f9-a76d-b24fhdc63681 (Fecha de consulta: 05/V1/2023).

45


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-f7c5-43f9-a76d-b24fbdc63681
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/judit-en-el-banquete-de-holofernes/08f69e61-f7c5-43f9-a76d-b24fbdc63681

