a2 Universidad
1800 Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

Gabriel Garcia Marquez y el mundo clasico: la
pervivencia clasica en La hojarasca, La increible y
triste historia de la candida Eréendira y de su abuela
desalmada y Memoria de mis putas tristes

Gabriel Garcia Marquez and the ancient world: the
classical reception in La hojarasca, La increible y
triste historia de la candida Eréndira y de su abuela
desalmada y Memoria de mis putas tristes

Autor

Daniel Ramon Duo

Director

Prof. Dr. Daniel Mesa Gancedo

Facultad de Filosofia y Letras

2022

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




RESUMEN

En el presente trabajo se realiza un acercamiento a la pervivencia clasica
presente en la narrativa de Gabriel Garcia Marquez a través de tres de sus obras: La
hojarasca, La increible y triste historia de la candida Eréndira y de su abuela
desalmada y Memoria de mis putas tristes. Para llegar a este punto, se analiza en primer
lugar el concepto de pervivencia clésica, posteriormente la presencia del mundo clésico
en la literatura hispanoamericana actual, atendiendo sobre todo a los estudios al respecto
y, sobre todo, la estrecha relacion que el nobel colombiano guardaba con la cultura
grecorromano. Cierran el trabajo las conclusiones y un compendio bibliografico.

ABSTRACT

This work carries out an approach to classical reception in Gabriel Garcia Marquez’s
narrative. Three specific writings are studied: La hojarasca, La increible y triste
historia de la candida Erendira y de su abuela desalmada, and Memoria de mis putas
tristes. For this purpose, the concept of classical pervivence is first analyzed; then, the
presence of the ancient world in the Latin American literature is dealt with, focusing on
previous studies and, specially, on the close relationship between the Nobel laureate and
Greco-Roman culture. Finally, some conclusions are drawn, and a bibliographical

compendium is presented.



Macte nova virtute, puer; sic itur ad astra.

Aeneis, I1X, v. 641



INDICE

[ YT 01 o [0 PR PRSP 1
La pervivencia ClASICA Y SUS TIPOS ...c.vvieeiieeieiie i esie et te et sraesteanae e ste e neenne e 2
El estudio y la recepcion del mundo clasico en la literatura hispanoamericana actual ..... 4
Gabriel Garcia Marquez y el muNdo CIASICO.........ccooiiiiiiiece e, 8
Anédlisis de la pervivencia clasica de La hojarasca ..........cccccvvereiniiennieseseeseseeees 12

Anédlisis de la pervivencia clésica en La increible y triste historia de la candida

Eréndiray de su abuela desalmada...........ccocooeiiiiiiiiiii e 18
Analisis de la pervivencia clasica en Memoria de mis putas tristeS..........cccceeevvvervenenne. 24
CONCIUSIONES ...ttt b e bbbt ettt sttt eab e e b e e e neenees 29

BIDHOGIafia ......c.eeveee e e 30



1. Presentacion

En el presente Trabajo Final del Grado en Filologia hispanica nos disponemos a
realizar un analisis de la pervivencia clasica presente en tres obras de Gabriel Garcia
Marquez: La hojarasca (1955), La increible y triste historia de la candida Eréndira y de su
abuela desalmada (1974) y Memoria de mis putas tristes (2004). Para llegar hasta este punto,
en primer lugar abordaremos de manera sucinta pero esclarecedora qué es la pervivencia
clasica y, sobre todo, tomando como referencia la division de la profesora Maria Pilar
Cuartero, identificaremos qué tipos de pervivencia clasica existen aungque, como veremos,
ampliaremos los limites de esta division para poder identificar todas las alusiones directas o

indirectas al mundo clasico que aparezcan en las tres obras de Garcia Marquez.

Seguidamente realizaremos un breve andlisis del estado de los estudios de la
pervivencia clasica en obras de la literatura hispanoamericana y de la recepcion de la tradicion
clasica en general identificando algunas de las publicaciones mas interesantes al respecto y
poniendo ejemplos de textos, sobre todo narrativos, en los que la presencia grecorromana es

fundamental.

Posteriormente analizaremos brevemente la estrecha relacion que Garcia Marquez
mantenia con el mundo clésico, sobre todo con su literatura, desde sus primeros afios de
formacion y veremos a través de declaraciones del mismo autor como el mundo

grecorromano fue fundamental para su configuracion literaria y su evolucién como escritor.

A continuacién se desarrollara in extenso el analisis de la pervivencia clasica de las
obras mencionadas que ademas suponen el comienzo y el final de la trayectoria narrativa de
Garcia Méarquez. Para ello examinaremos las alusiones que aparecen al mundo clésico en las
tres obras de Garcia Méarquez. En el caso de La hojarasca analizaremos la estrecha relacion
que la obra guarda con la tragedia Antigona de So6focles identificando qué puntos tienen en
comdun, pero también en qué momentos el relato de Garcia Marquez realiza una variatio y se
aleja del de Sofocles y en el caso de La increible y triste historia de la candida Eréndira y de
su abuela desalmada y de Memoria de mis putas tristes analizaremos las numerosas

referencias al mundo clasico presentes en los relatos.

Terminan el trabajo una recapitulacion en la que recogemos las conclusiones extraidas
después del analisis de los apartados antes mencionados y un compendio bibliografico que

recoge los manuales, estudios y obras utilizadas para la elaboracion del mismo.



2. La pervivencia clasica y sus tipos

Nihil novum sub sole sentencia el Eclesiastés (1: 9), una realidad de la que solo los
auténticamente grandes autores y lectores -como Gabriel Garcia Marquez- son conscientes.
No somos mas que enanos sentados sobre los hombros de unos gigantes, tal y como reza el
topico, y, por tanto, todo proceso de creacion literaria, si este quiere ser auténtico, debe ser
resultado de un didlogo agradecido, fluido y constante con los gigantes: los autores clésicos.
Unicamente subidos a la atalaya que suponen los hombros de los escritores grecorromanos
podemos vislumbrar el origen para llegar correcta y satisfactoriamente al destino. El proceso
de creacion y de originalidad literaria no es, tal como afirma Mario Vargas Llosa, un punto de
partida, sino de llegada (2021: 133).

La presencia intencionada o accidental de cualquier elemento propio del mundo
grecorromano en cualquier produccién cultural y artistica posterior se conoce con el nombre
de pervivencia clésica.! Pese a que tal como afirma el profesor Francisco Garcia Jurado
(2007: 166) el concepto «tradicion clasica» nacié para analizar la presencia de la literatura
griega y latina en las literaturas posteriores y que ese debe ser, sin duda, el objetivo principal
de la disciplina, no deberian excluirse de estos analisis otros elementos caracteristicos de las
civilizaciones clasicas, tales como la mitologia, la historia o la organizacion politico-social,
pues ello supondria obviar que un autor posterior hubiese tomado como referencia al mundo

clasico para configurar su obra o parte de ella.

En el ambito literario y de acuerdo con la profesora Maria Pilar Cuartero? (2002: 82)
se pueden distinguir hasta tres tipos diferentes de pervivencia clasica dependiendo de la
manera en la que la realidad grecorromana es tratada en la obra posterior. No obstante, su
division se centra en el tratamiento que realiza el autor posterior de las fuentes literarias
clasicas, por lo que la que ofrecemos a continuacion, basada en la de la profesora Cuartero,
amplia este horizonte para dar cabida a los demas elementos historico-culturales de las

civilizaciones clasicas:

L Existe cierta controversia en al ambito de la filologia clasica acerca de cual es el término mas adecuado para
referirse a la presencia del mundo clasico en las literaturas posteriores; “pervivencia”, “recepcion”, “tradicion”, o
“influencia” suelen ser los mas aludidos y también conflictivos. Esta cuestién, sin embargo, excede con creces

los limites del presente trabajo, por lo que en el mismo se utilizard de manera tnica el término “pervivencia”.

2 Sirva esta referencia a mi maestra y mentora para dedicarle el contenido del trabajo, pues de su pasion por el
estudio de la pervivencia clasica nacié la mia.



1. Aparece una fuente clasica literaria citada por el autor posterior. Esta puede aparecer de
manera precisa (indicando el autor, la obra y el pasaje exacto), imprecisa (indicando

unicamente su autor) e incluso equivocada.

2. El autor posterior ofrece indicaciones situacionales de la Antigliedad no exclusivamente
literarias que permiten identificar en el texto la presencia del mundo clasico, tales como
nombres de personajes histdricos, emplazamientos geograficos, acontecimientos histérico-
culturales, elementos propios de su organizacion politico-social, referencias mitoldgicas o

frases en latin o griego.

3. No hay nocion explicita alguna de que en texto posterior haya una alusion al mundo
clasico, por lo que esta solo puede ser detectada por un lector que conozca la realidad
clasica de la que el autor bebe. Este suele ser un caso de aemulatio, es decir, de imitacion
por parte del autor posterior pero generalmente con la pretensioén de superar a su modelo
clasico. Es, sin duda, el tipo mas complejo de pervivencia clasica, pues el autor posterior

toma la fuente clasica y la adapta recreandola en una nueva realidad.

Una vez localizada la presencia clasica en un texto posterior, si esta es literaria o
mitoldgica, debe analizarse si el autor ha realizado una amplificatio o una abbreviatio
respecto a la fuente original y ver como la ha adaptado, si es que lo ha hecho, a la realidad de

Su texto.



3. El estudio y la recepcion del mundo clasico en la literatura
hispanoamericana actual

En el afio 2010 David Garcia Pérez (2010: 235) afirmaba que en lo que al estudio de la
pervivencia clasica en la literatura occidental moderna se refiere, el mundo hispanoamericano
era todavia un terreno fértil. Sin duda el principal motivo de esa situacion es el criterio
eurocentrista que ha primado hasta hace poco en los trabajos de literatura comparada y que ha
rehuido en muchas ocasiones el analisis de las producciones literarias hispanoamericanas y su
posible relacion con el mundo grecorromano. Sin embargo, no debe obviarse que la génesis y
evolucion de la literatura hispanoamericana tiene unas caracteristicas histéricas, politicas e
identitarias muy particulares que quizd hayan propiciado que el foco no se pusiera en el
analisis de la pervivencia clasica, aunque en muchas ocasiones esta haya sido evidente en
algunas obras y autores sobre todo, tal como afirma Antonio Lopez en un excelente articulo,
en el largo proceso de occidentalizacion de la literatura hispanoamericana, momento historico

en el que los mitos, temas y topicos clasicos fueron un depdsito fecundisimo (2008: 918).

Desde luego en una perspectiva historica a Garcia Pérez no le faltaba razon al afirmar en
ese momento que el mundo hispanoamericano tenia todavia muchas posibilidades de analisis
si lo comparamos, por ejemplo, con la literatura europea o, en concreto, con la espafiola. Poco
mas podria decirse sobre la relacion del teatro de Shakespeare con las tragedias de Séneca, de
la de Petrarca con Cicerdn, de la relacion de la Celestina o el teatro de Moliére con las
comedias de Plauto y de Terencio, de Garcilaso con Virgilio, de fray Luis de Ledn con
Horacio o de Quevedo con Propercio, por citar algunos ejemplos, pero hay todavia quedan
por explorar posibilidades de un anélisis sistematico y profundo de la presencia grecorromana
en autores hispanoamericanos mas que candnicos y consagrados como Sor Juana Inés de la
Cruz, Alfonsina Storni, Gabriela Mistral, Juana de Ibarbourou, Juan Rulfo, Mario Vargas
Llosa, Pablo Neruda, Augusto Monterrosso o Isabel Allende. Indudablemente la relacién de
los textos clasicos es mas estrecha y directa con los primeros autores nombrados que con los
segundos, por lo que la presencia de elementos culturales grecorromanos es mas facilmente
analizable, pero quiz& por esto mismo es més interesante y atractivo a nivel filologico poder
rastrear la huella del mundo clasico en los autores hispanoamericanos, analizar como ha

utilizado la fuente y tratar de dilucidar por qué via ha llegado el autor a su conocimiento.



A pesar de todo lo afirmado anteriormente, es evidente e innegable que en las Gltimas
décadas el interés por el estudio de la presencia clésica en la literatura hispanoamericana ha
crecido exponencialmente, siendo en la actualidad un ambito de estudio literario relevante. De
ello dan buena cuenta la cantidad de articulos, tesis y monografias que se han publicado en los
ultimos lustros. Seria imposible realizar en estas paginas un estado de la cuestién completo
sobre el asunto, pero si que citaremos a continuacién algunas de las publicaciones més

interesantes al respecto.

Uno de los indices bibliograficos mas Utiles, interesantes y completos sobre los estudios
mas recientes de la pervivencia clasica en la literatura hispanoamericana lo realizé José Maria
Camacho en un articulo dividido en dos partes titulado “La tradicion clasica en las literaturas
hispanicas e hispanoamericanas del siglo XX. Bibliografia analitica”. En estos dos trabajos,
publicados en el 2011 y en el 2012, el profesor Camacho realiza un compendio de las
investigaciones sobre la pervivencia clasica yendo autor por autor en orden alfabético
incluyendo a los hispanoamericanos y, ademas, resefiando brevemente el contenido del
articulo.® Otra de las investigadoras mas destacadas en este ambito es, sin duda, Inmaculada
Lopez Calahorro, quien ha estudiado la presencia clasica en numerosos autores
hispanoamericanos entre los que destacan Borges o Cortazar pero, sobre todo Garcia Marquez
y Alejo Carpentier. Sobre Garcia Marquez publicd en 2016 una monografia titulada Gabriel
Garcia Méarquez. El discurso de la debilidad. Cuatro lecturas desde el mundo clésico, obra
que tomaremos como referencia en varios puntos del trabajo y sobre Carpentier otra titulada
Alejo Carpentier y el mundo clasico, ademas de los multiples articulos en los que analiza la
relacién de sus textos con autores clasicos como, por ejemplo, Petronio, Aristételes o
Plutarco.* También resultan interesantes en este sentido los trabajos de Francisco Javier Gil
Lascorz, quien ha analizado in extenso la relacion de Borges con autores clasicos como
Lucrecio, Virgilio o Tacito.> Ademas de la ya citada profesora Lopez Calahorro, José Manuel
Camacho Delgado es también una figura importante en el analisis de la tradicion clésica

presente en la obra de Garcia Marquez, sobre todo en lo que respecta a la presencia de

3 El primer articulo apareci6 en el 2011 en Florentia iliberritana: Revista de estudios de antigtiedad clasica y el
segundo en el 2012 en la misma revista.

4 Son numerosos los trabajos en los que la profesora Lopez Calahorro analiza la relacion entre Carpentier y
distintos autores clasicos. Destacan, entre otros, Concierto Barroco (1972) de Alejo Carpentier: La catarsis
aristotélica desde el “Satyricon” de Petronio o Un puente entre Aristoteles y Alejo Carpentier.

> Como, por ejemplo, Poética de la cita: Virgilio, Juvenal, TAcito y Agustin como texto interior de Borges o
Borges, lector de Lucrecio.



Sofocles en los textos del nobel colombiano.® También en el ambito extranjero encontramos a
grandes estudiosos de la presencia clésica en autores hispanoamericanos como, por ejemplo,
la profesora belga Aagje Monballieu, quien ha analizado la obra de Cortazar y ha encontrado
y demostrado relaciones entre sus textos y, sobre todo, los de Heraclito.” Destaca su articulo
La vocacidn helenistica de Julio Cortézar: sus lecturas y su formacién clasica en el Mariano
Acosta (1929-1936) en el que analiza como Cortazar entr6 en contacto con los clasicos

helenos.

Buena cuenta del creciente interés sobre la relacidn entre el mundo clasico vy la literatura
hispanoamericana dan también los multiples voliumenes colectivos sobre el tema publicados.
Entre ellos destacan Literatura iberoamericana y tradicion clasica (1999), Mitos clasicos en
la literatura espariola e hispanoamericana del siglo XX (2009), Ecos y resplandores helenos
en la literatura hispana. Siglos XVI-XXI (2018) o Periplos. La tradicién clasica en la

literatura hispanoamericana (2021).

No debe extrafiar a nadie este creciente interés por la pervivencia clasica en los textos
hispanoamericanos pues es mas que clara en algunas obras de los grandes autores de las
ultimas décadas. Por ejemplo, en el cuento “No oyes ladrar a los perros” de EIl Llano en
Ilamas de Rulfo podemos ver el mito de la huida de Troya en el que Eneas lleva a su padre
Anquises a hombros, pero en este caso invertido, siendo el padre quien lleva al hijo en la
huida. En Aura de Carlos Fuentes encontramos también un paralelismo con el relato de la
carta V1l 27 de los Epistularum libri decem de Plinio el Joven.® También encontramos una
mas que evidente base clasica en muchos de los relatos de Augusto Monterrosso publicados
en La oveja negra y demas fabulas, como “La sirena inconforme”, en el que hay una variatio
del episodio narrado en el canto XIl de la Odisea, que implica que sea el héroe quien

encandila a las sirenas o en “La tela de Penélope o quién engafia a quién”, donde se vuelve a

® En articulos como Sofocles y el enigma de la identidad en El otofio del patriarca o El largo viaje de Edipo. De
la Tebas de Sofocles al Caribe de Gabriel Garcia Marquez.

" La relacién entre Heraclito y Cortazar es el principal andlisis realizado por la profesora Aagje Monballieu
como, por ejemplo, en Sobre juegos y fuegos: la presencia de Heraclito en dos cuentos de Julio Cortazar, pero
también analiza la presencia de mitos clasicos mas generales como en Perseguidores de la nada: la subversion
del mito de Jason y los Argonautas en “Los premios” de Julio Cortazar.

8 Asi lo justifica pormenorizadamente David Garcia Pérez en Claves de la tradicién clasica en Aura de Carlos
Fuentes.



realizar una variatio de un episodio homérico ya que Penélope teje para que su marido se

vaya y no como causa de su marcha.®

Borges, otro de los grandes escritores hispanoamericanos contemporaneos, se sirvié en
muchas ocasiones del mundo grecorromano como génesis de sus textos. En el caso de los
narrativos, sirvan como ejemplo algunos de los publicados en El Aleph como “La casa de
Asterion”, relato en el que Asterion, el Minotauro de Creta, relata en primera persona su
angustia vital, “El inmortal”, donde Homero y su obra juegan un papel nuclear o “Los
tedlogos”, ambientado en la época de los primeros fildsofos cristianos y lleno de alusiones a

los grandes autores latinos.

También Cortazar se sirve del mundo clasico en varios de sus relatos. Por ejemplo, en
“Circe” publicado en Bestiario, Cortazar realiza una revision sudamericana de la figura de
Circe, la mitica hechicera coprotagonista del canto X de la Odisea 0 en Los reyes, donde

encontramos una inversién del mito del Minotauro en forma de poema dramatico.

Como hemos comentado y demostrado, el analisis de la presencia de elementos culturales
del mundo clasico bien literarios bien mitologicos en textos hispanoamericanos es un campo
en alza y un terreno fecundo en el ambito de la filologia clasica y de la hispanica. De ello da
buena cuenta la cantidad de textos en los que el eje vertebrador es el mundo grecorromano,
como los resefiados anteriormente, que no son mas que una pequefia muestra del vastisimo

océano en el que se podria bucear.

® Este relato demuestra, ademas, el profundo conocimiento de los textos clasicos por parte de Monterrosso.
Termina el relato con la siguiente frase: “como pudo haber imaginado Homero, que, como se sabe, a veces
dormia y no se daba cuenta de nada”, que supone una mas que evidente alusion al verso 359 del Ars poetica de
Horacio (quandoque bonus dormitat Homerus; de vez en cuando hasta el habil Homero se duerme)



4. Gabriel Garcia Méarquez y el mundo clasico

Afirma Mario Vargas Llosa en Garcia Marquez: Historia de un deicidio (2021: 98-99),
su monografia sobre el nobel colombiano, que las fuentes que agitan el ingenium de cualquier
autor narrativo pueden ser tres: sus experiencias personales, su sociedad y su tiempo o el
contacto con otras obras de arte, en concreto con otras obras literarias. En el caso de Garcia
Marquez, dice, hay un equilibrio entre esos tres posibles motivos. Las dos primeras fuentes
quedan fuera de los limites de este trabajo, pero, en cuanto a la tercera, ;qué relacion tenia
Garcia Marquez con el mundo clésico y su literatura? ;Como pudo influir la lectura de los

clasicos grecorromanos en la configuracién de sus obras?

Como veremos, el mundo clasico y su literatura son fundamentales para la formacién
como escritor de Garcia Méarquez, no solo porque esté presente de una forma u otra en la
practica totalidad de sus narraciones, sino porque, como él mismo manifiesta en tertulias,

entrevistas o talleres, fue capital para encontrar su norte literario.

Aunque de forma superficial como, por desgracia, suele suceder en la ensefianza
secundaria, el primer contacto de Garcia Marquez con los autores clasicos y sus textos se
produjo gracias a Calderén Hermida, su profesor de Castellano y Literatura en cuarto de
bachillerato, es decir, en torno a los 18 afios. En ese curso este profesor introdujo a sus
alumnos en los textos de la literatura colombiana, la espafiola y la universal, Asi, leyeron y
comentaron fragmentos del Siglo de Oro espafiol, de autores candnicos europeos como
Shakespeare o Dante, pero también de clasicos como Homero, S6focles o Virgilio. (Saldivar,
1997: 164). El propio Garcia Marquez afirma en su autobiografia Vivir para contarla que en
ese primer contacto los textos griegos y romanos le parecieron soporiferos: “Lo que mas le
preocupd de mi fue mi peligroso desdén por los clasicos griegos y latinos que me parecian
aburridos e inutiles, a excepcion de la Odisea, que habia leido y releido a pedazos varias
veces en el liceo” (2002: 360)

El cambio con respecto a su percepcion de los clasicos se produjo con la lectura de las
tragedias griegas. De entre todos los autores grecorromanos que pudo leer a lo largo de su
vida, el nobel colombiano sentia una predileccion casi magica por Sofocles. La lectura de sus
tragedias, especialmente de Edipo rey, constituyd un hito en su formacion literaria
comprendiendo en ese momento la importancia de conocer a los clasicos y que los modernos

No SOMOS Mas que enanos que necesitamos a los gigantes antiguos para ver el horizonte:



Casi me atreveria a decir que Edipo rey fue la primera gran conmocion intelectual
de mi vida. Ya yo sabia que iba a ser escritor y cuando lei aquello, me dije: “Este es el tipo
de cosas que quiero escribir”’. Yo habia publicado algunos cuentos y, mientras trabajaba en
Cartagena como periodista, estaba tratando de ver si terminaba una novela. Recuerdo que
una noche hablaba de literatura con un amigo -Gustavo Ibarra Merlano, que ademés de
poeta es el hombre que mas sabe en Colombia sobre derechos de aduana-, y viene y me
dice: “Nunca llegaras a nada mientras no leas a los clasicos griegos”. Yo me quedé muy
impresionado, asi que esa misma noche lo acompafié a su casa y me puso en las manos un
tomo de tragedias griegas. Me fui a mi cuarto, me acosté, empecé a leer el libro por la
primera pagina -era Edipo Rey precisamente-y no lo podia creer. Leia, y leia, y leia -
empecé como a las dos de la madrugada y ya estaba amaneciendo--, y cuanto mas leia, mas
queria leer. Yo creo que desde entonces no he dejado de leer esa bendita obra. Me la sé de
memoria. (Garcia Marquez 1998: 106)

Garcia Mérquez narra recurrentemente esta epifania literaria en las multiples entrevistas y
conversaciones que se produjeron a lo largo de su vida. Quiza la mas interesante es la que le
concede a Plinio Apuleyo Mendoza, publicada con el titulo de El olor de la guayaba. Se
configura como una charla entre dos amigos en la que se pueden encontrar las claves de su
proceso literario y el mundo que refleja su obra. Al comienzo de la conversacion se vuelve a

narrar el primer y magico contacto con Sofocles de mano de su amigo Gustavo Ibarra

Merlano:

Cosa extrafia, en aquella ciudad despreocupada y luminosa, que adora el baile, los
reinados de belleza y los partidos de béisbol, tuvo un repentino coup de foudre por los
griegos, especialmente por Séfocles, gracias a un amigo de juergas, hoy prospero abogado
de aduanas, que los conocia tan bien como los dedos de su mano. (Mendoza, 2007: 55)

Sin embargo, Ibarra Merlano no fue el Unico que en sus comienzos narrativos aconsejo a
Garcia Méarquez que volviese la mirada hacia los clésicos. El propio Garcia Marquez narra en
Vivir para contarla que en los afios universitarios le pidio opinion a Jorge Alvaro Espinosa

sobre un cuento que habia escrito y su respuesta no pudo ser mas clara:

Se extendid en su idea fija de que primero habia que concebir el cuento y después el
estilo, pero que el uno dependia del otro en una servidumbre reciproca que era la varita
magica de los clasicos. Me entretuvo un poco con su opinidn tantas veces repetidas de que
me hacia falta una lectura a fondo y desprevenida de los griegos, y no solo de Homero, el
Unico que habia leido por obligacion en el bachillerato. Se lo prometi [...] (2002: 273-274).

El cumplimiento de la promesa de acudir a los origenes supuso un antes y un después para
Garcia Marquez. La lectura casi predestinada de las tragedias griegas y en concreto de Edipo

Rey fue un episodio decisivo, pasando a convertirse en su obra predilecta:



- Hablemos de tus gustos, a la manera de las revistas femeninas. Es divertido
preguntarte las cosas que entre nosotros les preguntan a las reinas de belleza. ; Tu libro
preferido?

- Edipo rey. (Mendoza, 2007: 151)

De hecho, en una conversacion con Cortézar, ante la fabulacion de tener que vivir

apartado de la sociedad y recluido en una isla desierta, Garcia Marquez afirmo que se llevaria

con él discos, pero que trataria de meter de contrabando el Edipo Rey (Urondo, 1969: 168).

El entusiasmo y arrobamiento de Garcia Marquez por el Edipo Rey sobrepasoé los limites
literarios. En 1996 se estren0 la pelicula Edipo alcalde, un proyecto que llevaba décadas
rondando en la cabeza del colombiano del cual fue el guionista y el maximo impulsor y que se

proponia como una reinterpretacion del Edipo Rey. (Botero, 2016: 297)

Pero la pasion del nobel colombiano por el mundo clasico no radica exclusivamente en
la figura de Sofocles y sus tragedias. Como él mismo manifiesta, siente también una profunda
admiracion por los historiografos romanos, en quienes encontré la base para varias de sus

narraciones relacionadas con el poder y, sobre todo, por la figura de Julio César:1°

- Supongo que tu primera aproximacién al poder fue estrictamente literaria. Hay obras o
autores que debieron ensefiarte algo al respecto. ¢ Cuales serian?

- Me ensefid mucho Edipo rey. Y aprendi bastante de Plutarco y Suetonio, y en general
de los bidgrafos de Julio César.

- Personaje que te fascina.

- Personaje que no s6lo me fascina, sino que habria sido yo el que hubiese deseado crear
en la literatura. (Mendoza, 2007 : 112)

El conocimiento que Garcia Marquez afirma tener sobre la literatura grecolatina no se
limita simplemente a los autores candnicos y distinguidos como los que se han nombrado con
anterioridad, sino también a aquellos que no suelen aparecer en el imaginario colectivo. El
mismo califica como inolvidable las Vidas de fil6sofos ilustres de Didgenes Laercio, libro que
recibi6 como premio por sus resultados en bachillerato: “Y al final por mis resultados
personales, que me merecieron como premio especial un libro inolvidable: Vidas de fil6sofos

ilustres de Diogenes Laercio” (Garcia Marquez 2002: 267)

10 Son varios los estudiosos que han afirmado que la figura de Julio César y su biografia (tanto la fiel como la
que algunos historiadores romanos mitifican) sirvié a Garcia Méarquez como base para edificar El otofio del
patriarca. Entre ellos, destacan José Manuel Camacho Delgado con su obra Césares, tiranos y santos en El
otofio del patriarca o Michael Palencia-Roth con Gabriel Garcia Marquez. La linea, el circulo y las
metamorfosis del mito.

10



Como se ha resefiado, la relacion de Garcia Méarquez con el mundo grecolatino y en
concreto con su literatura es estrecha desde sus afios de formacion literaria y obviarla en el
analisis de su universo narrativo supondria obviar también parte de su singular riqueza. En
concreto, de toda la cultura grecolatina, sin duda Séfocles y sus textos dejaron una huella
imborrable en su concepcion literaria. Tanto es asi que algunos autores como Montserrat Reig

han afirmado lo siguiente:

En la obra de Séfocles encontr6 todo aquello que articula la trama de cada una de sus
novelas y cuentos: la unidad de espacio y de tiempo que convierte el relato en claustrofébico
y predestinado, el hombre tirdnico que cree controlar su destino y el de su pueblo a cambio
de una soledad aterradora, la plaga que revela el mal imposible de lavar y, sobre todo, una
estructura «sin resquicios». (2012: 45)

El auténtico reto filoldgico consiste en detectar cuando Garcia Marquez se sirve de una

fuente clasica para formar sus relatos y analizar la relacion que guardan.

11



5. Analisis de la pervivencia clasica de La hojarasca

La hojarasca (1955) relata la lucha del coronel de Macondo por enterrar a un médico
amigo suyo que se suicidd frente a la opinion generalizada del resto del pueblo y del alcalde,
que por odio y rencor se niegan a darle sepultura. La historia se narra durante los treinta
minutos que el coronel, su hija Isabel y su nieto pasan en el velatorio del médico y nos ofrece
sus diferentes puntos de vista respecto a la historia, pudiendo recomponer poco a poco la vida
del fallecido y los motivos por los que el resto de la poblacion lo odia.

El argumento tiene méas que evidentes semejanzas con la Antigona de Séfocles, pero
también hay claros ecos de las otras dos obras sofocleas que tratan sobre el conocido como
ciclo tebano:! Edipo rey y Edipo en Colono. En Antigona, la tragedia con la que mas
similitudes podemos encontrar, se desarrolla el conflicto de Antigona, que lucha
encarnizadamente contra Creonte, rey de Tebas, para dar sepultura a su hermano Polinices,

quien se habia rebelado contra Eteocles, el anterior rey y también su hermano.

Como se acaba de resefiar en el epigrafe anterior, Garcia Marquez conocia bien la obra
de Sofocles y sentia una profunda admiracién por ella, por lo que no debe resultar extrafio que
haya una clara correlacion entre las obras del griego y las suyas. Sumamente esclarecedora es
la cita que Garcia Marquez decide utilizar como introduccion a La hojarasca. Se trata de los
versos 26-36 de la Antigona de Sofocles, en los que Antigona, dialogando con su hermana
Ismene, introduce el tema y confiesa que un edicto prohibe enterrar a su hermano Polinices
bajo pena de muerte. Esta cita resulta toda una declaracion de intenciones, pues permite in
ictu oculi vincular la trama de La hojarasca con la de Antigona. A este respecto resulta muy

interesante la puntualizacion de Rocio Valera:

Es interesante sefialar que Garcia Marquez agregd la cita de Antigona después de que
Saldivar le mostrara la similitud que su obra tenia con la tragedia griega. Fue entonces
cuando Garcia Méarquez hizo algunas modificaciones en su novela y afiadio los versos de
Sdéfocles como epigrafe. (2019: 159)

Las dos obras se basan en el conflicto entre la gvotg, la ley natural, la ética y lo que la

conciencia obliga a hacer y el vopog la ley humana que todo ciudadano, por el hecho de serlo,
debe cumplir. En el caso de Antigona nos encontramos ante el edicto publicado por Creonte

(vouog) que prohibe enterrar a Polinices por haberse sublevado contra su hermano Eteocles

11 El ciclo tebano sirvié como inspiracion para varias tragedias griegas: Los siete contra Tebas de Esquilo,
Antigona, Edipo rey y Edipo en Colono de Séfocles y Las fenicias y Las bacantes de Euripides.

12



para hacerse con el trono. Antigona se niega a acatar la orden y se propone desafiarla para
cumplir con los ritos tradicionales (¢vo1g), dando una sepultura digna a su hermano e
impidiendo que su cadaver gquede abandonado como festin de las aves de rapifia. En La
hojarasca el alcalde de Macondo y sus ciudadanos se oponen mediante argucias legales

(vouog) a enterrar al doctor:

Entonces el alcalde se incorpora, la camisa abierta, sudorosa, enteramente
trastornada la expresion. Se acerca a mi congestionado por la exaltacion que le produce su
propio argumento. «No podemos asegurar que estd muerto mientras no empiece a oler»,
dice, y acaba de abotonarse la camisa y enciende un cigarrillo, el rostro vuelto de nuevo
hacia el ataud, pensando quizés: Ahora no pueden decir que estoy fuera de la ley. (Garcia
Marquez 2014: 29-30)

La negativa al sepelio se sustenta en el profundo odio que la comunidad macondina
profesa por el doctor, quien durante la guerra civil no ayudé a los heridos que llegaban
suplicando cuidados a su casa y que, ademas, contraviniendo la voluntad de Dios, que es el
unico que puede cercenar una vida, se ha suicidado. Frente a ese acto inhumano se encuentra

el coronel, quien esta decidido a dar sepultura a su amigo movido por una fuerza superior

(pVo1g):

Desde cuando el doctor abandond nuestra casa, yo estaba convencido de que
nuestros actos eran ordenados por una voluntad superior contra la cual no habriamos
podido rebelarnos, asi lo hubiéramos procurado con todas nuestras fuerzas [...] (Garcia
Marquez 2014: 156-157).

Las semejanzas entre las tramas que vertebran las dos obras y la actitud que toman los
personajes principales respecto a ellas es mas que evidente, pudiéndose comparar de forma

esquematica en la siguiente tabla:

Motivo del conflicto 0111 vopog
Antigona Cadaver de Polinices Antigona Creonte
La hojarasca Cadaver del doctor El coronel El alcalde / el pueblo

Como es légico, Garcia Marquez realiza una variatio con respecto a la caracterizacion
de los personajes y, sobre todo, con respecto al espacio y el tiempo en el que se desarrolla la
accion, acomodando el relato de Sofocles a su realidad narrativa, inaugurando en la obra la

ciudad de Macondo. De esto dan buena cuenta Erea Fernandez y Sara Santos:

¢Cémo, entonces, reorienta Gabo el mito griego? {Como se va filtrando de forma
latente en su obra? La hojarasca no es, como veremos en Bentley, fiel a los nombres ni a

13



las caracteristicas de los personajes, tampoco es fiel al género ni al desarrollo de la trama.
Aunque el tema de Antigona subyace como elemento constitutivo de la obra analizada —es
decir, no se trata de un simple motivo o referencia-, su importancia estructural ha de
deducirse de alusiones indirectas, derivadas de una lectura atenta y de un ejercicio de
traslado de personajes y situaciones. (2010: 324)

Una de esas alusiones indirectas detectada tras la lectura atenta de ambas obras y que
parece no haber sido comentada por ningun estudioso es el tratamiento de las aves de rapifia
en los dos textos. En ambos son la amenaza que pende sobre los dos cadaveres insepultos.
Como se ha afirmado, Garcia Marquez acomoda el armazon narrativo de Antigona a su obra,
trasladandolo a Macondo, una ciudad caribefia. En la tragedia sofoclea el castigo establecido
sobre el cadaver de Polinices es mencionado varias veces por parte de Antigona en los versos
25-30:

En cuanto al cadaver de Polinices, muerto miserablemente, dicen que, en un edicto a
los ciudadanos, ha hecho publicar que nadie le dé sepultura ni le llore, y que le dejen sin
lamentos, sin enterramiento, como grato tesoro para las aves rapaces que avizoran por la

satisfaccion de cebarse. (Séfocles 2014: 60)

Pero también por parte de Creonte: “Que se le deje sin sepultura y que su cuerpo sea
pasto de las aves de rapifia y de los perros, y ultraje para la vista.” (Séfocles 2014: 67).
Precisamente el mismo castigo pende sobre el cadaver del doctor en La hojarasca, pero
acomodado a la realidad caribefia, por lo que las aves son las propias de la zona. EI mismo

doctor le manifest6 al coronel en una de sus conversaciones:

Usted no me debe nada, coronel. Pero si quiere hacerme un favor, écheme encima un
poco de tierra cuando amanezca tieso. Es lo Unico que necesito para que no me coman los
gallinazos (Garcia Marquez 2014: 162)
Esta referencia vuelve a repetirse al final de la obra en boca del nieto del coronel,

quien presencia la escena del traslado del cadaver dentro del ataud:

Oigo otra vez el alcaravan y digo a mama: «;lo oyes?» Y ella dice que si, que deben ser
las tres. Pero Ada me ha dicho que los alcaravanes cantan cuando sienten el olor a muerto
[...] Yo pienso: Ahora sentiran el olor. Ahora todos los alcaravanes se pondran a cantar.
(Garcia Marquez 2014: 170)

Siguiendo con la comparacion de las dos obras, resulta especialmente interesante la

afirmacion que hace David Garcia con respecto al origen del conflicto en las dos obras:

Asi pues, en el marco histérico y en el de la ficcion, el médico habria sido parte de

esa hojarasca [...]. En la caracterizacion de la hojarasca, elemento clave es que “todo lo

14



contaminaba de su revuelto olor multitudinario, olor de secrecion a flor de piel y de
recondita muerte”, es decir, se trata de la peste que llega a corromper el pueblo en todos los
ordenes. Como Edipo que llega a Tebas a trastocar el cosmos, la hojarasca estaba formada
por individuos que, en busca de su destino, llevaban consigo la peste. (2010: 240-241)

En ambos argumentos, por tanto, la llegada de un agente externo desestabiliza el statu
quo previo y es el que provoca el drama. En el caso de Antigona la tragedia se enmarca en el
mito de Edipo, quien desencadena la desgracia en Tebas al asesinar a su padre y casarse con
su madre, engendrando cuatro hijos, entre ellos Antigona, Polinices y Eteocles.!? Si Edipo
jamas hubiese regresado a su patria, Eteocles y Polinices jaméas hubieran sido engendrados,
por lo que la guerra civil no hubiera estallado y desde luego tampoco sus consecuencias. Lo
mismo se plantea en La hojarasca; si el innominado doctor no hubiese llegado junto con la

hojarasca a Macondo, la desgracia no se hubiese sumido sobre la familia del coronel.

El ciclo tebano, es decir, las obras que tratan sobre el mito de Edipo y la posterior
contienda entre tebanos y argivos fue un terreno fecundo para la literatura clésica,
especialmente para la tragedia griega. Como hemos sefialado con anterioridad, Antigona es la
tragedia sofoclea que mas semejanzas guarda con La hojarasca, pero no es la unica, pudiendo
encontrar también ecos de las otras dos obras de Sofocles que pertenecen al ciclo: Edipo en

Colono y Edipo rey.

Quizé el estudio que mas certeramente ha analizado la relacion entre la obra de Garcia
Marquez que nos ocupa y las citadas obras de Sofocles es el de Pedro Lastra titulado “La
tragedia como fundamento estructural de La hojarasca”. En ¢l Lastra se propone identificar
las correspondencias entre los motivos fundamentales de La hojarasca y las tres tragedias de
Séfocles que tratan el tema de Edipo. De todos los ejemplos que ofrece, resultan
especialmente significativos dos. El primero de ellos corresponde a lo que Lastra denomina

“formulacion de una promesa, cuyo cumplimiento tendrd consecuencias dramaticas o fatales”.

12 E] mito de Edipo es uno de los mas tratados literaria y artisticamente a lo largo de la historia, por lo que tiene
varias versiones. Seguimos la version de Séfocles segln la cual al nacer Edipo, hijo de Layo, rey de Tebas, un
oraculo vaticiné que asesinaria a su padre. Para impedir que se cumpliese el oraculo, Layo mand6 a su criado
exponer a su hijo y lo entreg6 a pastores extranjeros. Edipo paso su infancia y adolescencia con los pastores
hasta que, movido por la curiosidad, decidié partir a Delfos para consultar al oraculo sobre sus verdaderos
padres. En el curso de ese viaje, se encuentra con Layo en una encrucijada y al no dejarle este pasar, se
desencadena una pelea que termina con la muerte de Layo a manos de Edipo. Siguiendo con su camino hasta
Delfos, llega a Tebas, donde se encuentra con la esfinge, una criatura mitad ledn, mitad mujer que asolaba Tebas
planeando enigmas a los viajeros y devorando a los que no los acertasen. Edipo resuelve los acertijos y la
esfinge, avergonzada, se suicida. Asi, gana el favor de la ciudad y, para demostrar su agradecimiento, los
habitantes le dan en matrimonio a Yocasta, la viuda de Layo. Posteriormente, al descubrirse el parricidio y el
incesto, Yocasta se suicida y Edipo se perfora los o0jos.

15



Casi al final de Edipo en Colono, en los versos 1405 a 1411, sabiendo la amenaza que pende
sobre él, Polinices suplica a sus hermanas que, tras su muerte, sus restos mortales reciban

unas adecuadas exequias:

iOh hermanas mias, hijas de este! Vosotras, ya que habéis escuchado la crueldad de
nuestro padre en su maldicion, jpor los dioses!, si esta se cumple y regresais a casa, no
permitais, al menos, mi deshonra, antes bien depositadme en una tumba y tributadme honras
fanebres (S6focles 1981: 565).

Algo semejante ocurre en La hojarasca. El doctor salva la vida del coronel y como

compensacion le pide que llegado el momento sus restos reciban sepultura:

Yo habia de preguntarle dos dias después cuél era mi deuda, y él habia de responder:
«Usted no me debe nada, coronel. Pero si quiere hacerme un favor, écheme encima un poco de
tierra cuando amanezca tieso. Es lo Gnico que necesito para que no me coman los gallinazos.»

En el mismo compromiso que me hacia contraer, en la manera de proponerlo, en el ritmo
de sus pisadas sobre las baldosas del cuarto, se advertia que este hombre habia empezado a
morir desde mucho tiempo atras [...]. Asi que cuando me hizo contraer el compromiso que
ahora voy a cumplir no me senti desconcertado. Sencillamente le dije:

- Es una peticion innecesaria, doctor. Usted me conoce y debia saber que yo lo habria
enterrado por encima de la cabeza de todo el mundo, aungue no le debiera la vida (Garcia
Marquez 2014: 161-162).

Otra de las correspondencias que Lastra demuestra que existen entre las tragedias de
Sofocles y los motivos de La hojarasca es la manera que el médico elige para suicidarse.

En palabras de Lastra:

Nos parece también altamente significativa la manera como el médico decide suicidarse.
En el &mbito de la tradicion —y desde los tiempos homéricos. La muerte por ahorcamiento era
considerada infamante o propia de los impuros. Es por eso que se ha ahorcado Yocasta. En
Edipo rey, este expresa que sus crimenes “son mayores que los que se expian con la
estrangulacion” (1966: 143).

La profesora Lopez Calahorro, que, como hemos comentado anteriormente, ha
analizado pormenorizadamente la presencia de la literatura clasica en la obra de Garcia
Marquez, también ha descubierto semejanzas significativas entre las tragedias de Sofocles y la
obra de Garcia Marguez que nos ocupa. La que nos ha resultado mas llamativa es la presencia
de la luz al final tanto de Edipo en Colono como de La hojarasca. Al final de la tragedia
griega (vv. 1549-1552) Edipo se dirige a la luz que ya no puede ver para despedirse antes de

emprender su viaje al inframundo: “;Oh luz que no percibo, antes eras mia y ahora mi cuerpo

16



por Ultima vez esta en contacto contigo! Pues ya estoy haciendo el Gltimo trecho de mi vida
para ocultarme en ¢l Hades” (Sofocles 1981: 570-571). Del mismo modo, al final de La

hojarasca la luz ilumina toda la escena cuando se llevan el cadaver del doctor:

Y antes de que tengamos tiempo de saber qué sucede, irrumpe la luz en la habitacion, de
espaldas, poderosa y perfecta, porque le han quitado el soporte que la sostuvo durante
doscientos afios y con la fuerza de doscientos bueyes, y cae de espaldas en la habitacion,
arrastrando la sombra de las cosas en su turbulenta caida. Los hombres se hacen brutalmente
visibles, como un reldmpago al mediodia, y tambalean, y me parece como si hubieran tenido
que sostenerse para que no los tumbara la claridad. (Garcia Marquez 2014: 169).

Como hemos visto, la admiracion que Garcia Marquez sintié y manifesté a lo largo de
su vida por Séfocles tuvo importantes repercusiones en sus obras, pudiendo encontrar

referencias evidentes y mas veladas en sus textos.

17



6. Andlisis de la pervivencia clasica en La increible y triste historia de la
candida Eréndira y de su abuela desalmada

En La increible y triste historia de la candida Eréndira y de su abuela desalmada,
escrita en 1972 pero publicada por primera vez en 1974, el nobel colombiano desarrolla la
historia de Eréndira, una nifia huérfana de catorce afios que esta bajo la tirdnica custodia de su
abuela. Una noche la casa familiar se incendia por accidente y la desalmada abuela decide
imputar toda la responsabilidad a su nieta, a quien desde ese momento prostituye sin tregua
hasta que esta le repare el casi millén de pesos que ha perdido con la devastacion de la casa.
Con este objetivo, abuela y nieta peregrinan por el desértico territorio caribefio para cumplir
con el abominable castigo que, tal y como sentencia la abuela, tendra una larga duracion: “Mi
pobre nifia —suspiro-. No te alcanzara la vida para pagarme este percance.” (Garcia Marquez

2015a: 101)

Este no es el Unico relato de Garcia Marquez en el que aparece el personaje de la nifia
forzada a prostituirse por uno u otro motivo, como veremos posteriormente en el andlisis de
Memoria de mis putas tristes. La tradicion de este personaje femenino es larga ya que
podemos encontrarla, por ejemplo, en el Satiricon, obra del siglo | d.C. Esta obra parddica y
humoristica en su mayor parte atribuida a Petronio narra los avatares de dos muchachos
jévenes, Encolpio y Ascilto por las calles de Roma. En un momento dado de la obra Encolpio
entra a un burdel en el que se esta tramando la desfloracion de una nifia de siete afios. Precisa
y curiosamente en este episodio de la obra quien a través de una rendija observa la horrible

escena junto a Encolpio es una anciana:

“«Si, si —dice Cuartila-; has hecho bien de advertirmelo. ¢Por qué no? ¢(No es la
linda ocasion de desflorar a nuestra querida Panucha?»

Al punto traen a una chiquilla muy bonita y que no parecia tener mas de siete afios
[...]- Todos aplaudian y reclamaban la boda. Yo qued¢ atonito y aseguraba que ni Giton, un
joven de lo més recatado, se prestaria a tal descaro, ni una chiquilla de tan corta edad
podria someterse a la ley impuesta a la mujer. «Bueno —dice Cuartila-. (Es ella acaso mas
joven que lo era yo cuando soporté al hombre por primera vez? jPersigame la ira de Juno si
guardo algun recuerdo de mi estado virginal! Cuando apenas sabia hablar, retozaba con los
crios de mi edad; después, al correr de los afios, me fui entregando a otros cada vez
mayores, hasta alcanzar la edad adulta que veis» [...].

Encerrados ellos ya a solas, nosotros nos sentamos a la puerta de la sala. Cuartila,
tomando la iniciativa, echd una mirada indiscreta por una rendija maliciosamente preparada
y observaba con libidinosa curiosidad aquel juego infantil.” (Petronio 1978: 48-49)

18



Algo muy parecido ocurre en la obra que nos ocupa. Tras el incendio de la casa, la
abuela comienza con su repulsivo mercadeo ofreciendo la virginidad de Eréndira al tendero
del pueblo. En este momento la abuela y el tendero empiezan a negociar sobre el precio
adecuado de la virginidad de la nieta hasta que finalmente llegan a un acuerdo:

Al final se pusieron de acuerdo por doscientos veinte pesos en efectivo y algunas cosas
de comer. La abuela le indic6 entonces a Eréndira que se fuera con el viudo, y este la condujo
de la mano hacia la trastienda, como si la llevara para la escuela.

-Aqui te espero —dijo la abuela.

-Si, abuela —dijo Eréndira. (Garcia Marquez 2015a: 102)

Resultaria una osadia afirmar con rotundidad que Garcia Marquez tomo6 como referencia
este episodio del Satiricon para configurar el argumento de su obra y en concreto este

episodio, pero las semejanzas entre los textos son cuando menos llamativas.

Abuela y nieta peregrinan por el Caribe instalando en cada pueblo al que llegan una
carpa para que Eréndira pueda atender a sus clientes. En uno de esos pueblos aparece Ulises,
personaje que se enamorara perdidamente de Eréndira y la salvara de su horror aunque, como
veremos con desgraciadas consecuencias para él. Efectivamente, tal y como se podria
sospechar instintivamente por el nombre, este personaje es un trasunto del protagonista de la
Odisea en su version latina. A lo largo de la obra Garcia Marquez llena el texto de referencias
explicitas al héroe griego y a su historia haciendo patente la relacion estrecha que existe entre
estos dos personajes. La primera descripcion que aparece sobre el personaje deja ya clara la
correspondencia con el héroe griego teniendo en cuenta su nombre: “Su hijo Ulises, que
viajaba en el otro asiento, era un adolescente dorado, de ojos maritimos y solitarios, y con la
identidad de un angel furtivo” (Garcia Marquez 2015a: 111). Sin duda uno de los elementos
mas caracteristicos del héroe homérico es el mar®® y en ello ahonda Garcia Marquez en varias

ocasiones a lo largo del relato:

“-Mi mama dice que los que se mueren en el desierto no van al cielo, sino al mar —dijo
Ulises.
Eréndira puso aparte la sdbana sucia y cubrid la estera con otra limpia y aplanchada.
-No conozco el mar —dijo.
-Es como el desierto, pero con agua —dijo Ulises.” (Garcia Marquez 2015a : 115).

13 No olvidemos que la Odisea es la narracion de las aventuras que Odiseo y sus acompaiiantes vivieron en los
diez afios que duré su regreso a Itaca al acabar la Guerra de Troya.

19



“Lo acost6 a su lado, y mientras le quitaba la ropa lo fue apaciguando con recursos
maternos.

-¢COomo es que te llamas?

-Ulises.

-Es nombre de gringo —dijo Eréndira.

-No, de navegante.” (Ibid.: 116).

Por si las mas que evidentes relaciones comentadas entre los dos personajes no fueran
suficientes para demostrar la pervivencia clasica de la figura de Odiseo en el relato, Garcia
Marquez va dejando a lo largo del texto pequefias pildoras para que calen en el subconsciente.
Asi ocurre, por ejemplo en el siguiente fragmento. En uno de los furtivos y apasionados
encuentros de la pareja, la abuela habla en suefios:

Entonces se besaron en la oscuridad, con una ternura callada y una dicha recondita que
se parecieron mas que nunca al amor.

En el otro extremo de la carpa, la abuela dormida dio una vuelta monumental y empez6
a delirar.

-Eso fue por los tiempos en que lleg6 el barco griego —dijo-. Era una tripulacién de

locos que hacian felices a las mujeres y no les pagaban con dinero sino con esponjas [...]
(Garcia Marquez 2015a :148).

La referencia al origen griego del barco podria ser casual, pero parece poco probable, asi
como la informacion sobre lo felices que hacian sus tripulantes a las mujeres. No olvidemos
gue pese a estar casado con la paciente Penélope, el viaje de vuelta a casa de Odiseo no estuvo

exento de largas y constantes relaciones sexuales con ninfas y hechiceras.

Ulises se enamora locamente de Eréndira y planea liberarla de su sufrimiento escapando
de su abuela. La cruel abuela, sin embargo, se da cuenta del plan y consigue frustrarlo.
Después del fallido intento de fuga de la pareja, la desalmada abuela y Eréndira se adentran en
el desierto y se instalan cerca de la frontera. Alli las filas de hombres que esperan impacientes
su turno para acostarse con Eréndira son interminables. La frontera aparece identificada como
una suerte de terra nullius en la que la que todo esta permitido y el brazo de la ley parece no
alcanzarla. Entre otros muchos y curiosos individuos que alli han encontrado refugio el

narrador describe los siguientes:

Entre la muchedumbre de apatridas y vividores estaba Blamacéan el bueno, trepado en
una mesa, pidiendo una culebra de verdad para probar en carne propia un antidoto de su
invencion. Estaba la mujer que se habia convertido en arafia por desobedecer a sus padres, que
por cincuenta centavos se dejaba tocar para que vieran que no habia engafio y contestaba a las
preguntas que quisieran hacerle sobre su desventura. (Garcia Marquez 20152 142)

20



Ademas de Blamacan el bueno, personaje de otro relato de Garcia Marquez, resulta
especialmente llamativa para nuestro estudio la mujer arafia. Sin duda alguna las semejanzas
con el mito de Aracne son indiscutibles. Segun aparece descrito en el libro VI de las
Metamorfosis de Ovidio, la joven Aracne tenia una excelsa habilidad para las labores de
costura. Las continuas y elevadas alabanzas que recibia terminaron por convertir a la joven en
una mujer altiva y engreida. En uno de sus alardes afirmd que su capacidad era incluso
superior a la de la diosa de la artesania, Atenea en la mitologia griega y Minerva en la romana
y que en una competicion de costura, la joven saldria victoriosa. La afirmacion llego a los
oidos de la hija del rey de los dioses y esta se plantd en el taller de Aracne disfrazada de
anciana. Encubierta por su disfraz, la diosa pidio6 a la joven que se redimiese y no ofendiese a
los dioses, pero Aracne no cejé en su osadia y continud retando a la diosa. En ese momento la
diosa se despojé del disfraz y ordené comenzar la competicion. La joven, lejos de
amedrentarse, eligi6 como escena para su tejido distintos episodios de infidelidades de los
dioses. Al ver la escena, la diosa entrd en colera, destruyo el tapiz de la joven y Aracne, al
darse cuenta por fin de su insensatez, se ahorco. No obstante, Atenea se apiadd de la joven y

convirtio la cuerda con la que se habia ahorcado en una tela de arafia y a Aracne en una arafia.

Ulises no ceja en su empefio y vuelve a por Eréndira para rescatarla y liberarla de su
penosa vida. El joven de ojos maritimos y solitarios se da cuenta de que la liberacion de su
amada solo puede pasar por la muerte de la desalmada abuela, por lo que se propone
asesinarla. En un primer momento planea un envenenamiento, pero la anciana sale ilesa,
posteriormente hace explotar la carpa, pero de nuevo la abuela vuelve a sobrevivir. Tras estos
fallidos intentos, Ulises se decanta por una forma mas primaria y burda de asesinato; entra a
bocajarro en la carpa y la apufiala hasta en cuatro ocasiones. Con respecto a este momento,

David Garcia afirma lo siguiente:

Pero tales cualidades parecen invertir la inteligencia paradigmatica de Ulises, creando
con ello una especie de farsa. Al fallar en sus intentos por matar a la abuela, la inteligencia
de Ulises parece asunto de risa, pues, como Eréndira se lo hace ver crudamente, sus errores
solo han aumentado su deuda. Ulises renuncia al ardid tan caracteristico de su naturaleza, ese
de luchar siempre de manera oblicua, y se enfrenta directamente con un cuchillo contra la
abuela, atormentado por los reproches de Eréndira. (2010: 245)

Discrepamos en este analisis. Si a lo largo de la Odisea hay un calificativo que se aplica
de forma constante al protagonista convirtiéndose de hecho en su epiteto mas identificativo es
el de moAvtpomog, el de multiples tretas o ingenios traducido al espafiol. Garcia Marquez toma

una de las cualidades més reconocidas y celebradas del personaje homeérico y se la atribuye al

21



homénimo joven caribefio. Asi lo demuestra al intentar asesinar a la desalmada abuela de
varias formas distintas desplegando su intelecto para ello, aunque los resultados no sean

satisfactorios.

Inmaculada Lépez (2016: 138-141) vuelve a ir un paso mas alla en su andlisis de los
elementos del mundo clasico presentes en las obras de Garcia Marquez y establece una aguda
e impactante relacién entre la escena del asesinato de la desalmada abuela y la de Agamendn
en la tragedia homdnima de Esquilo. Asi aparece descrita la muerte del rey de Micenas a
manos de Clitemnestra (vv. 1380-1391):

Lo hice de modo —no voy a negarlo- que no pudiera evitar la muerte para defenderse.
Lo envolvi en una red inextricable, como para peces: un suntuoso manto pérfido. Dos veces
lo heri, y con dos gemidos dobl6 sus rodillas. Una vez caido, le di el tercer golpe, como
ofrenda de gracias al Zeus subterraneo salvador de los muertos De esta manera, una vez
caido, fue perdiendo el calor de su corazdn y exhalando en su aliento con impetu la sangre al
brotar del degiicllo. Me salpicaron las negras gotas del sangriento rocio [...] (Esquilo 1986:
430-431)

Y asi la de la abuela de Eréndira;

Ulises le saltd encima y le dio una cuchillada certera en el pecho desnudo. La abuela
lanz6 un gemido, se le echd encima y trat6 de estrangularlo con sus potentes brazos de 0so. -
Hijo de puta -grufi6-. Demasiado tarde me doy cuenta que tienes cara de angel traidor.

No pudo decir nada mas porque Ulises logré liberar la mano con el cuchillo y le asestd
una segunda cuchillada en el costado. La abuela solté un gemido recéndito y abrazd con mas
fuerza al agresor. Ulises asestd un tercer golpe, sin piedad, y un chorro de sangre expulsada a
alta presion le salpicé la cara: era una sangre oleosa, brillante y verde, igual que la miel de
menta. Eréndira aparecid en la entrada con el platén en la mano, y observo la lucha con una
impavidez criminal.

Grande, monolitica, grufiendo de dolor y de rabia, la abuela se aferr6 al cuerpo de
Ulises. Sus brazos, sus piernas, hasta su craneo pelado estaban verdes de sangre. La enorme
respiracién de fuelle, trastornada por los primeros estertores, ocupaba todo el ambito. Ulises
logré liberar otra vez el brazo armado, abrié un tajo en el vientre, y una explosién de sangre
lo empapd de verde hasta los pies. La abuela trato de alcanzar el aire que ya le hacia falta
para vivir, y se derrumbé de bruces. Ulises se soltd de los brazos exhaustos y sin darse un
instante de tregua le asest6 al vasto cuerpo caido la cuchillada final. (Garcia Marquez 20152
157)

Tal y como afirma la profesora Lopez, la clave esta no solo en las semejanzas entre las

descripciones de las dos escenas, sino en la bafiera. En el caso de la obra de Esquilo Casandra,

22



haciendo uso de su clarividencia, vaticina que el asesinato del rey de Micenas se producira en

la bafiera:

iEh, eh! jMira ahi! jMira ahi! jAparta el toro de la vaca! jLo ha cogido dentro de los
vestidos de la astucia de sus negros cuernos y lo estd corneando! jYa esta cayendo en la
bafiera llena de agua! jTe estoy contando la mala fortuna de un bafio que ha dado muerte a
traicion! (Esquilo 1986: 418)
Del mismo modo, al comienzo de la obra de Garcia Marquez. Eréndira esta bafiando a su
abuela cuando el viento providencial de la desgracia, como un vaticinio funesto, comienza a
soplar: “Eréndira estaba bafiando a la abuela cuando empezo6 el viento de su desgracia”

(Garcia Marquez 2015a: 95).

23



7. Analisis de la pervivencia clasica en Memoria de mis putas tristes

Memoria de mis putas tristes (2004), la ultima novela de Gabriel Garcia Marquez,
narra la historia de amor de un nonagenario periodista al final de su vida. Asiduo a los
prostibulos y a pagar a mujeres a cambio de obtener favores sexuales desde siempre, el
protagonista y narrador, innominado durante toda la obra, descubre el amor por primera vez a
sus noventa afios. En el prostibulo de Rosa Cabarcas encuentra a Delgadina, una muchacha de
catorce afios que tiene que vender su virginidad para sustentar econémicamente a su familia y

cae perdidamente enamorado de ella.

Como se ha sefialado con anterioridad, no hay ni una sola referencia al hombre del
protagonista a lo largo de la obra. Lo Unico que sabemos al respecto es el mote que sus

alumnos le pusieron a sus espaldas, el Profesor Mustio Collado:

Lo unico que pude hacer por ellos fue mantenerlos bajo el terror de mi regla de
madera para que al menos se llevaran de mi el poema favorito: Estos, Fabio, ay dolor, que
ves ahora, campos de soledad, mustio collado, fueron un tiempo Italica famosa. Solo de
viejo me enteré por casualidad del mal apodo que los alumnos me pusieron a mis espaldas:
el Profesor Mustio Collado. (Garcia Marquez 2015b: 18)

El mote se origina por el poema que el profesor fuerza a que sus alumnos se aprendan y
pertenece a Rodrigo Caro, escritor espanol del Siglo de Oro. La “Cancion a las ruinas de
Italica” expresa los sentimientos que produjo en el poeta la contemplacion de las ruinas de la
antigua ciudad romana de Itélica, situada en la actual Santiponce en Sevilla. Se configura
como un lamento por el glorioso pasado perdido y la afioranza de aquella ciudad

esplendorosa.

Nuestro protagonista, pese a su avanzada edad, se nos presenta como un hombre activo
y apasionado que sigue escribiendo notas dominicales culturales para el periédico local y
resefias culturales. Toda su vida estuvo relacionada con las letras y asi lo afirma él mismo al

comienzo de la obra:

Durante cuarenta afios fui el inflador de cables de El Diario de La Paz, que consistia en
reconstruir y completar en prosa indigena las noticias del mundo que atrapabamos al vuelo
en el espacio sideral por las ondas cortas o el codigo Morse. Hoy me sustento mal que bien
con mi pension de aquel oficio extinguido; me sustento menos con la de maestro de
gramatica castellana y latin, casi nada con la nota dominical que he escrito sin desmayos
durante mas de medio siglo, y nada en absoluto con las gacetillas de musica y teatro que

24



me publican de favor las muchas veces en que vienen intérpretes notables. (Garcia
Marquez 2015b: 12)

Especialmente interesante para nuestro estudio es uno de los oficios que el veterano
periodista afirma haber ejercido a lo largo de su vida: maestro de latin. A lo largo de la obra
son varias las referencias a la cultura grecolatina, especialmente a la literatura latina, que sin
duda nuestro protagonista conoce de primera mano después de afios de contacto estrecho con

la cultura romanay la lengua latina.

Pese a no considerarse un buen profesor de latin, sobre todo por su falta de formacion y
vocacion, el protagonista si manifiesta a lo largo de la obra el respeto por la lengua latina y el
disfrute de lectura de los clasicos grecorromanos. Asi, por ejemplo, el veterano periodista
afirma que el sancta sanctorum de su casa es la mesa de maderas nobles, herencia de su
abuelo paterno, en la que escribe y donde reposan todos sus libros complices, entre los que
destaca al diccionario de latin: “y el diccionario de latin, que por ser éste la madre de las otras

dos [lenguas] lo considero mi lengua natal” (Garcia Marquez 2015b: 36).

Respecto a los autores clasicos, nuestro protagonista, siguiendo la maxima horaciana
respecto a la lectura de los autores previos,'* afirma que los lee recurrentemente: “llevaba
afios de santa paz con mi cuerpo, dedicado a la lectura erratica de mis clasicos”. (Garcia
Marquez 2015h: 15)

De entre todos esos autores clasicos que nuestro protagonista lee con frecuencia hay
alusiones a dos a lo largo de la obra: Ciceron y Julio César. Al comienzo de la novela el
anciano periodista reflexiona sobre su edad sexual y sobre el perjuicio que los afios ocasionan

sobre la memoria y para ilustrar sus pensamientos trae a colacion una sentencia de Ciceron:

“En cambio, es un triunfo de la vida que la memoria de los viejos se pierda para las
cosas que no son esenciales, pero que raras veces falle para las que de verdad nos interesan.
Cicerdn lo ilustré de una plumada: No hay anciano que olvide dénde escondio6 su tesoro.
(Garcia Marquez 2015b: 15)

La cita, ligeramente modificada con respecto al texto original, sobre la que el
protagonista reflexiona pertenece al tratado ciceroniano De senectute, concretamente al

paragrafo VII, 21, donde se afirma: “Nec vero quemquam senem audivi oblitum, quo loco

14 En los versos 268 y 269 de su Ars poetica Horacio afirma que cualquier escritor en lengua latina que quisiera
escribir una obra de peso debia manejar a la perfeccién en primer lugar a los clasicos griegos e inspirarse en
ellos: “[...] vos exemplaria Graeca / nocturna versate manu, versate diurna” (Vosotros dadles vueltas con la
mano a los modelos griegos de dia y de noche).

25



thesaurum obruisset.” (y no he oido nunca que un anciano haya olvidado en qué lugar guardé
su tesoro). En este tratado en forma de dialogo entre Caton el Viejo con dos jovenes, Escipion
y su amigo Lelio, Catdn, de ochenta y cuatro afos, refuta las razones por las que se considera
miserable la vejez: porque aparta de la accion (avocet a rebus gerendis), porque hace mas
débil el cuerpo (quod corpus faciat infirmius), porque priva de casi todos los placeres (quod
privet fere omnibus voluptatibus) y porque no esta lejos de la muerte (quod haud procul absit
a morte). (Codorier: 1997:355). La referencia al tratado ciceroniano De senectute no es
fortuita, pues es la Unica obra latina exclusivamente consagrada a los ancianos. Juan Manuel
Camacho Delgado explica a la perfeccion la relacion de este texto con la vision vitalista de la

obra:

Frente a la idea de la muerte como corolario de la vejez, en Memoria de mis putas
tristes hay una verdadera exaltacién de la vida que se impone una y otra vez entre los
escombros de la edad. En una novela llena de guifios literarios, no es casual la referencia a
Cicer6on [...], en alusion clara a uno de sus dialogos mas emblematicos, el tratado De
senectute (Sobre la vejez) [...]. Una cosa es leer a Cicerén y otra bien distinta seguir sus
consejos. A Garcia Marquez no le interesa tanto recrear los estragos de la edad como trazar
el perfil vitalista de un anciano enamorado, equiparando de forma magistral los signa
senectutis con los signha amoris. (2011: 157-158)

Hacia el final de la obra el narrador reflexiona sobre el paso de los afios y sobre la
percepcion que los demas tienen de uno mismo al final de la vida. Para el periodista los
achaques de la edad son imperceptibles para uno mismo, pero los demas si que lo advierten

desde fuera y afirma lo siguiente:

Leyendo Los idus de marzo encontré una frase siniestra que el autor atribute a Julio
César: Es imposible no terminar siendo como los otros creen que uno es. No pude
comprobar su verdadero origen en la propia obra de Julio César ni en las obras de sus
bidgrafos, desde Suetonio hasta Carcopino, pero valié la pena conocerla. (Garcia Marquez
2015b: 93)

El profesor Mustio Collado alude a Los idus de marzo, la célebre novela historica de
Thornton Wilder publicada en 1948. En esta obra, al igual que en la misma época pretendio
hacer Marguerite Yourcenar con la figura del emperador Adriano en Memorias de Adriano,
Wilder intenta reconstruir y edulcorar la figura de Julio César mediante diarios y cartas que en
realidad no existieron. La cita de la obra de Thornton Wilder adquiere un significado especial
para el periodista y por ello emprende una laboriosa busqueda por el corpus de textos que a lo

largo de la historia han tenido como figura central a Julio César para encontrarla. Comienza,

26



como es ldgico, por la propia obra de César, los distintos Comentarii*® y, al no encontrarla en
los textos cesarianos, acude a los distintos biografos que han escrito sobre su figura. Inicia sus
pesquisas por la que se ha considerado a lo largo de la historia como la biografia de cabecera
de Julio Cesar, la que Suetonio escribe en su De vita duodecim Caesarum. En esta obra, el
historiador imperial redacta doce biografias de doce cesares, desde Julio César hasta
Domiciano. Los limites cronolégicos que el periodista se establece para dar con la cita son
extensisimos, pues también consulta la obra de Jéréme Carcopino, el gran historiador francés
del siglo XX que entre su vastisima obra cuenta con una biografia de Julio César. Parece claro
que, ademas de estas fuentes, el veterano periodista también consultaria otras obras histéricas
clasicas en las que César aparece como personaje principal, tales como Dién Casio o Plutarco.
No resulta extrafio que Mustio Collado conozca tan bien a César y sus biografos pues, como
se ha explicado con anterioridad, Garcia Marquez era un gran amante de la figura de Julio

César.

La cultura griega también aparece mencionada en la novela. Casi al final de la obra,
nuestro veterano periodista describe a Delgadina después de semanas sin verse equiparandola
al Apolo de Praxiteles: “Sus pomulos altos, la piel tostada por soles de mar bravo, los labios
finos y el cabello corto y rizado le infundian a su rostro el resplandor andrégino del Apolo de
Praxiteles” (Garcia Marquez 2015b: 15). Garcia Marquez alude a la famosa estatua de bronce
del ateniense Praxiteles del siglo 1V a. C. més conocida como Apolo Saurdctono. Como suele
ocurrir con las estatuas griegas de la época clasica, la original se perdi6 y actualmente solo
podemos contemplar copias. También al final de la obra Mustio Collado reflexiona sobre

cémo la concepcidn vital propia va cambiando a lo largo de las décadas y concluye diciendo:

No obstante, cuando desperté vivo la primera mafiana de mis noventa afios en la
cama feliz de Delgadina, se me atraveso la idea complaciente de que la vida no fuera algo
que transcurre como el rio revuelto de Heraclito, sino una ocasién Unica de voltearse en la
parrilla y seguir asandose del otro costado por noventa afios mas. (Garcia Marquez
2015b: 103)

El protagonista alude a una de las mas famosas ideas atribuidas a Heraclito de Efeso:
[MTavta pei (todo fluye). El filésofo griego presocratico afirmaba que el universo estad en un

cambio constante y que nada permanece inmovil. Para ello utiliza la imagen de un rio

15 Son dos la obras escritas por César: De bello Gallico, siete libros en los que César describe su camparia militar
en las Galias, y De bello civili, tres libros en los que narra los avatares de la guerra del afio 49 a.C. El resto de
comentarii, De bello Alexandrino, De bello Africano y De bello Hispaniensi, no son atribuidos en su totalidad a
César.

27



sosteniendo que, aunque entremos dos veces en él, la realidad es que su cauce, sus elementos
y el mismo agua que corre han cambiado de una vez a otra. Al volver a despertar feliz en la
cama de su enamorada después de semanas de ausencia, Mustio Collado reniega de esa
maxima pues su sensacion de felicidad es igual que la que experimentaba anteriormente

amaneciendo junto a Delgadina.®

16 Recordemos, como se ha sefialado con anterioridad, que Garcia Marquez conocia las ideas filosoficas griegas
a través de la lectura de Vidas, opiniones y sentencias de los filésofos mas ilustres de Didgenes Laercio.

28



8. Conclusiones

A lo largo de las paginas del trabajo se ha demostrado que el mundo clasico ocupa un
lugar preeminente en la formacion como lector y, por tanto, en la produccion literaria de
Gabriel Garcia Méarquez. Asi lo manifiesta él mismo en maltiples entrevistas y declaraciones.
La lectura de los clasicos grecolatinos y en particular de las tragedias griegas alimenta la
formacion como novelista de uno de los mayores exponentes de la narrativa

hispanoamericana, hecho que queda patente en sus obras.

Esto, sin embargo, como hemos visto, no es una caracteristica exclusiva de Garcia
Marquez, sino que, tal y como han demostrado los Gltimos y cuantiosos estudios sobre la
pervivencia clasica en la literatura hispanoamericana, se extiende por muchas de las

producciones literarias del continente.

Poniendo el foco en nuestro interés, La hojarasca, La increible y triste historia de la
candida Eréndira y de su abuela desalmada y Memoria de mis putas tristes, hemos analizado
como el mundo clasico estd muy presente en las obras del nobel colombiano. En el caso de la
primera hemos demostrado que Garcia Marquez no parte ex nihilo para su elaboracidn, sino
que, realizando las variationes oportunas, la obra se articula como una aemulatio de la
tragedia Antigona de Sofocles afiadiendo también elementos de otras obras sofocleas. En el
caso de la segunda hemos visto que en los textos de Garcia Marquez podemos encontrar
referencias mas o menos explicitas al mundo grecorromano y que ademas el colombiano
busca premeditadamente que el lector establezca esas relaciones. En cuanto a la tercera obra,
el argumento, protagonizado por un nonagenario muy familiarizado con el latin y la cultura
romana, invita a la inclusion continua de referentes culturales grecolatinos. De esta forma,
como vemos, la cultura clasica se convierte en un elemento capital de los textos de Garcia
Marquez vy llega a ser incluso el eje vertebrador de una de ellas. Asi, pasar por alto las
relaciones entre el mundo clésico y las obras de Garcia Marquez supondria obviar también

parte de la riqueza narrativa de sus obras y, por ello, de su ingenium.

29



9. Bibliografia

ALVARADO, Tatiana, Grigoriadou, Theodora y Garcia, Fernando (eds.) (2018): Ecos y
resplandores helenos en la literatura hispana. Siglos XVI-XXI. Sociedad Boliviana de

Estudios Cléasicos y Sociedad Espafola de Estudios Clasicos, Madrid.

BANULS, José Vicente, Sanchez, Juan Pedro y Sanmartin, Julia (coords) (1999): Literatura

iberoamericana y tradicion clasica. Barcelona, Universitat Autbnoma de Barcelona.

BOTERO, Andrés (2016): “La tragedia colombiana vista desde el cine: Edipo alcalde
(1966)”. Revista de derecho: Division de Ciencias Juridicas de la Universidad del
Norte, N° 45, pp. 294-326.

CAMACHO DELGADO, José Manuel (1997): Césares, tiranos y santos en El otofio del

patriarca. La falsa biografia del guerrero. Sevilla, Diputacion de Sevilla.

— (1998): “El largo viaje de Edipo. De la Tebas de Sofocles al Caribe de Gabriel Garcia
Marquez”. En Barrera, Trinidad (ed.): Modernismo y modernidad en el &mbito

hispanico. Sevilla, Universidad Internacional de Andalucia.

— (1998): “Sofocles y el enigma de la identidad en El otofio del patriarca”. Estudios de

Literatura colombiana, n° 2, pp. 29-40.

— (2011): “Los amores otonales de un seductor nonagenario. De los sintomas de la vez
a los signa amoris en Memoria de mis putas tristes de Garcia Marquez”. Estudios de

literatura colombiana, N° 29, pp. 147-163.

CAMACHO ROJO, José Maria (2011): “La tradicion clasica en las literaturas hispanicas e
hispanoamericanas del siglo XX. Bibliografia analitica (Primera parte)”. Florentia

iliberritana: Revista de estudios de antigiiedad clasica, n® 22, pp.191-215.

— (2011): “La tradicion clasica en las literaturas hispénicas e hispanoamericanas del
siglo XX. Bibliografia analitica (Segunda parte)”. Florentia iliberritana: Revista de
estudios de antiguedad clasica, n° 23, pp.163-207.

CHAZARRETA, Daniela (coord.) (2021): Periplos. La tradicién clasica en la literatura

hispanoamericana. Quilmes, Caligramas.

CODONER, Carmen (1997): Historia de la literatura latina. Madrid, Catedra.

30



CUARTERO, M2 Pilar (2002): “La pervivencia de los autores clasicos en Gracian”. Alazet:
Revista de filologia, n® 12, pp. 77-101.

ESQUILO (1986): Tragedias, ed. de Bernardo Perea. Gredos, Madrid.

FERNANDEZ, Erea y SANTOS, Sara (2010): “La reescritura americana de Antigona en el
siglo XX: La hojarasca, de G. Garcia Méarquez y A Time to Die, de Eric Bentley”. En
Losada, José Manuel (ed.): Mito y mundo contemporaneo: La recepcion de los mitos
antiguos, medievales y modernos en la literatura contemporanea. Bari, Levanti
Editori, pp. 311-330.

GARCIA, David (2010), “Tres mitos griegos en la narrativa de Gabriel Garcia Marquez”.
Nova tellus: Anuario del Centro de Estudios Clasicos, n° 28, 2, pp.233-257.

— (2017): “Claves de la Tradicion clasica en Aura de Carlos Fuentes”. Nova tellus:
Anuario del Centro de Estudios Clasicos, n° 37, 1, pp. 11-23.

GARCIA, Francisco (2007): ;“Por qué nacié la juntura «Tradicion clasica»? Razones
historiograficas para un concepto moderno”. Cuadernos de filologia clasica: Estudios
latinos, vol. 27, n° 1, pp. 161-192.

GARCIA MARQUEZ, Gabriel (1998): La bendita mania de contar. Madrid, Ollero &

Ramaos.

— (2002): Vivir para contarla, Barcelona, DeBolsillo.
— (2014): La hojarasca. Barcelona, DeBolsillo.
— (2015a): La increible y triste historia de la candida Eréndira y de su abuela

desalmada. Barcelona, DeBolsillo.

— (2015b): Memoria de mis putas tristes. Barcelona, DeBolsillo.

GIL, Francisco Javier (2008): “Poética de la cita: Virgilio, Juvenal, Tacito y Agustin como
texto interior en Borges”. Cuadernos de filologia clasica: Estudios clasicos, vol. 28, n° 2,
pp.33-48.

— (2011): “Borges, lector de Lucrecio”. Minerva: Revista de filologia clasica, n® 24, pp.
269-284.

GRIMAL, Pierre (1981): Diccionario de mitologia griega y romana. Barcelona, Paidos.

31



LASTRA, Pedro (1967): “La tragedia como fundamento estructural de «La hojarasca»”.
Letras, vol. 39, n. 78-79, pp.132-148.

LOPEZ FEREZ, Juan Antonio (coord.) (2010): Mitos clasicos en la literatura espafiola e

hispanoamericana del siglo XX. Madrid, Ediciones Clasicas.

LOPEZ FONSECA, Antonio (2009): “Mitologia clasica y poesia hispanoamericana: del
Modernismo a las vanguardias (o de Leopoldo Lugones a Pablo Neruda)”. En Juan
Antonio Lopez Férez (ed.): Mitos clasicos en la literatura espafiola e

hispanoamericana del siglo XX. Madrid, Ediciones Clasicas.

LOPEZ, Inmaculada (2002): “Concierto Barroco (1972) de Alejo Carpentier: La catarsis
aristotélica desde el Satyricon de Petronio”. Estudios clésicos, tomo 44, n® 122, pp.
75-94.

— (2005): “Un puente entre Aristoteles y Alejo Carpentier”. Revista de la Casa de las
Américas, n° 241, pp. 76-82.

— (2016): Gabriel Garcia Marquez. El discurso de la debilidad. Cuatro lecturas desde

el mundo clasico. Granada, Editorial Universidad de Granada.

MENDOZA, Plinio Apuleyo y Garcia Marquez, Gabriel (2007): El olor de la guayaba.

Barcelona, Mondadori.

MONBALLIEU, Aagje (2006): “Sobre juegos y fuegos: la presencia de Heraclito en dos
cuentos de Julio Cortdzar”. Explicacion de textos literarios, vol. 35, n® 1-2, pp. 115-
133.

— (2012): “La vocacion helenistica de Julio Cortazar: sus lecturas y formacion clasica

en el Mariano Acosta (1929-1936)”. Bulletin hispanique, vil. 114, n° 1, pp. 383-410.

— (2012): “Perseguidores de la nada: la subversion del mito de Jason y los Argonautas
en Los premios de Julio Cortazar. En Guirao, Marta y Losada, José Manuel (eds): Myth
and subversion in the contemporary novel. Cambridge, Cambridge Scholars Publishing,
pp. 131-143.

PALENCIA-ROTH, Michael (1983): Gabriel Garcia Marquez. La linea, el circulo y las

metamorfosis del mito. Madrid, Gredos.

32



PETRONIO (1978): El Satiricén, ed. de Lisardo Rubio. Madrid, Gredos.

REIG, Montserrat (2012): La creacion del espacio tragico en la obra de Gabriel Garcia

Marquez: Una lectura sofoclea. Synthesis, vol. 19, pp. 43-61.
RUBIO, Lisardo (1978), Petronio, El Satiricon. Madrid, Gredos.

SALDIVAR, Dasso (1997): Garcia Marquez. El viaje a la semilla. La biografia. Madrid,
Alfaguara.

SOFOCLES, (1981): Tragedias., ed.de Assela Alamillo. Madrid, Gredos.
— (2014): Sofocles, Antigona. Madrid, Gredos.

URONDO, Francisco (1969): “La buena hora de Garcia Marquez”. Cuadernos
Hispanoamericanos, n° 232, pp. 163-168.

VALERA, Rocio (2019): “La hojarasca de Gabriel Garcia Marquez: una relectura
hispanoamericana de Antigona”. En Albero, Alvaro; Pérez, Cynthia y Alvarez, M2
Consuelo (eds.): Omnia ab his et in his omnia. Madrid, Sociedad Espariola de Estudios
Clésicos, pp. 157-178.

VARGAS LLOSA, Mario (2021): Garcia Marquez: Historia de un deicidio. Madrid,
Alfaguara.

33



	1. Presentación
	2. La pervivencia clásica y sus tipos
	3. El estudio y la recepción del mundo clásico en la literatura hispanoamericana actual
	4. Gabriel García Márquez y el mundo clásico
	5. Análisis de la pervivencia clásica de La hojarasca
	6. Análisis de la pervivencia clásica en La increíble y triste historia de la cándida Eréndira y de su abuela desalmada
	7. Análisis de la pervivencia clásica en Memoria de mis putas tristes
	8. Conclusiones
	9. Bibliografía

