
 

 
 

Trabajo Fin de Grado 

 
 
 

El Realismo Mágico en la 
producción cinematográfica 

de Guillermo del Toro 
 
 

Magical Realism in the film production of 
Guillermo del Toro 

 
 
  

Autora. Marina Sota Herreros 

Directora. Ana Asión Suñer 
 

 

Historia del Arte 

Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Zaragoza 
 

Curso 2022/2023 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

1 

 

 

 

  

Índice 
 

Resumen ........................................................................................................................... 2 

Introducción ...................................................................................................................... 2 

Justificación del tema elegido ....................................................................................... 2 

Objetivos ....................................................................................................................... 3 

Estado de la cuestión ..................................................................................................... 3 

Metodología aplicada .................................................................................................... 5 

El Realismo Mágico ......................................................................................................... 6 

En literatura ................................................................................................................... 6 

En el cine ...................................................................................................................... 9 

Guillermo del Toro ......................................................................................................... 11 

Los inicios en México ................................................................................................. 12 

Inspiración e influencias ............................................................................................. 13 

El espinazo del diablo (2001) ..................................................................................... 14 

Guillermo y los monstruos .......................................................................................... 17 

El laberinto del fauno (2006) ...................................................................................... 18 

La forma del agua (2017) ........................................................................................... 20 

La animación .................................................................................................................. 23 

Pinocho (2022) ........................................................................................................... 23 

Conclusiones ................................................................................................................... 25 

Anexos ............................................................................................................................ 26 

Bibliografía ................................................................................................................. 26 

Recursos web .............................................................................................................. 27 

 

 

  



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

2 

 

Resumen  

Guillermo del Toro es uno de los directores más interesantes del panorama actual del cine 

internacional. Nació en Guadalajara en 1964 y creció en el México de los años 70, entre 

sus tradiciones religiosas, su gente alegre y abierta y su cruda violencia. Su cine, como 

no puede ser de otra manera, es un reflejo de todo ello. Guillermo cuenta con un talento 

innato para crear historias y nuevos mundos, con una narrativa que mezcla fantasía, 

imaginación, magia y realidad. Su enorme éxito se desarrolló tras su consagración con El 

laberinto del fauno (2006). Es ganador de tres premios Oscar, a mejor director y mejor 

película por La forma del agua (2017), y a mejor película de animación por Pinocho 

(2022).  

 

Introducción 

El siguiente trabajo trata de relacionar el movimiento literario del Realismo Mágico con 

la obra cinematográfica de Guillermo del Toro, basándose en sus características 

principales. Partiendo de que hablamos de medios y épocas diferentes, el trabajo se va a 

centrar en analizar el guion y la narrativa, los temas tratados, la definición de los 

personajes y la forma de describir y diseñar el espacio.  

En ambos casos veremos la importancia de la moraleja final de sus historias, usando un 

contexto político para poner a prueba la bondad de la naturaleza humana. Los elementos 

fantásticos y extraordinarios se introducen en la trama de manera casual, siendo el rasgo 

que más vamos a destacar en los ejemplos analizados. 

 

Justificación del tema elegido 

Los temas de la literatura y el cine han estado, desde el origen de este, fuertemente 

interconectados. Son medios artísticos que permiten a su creador inventar un mundo 

alternativo (o no) en el que el espectador puede adentrarse durante horas.  

Dentro del arte contemporáneo, el cine es uno de los medios con más alcance popular. La 

estética, la trama y los personajes, en definitiva, la forma de crear de Guillermo del Toro 

es única, lo que lo convierte en uno de los mejores directores en activo. Además, no 

reniega de la tradición y la cultura mexicanas: las raíces latinoamericanas y todas sus 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

3 

 

experiencias personales han modelado su obra, logrando crear un arte personal a la vez 

que universal.  

A pesar de ser un director que cultiva una larga filmografía, trabajando en el séptimo arte 

desde los años 80, hay muchas cuestiones interesantes sobre las que aún no se ha 

profundizado. 

 

Objetivos  

El objetivo de este trabajo es abordar la producción cinematográfica de Guillermo del 

Toro y establecer similitudes entre el movimiento literario del Realismo Mágico. 

Específicamente, la finalidad es encontrar referencias que permitan demostrar, por parte 

del director, una influencia directa del Realismo Mágico. El Trabajo se va a centrar con 

más énfasis en las películas del director mexicano en las que se puedan observar estas 

similitudes.  

 

Estado de la cuestión 

Este apartado recoge las principales fuentes bibliográficas y documentales que han 

servido de apoyo en la realización del trabajo, comentando brevemente sus aportaciones.  

En primer lugar, ha sido clave la importancia de la lectura del libro Guillermo del Toro. 

El laberinto fílmico de un director prodigioso1 de Ian Nathan, un prestigioso crítico de 

cine estadounidense que ha escrito la biografía de otros importantes directores, como 

Tarantino o Wes Anderson. Además de analizar cronológicamente la producción del 

cineasta, nos acerca a su historia personal. La reciente obra resulta un referente muy 

actualizado para este estudio, tratando con menor detalle Pinocho, película que todavía 

no se había estrenado. 

En segundo lugar, nos vamos a centrar en analizar una serie de artículos sobre el Realismo 

Mágico. “A medio siglo del realismo mágico: balance y perspectivas”2 es un artículo de 

Sandro Abate, periodista que trata sobre todo temas relacionados con la literatura 

 
1 NATHAN, I., Guillermo del Toro. El laberinto fílmico de un director prodigioso, Libros Cúpula, Barcelona, 

2022. 
2 ABATE, S., “A medio siglo del realismo mágico: balance y perspectivas”, Anales de literatura 

hispanoamericana, Vol. 26, N.º 1, 1997. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

4 

 

latinoamericana. Nos presenta la evolución del género y cómo se puede entender el 

mismo con el paso del tiempo, adaptando el término. “Realismo mágico historia e 

intrahistoria en el cine iberoamericano”3 nos habla del género y su posterior adaptación 

cinematográfica. J. A. Cascón Becerra, autor del artículo, ha participado en numerosos 

proyectos acerca del cine iberoamericano, que también pueden resultar interesantes y 

útiles para un primer acercamiento al tema. 

Tras completar el contexto de la investigación, es necesario profundizar en cada una de 

las películas del director mexicano y conocer sus “entresijos”.  

Para entender El espinazo del diablo se suele poner en comparativa con su “hermana 

cinematográfica” y el artículo “La Bella y la Bestia en el viaje laberíntico de Guillermo 

del Toro. ‘El espinazo del diablo’ (2001) y ‘El laberinto del Fauno’ (2006)” 4, de Brígida 

Pastor, resuelve el intrincado lazo entre estas dos obras. Sobre todo se centra en la 

crueldad humana, la violencia y la guerra, conceptos plasmados en ambas películas. 

El capítulo de “La travesía de Ofelia y las tres pruebas en ‘El laberinto del fauno’ (2006), 

de Guillermo del Toro”, en  Revisiones posmodernas del gótico en la literatura y las artes 

visuales5 ha sido la mejor fuente para entender el desarrollo de la sexta película del autor 

mexicano. Analiza el papel protagonista de la joven y su viaje místico, para escapar de la 

realidad. También artículos como “Guillermo del Toro’s political fairy tales” o “The 

Spanish civil war through the phantasmagorical lens of Guillermo del Toro”, de 2021 y 

2023, respectivamente, han ayudado a trabajar la idea de su cine como herramienta 

política. Cercano a las ideas revolucionarias, del Toro siempre busca crear un impacto y 

lograr un cambio con su cine.  

La forma del agua (2017)  refleja la importancia de la aceptación de lo extraño y del amor 

en todas sus formas y, por eso, “Rethinking the Monstrous: Gender, Otherness, and Space 

 
3 CASCÓN BECERRA, J.A., “Realismo mágico historia e intrahistoria en el cine iberoamericano”, Trocadero, 

N.º 18, 2006. 
4 PASTOR, B., “La Bella y la Bestia en el viaje laberíntico de Guillermo del Toro. ‘El espinazo del diablo’ 

(2001) y ‘El laberinto del Fauno’ (2006)”, Arbor, N.º 748, 2011. 
5 NAVARRO GOIG, G., “La travesía de Ofelia y las tres pruebas en El laberinto del fauno (2006), de 

Guillermo del Toro”, en  Mesa Villar, J.M., Rivas Fernández, A.G., y Miralles Pérez, A.J. (ed.), Revisiones 

posmodernas del gótico en la literatura y las artes visuales, 2022. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

5 

 

in the Cinematic Storytelling of ‘Arrival’ and ‘The Shape of Water”6 ha facilitado el 

análisis de la “otredad” y de lo monstruoso.  

Finalmente, para profundizar en Pinocho (2022), al ser una película tan reciente, la base 

principal de su estudio han sido reseñas, críticas de cine y artículos online. Por ejemplo, 

el artículo “Las diferencias entre Pinocho de Guillermo del Toro y Pinocho de Disney”7, 

publicado por la revista Vogue. México, esclarece las mayores aportaciones que ofrece la 

última versión del clásico italiano. 

 

Metodología aplicada 

A la hora de realizar un estudio sobre un cineasta, el primer paso siempre debería ser 

llevar a cabo un primer visionado de las películas que se van a tratar, para poder contar 

con una base sólida y poder aportar un pensamiento crítico sobre la producción del autor 

en concreto. 

A continuación, se han consultado diversas fuentes generales para entender la literatura 

latinoamericana, en concreto, el género del Realismo Mágico. Se han recogido los 

escritores más relevantes y las novelas que mejor lo ejemplifican. También, en relación 

con el autor, es importante estudiar su biografía, su filmografía completa (trabajos de 

dirección, producción, actuación…) y otros datos que puedan ser de interés, como sus 

inicios y sus influencias. 

La bibliografía específica, acerca de la relación entre literatura y cine, permite apreciar 

las diferentes adaptaciones, de las últimas décadas, en el género mágicorrealista. Se 

señalan aquí las características principales de este tipo de cine, para poder reconocerlas a 

medida que se avanza en la investigación. 

Finalmente, en el proceso de confección del trabajo, se distribuye la información en 

distintos apartados, organizándola de manera coherente. Primero se establece un análisis 

de la literatura y cinematografía del Realismo Mágico para, después, proceder a analizar 

la creación de Guillermo del Toro. Por último, en este apartado, se acomete un breve 

 
6 CHAMBERLAIN, E., “Rethinking the Monstrous: Gender, Otherness, and Space in the Cinematic 

Storytelling of Arrival and The Shape of Water”, CLCWeb: Comparative Literature and Culture, 2020, 

Vol. 21, N.º 7. 
7 VILLASEÑOR, E., “Las diferencias entre Pinocho de Guillermo del Toro y Pinocho de Disney”, Vogue 

México y Latinoamérica, (12-XII-2022). 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

6 

 

análisis de las películas escogidas para identificar las características que se han señalado 

anteriormente, así como para destacar las diferentes influencias del director. 

 

 

El Realismo Mágico 

En literatura 

Para comprender la importancia del Realismo Mágico dentro del cine iberoamericano es 

necesario un primer acercamiento al significado del propio término. 

A lo largo del siglo XX el término del “Realismo Mágico” fue utilizado para definir 

distintos tipos de arte, relacionados con la “nueva objetividad”. A partir de los años 50 y 

60 el término cobró fama y se clasificó como Realismo Mágico a un gran número de obras 

y autores, sin que el mismo se definiera teóricamente con precisión. Se llegó a confundir 

el Realismo Mágico con la literatura fantástica, si bien esto es criticado en la década de 

los sesenta. Ambos, el Realismo Mágico y la fantasía nos hablan de dos planos de la 

realidad: lo natural y lo sobrenatural, en el Realismo Mágico ambos planos se relacionan 

con armonía, conviviendo de una manera coherente. Se nos manifiesta una realidad 

“mestiza”, que es síntesis de dos mundos separados, pero no enfrentados.8 

En El Realismo Mágico en la ficción hispanoamericana (1976), Enrique Anderson Imbert 

califica al fenómeno como una categoría estética, cuya característica principal consiste 

en que el escritor finge escaparse de la naturaleza y nos cuenta una acción que, por muy 

explicable que sea, nos perturba como extraña. El principal aporte del crítico argentino 

consistió en la introducción de una nueva categoría, lo extraño, opuesta a lo verídico del 

realismo tradicional y a lo sobrenatural de la literatura fantástica.9 

Los críticos hispanoamericanos adoptaron ese nombre y lo aplicaron a una categoría 

literaria que presentaba una imagen plurivalente de lo real. La idea era crear algo distinto 

a la previsibilidad del discurso realista, pero conservando la constante hispánica de la 

tendencia al realismo, que no trata de evadirse de la realidad, sino de captar los misterios 

que se esconden en ella. 

 
8 CASCÓN BECERRA, J.A., “Realismo mágico historia e intrahistoria ..., op.cit., pp.114-115. 
9 ABATE, S., “A medio siglo del realismo mágico…, op.cit., pág.149. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

7 

 

En general, podemos enumerar una serie de características del Realismo Mágico 

aplicables tanto a la literatura como, posteriormente, al cine. Observamos elementos 

mágicos que se perciben como normales, que nunca son explicados porque se entienden 

como parte de la percepción de la realidad. El tiempo también se distorsiona, haciendo 

que se difuminen los límites entre pasado, presente y futuro, repitiendo patrones y 

olvidando la percepción lineal occidental. Los personajes presentes en las obras de esta 

corriente suelen tener viajes, no de tipo físico, sino a través del espacio-tiempo, desde sus 

pensamientos y estados oníricos. 

En cuanto a la temática, cobra una enorme importancia la celebración de la identidad 

latinoamericana, alejada del contexto europeo. Sobre todo haciendo referencia a la 

esencia cultural del mestizaje, y a lo prehispánico o indígena, en sus valores 

mitológicos.10 Para muchos estudiosos es importante entender, además de las 

características anteriores, la importancia del sentido religioso dentro de las producciones 

de este género. La escritora argentina Graciela Maturo, en La polémica actual sobre el 

Realismo Mágico en las letras hispanoamericanas (1979), asegura que este tiene relación 

con el realismo americano, simbólico y mítico, que entrecruza el asombro ante la 

naturaleza con el sentimiento místico, y enlaza el costumbrismo más descriptivo con el 

sentido religioso inherente a la vida tradicional.11 

Si bien García Márquez es considerado el padre del Realismo mágico, es importante 

recalcar los orígenes y las obras más importantes que conforman el género. Previo a su 

apogeo en los años 70, el Realismo Mágico se fue formando a base de cuentos y ensayos 

y, ya posteriormente, con novelas.  

Fue principalmente Rubén Darío quien le dio un nuevo sentido a la realidad americana, 

alejándola de los poemas descriptivos y dotándola de luz, de fantasía y de mito. Esta 

preocupación americanista permaneció en el pensamiento ensayístico de las primeras 

décadas del siglo XX hasta desembocar en la tesis de Carpentier.12  

En Venezuela, Arturo Uslar Pietri escribió Las lanzas coloradas (1931) y La lluvia 

(1935), algunos de los antecedentes más antiguos de este género. El primer momento, en 

 
10 CASCÓN BECERRA, J.A., “Realismo mágico historia e intrahistoria…”, op.cit., pág.116. 
11 MATURO, G., La polémica actual sobre el realismo mágico en las letras hispanoamericanas, Tekne, 

Buenos Aires, 1979, pág.2. 
12 ABATE, S., “A medio siglo del realismo mágico…”, op.cit., pág.155. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

8 

 

las décadas de 1940 y 1950, está caracterizado por un intento de asentar las bases teóricas 

de esta nueva modalidad literaria.13 Alejo Carpentier, el referente cubano más importante 

del Realismo Mágico, escribe en 1949 El reino de este mundo, uno de los primeros textos 

que, a través del ensayo de “lo real maravilloso”, marca la diferencia entre el realismo 

mágico y el surrealismo.14 

En México, Juan Rulfo, escribe en 1955 Pedro Páramo uno de los grandes referentes del 

género. Esta novela aprovecha la cosmovisión mexicana para nutrir la historia, situándola 

en un pueblo ficticio del México posrevolucionario. Además, Rulfo utiliza la percepción 

del tiempo del México rural para brindarle cualidades oníricas a la novela.15  

Gabriel García Márquez, autor colombiano considerado como el más representativo de 

este género, escribe Cien años de soledad (1967), donde relata la historia del pueblo de 

Macondo, y de la familia que lo fundó, los Buendía. La trama de esta novela se enfoca en 

los puntos decisivos en las vidas de los Buendía: los nacimientos, las relaciones amorosas 

y las muertes. García Márquez crea una historia cómica y trágica a la vez, para demostrar 

la dualidad de la naturaleza humana en su forma más pura. Por mezclar la muerte y la 

vida, el pasado y el futuro, lo histórico y lo mágico, para muchos esta novela es el mejor 

reflejo del Realismo Mágico. 

Finalmente, debemos destacar la obra de Isabel Allende, escritora chilena que constituye 

uno de los últimos referentes del Realismo Mágico, La casa de los espíritus (1982), una 

novela autobiográfica que cuenta la historia de la familia Trueba, que ve la desintegración 

de su imperio a lo largo de cuatro generaciones. La trama presenta distintos conflictos 

familiares, incorporando elementos inverosímiles, rozando muchas veces lo surrealista. 

Exploran conceptos como el amor, la familia, la muerte, los fantasmas, la revolución y lo 

maravilloso. 

Si bien existen más autores y novelas pertenecientes a este género, aquí se han tratado los 

más representativos, para poner en contexto el panorama general de cómo fue 

evolucionando este género y cuáles fueron las principales aportaciones. 

 
13  Ibidem, pág.147. 
14 SOLDÁN, E. P., “Alejo Carpentier: teoría y práctica de lo real maravilloso”, Anales de literatura 

hispanoamericana, 2008, pp. 37-38. 
15 Esta novela de Rulfo fue llevada a la pantalla en 1966 por el director Carlos Velo. Tanto en la obra 

literaria como en la película encontramos casi todos los elementos del Realismo Mágico, como el 

tratamiento del tiempo y la muerte. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

9 

 

En el cine 

A la hora de analizar la producción cinematográfica relacionada con el Realismo Mágico 

debemos recalcar desde un primer momento la importancia de lo literario en este cine, ya 

que la inmensa mayoría de estas películas son adaptaciones de obras literarias, cuentos o 

novelas. 

La gran difusión del término dentro del mundo de las letras resultó en una banalización 

del mismo. Como sucedía previamente en la literatura, el cine fantástico y el cine del 

realismo mágico son dos géneros que se han confundido y “contaminado” mutuamente 

en los últimos años. Antes de adentrarnos en el terreno del realismo mágico 

cinematográfico, es importante aclarar la diferencia entre ambos géneros.  

Las características de este cine coinciden casi en su totalidad con las enumeradas como 

propias de las narraciones mágicorrealistas. Los elementos definitorios de este cine son 

su vinculación con la literatura, su implicación con las culturas indígenas y el tratamiento 

protagonista que reciben los personajes femeninos. Al igual que hemos explicado antes, 

el Realismo Mágico ambienta historias en contextos realistas con situaciones mágicas, 

introducidas de tal forma que la línea entre realidad y magia desaparece, para mantener 

la historia “flotando” entre ambos mundos. El cine de fantasía, por otra parte, siempre se 

mantiene en el lado de la magia, y todas las situaciones traspasan completamente la 

realidad. Se crea un mundo nuevo, alternativo, en base a la imaginación y la creatividad, 

donde todo puede ser inventado.  

La producción cinematográfica mexicana, contribuyó notablemente al Realismo Mágico, 

tanto con adaptaciones literarias como con producciones originales, realizadas por una 

generación de destacados cineastas, como Felipe Cazals, Jorge Fons y Arturo Ripstein. 

Una buena adaptación al cine fue El coronel no tiene quien le escriba (1999), de la obra 

homónima de García Márquez de 1961, dirigida por Arturo Ripstein. El film cuenta la 

historia de un viejo coronel que no ha perdido la esperanza de que algún día llegue la 

carta que le anuncie la pensión que le prometieron. Todo el pueblo sabe que espera en 

vano, incluyendo su esposa, una esquelética mujer que padece el hambre y la pobreza 

mientras su marido continua con su ritual para recoger la carta que nunca llegará. Es 

posible encontrar elementos de lo mágico: saltos en el tiempo, mezcla de fenómenos 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

10 

 

fantásticos y situaciones reales... además de una descripción de la Colombia profunda de 

galleras, cine y pobreza.16  

Como agua para chocolate (1992) fue la adaptación de la novela de mismo nombre de 

Laura Esquivel, llevada al cine por su esposo Alfonso Arau, una producción de enorme 

éxito comercial, dentro y fuera de México. La película nos cuenta una historia de amor 

entre recetas únicas de la cocina tradicional mexicana. En ella el espectador asiste a la 

unión del mundo natural y sobrenatural, bajo el trasfondo político y social de la 

Revolución mexicana. 

También la película ecuatoriana La Tigra, dirigida en 1990 por Camilo Luzuriaga, está 

basada en un cuento del escritor José de la Cuadra, ambientando la trama en las provincias 

costeras del Ecuador de los años treinta, una zona periférica y marginada. En este contexto 

la fantasía y la realidad se combinan con una naturaleza salvaje que sirve de escenario 

para una historia de mujeres. De hecho, lo más relevante de la película, desde el punto de 

vista del Realismo Mágico, es la imagen de La Triga, el animal más poderoso según las 

culturas precolombinas. El jaguar representaba toda la fuerza de la naturaleza, el ser que 

canaliza las energías del universo, y que en el caso de la literatura y el cine del Realismo 

Mágico, es personificado en la figura de la mujer. Este largometraje ecuatoriano es quizá 

el que mejor resume, gráficamente, la especial relación existente entre el cine 

iberoamericano, la literatura y la Intrahistoria de América Latina a través del Realismo 

Mágico.17 

Otros buenos ejemplos del cine del Realismo Mágico -fuera de América Latina- los 

podemos encontrar dentro de la cinematografía española. Dentro de esta podemos incluir 

tres largometrajes: Vacas (1992), de Julio Médem; El bosque animado (1987), del 

manchego José Luis Cuerda; y Mararía (1998), de Antonio José Betancor. Dos de ellas 

son adaptaciones al cine de novelas y las tres poseen rasgos característicos del Realismo 

Mágico. Vacas es el caso donde más evidente se presenta la influencia latinoamericana. 

Por la mezcla de lo trágico y lo mágico, pero sobre todo, por el papel protagonista de las 

mujeres, que dibuja un claro paralelismo con el género literario. Estamos ante una película 

 
16 CASCÓN BECERRA, J.A., “Realismo mágico historia e intrahistoria…”, op.cit., pág.123. 
17 Ibidem, pp.125-126. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

11 

 

que parece huir de los tópicos más oscuros del mundo rural vasco, entre las leyendas y 

las brujas reunidas en torno a aquelarres.18 

El Realismo Mágico sigue siendo una rica mina de temas para los cineastas 

contemporáneos y es un género que, si bien ya tuvo su auge en la literatura, todavía tiene 

mucho futuro en el cine. Algunas películas más recientes como Amélie (2001), Big Fish 

(2003) o La joven del agua (2006) también han sido consideradas películas 

“mágicorrealistas”19, pero una vez más, el correcto uso del término es motivo de debate. 

 

 

Guillermo del Toro 

Director, productor y guionista, Guillermo del Toro nació en Guadalajara, México, en 

1964. Sus padres, ambos de ascendencia española, le apoyaron desde el principio en sus 

intereses cinematográficos. Su madre, Guadalupe, le “contagió” el carácter artístico y 

místico, era escritora y pintora y, además, una apasionada del tarot.20 Tuvo una infancia 

curiosa, fue un niño complicado, imaginativo, aficionado a los cómics y las historias de 

magia y monstruos. Su propia historia personal, como no podía ser de otra manera, está 

repleta de momentos asombrosos.  

Del Toro también pinta, esculpe y escribe, ya desde niño diseñaba sus propias criaturas, 

dibujando en cuadernos que llevaba a todas partes, logrando preocupar a su abuela, que 

lo salpicaba de agua bendita para sacarle el “demonio” de dentro.21 Creció bajo las 

culturas y tradiciones mexicanas, incluyendo el catolicismo más enérgico, gracias a la 

religión y los monstruos consiguió mezclar el sentimiento con la fantasía.  

Es un director que quiere atrapar nuestra imaginación con terror, que se caracteriza por 

imprimir una estética y ambientación espectaculares a sus películas, creando situaciones 

tétricas y mágicas. Su estilo está marcado por un gusto por la biología y por el arte 

simbolista, y una fascinación por el mundo fantástico, por los insectos, los engranajes, los 

lugares oscuros y los monstruos. Realmente del Toro, construye un universo laberíntico, 

 
18 Ibidem, pp.120-121. 
19 https://www.filmaffinity.com/es/movietopic.php?topic=724242&attr=rat_count&nodoc (fecha de 

consulta 15-V-2023) 
20 NATHAN, I., “Érase una vez en México”, en Guillermo del Toro…, op.cit., pp.10-11. 
21 DÍAZ BETANCOURT, J., “El Laberinto del Toro”, La Gaceta, (19-III-2007) 

https://www.filmaffinity.com/es/movietopic.php?topic=724242&attr=rat_count&nodoc


El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

12 

 

sus películas son “habitaciones interconectadas por temas, diseños y magia 

subconsciente”.22 

 

Los inicios en México 

Del Toro vio todas las películas que tuvo a su alcance en las viejas salas de cine en 

Guadalajara, ya desaparecidas. Durante una época, escribió sobre cine para un pequeño 

periódico mexicano, además de hacer apariciones en televisión y en la radio local. A 

mediados de los años 80 comenzó a rodar cortos de terror como Doña Lupe (1985) y 

Geometría (1987). También se especializó en maquillaje de la mano de Dick Smith, 

llegando a trabajar en diversos films como maquillador durante la década de los 90. 

Su largometraje debut fue Cronos (1993), una película mexicana sobre vampiros 

protagonizada por Federico Luppi y Ron Perlman. En esta historia la figura del monstruo 

central se convierte en el personaje “más triste del cuento”. Mezcla, de una manera genial, 

el género de terror con los cuentos de hadas. Como temas clave tiene la familia, la 

adicción y la búsqueda de la 

inmortalidad. Toma la idea del 

vampiro europeo y la remodela 

juntando el catolicismo y misticismo 

mexicano, de hecho, él mismo definió 

Cronos como una reinterpretación 

pagana del evangelio. Destaca la 

perspectiva de la niña protagonista, 

Aurora, que con su pureza e inocencia, consigue ver la humanidad en las criaturas más 

oscuras.23 Este elemento, muy relevante en la trama, se retomará en muchas otras 

películas (El laberinto del fauno, La forma del agua).  

La crueldad en su cine no es un mero interés morboso, ni un medio para llamar la atención 

del público. Creciendo en Guadalajara, donde la brutalidad no diferencia las clases, 

Guillermo vivió numerosas experiencias violentas, entre ellas, el secuestro de su padre en 

1998, que le obligó a salir de México definitivamente.  

 
22 NATHAN, I., “Grande y rojo”, en Guillermo del Toro…op.cit., pág.74. 
23 NATHAN, I., “Érase una vez en México”, en Guillermo del Toro…op.cit., pp.20-21. 

1 Cronos (1993) Fotograma extraído de la película  



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

13 

 

Inspiración e influencias 

El director mexicano siempre ha sido explícito acerca de las influencias de sus películas. 

Tiene un diálogo continuo con el pasado: los cuentos de hadas, los cómics de Marvel -los 

más oscuros y terroríficos,  y las obras de Lovecraft, Poe o Baudelaire fueron las causantes 

de sumergir la imaginación de Guillermo en las historias más fantásticas imaginables.  

Su infancia en México, las costumbres, la religión, la imaginería cultural y todas las 

experiencias paranormales que vivió (sus sueños lúcidos y las fantasías creadas por su 

imaginación), todo esto fue motor para la creación su la obra. Aunque se marchara del 

país en 1998, tenemos que decir que todas sus películas son películas mexicanas.24 

La revista estadounidense Famous Monsters of Filmland, con imágenes extrañas y humor 

idiosincrásico, parecía estar escrita expresamente para él. El editor, Forest J. Ackerman, 

le demostró que no estaba solo y que sus intereses, por raros que parecieran no eran 

únicos. 

 Frankenstein (1931) fue posiblemente, la película que 

mayor influencia tuvo en la forma de narrar del director. 

La creación de monstruos, terroríficos pero entrañables 

a la vez, que logran ser más humanos que muchos 

hombres. La mujer y el monstruo (1954) fue otra de las 

películas clásicas que penetró en la imaginación del 

joven Guillermo. Veía a esos “demonios” como seres 

incomprendidos, que se rebelaban ante la tiranía y la 

autoridad, como un adolescente escapando de las 

normas de sus estrictos padres. Los hombres lobo y los 

vampiros eran criaturas que también habían llamado la 

atención del director, como demostró con su primera 

película, Cronos (1993).  

También es innegable su gusto y admiración por la mitología clásica. Bajo la creencia de 

que tras la realidad del mundo moderno se encuentran las mitologías paganas salvajes.25 

 
24 Sus raíces: las costumbres, los mitos, la religión, los cuentos y las leyendas mexicanas se pueden observar 

a lo largo de toda su filmografía, de una manera más o menos explícita. Su forma de entender la vida y la 

muerte y la creación de sus mundos alternativos son consecuencia directa del país en el que ha crecido y 

vivido. 
25 NATHAN, I., “Ritos de paso”, en Guillermo del Toro…, op.cit., pág.95. 

2 Frankenstein (1931) Fuente: 

https://twitter.com/Memorabilia_Urb/sta

tus/1318406921536274432  

https://twitter.com/Memorabilia_Urb/status/1318406921536274432
https://twitter.com/Memorabilia_Urb/status/1318406921536274432


El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

14 

 

Alrededor del nuevo milenio, en los 2000, leyó muchos cuentos de hadas y a fabulistas 

británicos de principios del siglo XX, como A. Blackwood o A. Machen.  

Aunque las películas estadounidenses habían conquistado las carteleras mexicanas, del 

Toro buscaba historias de Godzilla, anime de Japón, historias de fantasmas británicos y, 

por supuesto, las ofertas varias de los cineastas mexicanos.  

Con solo 23 años escribió un libro sobre Alfred Hitchcock, de 546 páginas, diseñando él 

mismo la portada. Con Hitchcock comparte algunas semejanzas: son hombres grandes, 

criados bajo el catolicismo, “dibujantes y creadores de enigmas y mundos paralelos”.26 

Otro de sus referentes cinematográficos fue Luis Buñuel, en el que vio reflejado su interés 

en la crueldad humana, de la misma manera católica y obsesiva.  

 

El espinazo del diablo (2001) 

Su tercera película definió su estilo y le hizo ganar reputación. El espinazo del diablo es 

una íntima historia de fantasmas, ambientada en medio de la Guerra Civil española. En 

ella logra mezclar aspectos fantásticos y elementos simbólicos con fabulaciones 

históricas. Esta cinta, además, contó con la colaboración de los hermanos Agustín y Pedro 

Almodóvar.27 

Muchos fans de su obra consideran esta película como su ensayo de madurez, una de las 

mejores expresiones del estilo de del Toro: el sesgo literario de la narración, su interés 

por los rasgos más oscuros de la naturaleza humana y la mezcla de violencia, mito y 

realidad. 

La historia se centra en un orfanato madrileño que recoge niños de familias republicanas. 

Un joven Carlos (Fernando Tielve) de diez años llega y altera el orden que había reinado 

en el solitario refugio. El orfanato también va a contar con la presencia de un visitante 

fantasmal, Santi (Julio Valverde) un niño ahogado años atrás por el atractivo, pero cruel 

cuidador, Jacinto (Eduardo Noriega). 

 
26 NATHAN, I., “Érase una vez en México”, en Guillermo del Toro…, op.cit., pág.17. 
27 Sin la ayuda económica de los hermanos Almodóvar, la producción de esta película hubiera sido 

impensable. Tras el duro golpe que supuso Mimic, Guillermo no contaba con los fondos suficientes como 

para hacer frente a una empresa tan pretenciosa. La financiación, finalmente, se dividió entre los Almodóvar 

y una nueva productora fundada por Alfonso Cuarón. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

15 

 

El espinazo del diablo podría ser denominado como un cuento político. La película se 

sitúa en el año 1939, con la Guerra Civil casi finalizada, como contexto para presentarnos 

la violencia de una manera cruda y despiadada. También explota la sensación de nostalgia 

y la necesidad de exhumar el pasado más trágico, así como de curar las heridas que este 

ha dejado.  

Como vimos en Cronos, del Toro utiliza la infancia en la trama para lograr la unión con 

lo sobrenatural, para comprenderlo y aceptarlo. Santi, el fantasma; Carlos, el héroe 

marginado; y hasta el personaje de Carmen (Marisa Paredes), con su pierna ortopédica; 

representan a simple vista la idea del “bicho raro”, de lo inhumano. Realmente son 

víctimas -directas o indirectas- de la guerra, que se asocian con lo espectral por su 

desorientación y su deformidad.28 Así, Guillermo del Toro decide desafiar las falsas 

concepciones o expectativas acerca de la “monstruosidad”, definidas por su apariencia, 

por ser diferentes. El verdadero monstruo, el villano de esta historia, es el hombre joven 

y apuesto, Jacinto, al que nadie consideraría una persona anómala o rechazada.29  

Con este poema narrado en voz en off se abre y cierra la película, indicándole al 

espectador que “el fantasma”, elemento fundacional de la película, es un concepto más 

complejo de lo que parece. La sistemática manifestación espectral de Santi crea lagunas 

de incertidumbre, generando la duda fantástica y, paradójicamente, contribuyendo a 

ilustrar el horror de la realidad.30 Además de ayudar al desarrollo del discurso narrativo, 

el fantasma está cargado de un fuerte simbolismo. Su innombrable presencia y todo lo 

que permanece en la memoria como lastre son recuerdos que, estando sumergidos, 

regresan a la superficie y sangran como “la herida que no ha cicatrizado”, condenándonos 

al dolor.31 Esta misma metáfora se ve materializada en la propia herida de Santi, que 

 
28 PASTOR, B., “La Bella y la Bestia en el viaje laberíntico”…, op.cit, pág.392. 
29 A su vez, la personalidad de Jacinto se explica por los traumas de su pasado, su abandono y su infancia 

en el orfanato. Para Guillermo del Toro es muy importante la contextualización biográfica de todos sus 

personajes, para elaborar una historia coherente y justificar sus acciones y pensamientos. 
30 PASTOR, B., “La Bella y la Bestia en el viaje laberíntico”..., op.cit., pág.399. 
31 OLIVARES MERINO, J.A., “La iteración fantasmal: mise en abyme y aparecidos en ‘El espinazo del diablo’ 

(2001), de Guillermo del Toro”, Brumal, Vol. 10, N.º 1, 2022, pág.198. 

“¿Qué es un fantasma? Un evento terrible, condenado a repetirse una y otra 

vez, un instante de dolor quizás, algo muerto que parece por momentos estar 

vivo aún, un sentimiento suspendido en el tiempo como una fotografía 

borrosa, como un insecto atrapado en ámbar.” 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

16 

 

nunca terminará de cerrarse. También, cabe señalar el paralelismo que se dibuja entre 

Santi y la bomba en el patio del orfanato, ambos asuntos pendientes a punto de detonar.32   

Por otro lado, la imagen del fantasma 

despierta nuestra ternura y simpatía. Es 

un niño, muerto, pero angelical, que 

manifiesta una espiritualidad inocente. 

No es una amenaza, es un mensajero, 

un presagio del horror que se avecina, 

tanto dentro del mismo orfanato, como 

en la España de los próximos años.33 

El director ha destacado en varias ocasiones el cariño y cuidado que pone en la estética 

de sus películas: el lirismo, la construcción del misterio, el simbolismo. Aquí, del Toro 

reelabora las típicas historias de fantasmas y reconecta el género con sus raíces. 

Podríamos hablar de Realismo Mágico, teniendo en cuenta la fusión de historia y fantasía 

y la sucesión de eventos extraordinarios, sin que se requiera ni se ofrezca una explicación.  

 

4 La bomba en El espinazo del diablo. Fuente: fotograma extraído de la película  

Más adelante, es innegable la influencia que la película tuvo en El Orfanato (2007), de 

J.A. Bayona, donde del Toro trabajó como productor ejecutivo. Además, él mismo retoma 

el tema de los fantasmas en La cumbre escarlata (2015), una tenebrosa historia llena de 

romanticismo decimonónico. 

 
32 Ibidem, pág.201. 
33 NATHAN, I., “Asuntos pendientes”, en Guillermo del Toro…, op.cit., pp.54-55. 

3 Santi en El espinazo del diablo (2001) Fuente: mubi.com 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

17 

 

Guillermo y los monstruos 

“¿Qué es lo que hace que la humanidad sea tan mágica? ¿Por qué los peores monstruos 

son siempre humanos?”34 Como ya había demostrado con El espinazo del diablo, y como 

hará más adelante con El laberinto del fauno, La forma del agua o Pinocho, el ser humano 

es el verdadero monstruo, responsable de eliminar la magia del mundo. Las criaturas 

mágicas de sus películas pueden ser seres oscuros y aterradores, pero que consiguen 

despertar la empatía en el espectador. Vampiros (Cronos y Blade), cucarachas e insectos 

mutados genéticamente (Mimic), monstruos marinos, fantasmas, hombres lobo, hadas, 

faunos… son algunos de los ejemplos por los que Guillermo del toro siente predilección. 

- Hellboy (2004) y Hellboy II: El ejército dorado (2004) 

En este proyecto de trilogía fallido, del Toro plantea la fantasía total, basándose en los 

comics de Mike Mignola, quien trabajó en las ilustraciones y los guiones gráficos de las 

películas. Su estilo se mezcla fácilmente con la estética del director mexicano: 

simbolismo, interiores góticos, rituales, monstruos y sentido del humor, todo ello bajo la 

sombra acechante del fascismo. 

Hellboy nos presenta las aventuras 

de un gran demonio rojo, con los 

cuernos cortados y una larga cola, 

acompañado de un curioso y 

elegante hombre-pez (Doug Jones 

interpreta a este personaje, como 

hará posteriormente con la criatura 

de La forma del agua). El personaje 

principal, Hellboy, se encarga de defender el planeta, luchando contra otras criaturas más 

malvadas y peligrosas que él. Protagonista a su pesar, Hellboy se debate entre su 

condición humana y explotar su poder, eligiendo finalmente dominar sus pasiones y 

rebajarse para salvar a su raza adoptiva, aunque sea la misma que lo repudia y desconfía 

de él.35 En el universo de del Toro, la criatura no es “el monstruo”, es el héroe. Logra 

 
34 Esta frase la dijo Guillermo del Toro en 2017, con motivo de la presentación de su nueva película, La 

forma del agua. 
35 BONILLA CEREZO, R., Y GUTIÉRREZ PARERA, J., “El diablo dijo ¡acción! Hellboy en el laberinto Del 

Toro”, Caracteres, Vol. 3, N.º 2, 2014, pág.56. 

5 Hellboy (2004) Fuente: fotograma extraído de la película  



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

18 

 

crear una historia de superhéroes, un cuento de hadas, un film de cine negro romántico, 

todo en uno.36  

Esta película, con sus poderosos “héroes antihéroes”, tuvo una gran acogida en un 

contexto cinematográfico que contaba con antecedentes tan exitosos como X-Men (2000) 

y Hombres de negro (1997), buscando un enfoque natural de lo sobrenatural, analizando 

el lado oscuro con el que cuentan todos los seres.  

 

- El laberinto del fauno (2006) y La forma del agua (2017) 

En ningún caso, el fauno, el hombre pálido, o el hombre-anfibio, a pesar de su apariencia, 

son los monstruos de la historia. Retomando la idea principal de este punto, lo que a 

Guillermo del Toro le interesa realmente es destapar la monstruosidad del ser humano, 

que erradica la diversidad, lo mágico y fantástico de este mundo. En su opinión, el 

hombre, el fascismo, la violencia y la guerra destruyen la pureza y la inocencia de las 

cosas, como ya adelantó en El espinazo del diablo. 

 

El laberinto del fauno (2006) 

Tras el rodaje de El espinazo del diablo en 2001, Guillermo del Toro regresa de nuevo a 

España para grabar la que considera su “hermana cinematográfica”. Realmente las dos 

guardan bastante parecido, en ambas los protagonistas son niños, cuya visión particular 

vislumbra la existencia de un mundo paralelo al de la guerra. 

En El laberinto del fauno, Guillermo nos plantea un oscuro cuento de hadas, ambientado 

en el fin de la Guerra Civil, durante los primeros años de la dictadura. La historia principal 

narra la situación de la niña protagonista, Ofelia (Ivana Baquero), con su madre 

embarazada y su padrastro, un sádico oficial del ejército, en paralelo con el viaje de la 

protagonista hacia un inframundo mítico. Las misteriosas criaturas que habitan en él la 

llevarán a un laberinto abandonado donde deberá pasar una serie de pruebas. Esta 

película, con su compleja narrativa, originalidad y enorme calidad técnica, abrió las 

 
36 NATHAN, I., “Grande y Rojo”, en Guillermo del Toro…op.cit., pág.78. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

19 

 

puertas de Hollywood para del Toro, dándole vía libre para seguir creando mundos 

fantásticos.  

“¿Es una fábula política con apariencia de cuento de hadas?”37 Claramente podemos leer 

las ideas revolucionarias del director, expuestas en un drama histórico, pero con la magia 

y la esencia de un cuento. Familia, religión 

y mito, temas predilectos del director, son 

tratados sobre las cicatrices de la mal 

curada guerra civil española.38  

El fascismo, como ya plantea El espinazo 

del diablo, es un asunto masculino, que 

mata la inocencia y la pureza, por lo tanto, 

la infancia. Por eso esta es la historia de 

Ofelia, una protagonista femenina, de 

apenas 11 años, que representa todo lo 

contrario. A ella misma le fascinan los 

cuentos de hadas y de princesas en mundos mágicos, como un presagio de lo que sucederá 

después en la película. 

En el cine del Realismo Mágico, y concretamente en esta película, hay que destacar la 

importancia de las protagonistas femeninas. La mujer actúa como puente entre lo real y 

lo irreal, entre los mundos, que conviven de un modo más o menos armonioso. Es, 

además, la que une al ser humano con la naturaleza; dentro de una sociedad dirigida por 

hombres, la figura de la mujer aparece con un protagonismo que la sitúa más allá de la 

simple espectadora.39 Aparte de Ofelia, la figura de Mercedes (Maribel Verdú) es clave 

en el desenlace de la historia, representado la rebeldía ante la opresión y el triunfo de la 

libertad.  

 
37 SCOTT, A. O., In Gloom of War, a Child’s Paradise, The New York Times, (29-XII-2006). 
38 NATHAN, I., “Ritos de paso”, en Guillermo del Toro…op.cit., pág.95. 
39 CASCÓN BECERRA, J.A., “Realismo mágico historia e intrahistoria…”, op.cit., pág.120. 

6 El laberinto del fauno (2006) Fuente: 

https://monsterlegacy.net/2014/12/22/pan-labyrinth-

laberinto-fauno/  

https://monsterlegacy.net/2014/12/22/pan-labyrinth-laberinto-fauno/
https://monsterlegacy.net/2014/12/22/pan-labyrinth-laberinto-fauno/


El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

20 

 

Lo fantástico funciona como un 

universo paralelo perceptible sólo 

por ciertos personajes y por el 

espectador, como la figura del 

fauno (Doug Jones), que 

interactúa únicamente con Ofelia. 

Lo monstruoso y lo fantástico se 

integran en lo cotidiano, en una 

convivencia que no siempre es 

fácil y que refleja los aspectos más oscuros del ser humano.40  

Una vez más Guillermo del Toro se sumerge en la monstruosidad del hombre. El Capitán 

Vidal (Sergi López), a través de su egocentrismo y frialdad, nos remite a Jacinto en El 

espinazo del diablo.41 Su personaje es símbolo del fascismo, de la muerte de la libertad; 

no solo a nivel emocional, con su esposa y con su hijastra, sino también a nivel ideológico, 

obsesionado con parar a la resistencia republicana, que se esconde en las montañas. Es 

inevitable asociar El laberinto del fauno con El espíritu de la colmena (1973), de Víctor 

Erice, película que fascinó al director mexicano y le impulsó a reconstruir la memoria 

histórica y el trauma de la guerra civil a través de los ojos de la niñez.42 

La protagonista tiene una doble percepción que le permite coexistir en dos universos 

diferentes, tratando de usar los símbolos del espacio fantástico para sobrevivir en el horror 

del mundo real.43 Con un final optimista, el director nos deja ver la existencia de una 

alternativa al fascismo, a través de la bondad y la pureza.  

 

La forma del agua (2017) 

Fascinado desde niño por La mujer y el monstruo (1954), película de terror de serie B, 

Guillermo fantaseaba con un romance imposible en el que ambos terminasen juntos. Con 

La forma del agua consiguió hacer realidad ese final. Esta película enseña una fábula 

 
40 NAVARRO GOIG, G., “La travesía de Ofelia …, op.cit., pág.113. 
41 PASTOR, B., “La Bella y la Bestia en el viaje laberíntico”..., op.cit., pp.393-394. 
42 NATHAN, I., “Ritos de paso”, en Guillermo del Toro…op.cit., pág.101. 
43 NAVARRO GOIG, G., “La travesía de Ofelia…”, op.cit., pág.115. 

7 El laberinto del fauno. Fuente: fotograma extraído de la película  



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

21 

 

donde se rompen las fronteras entre razas, géneros y especies, para dar valor al amor y la 

aceptación.44  

La trama transcurre en el año 1962: una limpiadora muda, Elisa (Sally Hawkins), que 

trabaja en unas instalaciones de investigación del gobierno estadounidense es nuestra 

protagonista; de nuevo, una mujer que se rebela activamente contra la opresión. Allí 

conoce a una criatura sobrenatural 

y, desde el primer contacto, siente 

una fascinación especial por ella, no 

desde la perspectiva científica, sino 

desde la curiosidad, la empatía y la 

compasión.  

Con esta película, del Toro reitera su 

creencia de que la fantasía es la 

herramienta perfecta para abordar 

los problemas del mundo real.45 

Mediante elementos alegóricos, a través de la criatura fantástica, critica las desigualdades 

sociales, como hizo anteriormente en Hellboy II (2008). El tema central de la película, 

por lo tanto, es la otredad, y la forma de reflejarlo y darle protagonismo constituye un 

verdadero acto político. “Soy mexicano, he sido la otredad toda mi vida”46 señala 

Guillermo, que siempre se basa en experiencias personales para dar forma a sus relatos. 

El hombre-anfibio está diseñado de manera que percibamos su lado humano, para que 

podamos empatizar románticamente con él. 

El verdadero “monstruo del cuento” es el coronel Strickland, interpretado magistralmente 

por Michael Shannon, que nos remite a personajes como Vidal o Jacinto.47 El director 

vuelve a evidenciar la monstruosidad del hombre, como ya había hecho en El espinazo 

del diablo y en El laberinto del fauno. El sádico coronel somete a la criatura a crueles 

experimentos, siendo un reflejo claro del fascismo, el racismo y la intolerancia. 

 
44 ABELE, E., “Guillermo del Toro’s political fairy tales”, REDEN, Vol. 3, N.º 1, 2021, pág.11. 
45 NATHAN, I., “Amor acuático”, en Guillermo del Toro…op.cit., pág.148. 
46 Entrevista a Guillermo del Toro en el programa #0 Likes de Movistar, octubre 2017.  
47 Como sucedía con Jacinto en El espinazo del diablo, la personalidad del personaje se entiende y se 

explica por su dura relación con su padre en el pasado. Las cicatrices del personaje y sus traumas le llevan 

a actuar de una manera controladora y cruel. 

8 La forma del agua (2017) Fuente: 

https://www.glamour.mx/celebrities/articulos/cuando-se-estrena-la-

forma-del-agua-mexico/8026  

https://www.glamour.mx/celebrities/articulos/cuando-se-estrena-la-forma-del-agua-mexico/8026
https://www.glamour.mx/celebrities/articulos/cuando-se-estrena-la-forma-del-agua-mexico/8026


El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

22 

 

La estética y el color para Guillermo del Toro son una parte importantísima de la 

producción cinematográfica. Como en El laberinto del fauno, crea aquí un mundo 

fantástico monocromático, repleto de verdes azulados. La casa de Elisa, por ejemplo, da 

la sensación de estar sumergida en 

un sueño. El único momento de 

color es el rojo de la sangre y de la 

ropa que se pone Elisa tras el 

encuentro con el anfibio, creando 

un verdadero poema visual.  

Además, un detalle interesante es 

que el amor es consumado, 

entendiendo que amor y sexualidad 

van de la mano. En Hellboy ya había explorado el amor “interespecies”, con la enredada 

relación entre el demonio rojo y Liz, y en Splice (2009), película en la que trabajó como 

productor, se mostraron de manera explícita las relaciones sexuales entre un ser humano 

y una criatura hibrida. También pone en valor el deseo sexual de la protagonista 

rompiendo el tabú de la masturbación femenina, en una de las escenas iniciales. 

Una limpiadora muda logra encontrar la libertad en los márgenes de la sociedad, en mitad 

de los convulsos años 60, cuando todo se centra en una revolución social. 48 

Paradójicamente, su incapacidad para hablar le conecta con el anfibio aún más y 

consiguen entenderse mutuamente. Al final de esta historia de amor, ni el sapo se 

convierte en príncipe, ni la sirenita recupera su voz, ambos valoran y aceptan su 

naturaleza extrahumana.49 El propio título de la película, La forma del agua hace 

referencia a que “el agua, como el amor no tiene forma, y cuando aparece puede aparecer 

en mil formas, pero lo reconoces inmediatamente.”50 Así definía Guillermo del Toro, de 

una manera tan sencilla, la trama de esta película. 

 

 
48 CHAMBERLAIN, E., “Rethinking the Monstrous…, op,cit. pág.14. 
49 ABELE, E., “Guillermo del Toro’s political fairy tales…, op.cit, pág.16. 
50 Guillermo del Toro para el programa #0 Likes de Movistar, op.cit. 

9 La forma del agua. Fuente: stremio.com  



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

23 

 

La animación  

“La animación es cine. La animación no es un género”. Con estas palabras agradeció en 

su discurso de los Oscar 2022 el premio a mejor película de animación por Pinocho. 

Guillermo siempre ha defendido el poder de la animación dentro del cine y desea y espera 

que sea considerada como un medio más, en un ámbito adulto.  

Antes de Pinocho trabajó como productor en varias películas de animación, como El 

origen de los guardianes (2012) o El libro de la vida (2014), una película ambientada en 

México que celebra el Día de los Muertos. También ha estado involucrado en la serie de 

animación Trollhunters: Cuentos de Arcadia (2016-2018) y en otros productos de Netflix, 

contribuyendo al éxito y la apreciación del cine animado en todo el mundo. 

 

Pinocho (2022) 

En 2008 Guillermo comenzó a involucrarse en el desarrollo de una nueva adaptación de 

Pinocho en stop-motion. En 2013, ante el fracaso en la taquilla estadounidense de 

Frankenweenie, el proyecto quedó en pausa por miedo a que sucediera lo mismo. Sin 

embargo, el 22 de octubre de 2018 se anunció que Del Toro sería el encargado de dirigir, 

escribir y producir la versión musical de Pinocho para Netflix. Así, después de 14 años, 

en diciembre de 2022 se estrenó la última película -hasta la fecha- del director mexicano.  

La historia es bien conocida, Pinocho es un niño de madera que “nace” para cumplir el 

deseo de un hombre anciano que perdió a su hijo. Guillermo consigue recalcar que la 

animación no es un medio infantil, sino una forma de arte que permite expresar cosas 

realmente conmovedoras y profundas, temas oscuros y complicados, que un niño podrá 

entender gracias a la comunicación con sus padres.51 Pinocho es una celebración de la 

vida y la muerte, quizá el enfoque más alejado de la versión tradicional de Disney, donde 

la belleza de la vida sólo puede darse si hay muerte, porque así funciona la realidad. A lo 

largo de la película Pinocho va resucitando, pues no tiene alma y no puede morir, y solo 

así logra comprender el verdadero valor de la vida, a través de la muerte.52 Este, 

probablemente, sea el mejor ejemplo de cómo ha influenciado la cultura mexicana en el 

pensamiento del director. 

 
51 CHICO, F., “¿'Pinocho' es para niños? Guillermo del Toro responde”, Fotogramas, (12-XII-2022).  
52 VILLASEÑOR, E., “Las diferencias entre Pinocho de Guillermo…”, op.cit. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

24 

 

Una vez más, tras El espinazo del diablo y El laberinto del fauno, Guillermo va a exponer 

la niñez en contextos bélicos, con intención de crear una historia más madura, pero 

también para adoptar una postura política. La trama se ambienta en la Italia fascista de 

Mussolini, donde el régimen muestra interés por un tipo de figura paterna que sirva de 

ejemplo, que encarrile el pensamiento de sus hijos. La desobediencia de Pinocho no es 

un defecto infantil, sino una actitud necesaria ante la opresión, un grito a la libertad.53 

Y como sucedía en La forma del agua, esta película también nos va a enseñar la 

posibilidad de amar sin cambiar. Pinocho tiene la oportunidad de transformarse en un 

niño de verdad, de carne y hueso, pero decide sacrificarse para salvar a su padre y 

permanecer “imperfecto”, inhumano, un niño de madera inmortal. En el cuento original 

y en la versión de Disney, Pinocho se convierte en un buen niño, y por ende, en un niño 

de verdad, pero en el cuento de Guillermo del Toro, Pinocho logra mejorar el mundo, 

aprendiendo lo que significa ser humano.54 

 

 

10 Pinocho (2022) Fuente: Netflix.com 

 

 

 
53 “Guillermo del Toro explica por qué Pinocho concluye la trilogía conformada por El Espinazo del 

Diablo y El Laberinto del Fauno”, Tomatazos, (13-X-2022). 
54 VILLASEÑOR, E., “Las diferencias entre Pinocho de Guillermo…”, op.cit. 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

25 

 

Conclusiones 

Gracias a la fantasía, Guillermo del Toro ha logrado crear un cine universal y personal al 

mismo tiempo. Sus fábulas son una ventana que nos permite asomarnos a la realidad, que 

nos ayuda a entender conceptos tan complicados como la muerte y la violencia. 

La imaginación, la fantasía, la realidad y la naturaleza humana, y la manera de fusionarlo, 

sin que nos resulte antinatural, definen el talento narrativo de Guillermo, que ha creado 

unas piezas de arte realmente genuinas y originales, que conforman un mundo identitario. 

Quizá en este milenio de globalización y estandarización del arte, el uso del término 

Realismo Mágico no sería lo más correcto. La principal razón es que sus películas no 

están ambientadas ni rodadas en Latinoamérica. Sin embargo, esto no es un obstáculo 

para Guillermo del Toro, que ha exaltado siempre su nacionalidad, produciendo películas 

que “siempre son mexicanas”, bajo los mitos, tradiciones y supersticiones del país. La 

protesta social y política es otra de las características básicas de su cine, que también 

comparte raíces con el género latinoamericano.  

Actualmente, se podría considerar adaptar un nuevo uso o significado del género del 

Realismo Mágico cinematográfico, con una visión más contemporánea, donde el cine de 

Guillermo del Toro representaría el mejor exponente. 

 

 

11 Escena final de La forma del agua. Fuente: stremio.com 

  



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

26 

 

Anexos 

Bibliografía  

ABATE, S., “A medio siglo del realismo mágico: balance y perspectivas”, Anales de 

literatura hispanoamericana, Vol. 26, N.º 1, 1997, pp. 145-159. 

ABELE, E., “Guillermo del Toro’s political fairy tales”, REDEN, Vol. 3, N.º 1, 2021, pp. 

4-19. 

BONILLA CEREZO, R., Y GUTIÉRREZ PARERA, J., “El diablo dijo ¡acción! Hellboy en el 

laberinto Del Toro”, Caracteres, Vol. 3, N.º 2, 2014, pp. 51-80. 

CASCÓN BECERRA, J.A., “Realismo mágico historia e intrahistoria en el cine 

iberoamericano”, Trocadero, N.º 18, 2006, pp. 113-126. 

CHAMBERLAIN, E., “Rethinking the Monstrous: Gender, Otherness, and Space in the 

Cinematic Storytelling of Arrival and The Shape of Water”, CLCWeb: Comparative 

Literature and Culture, 2020, Vol. 21, N.º 7. 

CHICO, F., “¿'Pinocho' es para niños? Guillermo del Toro responde”, Fotogramas, (12-

XII-2022).  

DÍAZ BETANCOURT, J., “El Laberinto del Toro”, La Gaceta, (19-III-2007). 

MAGINN, A., “The Spanish civil war through the phantasmagorical lens of Guillermo del 

Toro”, CiberLetras, N.º 48, 2023, pp. 96-107. 

NATHAN, I., Guillermo del Toro. El laberinto fílmico de un director prodigioso, Libros 

Cúpula, Barcelona, 2022. 

NAVARRO GOIG, G., “La travesía de Ofelia y las tres pruebas en El laberinto del fauno 

(2006), de Guillermo del Toro”, en  Mesa Villar, J.M., Rivas Fernández, A.G., y Miralles 

Pérez, A.J. (ed.), Revisiones posmodernas del gótico en la literatura y las artes visuales, 

2022, pp. 111-123. 

OLIVARES MERINO, J.A., “La iteración fantasmal: mise en abyme y aparecidos en ‘El 

espinazo del diablo’ (2001), de Guillermo del Toro”, Brumal, Vol. 10, N.º 1, 2022, pp. 

193-213. 

PASTOR, B., “La Bella y la Bestia en el viaje laberíntico de Guillermo del Toro. ‘El 

espinazo del diablo’ (2001) y ‘El laberinto del Fauno’ (2006)”, Arbor, N.º 748, 2011, pp. 

391-400. 

 

 

 



El Realismo Mágico en la producción cinematográfica de Guillermo del Toro 

 

27 

 

Recursos web 

Entrevista a Guillermo del Toro en el programa #0 Likes de Movistar, octubre 2017. 

Disponible en:  https://www.youtube.com/watch?v=XQfyk0CjJ5Y (fecha de consulta 15-

IV-2023) 

https://www.filmaffinity.com/es/movietopic.php?topic=724242&attr=rat_count&nodoc 

(fecha de consulta 15-V-2023) 

“Guillermo del Toro explica por qué Pinocho concluye la trilogía conformada por El 

Espinazo del Diablo y El Laberinto del Fauno”, Tomatazos, (13-X-2022). Disponible en: 

https://www.tomatazos.com/noticias/779373/Guillermo-del-Toro-explica-por-que-

Pinocho-concluye-la-trilogia-conformada-por-El-Espinazo-del-Diablo-y-El-Laberinto-

del-Fauno  

SCOTT, A. O., “In Gloom of War, a Child’s Paradise”, The New York Times, (29-XII-

2006). Disponible en: https://www.nytimes.com/2006/12/29/movies/in-gloom-of-war-a-

childs-paradise.html  

VILLASEÑOR, E., “Las diferencias entre Pinocho de Guillermo del Toro y Pinocho de 

Disney”, Vogue México y Latinoamérica, (12-XII-2022). Disponible en: 

https://www.vogue.mx/estilo-de-vida/articulo/diferencias-entre-pinocho-de-guillermo-

del-toro-netflix-y-pinocho-de-disney  

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=XQfyk0CjJ5Y
https://www.filmaffinity.com/es/movietopic.php?topic=724242&attr=rat_count&nodoc
https://www.tomatazos.com/noticias/779373/Guillermo-del-Toro-explica-por-que-Pinocho-concluye-la-trilogia-conformada-por-El-Espinazo-del-Diablo-y-El-Laberinto-del-Fauno
https://www.tomatazos.com/noticias/779373/Guillermo-del-Toro-explica-por-que-Pinocho-concluye-la-trilogia-conformada-por-El-Espinazo-del-Diablo-y-El-Laberinto-del-Fauno
https://www.tomatazos.com/noticias/779373/Guillermo-del-Toro-explica-por-que-Pinocho-concluye-la-trilogia-conformada-por-El-Espinazo-del-Diablo-y-El-Laberinto-del-Fauno
https://www.nytimes.com/2006/12/29/movies/in-gloom-of-war-a-childs-paradise.html
https://www.nytimes.com/2006/12/29/movies/in-gloom-of-war-a-childs-paradise.html
https://www.vogue.mx/estilo-de-vida/articulo/diferencias-entre-pinocho-de-guillermo-del-toro-netflix-y-pinocho-de-disney
https://www.vogue.mx/estilo-de-vida/articulo/diferencias-entre-pinocho-de-guillermo-del-toro-netflix-y-pinocho-de-disney

