
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Los judíos en Aragón en la Edad Media: Tauste en 
el siglo XV. 

 
Jews in Aragon in the Middle Ages: Tauste in the 

15th century. 
 
 

Autor: 

José Ángel Rodrigo Francés 
 
 

Director: 
Germán Navarro Espinach 

 
 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS. 

GRADO EN HISTORIA CURSO 4.º 
Año académico 2022/2023 

 
 
 
 

Trabajo de Fin de Grado de 
Historia 



 2  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3  

ÍNDICE  
 
 
Portada……………………………………………………………………………..….p. 1  
 
Índice………………………………………………………………………………….p. 2 
 

1. Introducción.…………………………………………………………………..p. 5 
1.1. Justificación………………………………………………………………p. 5 
1.2. Objetivos o preguntas……………………………………………………..p. 6 
1.3. Fuentes y materiales………………………………………………………p. 6 
1.4. Metodología………………………………………………………………p. 7 

 
2. Desarrollo analítico……………………………………………………………p. 9 

2.1. Contexto europeo…………………………………………………………p. 9 
2.1.1. Contexto general de la Edad Media……………………………….p. 9 
2.1.2. Relaciones con otras culturas………………….…………………p. 10 
2.1.3. Diferentes persecuciones y primeras expulsiones………………..p. 11  
2.1.4. Formas de organización…………………………………….…….p. 12 

 
2.2. Península Ibérica: una historia milenaria………………………………..p. 12 

2.2.1. Estudios arqueológicos…………………………………………...p.12 
2.2.2. Origen de los judíos………………………………………………p. 13 
2.2.3. Sociedad judía……………………………………………………p. 14 
2.2.4. El caso de Castilla de 1449 y el problema converso……………..p. 15 

 
2.3. Reino y Corona de Aragón……………………………………………....p. 17 

2.3.1. Estudios arqueológicos…………………………………………...p. 17  
2.3.2. Comunidades judías de Aragón…………………………………..p. 17 
2.3.3. Sociedad, urbanismo y población………………………………...p. 18 
2.3.4. Instituciones sociorreligiosas de Zaragoza……………………….p. 20 
2.3.5. La muerte medieval desde la óptica de los judíos. Ejemplos de 

testamentos de mujeres judías de Zaragoza………………………p.21 
 

2.4. Cinco Villas y Tauste: una historia de convivencia local……………….p. 22 
2.4.1. Judíos en el mundo rural………………………………………….p. 22 
2.4.2. Población y sociedad……………………………………………..p. 23 
2.4.3. La Judería y Aljama de Tauste……………………………………p. 25 
2.4.4. Morfología urbana hasta nuestros días………………………….. p. 27 
2.4.5. Principales oficios de los judíos………………………………….p. 33 

 
2.5. Expulsión: de la teoría a la práctica………………………………………p. 35 

2.5.1. Contexto del reinado de los Reyes Católicos…………………….p. 35 
2.5.2. Causas……………………………………………………………p. 36 
2.5.3. Edicto de expulsión………………………………………………p. 37 
2.5.4. Consecuencias...………………………………………………….p. 38 

 
3. Conclusiones…………………………………………………………………p. 40 

 
4. Bibliografía…………………………………………………………………..p. 42 



 4  

RESUMEN  
 
El presente trabajo se ha encargado de estudiar y analizar la historia de los judíos en 
diferentes ámbitos y contextos. Arrancamos su historia con las primeras apariciones 
de judíos en Europa, y cómo sus relaciones tanto con los cristianos como con los 
musulmanes derivaron en medidas restrictivas como discriminación, marginalidad y 
expulsiones de reinos que no toleraban tanto sus creencias como sus comportamientos 
sociales. Este trabajo también ha analizado la historia de los judíos en cuanto a los 
reinos hispánicos de la Península Ibérica, centrándonos sobre todo en Aragón, y en 
cómo una serie de acontecimientos de carácter antisemita cambiaron el devenir de su 
historia. También, he cercado todavía más el círculo hablando de historia local, la de 
los pueblos que conforman las Cinco Villas, haciendo especial mención a Tauste, 
como principal ejemplo de convivencia entre las dos religiones predominantes en el 
siglo XV: la cristiana y la judía. Por último, un hito decisivo en la historia de los judíos 
tiene que ver con su momento final: la expulsión, analizando tanto las causas como 
sus consecuencias y cómo se produjo el fin de la tolerancia religiosa en el reinado de 
los Reyes Católicos.  
 
PALABRAS CLAVE 
 

Judíos; antisemitismo; Zaragoza; conversos; Tauste; siglo XV; expulsión 
 
 
 

 
SUMMARY  
 
This academic career studies and analyzes the Jews history in differents areas and 
contexts. Their history starts with the first appearances in Europe, and how theirs links 
with both Christians and Muslims derived in restrictive measures like discrimination, 
separation and expulsions of kingdoms that they can’t tolerated their beliefs and their 
social behaviors. This academic career has also analyzed the Jew’s history in the 
Christian kingdoms of Península Ibérica, focusing mainly in Aragon, and how a series 
of anti-semitic events changed the course of their history. Also, I have closed the 
circle even more by talking about local history, that of the towns that make up the 
Cinco Villas, making special mention of Tauste, as the main example of coexistence 
between the two predominant religions in the 15th century: the Christian and the 
Jewish. Finally, a decisive milestone in the history of the Jews has to do with their 
final moment: the expulsion, analyzing both the causes and its consequences and how 
the end of religious tolerance came about in the reign of the Reyes Católicos. 

 
KEY WORDS  

 
Jews; anti-semitisim; Zaragoza; converted; Tauste; 15th century; expulsion 

 
 
 

 
 
 



 5  

1. INTRODUCCIÓN 
 

1.1. JUSTIFICACIÓN  
 
He escogido este tema para mi Trabajo de Fin de Grado porque hablar de los judíos en 
Aragón me parece oportuno a la par que interesante. La historia siempre ha sido contada 
con los mismos elementos, sobre todo políticos, que hilan los acontecimientos que han 
tenido lugar en un determinado contexto tanto temporal como espacial y que van 
formulando lo que nos ha llegado hasta nuestros días. El estudio de las minorías es un 
tipo de estudio que se ha ido fomentando estos últimos años y que cada vez nos ofrece 
más información sobre estas minorías, que, sin duda, también estaban presentes en esos 
acontecimientos que nos legan nuestros antepasados, pero sin recibir la importancia que 
merecen. Es por eso por lo que hay que investigar más sobre este tipo de Historia, para 
poder crear un buen enfoque global y evitar la marginalidad o exclusión de sectores de la 
sociedad que fueron tan importantes como los “protagonistas” de esta nuestra Historia.  
 
Los judíos, junto con otros colectivos como podrían ser los musulmanes o las mujeres, 
representan las minorías socio-religiosas que de una manera u otra se vieron afectadas en 
todo tipo de repercusiones, expulsiones, violencias; pero no debemos olvidarnos tampoco 
de su pasado, pues centrarnos solo en las vivencias desfavorables hacen que hagamos un 
tipo de historia que no es real. Los judíos vivieron grandes periodos de benevolencia y 
convivencia con el resto de los grupos sociales, aunque lo más recordado de ellos sea la 
expulsión que sufrieron de los reinos cristianos en 1492.  
 
Este estudio se centra en la Edad Media, periodo histórico por excelencia donde podemos 
sacar partida de las acciones que vivieron los judíos, ya que este grupo social tuvo su 
mayor importancia en este periodo desde su origen hasta su final. Es necesario también 
hacer la matización de que me centraré todavía más en la Baja Edad Media, es decir, los 
siglos XIV y XV debido a que me parece acertado conocer las causas y consecuencias de 
ese antisemitismo que nació en la Península Ibérica y que acabaría por condenarlos 
definitivamente. También nos puede servir este trabajo, para ver la importancia de la 
religión en las sociedades medievales, que en tanto es así, que en el reinado de los Reyes 
Católicos fueron expulsados de los reinos cristianos si no se convertían al cristianismo, 
religión preponderante. 
 
Por último, he escogido elaborar este estudio centrándome en el caso de Tauste, mi 
pueblo, en el siglo XV. Tauste es un municipio de la comarca de las Cinco Villas situado 
en la provincia de Zaragoza. Este municipio cuenta con un pasado completísimo en 
cuanto a estas culturas se trata, ya que los últimos estudios y excavaciones han sacado a 
la luz restos arqueológicos del pasado musulmán de la villa, además de contar con todo 
un patrimonio que nos muestra el pasado judío de la villa en lo que fue el barrio judío, 
próximo a la actual parroquia de Santa María. Tauste tiene un pasado espectacular en 
cuanto a estos grupos sociales se trata, y cuenta con asociaciones culturales como El 
Patiaz o la Oficina de Turismo, que se preocupan por el estudio y la difusión de la historia 
y del patrimonio del pueblo. Es por todo eso por lo que he decidido realizar mi estudio 
centrándome en Tauste, para impulsar y fomentar la historia local.  
 
 
 
 



 6  

1.2. OBJETIVOS O PREGUNTAS  
 
Este trabajo me ha permitido abordar toda una serie de cuestiones y objetivos que yo tenía 
con anterioridad al comienzo de mi búsqueda de documentación. Cualquier trabajo 
académico debe tener con anterioridad toda una serie de motivaciones, intrigas y 
curiosidades para que sea un buen trabajo. Uno de los objetivos de mi trabajo era poder 
conocer con más datos la sociedad judía que vivió en nuestros actuales territorios durante 
la Edad Media y, partiendo de ahí, poder saber cómo se relacionaban, cómo llevaban el 
día a día, cuáles eran sus funciones en la sociedad, cómo afectaban a ciencias auxiliares 
de la Historia como a la demografía, arqueología, etc… además de poder ofrecer una 
visión más clara sobre todos sus aspectos socio-económicos y políticos que tuviesen que 
ver con la Edad Media.  
 
Otro de mis principales objetivos era desmentir la idea de que la Edad Media fue un 
periodo oscuro y de atraso cultural, para que, por medio de protagonistas secundarios 
como lo son los judíos, abrir un nuevo camino de reflexión y poder usar argumentos 
fidedignos ante esa falsedad. El usar a los judíos como senda ante este objetivo me ha 
ayudado a encontrar las claves para ver en la Edad Media un periodo de prosperidad y 
grandes avances culturales, aunque, relacionado con el tema de los judíos, me ha servido 
también para conocer un poco más las causas que llevaron a los Reyes Católicos a firmar 
el Edicto de expulsión y cómo ese antisemitismo que preponderó toda la Edad Media fue 
creciendo tanto en expansión como en intensidad.  
 
Otro de mis objetivos era realizar un estudio sobre la comunidad que vivía en el mismo 
pueblo que yo, para poder conocer mejor su historia y para poder exaltar nuestra historia 
local, digna de aparecer en los manuales de Historia. Ahora que ya se cuál es la historia 
de los judíos de Tauste, puedo comprender con una visión todavía más amplia nuestra 
historia, y además, poder contársela a los que por diversas causas no pueden hacerlo por 
sí solos. Es mucho el patrimonio que tenemos en el pueblo sobre los judíos, y creo que 
no se cuida como se merece. Por eso tenía que hacer este trabajo, yo y todos los 
investigadores que lo hacen, porque hay que exaltar el debido cuidado de nuestro 
patrimonio y fomentar la historia local, porque sin memoria, no hay Historia.  
 

1.3. FUENTES Y MATERIALES  
 
Para la elaboración de este trabajo, he decidido escoger toda una serie de fuentes 
bibliográficas secundarias y un documento primario. En primer lugar, para hablar sobre 
el ámbito europeo, contamos con el artículo de Alfred Haverkamp Trier, The Jews of 
Europe in the Middle Ages: By Way of Introduction, para poder incluir en el trabajo una 
visión más global de lo que fue la historia de los judíos en la Edad Media en Europa. Para 
el estudio de los judíos en lo que actualmente se denomina España, y que en la Edad 
Media formaba un conglomerado de reinos y territorios como Castilla, Aragón, Navarra, 
etc… he decidido escoger una gran gama de autores que hablan de diversos territorios y 
que de esa manera he podido cohesionar la información y realizar un discurso 
comparativo entre, por ejemplo, los judíos de Castilla y los de Aragón.  
 
Gracias a revistas científicas o de divulgación histórica como Sefarad, eHumanista, 
Aragón Sefarad o Aragón en la Edad Media, sobre todo, he podido extraer 
documentación de diversos autores y especialistas para el trabajo. Son muy útiles también 
los congresos y jornadas históricas, como las que anualmente se celebran en mi pueblo y 



 7  

de donde afortunadamente he podido obtener información. He tenido la suerte de poder 
contar también con los estudios de grandes especialistas del sector de los judíos, como 
son los nombres de Asunción Blasco Martínez o Miguel Ángel Motis Dolader. Todos sus 
títulos han sido muy útiles en la elaboración de mi trabajo, además de que sus títulos y 
sus obras me han ayudado en las diferentes partes del trabajo, de una manera más o menos 
transversal. También, para Historia de las Mujeres, he escogido una obra de María del 
Carmen García Herrero junto con las obras de Asunción Blasco sobre las mujeres judías, 
y así poder enriquecer mi trabajo con perspectiva de género. También he sido consciente 
de que la obra de Miguel Ángel Motis Dolader no solo se centra en Aragón o Zaragoza, 
sino que fue él quien estudió la comunidad judía de Tauste, y gracias a él, he podido 
obtener información sobre dicho tema. Por último y para darle una cohesión final y 
general a todo el trabajo, he decidido escoger Manual de Historia Medieval de José Ángel 
García de Cortázar y José Ángel Sesma Muñoz.  
 

1.4. METODOLOGÍA 
 
Para la elaboración de este trabajo, contamos con una metodología bastante variada que 
nos ofrecerá al finalizarlo una buena perspectiva basada en varios puntos que son 
necesarios a la hora de estudiar la Historia y que nos mostrará una visión bastante amplia 
de todo lo que he querido acentuar en el trabajo. El presente trabajo se va a desarrollar en 
un marco concreto tanto cronológico como espacial. En primer lugar, podemos decir que 
se centrará en lo que la historiografía contemporánea ha denominado como Baja Edad 
Media, sobre todo, aunque para poder realizar un trabajo de estas magnitudes, también 
será necesario atender al conjunto global de periodizaciones que recibe como nombre la 
Edad Media. La Baja Edad Media pues, comprendería todos aquellos acontecimientos 
que corresponden a los siglos XIV y XV de nuestra era. Es necesario poder hacer un 
discurso medievalista, ya que muchos aspectos tanto políticos, económicos, sociales y 
culturales nacieron en la Edad Media y han conseguido llegar a nuestros días, 
recibiéndolos como verdadera herencia de nuestro sistema cultural y del que hoy 
formamos parte. También se producirá en este periodo histórico el nacimiento e infancia 
de lo que hoy llamamos Europa, siendo de gran relevancia tanto en el pasado como en 
nuestros días (GARCÍA DE CORTÁZAR, 2014: 17 y 18).  
 
En segundo lugar, el presente trabajo está organizado de tal manera que iremos 
conociendo desde el marco espacial más grande, al más pequeño, la historia de los judíos. 
Arrancará con el contexto europeo, para poder ofrecer una imagen más global de su 
historia, atendiendo a diferentes acontecimientos que tuvieron lugar en diversos lugares 
de Europa. Tras esto, comenzaremos con el estudio de la Península Ibérica, para después 
poder ofrecer una visión más reducida atendiendo a lo que correspondería con Aragón. 
Por último, analizaremos el caso de estudio, que es Tauste, contextualizándolo con el 
resto de la actual comarca de las Cinco Villas y así poder usar ejemplos y recursos que se 
dieron de igual manera en el resto de las juderías cincovillesas.  
 
Todo esto estará apoyado en varios pilares que son esenciales para comprender tanto la 
Historia como la Historia medieval. El primero de ellos es la Arqueología, y es que como 
ciencia auxiliar de la Historia que es, es necesario incluir en este tipo de trabajos la 
perspectiva arqueológica que los nuevos estudios que se están desarrollando pueden 
ofrecer al estudio de la causa. También se incluye perspectiva de género en el trabajo, 
cuando se hable de las mujeres judías de la ciudad de Zaragoza. Para la realización de 
este tipo de trabajos o cualquier discurso histórico, es necesario incluir a las mujeres en 



 8  

él, ya que en ocasiones nos pueden dar las claves para entender según que sucesos 
históricos. La Historia de las Mujeres ha revolucionado las investigaciones de los últimos 
años ofreciendo un discurso más completo y apartarlas del discurso histórico como se ha 
hecho hasta tiempos recientes sería un error. También he decidido incorporar a mi trabajo 
una perspectiva más cultural para poder crear una visión más completa en cuanto a la 
sociedad, y corresponderá con los apartados dedicados a la muerte, real protagonista de 
la historia de las mentalidades de la Edad Media.  
 
Tras la consulta de toda la bibliografía que he escogido para la elaboración del trabajo, el 
estado de la cuestión es que se ha estudiado mucho sobre los judíos, pero todavía faltan 
muchos datos que aportar al conocimiento general, como, por ejemplo, en lo referido al 
ámbito europeo, ya que en castellano se encuentran muy pocas fuentes. Son muchos los 
profesionales que estudian esta minoría a diario, y gracias a ellos y a portales digitales de 
revistas o de divulgación histórica, podemos encontrar novedades. Son bastantes los 
autores que han realizado recopilaciones bibliográficas sobre la bibliografía de los judíos, 
con diferentes matices como analizar el conjunto de España, el caso de la Corona de 
Aragón u otro tipo de planteamientos metodológicos. También se han realizado una serie 
de congresos y reuniones científicas en lugares donde la presencia judía era potente, como 
Toledo o Tudela, o de carácter internacional como el celebrado en Jerusalén en 1989.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 9  

2. DESARROLLO ANALÍTICO 
 

2.1. CONTEXTO EUROPEO  
 

2.1.1. CONTEXTO GENERAL DE LA EDAD MEDIA  
 
La Edad Media nace de un hecho que revolucionó el mundo antiguo tal y como lo 
conocíamos debido a una potente crisis en el siglo III que debilitó y rompió la unidad 
política que se había creado con el Imperio Romano. Sumado al declive de uno de los 
grandes imperios de la Humanidad, surge una nueva potencia bajo el brazo del Islam que 
irá conquistando toda una serie de territorios de Oriente Medio y el norte de África, 
situándose a las puertas de Europa en el siglo VIII. Así pues, el inicio de la Edad Media 
se da por la ruptura de una vieja y consumida sociedad basada en una red de ciudades que 
dominaban el campo mediante el esclavismo y un sistema religioso basado en el 
politeísmo, todo esto basado en la fiscalidad, milicia, justicia y nombramiento de 
funcionarios (GARCÍA DE CORTÁZAR, 2014: 23 y 24).  
 
La Edad Media da un paso más allá y entramos en lo que la historiografía ha definido 
como Plena Edad Media. Durante este proceso de tres siglos, Europa experimentará toda 
una serie de cambios que harán que esas viejas estructuras se modernicen y arranque un 
nuevo modo de vida. El Islam, que había conseguido imponerse y ser una de las grandes 
potencias de Europa, comienza esta nueva etapa estando fragmentado, y que, aunque de 
débil cuerpo, comienza a entablar nuevas relaciones en el Mediterráneo que le harán 
exprimir todo ese potencial. Así pues, toda Europa sufriría la fragmentación política de 
los territorios herederos de los grandes imperios, enlazada con el auge económico y 
cultural del Islam y la definitiva consolidación de la Europa cristiana mediante la reforma 
gregoriana (GARCÍA DE CORTÁZAR, 2014: 151 y 152).  
 
Tras toda esta expansión que finalizó en el siglo XIII encontramos un periodo de crisis 
encabezado como principal causa por todo ese crecimiento que se había dado hasta 
entonces. Una de las fechas clave que encontramos es, sin duda, 1348, con la aparición 
de la peste negra. Esto en la historiografía se ha traducido como el “otoño” u “ocaso” de 
la Edad Media, debido sobre todo a la gran cantidad de guerras, hambres y muertes que 
se dieron en este desenlace. Sin duda, la crisis propiciada por la sociedad feudal y este 
crecimiento se tradujo en tensiones y alteraciones, las principales protagonistas de este 
periodo. No en vano, de esta crisis podemos sacar varias conclusiones positivas. Todos 
esos golpes que se llevaron las sociedades feudales medievales impulsaron el surgimiento 
de una capacidad de reacción que hizo posible la reconstrucción de la crisis y la 
recuperación que después configuraría la construcción e la hegemonía europea que 
coronaría la Edad Moderna (GARCÍA DE CORTÁZAR, 2014: 295 y 296).   
 
También, el siglo XV es un siglo importante para nosotros porque se produjo la 
reconstrucción del espacio agrícola para así mejorar la producción mediante la elevación 
de la productividad, obtener más suministros y así impulsar un nuevo modelo comercial, 
y así, desde el punto de vista de la demografía, poder recuperar los datos anteriores a la 
crisis. También se consolidó y reforzó la sociedad estamental que conocemos, 
desempeñando diferentes papales para establecer así una diferenciación. Estamos pues, 
ante una Europa que ha sabido superar ese momento de crisis y que finaliza la Edad Media 
con el descubrimiento del nuevo continente, América, que traerá consigo grandes avances 



 10  

y la apertura de un nuevo mundo que se abre ante el antiguo (GARCÍA DE CORTÁZAR, 
2014: 296).  
  
Uno de los factores más importantes de la Edad Media fue la delimitación interior basada 
en aspectos políticos, religiosos y sociales que sufrieron los territorios internos de la 
Cristiandad. En primer lugar, podemos ver la consolidación de pequeños reinos y 
territorios gobernados por autoridades donde la figura del monarca fue una figura 
decisiva, lo que permitía diferenciar a los naturales de los “otros”, y uno de los “otros” 
fue la figura del judío. Se basaron en cuatro aspectos importantes de cada sociedad, de 
los que sacaron un argumento por cada aspecto y que potenciaron hasta construir la 
identidad de los judíos estando subordinada a la de los cristianos. Por eso, desde la 
religión con la instalación de la reforma gregoriana y el nacimiento de las primeras 
cruzadas, se fue potenciando la idea deicida, es decir, que los judíos habían matado a 
Jesucristo; desde la política habían sido vistos como colaboradores de los musulmanes 
ante su intento de conquista de Europa; desde la economía eran vistos como la principal 
competencia debido a su poder financiero; y desde el punto de vista de la cultura como 
una minoría que ponía en peligro el adoctrinamiento que ya estaba comenzando a haber 
sobre la población cristiana, estando el mensaje del clero en peligro desde esta perspectiva 
(GARCÍA DE CORTÁZAR, 2014: 243).  
 

2.1.2. RELACIONES CON OTRAS CULTURAS  
 
Los judíos, junto con los cristianos y musulmanes, representaban las tres religiones 
bíblicas o también conocidas como “del Libro”, siendo los judíos los inferiores en cuanto 
a población. Desde el surgimiento de las tres religiones, ya hubo una serie de contactos y 
relaciones entre las tres culturas, encontrando así perfectos ejemplos de convivencia como 
es el ejemplo de la ciudad navarra de Tudela. Pero esto no siempre fue así, ya que sabemos 
gracias a las fuentes que hubo una mejor relación entre los judíos y musulmanes que entre 
los judíos y cristianos. Esto no nos extraña si tenemos en cuenta que fueron los judíos los 
que, por medio de un colaboracionismo, ayudaron a entrar a los musulmanes a la 
Península Ibérica cuando se produjo el inicio de la invasión islámica por el Mediterráneo. 
En pleno apogeo del mundo andalusí, los judíos quedaron subordinados a los 
musulmanes, aunque estos les permitían practicar su religión y poder vivir en comunidad 
a cambio de una serie de tributos (HAVERKAMP, 2004: 2 y 3).  
 
En cambio, la relación con los cristianos fue peor que la relación con los judíos. Cuando 
comenzó lo que la historiografía ha denominado Reconquista, quedaron de nuevo 
subordinados y bajo unas leyes que eran menos favorables para los judíos que en 
ocasiones iban acompañadas de episodios de violencia. Puede ser que los cristianos 
europeos de principios de la Edad Media no fueran suficientemente conscientes de que 
tanto los judíos como ellos los cristianos eran “hermanos”, al tratarse el cristianismo de 
una vertiente del judaísmo y que, además, comparten las sagradas escrituras en cuanto 
que el Antiguo Testamento es el mismo para ambas religiones. Para establecer una 
diferenciación con respecto a este tema religioso, los cristianos en el siglo V d.C. 
sistematizaron sus sagradas escrituras mediante los padres y doctores de la Iglesia, y los 
judíos por su parte, promulgaron tanto el Talmud de Palestina y el Talmud de Babilonia, 
siendo este más antiguo y que sería utilizado en todos los centros de educación y 
comunidades judías europeas durante el siglo IX (HAVERKAMP, 2004: 3 y 4). 
 



 11  

El cristianismo en los primeros años de la Edad Media estaba repleto de toda una serie de 
personajes tanto religiosos como civiles que trataron de establecer una serie de doctrinas 
para modelar según qué tipo de comportamientos. Uno de ellos es San Agustín, quien 
vivió entre los años 354 y 430. Él, en su doctrina, habla sobre los judíos, pero lo hace de 
una manera más o menos positiva. San Agustín en su mensaje dice que los judíos deben 
ser respetados por los cristianos ya que algún día se convertirán, y en ese día, el 
cristianismo habrá ganado una gran cantidad de almas. (HAVERKAMP, 2004: 4).  
 
Puede que el mensaje de San Agustín fuese con grandes intenciones, pero lo que sí que 
sabemos es que no se respetó ese mensaje porque ya en el siglo XI durante el periodo de 
la Alta Edad Media, se produjo un hecho que revolucionó la historia europea: las 
cruzadas. Es ahora cuando la historia de los judíos comienza a ser peliaguda, desde el 
1096 con la primera cruzada de los cristianos contra el Islam, siendo los judíos 
considerados como los culpables de los males de los cristianos (GARCÍA DE 
CORTÁZAR, 2014: 244). Es en estos momentos cuando nace una idea clave contra los 
judíos, y es la de ser responsables de la muerte de Jesús de Nazaret, justo en el contexto 
de la primera cruzada que tuvo lugar en el 1096 (HAVERKAMP, 2004: 5). Esta idea 
deicida contra los judíos calaría muy profundo ante la población cristiana y repercutiría 
en una serie de persecuciones y expulsiones que cambiarían la historia judaica medieval.  
 

2.1.3. DIFERENTES PERSECUCIONES Y PRIMERAS EXPULSIONES  
 
Ya en el siglo XII en Europa había un sentimiento de trauma tras las matanzas de judíos 
que tuvieron lugar en el 1096, pero no fue hasta el 1150 en Norwich (Inglaterra) cuando 
se produjo la primera acusación de crimen ritual sobre un supuesto homicidio años atrás 
(MONSALVO, 2020: 226).  
 
Ya en el siglo XIII volvemos a encontrarnos con una serie de factores que acelerarían el 
discurso antijudío mediante una manipulación de los sentimientos de la población 
(MONSALVO, 2020: 227). Una de ellas es la aparición de las órdenes mendicantes como 
los franciscanos o dominicos, quienes además excluían a los judíos de su discurso de 
salvación humana y ayudaron a difundir la idea de que los judíos habían profanado el 
cuerpo de Cristo u hostia (HAVERKAMP, 2004: 6). A partir del IV Concilio de Letrán, 
celebrado en el 1215, se marcaron una serie de pautas para la futura convivencia de los 
judíos con el resto de la población, obligados estos a vivir mediante señales que les 
identificase y en barrios separados mediante barreras arquitectónicas y obligados a usar 
señales distintivas como el sambenito (GARCÍA DE CORTÁZAR, 2014: 244), 
convirtiéndose así en marginados junto con otros grupos sociales como los homosexuales, 
mujeres asociadas a la brujería y a la prostitución, musulmanes, herejes, leprosos, etc… 
Todos esto impulsó a las primeras expulsiones de los hebreos en territorios europeos, 
como fue el caso de Renania, Inglaterra o Francia, estableciendo así una mejor relación 
de los judíos con los reinos mediterráneos (HAVERKAMP, 2004: 7).  
 
De todas maneras y fuera como fuera, los cristianos y los judíos comparten un hecho, y 
es que ambas culturas fundaron importantes centros de cultura allí donde vivían 
(HAVERKAMP, 2004: 5). No es justo darles todo el protagonismo a ellos dos, ya que 
también es conocido que las ciudades andalusíes o islámicas en general también poseían 
tanto los medios como los conocimientos necesarios para hacer florecer un periodo 
cultural que se plasmaría en el legado tanto material como intelectual que hoy conforma 



 12  

España, sumado, como es obvio, al legado que ha dejado tanto el cristianismo como el 
judaísmo.   
 

2.1.4. FORMAS DE ORGANIZACIÓN  
 
Este hecho nos pone en relación con la forma de organización y comunicación tanto 
dentro de su misma comunidad como con sus vecinos. Lo primero que hay que tener en 
cuenta es que, aunque estuviesen reprimidos o bajo las directrices de otras culturas o 
pueblos, los judíos no vivían bajo la marginalidad, sino que se relacionaban con el resto 
de la población y se organizaban junto a ellos. Ellos, aunque desde mediados de la Edad 
Media en algunos países europeos ya vivieran en barrios separados, se comunicaban con 
sus convecinos mediante el uso de las lenguas vernáculas de cada territorio favoreciendo 
así el consumo de una tradición oral; y sabemos que, sobre todo, lo hacían así las mujeres 
y niños (HAVERKAMP, 2004: 7 y 11).  
 
En los referido a su hábitat y vida diaria, también sabemos que no había diferencias entre 
las viviendas judías de las cristianas, aunque todavía están menos diferenciadas en los 
reinos y territorios mediterráneos del sur de Europa. También sabemos de las regiones 
más septentrionales de Europa, que tenían actividades económicas más estrechas, aunque 
estaban menos cualificados que los judíos del mundo mediterráneo, y estos, siempre más 
cualificados que los cristianos. En cuanto a los principales motores de la economía judía, 
sabemos que el préstamo de dinero en forma de crédito era lo que más economía 
generaba, algo que para los cristianos estaba prohibido, siendo el siglo XIII el siglo en el 
que más créditos se generaron hacia cristianos. El negocio del crédito estaba reservado a 
las posiciones sociales judaicas más elevadas, estableciendo así una diferencia social con 
el resto de los judíos de la comunidad que se ocupaban de otros asuntos. Las principales 
ocupaciones económicas y laborales del resto de los judíos de cada comunidad eran la 
medicina, el negocio del vino, cereales y ropa, etc… sobrepasando a los cristianos y 
generando un sentimiento de envidia y odio (HAVERKAMP, 2004: 12, 13 y 14).  
 

2.2. PENÍNSULA IBÉRICA: UNA HISTORIA MILENARIA  
 

2.2.1. ESTUDIOS ARQUEOLÓGICOS  
 
Comenzaremos hablando de la Península Ibérica apuntando unas pinceladas sobre los 
avances y el estudio de las comunidades judías a través de la Arqueología. Lo primero 
que debemos saber es que la Arqueología es una ciencia auxiliar de la Historia, y que 
como tal, hay que saber cómo interpretarla. Las primeras evidencias arqueológicas que 
tenemos sobre las comunidades judías arrancan en el siglo XVIII con importantes 
personajes como Francisco Pérez Bayer, quien recopiló toda una serie de conjuntos 
monumentales y epigrafía hebrea. Esta Arqueología multiplicó sus resultados a partir de 
los años 80 del siglo XX debido al gran impulso de urbanización que sufrió España, y del 
que podemos encontrar nuevas apariciones por un gran desarrollo (EIROA, 2018: 220 y 
222).  
 
Gracias a los estudios y hallazgos que se han producido desde el siglo XVIII a lo largo y 
ancho de todo el país, podemos nombrar varias conclusiones que nos permiten a los 
historiadores hacer un mejor discurso histórico y más completo. En lo que respecta a la 
Arqueología de lo cotidiano, podemos ver la presencia de tres bloques: edificios, registro 
arqueozoológico y objetos rituales. En lo que respecta a los edificios, cabe destacar una 



 13  

clara idea, y es que vivían en barrios separados, pero en lo que engloba a la Arqueología, 
podemos decir que no se diferencian esos espacios, que sí conocemos a través de la 
documentación. Las viviendas, como ya se ha explicado en el apartado anterior, no tenían 
diferencias a simple vista de las del resto de la población, pero sí que encontramos 
elementos como las mezuzas o los codos que sí que son diferenciadores del resto, siendo 
los denominados ajuares domésticos la clave para diferenciar un hogar judío de un hogar 
cristiano. En lo que respecta a los objetos rituales, sí que son propios de los judíos e 
indican su presencia. El principal objeto que más aparece y que es más típico del judaísmo 
son los candiles de Janucá, que es la fiesta de las Luces y que se celebraba en casa 
(EIROA, 2018: 229 y 230), es decir, que tenía un uso doméstico. Este tipo de objetos 
suele aparecer tanto en cerámica como en metal.  
 
En cuanto a la Arqueología de los espacios religiosos, cabe destacar las sinagogas, los 
baños rituales y los espacios funerarios (EIROA, 2018: 239). De los datos que más han 
sorprendido a las investigaciones sobre las sinagogas es el uso de la luz, ya que suelen 
tener tanto ventanas como lámparas de vidrio, y que las mejores documentadas podríamos 
tener la de Toledo o la de Córdoba, y del resto de España, cada vez se conocen más 
ejemplos y obtenemos más información. Lo más llamativo podrían ser los baños rituales, 
de los que solo se conservan dos. En cuanto a los cementerios, hay una gran tradición 
arqueológica que nos ofrece buena cantidad de información y epigrafía hebrea (EIROA, 
2018: 245 y 246).  
 

2.2.2. ORIGEN DE LOS JUDÍOS  
 
La historia medieval de los judíos en los territorios de la Península Ibérica podría 
traducirse como una historia milenaria. Sabemos que su llegada se produjo 
aproximadamente tras uno de sus hitos históricos más importantes, la destrucción del 
templo de Jerusalén en el año 70 d.C., comenzando así la Diáspora, primero por el 
Mediterráneo y después por el resto de Europa. Cuando en el año 586 los visigodos 
adoptan el cristianismo como religión oficial del reino, los judíos consiguen sobrevivir 
debido a la mala organización de estos, aunque ya comenzaban los primeros síntomas de 
las malas relaciones de los cristianos con los judíos. Ya en el periodo de Al-Ándalus los 
judíos eran considerados como gente del Libro, lo que les condecía una especie de barrera 
protectora, además de haber tenido un carácter colaborador con los musulmanes en su 
llegada a la península. Fue durante los siglos X y XI cuando los judíos gozaban de una 
mayor posición en la sociedad, obteniendo entonces altos cargos en los gobiernos, además 
de tener una cultura y espiritualidad autónoma, lo que les hizo crear notables focos de 
cultura en importantes ciudades como Córdoba, Granada, Lucena, Sevilla o Zaragoza 
(HINOJOSA, 2000: 25 y 26).  
 
Cuando comienza la Alta Edad Media encontramos con que la población judía es menor 
que la musulmana o la cristiana, pero será con el inicio de la Reconquista cuando la 
población judía crezca y además reciban privilegios por parte de los reyes al haber sido 
colaboradores con ellos en su misión. Fue ya en la Plena Edad Media cuando las presiones 
antijudías comenzaron a aumentar con el apoyo de la Iglesia, sobre todo a partir del IV 
Concilio de Letrán celebrado en el año 1215, aunque fue ignorada su aplicación por parte 
de los reyes ya que gozaban de igualdad jurídica ante la Corona al ser considerados como 
pueblo perteneciente al patrimonio real y como tal debían estar protegidos (HINOJOSA, 
2000: 27).  
 



 14  

2.2.3. SOCIEDAD JUDÍA  
 
Para hablar sobre la sociedad judía de la Península Ibérica, debemos atender diferentes 
elementos que son los que conforman una sociedad, como la demografía, la estructura 
social y profesional y, en este caso, los indicadores sobre convivencia o coexistencia. En 
primer lugar, para hablar de la demografía debemos tener presente que la población judía 
de la Península Ibérica arranca en el siglo IV, y sabemos que en los siglos que 
corresponden a la Baja Edad Media, siglos XIII, XIV y XV, la población de los reinos 
hispánicos era la más elevada de toda Europa con importantes juderías como la de 
Zaragoza, Córdoba o Toledo, pero sin tener la condición jurídica de vecinos. Es imposible 
saber cifras reales ya que estamos en una época preestadística, pero en el caso de Castilla, 
se hacen estimaciones de aproximadamente 70.000 judíos a finales del siglo XV, mientras 
que en la Corona de Aragón a finales del siglo XV encontramos unos 13.000 
aproximadamente (HINOJOSA, 2000: 34).  
 
En cuanto a la estructura social, sabemos que los judíos castellanos no tenían una jerarquía 
marcada por el nacimiento como en el caso de los cristianos, sino que ellos escalaban 
posiciones en su sociedad mediante la fortuna, el saber, y la ascendencia, quedando en la 
cúspide de la pirámide poblacional una minoría de judíos intelectuales y ricos, que casi 
siempre se enriquecían con el comercio y la economía, quedando en la clase media la 
gran mayoría de los judíos. Obviamente según en qué familia nacías y si ya disponía de 
los medios suficientes, tenías una mayor facilidad para esa ascensión social, pero un judío, 
por ejemplo, que naciese en una familia neutra, si establecía una buena estrategia social, 
podía aspirar a lo más alto. La aljama era la institución jurídica que agrupaba a los judíos 
a modo de “municipio” actual que contaba con una serie de servicios e instituciones y el 
objetivo de hacer cumplir la ley mediante una serie de estatutos que eran propios de cada 
aljama. Todos los aspectos que tenían que ver con el día a día de los judíos quedaban 
regulados y organizados desde el concejo, los tribunales y la sinagoga, los tres pilares 
sobre los que se sujetaba la sociedad judía de la Península Ibérica (HINOJOSA, 2000: 
35).  
 
En cuanto a la estructura profesional de los judíos, cabe destacar el hecho de que era 
similar tanto en el mundo urbano como en el rural además de ser similar a las actividades 
que realizaban los cristianos, dejando atrás el estereotipo creado a través del tiempo del 
judío usurero. Primaban los oficios relacionados con la agricultura, ganadería y artesanía, 
pero casi siempre como propietarios y no como trabajadores. En uno de los sectores donde 
más presencia judía se ha documentado es en la medicina y en el manejo de capitales, 
realizando una tan importante labor que hasta algunos reyes precisaron de sus servicios. 
Otro de los trabajos que más judíos ocupaba era el de arrendadores y financieros o 
prestamistas, siendo este el principal motivo que generaría el sentimiento antisemita 
(HINOJOSA, 2000: 39 y 41).  
 
Fueron los siglos XIII y XIV, sin dudas, los siglos en los que el antisemitismo se convirtió 
en una realidad. Ambas Coronas experimentaron una fuerte oleada de antisemitismo 
cargada de un fuerte componente ideológico, que había calado en la mentalidad de la 
población debido a una serie de ideas que, en ocasiones, habían sido expuestas desde el 
ejercicio del poder. Ya sabemos que desde el IV Concilio de Letrán los judíos debían 
vivir en barrios separados y seguían siendo vistos por los cristianos como un pueblo 
deicida. No solo estaban ya condenados a vivir en barrios segregados, sino que también 
se creó una mentalidad específica para los judíos, ahora vistos como un pueblo maligno 



 15  

que había que exterminar, desde tiempos de Ramón Llull hasta que se expulsó a los judíos 
con el reinado de los Reyes Católicos (HINOJOSA, 2000: 28). De esta manera, se crearon 
mecanismos ideológicos desde el poder capaces de manipular los sentimientos de la 
población por el interés de las élites (MONSALVO, 2020: 227).  
 
Una cuestión que debemos tener en cuenta y que ha sido debatida por historiadores y 
especialistas es la cuestión de la convivencia. Hay autores que defienden que sí que hubo 
convivencia y otros que hubo coexistencia, por lo que habría que definir claramente estos 
dos términos. En primer lugar, podemos hablar de convivencia en ejemplos como Tudela, 
en Navarra, donde convivieron las tres culturas de una manera pacífica. En cambio, si 
hablamos de coexistencia, que sería lo correcto ya que se tuvieron que adaptar a la 
sociedad para poder sobrevivir, nos estamos refiriendo a que los judíos eran seres pasivos 
en una sociedad que estaba fuertemente dominada por la cultura cristiana donde por 
medio de las leyes, eran considerados como inferiores (HINOJOSA, 2000: 36 y 37). Es 
natural pensar que no convivieron, sino que coexistieron, ya que, debido a las 
conversiones forzosas, la gran cantidad de leyes en contra de los judíos y ese fuerte 
sentimiento antisemita, no podemos hablar de una convivencia tranquila a excepción de 
los ejemplos que ya tenemos.  
 

2.2.4. EL CASO DE CASTILLA EN 1449 Y EL PROBLEMA CONVERSO  
 
Así pues, el siglo XIV volvió a marcar un antes y un después en la historia del 
antisemitismo hispánico. Ya sabemos que en 1348 la peste negra irrumpió en la sociedad 
medieval de tal manera, que quedaron traumas psicológicos entre la población además de 
que acentuaría una profunda crisis que no se vería resuelta hasta el siglo XV. Uno de los 
argumentos que se usaron en contra de los judíos es que ellos eran los culpables de 
propagar la peste entre la población mediante el envenenamiento de las aguas 
(HINOJOSA, 2000: 28). Este argumento se veía reforzado mediante el uso de otro tipo 
de argumentos, pero sin duda, el año determinante para el antisemitismo es 1391.  
 
1391 causó una herida de gravedad al judaísmo hispánico, siendo un hito histórico de 
gran importancia. Para hablar de 1391, nos tenemos que situar en la ciudad de Sevilla, 
donde Ferrán Martínez por medio de su predicación, condenó a los judíos, produciéndose 
entonces asaltos, vejaciones, asesinatos, etc… y todo en contra de los judíos sin poder 
volver después al estado anterior a 1391 (HINOJOSA, 2000: 28). Aunque el epicentro 
era Sevilla, se extendió por muchas de las ciudades de ambas Coronas donde también se 
produjeron crímenes contra los judíos. Lo que encontramos en 1391 son muestras de un 
claro antisemitismo emocional (MONSALVO, 2020: 228), ya que Ferrán Martínez 
utilizaba bulos para intentar manipular a la población mediante el odio y las agresiones a 
los judíos. El resultado final fue la conversión masiva y veloz de multitud de judíos por 
miedo a sus convecinos cristianos (MONSALVO, 2020: 227). Otra de las consecuencias 
que trajo consigo lo sucedido en 1391 fue la desaparición de muchas juderías a la par que 
una nueva distribución de la población judías incluso por lugares que nunca habían tenido 
presencia hebrea (HINOJOSA, 2000: 29).  
 
Así pues, arranca una nueva etapa para la historia de los judíos de la Península Ibérica. 
Tras las traumáticas experiencias vividas durante 1391, comienza lo que los historiadores 
han denominado como “la era bautismal”. Estuvo propiciada por múltiples aspectos, 
como las predicaciones de Vicente Ferrer, el comportamiento de Benedicto XIII mediante 
las bulas o por la Disputa de Tortosa, para pasar así de un problema judío a un problema 



 16  

converso (HINOJOSA, 2000: 28 y 29). Es ahora cuando los judíos que adopten el 
cristianismo serán conocidos como conversos o judeoconversos, lo que nos enlaza 
directamente con los sucesos ocurridos en Castilla en 1449.  
 
Lo que ocurrió en Castilla en 1449 tiene que ver con todas esas conversiones que se 
produjeron, voluntarias o no, tras los trágicos sucesos. Entre los años 1419 y 1449 
encontramos una etapa tranquila para los judíos pero que se estaba viendo alterada por el 
aumento de las conversiones debido a que estos estaban ocupando cargos públicos, 
iniciando carreras eclesiásticas y diversos roces con las élites urbanas (MONSALVO, 
2020: 229). El estallido de la revolución se dio en Toledo de la mano del líder Pedro 
Sarmiento, cuando el monarca Juan II mandó recoger un impuesto extraordinario 
mediante la figura del converso Antonio Cota que afectaba a los toledanos, ordenando 
Sarmiento la expulsión de los conversos y judíos de la ciudad (AMRÁN, 2020: 246). La 
revolución consistió en asaltar tanto juderías, como casas de judíos y/o conversos, 
sinagogas y otras estancias donde había presencia judía o conversa, además de ejercer 
una potente persecución contra los conversos (MONSALVO, 2020: 229).  
 
Los conversos no tenían todo en su contra, ya que la Iglesia los reconocía como iguales 
al resto de los cristianos, y tras el Concilio de Basilea de 1434 se profesó un mensaje de 
paz hacia ellos con importantes castigos hacia los rebeldes como la excomunión. De igual 
manera, los aspectos negativos de los conversos se agudizaban, con argumentos utilizados 
por Sarmiento como que eran un enemigo peligroso y que, por tanto, hacía falta una 
limpieza de sangre y la consolidación de una mentalidad de castas (MONSALVO, 2020: 
230 y 231). El principal argumento utilizado tanto por el Papado como por la Iglesia 
hispánica era que si habían recibido el bautismo debían ser considerados de igual manera 
a los denominados cristianos viejos, sirviendo la teoría del bautismo purificador y la 
comunión universal como principal nexo entre los cristianos y los conversos 
(HINOJOSA, 2020: 232), mientras que el rey Juan II en 1451 emitió un documento en el 
que indultaba a todos los rebeldes, estableciendo un “perdón real” que supuso una 
decepción para los conversos (ARMÁN, 2020: 250).  
 
Fue en el reinado de Enrique IV (1454-1474) cuando el antisemitismo se consolidó de 
una manera clara contra los conversos y también contra los judíos. Se produjeron 
revueltas antisemitas con ataques a conversos en diversas ciudades castellanas sumados 
a las matanzas de conversos en ciudades andaluzas. Encontramos un nuevo personaje 
clave en este devenir histórico, que es Alonso de Pina y su obra Fortalitium fidei, que 
corresponde con la cumbre del antisemitismo castellano del siglo XV con un único 
objetivo, extirpar a los judíos mediante nuevos mecanismos que él propondría, como la 
Inquisición. Sus argumentos se basaban principalmente en tres ejes: la alteridad religiosa 
que construye una imagen negativa sobre el “otro”; incluir un programa legislativo en 
contra de los judíos; y la adopción de medidas represivas (MONSALVO, 2020: 234, 235, 
236 y 237).  
 
Mientras tanto, el resto de los judíos en el reinado de los Reyes Católicos vivieron un 
corto periodo de paz y calma donde incluso podemos encontrar a judíos en altos cargos 
de la Corte, como Abraham Senior, pero ante la presión eclesiástica ejercida contra los 
conversos, finalizaría con la adopción de nuevas medidas como la aprobada en las Cortes 
de 1480 en cuanto a la segregación espacial se refiere y con instrumentos como la 
Inquisición, que actuaba por medio del miedo (HINOJOSA, 2000: 29), además de ponerle 



 17  

fin a la existencia de los judíos en sus reinos mediante el Edicto de expulsión del 31 de 
marzo de 1492. 
 

2.3. REINO Y CORONA DE ARAGÓN 
 

2.3.1. ESTUDIOS ARQUEOLÓGICOS  
 
En el caso de Aragón, también se han realizado estudios arqueológicos de las 
comunidades judías que aquí habitaban, y de las cuales podemos sacar varias 
deducciones. La primera de ellas es la ubicación de la Judería de Zaragoza, que estaría 
situada en la actual calle Verónica de Zaragoza. Sabemos que, tras la conquista cristiana 
a los musulmanes, los judíos permanecieron en ella, formando así una población de 
carácter agrícola, artesanal y financiera (BELTRÁN, 2005: 348). Sobre este territorio, 
diferentes empresas de Aragón han realizado numerosos estudios arqueológicos, pero por 
la falta de material doméstico y urbanístico, es imposible recrear el espacio.  
 
Del resto de Aragón, tenemos datos sobre localidades como Calatayud o Monzón de las 
que podemos sacar más información sobre las comunidades judías. De la primera 
localidad podemos decir que se sabe tanto la planta como el alzado de su antigua Judería, 
sobre la que ahora hay edificada una Iglesia, y de la segunda, tenemos los ejemplares 
hallados de una campana de bronce y un candil de cerámica. De los edificios que se han 
hallado en Aragón, podemos destacar los baños judíos de Zaragoza, situaos en la calle 
Coso en una edificación de estilo mudéjar del siglo XIII, aunque no se conocen datos ni 
sobre su excavación ni sobre su hallazgo. Posiblemente lo más importante desde el punto 
de vista de la Arqueología son los cementerios hebreos ya que todas las localidades tenían 
uno, aunque no hayan sido excavados (BELTRÁN, 2005: 349 y 350). De estos resultados, 
podemos destacar las lápidas encontradas en Uncastillo con epigrafía hebrea, siendo un 
importante ejemplo, además de los diferentes objetos usados en la inhumación como lo 
son anillos, emblemas, recipientes o alfileres para agarrar el sudario.  
 

2.3.2. COMUNIDADES JUDÍAS DE ARAGÓN  
 
Sabemos cuáles eran las comunidades judías de Aragón debido a que cuando se produjo 
el momento de la expulsión, cada localidad donde había una aljama o donde había 
presencia de judíos, recibió una copia del edicto (MOTIS, 2019: 202). También sabemos 
que dichas localidades tenían una diferenciación en cuanto al término se refiere, y es que 
estaban divididas en realengo, es decir, territorio perteneciente a la Corona, o en señoríos 
independientes de la misma, que podemos sintetizar gracias a estudios elaborados como 
el de Miguel Ángel Motis Dolader (véase tabla 1), donde además del reino de Aragón 
incluye Cataluña y Valencia, donde también había un fuerte componente judío.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 18  

Tabla 1: Distribución de la población judía en cuanto a realengo o señorío (MOTIS, 
2019: 202). 

 

 
 

2.3.3. SOCIEDAD, URBANISMO Y POBLACIÓN  
 
En lo que respecta a la demografía judía de Aragón, podemos decir en primer lugar, que 
no contamos con fuentes fidedignas ya que estamos todavía en una etapa preestadística, 
y por consiguiente, solo encontramos población tributaria o estructuras familiares donde 
la mujer ha sido marginada. Lo que encontramos en Aragón durante la Baja Edad Media 
es una crisis demográfica que se asienta sobre tres pilares fundamentales: la peste negra 
de 1348, la guerra con Castilla con la posterior devastación de núcleos urbanos, y las 
persecuciones de 1391 que acabaron por empujar a los judíos al exilio de Navarra y al 
consiguiente retroceso económico (MOTIS, 1996: 886 y 891).  
 
Algo importante a destacar en cuanto a la población son las innumerables conversiones 
tanto voluntarias como forzosas que se produjeron en Aragón debido, sobre todo, a la 
controversia de Tortosa de 1413. Para los que todavía fueron fieles a su religión y 
mantuvieron el rito judaico, esto supuso una crisis ya que muchas juderías quedaron 
obsoletas o abandonadas, además de que se produjeron episodios de violencia para 
quienes no decidían adoptar la nueva fe o momentos de retroceso económico en según 
que territorios (MOTIS, 1996: 901 y 903).  
 
Para el caso de la Corona de Aragón, integrada por Aragón, Cataluña, Valencia y 
Mallorca, contamos con los siguientes datos (véase tabla 2) que nos dan una imagen 
aproximada de la evolución demográfica de los judíos desde 1391 hasta 1492, es decir, 
en casi 100 años. Los datos que encontramos los podemos interpretar diciendo que el 
territorio que más pérdidas hebreas tuvo fue Cataluña, donde se redujo su población 
considerablemente. Además, si sumamos los cuatro territorios y los comparamos entre 
esos casi 100 años, podemos ver que pasaron de tener aproximadamente 26.800 judíos en 
1391 a tener 5000 el mismo año de la expulsión. Dicho de otra manera, Aragón perdió el 
67% de su población hebrea; Cataluña un 85%; Valencia un 87,5% y Mallorca un 96% 
(MOTIS, 1996: 905).  
 



 19  

Tabla 2: Población judía de los distintos territorios de la Corona de Aragón (MOTIS, 
1996: 905). 

 

 
 
En este caso, la sociedad judía estaba dividida en tres estamentos como la cristiana, 
denominados como manos, que quedaban delimitados en función de la riqueza de cada 
individuo o familia. Hay que recordar que, como en el caso de la Corona de Castilla, 
también había una gran movilidad en la sociedad en cuanto a la posición social. Entre los 
judíos zaragozanos que se encontraban en la cúspide de la sociedad encontramos apellidos 
como los Cavallería o los Alazar, también denominados judíos francos debido a las 
franquicias que obtuvieron mediante privilegios reales, mientras que el resto de la 
población eran denominados como peyteros debido al impuesto ordinario que pagaban 
(HINOJOSA, 2000: 35).  
 
En cuanto al urbanismo, los judíos vivían bajo una segregación espacio-funcional 
promovida desde el poder político ya en tiempos del rey Jaime I en 1275. Este monarca 
maniobró esta idea desde el punto de vista de querer proteger a los judíos en barrios que 
ahora iban a estar amurallados, siendo pues un instrumento que venía desde el poder con 
una falsa apariencia protectora que en realidad era un instrumento de dominación social. 
Uno de los efectos que produjo esa separación urbanística fue un aumento del 
antisemitismo al perder relaciones de vecindad o solidaridad y aumentando también la 
dependencia de los judíos hacia el monarca, visto ahora como su máximo protector. No 
se haría totalmente efectivo hasta el reinado de los Reyes Católicos, quienes en las Cortes 
de Toledo de 1480 obligaron a la población judía a vivir en barrios separados de la 
población cristiana para así evitar el contacto tanto físico como moral de los judíos y de 
los conversos (MOTIS, 1996: 916, 1917 y 919).  
 
Muy ligado al antisemitismo, encontramos en Aragón un fenómeno exclusivo, que recibe 
el nombre de Libro Verde. Este texto se difundió rápidamente por Zaragoza y por todo 
Aragón durante los siglos XVI y XVII, y en él se recogía la genealogía de las familias 
judías que habían estado viviendo en Aragón, tanto antes como después de su expulsión 
en 1492 (GALLEGO, 2005: 235). Uno de esos ejemplares se encontró en el Archivo de 
la Inquisición, algo que nos da qué pensar sobre las verdaderas funciones de ese 
documento. Sabido es por todos que la Inquisición actuaba por medio de una especie de 
pedagogía del miedo, utilizando el miedo como principal herramienta para el control 
ideológico de la población.  
 
Que circulase libremente este tipo de obras por la sociedad, creaba un nuevo tipo de miedo 
entre la población que podría volver a quebrar las relaciones, ya asentadas en el siglo XVI 
y XVII, de judíos conversos y cristianos “viejos”. Uno de estos miedos era el descubrir 
el origen familiar judío de alguien, porque ligado a la idea de limpieza de sangre, sería 
duramente afectado tanto la persona como, por ejemplo, los negocios que pudiera tener, 



 20  

por prejuicios (GALLEGO, 2005: 240). No solamente se recordaban los nombres y 
genealogía, sino también toda la historia que esas familias tuvieron que vivir en cuanto a 
castigos y penas se refiere, por lo que la idea de la humillación sigue muy presente ante 
esta nueva sociedad (GALLEGO, 2005: 41).  
 
La Judería es uno de los aspectos urbanísticos más importantes de los judíos con una 
cuádruple función que se dio así por todas las leyes y normas segregacionistas mandadas 
desde el poder político. Por tanto, la Judería es un espacio que puede actuar como 
residencia privada; también un centro cívico-religioso, socio-asistencial y también, 
debido a la delimitación urbanística, como centro alimentario y mercantil. No solo estaba 
el edificio correspondiente a la Judería, sino que también encontramos edificios de gran 
importancia como la sinagoga, el hospital, las cofradías, residencia del rabino, etc… 
además de ser el hogar de las familias más importantes (MOTIS, 1996: 918).   
 

2.3.4. INSTITUCIONES SOCIORRELIGIOSAS DE ZARAGOZA 
 
Una de las instituciones sociorreligiosas más importantes que hubo durante la Edad Media 
son las cofradías. Las cofradías nacen en el siglo XIV aproximadamente y debemos tener 
en cuenta que no es algo característico de Aragón, sino que en el resto de los territorios 
también se dio el caso. Las cofradías eran sociedades de carácter asistencial y benéfico 
que contaban con una serie de fines, de los que podemos destacar el cuidado de los 
enfermos, la instrucción en la religión judía, todo lo requerido a los difuntos y también a 
las labores de hospitales y que debían de contar con el permiso real para poder fundarse. 
Así, en la ciudad de Zaragoza encontramos un total de 14 cofradías divididas según sus 
funciones, por lo que podemos hablar de cofradías sociobenéficas y cofradías 
sociolaborales. De las cofradías sociobenéficas podemos decir que tenían como misión 
espiritual la de velar por los pobres y cuidar a los transeúntes que por allí pasaban, además 
de enterrar difuntos o instruir a los más jóvenes. En cambio, las sociolaborales surgieron 
debido a la marginación que sufrieron los judíos, por lo que tuvieron que organizarse 
entre ellos (BLASCO, 1990: 4, 9, 12, 13 y 41).  
 
Como ya he dicho, las cofradías no formaron parte de un fenómeno propio de Zaragoza, 
y por ende, no era propio tampoco del ámbito urbano. Hay constancia gracias a la 
documentación de cofradías similares a las que encontramos en Zaragoza en ámbitos más 
rurales, como en el caso de Tauste en el siglo XV. En este caso encontramos la fundación 
de nueva cofradía en Tauste debido al exponencial aumento de la pobreza, donde Jucé 
Atortox abonó la cantidad de 10 florines en 1405 para obtener la licencia real de fundación 
(MOTIS, 2001: 173).  
 
Otra de las instituciones sociorreligiosas que más importancia tuvo en la ciudad de 
Zaragoza durante la Baja Edad Media y perteneciente a la Judería fue el hospital. El 
hospital de la Judería en este caso funcionaba como centro de beneficencia y asilo donde 
se proporcionaba todo lo necesario, mediante el apoyo de toda la comunidad, para poder 
acoger a los más necesitados, entre los que destaca la presencia de enfermos, pobres y 
ancianos. El hospital quedaba al cargo del que se denominaba hospitalero, y el ingreso se 
podía hacer de dos maneras. En el caso de querer acceder a un hospital judío público, solo 
bastaba ser judío y ser pobre de solemnidad, lo que demuestra el espíritu asistencial que 
tenían los judíos; mientras que, si querías acceder a un hospital judío privado, debías legar 
a este todos tus bienes además de dejar pagados los gastos del entierro y de la mortaja 
(BLASCO, 1990: 45 y 46).  



 21  

El hospital judío más antiguo del que se tiene noticia en Zaragoza es del año 1356 y 
responde al nombre de Hospital de don Mayr, pero en la documentación de los archivos 
tenemos noticias sobre otro hospital en 1385, conocido como el Hospital de Açach 
Vitales. En el momento de la expulsión en 1492, también hay constancia de un “spital de 
la judería”, preparado con 9 camas, 2 palacios, 5 habitaciones y 2 baños (BLASCO, 1990: 
45 y 46), lo que nos indica que estamos ante una institución muy bien documentada y 
organizada.  
 

2.3.5. LA MUERTE MEDIEVAL DESDE LA ÓPTICA DE LOS JUDÍOS. 
EJEMPLOS DE TESTAMENTOS DE MUJERES JUDÍAS DE 
ZARAGOZA.  

 
Sabemos que la muerte era algo indispensable en la vida de los medievales porque la 
arqueología nos ha hecho ver la importancia que tenía esta temática en la cotidianeidad 
de la Baja Edad Media en cuanto a iglesias o sepulcros, pero también es importante 
estudiar la literatura bajomedieval, famosa por sus miniaturas, donde a veces podemos 
ver calaveras u otros elementos relacionados con la muerte que son indicadores en muchas 
ocasiones de las principales ideas que tenían en la mente o de sus gustos. El tema de la 
muerte está íntimamente ligado a los testamentos, como medio por el cual ordenas tus 
bienes y puedes marchar en paz mediante una buena muerte.  
 
En el caso de los judíos, contamos con una escasez de testamentos debido a varias 
cuestiones. La primera de ellas es que los judíos no estaban obligados a hacer testamento 
ya que su ley, el Pentateuco y la posterior modificación de Talmud así lo dicen, 
estableciendo total libertad para la disposición de sus bienes. Otra de las razones por la 
que no hay casi testamentos de judíos es que, tras la expulsión de 1492, muchos de esos 
testamentos que se consideraban al margen de la ley y de la realidad, fueron destruidos 
ya que sus testadores ya no estaban. De los que hay recuperados y archivados, también 
podemos decir que ninguno está en hebreo, aunque gozaban del privilegio otorgado por 
Juan I de que así podían redactarlos. Si los judíos acudían ante notario cristiano tenían la 
misma validez jurídica, y eso nos conduce a la pregunta de por qué tan poca producción 
que ha llegado a nuestros días, que se podría explicar con que los judíos del siglo XIV no 
testaban ante notario cristiano, y los del siglo XV son porque tienen relación con 
conversos (BLASCO, 1991: 80, 81 y 83).  
 
Solo se han conservado un total de cinco testamentos y todos ellos corresponden a 
mujeres judías que además son casi todas viudas. Todos ellos presentan unas series de 
particularidades (BLASCO, 1991: 101) a diferencia de los testamentos cristianos. La 
primera diferencia sería que no hay miedo por la incertidumbre del más allá y además 
tampoco hay deseo explícito de alcanzar la gloria, algo que siempre encontramos en los 
testamentos cristianos. Tampoco se especifica el lugar de enterramiento, posiblemente 
porque solo había un cementerio destinado a los judíos. Otra de las diferencias es que 
tanto las festividades judías como su ley son las que marcan tanto los momentos del año 
como las ceremonias del luto.  
 
Conocemos la identidad de estas cinco mujeres, algo importante de destacar, ya que hay 
que ser conscientes de que en este periodo histórico la mujer seguía subordinada a la 
figura masculina o paternal y por eso suele haber menos documentación sobre mujeres, 
pero ahí está la importancia de estudiar también los silencios de la Historia. Estas cinco 
mujeres de las que hoy podemos consultar su testamento son Jamila, viuda de Mossé 



 22  

Salero, de 1401; Sol Belida (alias Leoneta, posiblemente por su origen de León) de 1405; 
Jamila, viuda de Jentó Arruetí, de 1415; Tolosana de Caballería, viuda de Bienvenist de 
Caballería, de 1418 y por último, Fermosa, viuda de Jucé Axevilí, de 1418.   
 
De la misma manera podemos observar el importante papel que tenía la mujer dentro de 
su familia, y, además, las viudas, quienes se tenían que ocupar tanto de la familia como 
del negocio (si se daba el caso) cuando su marido fallecía (BLASCO, 1991: 107). Todas 
ellas residían en la ciudad de Zaragoza en el siglo XV, y atendiendo a ese contexto 
podemos ver la importancia que el factor conversión tenía sobre ellas, y es que en esos 
testamentos se da el caso de que quieren que la riqueza y la herencia se quede en la parte 
familiar que todavía es judía, lo que explicaría también por qué testan ante notarios 
cristianos (BLASCO, 1989: 134). En ocasiones, como en el ejemplo de Tolosana de 
Caballería de 1418, vemos que su herencia la reparte entre sus hijas (BLASCO, 1991: 
92), dejándole preferencia a su sucesión judía, y el resto de los bienes, a sus hijos 
conversos.  
 
Por otro lado, podemos establecer una serie de similitudes, como que todas testaban 
estando enfermas a excepción de una. Es importante también destacar este hecho ya que 
los judíos tenían prohibido hacer testamento si no tenían ninguna enfermedad, lo que 
vemos claramente en el ejemplo de Tolosa de Caballería en 1418. Otra de las similitudes 
podría ser que todos ellos se ajustan al romance y al derecho aragonés, además de estar 
todos validados por medio de testigos (BLASCO, 1989: 130, 132 y 133).  
 
En relación con las mujeres judías, podemos hablar del ejemplo de Marién (GARCÍA, 
2005: 225). Debemos remontarnos a Tarazona un 16 de octubre de 1394 donde Marién, 
mora de Torrellas, hace un manifiesto público sobre sus relaciones amorosas. La 
curiosidad de este hecho viene dada de que Marién, antes de adoptar el islam como su 
religión, era una judía llamada Dueña. Dueña estaba casada con un judío del pueblo 
vecino de Magallón, pero por cuestiones personales, Dueña se acaba enamorando de un 
moro llamado Ibraim y por iniciativa de Dueña, ahora Marién, se van a Torrellas a vivir. 
El marido judío de ella la buscó por bastantes localidades hasta dar en Tudela (Navarra) 
con una viuda a la que querían retener. Esto fue el principal objetivo de Marién cuando 
realizó su manifiesto, el proteger a la viuda de Tudela ya que estaba condenado con la 
pena de muerte, además de proteger también a su familia (GARCÍA, 2005: 230). Esto lo 
podemos relacionar perfectamente con el tema de la solidaridad femenina, ya que no es 
el primer caso que encontramos siendo este además, un discurso que también desafiaba 
el poder de los hombres de su entorno.  
 

2.4. CINCO VILLAS Y TAUSTE: HISTORIA DE CONVIVENCIA LOCAL  
 

2.4.1. JUDÍOS EN EL MUNDO RURAL  
 
El contexto en el que nos encontramos ahora corresponde a la actual comarca de las Cinco 
Villas, en la provincia de Zaragoza y que está formada por un total de treinta y un 
municipios, de los cuales destacan Ejea de los Caballeros, siendo la capital comarcal, 
Uncastillo, Sos del Rey Católico, Sádaba y Tauste. Hay que reconocer el pasado histórico 
de toda esta comarca, donde sabemos que los judíos estuvieron habitando y residiendo en 
diferentes localidades mediante asentamientos y comunidades desde el siglo XI y XII 
mediante cartas de población (MOTIS, 2014: 93), siendo beneficiarios de toda una serie 
de privilegios que ayudaron a la repoblación de esos territorios. Es lógico pensar que 



 23  

mientras avanzaban los reinos cristianos mediante la famosa Reconquista, hubiese 
territorios que se quedasen sin población por lo que urgía la necesidad de establecer 
mediante cartas de población una serie de derechos para atraer nuevos moradores que 
poblasen las nuevas tierras.  
 
Los judíos nunca, bajo ningún término, han vivido solos u aislados debido a que el 
aislamiento es peligroso para ellos en contextos de hostilidad (ROMANO, 1991: 354). Es 
por eso por lo que de forma natural necesitan vivir en comunidades más o menos 
organizadas y, en ocasiones, en convivencia con otros vecinos ajenos a su religión, y 
siempre serán hábitats urbanos, nunca rurales. Esto nos enlaza directamente con la 
solidaridad que tenían los judíos entre sí como sentimiento de pertenencia al mismo 
pueblo histórico, y es que entre las distintas poblaciones cincovillesas encontramos una 
serie de características que resultan de nuestro interés. Todas esas localidades1 que 
cuentan con población judía están muy próximas entre sí, distándose entre 15 y 25 
kilómetros una de cada una. Esto permitía entablar relaciones de solidaridad y amistad, y 
si se diese el caso de haber algún problema, en una misma jornada podrían llegar 
perfectamente a tiempo. Los judíos tampoco representaban la mayoría de la población, 
por lo que tampoco podían dispersarse demasiado, y es por eso por lo que no debían dejar 
sus pueblos e ir a otros, para así, poder crear toda una comunidad (MOTIS, 2014: 94).  
  
Es ahora cuando los judíos van a adquirir un nuevo protagonismo, en general en toda la 
comarca, debido a que ellos son la única minoría restante en el territorio debido a que son 
las fuentes quienes nos dicen que la presencia musulmana se acabó conforme los 
cristianos avanzaban en el territorio. Debido al potencial económico del que gozan los 
judíos, todas estas localidades experimentaron un intenso impulso económico que se 
tradujo en la llegada de nuevos colonos y en la apertura de un clima de prosperidad 
comercial y paz social. Sabemos gracias a las fuentes primarias que uno de los atractivos 
que usaron nuestros antepasados para atraer a la población era no crear ningún tipo de 
discriminación, y es por eso por lo que, en poblaciones como Ejea o Tauste, se hizo un 
llamamiento mediante fórmulas como quantos veneritis ibi populare o también quod 
totos ibi veniatis populare (MOTIS, 2014: 93). 
 

2.4.2. POBLACIÓN Y SOCIEDAD  
 
En cuanto a la demografía judía de las Cinco Villas, podemos decir que estamos ante un 
caso único, ya que, en periodos de bonanza económica, cultural y social, la población 
cincovillesa de judíos llegó a superar el millar de personas, duplicando o triplicando el 
promedio de otros reinos hispanos. En la siguiente tabla podemos observar las principales 
localidades cincovillesas que contaban con población judía mediante el cálculo, en primer 
lugar, del número de casas y un cálculo aproximado de la cantidad total de individuos que 
habitaban dicha localidad. Gracias al fogaje que se realizó a principios del siglo XV, 
concretamente en las Cortes de Maella de 1404 (MOTIS, 2014: 94), podemos obtener los 
siguientes datos aproximados (véase tabla 3).  
 
 
 
 

 
1 Las localidades cincovillesas que podemos incluir en la red de relaciones mercantiles, afectivas y 
familiares son Ruesta, Uncastillo, Sos del Rey Católico, Luna, Tauste, Ejea, Biel, El Frago y Luesia. 
(MOTIS, 2014: 94) 



 24  

Tabla 3: Población judía de las diferentes localidades cincovillesas (MOTIS, 2014: 94). 
 

 
 
Para el caso de Tauste, es importante tener en cuenta que eran, aproximadamente, un total 
de 22 familias o casas las que conformaban la población judía en el fogaje de 1404, lo 
que supone aproximadamente un 14% de la población total de la localidad, siendo en su 
propia proporción superior a la media aragonesa. Esto es un dato que muestra tanto el 
potencial que tenía Tauste como municipio con presencia judía como la importancia que 
tienen los mismos en la Historia local del pueblo, siendo parte de nuestra historia y de la 
que todavía queda un legado magnífico del que hablaré más adelante. Esas 22 familias se 
pueden traducir en 63 miembros totales de la población, teniendo en cuenta que Tauste 
por esas fechas contaba con una población aproximada de 700 habitantes (MOTIS, 2001: 
162), que queda distribuida de la siguiente manera (véase tabla 4).  
 

Tabla 4: reparto de la población de Tauste en cuanto a su condición social se trate 
(MOTIS, 2001: 162). 

 

 
 
 
Para momentos anteriores a 1492, podemos ver que hay una clara evolución positiva de 
la población judía y contamos ahora con 28 cabezas de familia a las puertas de la 
expulsión, con importantes apellidos como los de la familia Atortox, Abenforna, Altixifi 
o Levi (MOTIS, 2001: 164).  



 25  

En relación con la población y el sistema urbano, deberíamos hablar de un momento que 
supuso una ruptura en el equilibrio establecido y que marcó un antes y un después en las 
vidas de la población medieval. Nos estamos refiriendo a la crisis que se produjo en el 
siglo XIV y que se superó́ una vez ya entrado el siglo XV. La crisis bajomedieval en la 
Corona de Aragón se hizo notoria a partir del año 1348, año en el que la Peste Negra entró 
en la península. Esta crisis tuvo lo que se conoce como los Tres Jinetes del Apocalipsis 
(GUINOT, 2011: 18), que serían la guerra, el hambre y las pestes. La guerra tuvo como 
principal protagonista la Guerra de los Dos Pedros, una guerra entre Aragón y Castilla, 
que en Tauste se tradujo hacia migraciones hacia lugares más seguros2 (MOTIS, 2001: 
160). Una de las consecuencias más directas de esta guerra fue la ampliación de impuestos 
para poder financiar las tácticas y técnicas bélicas. El hambre fue otro de los factores 
principales de la crisis, producido sobre todo por las malas cosechas debido a las 
condiciones climáticas y por el bloqueo comercial que sufrió́ el Mediterráneo debido a 
las múltiples infecciones de peste. Por último, la Peste Negra produjo una elevada 
mortalidad entre la población, causando enfermos de todas clases sociales y el abandono 
de muchos territorios y pueblos que quedaron vacíos. Durante el siglo XIV la mortalidad 
aumentó, pero en el siglo XV ya encontramos en las cifras de población indicadores de 
que se estaba superando la crisis demográfica.  

2.4.3. ALJAMA Y JUDERÍA DE TAUSTE  

La aljama es el organismo mediante el cual los judíos pueden promulgar ordenaciones o 
reglamentos con una capacidad legislativa que mana directamente de la autoridad del rey, 
del que todos ellos son vasallos, pero no súbditos. La aljama es la encargada de recoger 
tanto los impuestos ordinarios como los extraordinarios, así como los directos e 
indirectos, y gracias a las fuentes, podemos saber que en los primeros años del siglo XIV 
las Cinco Villas y sus habitantes judíos contribuyeron a un 8% del total recaudado en el 
reino de Aragón. La organización interna de la aljama es importante a la hora de entender 
la sociedad cincovillesa, y sabemos que desde el siglo XIV las grandes villas donde había 
gran cantidad de moradores judíos como Ejea de los Caballeros o Tauste, existía un 
consejo de gobierno que contaba con una serie de adelantados y claveros, que estos 
últimos eran los que se ocupaban de los recursos comunitarios (MOTIS, 2014: 99 y 100).  
 
El origen de la aljama judía de Tauste está fechado entre los años 1274 y 1294 y lo 
conocemos gracias a los padrones fiscales de cada localidad (MOTIS, 2014: 93). No todas 
las localidades tenían este tipo de categoría política o jurídica, y una vez conseguido, cada 
localidad debía pagar al rey un impuesto que era conocido como las pechas. Si algo tiene 
de particular la Aljama de Tauste, es todo el poder que podía concentrar debido a su 
elevada potencia, y esto quedó reflejado en la época mediante el pago de un tributo por 
las caballerías, algo que únicamente debían pagar las aljamas de Zaragoza, Tauste, Ejea 
de los Caballeros y Sos del Rey Católico (MOTIS, 2001: 176).  
 
De la Aljama de Tauste y de su organización, nos han quedado datos específicos en las 
fuentes, sobre los integrantes tanto de la Aljama, como los adelantados, consejeros o 
procuradores, y que conocemos gracias al siguiente estudio (véase tabla 5). Es llamativo 
que uno de los componentes del Consejo sea una mujer, de nombre Johanna Abenforna, 

 
2 Esto se debe a la propia localización de Tauste, ya que es un municipio que desde que fue reconquistado 
a los musulmanes por Alfonso I el Batallador en el 1105 y durante toda la Historia ha sido territorio 
limítrofe con la frontera de Navarra, lo que permitía poder llegar a Navarra en unas pocas horas de 
camino. 



 26  

además de incluir también componentes de todos los estratos sociales para una mejor 
coordinación de la comunidad judía. Otro asunto que podemos destacar de la Aljama de 
Tauste es el desproporcional reparto de la riqueza, quedando en su mayoría en manos de 
la familia Atortox, siendo alguno de sus miembros importantes personajes de la sociedad 
zaragozana que únicamente buscaban expandir sus riquezas (MOTIS, 2001: 173).  
 

Tabla 5: organización de la Aljama de Tauste (MOTIS, 2001: 175). 
 

 
 
 
 
En cuanto a la Judería, sabemos que es el logar do viven los jodios (MOTIS, 2001: 164). 
En el caso de Tauste, esta judería estaba interrelacionada con la población cristiana, 
siendo un perfecto ejemplo de convivencia local entre ambas culturas. Estaba localizada 
en las inmediaciones de mercado de la villa, en el actual término de Barrio Nuevo, 
concretamente en la Calle San Bartolomé y Calle Pedro IV (MOTIS, 2014: 95), siendo 
esta el principal eje sobre el que se desarrollaría la población. Como respuesta a la Disputa 
de Tortosa y a las predicaciones de Vicente Ferrer, a partir de 1414 se asignó a los judíos 
un nuevo prototipo de judío contaminante, que se tradujo en una serie de medidas que 
iban en contra de la cohabitación (MOTIS, 2001: 167) para así poder aislar a los 
conversos de sus antiguos compañeros de fe. Únicamente se dio el caso de cuatro 
cristianos que les permitieron seguir residiendo en los ya nuevos términos de la Judería 
debido a sus privilegios, pero con la excepción de tener las ventanas tapiadas (MOTIS, 
2001: 169). Todo esto lo sabemos gracias a los Registros de Cancillerías, donde quedó 
acordado el nuevo perímetro de la judería (véase tabla 6).  
 
 
 
 
 
 



 27  

Tabla 6: delimitación del nuevo espacio para la Judería de Tauste en el año 1414, junto 
con la delimitación de otras juderías (MOTIS, 2019: 193). 

 

 
 

2.4.4. MORFOLOGÍA URBANA HASTA NUESTROS DÍAS  
 
En lo que respecta a la morfología urbana, 
como norma general encontramos en las 
localidades que forman parte de las Cinco 
Villas una clara diferenciación entre el sector 
fabril y el sector habitacional, entre los que 
habrá un gran eje central y calles 
desordenadas (MOTIS, 2014: 96). Las calles 
desordenadas no son propias de los judíos, 
sino que es algo típico en cualquier villa o 
ciudad medieval con callizos o calles sin 
salida, en una especie de laberinto que es 
característico del urbanismo de la Edad 
Media.  
 
 
 
 
Fig. 1 y 2: antiguos nombres utilizado en  
tiempos de la Judería para referirse a la actual 
calle López de Arbizu y calle Pedro IV  
(Tauste).   
 



 28  

 
 
 
 
 
 
 
 

    Fig. 1 y 2: antiguos nombres 
utilizados en tiempos de la Judería  

para referirse a la actual calle López de 
Arbizu y calle Pedro IV (Tauste).   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Todo ello se encontrará en barrios perfectamente diferenciados del resto desde comienzos 
del siglo XV por la necesidad de las autoridades de aislar a los judíos de los conversos y 
así evitar el contagio de los nuevos cristianos con su fe anterior. Normalmente, este barrio 
no era escogido, sino que cada municipio decidía sobre dónde instalar el nuevo barrio, 
aunque solía ser cercano a la 
autoridad cristiana, como en el caso 
de Tauste (véase fig. 3), o en lugares 
altos como en el caso de Ejea de los 
Caballeros (MOTIS, 2014: 95). Así 
pues, las autoridades dispusieron de 
un plazo de seis meses en los que 
debían, tanto los cristianos como los 
judíos, reordenarse territorialmente 
de tal manera que no compartiesen 
ningún tipo de contacto ni terreno 
entre ellos, permitiéndoles a los 
judíos vivir a intramuros de la 
localidad a partir de 1414 (MOTIS, 
2001: 167).  
 
 
Fig. 3: entorno de la Judería de 
Tauste, actual calle Pedro IV donde 
podemos encontrar la ermita de San 
Bartolomé.  
 



 29  

Lo más importante de la morfología urbana de cada localidad era la posición de la 
sinagoga, siendo esta el verdadero eje vertebrador de cada barrio judío mediante una 
posición central y equidistante con las diferentes puertas del barrio, y siempre orientada 
hacia Jerusalén (MOTIS, 2014: 96), además de ser un espacio compartido para toda la 
comunidad judía donde se podían 
hacer multitud de actividades 
sociales, económicas y culturales. 
En el siguiente mapa, podremos 
ver con claridad todo esto de lo 
que he hablado anteriormente, 
quedando muy bien reflejado en 
color rojo todo el terreno que 
ocuparía tanto la Judería de Tauste 
como el perímetro de las murallas 
medievales (véase fig. 4 y 5).  
 
 
 
 
 
Fig. 4: mapa de Tauste en el siglo 
XV donde podemos ver tanto los 
límites de la muralla medieval 
como los límites de la Judería.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Fig. 5: entorno 
alrededor de la 
Parroquia de Santa 
María de Tauste.  
 
 
 
 
 
 
 
 



 30  

En cuanto a las viviendas (véase fig. 6) podemos encontrar a lo largo de todas las Cinco 
Villas y Aragón, puesto que no es excluyente, una marca diferenciadora que se colocaba 
en las puertas de las casas de los judíos. Consistía en una hendidura tallada en la parte 
superior de la jamba, siempre la derecha, que es donde se colocaba una especie de estuche 
que contenía un texto de la 
Semah (profesión de fe del 
judaísmo), y que recibe el 
nombre de mezuzah. Otra de 
las características de la 
morfología urbana de la 
Edad Media es el sentido en 
zigzag de las calles, lo que a 
veces originaba malestar y 
conflictos entre los vecinos. 
Cada una de las casas 
corresponde a una única 
familia, y casi siempre serán 
un total de tres alturas y 
siempre en ladrillo y 
mampuesto (MOTIS, 2014: 
97 y 98).  
 
 
 
Fig. 6: Ejemplo de casa de 
origen judío de Tauste, en un 
punto donde se une la actual 
Calle López de Arbizu y la 
Placilleta del Dance 
(Parroquia).  
 
 
 
 
 
Como decía al principio del presente trabajo, un judío solo no puede vivir ya que necesita 
unos anclajes sociales a los que aferrarse en tiempos de crisis o ante situaciones de 
peligro, y es por eso que, en cada una de las casas, no solo vivían los progenitores y sus 
descendientes, sino que también podemos encontrar tanto ascendientes como padres, 
abuelos y tíos, familiares descendientes como nietos y sobrinos e incluso colaterales como 
primos y hermanos. En los ejemplos que tenemos de las Cinco Villas podemos destacar 
que en cada casa había un promedio de cuatro o cinco personas de tres generaciones 
distintas, ya que hay que tener en cuenta varios asuntos como la elevada tasa de 
mortalidad o que, una vez hecho el matrimonio, se podía abandonar el hogar nuclear. Es 
importante destacar el papel que ejercen las madres en las casas, ya que son ellas las que 
inculcan los principales conocimientos del judaísmo a sus hijos además de liderar la célula 
familiar (MOTIS, 2014: 101 y 102).  
 
 



 31  

En el caso de Tauste, es 
importante conocer todas estas 
características en cuanto a la 
morfología urbana, ya que desde 
que estuvieron viviendo aquí y 
se expulsaron en 1492, el barrio 
donde habitaban prácticamente 
sigue igual. Actualmente en la 
nomenclatura de las actuales 
calles se colocó el nombre de las 
calles en tiempos activos de la 
Judería para el conocimiento en 
general de la población. Es un 
importante impulso para 
conocer nuestro patrimonio 
(véase fig. 1 y 2). El edificio que 
correspondía a la Judería 
también puede ser visitado 
desde el exterior, así como las 
principales casas de personajes 
ilustres como la familia Atortox 
(véase fig. 7 y 8).  
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fig. 7 y 8: Casa de la familia 
Atortox, situada en la actual Calle 
San Bartolomé (Tauste).  
 
 
 
 



 32  

Un último elemento importante a la hora de hablar de la morfología urbana judía sería 
todo lo relacionado con los cementerios (véase fig. 9). Los cementerios se encuentran 
siempre en los extramuros ya que son considerados como algo que afecta tanto a la salud 
e impuros, y además, solían tener un curso fluvial cerca ya que la religión judía aprecia 
mucho el uso del agua tanto para rituales como para el día a día en según qué ritos 
judaicos. En el caso de Tauste, el cementerio judío se encuentra en las proximidades del 
río Arba. Además, las tumbas deben estar en dirección a Israel y con el cadáver con la 
cara hacia arriba (MOTIS, 2014: 98 y 99). 
 

 
 
 
 
 
 
 
Fig. 9: 
 Mapa explicativo de 
la ubicación del 
fosar judío de 
Tauste.  
 
 
 
 
 
 

 
En relación con el cementerio o fosar judío, creo que es necesario realizar una aclaración. 
Tauste dispone de una riquísima huerta que ocupa todas las tierras regantes por el río 
Arba, y es justo aquí donde se encuentra el cementerio judío. La curiosidad es que, en 
Tauste hay una serie de caminos y senderos para practicar senderismo u otro tipo de 
deportes, que recibe el nombre de Canaleta del Indio. Lo curioso es, que mientras leía 
documentación sobre los judíos de Tauste, encontré el verdadero nombre de este sendero, 
que es así debido a un fallo de transcripción. Lo que era conocido como “Partida del 
Iudio”, se transcribió erróneamente como “Indio”, lo que da el nombre actual a esa zona.    
 
Las Cinco Villas son un territorio que tiene muchísima materia prima que explotar, y eso 
va a condicionar la actividad productiva de los que allí vivan, y como es sabido, los judíos 
supieron adaptarse y fomentar la vida económica de sus localidades. La gran movilidad 
que les permitía a los judíos poder desplazarse de localidad a localidad en una misma 
jornada dentro de la red cincovillesa de la que hemos hablado antes, les permitía crear un 
flujo comercial mediante ferias y mercados tanto en Aragón como en Navarra (debido a 
su proximidad con la frontera navarra), y así, el dinero podía circular con una mayor 
fluidez e intensidad y conocemos este fenómeno gracias a los registros documentales que 
han quedado del siglo XIII (MOTIS, 2014: 94, 103 y 104).  
 
 
 
 



 33  

2.4.5. PRINCIPALES OFICIOS DE LOS JUDÍOS  
 
A continuación, analizaremos cuáles eran los principales trabajos a los que se dedicaban 
los judíos tanto en las Cinco Villas como en Tauste. Como forma general, en las Cinco 
Villas había una gran producción de pañería con una importante demanda interior que se 
traducía en el consumo tanto de cáñamo como de lino. Los artesanos solían actuar en base 
a la ley de la oferta y la demanda con sobre todo bienes de consumo, y el gremio por 
excelencia que más trabajadores reúne son los sastres y zapateros, tanto en Tauste como 
en Ejea de los Caballeros, Uncastillo o Biel (MOTIS, 2014: 103). El perfil 
socioeconómico que muestran los judíos de Tauste está íntimamente vinculado con las 
actividades agropecuarias y de tipo extractivo, siendo este su principal medio para obtener 
fortuna y además con una gran capacidad de adaptación al medio (MOTIS, 2001: 181). 
Debido a este perfil artesano y comercial, no es de extrañar que supiese realizar las 
acciones y movimientos necesarios para que, como homo economicus que son, sacasen 
partido. Grandes linajes como los Atortox en Tauste serán los que se dediquen tanto al 
sector de los mercaderes como al sector de los sanitarios, siendo importantes hombres de 
negocios y cirujanos que se vayan a Zaragoza en busca de formación (MOTIS, 2014: 
104).  
 
Un dato relevante para la economía judía de Tauste es que los viñedos situados en la 
localidad producían, junto con los de las localidades de Uncastillo, Sos del Rey Católico 
y Ejea de los Caballeros tres cuartas partes de la producción total del vino kasher 
(MOTIS, 2014: 103), siendo uno de los principales motores económicos de la villa. Es 
preciso saber que los judíos siempre eran propietarios de pequeños terrenos o parcelas y 
que nunca lo eran de grandes extensiones de terreno y siempre próximos al núcleo urbano 
donde residían (ROMANO, 1991: 355). Con las siguientes tablas que se van a mostrar, 
encontraremos algunos nombres de judíos del siglo XIII y XIV que vivían en Tauste y 
que eran pequeños propietarios de parcelas de tierra (véase tablas 7 y 8).  
 

Tabla 7 y 8: propietarios judíos de Tauste, acompañados del año, el inmueble y el 
término de dicho inmueble (MOTIS, 2001: 182 y 183). 

 
 

 
 



 34  

Tabla 7 y 8: propietarios judíos de Tauste, acompañados del año, el inmueble y el 
término de dicho inmueble (MOTIS, 2001: 182 y 183). 

 
 

 
 
Debido a la cercanía que hay con el reino vecino de Navarra y las buenas conexiones 
económicas y mercantiles con el resto del reino de Aragón, también sabemos que se 
dedicaban a la elaboración y conservación del vino kasher y que los judíos contrataban a 
otros trabajadores, en ocasiones cristianos, para que trabajasen las tierras, ya que ellos 
podían permitirse vivir de otro tipo de ingresos y trabajos (ROMANO, 1991: 360).  
 
Es importante destacar la buena orografía de Tauste en cuento a las actividades 
agropecuarias se refiere, y sabemos que sirvió para ayudar a comunidades vecinas cuando 
estas tuviesen un problema como el ejemplo del siglo XIII, como también, tenemos un 
ejemplo del siglo XIV que nos muestra todo lo contrario, la destrucción de toda la base 
alimenticia de la comunidad de Tauste. La primera noticia que encontramos sobre esto 
está referida al año 1290 y tiene que ver con el almacenaje del trigo de la ciudad de Tudela 
(Navarra), donde se pidió ayuda a todas las Cinco Villas y estas aparecen en la 
documentación contemporánea referidas como el granero del reino (MOTIS, 2001: 182), 
debido sobre todo a la gran producción agrícola que se hacía en los terrenos y que todavía 
hoy se mantiene, que permitía tener grandes espacios de almacenaje para los momentos 
en los que había mucha producción. En segundo lugar, encontramos una de las fechas 
más recordadas y más queridas por todos los taustanos, y es 14213. En esta ocasión, una 

 
3 En 1421 una terrible plaga de langosta asoló la villa de Tauste, destruyendo toda la producción que el 
pueblo había conseguido de ese año. En Tauste todavía se celebra ese día bajo el nombre festivo del Voto 
de San Miguel. Cuenta la leyenda que fue San Miguel Arcángel quien descendió del cielo y consiguió que 
la plaga desapareciera y que esta no cobrase más daños. Todavía hoy se sigue celebrando este Voto cada 8 
de mayo, y la tradición marca que hasta que el Santo no entra a la Iglesia tras haber finalizado la procesión, 
la población de Tauste debe mantener un ayuno en conmemoración a los cultivos que se perdieron.  



 35  

terrible plaga de langosta asoló las plantaciones y cultivos de la villa, y encontramos en 
la documentación testimonios que así lo afirman (MOTIS, 2001: 182).  
 
Por último, en cuanto a la actividad crediticia, sabemos que los judíos de media fortuna 
realizaban préstamos a pequeños campesinos y medianos artesanos ya que eran los únicos 
que les salía rentable, además de que pocas familias de las Cinco Villas vivían solo de 
este tipo de actividad económica. La gran movilidad que les permitía a los judíos poder 
desplazarse de localidad a localidad en una misma jornada dentro de la red cincovillesa 
de la que hemos hablado antes, les permitía crear un flujo comercial mediante ferias y 
mercados tanto en Aragón como en Navarra (debido a su proximidad con la frontera 
navarra), y así, el dinero podía circular con una mayor fluidez e intensidad y conocemos 
este fenómeno gracias a los registros documentales que han quedado del siglo XIII 
(MOTIS, 2014: 94, 104 y 105).  
 

2.5. LA EXPULSIÓN: DE LA TEORÍA A LA PRÁCTICA  
 

2.5.1. CONTEXTO DEL REINADO DE LOS REYES CATÓLICOS  
 
La fase final de la presencia de los judíos en los reinos cristianos de Castilla y Aragón se 
contextualiza en el reinado de los Reyes Católicos. Los Reyes Católicos fueron los 
partícipes de la unión entre las dos grandes coronas de la península: Castilla y Aragón. 
Por la parte de Castilla, encontramos la figura de la reina Isabel I, hija de los reyes 
castellanos Juan II e Isabel de Portugal, y tras una intensa guerra civil entre los partidarios 
de Isabel y los partidarios de su sobrina, Juana, hija del rey Enrique IV, su hermanastro, 
subió al trono en 1474. Por la parte que corresponde a Aragón, tenemos a Fernando II, 
hijo del rey Juan II de Aragón y Juana Enríquez. Él tampoco estaba destinado a reinar, 
pero tras varios acontecimientos y problemáticas familiares consiguió hacerse con el 
trono en 1479, tras la muerte de su padre el rey Juan II, unificando así ambos territorios 
bajo la soberanía de ambos reyes.  
 
En la práctica, sabemos que los Reyes Católicos impulsaron una política exterior basada 
en crear un aislamiento político a su principal enemigo, Francia. Para ello, usaron a sus 
cinco hijos para establecer así alianzas matrimoniales entre las principales Cortes 
europeas estableciendo alianzas con Inglaterra, Portugal y el Sacro Imperio Romano 
Germánico. En lo que respecta a su política interior, uno de sus principales objetivos tras 
finalizar la Reconquista fue la erradicación del judaísmo como religión tolerada (MOTIS, 
2019: 175). Para ello, los Reyes Católicos promulgaron el Edicto de Expulsión el 31 de 
marzo de 1492 y lo hicieron mediante un discurso cultural único para imponer así una 
ortodoxia religiosa con el suficiente poder que habían obtenido tras consolidarse y 
conformar una monarquía autoritaria por encima de los grandes linajes nobiliarios de la 
Corona (MOTIS, 2019: 188).  
 
Durante el reinado de los Reyes Católicos y a las puertas de emitir el Edicto de expulsión, 
los judíos vivían bajo una coexistencia multiculturalista y sociabilidad sesgada, viviendo 
bajo una disgregación por medio de fronteras y barreras tanto sociales como políticas que 
impedían que la convivencia fuese una realidad, debido también a la posición mayoritaria 
de la religión católica. Durante todo el reinado de los Reyes Católicos sí que es cierto que 
se mantuvo un gran flujo económico sin importar la confesionalidad, y donde los judíos, 
como hombres de negocios que eran, pudieron aprovecharlo al máximo todo el tiempo 



 36  

posible al mismo tiempo que beneficiaban a los cristianos, por lo que eran relaciones de 
conveniencia (MOTIS, 2019: 176 y 177).  
 
1492 fue sin duda un gran año para las empresas realizadas por los Reyes Católicos. Fue 
en ese año cuando la empresa desarrollada por Colón e impulsada por la reina Isabel 
triunfó y llegó al nuevo continente sin explorar, que se acabaría denominando en un futuro 
como América. Este hecho fomentó un crecimiento tanto económico, como político, 
cultural y social, que se tradujo en los siguientes siglos con la llegada del Imperio de la 
Monarquía Hispánica. Además, fue el año también en el que consiguieron unificar a toda 
la península bajo la misma religión, la católica, promulgando el Edicto de expulsión de 
los judíos, pero también acabando con la última resistencia del Islam en la Península, el 
reino nazarí de Granada (MOTIS, 2019: 175).  
 

2.5.2. CAUSAS  
 
La expulsión de los judíos de sus reinos no fue una decisión a la ligera, sino que tuvo una 
serie de causas que analizaremos junto a las posteriores consecuencias que trajo consigo 
el Edicto de Expulsión. Vamos a analizar en primera instancia una serie de 
acontecimientos que tuvieron lugar de forma generalizada y analizaremos dos momentos 
clave en el siglo XV que fueron los principales responsables de que se llevase a cabo la 
expulsión. A lo largo de la Edad Media hemos asistido a un proceso de larga duración 
con respecto a los judíos que podemos dividir en tres fases: tolerancia, segregación y 
disolución (MOTIS DOLADER, 2019: 176). La primera de ellas corresponde a un 
periodo de tolerancia y coexistencia donde los judíos formaban parte de la población 
como un grupo social más; la segunda de ellas es la primera fase en la que los judíos ya 
se ven afectados como minoría sociorreligiosa y fueron segregados en sus localidades y 
obligados incluso a portar objetos o marcas diferenciadoras; y, por último, la peor fase 
para ellos, que corresponde con la disolución y erradicación como fe tolerada.  
 
Una de las causas, que podría calificarse como la principal, que llevó al destierro a este 
pueblo es el problema converso que vino dado por el fracaso de las conversiones masivas 
que se habían producido durante el siglo XV. El antijudaísmo y la fobia por los judíos se 
desarrolló sobre todo entre los años 1391 y 1478, calando de lleno en las mentalidades de 
una población que buscaba paz social. Como ya hemos analizado con anterioridad, tanto 
en Castilla con las alteraciones de 1391 y los sucesos de 1449 de Toledo como en Aragón 
con la Disputa de Tortosa en 1412, se produjo un aumento exponencial de conversiones 
al cristianismo, lo que derivó en la derrota teológica del judaísmo y con ello se produjo 
el inicio de la crisis de esta minoría (MOTIS, 2019: 179, 182 y 187).  
 
Otra de las causas es el máximo religioso del Estado. Esta idea principalmente se basa en 
tres aspectos que marcaron un antes y un después en la Historia de nuestro país, y son: la 
instalación y puesta en marcha de la Santa Inquisición, la conquista de Granada y la 
posterior prohibición de la religión islámica y la supresión del judaísmo. Es por eso por 
lo que la religión se relaciona con la nueva configuración de los nuevos Estados modernos 
para establecer una única fe verdadera, que será la religión católica. En relación con esto, 
sabemos también que la Inquisición y con ella Tomás de Torquemada, ya en los años 80 
del reinado de Isabel querían en las Cortes de Toledo crear un programa similar al Edicto 
de expulsión, aunque únicamente acabó en la postura tradicional segregacionista. Solo 
fue en 1492 y gracias a ese preciso momento, cuando se produjo la verdadera necesidad 
de expulsión de los reinos. En relación a esto podemos decir que la Iglesia era la única 



 37  

institución capaz de imponer un modelo de conducta firme (MOTIS, 2019: 180, 181 y 
198), siendo este uno de los pilares más importantes del reinado de los Reyes Católicos.  
 
Fueron dos los episodios que acontecieron en el reinado de los Reyes Católicos entre los 
años 1491 y 1492, que fueron los responsables y causas directas para que los Reyes 
Católicos firmasen el Edicto de expulsión, que hasta entonces solo había sido un 
“borrador”. El primero de ellos es el famoso episodio del Niño de La Guardia, en la actual 
provincia de Toledo. Lo que ocurrió en el suceso fue que misteriosamente un niño de 
dicha localidad desapareció en 1491 sin dejar rastro, y la población popular introdujo en 
el pueblo el mensaje antijudío de que los judíos lo habían secuestrado para realizar un 
crimen ritual. Al tratarse de las clases más bajas y populares, era más sencillo que este 
tipo de mensajes circulasen con mayor rapidez, sembrando así entre la población un 
sentimiento de rechazo a los judíos con un discurso de odio, que acabó con la quema en 
la hoguera de varios imputados mediante un auto de fe de la Santa Inquisición que se 
celebró en Ávila (MOTIS, 2019: 205) 
 
El segundo de los episodios que propició de una manera clara y del que ya hemos hablado 
antes, es la conquista del último territorio con resistencia al cristianismo, que es Granada. 
La conquista de Granada se produjo finalmente el 2 de enero de 1492, lo que conduciría 
a la creación de un espacio unificado bajo la misma soberanía, que, en este caso, es la de 
los Reyes Católicos. De esta manera, las minorías suponían un peligro ante la Corona 
debido a que provocaban hostilidad además de la pérdida económica que suponían, pero 
se vieron compensados por las riquezas que obtuvieron del reino nazarí (MOTIS, 2019: 
206). Que los Reyes Católicos acabasen con el último reducto del Islam, aceleró el 
proceso de expurgar a la última minoría sociorreligiosa, los judíos.  
 

2.5.3. EDICTO DE EXPULSIÓN  
 
El Edicto de expulsión viene dado por la toda la serie de causas que hemos analizado 
anteriormente, que reforzaron el pensamiento antijudío en la mentalidad de la población 
que venía de una tradición anterior del siglo XIII. Hay que recordar que la unidad de las 
Coronas era únicamente dinástica (MOTIS, 2019: 178), por lo que hacían falta dos 
edictos, uno para cada Corona4. Ambos fueron firmados el 31 de marzo de 1492 en el 
campamento militar que habían erigido los reyes en las proximidades de Granada y que 
bautizaron con el nombre de Santa Fe. Desde ese mismo momento, los judíos podían 
optar bien por bautizarse y encontrar la fe verdadera o bien partir hacia el exilio de esos 
reinos.  
 
A continuación, analizaremos los datos que se han obtenido sobre la expulsión en el caso 
de Tauste. En 1492 cuando se hizo público el edicto de expulsión, ya consta en la 
documentación la presencia de judíos taustanos en Zaragoza para dirigirse hacia Nápoles 
como principal alternativa por medio de salvoconductos, mientras que familias como los 
Atortox decidieron emprender su viaje hacia tierras navarras en dirección Tudela 
(MOTIS, 2001: 196). Realmente no fue una expulsión directa, sino que podían 
permanecer en sus localidades disfrutando con sus bienes siempre y cuando adoptasen el 
cristianismo y recibieran el sacramento del bautismo, además ahora, con el estatus de 

 
4 Hay que recordar que, aunque se produjo el matrimonio entre Isabel y Fernando, solo se produjo la unión 
dinástica de las Coronas hasta que un sucesor legítimo heredase las dos, por lo que mientras tanto, cada uno 
administraba su Corona. Hay que nombrar también que Fernando sí podía reinar en Castilla pero Isabel en 
Aragón no debido a que únicamente tendría el título de consorte del rey.  



 38  

súbdito y no vasallo. En su marcha hacia el exilio, no podían llevarse nada, y es por eso 
por lo que la Corona absorbió todos los bienes de los judíos, ya sean casas, terrenos, etc… 
 
Sabemos que no todas las familias tomaron una decisión unánime (MOTIS, 2001: 197), 
y que, por lo tanto, hubo familias que tras varios años de unión y solidaridad quedaron 
quebradas y divididas, teniendo en cuenta, que el verdadero propósito del Edicto era 
conseguir el mayor número de bautismos posibles. Este hecho no fue así debido a que 
mucha población judía decidió seguir siendo fiel a la fe de su familia y con la que habían 
crecido. Contamos pues, en Tauste, con una pequeña lista de judíos que adoptaron el 
cristianismo como su nueva religión y que, por lo tanto, siguieron teniendo sus bienes y 
no tuvieron que marchar al exilio (véase tabla 9).  
 

Tabla 9: datos de conversos de Tauste momentos posteriores a la expulsión (MOTIS, 
2001: 198). 

 

 
 

2.5.4. CONSECUENCIAS  
 
La expulsión de toda una comunidad como lo eran los judíos obviamente iba a traer 
consigo una serie de consecuencias de corte negativo que afectarían tanto a la economía, 
como a la sociedad, política y/o cultura. Una de las consecuencias más directas podríamos 
decir que es, desde el punto de vista de la fe, los falsos conversos. Durante los primeros 
años del siglo XV las conversiones de judíos al cristianismo se habían multiplicado a una 
velocidad increíble por razones tanto económicas como políticas. Las conversiones 
funcionaron así desde principios del siglo XV hasta momentos en los que el Edicto de 
expulsión ya era todo un hecho, pero traía consigo una consecuencia que sin duda alteraría 
el ánimo de los reyes. La gran inmensa mayoría de esas conversiones realizaban 
bautismos insinceros (MOTIS, 2019: 193 y 194), lo que quiere decir que, aunque 
“legalmente” fuesen cristianos, seguían practicando sus prácticas “heréticas” y 
celebrando las festividades hebreas en una red de amigos, familiares, vecinos, etc… que 
hacían lo mismo que ellos. Lo que en primeras instancias parecía una buena medida, 
acabó siendo una especie de vertedero de almas cristianas.  
 
Otra de las consecuencias que trajo consigo la expulsión de los judíos fue quizás, la 
renovación espiritual y la reforma cristiana que se adoptó tras la publicación del Edicto 
de expulsión. Los antecedentes de esto podríamos situarlo en que era una sociedad en la 



 39  

que había una religión dominante, que era el cristianismo, frente a dos religiones 
toleradas, judía e islámica (MOTIS, 2019: 198), que tras 1492 quedaron derrotadas y 
condenadas por la primera. Así, podemos establecer como una consecuencia de la 
expulsión la uniformidad del Estado en cuanto a materia religiosa se refiere.   
 
Una consecuencia de tipo económico podría ser el problema financiero que supuso la 
expulsión de los judíos para ambas Corona, tanto para la de Castilla como para la de 
Aragón. Ya antes de su expulsión, tanto las conversiones forzosas como los nuevos 
bautismos de población judía a la cristiana, lo que hicieron fue que la población judía 
descendiese de sus aljamas, y que estas no tuviesen en ocasiones la capacidad suficiente 
para recaudar los impuestos necesarios y así poder pagar después los correspondientes 
impuestos a la Corona (MOTIS, 2019: 199). Cuando se llevó a cabo la expulsión de los 
judíos, todavía la economía se quebró más ya que casi todos esos hombres de negocios, 
comerciantes, etc… se fueron de esos reinos en busca de un lugar donde les permitiesen 
vivir (MOTIS, 2001: 196).  
 
Por último, en cuanto a la demografía, sabemos que los judíos formaban buena parte de 
las poblaciones donde allí residían, y cuando se promulgó el Edicto de expulsión la gran 
mayoría de ellos se fueron, produciendo así un gran retroceso en la población. Teniendo 
en cuenta que las fuentes nos hablan de que la población total de la Corona de Aragón en 
cuanto a judíos era de aproximadamente 865.000 personas (MOTIS, 2019: 201 y 202), 
por lo que las pérdidas demográficas fueron muy severas, dejando en algunas localidades 
hasta lugares deshabitados, generando así despoblación en pequeñas localidades. En 
alusión con todo esto, también podemos hablar sobre el término “Barrio Nuevo”, término 
que adquirieron todos aquellos barrios que tras la expulsión de los judíos se quedaron 
vacíos y fueron repoblados por gente nueva (MOTIS, 2014: 96), y de ahí, el nombre5.  
 
Por último, una consecuencia que también podríamos hilar con este aspecto anterior es 
que todos esos judíos que abandonaron los reinos crearon una nueva corriente del 
judaísmo, el sefardismo, basado en una diáspora por todo el mundo creando así nuevas 
relaciones de mestizaje en sus países de acogida (MOTIS, 2019: 207), y de los cuales, 
hasta hoy en la actualidad podemos encontrar judíos sefarditas.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
5 Actualmente en Tauste lo que correspondía al barrio judío hoy día se sigue llamando “Barrio Nuevo”.  



 40  

3. CONCLUSIONES 
 
 

1. La importancia de los judíos en la historia medieval en todos los niveles 
territoriales queda plasmada de manera que, excluyéndolos de un discurso 
histórico de carácter medieval sería un error. Es obvia la importancia de estos en 
la Historia, ya que gracias a sus actuaciones y a las respuestas que obtuvieron por 
parte del poder, podemos explicar sucesos históricos, tanto a nivel europeo como 
a nivel local, que cambiaron la Historia y que al final acaban formando una 
concatenación de acción-reacción sobre la sociedad medieval.  

 
2. El estudio de la historia local de los pueblos y fomentar la memoria histórica de 

los mismos. Dicen que un pueblo que olvida su historia está condenado a repetirla, 
he ahí la importancia de realizar un estudio de ámbito local y fomentar la difusión 
de la Historia en cualquiera de sus periodos y contextos. Es importante estar 
concienciado sobre la correcta difusión tanto de la Historia como del patrimonio 
cultural que tienen las localidades españolas, para así, conocer los 
comportamientos de nuestros antepasados y también, poder crear centros de 
difusión u otro tipo de organizaciones y que, de esta manera, la memoria y la 
Historia estén siempre presentes.  

 
3. Hay que realizar un momento de reflexión sobre las actuaciones pasadas sin caer 

en el presentismo. El presentismo en Historia engloba ese discurso que, con 
argumentos que son contemporáneos, juzga actuaciones pasadas que tienen que 
ver con la Historia. No podemos hablar de los judíos de la Edad Media si estamos 
pensando con el presente, por lo que, deberíamos primero, ponernos en el lugar 
de los judíos medievales en su debido contexto, para evitar anacronismos que 
puedan derivar en un mal discurso histórico.  

 
4. Tras haber finalizado el estudio pertinente sobre los judíos, cabe destacar el 

importante papel que ostentan las mujeres judías. Ante la superioridad tanto moral 
como social que tiene la religión cristiana en la Edad Media, conocer casos de 
mujeres judías mediante testamentos que, siendo viudas o no, regentaban negocios 
y administraban la economía familiar, indica el alto nivel que tenían las mujeres. 
No hay que pensar que eran ellas las que dominaban la sociedad judía, ya que si 
estamos hablando de la Edad Media, estamos ante un periodo patriarcal y 
patrilineal, pero conocer casos de mujeres con este poder, contribuye a 
complementar la Historia que conocemos.   

 
5. Importancia del estudio de las minorías para poder dar una explicación más 

completa y global. Tanto los judíos, como el resto de las minorías sociorreligiosas, 
deben ser estudiados para poder crear una narrativa histórica conjunta que sirva 
de modelo de estudio. Excluirlos de la historia pues, sería un error. Lo mismo 
sucede con las mujeres, y ya hemos analizado el importante peso de poder que 
tenían ellas. No hay que olvidar al resto de mujeres, no solo judías, que tuvieron 
la posibilidad de acceder a unas mayores cotas de poder, en ocasiones, por encima 
de según que varones.  

 
6. La importancia de la unión entre las distintas áreas auxiliares de la Historia para 

un correcto estudio temático, así como usar una metodología variada. La Historia 



 41  

es considerada por algunos como una ciencia, y por consiguiente, esta debe 
apoyarse en otras ciencias auxiliares. La Arqueología, la paleografía, la epigrafía, 
así como la geografía o la historiografía, son ciencias que, como su nombre 
indican, deben apoyar a la Historia para poder realizar un buen estudio. De la 
misma manera, debemos incluir tanto perspectiva de género, como el estudio de 
la muerte, la vida cotidiana, etc… en el discurso histórico para poder tener 
diferentes puntos de vista y que nuestro trabajo tenga una visión global y 
completa.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 42  

4. BIBLIOGRAFÍA 
 
ÁLVAREZ PALENZUELA, Vicente Ángel (2015), “Judíos y conversos en la España 
medieval. Estado de la cuestión”, eHumanista, Zaragoza, pp. 156-191.  
 
AMRÁN, Rica (2020), “Cristianos nuevos y viejos tras las rebeliones toledanas de 1449: 
Juan II de Castilla y el “perdón real”, eHumanista, pp. 245-253.  
 
BARRIO BARRIO, Juan Antonio (2015), “Asunción Blasco y la historia de los judíos y 
conversos en Aragón durante la Edad Media”, Aragón en la Edad Media, Zaragoza, pp. 
73-106.  
 
BLASCO MARTÍNEZ, Asunción (1989), “Testamentos de mujeres judías”, World 
Union of Jewish Studies, pp. 127-134.  
 
BLASCO MARTÍNEZ, Asunción (1990), “Instituciones sociorreligiosas judías de 
Zaragoza (siglos XIV-XV)”, Sefarad Vol. 50 nº1, pp. 3-46.  
 
BLASCO MARTÍNEZ, Asunción (1991), “Mujeres judías zaragozanas ante la muerte”, 
Aragón en la Edad Media, Zaragoza, pp. 77-120.  
 
EIROA RODRÍGUEZ, Jorge Alejandro (2018), “El estudio de las comunidades judías de 
la península ibérica durante la Edad Media a través de la Arqueología: balance y nuevas 
perspectivas”, en Rostros Judíos del Occidente medieval (LXV Semana Internacional de 
Estudios Medievales. Estella-Lizarra, Gobierno de Navarra, pp. 305-314.  
 
GARCÍA DE CORTÁZAR, José Ángel y SESMA MUÑOZ, José Ángel (2014), Manual 
de Historia Medieval, Alianza, Madrid.  
 
GARCÍA HERRERO, María del Carmen (2005), Del nacer y del vivir, Institución 
Fernando el Católico, Zaragoza, pp. 225-234.  

GUINOT RODRÍGUEZ, Enric (2011), La Baja Edad Media en los siglos XIV y XV. 
Economía y sociedad, Editorial Síntesis, Madrid, pp. 1-155.  

HAVERKAMP TRIER, Alfred (2004), “The Jews of Europe in the Middle Ages: By 
Way of Introduction”, Procedings of the International Symposium held at Speyer, 20-25 
October 2002), Christoph Cluse, pp. 1-16.  
 
HINOJOSA MONTALVO, José (2000), “Los judíos en la España medieval: de la 
tolerancia a la expulsión”, Los marginados en el mundo medieval y moderno: Almería, 5 
a 7 de noviembre de 1998, pp. 25- 41.  
 
MONSALVO ANTÓN, José María (2020), “Discursos antijudíos y cuestión conversa: 
del frente cultural al frente emocional en la Castilla del siglo XV”, eHumanista, pp. 225-
244.  
 
MOTIS DOLADER, Miguel Ángel (1996), “Población, urbanismo y estructura política 
de las aljamas judías de Aragón en el siglo XV”, Hispania Vol. 56, pp. 885-944.  
 



 43  

MOTIS DOLADER, Miguel Ángel (2003), “La comunidad judía de la villa de Tauste 
durante la Edad Media” en Actas de las III Jornadas sobre la Historia de Tauste (10-14 
de diciembre de 2001), Patronato de la Casa de Cultura – Ayuntamiento de Tauste, pp. 
157-238.  
 
MOTIS DOLADER, Miguel Ángel (2014), “Los judíos de las Cinco Villas en la Edad 
Media: historia de una convivencia dual”, Comarca de las Cinco Villas de la Historia, 
pp. 93-106.  
 
MOTIS DOLADER, Miguel Ángel (2019), “La expulsión de los judíos de la Corona de 
Aragón y el fin de la tolerancia confesional a fines de la Edad Media” en SABATÉ I 
CURULL, Flocel (coord..): Poblacions rebutjades, poblacions desplaçades (Europa 
medieval), pp. 175-207.  
 
ROMANO VENTURA, David (1991), “Judíos hispánicos y mundo rural”, Sefarad Vol. 
51 nº2, pp. 353-367.  
 
ROMERO SANTAMARÍA, Alfredo (coord.) - (2005), Aragón Sefarad, Diputación de 
Zaragoza – Obra Social y Cultural de Ibercaja, pp. 235-250/341-354.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


