
Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es  

 

 
 

 
 
 
 
 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

El concepto de phýsis en Aristóteles (Física, I-II) 
The concept of phýsis in Aristotle (Physics, I-II) 

 
 

Autor/es 

 
Nuria Barquinero del Toro 

 
 

Director/es 
 

Aida Míguez Barciela 

 
 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

2023 
 

 



 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
   
 For this reason we should not be childishly disgusted at the 
examination of the less valuable animals. For in all natural things there is 
something marvellous. Even as Heraclitus is said to have spoken to those 
strangers who wished to meet him but stopped as they were approaching when 
they saw him warming himself by the oven – he bade them enter without fear, 
‘for there are gods here too’ (…) 
         
               (De Partibus Animalium, I, 4, 645a15-23)  
 



 3 

ÍNDICE  

 
 

Introducción.          (p. 4) 

 

1. La epagogé (ἐπαγωγή). El camino de la investigación.  (p. 8) 

2. Gígnesthai (γίγνεσθαι). Análisis del cambio:  

referencia a Física, I, 7.       (p. 10) 

3. Ser una ousía (οὐσία).       (p. 17) 

4. Phýsis, “ser por naturaleza”. Lectura de Física, II, 1.   (p. 20) 

5. Lo aitíon (τὸ αἴτιον) y la arkhé (ἀρχή).    (p. 27) 

6. El eîdos (εἶδος) como télos (τέλος).    (p. 33) 

7. Túkhe (τύχη) y automaton (αὐτόματον).   (p. 36) 

 

 Conclusión.         (p. 42) 

 

 Bibliografía.         (p. 47) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4 

Introducción. 
 

 En el presente trabajo trataré de exponer el concepto de phýsis (Φύσις) en el 

pensamiento griego, principalmente, a partir de la lectura de los dos primeros libros de la 

Física aristotélica. Asimismo, intentaré explicar por qué considero que la así llamada 

física aristotélica no es una investigación óntica, sino ontológica. 

 Siguiendo a Ackrill, y contraviniendo algunas asunciones tradicionales, podemos 

decir que la filosofía de Aristóteles no es un conjunto clausurado de doctrinas, sino que 

es particularmente abierta. Es cierto que su objetivo es lograr una filosofía sistemática, 

razón por la cual ha sido estudiado durante siglos como un pensador autoritario, como si 

tuviese la última palabra1. También Ackrill sostiene que las ideas expuestas en los libros 

I y II de la Física son tan fundamentales e intrínsecas a nuestra manera de mirar el mundo 

que pueden mirarse como libros de metafísica2. 

 La Física es un libro fundamental para lo que más tarde se llamaría metafísica. La 

física, de acuerdo con Martínez Marzoa y con Heidegger, no es una investigación de 

carácter óntico. La cuestión de los principios, tal y como se expone en el Libro I de la 

Física y como se mantiene en los libros siguientes, es la cuestión ontológica, incluyendo 

en ello su explícita diferenciación frente a toda cuestión óntica. Términos como arkhé o 

aitíon, que serán convenientemente estudiados, quieren decir “aquello que forma parte 

del hecho de que cierta cosa sea”. Todo el recorrido por la problemática de los principios 

en la Física hace de ésta la pregunta por los puntos de vista bajo los cuales algo es situado 

necesariamente por el mero hecho de que ello se reconozca como presente, por el mero 

hecho de que podamos decir que es.  Esos principios no explican la cosa, esos principios 

no lo son ónticamente, pues ni por sí solos ni junto a otros explican ni generan la cosa, ni 

son ellos mismos cosa, sino que, por el contrario, únicamente tienen lugar en cuanto que 

la cosa es, y su mención solo queda justificada en el marco de la pregunta “¿en qué 

consiste que la cosa sea?”. La mención de principios, por tanto, no resuelve cuestión 

alguna de contenido. 

 De este modo, la Física responde a la pregunta ¿en qué consiste ser?, igual que la 

Crítica de la razón pura hará más de veinte siglos después. No obstante, la Física es una 

ontología particular, como también sostiene Aubenque: no responde a la pregunta por el 

 
1 ACKRILL, J. L. (1981), p. 1  
2 Ibid, p. 24  



 5 

ser en general, sino por el ser de las cosas que moran por debajo de la esfera de la luna. 

Cabe destacar que, en la ontología aristotélica, phýsis no se opone a nómos, como lo hará 

en el mundo moderno, sino a tékhne y a túkhe. Estos términos nombran distintos ámbitos 

de lo ente que quedan definidos por sus diferentes modos de ser3.  

 Vamos a tomar en consideración, como punto de partida, la noción de phýsis tal y 

como queda expuesta en Metafísica, V, 4. Phýsis se dice en varios sentidos. En un sentido, 

se llama phýsis al llegar a ser de las cosas que han nacido, así como al elemento primero 

e inmanente a partir del cual comienza a crecer aquello que crece. También se llama 

phýsis al origen del movimiento primero para cada uno de los phýsei onta, los entes que 

son por phýsis, en los cuales está presente esencialmente. Asimismo, se llama phýsis al 

elemento primero del que se compone o a partir del cual llega a ser cualquier otro ente no 

natural, del mismo modo que se dice que el bronce es la phýsis de una estatua, o la madera 

lo es de un mueble. En cada una de estas cosas, se preserva ese primer material, que 

permanece intacto. En este sentido, se dice también que son phýsis los elementos de 

aquellas cosas que son por phýsis, que algunos identifican con el fuego, otros con la tierra, 

otros con el aire, otros con el agua4. En otro sentido, phýsis hace referencia al carácter de 

cosa de aquellos entes que son por phýsis, tal como afirman los que dicen que la phýsis 

es la combinación primaria de las cosas. 

 Por esta razón decimos, sostiene Aristóteles, que si bien en todas las cosas que son 

o llegan a ser por phýsis ya está presente aquello a partir de lo cual son o llegan a ser, no 

podemos decir que tengan phýsis si todavía no poseen forma y aspecto (eîdos). De este 

modo, es por phýsis, con propiedad, aquello que se compone de “materia” y “forma”, 

como los animales y sus partes, pues phýsis es tanto el primer material como la forma, en 

cuanto ousía. Así, en un sentido extenso, se llama phýsis a cualquier ousía, puesto que la 

phýsis es un tipo de ousía5. Prestemos atención al siguiente fragmento, con el que 

Aristóteles termina su caracterización de la phýsis. 

 

  De lo que acabamos de decir, se desprende que la naturaleza [phýsis], en 

 su sentido primero y fundamental, es la substancia [ousía] de los seres que tienen, en 

 ellos mismos y en tanto que tales, el principio de su movimiento. Pues la materia se 

 llama naturaleza [phýsis] porque es capaz de recibir la naturaleza, y la generación 

 
3 MARTÍNEZ MARZOA, F. (1990) 
4 Aristóteles está haciendo referencia a los así llamados “filósofos presocráticos”. 
5 Metafísica, V, 1, 1015a3-1015a14 



 6 

 y el crecimiento porque son movimientos que proceden de ella. Así, la naturaleza 

 [phýsis] es el principio del movimiento de los seres naturales [tà phýsei onta], y está 

 presente en ellos de alguna forma, bien en potencia o bien en acto6. 

 

 De estas líneas se desprende que la phýsis hace referencia al conjunto de entes que 

conforman el universo visible y tangible, aquellos entes permeados por el movimiento 

como modo de ser.7 De acuerdo con Heidegger, phýsis es la palabra fundamental de la 

metafísica occidental, en la medida en la que alberga decisiones sobre la verdad de lo 

ente. Esta es la razón por la cual considera la Física aristotélica como el libro fundamental 

de la metafísica occidental, que ha de ser pensado de forma profunda8. 

 En primer lugar, voy a ocuparme de una noción que fundamentalmente aparece 

en el Libro I de la Física, como es la de epagogé en cuanto “método” filosófico empleado 

por Aristóteles, mal traducida por inducción. A continuación, haré referencia a la noción 

de gígnesthai, mal traducida asimismo por “generación”, así como ya aparecerán algunas 

pinceladas de nociones tan importantes en la filosofía aristotélica como “materia”, 

“forma” o “privación”.  

 Después, me adentraré en el Libro II de la Física. El tercer apartado está dedicado 

a la noción de ousía, concepto tan fundamental para la Metafísica como lo es para 

comprender la Física. El cuarto apartado de este trabajo queda dedicado a la lectura del 

primer capítulo del Libro II de la Física, en el que aparece la noción de phýsis 

propiamente dicha, noción que, en el pensamiento griego, no es sino otra forma de decir 

“ser”.  En quinto lugar, nos ocuparemos de la idea de arkhé, en cuanto principio de 

movimiento, y de aitía, de modo que este quinto apartado será una explicación de las 

cuatro causas. A continuación, nos centraremos en la cuestión del télos y del eîdos, 

cuestiones cruciales para toda la filosofía aristotélica. Por último, me he detenido en la 

última parte del Libro II de la Física, en el que Aristóteles habla de otra forma de 

causalidad opuesta a la phýsis, como son la túkhe y lo automaton.  

 Para definir el carácter ontológico de la noción de phýsis, será crucial comprender 

el concepto de “límite” en el pensamiento griego, que caracterizaremos a lo largo de todo 

el trabajo, fundamentalmente, a partir de la polémica de Aristóteles con Meliso, pero 

también a partir de la conexión entre la cuestión del télos y del eîdos. Por ello, en la 

 
6 Metafísica, V, 1, 1015a13-1015a19 
7 OWENS, J. (1968), p. 159 
8 HEIDEGGER M. (2001), p. 201 



 7 

conclusión, vamos a ocuparnos, además de sintetizar las ideas principales del trabajo, de 

exponer la cuestión del motor inmóvil como forma de detener la cadena en principio 

infinita de las causas, si bien, con el eleatismo, la noción de “infinito” ya ha aparecido”. 

Trataremos, por tanto, de exponer qué aprendemos leyendo a Aristóteles, el último 

filósofo griego, estrictamente hablando, sobre la ontología griega y, por contraste, sobre 

nosotras mismas. 

 Para responder a las cuestiones de las que me he ocupado, a lo largo de mi 

investigación, he tomado, como referencia principal, la edición inglesa de la Física, con 

traducción de Philip H. Wicksteed y Francis M. Cornford, de la editorial Loeb Classical 

Library, por la oportunidad que ofrece de seguir el texto en inglés y en griego antiguo, 

paralelamente. Sin embargo, también he consultado la edición castellana, con traducción 

de Guillermo R. de Echandía. También me he apoyado en lectores de Aristóteles del siglo 

XX, como Martin Heidegger, David W. Ross, Felipe Martínez Marzoa, Jonathan Barnes, 

Joe Sachs, J. L. Ackrill, Andrea Falcon o Jonathan Lear. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

1. La epagogé (ἐπαγωγή). El camino de la investigación. 

 
 En la Ética a Nicómaco, Aristóteles sostiene que la epagogé (ἐπαγωγὴ) es el 

método a seguir tanto en “ética”, como en “metafísica”, como en Física, y consiste en 

ponerse en marcha desde lo más claro y conocido para nosotras (las cosas) hacia lo más 

desconocido para nosotras, pero más claro por phýsis (el ser) 9. En este pasaje de la Ética, 

Aristóteles sostiene que los razonamientos que parten de los principios difieren de los que 

conducen a ellos. Hemos de empezar por las cosas más fáciles de conocer, no obstante, 

estas lo son en dos sentidos: unas, para nosotros, y otras, “en absoluto”, “por naturaleza”. 

Debemos, quizás, empezar por comprender las más fáciles de conocer para nosotros. Este 

punto de partida es el qué (ὅτι), y si esto está suficientemente claro no habrá necesidad 

del porqué (διότι) 10.  

 Aristóteles representa los hechos de experiencia como una confusa masa que debe 

analizarse hasta ver sus últimas implicaciones, los “orígenes”, las “causas” o los 

“elementos” que son “claros por naturaleza”, aunque para nosotros inicialmente 

oscuros11. En Aristóteles, la “metafísica” va después de la Física por una razón: nuestro 

conocimiento parte de lo más familiar para nosotros hacia lo más general y desconocido, 

no por ello más oscuro de suyo.  

El concepto de “epagogé” ha sido traducido, tradicionalmente, por “inducción”. 

No obstante, la epagogé es más bien el ponerse en camino, desde lo más claro y conocido 

para nosotras hacia lo más claro y conocido en cuanto a la phýsis. Como veremos, lo más 

claro y conocido en cuanto a la phýsis no es sino lo más claro y conocido en cuanto al ser, 

pues phýsis y ser, en el pensamiento griego, no son nociones contrapuestas, sino más bien 

complementarias, incluso equivalentes. Lo más claro y conocido para nosotras, lo que 

nos resulta más familiar, son las cosas con las que tratamos diariamente, las cosas 

concretas que moran a nuestro alrededor y forman parte de nuestra cotidianeidad. A través 

de este trato familiar, el theorós (θεωρός) se arranca hacia la pregunta por el haber en 

general: he aquí esta planta concreta, pero ¿en qué consiste en general que haya planta? 

Y, más allá, ¿en qué consiste que algo, en general, sea? ¿En qué consiste ser? 

 Como leemos en el primer libro de la Física, lo más cognoscible y claro para 

nosotros y lo más cognoscible y claro “por naturaleza”, esto es, en sentido absoluto, no 

 
9 Ética a Nicómaco, I, 4 1095b2-9 
10 Ibid., I, 4, 1095a30-1095b8 
11 ROSS, W. D., (1981), p. 65 



 9 

son lo mismo. La epagogé consiste en ir desde lo menos claro por naturaleza a lo más 

claro por naturaleza12. Es claro por epagogé, dice Aristóteles, que o todas o algunas de las 

cosas que son por naturaleza están en movimiento13.  

 Heidegger sostiene que la traducción de “epagogé” por “inducción” es 

completamente falsa en cuanto interpretación. La epagogé no equivale a un modo de 

pasar revista a cosas singulares a partir de cuyas propiedades similares pueda concluirse 

la existencia de un elemento común y “universal”. Por el contrario, la epagogé consiste 

en reconducir hacia eso que acude a nuestra mirada, apartando previamente nuestra 

mirada del ente singular para llevarla al ser, no obstante, sin llegar a él. Solo si tenemos 

ya en la mirada algo como el carácter de árbol o la “arboreidad” podremos darnos cuenta 

de la existencia de árboles singulares, si bien lo más claro y cotidiano para nosotros es 

esta existencia singular. La epagogé consiste en el ver y hacer visible aquello que ya está 

en la mirada. Es un “establecer”, en doble sentido: en el de llevar primero a la mirada, 

por un lado, y en el de fijar lo ya divisado, por otro. La epagogé, en cuanto modernas, 

encadenadas en el pensar científico, nos resulta algo irremediablemente sospechoso y 

ajeno, pues parece algo así como una infracción contra el pensar empírico14, pues se trata 

de un camino hacia, un camino que nunca llega, pues el ser no es punto de llegada.  

  

   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
12 Física, I, 1, 184a-184b 
13 Ibid., I, 2, 185a13 
14 HEIDEGGER M. (2001), p. 203  



 10 

2. Gígnesthai (γίγνεσθαι). Análisis del cambio: referencia a Física, 

I, 7. 
  

 Un rasgo de los filósofos antiguos15 es reconocer los contrarios como primeros 

principios, es decir, aquellos principios que no deben engendrarse uno de otro ni ser 

engendrados por otras cosas, y por los cuales deben ser engendradas todas las cosas. 

Aristóteles sostiene que hay, al menos, dos primeros principios. No puede haber un 

número infinito de ellos, por varias razones: por un lado, el ser sería incognoscible, por 

otro, la ousía (oὐσία) es un solo género, y un solo género tiene un único contrario 

fundamental. Además, una explicación simple es preferible a una más compleja, y los 

primeros principios deben ser ingénitos, no derivados. Considerar a los contrarios como 

primeros principios es derivar la ousía de las no-ousíai, y no puede haber nada más 

primordial que la substancia. Hay que buscar, por tanto, un substrato (hypokeímenon, 

ὑποκείμενον), identificarlo con una cosa intermediaria entre los cuatro “elementos”. 

Aristóteles sostiene que no hay menos de dos ni más de tres primeros principios. 

 El cambio presupone tres cosas: materia (ὕλη), forma (μορφή) y privación 

(Στέρησις). En primer lugar, nada llega a ser simplemente del no ser. Una cosa llega a 

ser a partir de su privación en un substrato, pues tampoco nada llega a ser simplemente 

del ser. La dificultad desaparece si se reconocen los diferentes grados del ser, o las 

diferentes formas de decirse el mismo, como son la “potencialidad” 

(δύναμις)/”actualidad” (ἐνέργεια) y la “materia”/”forma”, dualidades muy 

problemáticas que esperamos poder esclarecer a lo largo de este ejercicio. En el caso de 

la “potencialidad” y la “actualidad”, una cosa proviene de lo que ella es en potencia, pero 

no en acto. Por su lado, la “materia” y la “forma” son elementos que se pueden distinguir 

en el pensamiento, pero no separar en la realidad. La “materia” nunca existe en estado 

puro, solo investida de “forma”, que tampoco existe por separado. La “privación” no es 

un tercer elemento incluido en la naturaleza de una cosa en tanto ser: tener una “forma” 

es, ipso facto, estar privado de la “forma” contraria16. 

 No obstante, hay que precisar que gígnesthai, llegar a ser, no equivale a creación 

ex nihilo, pues para Aristóteles no hay generación desde la nada pura y simple, sino desde 

un cierto no ser, desde un cierto no ser algo determinado, desde una cierta privación. 

 
15 Con “filósofos antiguos” nos referimos a los filósofos llamados presocráticos, esto es, a los pensadores de la Grecia 
Arcaica. 
16 ROSS, W. D. (1981), pp. 65-67 



 11 

 Aristóteles expone así el problema en torno a gígnesthai, en torno al cambio: 

Cuando decimos que una cosa llega a ser de otra cosa distinta, podemos referirnos bien 

a lo que es simple o bien a lo que es compuesto. Un hombre puede llegar a ser músico, y 

también lo que es no-músico puede llegar a ser músico, o el hombre no músico puede 

llegar a ser un hombre músico. Aristóteles llama “simple” al término inicial del llegar a 

ser, esto es, “hombre” o “lo no-músico”; si bien tanto “hombre no-músico” como “hombre 

músico” son términos compuestos.  

 Cuando algo simple llega a ser algo compuesto, en un caso permanece, y en otro 

no. En el caso, por seguir con el ejemplo, del hombre, cuando llega a ser un “hombre 

músico”, el hombre permanece. No obstante,  “lo no-músico” no permanece, ni como 

simple ni como compuesto. No obstante, en todos los casos del llegar a ser debe haber 

siempre algo subyacente, que aunque sea uno en número, no lo es en forma. Por esta 

razón, el ser del hombre y el ser de lo no-músico no pueden ser lo mismo: el primero 

permanece, mientras que el segundo no lo hace. Decimos “algo llega a ser de algo” y no 

“algo llega a ser algo” de aquello que no permanece17. 

 

  But there is (in Greek) a further ambiguity; for the same word 

 (gignesthai) is employed either of a thing ‘coming to be’ in the absolute sense of 

 ‘coming into existence’, or in the sense of ‘coming to be this or that’ which it was 

 not before; and it is only of a concrete thing, as such, that we can speak of 

 its‘coming to be’ in the full sense of coming into existence. Now in all other cases 

 of change, whether of quantity or quality or relation or time or place, it is obvious 

 that there must be some underlying subject which undergoes the change, since it 

 is only a concrete something that can have that ‘substantive existence’, the 

 characteristic of which is that it can itself be predicated of no other subject, but is 

 itself the subject of which all the other categories are predicated; but on further 

 consideration it will be equally obvious that a substance also, or anything, 

 whether natural or artificial, that exists independently, proceeds from 

 something that may be regarded as the subject of that change which results  in its 

 coming into being; for in every case there is something already there, out of  which 

 the resultant thing comes; for instance the sperm of a plant or animal. (…) 

 Clearly, then, all the processes that result in anything ‘coming to exist’ in this 

 
17 Física, 189b32-190a30  



 12 

 absolute sense start with some subject that is already there to undergo the 

 process18. 19 

 

 “Llegar a ser”, gígnesthai, se dice en muchos sentidos: en algunos casos no se 

habla simplemente de llegar a ser, sino de llegar a ser algo particular, pero solo de las 

ousíai20 se dice que llegan a ser “en sentido absoluto”21. Cuando no se trata de ousíai, no 

obstante, debe haber un hypokeímenon22, pues en el llegar a ser de una cantidad o cualidad 

o una relación o un dónde hay siempre un hypokeímenon del llegar a ser. Esto es: ha de 

haber algo que llegue a ser músico o blanco o en lo alto del monte. 

 El término hypokeímenon, en el texto aristotélico23, significa tanto lo que es sujeto 

de atribución, esto es, “sujeto lógico”, como lo que es sujeto físico de inherencia, el 

“substrato”. Entendido como materia, hypokeímenon es substrato, no sujeto lógico. En el 

llegar a ser hay siempre un hypokeímenon: lo único que no se predica de ningún otro 

sujeto es la ousía, mientras que todo lo demás se predica de la misma. No obstante, dice 

Aristóteles en el fragmento que hemos citado líneas más arriba, también es evidente si lo 

examinamos con atención que las ousíai y los entes simples llegan a ser de un sustrato, 

pues siempre hay algo subyacente de lo que procede lo que llega a ser, del mismo modo 

que las plantas proceden de la semilla. Por lo tanto, podemos decir que todo lo que llega 

a ser es siempre compuesto, y no solo hay algo que llega a ser, sino algo que llega a ser 

“esto”: o bien que llega a ser substrato (hombre, bronce, oro) o bien lo opuesto, lo carente 

de forma, figura u orden, como por ejemplo el a-músico.  

 Si de las cosas que son por phýsis hay causas y principios de los que primariamente 

son y han llegado a ser, según su ousía, todo llega a ser desde un substrato 

 
18 Física, I, 7, 190a31-190b10 
19 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “«Llegar a ser» (gígnesthai) se dice en muchos sentidos: 
en algunos casos no se habla simplemente de llegar a ser, sino de llegar a ser algo particular, pero sólo de las sustancias 
se dice que llegan a ser en sentido absoluto. Cuando no se trata de sustancias, es evidente que tiene que haber un sujeto 
de lo que llega a ser, pues en el llegar a ser de una cantidad o una cualidad o una relación o un donde [sic] hay siempre 
un sujeto de ese llegar a ser, ya que solo la sustancia no se predica de ningún otro sujeto, mientras que todo lo demás 
se predica de la sustancia. Pero que también las sustancias, y todos los demás entes simples, llegan a ser de un sustrato, 
resulta evidente si se lo examina con atención. Porque siempre hay algo subyacente de lo que procede lo que llega a 
ser; por ejemplo, los animales y las plantas proceden de la semilla. (…) Es evidente que todas las cosas que llegan a 
ser de esta manera proceden de un substrato.” 
20 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía de la editorial Gredos, ousía se traduce por “sustancia”, 
término muy problemático que preferimos no emplear. Más adelante aclararemos el significado de esta palabra en 
griego, y propondremos otra traducción al castellano. P. H. Wicksteed y F. M. Cornford  traducen ousía se traduce por 
“a complete thing”, que consideramos mucho más adecuado en lo que al significado original se refiere.  
21 “In the full sense of coming into existence”, en la traducción inglesa de P. H. Wicksteed y F. M. Cornford.  
22 En la edición castellana, hypokeímenon se traduce por “sujeto”, mientras que, en la traducción de P. H. Wicksteed y 
F. M. Cornford, queda traducido por “a concrete something”, pero también como “the subject of which all the other 
categories are predicated”. 
23 Ibid. 



 13 

(hypokeímenon) y una forma (morphé). Así lo expresa Ackrill: en todo cambio hay algo 

que permanece igual. Aristóteles toma esto como verdad necesaria. Es parte intrínseca 

del concepto de cambio que algo permanezca. No puedo decir que el gato se ha movido 

(del árbol al suelo, por ejemplo) a menos que suponga que el gato que estaba en el árbol 

y el que ahora está en el suelo no son dos gatos diferentes24. 

 En un sentido, los principios del llegar a ser de las cosas que son por phýsis (ta 

physei onta) son dos, a saber: los contrarios, como el músico y el a-músico, y en otro, son 

tres, pues en cada uno de ellos hay un ser distinto. Debe haber un substrato para los 

contrarios, que son dos, pero en otro sentido esto no es necesario: es suficiente con uno 

de los contrarios para efectuar el cambio por su ausencia o su presencia. En cuanto a la 

naturaleza subyacente (hypokeimene phýsis, “ultimately underlying”), esta es 

cognoscible por analogía25: la hypokeimene phýsis es respecto a una ousía lo que el bronce 

es respecto a la estatua. No obstante, todavía no queda claro cuál de ambas es la ousía, si 

la forma o el substrato26.  

 En  Física, I, 8, Aristóteles sostiene que “los que primero filosofaron” o ”los 

antiguos” se extraviaron al indagar “sobre la verdad y la naturaleza de las cosas”. Dijeron 

que ninguna cosas puede generarse o destruirse, pues lo generado tendría que llegar a ser 

o del ser o del no ser, y ambas alternativas son imposibles: lo generado no puede llegar a 

ser de lo que es, pues ya es, pero nada puede llegar a ser de lo que no es, pues tendría que 

haber algo subyacente (hypokeimenos). Así, los antiguos afirmaron que no existe la 

multiplicidad, sino solo el ser mismo. Esto queda refutado capítulos atrás, en Física, I, 2, 

en la polémica con Meliso: 

 Aristóteles se pregunta si aquellos que sostienen que todas las cosas son Uno están 

pensando en todas las cosas existentes sustancial, cuantitativa o cualitativamente; o más 

bien solo en cuanto a la ousía, o solo en cuanto a la cualidad, por ejemplo. Aristóteles 

 
24 ACKRILL, J. L., (1981), p. 31  
25 Según el LIDDELL-SCOTT-JONES (LSJ), el término ἀναλογία tiene las siguientes acepciones: 
  “ἀναλογία: (λϋγορ) mathematical proportion, Pl.Ti.31c, 32c; η ἀ. ìσóτης ́εοτì λóγων _Arist.EN1131a31; 
of progressions, ά γεωμετρική _ib.b13; άριθμτική, ib.1106a36, cf. Ael.Tact.10.3; ἁρμονική, 
Thrasyll.ap.Theon.Sm.p.85 H., Nicom.Ar.2.22; κατὰ τήν ά, comparing the ratios, Arist.Pol.1282b40;  τò κατ’ἀ, ἴσον 
, ib.1301a27; ύπέρ τήν ά. Τινός out of proportion, Olymp.in Mete.89.22.  
 2. proportion generally, Arist.Pol.1296b25, cf. Epicur.Nat.11.7, 10.  
 3. proportionate share, PMichael.42 A, POxy.1892, SB9153 (all vi A.D.).  
 II. analogy, Arist.HA486b19, Epicur.Fr.212, etc.  
 2. esp. grammatical analogy, Gell.2.25, A.D.Synt.36.23, etc.  
 III. relation, ἀ.  ἔχειν _stand in relation with, πρός τι Phld.Lib.p.38 O., cf. p.51 O.  
 IV. correspondence, resemblance, όμοιότης ή ά. [τινί] Id.Sign.37, cf. Fr.3; κατ᾽ -ίαν, opp. 
 διαφοράν, Id.D.1.22.”  
26 Física, I, 7, 191a19 



 14 

sostiene que todas estas aserciones son imposibles, así como traerían consigo la pérdida 

del límite (que no es sino la pérdida de las diferencias) que caracteriza al pensamiento 

griego, y las refuta punto por punto.  

 En primer lugar, porque ninguna de las categorías excepto la ousía pueden existir 

independientemente, en la medida en la que todas las demás deben predicarse de la 

misma. No obstante, Meliso dijo que el universo era ilimitado, convirtiéndolo en un 

quantum, en una magnitud. Si lo ente, entonces, es, al mismo tiempo, ousía y magnitud, 

la cosa no es Uno, dice Aristóteles, sino dos; mientras que si únicamente es ousía no 

puede ser ilimitada.  

 En segundo lugar, debemos preguntarnos en qué sentido se dice que el Todo es 

Uno. Si con “Uno” nos referimos a un continuum, de ello se sigue que el Uno es una 

multiplicidad, pues todo continuum es divisible sin límite. No obstante, si “Uno” significa 

un “indivisible”, ello excluye la cantidad, así como la cualidad, de modo que el Uno, si 

no es un quantum, no puede ser “ilimitado”, como Meliso sostiene, ni tampoco 

“limitado”, como afirma Parménides. 

 Por último, si el Uno Todo significa que todas las cosas son idénticamente una y 

la misma, volvemos a la paradoja de Heráclito. En ese caso, lo bueno y lo malo serían 

una y la misma cosa, con la consecuencia de que la misma cosa sería buena y no buena 

al mismo tiempo, o un hombre y un caballo, y no podríamos seguir afirmando que todo 

lo ente es uno y lo mismo27. 28 

 Efectivamente, dice Aristóteles, a algunos de los “últimos antiguos”29 les resultaba 

molesto encontrarse admitiendo que la misma cosa es a la vez una y muchas pero, de 

hecho, una cosa puede obviamente ser muchas, bien sea en el sentido de ser 

conceptualmente diversas cosas diferentes al mismo tiempo (por ejemplo, ser pálido y ser 

culto son dos cosas diferentes, pero un hombre puede ser pálido y culto al mismo tiempo, 

por lo que es a la vez “uno y muchas cosas”); bien sea en el sentido en el que un todo 

puede verse como la suma de las partes en las que puede dividirse. Este último caso llevó 

a los antiguos a la necesidad de parar, y tuvieron que admitir la multiplicidad en la 

 
27 Física, I, 2, 185a27-185b27 
28 Es interesante tomar en consideración la importancia ontológica del principio de no contradicción. El principio de 
no contradicción es el fundamento de todo discurso y, por tanto, de toda demostración. El principio de no contradicción 
sostiene que una misma cosa no puede ser y no ser al mismo tiempo y en el mismo sentido. (ARISTÓTELES, 
Metafísica, IV). 
29 De nuevo, cuando Aristóteles dice “los antiguos”, se refiere a los así llamados presocráticos. 



 15 

unidad, aunque en contra de su voluntad, como si se tratase de una paradoja, si bien esto 

no es así: 

  And so, of course, it would be, if ‘one’ and ‘many’ were used in the sense in 

 which they contradict each other, but not if, for instance, we are regarding the ‘one’ 

 both in its actual unity and potential multiplicity30. 31 

 

 Aristóteles afirma que, en sentido absoluto, nada llega a ser de lo que no es, pero 

que de algún modo hay un llegar a ser de lo que no es, esto es, por accidente 

(συμβεβηκός), pues una cosa llega a ser de la privación, que es de suyo un no-ser. Esto 

produce estupor. Igualmente, afirma que nada llega a ser de lo que no es, y que lo que es 

no llega a ser salvo por accidente, sin con ello negar que toda cosa es o no es. Hay otra 

forma de resolver la dificultad, no obstante, pues podemos hablar de una misma cosa con 

respecto a su potencialidad y a su actualidad.  

 Quedan resueltas las dificultades que forzaron a los antiguos a apartarse del 

camino de la gígnesthai, y del cambio en general, si bien les hubiese bastado, dice 

Aristóteles, con mirar esta naturaleza para disipar toda su ignorancia32. “Esta naturaleza” 

traduce hypokeiméné phýsis, la “naturaleza subyacente”, cuyo momento de privación le 

permite a Aristóteles superar la aporía eleática sobre la génesis, también con la 

potencialidad de la materia. 

 En la Física, Aristóteles indica que la materia (hýle) es distinta de la privación. La 

materia es un no-ser por accidente, mientras que la privación es de suyo no-ser. 

Asimismo, la materia es de alguna forma casi una ousía, mientras que la privación no lo 

es en absoluto. En un sentido, la materia se genera y se destruye, en otro no: considerada 

como aquello “en lo que” (substratum, sin forma), en sí misma se destruye (pues lo que 

se destruye, la privación, está en ella); mientras que considerada como potencia, en sí 

misma es necesariamente incorruptible e ingenerable. Si llegase a ser, tendría que haber 

primero algo subyacente de lo cual llegase a ser; pero justamente esa es la naturaleza de 

la materia. Aquí, Aristóteles ofrece una definición de materia:  

 

 
30 Física, I, 2, 185b32-186a3 
31 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Ante esto se quedaban perplejos, pues tenían que admitir 
que lo uno era múltiple, como si no fuera posible que una misma cosa sea una y múltiple sin oposición, pues lo que es 
uno puede ser uno en potencia o uno en acto”.  
32 Física, I, 8, 191b30 



 16 

  Llamo “materia” al sustrato primero en cada cosa, aquel constitutivo 

 interno y no accidental de lo cual algo llega a ser (y persiste después de que la cosa 

 llega a ser)33. 

 

 En cuanto al principio según la morphé, si es uno o son muchos, y qué es o qué 

son, es tarea propia de la filosofía primera determinarlo con precisión, dice Aristóteles. 

Para terminar este apartado, me gustaría llamar la atención sobre la importancia de todas 

estas consideraciones acerca del cambio y el llegar a ser, con serias implicaciones, incluso 

en el terreno que llamamos moral. Ackrill plantea una pregunta muy interesante: ¿cómo 

puedo saber con seguridad, como puedo sostener que el hombre que conocí el año pasado 

es el mismo hombre que conozco hoy? ¿Qué sucede cuando unos calcetines han sido 

remendados tantas veces que en ellos no permanece ni una sola de las fibras de tejido que 

solían componerlos cuando fueron confeccionados originalmente, cómo podemos 

ponernos de acuerdo en si son o no los mismos calcetines? Estas cuestiones se vuelven 

particularmente espinosas cuando hablamos de la identidad de una persona: si el Dr. 

Jekyll pudiera persuadirnos de que no es el mismo hombre que Mr. Hyde, podría resultar 

impune, o mucho peor, inimputable (esto es, no solo azarosamente libre de condena, por 

pura persuasión, sino verdaderamente imposible de acusar) por los crímenes de su alter 

ego34. Tal es la importancia de sostener que, en todo cambio, hay algo que permanece 

igual, y de tomar esto como una verdad necesaria35.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
33 Ibid., I, 9, 192a30 
34 ACKRILL, J. L. (1981), p. 32 
35 No obstante, no es una mera cuestión de persuasión, sino de la identidad en el cambio definida como algo diferente 
de la suma de las propiedades. 



 17 

3. Ser una ousía (οὐσία). 
 

  This, then, being what we mean by ‘nature’, anything that has in itself such 

 a principle as we have described may be said to ‘possess a nature’ of its own 

 inherently. And all such things have a substantive existence (ousía) presupposed by 

 any other category, and it is only in such substrata that nature ever has her seat. 

 Further, not only nature itself and all other things that ‘have a nature’, but also the 

 behavior of these things in virtue of their inherent characteristics is spoken of as 

 ‘natural’. For instance, for fire actually to rise, as distinct from having the tendency 

 to rise, neither is nature or has a nature; but it comes about ‘by nature’ and is 

 ‘natural’ 36. 37 

 

 Heidegger, en su lectura del Libro Segundo de la Física, cita este fragmento de 

Física, II, 1, y traduce el término ousía por “entidad”, única traducción adecuada para 

ousía, cuyo significado correcto es “lo que tiene ser”.  

  La frase decisiva, dice Heidegger, dice así: “lo ente que procede de la phýsis tiene 

el ser del tipo de la entidad”. Escoge la palabra “entidad” precisamente por ser una 

expresión que no dice mucho, lo cual ayuda para evitar las otras traducciones corrientes, 

esto es, las interpretaciones de la ousía como sustancia o esencia. Así, phýsis es ousía, 

entidad, eso que caracteriza a lo ente como tal, esto es, el ser38. La tarea filosófica en 

adelante es explicar en qué medida la phýsis es ousía, esto es, en qué medida tiene el 

carácter de la entidad, en qué medida tiene el carácter del ser39.  

 Ousía es, gramaticalmente, el substantivo abstracto del participio del verbo cópula 

ón (ὤν) y le corresponde el significado de “entidad” o “ser”. La ousía es en sentido 

prefilosófico lo que está ahí, lo que se tiene, lo que “hay”, bien o propiedad, uso no 

filosófico que debemos interpretar a partir del significado de presencia propio del verbo 

ser.  

 
36 Física, II, 1, 192b32-193a2 
37 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Naturaleza es, pues, lo que se ha dicho. Y las cosas que 
tienen tal principio se dice que “tienen naturaleza”. Cada una de estas cosas es una substancia, pues es un substrato y 
la naturaleza está siempre en un substrato. Y se dice que son “conforme a naturaleza” todas esas cosas y cuanto les 
pertenece por sí mismas, como al fuego el desplazarse hacia arriba; pues este desplazamiento no es “naturaleza”, ni 
“tiene naturaleza”, pero es “por naturaleza” y “conforme a naturaleza”.” 
38 HEIDEGGER, M. (2001), p. 215 
39 Ibid., pp. 216-218 



 18 

 En el uso aristotélico, ousía es la primera de las “categorías”40, supuesta por las 

demás. Cuando decimos “esto es una casa”, Aristóteles llama a ambas cosas (esto y casa) 

ousía, solo que a lo primero (casa, tóde ti, este algo concreto), Aristóteles lo llama próte 

ousía, “ousía primera”, mientras que a lo segundo (eîdos o génos) lo llama deutera ousía, 

segunda ousía. Con propiedad, podemos decir que ousía designa en Aristóteles lo que 

responde propiamente a la pregunta “¿qué es?”, de modo que podemos traducir ousía por 

“qué” substantivado, “el qué” 41.  

 El tóde ti, la próte ousía, es, en primer lugar, lo ente, lo que es, la cosa concreta. 

No obstante, ¿en qué consiste su ser42? Aristóteles sigue a Platón: ser es “ser A” o “ser 

B”, ser en el sentido de determinación, aspecto, eîdos, lo que es la cosa concreta, pero su 

ser es su eîdos. La cosa es (es ente) en la medida en que es tal o cual. Por tanto, el eîdos 

está supuesto en el ser de toda cosa. El eîdos es tò ti en eînai, el “qué era ser”, el “en qué 

consistía ser”, tratándose de tal o cual cosa: Aristóteles emplea un pretérito, un, digamos, 

a priori. Para designar esta anterioridad del eîdos, Aristóteles emplea la palabra 

ύπάρχειν: donde decimos “todo caballo es animal”, Aristóteles dice frecuentemente 

“animal rige de antemano para todo caballo” 43.  

 Si seguimos el glosario de Sachs en su edición de la Metafísica, ousía (que Sachs 

traduce por thinghood, literalmente, “carácter de cosa”, “coseidad”) hace referencia al 

modo de ser que pertenece a todo aquello que posee atributos pero no es ello mismo 

atributo de ninguna otra cosa, aquello que es, a la vez, algo separado e independiente y 

un tóde ti. En lenguaje ordinario, ousía significa riqueza o propiedad inalienable, aquello 

inherente que no puede ser arrebatado de aquello que nació con ese carácter. La ousía, 

asimismo, no es reductible a la suma de sus atributos44. 

 A continuación, vamos a hablar de la ousía como hólon. Siguiendo a Barnes, una 

cosa es una ousía si y solo si es a la vez un individuo y algo separado.45 Para ser una ousía 

y, por tanto, ser, se debe tener el carácter de hólon. Hólon se contrapone al término sorós, 

que significa agregado, montón, “all” en inglés. El término hólon equivaldría a un entero, 

 
40 El verbo kategorein significa decir algo de algo o de alguien, por lo tanto, poner de manifiesto algo (o a alguien) 
como algo. En lengua judicial, la categoría es la acusación. Su traducción escolástica es praedicare. Aquello de lo cual 
se “predica” el “predicado” es en griego tó hypokeímenon, lo subyacente, lo supuesto. La traducción escolástica es 
subiectum, sujeto. Las categorías son los diversos modos en que algo puede referirse como predicado a un sujeto; por 
lo tanto, son los diversos modos en que se puede decir “ser”. (MARTÍNEZ MARZOA, F., (1994), pp. 149-151) 
41 Ibid., pp. 149-150 
42 Cabe destacar que el ser no es una determinación que abarque como un género superior todas las categorías, pues 
cada categoría es un sentido distinto del ser. (MARTÍNEZ MARZOA, F. (1994) p. 153) 
43 MARTÍNEZ MARZOA, F. (1994), p. 156  
44 SACHS, J. (1999), p. lviii 
45 BARNES, J. (2000), p. 74 



 19 

al término “whole”, a aquella unidad compuesta de partes cuyo resultado es algo más que 

su mera suma, que posee un estatus diferente. Las partes, en un hólon, no están 

simplemente juntas de forma azarosa o indiferente. Están juntas en una cierta disposición, 

se dirigen a cumplir el érgon propio del hólon, de la unidad funcional de la que forman 

parte. Todas sus partes se encuentran en relación de dependencia ontológica, y funcionan 

conjuntamente hacia un mismo fin.  

 Las partes son ontológicamente secundarias respecto a la estructura de la que 

forman parte. Decimos que es un todo, un hólon, aquello a lo cual no le falta ninguna de 

las partes que se consideran como sus constituyentes naturales, y aquello que contiene las 

cosas de tal manera que estas forman una unidad.46 Lo que hace que el hólon sea más que 

la mera suma de sus partes es una cierta morphé o eîdos, una cierta forma o figura.  

 Así lo expresa Aristóteles en Metafísica, VII, 17: una casa es mucho más que el 

mero agregado de sus materiales, más bien, los materiales pueden ser casa porque les 

pertenece “el ser de la casa”. La causa (que no es otra cosa que la morphé) por la cual la 

hýle es algo es la ousía, la primera de las categorías, que le confiere el carácter de hólon 

a la casa, por contraposición al montón (sorós). Lo mismo sucede con la sílaba: la sílaba 

es irreductible a la mera suma de las letras: “la sílaba no son las letras, de forma que ba 

no es lo mismo que b y a (…) la sílaba no son sólo las letras (vocales y consonantes), sino 

también algo más, y la carne no es sólo Fuego y Tierra o calor y frío, sino también algo 

más.”  Este componente adicional no es un elemento, sino que constituye la causa de que 

la carne y la sílaba sean lo que son, y lo mismo se aplica a todos los demás compuestos. 

Hay cosas que no son ousíai y otras que sí, y todas las que lo son están constituidas según 

la phýsis y por la phýsis. La carne y la sílaba son ousíai, y parece que la ousía sea esta 

naturaleza, que no es un elemento, sino un principio47. 48  

 

 

 
46 Metafísica, V, 26, 1023b25-1024a10 
47 Metafísica, VII, 16, 1041a5-1041b34 
48 Si bien los organismos vivos, como el cuerpo humano, son mejor ejemplo de hólon, en la Política, Aristóteles también 
nos habla de la pólis como un hólon. Por phýsis, dice Aristóteles, la pólis es anterior al oikos y a cada uno de los 
individuos que la componen, pues el todo es necesariamente anterior a la parte. Una vez destruido el todo, ya no habrá 
ni pie ni mano, cuya existencia es dependiente de ese todo, salvo como un mero equívoco, del mismo modo que 
podemos hablar de una mano de piedra: en ambos casos tal sería una mano muerta. Esto es así porque el cuerpo humano 
también posee el carácter de hólon: si se le corta una mano, la mano deja de ser lo que era, pierde su función. Todas 
las cosas quedan definidas por su función y sus facultades: cuando éstas ya no son tales, cuando pierden su función, 
dejan de ser tales cosas, solo poseen el mismo nombre. Por tanto, es evidente que la pólis es por phýsis, y es anterior al 
individuo: la pólis es un hólon, algo más que la suma de sus partes constitutivas. Sus partes constitutivas, los hombres, 
dejan de ser tal cosa cuando se apartan de la pólis: “y el que no puede vivir en comunidad, o no necesita nada por su 
propia suficiencia, no es miembro de la ciudad, sino una bestia o un dios”. (Política, I, 2, 1253a13-15)  



 20 

4. “Ser por naturaleza”. Lectura de Física, II, 1. 

 
  Some things exist, or come into existence, by nature; and some otherwise. 

 Animals and their organs, plants, and the elementary substances -earth, fire, air, 

 water- these and their likes we say exist by nature. For all these seem 

 distinguishable from those that are not constituted by nature; and the common 

 feature that characterizes them all seems to be that they have within themselves a 

 principle of movement (or change) and rest49. 50 

 

 Aristóteles da comienzo al Libro Segundo de la Física sosteniendo que la phýsis 

es un “principio y causa del movimiento o del reposo de la cosa a la que pertenece 

primariamente y por sí misma, no por accidente”. Además, de las cosas que tienen tal 

principio se dice que “tienen naturaleza” 51. Todos los phýsei onta (los entes que son por 

phýsis) poseen una característica particular, una tendencia a moverse y cambiar de 

diversas formas, en función de un impulso interno. Esta fuente interna de movimiento o 

de reposo es phýsis.  

 Siguiendo la división aristotélica de las “ciencias teóricas”, la Física se ocupa de 

la naturaleza común de las cosas que tienen existencia separada pero que no son 

inmutables, esto es, de los phýsei onta, los “cuerpos naturales” que tienen en sí una fuente 

de movimiento y reposo. La Física trata de los cuerpos naturales en general, no solamente 

de los cuerpos vivos, sino también de los elementos y sus compuestos inorgánicos. La 

Física, no obstante, no propone ninguna explicación, al comienzo, de lo que significa 

“phýsis”. El concepto de phýsis, como se desprende de la polémica con Meliso, no es sino 

la expresión de la noción de finitud que permeaba el pensamiento griego. Asimismo, para 

Aristóteles, la opinión de que la realidad es una, indivisa e inmutable equivaldría a la 

“abolición de la Física” [sic], en la medida en la que comportaría la pérdida de las 

diferencias, del límite que caracteriza a la ontología griega. El cambio existe, es un hecho 

 
49 Física, II, 1, 192b8-192b15 
50 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Algunas cosas son por naturaleza, otras por otras causas. 
Por naturaleza, los animales y sus partes, las plantas y los cuerpos simples como la tierra, el fuego, el aire y el agua -
pues decimos que éstas y otras cosas semejantes son por naturaleza. Todas estas cosas parecen diferenciarse de las que 
no están constituidas por naturaleza, porque cada una de ellas tiene en sí misma un principio de movimiento y de reposo 
(…).” 
51 Física, II, 1, 192b9-193a35 



 21 

de experiencia, y debemos tomarlo por fundamento, si bien Aristóteles no puede dejar de 

lado el importante papel que ha desempeñado el eleatismo, por ello polemiza contra él52. 

 En lo que sigue, vamos a guiarnos por la interpretación heideggeriana de la Física, 

para esclarecer el significado y alcance del término “phýsis” (Φύσις). Prestemos atención 

a la definición que nos ofrece Heidegger: 

 

  Φύσις es un “surgir y salir afuera”, es un abrirse que, al eclosionar, al 

 mismo  tiempo  retorna al surgimiento y, de este modo, “e encierra en aquello que en 

 cada ocasión le otorga la presencia a lo que se presenta. Φύσις, pensada como 

 palabra fundamental, significa salir a lo abierto,  es el aclarar de ese claro que es el 

 único en cuyo interior puede llegar a aparecer algo, puede situarse en su contorno, 

 mostrarse en su “aspecto” (eîdos, idéa)53. 

 

 La clave para comprender el proyecto aristotélico que llamamos “la Física” es que 

“phýsis”, en Grecia, se convierte en la palabra para el ser, anterior a todos los entes, que 

se limitan a recibir prestado de él aquello que son. En el pensamiento griego no se 

malinterpreta lo ente en su conjunto, no queda reducido a “naturaleza” como materia 

dotada de fuerza, en un sentido moderno, pero tampoco oscurecido de forma mística54.  

 A lo largo de toda la historia occidental, dice Heidegger, el término “naturaleza” 

contiene una interpretación diferente de lo ente en su conjunto. En todas estas 

distinciones, la naturaleza no es solo un lado de la oposición, un lado de la dicotomía, 

sino esencialmente lo previo, pues las cosas siempre y en primer lugar se distinguen o 

diferencian respecto a ella, y se determina desde ella aquello diferenciado. La diferencia 

que para nosotras opera entre naturaleza e historia debe pensarse, en este sentido, siempre 

como parte de un ámbito que sirve como fundamento y soporta la misma contradicción, 

en el que naturaleza e historia pueden ser. Este es el carácter ineludible de la phýsis: es el 

nombre con el que tradicionalmente nombramos el modo del saber occidental sobre lo 

ente en su conjunto. Siguiendo a Heidegger, el entramado de las respectivas verdades 

acerca de lo ente en su conjunto se llama metafísica, aquel saber en el que la humanidad 

histórica occidental guarda la verdad sobre las referencias a lo ente en su conjunto, así 

como la verdad sobre lo ente mismo. En un sentido absolutamente esencial, y llamar la 

 
52 ROSS, W. D. (1981), pp. 64-65 
53 HEIDEGGER, M. (2005), p. 63 
54 HEIDEGGER, M. (2001), p. 200 



 22 

atención sobre este punto es una de las finalidades de este ensayo, meta-física es Física, 

es decir, saber sobre la phýsis55.  

 En Física, II, 1, Aristóteles nos ofrece la interpretación de la phýsis que dará 

soporte a todas las sucesivas, así como la posterior determinación de la naturaleza como 

opuesta al espíritu, si bien es importante destacar que esta es una diferencia absolutamente 

no griega.  

 Como leemos en este primer capítulo, “algunas cosas son por naturaleza, otras por 

otras causas”, esto es, por tékhne, o por azar y por elección. Phýsis, por lo tanto, se opone 

a tékhne, túkhe y prohaíresis, no a nómos56. No obstante, si bien los seres nacidos 

espontáneamente se oponen a los seres fabricados, este último apelativo no es despectivo. 

Para Aristóteles se trata de mostrar que los productos fabricados son lo que son y como 

son en la movilidad de la producción, que tiene otra arkhé57.58 Podemos expresarlo con 

Ross del siguiente modo: en los phýsei onta, el movimiento se inicia desde dentro, 

mientras que los movimientos de los cuerpos inanimados o manufacturados son iniciados 

incidentalmente, por lo que podríamos decir que los cuerpos inanimados tienen en sí un 

principio de movilidad, pero no de motricidad, patrimonio de los phýsei onta59.  

 Aristóteles percibe la movilidad, la kínesis (κίνησις) como lo decisivo de la 

phýsis. Aristóteles fue el primero en concebir y cuestionar el ser en movimiento como el 

modo fundamental de ser, de modo que la determinación de la esencia del movimiento se 

convierte en la pieza angular de la Física60. Para Aristóteles, es evidente que todo ente 

que procede de la phýsis está bien en movimiento, bien en reposo. 

 Phýsis es el principio de movimiento y de reposo de la cosa a la que pertenece 

primariamente y por sí mismo, no por accidente. Las cosas que tienen tal principio 

intrínseco de movimiento tienen naturaleza. En la concepción aristotélica, lo ente aparece 

como lo estable, no como lo que está enfrente. Lo ente no aparece como objeto, esto es 

imposible en el pensamiento griego, en el que el ser humano no ha llegado a ser sujeto. 

 
55 Ibid, p. 201  
56 Aunque cabe destacar que Aristóteles no define esa región de lo ente (tà physei onta) con una contraposición 
rígidamente binaria, como la de phýsis/nómos. Su interés reside en el examen interno de la phýsis misma, y toda 
contraposición queda al servicio de ese análisis. Tà tékhne ónta es lo producido, lo trabajado. (MARTÍNEZ MARZOA, 
F. (1994), p. 161) 
57 HEIDEGGER, M. (2001), p. 212 
58 En esta dualidad tiene su raíz oculta la posterior determinación de la esencia de la naturaleza como opuesta al espíritu, 
si bien esta es una diferencia absolutamente no-griega. 
59 ROSS, W. D. (1981), p. 67  
60 No obstante, esto únicamente quiere decir que la determinación de la esencia del ser no es posible sin la mirada 
esencial a la movilidad, no que el ser sea concebido como “movimiento”, ni como reposo, lo cual es, a juicio de 
Heidegger, una consideración profundamente “antigriega y afilosófica”. 



 23 

Si bien en el siguiente epígrafe profundizaremos en la noción de arkhé, por ahora diremos 

que la phýsis es arkhé, partida y disposición sobre la movilidad y el reposo. Plantas y 

animales, en cuanto phýsei onta, son siempre en la movilidad, incluso cuando reposan, 

pues el reposo es un tipo particular de movimiento. Préstese atención: no decimos que 

“estén” en movimiento, sino que son en la movilidad. Los phýsei onta no son en primer 

lugar entes y en segundo lugar se mueven: solo son entes en la medida en que encuentran 

“el sostén adecuado para su ser” en la movilidad. La particularidad, y esto significa ser 

“por naturaleza”, su ser móvil es de tal modo que la disposición sobre la movilidad reina 

en ellos mismos, les es propia61.62 

 Un pilar fundamental del pensamiento aristotélico es la afirmación de que toda 

movilidad es mudanza o cambio de algo a algo, en el cual se manifiesta algo que hasta 

entonces estaba oculto y ausente. Por eso, moverse, en este sentido, es algo así como 

florecer. Para comprender el significado profundo de esta afirmación, nos advierte 

Heidegger, debemos librarnos de la opinión de que el movimiento es, ante todo, un 

cambio de lugar, así como entender que, para los griegos, el movimiento tiene el carácter 

de la llegada a la presencia. Todo lo que cambia tiene dentro de sí la arkhé kinéseos, la 

disposición para la movilidad.   

 Es muy importante aceptar que el ser de la phýsis y la phýsis en cuanto ser 

permanecen indemostrables, pues no precisan de demostración. Después de ofrecer las 

definiciones de phýsis, Aristóteles sostiene que cualquier intento de probar que la phýsis 

es real sería infantil, pues es evidente que las cosas que corresponden a estas definiciones, 

de hecho, existen63. Para los griegos, la phýsis tiene un carácter evidente, por ello podemos 

decir que la física es una ontología, porque phýsis es otra forma de decir ser. 

 Podemos decir que Aristóteles recupera el sentido que phýsis tenía en la filosofía 

arcaica, ese sentido de crecimiento, brotar, surgir, salir a la luz, que era equivalente al ser 

de todo lo ente, a la aletheíe, a la abertura del mundo, que ciertamente había entrado en 

crisis con la sofística64. 

 
61 HEIDEGGER, M. (2001), p. 206  
62 Aristóteles entiende la movilidad en un sentido muy amplio, esencial y con plenitud de fundamento. La movilidad 
mecanicista moderna, entendida como traslación respecto al espacio, solo es uno de los tipos de movilidad, y en ningún 
caso el movimiento por antonomasia. Además, dice Heidegger, los griegos no tienen palabra ni concepto para eso que 
llamamos espacio. 
63 Física, II, 1, 193a3-193a9 
64 La palabra “sofista” puede hacer referencia a figuras muy dispares, de modo que no tenemos en cuenta las diferencias 
tajantes y acríticas entre “filósofo” y “sofista”. Para un griego, el saber radica en conocer cómo tratar las cosas de 
manera apta y cualificada. En el vuelco entre el pensamiento de Parménides y Meliso se genera una polémica anti-
sofística por esta misma razón, y el grupo de los “sofistas” surge, con propiedad, tras la polémica. El mismo Aristóteles 
compara a los sofistas con el cuchillo délfico, que, con su versatilidad, pervierte el ser del cuchillo al intentar sobrepasar 



 24 

 Aristóteles recupera ese sentido fuerte que, en cualquier caso, nunca perdió del 

todo, pues phýsis se refiere a cierta región de lo ente, pero designa su ser. Ser, en griego, 

es tener carácter definible, ser es siempre ser limitado. Por ello es tan importante la noción 

de “límite”, razón por la cual Aristóteles polemiza con Meliso.  

 Ser, en Grecia, significa estar presente, tener un aspecto, una determinación. 

Llamamos ontología a toda investigación referente no a algo ente, sino a en qué consiste 

ser. La ontología no tiene por qué ser una ontología general, puede constituir una 

investigación sobre lo que consiste ser para determinada región de lo ente, a condición de 

que tal región no esté arbitrariamente delimitada. La phýsis es un determinado género de 

ser, y la región de lo ente a la que da su ser es phýsei onta, lo que es en virtud de phýsis. 

Por esta razón, podemos concluir que la “física” es una ontología particular. Es en la 

ontología de la phýsis donde Aristóteles elabora nociones fundamentales de su filosofía, 

pues la física conduce inevitablemente a un “más allá de lo físico” que, sin embargo, sigue 

considerado a partir de lo físico65. Como diría Aubenque, el ser al que se refiere 

Aristóteles puede ser aquello “común” a todos los entes del mundo sublunar, siendo la 

suya una ontología de la finitud66.  

 

   Ahora bien, el ser se dice (=se pone de manifiesto, tiene lugar, es) de 

 múltiples maneras; ciertamente, pero por relación a uno solo y a una cierta presencia 

 (phýsis) -a una sola- y no por homonimia, sino que, como todo lo sano se dice 

 (=aparece como tal) por relación a la salud, lo uno porque lo conserva, lo otro porque 

 la produce, lo otro porque es señal de ella, lo otro porque es capaz de recibirla,…, 

 así también el ser se dice, ciertamente, de múltiples maneras, pero todo por 

 relación a un solo principio; unas cosas se manifiestan como ente porque son ousíai, 

 otras porque son cosas que le acontecen a (una) ousía, otras porque son camino a 

 (una) ousía o perecimientos o privaciones o cualidades o producciones (…) Pues 

 bien, lo mismo que de todo lo sano hay un solo saber, así también por lo que se refiere 

 
la función que le debería ser propia. El saber del sofista pervierte el saber mismo, es un pseudo-saber. Se vincula al 
sofista con figuras de la no vinculación y el no compromiso, son individuos autointeresados, cuyo comercio con el 
saber disuelve las relaciones de philía. Asimismo, la figura del sofista presenta los términos phýsis y nómos como 
opuestos, por eso la sofística supone una quiebra, pues ambos términos solían ser otras formas de decir el ser, tal y 
como vemos en la obra de Heráclito. Si seguimos a Aubenque, la diferencia fundamental entre filósofo y sofista, aunque 
revistan el mismo traje, es que la dialéctica no es un terreno en el que haya posibilidad de verdad, pues la distinción 
que opera no es verdadero/falso, sino verosímil/inverosímil. El dialéctico como tal no puede responder, pues no sabe: 
si responde (positivamente), es porque desea aparentar conocer la cosa en cuestión, como el sofista. La dialéctica es 
esencialmente negativa, interrogativa, y ninguna de sus afirmaciones o negaciones pueden pretender que haya una 
verdad. (AUBENQUE, P. (2004), p. 18) 
65 MARTÍNEZ MARZOA, F. (1994), pp. 159-163 
66 AUBENQUE, P. (2018), p. 414 



 25 

 a lo demás. En efecto, es propio de un solo saber no solamente considerar lo que se 

 dice de una sola cosa, sino también lo que se dice por relación a una sola presencia 

 (phýsis); pues también eso en cierto modo se dice de uno. Es claro, pues, que de un 

 solo saber es considerar lo ente como ente67. 

 

 Si bien el objetivo de este trabajo es realizar una investigación sobre la Física 

aristotélica, consideramos imposible no hacer algunas consideraciones acerca del ser, 

concretamente dos. En primer lugar, siguiendo a Aristóteles, decimos que las cosas son 

de muchas maneras, decimos el ser, como acabamos de leer, en diferentes sentidos. Las 

afirmaciones de los eleáticos resultan ininteligibles, pues es imposible que solo haya 

sustancias, o que solo haya accidentes, o una única sustancia. En segundo lugar, 

Aristóteles contraviene la suposición monista según la cual, si x e y son dos cosas 

diferentes, no pueden coincidir. Siguiendo esta suposición, no se puede ser Tom y ser 

bello al mismo tiempo. Este supuesto no tiene en cuenta que, cuando decimos que Tom 

es Tom, por un lado, y que Tom es bello, por otro, no estamos hablando de Tom en el 

mismo sentido. No es que Tom sea la belleza: Tom es bello, posee la belleza. Tal es la 

importancia de la distinción de sentidos. Esto se da en virtud de una cierta necesidad: hay 

cierta necesidad en que Tom sea Tom, pero no en que sea, por ejemplo, capitán del equipo 

de baloncesto. Ser Tom y ser capitán del equipo no son lo mismo: esta es la distinción 

entre sustancia y accidente. Una cosa, después de todo, puede ser una y muchas, pero en 

diferentes sentidos68. 

 Así lo expresa Aubenque: la distinción entre sinonimia y homonimia no basta para 

dar cuenta del caso de la palabra ser. Si hablamos de sinonimia, hacemos del ser un 

género, lo cual no es, pero si hablamos de homonimia, debemos precisar que tal 

homonimia es irreductible, “que sigue siendo paradójicamente legítimo hablar de un ser 

en cuanto ser en el instante mismo en que se reconoce la ambigüedad de esta expresión”69. 

 En efecto, no dicen la verdad ni quienes afirman que todas las cosas están en 

reposo, ni quienes afirman que todas las cosas están en movimiento, que haría todas las 

cosas verdaderas (pues todas hablarían de la ousía) o todas falsas (pues todas hablarían 

de accidentes)70. No puede haber ontología solo de la esencia, pero tampoco solo del 

 
67 Cita recogida de MARTÍNEZ MARZOA, F. (1994), si bien hace referencia a Metafísica, IV, 1003b. He decidido 
citarlo de este modo para mantener las aclaraciones de Martínez Marzoa. 
68 ACKRILL, J. L. (1981), pp. 24-26  
69 AUBENQUE, P. (2018), p. 162 
70 Metafísica, 1012b20 



 26 

accidente, pues esto sería ciencia aparente, sofística, y el mundo sublunar no es 

únicamente fluidez, pero tampoco estabilidad pura, no es forma sin materia, pero tampoco 

materia sin forma, ni pura potencia ni pura actualización. Por lo tanto, el ser no es 

estrictamente equívoco, pero tampoco es unívoco71.  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
71 AUBENQUE, P. (2018), pp. 156-157 



 27 

5. Lo aítion (τὸ αἴτιον) y la arkhé (ἀρχή).  

 
 Vamos a adentrarnos en la cuestión de las cuatro maneras de ser aítios 

(“responsable”, “culpable”). Siguiendo a Ackrill, éstas son cuatro formas de 

explicación, y las cuatro son necesarias para comprender completamente cualquier cosa72. 

No obstante, creemos conveniente adentrarnos un poco más en el significado del término 

aitía (αἰτία)73.  

 El término aítia en griego antiguo, como leemos en la introducción al Libro II de 

la edición inglesa que manejamos, tiene un sentido más amplio que en inglés. Ross lo 

define como “condiciones necesarias pero no suficientes para dar cuenta de la existencia 

de una cosa”. Los griegos no trataron de descubrir las leyes de sucesión de los fenómenos, 

sino lo que eran las cosas en sí mismas. Las cuatro causas dan cuenta del completo 

comportamiento y existencia de una cosa74. 

 El libro II de la Física, dice Heidegger, empieza con una delimitación, la del 

ámbito en el que el ente es determinado, dentro de lo ente en general, por phýsis (hay otro 

ente que es determinado por otras causas, lo que es por tékhne). Phýsis es dispuesta 

inmediatamente como causa, aítia originaria, como aquello responsable de que un ente 

sea lo que es. En sentido literal, la phýsis aparece como eso primigenio que constituye la 

coseidad de la cosa, mientras que la causalidad es solo un modo derivado del causar 

originario75. Heidegger comenta un pasaje de Física, II, 1 en el que, para decir aitía, 

encontramos expresamente arkhé (ἀρχή), que significa al mismo tiempo “comienzo” y 

“dominio”, aunque también “punto de partida” y “disposición”76. La unidad de ese doble 

elemento es esencial. Como ya vimos con anterioridad, la phýsis aparece concretamente 

como arkhé kinéseos, como disposición sobre la movilidad77. 

 El capítulo 3 del Libro II de la Física, donde se exponen las “cuatro causas”, se 

corresponde casi literalmente con Metafísica, V, 2 (lo cual nos da más argumentos para 

considerar que, para Aristóteles, la física es una ontología). En él, aitía hace referencia a 

la autoría o responsabilidad de algo, aparece como motivo, como acusación. Adquiere el 

 
72 ACKRILL, J. L. (1981), p. 37  
73 Aitía no es sinónimo de “causalidad” en un sentido moderno ni mecánico, como veremos. 
74 ROSS, W. D. (1981), p. 73 
75 HEIDEGGER, M. (2001), p. 204  
76 “Arkhé” tiene el significado de comienzo regulador, de “fuente”. Traducir este término por “primer principio” no es 
muy adecuado (SACHS, J. (1999), p. lviii) 
77 HEIDEGGER, M. (2001), p. 205  



 28 

doble sentido de “razón” y de “causa”, de factor explicativo y de causa de ser. Aquí, 

Aristóteles presenta la phýsis como aitíon en su cuádruple modalidad.78 

 El de Aristóteles es un pluralismo causal, pues “causa”, aitía, se dice de muchas 

maneras. Así, nos encontramos con cuatro tipos fundamentales e irreductibles de causa, 

que no es exactamente un concepto “epistemológico”, sino también (y sobre todo) 

ontológico.79 Vamos a comentar las cuatro causas tal y como las presenta Aristóteles en 

Física II, 3. Es necesario investigar las causas, dice Aristóteles, cuántas y cuáles son.  

 

  Well then, (1) the existence of material for the generating process to start 

 form is one of the essential factors we are looking for. Such is the bronze for the 

 statue, or the silver for the phial (Material aitía)80. 81 

 

 La primera es ὓλη, la “causa material”, aquel constitutivo interno de lo que ya 

está hecho, como el bronce respecto de la estatua. Es aquello desde lo cual, 

permaneciendo intrínseco a lo que deviene, es engendrada la cosa. La hýle es lo que 

permanece, si bien es un concepto analítico, pues solo tiene existencia real de lo 

compuesto (tò sýnolon) de materia y forma. La materia es entendida como mera 

potencialidad (otro concepto analítico), determinada por una forma que la actualiza y 

configura.  

  Then, naturally, (2) the thing in question cannot be there unless the material 

 has actually received the form or characteristics of the type, conformity to which 

 brings it within the definition of the thing we say it is, whether specifically or 

 generically. Thus the interval between two notes is not an octave unless the notes are 

 in the ratio of 2 to 1; nor do they stand at a musical interval at all unless they conform 

 to one or other of the recognized ratios. (Formal aitía)82. 83 

 En segundo lugar, tò ti ên eînai o “causa formal”. Aristóteles dice que, en otro 

sentido, la causa es la forma o el modelo. El término que traducimos por “forma” es eîdos. 

La “causa formal” indica qué es ser algo, qué significa ser algo84, por ejemplo, la causa 

 
78 Según Ross, la doctrina de las cuatro causas es una sistematización de distinciones ya usadas en la Academia. 
79 FALCON, A. (2023) 
80 Física, II, 3, 194b24 
81 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “En este sentido se dice que es causa (1) aquel constitutivo 
interno de lo que algo está hecho, como por ejemplo, el bronce respecto de la estatua o la plata respecto de la copa.” 
82 Física, II, 3, 194b27 
83 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “En otro sentido (2) es la forma o el modelo, esto es, la 
definición de la esencia y sus géneros (como la causa de una octava es la relación del dos al uno, y en general el número) 
y las partes de la definición.” 
84 FALCON, A. (2023) 



 29 

de que un intervalo sea una octava es la relación entre las notas del 2 al 1. En palabras de 

Ross, la forma es “el modo de estructura de una cosa, aquello en virtud de lo cual ella se 

mueve, crece, cambia y llega al reposo al término de su movimiento. El poder de moverse, 

crecer y modificarse en un sentido determinado constituye la forma o el carácter de una 

cosa”.85  

 

  Then again (3), there must be something to initiate the process of the change 

 or its cessation when the process is completed, such as the act of a voluntary agent, 

 or the father who begets a child, or more generally the prime, conscious or 

 unconscious agent that produces the effect and starts the material on its way to the 

 product, changing it from what it was to what it is to be. (Efficient aitía)86. 87 

 

 En tercer lugar, la causa eficiente88 o motriz, el principio primero de donde 

proviene el cambio o el reposo, “como el que quiere algo es causa, como también es causa 

el padre respecto de su hijo, y lo que hace cambiar algo respecto de lo cambiado”.  

  

  And lastly, (4) there is the end or purpose, for the sake of which the process 

 is initiated, as when a man takes exercise for the sake of his health. (Final aitía)89.90 

 

 Por último, la causa final o ”tò hon héneka”. En este sentido, dice Aristóteles, 

causa es fin, esto es, aquello para lo cual es algo, por ejemplo, el pasear respecto de la 

salud. 

 Tales son los sentidos en los que se dice que algo es una causa: causa, como el 

llegar a ser, como el ser mismo, se dice en varios sentidos, y no son excluyentes, pues 

una cosa puede tener varias causas. Otro modo de causación, dice Aristóteles, es el 

accidental y sus géneros, y tanto las causas propias como las accidentales pueden decirse 

en potencia y en acto, si bien hay que buscar siempre la causa preponderante91.  

 
85 ROSS, W. D. (1981), pp. 67-69 
86 Física, II, 3, 194b30 
87 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía; “En otro sentido (3) es el principio primero de donde 
proviene el cambio o el reposo, como el que quiere algo es causa, como es también causa el padre respecto de su hijo, 
y en general el que hace algo respecto de lo hecho, y lo que hace cambiar algo respecto de lo cambiado”.  
88 Joe Sachs sostiene, en su edición de la Metafísica, que el sintagma “causa eficiente” no aparece en los escritos 
aristotélicos, y que es un término que puede resultar confuso. A lo que se refería Aristóteles es al origen del movimiento, 
cuando es extrínseco. (Metafísica, V, 2) 
89 Física, II, 3, 195a1 
90 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Y en otro sentido (4) causa es el fin, esto es, aquello para 
lo cual es algo, por ejemplo, el pasear respecto de la salud.” 
91 Física, II, 3, 195b23 



 30 

 Siguiendo a Lear, materia y forma son íntimamente codependientes: la materia 

parece ser dependiente de la forma para ser la materia que es y, por otro lado, la forma 

parece asimismo dependiente de la materia. La forma es tanto aquello hacia lo que se 

dirige el proceso, aquello en virtud de lo cual tiene lugar el crecimiento, como aquello 

que dirige el propio proceso. La naturaleza de un organismo inmaduro es crecer y 

convertirse en un miembro maduro de la especie, cuya naturaleza será ser un miembro de 

esa especie en el sentido más amplio92. Según Aristóteles, dice Lear, la materia es un 

elemento relativo, esto es, debe ser entendida en relación con la forma de la cual es 

materia93. Como leemos en el glosario de la edición de la Metafísica de Sachs, la hýle es 

aquello que subyace a la forma de todo ente particular, no tiene propiedades, es potencia 

esforzándose para alcanzar una forma94.  

 Ocupémonos la cuestión de “the why”, el porqué. El porqué, de acuerdo con Lear, 

penetra las capas más básicas de la realidad del mundo. Comprender el porqué de una 

cosa, dice Aristóteles, es captar su causa primera (hé proté95 aitía). La morphé, dice Lear, 

es el principio intrínseco de cambio de una cosa, definición prácticamente idéntica a la 

de phýsis. La morphé nos ofrece la comprensión de lo que una cosa verdaderamente es y 

por qué. Aristóteles, en su “doctrina de las cuatro causas”, como ha sido llamada 

tradicionalmente, no cita cuatro causas, sino cuatro maneras en las que decimos causa. 

La materia debe ser relegada, en última instancia, a una posición secundaria. Siguiendo 

estas líneas, las llamadas “causa formal”, “causa eficiente” y “causa final” son tres  

aspectos diferentes de lo mismo96. También apunta que “causa eficiente” es una 

traducción engañosa de “fuente primaria de cambio”, por dos razones: en primer lugar, 

porque apunta anacrónicamente a que Aristóteles pudo identificar la concepción moderna 

de la causa, en segundo lugar, porque sugirió que la “causa eficiente” era una causa 

diferente de la formal, cuando más bien es una manera diferente de especificar la misma 

causa97. 98 

 Aitía no es sinónimo de “causalidad” en un sentido moderno ni mecánico. Lear 

nos ofrece una buena forma de diferenciar el concepto de “causa” para Aristóteles y para 

 
92 LEAR, J. (2007), pp. 18-21  
93 Física, II, 2, 194b9 
94 SACHS, J. (1999), p. lv 
95 “Proté” tiene siempre el significado de ser el primero en cuanto a responsabilidad, no en cuanto al tiempo. (SACHS, 
J. (1999), p. lii) 
96 LEAR, J. (2007) p. 27  
97 Ibid, p. 30  
98 No obstante, esto sí es así en el ejemplo que ofrece Aristóteles: el padre es la causa eficiente del hijo, pero no su 
causa formal.  



 31 

un moderno como Hume: la ruptura no solo se da al nivel del concepto, sino al de un 

profundo desacuerdo acerca de qué constituye un evento, que siempre es problemático. 

Nosotras, modernas, podemos localizar cualquier punto en el espacio-tiempo y llamar 

“evento” a lo que sea que suceda en ese punto. Pero Aristóteles no tenía acceso a ese 

modo de aislar eventos, no tenía un reloj, y el lugar que un objeto ocupaba quedaba 

definido por los objetos circundantes. El modo que Aristóteles tenía de identificar los 

eventos era a través de la actualización de las potencialidades. Para Hume, la causación 

debe entenderse en términos de relación entre dos eventos, mientras que para Aristóteles 

solo tiene lugar un evento: el cambio99. Lear concluye que la fuente primaria del cambio 

es la forma. 

 El último modo en el que decimos “causa” es télos, o “aquello por mor de lo cual” 

algo tiene lugar. Por ejemplo, las plantas tienen hojas para proteger sus frutos, y raíces 

para nutrirse. Lo verdaderamente importante es que la causa final no es una causa 

diferente, sino una forma distinta de referirse a la naturaleza, a la phýsis. “Es evidente 

que la naturaleza es una causa, una causa que opera con un propósito”100. Debemos 

comprender cómo la phýsis opera como télos, que será objeto del siguiente apartado.  

 No obstante, Ackrill difiere en que la materia deba ser relegada a un papel menor. 

La phýsis de un objeto natural (su fuente interna de cambio), ¿reside en su materia o en 

su forma? ¿Su forma de actuar y reaccionar se explica por hýle o por morphé? El físico, 

concluye Aristóteles, debe ocuparse y debe estudiar ambas. Aristóteles no acepta la 

dicotomía simple entre hýle y morphé. La palabra “phýsis” puede usarse en ambos 

sentidos, pues Aristóteles ofrece argumentos sólidos para ambos usos. Para lograr una 

comprensión completa, hay que lidiar irremediablemente con hýle y morphé101. Por otro 

lado, en la introducción a la traducción inglesa de Física II, 2 que manejamos se indica 

que el físico debe ocuparse de la forma de manera primaria y esencial, y de la materia 

solo hasta cierto punto102.  

 ¿Es, por tanto, la materia una forma inferior de causalidad? Aquí es donde entra 

en juego la polémica con Antifonte. Antifonte sostiene que la phýsis de los phýsei onta 

reside en su materia, en su hýle. Si, por ejemplo, enterramos el cabecero de una cama, y 

de él brota un tallo, lo que crecería de ese tallo sería un árbol, no otro cabecero, en la 

 
99 Ibid., p. 31  
100 Ibid., p. 35  
101 ACKRILL, J. L. (1981), pp. 35-36  
102 WICKSTEED, P. H., CORNFORD, F. M. (1957), “Book II. Introduction” 



 32 

medida en la que la disposición artificial del material impuesta por el artesano no es más 

que algo que le ha sucedido incidentalmente, mientras que encontramos su cualidad 

esencial y natural en aquello que persiste continuadamente, esto es, la hýle103.  

 Por tanto, Aristóteles sostiene que, en un sentido, se llama naturaleza a la materia 

primera que subyace en cada cosa que tenga en sí misma un principio del movimiento y 

del cambio; pero en otro es la forma o la especie. Lo que está compuesto de materia y 

forma, dice Aristóteles, no es naturaleza, sino por naturaleza. Es cierto que la forma es 

más naturaleza que la materia, sostiene Aristóteles, contraviniendo las consideraciones 

de Antifonte, porque decimos que una cosa es lo que es cuando existe actualmente más 

que cuando existe en potencia, y la naturaleza entendida como generación es un proceso 

hacia la naturaleza como forma104.  

 Las tres últimas causas (formal, eficiente, final) se reducen en muchos casos, 

confirma Aristóteles, a una, pues el eîdos de una cosa equivale con frecuencia al fin, y 

“aquello de lo que proviene el movimiento” (motriz) es específicamente lo mismo que 

estas. No obstante, y a modo de conclusión, como leemos en Física, II, 7, es tarea propia 

del físico conocer estas cuatro causas. Como sostiene Falcon: 

  Of course this does not mean that the other causes can be eliminated or 

 reduced to the formal cause. Quite the contrary: Aristotle is adamant that, for a full 

 range of cases, all four causes must be given in order to give an explanation. More 

 explicitly, for a full range of cases, an explanation which fails to invoke all four causes 

 is no explanation at all. At the same time, however, the final/formal cause is the 

 primary cause and knowledge of this cause amounts to knowledge of the why105. 

 

 En cuanto a las causas que mueven sin ser movidas, dice Aristóteles, no son 

competencia de la física, ya que no mueven porque posean en sí el principio de 

movimiento (condición para hablar de phýsis), sino precisamente porque son inmóviles. 

Los principios que mueven físicamente son dos: télos/forma/causa eficiente y Theós, que 

suscita aspiración de cada cosa a realizar su esencia de forma plenaria106.  

 

 

 

 
103 Física, II, 2, 193a13 
104 Física, II, 1, 193b13 
105 FALCON, A. (2023) 
106 Física, II, 7, 198a15-198b9 



 33 

6. El eîdos (εἶδος) como télos (τέλος). 

 
 El objetivo de este apartado será defender que la noción de phýsis es la misma que 

la noción de límite (forma, morphé), y la estrecha relación entre los conceptos de 

eîdos/morphé y télos. Para ello, fundamentaremos el carácter teleológico de la phýsis en 

Aristóteles. 

 Según Heidegger, el télos es el eîdos a la vista, al descubierto, ni meta ni fin, sino 

final, completitud determinadora de la esencia107. No obstante, antes de ocuparnos de las 

consideraciones de los lectores de Aristóteles, vamos a tratar de definir con rigor algunas 

de las nociones fundamentales del texto aristotélico, que nos ayudarán a comprender en 

qué sentido télos y eîdos/morphé se corresponden, así como el sentido de la “teleología” 

en la Física, y en qué sentido lo indeterminado es, para un griego, incognoscible. Estas 

nociones serán morphé, eîdos, télos, enérgeia y entelékheia. 

 La distinción hýle/morphé es deducida en la Física como la condición necesaria 

de todo cambio o de todo llegar a ser. Morphé no significa estrictamente “forma”, sino 

shapeliness, que implica el acto de in-formar, de investir de forma, y eîdos no es el mero 

aspecto de una cosa, sino su aspecto “invisible”, que únicamente se pone de manifiesto 

en el discurso. Idéa es otra forma de decir eîdos o morphé, y comparte raíz con el primero 

de estos términos, pero no se corresponde con el significado contemporáneo de “idea” o 

“ideal”, pues estas palabras sugieren algo que solo puede estar presente en el pensamiento, 

algo que no estaba inicialmente en el significado griego de los términos108. La morphé es 

responsable de que algo sea algo. No es un concepto estático, sino dinámico, porque 

aparecer es lograr una morphé, moverse hacia una morphé. La hýle es, en sí misma, 

incognoscible: solo podemos conocerla en cuanto ha entrado en relación con una morphé, 

que es, por definición, determinación y unidad. La hýle y el eîdos son ambos condiciones 

ontológicas del ser en cuanto ser, y en el aparecer de algo hay un movimiento, un camino 

de la oscuridad incognoscible de la hýle hacia la presencia y cognoscibilidad de la 

morphé. Cada hýle es singular, no hay la hýle “en general”. Lo ente en el pensamiento 

griego es definición y acabamiento, y eso se ve en la primacía de la morphé, la enérgeia 

y la entelékheia sobre la hýle y la dýnamis. 

 
107 HEIDEGGER, M. (2001), pp. 233-234 
108 SACHS, J. (1999), p. liv 



 34 

 Por su parte, la noción de télos, como ya hemos visto, hace referencia a aquello 

hacia lo que cualquier cosa tiende, por mor de lo cual una cosa actúa. Télos significa 

“cumplimiento”, no necesariamente “propósito”. Aristóteles no dice que animales, 

plantas o el cosmos en general “tengan” propósitos, sino que son propósitos. De este 

modo, la “teleología” de Aristóteles no implica sino el hecho de que cada ente que es por 

phýsis es una totalidad autosuficiente109. 

 El concepto de enérgeia (ἐνέργεια) no significa otra cosa que estar-en-el-érgon. 

Toda cosa natural tiene un érgon propio, en función de su télos (τέλος): la generación y 

transformación de las cosas están determinadas por el eîdos (εἶδος) en función de sus 

peculiares fines, y phýsis es una táxis de fines. El eîdos es un érgon, la conquista de la 

figura es la conquista de la función. Sachs traduce esta idea por “being-at-work”, nosotras 

podríamos traducirla por “función”. El sentido originario del término tiene que ver con 

actividades que no son movimientos, como el ver, el conocer, o la felicidad, cada una de 

ellas entendida como un estado en curso que es, sin embargo, completo en cada instante. 

El ser humano que puede experimentar estas actividades es, asimismo, una enérgeia110.  

 El significado de enérgeia converge con el de entelékheia (ἐντελέχεια), que Sachs 

traduce por “being-at-work-staying-itself”. El término entelékheia resulta de la fusión de 

la idea de ékhein (ser de un determinado modo a través de un esfuerzo continuado, de 

resistir en una condición, de “sostenerse en”), con la noción de télos (que introduce la 

idea de acabamiento, completud, finalización). Lo entelés es lo maduro, lo que ha 

alcanzado su desarrollo propio. Enérgeia y entelékheia suelen traducirse por 

“potencialidad” y “actualidad”, pero estos significados mistifican su sentido111. La 

entelékheia resume todo el movimiento de hýle a morphé, es el movimiento en estado de 

completo y de acabado. 

 La entelékheia es “tenerse en el fin”, pues télos significa fin, límite, cumplimiento. 

No se trata de mero reposo, sino de reposo como concentración de movimiento. Todo lo 

que es no solo ha llegado a ser, sino que en cada momento se tiene en el ser, en la 

delimitación. Por otro lado, enérgeia significa “en el estado de érgon”, “trabajo”, “obra”, 

lo que se cumple y efectúa, “ser en efecto”, “estar en la luz”. Coincide con entelékheia, 

por tanto, con tenerse en la determinación propia112. La esencia de la kínesis, de la 

 
109 Ibid., p. liii 
110 Ibid., p. li 
111 Ibid., pp. li-lii 
112 MARTÍNEZ MARZOA, F. (1994), pp 159-184 



 35 

movilidad, es la entelékheia, lo cual supone un nuevo paso para concebir la phýsis como 

morphé113.  

 La noción aristotélica de phýsis no es sino es una modificación de la noción 

platónica de eîdos, que significa la presencia, el aspecto, no entendida estáticamente, sino 

como un salir a la luz, un nacer, un brotar, un surgir. 114 La morphé, en el universo de 

Aristóteles, no existe meramente como un estado alcanzado, sino como un esfuerzo hacia 

tal estado. El télos, la forma realizada, es ese esfuerzo que ha dado frutos, que ha resultado 

ser exitoso.115 En cada ente individual hay ese aspecto inteligible al que se subordina todo 

lo demás al que llamamos morphé, contenido inteligible del ente, que funciona como el 

punto focal hacia el que se dirige todo lo demás. La morphé es, de este modo, la causa 

final, el télos116. 

 Esta teleología es más fácilmente observable en el caso de los organismos vivos, 

en los que las funciones de cada una de sus partes convergen hacia el bienestar del todo, 

del hólon, si bien Aristóteles también ofrece el ejemplo de la construcción de una casa: 

 

  For elsewhere, as for instance in house building, this is the true sequence. 

 The plan of the house, or the house, has this and that form; and because it has this 

 and that form, therefore is its construction carried out in this or that manner117.118 

 

 El hecho de que la morphé sea lo inteligible o cognoscible del ente, mientras que 

la hýle sea, por definición, solo cognoscible en relación a su morphé, quiere decir que lo 

indeterminado es incognoscible119.  Esta idea, unida a la defensa del límite que caracteriza 

al pensamiento griego (que ya hemos visto entre Aristóteles y Meliso), tiene serias 

implicaciones en relación a la defensa a ultranza de la finitud de la filosofía aristotélica.  

 

 

 

 

 

 
113 HEIDEGGER, M. (2001), pp. 233-237 
114 HEIDEGGER, M. (2001), p. 227  
115 LEAR, J. (2007), p. 35  
116 OWENS, J. (1968), p. 161  
117 Ibid., p. 162, cita original: Partibus Animalium, I 1, 640a15-18; Oxford tr. Cf. Ph., II 7, 198b2-9 
118 “Por ejemplo, en el caso de la construcción de una casa, el plano de la casa, o la casa, tiene una u otra forma, y en 
virtud de esa forma, su construcción se lleva a cabo de una u otra forma”. (Traducción propia) 
119 Ibid., p. 160  



 36 

7. Túkhe (τύχη) y automaton (αὐτόματον). 
 

 En los capítulos 4, 5 y 6 del Libro II de la Física, Aristóteles trata de conceptuar 

desde su esquema causal la túkhe y lo automaton, que para muchos pensadores anteriores 

eran la verdadera razón de todo acontecer.  

 

  We often allege fortune, or luck, and accident as causes, saying that 

 something came about ‘as fortune or luck would have it’ or ‘accidentally’. What then 

 is the place of fortune and accident amongst the causes we have reviewed? Is there 

 any distinction between them? And, in a word, what are they?120 121 

 

 Aristóteles sostiene que “se suele decir que son también causas la suerte (túkhe) y 

la casualidad (automaton)”. En la Metafísica, Aristóteles indica que, si la tékhne es un 

principio que está en otro y la phýsis un principio intrínseco, la túkhe es la privación de 

la tékhne y lo automaton la privación de la phýsis122. Para Aristóteles, es común tanto a 

túkhe como a automaton el hecho de ser excepcionales.  

 Hay quienes dudan de su existencia, dice Aristóteles, y afirman que siempre hay 

una causa determinada de todo cuanto decimos que ocurre por automaton o túkhe, pero 

esto no es así: lo cierto es que muchas cosas llegan a ser y son debidas a alguna de estas 

formas de causalidad123. A veces, la acción se dirige hacia un propósito pero alcanza otro. 

En estos casos, la causa final no guarda relación con el efecto, aunque la acción la causara 

accidentalmente. Si cavo para encontrar un mineral, y acabo encontrando un tesoro, el 

acto de cavar, determinado por el deseo de encontrar el mineral, no hace referencia alguna 

al tesoro que acabo encontrando, no están relacionados: el efecto no era esperado en 

absoluto como algo normal que podía seguirse de ello. Estos son los casos a los que 

Aristóteles se refiere como causalidad por túkhe o automaton. Debemos, por tanto, 

investigar este asunto en profundidad124.  

 

 
120 Física, II, 4, 195b30-37 
121 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Se suele decir también que son causas la suerte y la 
casualidad y que muchas cosas son y acontecen debido a la suerte y a la casualidad. Hay que examinar, entonces: a) de 
qué manera la suerte y la casualidad se encuentran entre las causas que hemos indicado; b) si la suerte y la casualidad 
son lo mismo o son diferentes, y, c) en general, qué es lo que son.” 
122 Metafísica, 1070a8-10 
123 Física, II, 4, 196a13 
124 Física, II, 4, 196a25-196b9 



 37 

  Irregular and exceptional consequences do occasionally occur, and since it 

 is precisely to this class of actual happenings that we ourselves apply such terms as 

 ‘luck’. Or ‘lucky’ and of this class that we think when anyone else uses these terms, 

 it follows that what we call luck or chance corresponds to some reality and is not a 

 mere fiction125.126 

 

  What we mean by luck or chance is the incidental production of some 

 significant result by a cause that took its place in the causal chain incidentally, and 

 without the result in question being contemplated 127. 128 

 

 La suerte y la casualidad son causas accidentales e indeterminadas, dice 

Aristóteles. Está claro que, si observamos que ciertas cosas suceden siempre de forma 

regular, o al menos en la mayoría de los casos, de ellas no puede decirse que la causa sea 

ni túkhe ni automaton, pero hay otras de las que todos dicen que suceden fortuitamente, 

por lo que, concluye Aristóteles, es evidente que son algo. Cuando tales hechos suceden 

accidentalmente, podemos decir que son debidas a la túkhe. La causa accidental es 

indeterminada, pues en la misma cosa pueden concurrir multitud de accidentes. La túkhe 

es una causa accidental que concurre en las cosas que se hacen para algo y que son objeto 

de elección129.  

 

  The incidentally causative forces are, in the nature of the case, indefinite as 

 to number. This is why luck appears to have something evasive about it and to be 

 inscrutable by man130.131 

 

 Aristóteles habla de la túkhe como algo oscuro, algo que escapa a la comprensión 

humana, algo ininteligible, y ello porque, como ya hemos visto en el anterior apartado, lo 

indeterminado es incognoscible. 

 
125 Física, II, 5, 196b13-16 
126 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Pero como, además de estas, hay también otras de las que 
todos dicen que suceden fortuitamente, es evidente que la suerte y la casualidad son algo, pues sabemos que tales hechos 
son debidos a la suerte y que los que son debidos a la suerte son tales hechos.” 
127 Física, II, 5, 196b30-35 
128 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Así pues, como se ha dicho, cuando en las cosas que 
suceden para algo concurren tales accidentes se dice entonces que éstos son debidos a la casualidad o a la suerte.” 
129 Física, II, 5, 196b10-197a30 
130 Física, II, 6, 197a7-10 
131 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Las causas de lo que sucede como resultado de la suerte 
son, pues, necesariamente indeterminadas. De ahí que se piense que la suerte es algo indeterminado o inescrutable para 
el hombre (…)” 



 38 

  In Greek túkhe and automaton differ in this, that automaton is the more 

 general term and includes túkhe as a special class. For (1) túkhe itself, as a cause, 

 and the results that accrue by the action of túkhe, are only spoken of in connexion 

 with beings capable of enjoying good fortune, or more generally of ‘doing well’ or 

 ‘doing ill’. (…) Therefore túkhe must always be connected with our doings and 

 farings (…) so that ‘doing well’ or ‘ill’ by túkhe is impossible to creatures that have 

 no self- direction132.133 

 

 Por último, en el capítulo 6, Aristóteles hace una distinción más clara entre túkhe 

y automaton, siendo esta última una noción más amplia: todo lo que se debe a la túkhe se 

debe, en última instancia, a lo automaton, pero no al revés. La túkhe solo pertenece a 

quienes pueden tener una actividad en la vida, se limita a la actividad humana, y se suele 

identificar eutykhía con felicidad (eudaimonía). La túkhe implica, de algún modo, la 

capacidad de elección humana: las cosas solo pueden experimentar resultados de la 

misma134.  

  Automaton, on the other hand, may be used to describe the behavior of 

 brute beasts and even of many inanimate things. For instance, we attribute it to 

 automaton if a horse escapes a danger by coming accidentally to a place of 

 safety135.136 

 

 Por el contrario, lo automaton se puede encontrar en los demás animales y en 

cosas inanimadas. En las cosas que llegan a ser para algo por phýsis, cuando lo que les 

sobreviene no es aquello para lo cual han llegado a ser, decimos que les sobreviene por 

automaton. Estos resultados casuales solo llegan a ser por túkhe cuando se trata de cosas 

que pueden ser escogidas por aquellos con capacidad de elección, esto es, los seres 

humanos. Ambas, concluye Aristóteles, son causas, pues son comienzo del movimiento, 

pero ninguna causa accidental es anterior a lo que es por phýsis. La casualidad y la suerte 

 
132 Física, II, 6, 197a36-197b7 
133 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “La casualidad se diferencia de la suerte por ser una noción 
más amplia. Porque todo cuanto se debe a la suerte se debe también a la casualidad se debe a la suerte. La suerte y lo 
que resulta de ella sólo pertenecen a quienes pueden tener buena suerte y en general tener una actividad en la vida. (...) 
Luego lo que es incapaz de tal actividad es también incapaz de hacer algo fortuito. Por eso nada hecho por las cosas 
inanimadas, los animales y los niños es resultado de la suerte, ya que no tienen capacidad de elegir; para ellos no hay 
buena o mala suerte (…).” 
134 Física, II, 6, 197a36-197b7 
135 Física, II, 6, 197b14-19 
136 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “La casualidad, en cambio, se puede encontrar también en 
los demás animales y en muchas cosas inanimadas. Así, decimos que el caballo vino por casualidad cuando al venir se 
salvó, ya que no lo hizo con ese propósito.” 



 39 

son posteriores a la phýsis137. Vamos a concluir la lectura de estos capítulos con esta cita, 

que consideramos que resume muy bien lo dicho hasta ahora a propósito de estas 

cuestiones: 

 

  It is clear, then, that when any causal agency incidentally produces a 

 significant result outside its aim, we attribute it to automaton; and in the special 

 cases where such a result springs from deliberate action (though not aimed at it) on 

 the part of being capable of choice, we may say that it comes by túkhe138.139 

 

 En nuestro comentario de estos fragmentos, vamos a profundizar, en primer lugar, 

en la noción de moira, que era una de las manifestaciones, junto con  túkhe, de lo divino 

para los grandes poetas, siendo ambos vocablos pertenecientes a la manera griega de 

sentir y concebir el mundo y, por esta razón, prácticamente intraducibles. 

  Dodds sostiene que los griegos solían hablar de cualquier desastre personal 

inexplicable como parte de su “sino” o de su “hado”, queriendo decir simplemente que 

no comprendían por qué ocurría pero que, puesto que había ocurrido, “tenía que ser”, 

evidentemente. No obstante, moira no significa “determinismo”, tal y como lo 

entendemos desde una perspectiva moderna. Al culpar a su moira, Agamenón está “tan 

lejos de declararse determinista sistemático como el campesino moderno cuando usa 

lenguaje parecido”. Preguntarnos si los personajes de Homero son deterministas o creen 

en la libertad de la voluntad es un fantástico anacronismo, porque un griego jamás se 

plantearía la cuestión de este modo, pues le resultaría incomprensible. Lo que sí que 

reconoce un griego es la distinción entre acciones normales y acciones realizadas en un 

estado de ate. No obstante, cuando Agamenón dice “no fui yo, fue la ate, ¿qué podía hacer 

yo? La divinidad siempre prevalece” no está poniendo una excusa débil, ni evadiendo su 

responsabilidad, pues estaba dispuesto a pagar por sus actos. Esto se debe a que, para los 

griegos, lo relevante no era intención, sino el acto140. 

 Sin embargo, el culto a la túkhe alcanzó amplia difusión, sostiene Dodds, en el 

helenismo, en forma de adhesión a la idea de lo inexplicable o lo impensable. Esta es la 

 
137 Física, II, 6, 197b-198a14 
138 Física, II, 6, 197b19-22 
139 En la traducción castellana de Guillermo R. de Echandía: “Así, es evidente que en las cosas que en sentido absoluto 
llegan a ser para algo, cuando lo que les sobreviene no es aquello para lo cual han llegado a ser, y tienen una causa 
externa, decimos entonces que les sobreviene por casualidad. Y estos resultados casuales se dice que llegan a ser “por 
suerte” cuando se trata de cosas que pueden ser elegidas por aquellos que tienen capacidad de elegir”.  
140 DODDS, E. R. (1999), pp. 15-31 



 40 

razón por la cual la astrología se extendió ampliamente a partir del s. II a. C., cuando el 

individuo volvía la espalda a su propia libertad, huyendo de la espantosa perspectiva de 

la decadencia definitiva de Grecia y la comunidad sustancial: “mejor el rígido 

determinismo del Hado astrológico que la carga aterradora de la responsabilidad 

diaria”141.  

 Volvamos, ahora, a las interpretaciones de la concepción aristotélica de la túkhe. 

La lectura de Barnes es la siguiente. En la naturaleza, las cosas suceden, en su mayor 

parte, de manera invariable, regular. Las excepciones a esta regularidad son lo que 

Aristóteles llama “lo accidental”. Por ejemplo, si un hombre, al envejecer, no se arruga, 

esto se debe a la suerte (túkhe). Estos sucesos accidentales están más allá de la cognición 

humana, y no podemos tener conocimiento claro de los mismos. No obstante, Aristóteles 

no habla de un misterio incausado: si el pelo de Sócrates, al envejecer, no se vuelve gris, 

está determinado por la naturaleza particular del pelo de Sócrates. Los fenómenos 

accidentales tienen causas, no hay eventos incausados en el mundo natural, si bien no 

todos los eventos son susceptibles de comprensión científica, pues no poseen la 

regularidad necesaria para tal cometido142.  

 La importancia de túkhe y automaton, dice Lear, reside en que son casos de 

teleología aparente, de aparente causalidad final. No obstante, es importante recordar que 

un evento espontáneo no perturba el orden causal de la phýsis. Un evento cuenta como 

espontáneo no por interrumpir tal orden, o porque aparezca de la nada, sino porque 

aparece como si estuviese teniendo lugar dirigiéndose a un determinado fin, cuando en 

realidad no lo hace143. En la Ética a Nicómaco, Aristóteles sostiene que confiar lo más 

grande y hermoso a la fortuna (túkhe), dice Aristóteles, sería una incongruencia144.  

 Concluyamos con una reflexión acerca del “plan” de la phýsis, derivada de la 

cuestión de la túkhe y lo automaton, de la mano de Ackrill.  

Túkhe y automaton, ¿son causas? La túkhe se caracteriza por la falta de 

regularidad y de intención deliberada, tó automaton es una idea más amplia, como ya 

hemos leído. Lo característico, tanto de túkhe como de tó automaton, es que ambas son 

posteriores a phýsis, ambas presuponen patrones de acción normal, regular, dirigida a 

fines. En el esquema aristotélico, y griego en general, es absurdo que todo pueda suceder 

 
141 Ibid., pp. 221-238 
142 BARNES, J. (2001), pp. 83-91  
143 LEAR, J. (2007), p. 36  
144 Ética a Nicómaco, I, 9, 1099b9-1099b25 



 41 

por fortuna. Aristóteles critica a Demócrito por negar la existencia de un “propósito” en 

la naturaleza y reducirlo todo a mera necesidad. No es por fortuna ni por necesidad, dice 

Aristóteles, sino por designio, por un plan, que la naturaleza produce sus efectos 

beneficiosos, que los procesos naturales sucedan se explica por tales efectos145. No 

obstante, Aristóteles no suscribe la idea de un diseño consciente en la naturaleza. Por el 

contrario, niega explícitamente que la naturaleza sea la expresión de algún propósito 

divino o algún creador, si bien tendemos a pensar que si realmente hay propósito en la 

naturaleza, debe haber algún agente146. Siguiendo a Barnes, no hay que interpretar la 

teleología aristotélica en términos de “plan intencional”. Se trata de interpretarla en 

términos de funciones, no de intencionalidad. La función es esencial para comprender la 

phýsis, y esta no es una mera suposición infantil147. La sentencia “la naturaleza no hace 

nada en vano” no haría, por tanto, referencia a ningún principio trascendental, sino que 

abarca las naturalezas de todos los “cuerpos naturales” que actúan armoniosamente 

juntos148. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
145 ACKRILL, J. L. (1981), pp. 39-52  
146 LEAR, J. (2007), p. 41  
147 BARNES, J. (2001), pp. 116-122  
148 ROSS, W. D. (1981), p. 69  



 42 

Conclusión. 

 
 A modo de conclusión, en primer lugar, vamos a sintetizar lo dicho hasta ahora 

para, por último, llevar a cabo una reflexión acerca del motor inmóvil como forma de 

detener la cadena infinita de las causas si bien, como ya hemos visto, ya ha aparecido el 

concepto de “infinito”, con Zenón y Meliso. 

 En primer lugar, hemos concluido que la epagogé, en cuanto camino de 

investigación a seguir tanto en ética, como en física, como en metafísica, consiste en 

ponernos en marcha desde lo más claro y conocido para nosotras (las cosas, lo ente) hasta 

lo más desconocido pero más claro en cuanto a la phýsis, esto es, el ser. La epagogé es el 

ponerse en el camino, y se trata de reconducirnos hacia eso que acude a nuestra mirada. 

Es un camino hacia, un camino que nunca llega a su fin, no obstante, pues el ser, en 

Grecia, no es punto de llegada. 

 En segundo lugar, nos hemos ocupado de la cuestión del cambio y la gígnesthai. 

El cambio presupone tres cosas: materia, forma y privación, y hemos visto que la 

gígnesthai no equivale a creación ex nihilo. El llegar a ser, la gígnesthai, se dice en 

muchos sentidos, se dice de lo simple y de lo compuesto, y es parte intrínseca del concepto 

de cambio que algo permanezca. En este punto, hemos planteado la polémica con Meliso, 

que sostiene que “no existe la multiplicidad, solo el ser mismo”. Hemos visto cómo 

Aristóteles refuta esta aserción punto por punto, así como la afirmación según la cual el 

universo es ilimitado. De este modo, Aristóteles, como ya hemos dicho, evita la pérdida 

del límite, que equivaldría a la pérdida de las diferencias que caracteriza al pensamiento 

griego. Una cosa puede, de hecho, ser una y muchas a la vez, sin contradicción, si bien 

en diferentes sentidos, en la medida en la que podemos hablar de una misma cosa, por 

ejemplo, respecto a su potencialidad y su actualidad, y ser diferentes cosas en función del 

sentido en el que hablemos de la misma. De este modo, Aristóteles resuelve las 

dificultades que llevaron a los antiguos a apartarse del cambio, de la diferencia. 

 En tercer lugar, hemos hecho referencia al concepto de ousía, a partir de la 

afirmación aristotélica según la cual “lo ente que procede de la phýsis tiene el ser del tipo 

de la ousía”. Hemos concluido que phýsis es ousía, entidad, eso que caracteriza al ente 

como tal, esto es, el ser. Ousía, en sentido aristotélico, es la primera de las categorías, es 

el modo de ser que pertenece a todo aquello que posee atributos pero no es ello mismo 

atributo de ninguna otra cosa. Es aquello que es, a la vez, algo separado e individual, y 



 43 

un tóde ti. Ousía es, en Aristóteles, lo que responde a la pregunta “¿qué es?”. Además, 

como hemos visto, la ousía tiene carácter de hólon, aquella unidad compuesta de partes 

en relación de dependencia ontológica, siendo su conjunto algo más que su mera suma. 

Sus partes no están juntas de forma azarosa e indiferente, sino en una cierta disposición, 

dirigiéndose a cumplir una determinada función, el érgon propio del hólon del que forman 

parte. 

 En cuarto lugar, a partir de la lectura de Física, B, 1, hemos expuesto la noción de 

phýsis como “principio y causa del movimiento o del reposo de la cosa a la que pertenece 

primariamente y por sí misma, no por accidente”. Los phýsei onta, los entes que son por 

phýsis, poseen una tendencia a moverse y cambiar de diversas formas, en función de un 

impulso interno, de una fuente interna de movimiento, que es phýsis. Phýsis, en Grecia, 

es otra palabra para el ser, se opone a tékhne, a túkhe y a prohaíresis, no a nómos. Lo 

decisivo de la phýsis es la movilidad: todo lo que cambia tiene dentro de sí el arkhé 

kinéseos, la disposición para la movilidad. Phýsis se refiere, así, a cierta región de lo ente, 

pero designa su ser: es un concepto ontológico, no óntico. Ser, en griego, como venimos 

diciendo, es tener carácter definido y por lo tanto definible, he aquí la importancia de la 

noción de límite, origen de la polémica con Meliso. Por ello, hemos dicho, podemos 

concluir que el logro de la Física es una ontología particular, una ontología de la finitud, 

pues queda referida al ser de los entes que moran por debajo de la esfera de la Luna.  

 En quinto lugar, hemos hecho referencia a las cuatro aitíai como cuatro formas 

diferentes de explicación, siendo las cuatro estrictamente necesarias para comprender 

cualquier cosa, pues son las responsables de dar cuenta del comportamiento y existencia 

de una cosa. Después de un comentario sobre las cuatro aitíai y la noción de arkhé hemos 

concluido que causa, como el llegar a ser, como el ser mismo, se dice en varios sentidos, 

que no son excluyentes, pues una misma cosa puede tener diversas causas sin 

contradicción. En este punto, hemos introducido la polémica con Antifonte acerca de si 

la materia (hýle) es un modo inferior de causalidad, respecto a las otras tres (causa formal, 

causa eficiente, causa final). La morphé, concluye Aristóteles, es, definitivamente, más 

phýsis que la hýle, aunque el físico debe ocuparse y estudiar las cuatro causas. 

 En sexto lugar nos hemos centrado en la relación fundamental que guardan las 

nociones de eîdos y télos, a partir de la definición de estos términos, así como los de 

enérgeia y entelékheia. La noción aristotélica de phýsis, hemos concluido, se corresponde 

con la de eîdos, entendida como un salir a la luz, un nacer, un brotar, un surgir. En este 

apartado hemos expuesto una de las ideas, a nuestro juicio, más importantes de nuestra 



 44 

investigación: la morphé es aquello inteligible o cognoscible del ente, no la hýle. Por lo 

tanto, hemos concluido, lo indeterminado, lo informe, lo carente de morphé, es 

incognoscible, no-ente. 

 Por último, hemos expuesto las nociones de túkhe y automaton como causas 

accidentales e indeterminadas y, por ello, incognoscibles, teniendo en cuenta lo dicho 

inmediatamente antes. Hemos caracterizado ambas nociones: automaton comprende a 

túkhe, no así al revés, pues túkhe es una causa accidental que implica la capacidad de 

elección humana, mientras que lo automaton puede encontrarse en animales y en cosas 

inanimadas. Por último, hemos defendido la importancia de túkhe y automaton, como 

casos de teleología meramente aparente, de supuesta causalidad final. No obstante, un 

evento espontáneo, hemos dicho, no perturba el orden causal de la phýsis. Tanto túkhe 

como automaton son posteriores a phýsis, y la phýsis produce sus efectos por mor de un 

plan, si bien no debemos interpretar la teleología en términos de plan intencional.  

 ¿Cómo interpretarla, entonces? Vamos a introducir, a continuación, la noción de 

motor inmóvil, para terminar nuestro trabajo. Si seguimos las definiciones de Sachs, la 

kínesis, la movilidad (motion) no es sino la entelékheia de una potencia en tanto que 

potencia, coextensiva pero no sinónima del cambio (metabolé), tiene cuatro modos 

irreductibles, respecto a la ousía, la cualidad, la cantidad y el lugar. Por su parte, un 

kinoun, un motor (mover) hace referencia a todo aquello que causa movimiento en otra 

cosa. Todo movimiento depende, en última instancia, de un primer kinoun, un primer 

motor que es inmóvil, carente de kinoun. No obstante, el primer motor no es inerte: las 

fuentes inmóviles de movimiento son fully-at-work, enérgeia, y en su actividad no hay 

movimiento porque su enérgeia es completa, acabada en cada instante149.  

 La teoría del Primer Motor se llega a concebir a partir de un proceso de 

investigación regresivo, esto es, como un modo de detener la cadena (en principio) infinita 

de causas, y es pensada a partir del fenómeno fundamental que es el movimiento, que 

domina nuestra experiencia del movimiento sublunar. El Primer Motor no es tanto 

condición del movimiento cuanto condición de la eternidad del movimiento. Se trata de 

explicar, por lo tanto, que el movimiento existe y debe existir siempre y que, sin embargo, 

las cosas de nuestro mundo están, ya en movimiento, ya en reposo. Aristóteles aplica al 

movimiento eterno de los astros un principio que solo parecía servir para el mundo 

sublunar, a saber, “todo lo que se mueve, es movido por algo”, y así llega a un Primer 

 
149 SACHS, J. (1999), p. li 



 45 

motor que mueve sin ser movido, y que es la causa inmediata de los movimientos celestes, 

y la causa mediata de los movimientos del mundo sublunar150.  

 ¿Qué tiene esto que ver con la negación del infinito, y con la polémica con los 

eléatas? El Primer Motor, dice Aristóteles, es el primer término de la serie, pero no 

pertenece él mismo a la serie. En el libro VII de la Física, anuncia el proceso general de 

su prueba: todo lo que se mueve es movido necesariamente por algo, que a su vez es 

movido, hasta llegar a un primer motor no movido, pues no se puede proceder al infinito. 

¿Por qué no se puede proceder al infinito, por qué no hay un movimiento infinito?  

 Siendo así que lo movido no se mueve más que durante el tiempo en que lo mueve 

el motor, el movimiento del primer motor y del último móvil deberán ser simultáneos. 

Ahora bien: este último móvil desarrolla su movimiento en un tiempo finito, como 

muestra la experiencia. Por tanto, el movimiento del Primer Motor y de todos los motores 

intermedios se desarrollará en un tiempo igualmente finito. Si ese movimiento fuera 

infinito, nos encontraríamos con un movimiento infinito en un tiempo finito, lo cual es 

absurdo151.  

 El télos de animales y plantas, dice Aristóteles, es alcanzar en la medida de lo 

posible el carácter de lo eterno y lo divino. Este carácter puede encontrarse, en primer 

lugar, en las ousías inmóviles y separadas, que son pura actualidad. Las cosas 

perecederas, envueltas, permeadas por el cambio, imitan aquellas cosas no perecederas. 

La actividad de las primeras se dirige a imitar el movimiento eterno y regular de los 

cuerpos celestes, que continúan para siempre girando en una órbita perpetua. Las ousías 

puramente actuales y separadas mueven las esferas y, en última instancia, todos los entes 

del mundo sublunar, a través del amor y el deseo152. 

 ¿Qué quiere decir esto último? En la Metafísica, leemos que el Primer Motor 

mueve en cuanto “deseable”: 

 

  “Y así es como mueven lo deseable y lo inteligible: mueven sin moverse ellos 

 mismos. Estos dos conceptos en grado sumo son lo mismo”153. 

 

 El Primer Motor mueve en cuanto “deseable”, en cuanto “objeto de amor”. Así se 

entiende que pueda mover sin ser movido: solo la causalidad final puede ejercerse en la 

 
150 AUBENQUE, P. (2018), pp. 300-301 
151 Ibid., pp. 301-302 (Física, VII, 1, 242b27- 2, 244a4) 
152 OWENS, J. (1968), pp. 166-167  
153 Metafísica, XII, 7, 1072a26 



 46 

separación. Efectivamente, no puede ejercerse en la ignorancia total, pues no se desea 

aquello que se ignora, pero el Primer Motor de Aristóteles puede ser contemplado, es 

accesible a la contemplación. Tiene en común con el ser amado el singular privilegio de 

mover, o más bien de conmover, en virtud del espectáculo que de sí mismo ofrece en el 

cielo. Del Primer Motor puede decirse que “toca” (que conmueve) sin ser tocado él 

mismo, que mueve sin ser movido a su vez, que actúa sobre el mundo sin ser del mundo154. 

 Este “Dios” amable (en el sentido literal de “poder ser amado”) de Aristóteles no 

anuncia, en ningún caso, el Dios de Amor cristiano, su moción inmóvil no es comparable 

en ningún caso a la gracia cristiana. Simplemente es, no tiene necesidad de actuar. Es un 

Dios que guarda las distancias, las inconmensurables distancias, con el mundo sublunar, 

que no procede de él, sino que se contenta con tender hacia él. Es puro télos, el final 

siempre aplazado de una búsqueda y un esfuerzo155.  

 Esta es la forma en la que Aristóteles detiene la cadena de las causas, su forma de 

refutar el infinito, que ya había aparecido con Zenón y con Meliso. El pensamiento de 

Zenón y Meliso es resultado y consecuencia de decir el límite, transgresión que 

amenazaba con destruir el propio límite, con aplanar las diferencias inherentes a la misma 

noción griega de ser, causa del ocaso mismo de Grecia. Por todo lo dicho anteriormente, 

sostenemos que la Física aristotélica es una ontología, y no una ontología general, sino 

una ontología particular, una ontología del límite, del ser del ente del mundo sublunar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
154 AUBENQUE, P. (2018), pp. 309-310 
155 AUBENQUE, P. (2018), p. 310 



 47 

Bibliografía. 
 
 

Diccionarios y herramientas de lectura. 
 

LIDDELL, H. G., SCOTT, R, An Intermediate Greek-English Lexicon. Oxford: 
Clarendon Press, 1996.  
 
PERSEUS DIGITAL LIBRARY (http://www.perseus.tufts.edu/hopper/) 
 
 
 

Bibliografía básica. 
 

ARISTÓTELES, Ética a Nicómaco. Madrid: Gredos, 2011 
 ______ Física. Madrid: Gredos, 2011 
 ______ Metafísica, Madrid: Alianza Editorial, 2017 
 ______ Metaphysics, Santa Fe: Green Lion Press, edición de Joe Sachs, 1999 
 ______ On the Parts of Animals, traducido y comentado por James G. Lennox. 
 Oxford: Clarendon Press, J. L. Ackrill y L. Judson (eds.), 2001 
 ______ Physics, Londres: Harvard University Press, Loeb Classical Library,1957 
 ______ Política, Madrid: Gredos, 2011 
 
 
 

Bibliografía secundaria. 
 

ACKRILL, J. L., Aristotle the philosopher, Nueva York: Clarendon Press Oxford, 1981 
 
AUBENQUE, P., El problema del ser en Aristóteles, Madrid: Escolar y Mayo, 2018 
 ______ “Sócrates y la aporía ontológica”, en Azafea: Revista de Filosofía, 6 (1), 
 2004, https://revistas.usal.es/dos/index.php/0213-3563/article/view/4729  
 
 
BARNES, J., Aristotle. A very short introduction. Nueva York: Oxford University Press, 
2000 
 
DODDS, E. R., Los griegos y lo irracional. Madrid: Alianza, 1999 
 
FALCON, A., “Aristotle on Causality”, Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.) en The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy, edición de primavera de 2023, 
https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/aristotle-causality/  
 



 48 

HEIDEGGER M., Hitos. Madrid: Alianza Editorial, 2001 
 ______ Aclaraciones a la poesía de Hölderlin. Madrid: Alianza Editorial, 2005  
 
LEAR, J., Aristotle: the desire to understand. Nueva York: Cambridge University Press, 
2007 
 
MARTÍNEZ MARZOA, F., Historia de la filosofía I. Madrid: Istmo, 1994 
 ______ “Heidegger y la historia de la filosofía”, Taula, num. 13-14, 1990 
 
OWENS, J., “Teleology of nature in Aristotle”, en The Monist, Oxford University Press, 
1968, vol. 52, no. 2, “Aristotle” 
 
 
ROSS, W. D., Aristóteles. Buenos Aires: Editorial Charcas, 1981 
 
SACHS, J, “II. English Glossary” (pp. xlix-lx), en ARISTÓTELES, Metaphysics, Santa 
Fe: Green Lion Press, edición de Joe Sachs, 1999 
 
WICKSTEED, P. H., CORNFORD, F. M., “Book II. Introduction”, en ARISTÓTELES, 
Physics, Londres: Harvard University Press, Loeb Classical Library, 1957 
 
 


