s1s  Universidad
101 Zaragoza

1 2

w
»

Trabajo Fin de Grado

El concepto de physis en Aristoteles (Fisica, 1-I1)
The concept of physis in Aristotle (Physics, I-1)

Autor/es

Nuria Barquinero del Toro

Director/es

Aida Miguez Barciela

Facultad de Filosofia y Letras
2023

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es







For this reason we should not be childishly disgusted at the
examination of the less valuable animals. For in all natural things there is
something marvellous. Even as Heraclitus is said to have spoken to those
strangers who wished to meet him but stopped as they were approaching when
they saw him warming himself by the oven — he bade them enter without fear,
‘for there are gods here too’ (...)

(De Partibus Animalium, 1,4, 645a15-23)



INDICE

Introduccion.

1. La epagogé (éxaywyij). El camino de la investigacion.

N

Gignesthai (yiyveoOat). Andlisis del cambio:
referencia a Fisica,1,7.

Ser una ousia (ovoia).

Physis, “ser por naturaleza”. Lectura de Fisica, 11, 1.
Lo aition (1o aitiov) y la arkhé (aoyij).

El eidos (¢id0c) como télos (T€Aog).

N SR

Tiikhe (tvyn) y automaton (avtouatov).

Conclusion.

Bibliografia.

(p-4)

(p-8)

(p. 10)
(p- 17)
(p- 20)
(p-27)
(p.33)
(p. 36)

(p-42)

(p-47)



Introduccion.

En el presente trabajo trataré de exponer el concepto de physis (POoLg) en el
pensamiento griego, principalmente, a partir de la lectura de los dos primeros libros de la
Fisica aristotélica. Asimismo, intentaré explicar por qué considero que la asi llamada
fisica aristotélica no es una investigacion ontica, sino ontoldgica.

Siguiendo a Ackrill, y contraviniendo algunas asunciones tradicionales, podemos
decir que la filosofia de Aristételes no es un conjunto clausurado de doctrinas, sino que
es particularmente abierta. Es cierto que su objetivo es lograr una filosofia sistematica,
razon por la cual ha sido estudiado durante siglos como un pensador autoritario, como si
tuviese la ultima palabra'. También Ackrill sostiene que las ideas expuestas en los libros
Iy Il de la Fisica son tan fundamentales e intrinsecas a nuestra manera de mirar el mundo
que pueden mirarse como libros de metafisica?.

La Fisica es un libro fundamental para lo que més tarde se llamaria metafisica. La
fisica, de acuerdo con Martinez Marzoa y con Heidegger, no es una investigacion de
cardcter ontico. La cuestion de los principios, tal y como se expone en el Libro I de la
Fisica y como se mantiene en los libros siguientes, es la cuestion ontoldgica, incluyendo
en ello su explicita diferenciacion frente a toda cuestion ontica. Términos como arkhé o
aition, que seran convenientemente estudiados, quieren decir “aquello que forma parte
del hecho de que cierta cosa sea”. Todo el recorrido por la problematica de los principios
en la Fisica hace de ésta la pregunta por los puntos de vista bajo los cuales algo es situado
necesariamente por el mero hecho de que ello se reconozca como presente, por el mero
hecho de que podamos decir gue es. Esos principios no explican la cosa, esos principios
no lo son 6nticamente, pues ni por si solos ni junto a otros explican ni generan la cosa, ni
son ellos mismos cosa, sino que, por el contrario, inicamente tienen lugar en cuanto que
la cosa es, y su mencion solo queda justificada en el marco de la pregunta “;en qué
consiste que la cosa sea?”’. La mencion de principios, por tanto, no resuelve cuestion
alguna de contenido.

De este modo, la Fisica responde a la pregunta ;en qué consiste ser?, igual que la
Critica de la razon pura hard mas de veinte siglos después. No obstante, la Fisica es una

ontologia particular, como también sostiene Aubenque: no responde a la pregunta por el

' ACKRILL,J. L. (1981), p. 1
2 Ibid, p. 24



ser en general, sino por el ser de las cosas que moran por debajo de la esfera de la luna.
Cabe destacar que, en la ontologia aristotélica, physis no se opone a némos, como lo hara
en el mundo moderno, sino a tékhne y a tiikhe. Estos términos nombran distintos dmbitos
de lo ente que quedan definidos por sus diferentes modos de ser?.

Vamos a tomar en consideracion, como punto de partida, la nocion de physis tal y
como queda expuesta en Metafisica,V,4. Physis se dice en varios sentidos. En un sentido,
se llama physis al llegar a ser de las cosas que han nacido, asi como al elemento primero
e inmanente a partir del cual comienza a crecer aquello que crece. También se llama
physis al origen del movimiento primero para cada uno de los physei onta, los entes que
son por physis, en los cuales estd presente esencialmente. Asimismo, se llama physis al
elemento primero del que se compone o a partir del cual llega a ser cualquier otro ente no
natural, del mismo modo que se dice que el bronce es la physis de una estatua, o la madera
lo es de un mueble. En cada una de estas cosas, se preserva ese primer material, que
permanece intacto. En este sentido, se dice también que son physis los elementos de
aquellas cosas que son por physis, que algunos identifican con el fuego, otros con la tierra,
otros con el aire, otros con el agua*. En otro sentido, physis hace referencia al caracter de
cosa de aquellos entes que son por physis, tal como afirman los que dicen que la physis
es la combinacidn primaria de las cosas.

Por esta razon decimos, sostiene Aristoteles, que si bien en todas las cosas que son
o llegan a ser por physis ya esta presente aquello a partir de lo cual son o llegan a ser, no
podemos decir que tengan physis si todavia no poseen forma y aspecto (eidos). De este
modo, es por physis, con propiedad, aquello que se compone de “materia” y “forma”,
como los animales y sus partes, pues physis es tanto el primer material como la forma, en
cuanto ousia. Asi, en un sentido extenso, se llama physis a cualquier ousia, puesto que la
physis es un tipo de ousia®. Prestemos atencion al siguiente fragmento, con el que

Aristételes termina su caracterizacion de la physis.

De lo que acabamos de decir, se desprende que la naturaleza [physis], en
su sentido primero y fundamental, es la substancia [ousia] de los seres que tienen, en
ellos mismos y en tanto que tales, el principio de su movimiento. Pues la materia se

llama naturaleza [physis] porque es capaz de recibir la naturaleza, y la generacion

3 MARTINEZ MARZOA, F. (1990)
4 Aristételes estd haciendo referencia a los asi llamados “filésofos presocraticos”.
5 Metafisica, V, 1, 1015a3-1015a14



y el crecimiento porque son movimientos que proceden de ella. Asi, la naturaleza
[physis] es el principio del movimiento de los seres naturales [ta physei onta], y estd

presente en ellos de alguna forma, bien en potencia o bien en acto®.

De estas lineas se desprende que la physis hace referencia al conjunto de entes que
conforman el universo visible y tangible, aquellos entes permeados por el movimiento
como modo de ser.” De acuerdo con Heidegger, physis es la palabra fundamental de la
metaffsica occidental, en la medida en la que alberga decisiones sobre la verdad de lo
ente. Esta es la razon por la cual considera la Fisica aristotélica como el libro fundamental
de la metafisica occidental, que ha de ser pensado de forma profunda®.

En primer lugar, voy a ocuparme de una nocién que fundamentalmente aparece
en el Libro I de la Fisica, como es la de epagogé en cuanto “método” filoséfico empleado
por Aristételes, mal traducida por induccién. A continuacion, haré referencia a la nocién
de gignesthai, mal traducida asimismo por “generacion”, asi como ya apareceran algunas
pinceladas de nociones tan importantes en la filosofia aristotélica como “materia”,
“forma” o “privacion”.

Después, me adentraré en el Libro II de la Fisica. El tercer apartado estd dedicado
a la nocioén de ousia, concepto tan fundamental para la Metafisica como lo es para
comprender la Fisica. El cuarto apartado de este trabajo queda dedicado a la lectura del
primer capitulo del Libro II de la Fisica, en el que aparece la nocion de physis
propiamente dicha, nocion que, en el pensamiento griego, no es sino otra forma de decir
“ser”. En quinto lugar, nos ocuparemos de la idea de arkhé, en cuanto principio de
movimiento, y de aitia, de modo que este quinto apartado serd una explicacion de las
cuatro causas. A continuacién, nos centraremos en la cuestién del télos y del eidos,
cuestiones cruciales para toda la filosofia aristotélica. Por ultimo, me he detenido en la
ultima parte del Libro II de la Fisica, en el que Aristételes habla de otra forma de
causalidad opuesta a la physis, como son la titkhe y lo automaton.

Para definir el carédcter ontoldgico de la nocién de physis, seré crucial comprender
el concepto de “limite” en el pensamiento griego, que caracterizaremos a lo largo de todo
el trabajo, fundamentalmente, a partir de la polémica de Aristételes con Meliso, pero

también a partir de la conexién entre la cuestion del télos y del eidos. Por ello, en la

¢ Metafisica, V, 1, 1015a13-1015a19
"OWENS, J. (1968), p. 159
$ HEIDEGGER M. (2001), p. 201



conclusién, vamos a ocuparnos, ademas de sintetizar las ideas principales del trabajo, de
exponer la cuestiéon del motor inmdvil como forma de detener la cadena en principio
infinita de las causas, si bien, con el eleatismo, la nocién de “infinito” ya ha aparecido”.
Trataremos, por tanto, de exponer qué aprendemos leyendo a Aristételes, el ultimo
filosofo griego, estrictamente hablando, sobre la ontologia griega y, por contraste, sobre
nosotras mismas.

Para responder a las cuestiones de las que me he ocupado, a lo largo de mi
investigacion, he tomado, como referencia principal, la edicion inglesa de la Fisica, con
traduccion de Philip H. Wicksteed y Francis M. Cornford, de la editorial Loeb Classical
Library, por la oportunidad que ofrece de seguir el texto en inglés y en griego antiguo,
paralelamente. Sin embargo, también he consultado la edicidn castellana, con traduccion
de Guillermo R. de Echandia. También me he apoyado en lectores de Aristételes del siglo
XX, como Martin Heidegger, David W. Ross, Felipe Martinez Marzoa, Jonathan Barnes,
Joe Sachs, J. L. Ackrill, Andrea Falcon o Jonathan Lear.



1.  Laepagogé (émoymyrj). El camino de la investigacion.

En la Etica a Nicémaco, Aristételes sostiene que la epagogé (Emaywyn) es el
método a seguir tanto en “ética”, como en “metafisica”, como en Fisica, y consiste en
ponerse en marcha desde lo mas claro y conocido para nosotras (las cosas) hacia lo mas
desconocido para nosotras, pero ms claro por physis (el ser)°. En este pasaje de la Etica,
Aristételes sostiene que los razonamientos que parten de los principios difieren de los que
conducen a ellos. Hemos de empezar por las cosas mds féciles de conocer, no obstante,
estas lo son en dos sentidos: unas, para nosotros, y otras, “en absoluto”, “por naturaleza”.
Debemos, quizds, empezar por comprender las mas faciles de conocer para nosotros. Este
punto de partida es el qué (Otv), y si esto estd suficientemente claro no habra necesidad
del porqué (d1oT) 1°.

Aristételes representa los hechos de experiencia como una confusa masa que debe
analizarse hasta ver sus ultimas implicaciones, los “origenes”, las “causas” o los
“elementos” que son “claros por naturaleza”, aunque para nosotros inicialmente
oscuros''. En Aristételes, la “metafisica” va después de la Fisica por una razon: nuestro
conocimiento parte de lo mds familiar para nosotros hacia lo mas general y desconocido,
no por ello mds oscuro de suyo.

El concepto de “epagogé” ha sido traducido, tradicionalmente, por “induccién”.
No obstante, la epagogé es mas bien el ponerse en camino, desde lo mas claro y conocido
para nosotras hacia lo més claro y conocido en cuanto a la physis. Como veremos, lo mas
claro y conocido en cuanto a la physis no es sino lo mds claro y conocido en cuanto al ser,
pues physis y ser, en el pensamiento griego, no son nociones contrapuestas, sino mas bien
complementarias, incluso equivalentes. Lo mds claro y conocido para nosotras, lo que
nos resulta mds familiar, son las cosas con las que tratamos diariamente, las cosas
concretas que moran a nuestro alrededor y forman parte de nuestra cotidianeidad. A través
de este trato familiar, el theords (BewQEOGC) se arranca hacia la pregunta por el haber en
general: he aqui esta planta concreta, pero ;en qué consiste en general que haya planta?
Y, més alld, ;en qué consiste que algo, en general, sea? ;En qué consiste ser?

Como leemos en el primer libro de la Fisica, lo mas cognoscible y claro para

nosotros y lo mds cognoscible y claro “por naturaleza”, esto es, en sentido absoluto, no

% Etica a Nicémaco, 1,4 1095b2-9
19 1pid., 1,4, 1095a30-1095b8
1'ROSS, W. D., (1981), p. 65



son lo mismo. La epagogé consiste en ir desde lo menos claro por naturaleza a lo més
claro por naturaleza'?. Es claro por epagogé, dice Aristételes, que o todas o algunas de las
cosas que son por naturaleza estdn en movimiento'3.

Heidegger sostiene que la traducciéon de “epagogé” por “induccion” es
completamente falsa en cuanto interpretacion. La epagogé no equivale a un modo de
pasar revista a cosas singulares a partir de cuyas propiedades similares pueda concluirse
la existencia de un elemento comiin y “universal”. Por el contrario, la epagogé consiste
en reconducir hacia eso que acude a nuestra mirada, apartando previamente nuestra
mirada del ente singular para llevarla al ser, no obstante, sin llegar a él. Solo si tenemos
ya en la mirada algo como el caracter de drbol o la “arboreidad” podremos darnos cuenta
de la existencia de drboles singulares, si bien lo mds claro y cotidiano para nosotros es
esta existencia singular. La epagogé consiste en el ver y hacer visible aquello que ya estd
en la mirada. Es un “establecer”, en doble sentido: en el de llevar primero a la mirada,
por un lado, y en el de fijar lo ya divisado, por otro. La epagogé, en cuanto modernas,
encadenadas en el pensar cientifico, nos resulta algo irremediablemente sospechoso y
ajeno, pues parece algo asi como una infraccion contra el pensar empirico'4, pues se trata

de un camino hacia, un camino que nunca llega, pues el ser no es punto de llegada.

12 Fisica,1, 1, 184a-184b
3 1bid., 1,2, 185al3
14 HEIDEGGER M. (2001), p. 203



2. Gignesthai (yiyveoOar). Andlisis del cambio: referencia a Fisica,

L,7.

Un rasgo de los fildsofos antiguos'> es reconocer los contrarios como primeros
principios, es decir, aquellos principios que no deben engendrarse uno de otro ni ser
engendrados por otras cosas, y por los cuales deben ser engendradas todas las cosas.
Aristételes sostiene que hay, al menos, dos primeros principios. No puede haber un
nimero infinito de ellos, por varias razones: por un lado, el ser seria incognoscible, por
otro, la ousia (ovoio) es un solo género, y un solo género tiene un unico contrario
fundamental. Ademads, una explicacion simple es preferible a una mas compleja, y los
primeros principios deben ser ingénitos, no derivados. Considerar a los contrarios como
primeros principios es derivar la ousia de las no-ousiai, y no puede haber nada mas
primordial que la substancia. Hay que buscar, por tanto, un substrato (hypokeimenon,
vroxeipevov), identificarlo con una cosa intermediaria entre los cuatro “elementos”.
Aristételes sostiene que no hay menos de dos ni mas de tres primeros principios.

El cambio presupone tres cosas: materia (ON), forma (noQd")) y privacion
(Ztéonolg). En primer lugar, nada llega a ser simplemente del no ser. Una cosa llega a
ser a partir de su privacion en un substrato, pues tampoco nada llega a ser simplemente
del ser. La dificultad desaparece si se reconocen los diferentes grados del ser, o las
diferentes formas de decirse el mismo, como son la “potencialidad”
(dUvapug)/’actualidad”  (évéoyewa) y la  “materia”/”forma”, dualidades muy
problemadticas que esperamos poder esclarecer a lo largo de este ejercicio. En el caso de
la “potencialidad” y la “actualidad”, una cosa proviene de lo que ella es en potencia, pero
no en acto. Por su lado, la “materia” y la “forma” son elementos que se pueden distinguir
en el pensamiento, pero no separar en la realidad. La “materia” nunca existe en estado
puro, solo investida de “forma”, que tampoco existe por separado. La “privaciéon” no es
un tercer elemento incluido en la naturaleza de una cosa en tanto ser: tener una “forma”
es, ipso facto, estar privado de la “forma” contraria'®.

No obstante, hay que precisar que gignesthai, llegar a ser, no equivale a creacion
ex nihilo, pues para Aristoteles no hay generacion desde la nada pura y simple, sino desde

un cierto no ser, desde un cierto no ser algo determinado, desde una cierta privacion.

15 Con “filésofos antiguos™ nos referimos a los filésofos llamados presocraticos, esto es, a los pensadores de la Grecia
Arcaica.
16 ROSS, W. D. (1981), pp. 65-67

10



Aristételes expone asi el problema en torno a gignesthai, en torno al cambio:
Cuando decimos que una cosa llega a ser de otra cosa distinta, podemos referirnos bien
a lo que es simple o bien a lo que es compuesto. Un hombre puede llegar a ser miusico, y
también lo que es no-miusico puede llegar a ser musico, o el hombre no musico puede
llegar a ser un hombre musico. Aristételes llama “simple” al término inicial del llegar a
ser, esto es, “hombre” o0 “lo no-miusico”; si bien tanto “hombre no-miisico” como “hombre
musico” son términos compuestos.

Cuando algo simple llega a ser algo compuesto, en un caso permanece, y en otro
no. En el caso, por seguir con el ejemplo, del hombre, cuando llega a ser un “hombre
musico”, el hombre permanece. No obstante, “lo no-musico” no permanece, ni como
simple ni como compuesto. No obstante, en todos los casos del llegar a ser debe haber
siempre algo subyacente, que aunque sea uno en nuimero, no lo es en forma. Por esta
razon, el ser del hombre y el ser de lo no-musico no pueden ser lo mismo: el primero
permanece, mientras que el segundo no lo hace. Decimos “algo llega a ser de algo” y no

“algo llega a ser algo” de aquello que no permanece!”.

But there is (in Greek) a further ambiguity;, for the same word
(gignesthai) is employed either of a thing ‘coming to be’ in the absolute sense of
‘coming into existence’, or in the sense of ‘coming to be this or that’ which it was
not before; and it is only of a concrete thing, as such, that we can speak of
its ‘coming to be’ in the full sense of coming into existence. Now in all other cases
of change, whether of quantity or quality or relation or time or place, it is obvious
that there must be some underlying subject which undergoes the change, since it
is only a concrete something that can have that ‘substantive existence’, the
characteristic of which is that it can itself be predicated of no other subject, but is
itself the subject of which all the other categories are predicated; but on further
consideration it will be equally obvious that a substance also, or anything,
whether natural or artificial, that exists independently, proceeds from
something that may be regarded as the subject of that change which results in  its
coming into being; for in every case there is something already there, out of which
the resultant thing comes, for instance the sperm of a plant or animal. (...)

Clearly, then, all the processes that result in anything ‘coming to exist’ in this

"7 Fisica, 189b32-190a30

11



absolute sense start with some subject that is already there to undergo the

process's. 1?

“Llegar a ser”, gignesthai, se dice en muchos sentidos: en algunos casos no se
habla simplemente de llegar a ser, sino de llegar a ser algo particular, pero solo de las
ousiai® se dice que llegan a ser “en sentido absoluto™?!. Cuando no se trata de ousiai, no
obstante, debe haber un hypokeimenon??, pues en el llegar a ser de una cantidad o cualidad
o una relacion o un dénde hay siempre un hypokeimenon del llegar a ser. Esto es: ha de
haber algo que llegue a ser musico o blanco o en lo alto del monte.

El término hypokeimenon, en el texto aristotélico?, significa tanto lo que es sujeto
de atribucion, esto es, “sujeto 16gico”, como lo que es sujeto fisico de inherencia, el
“substrato”. Entendido como materia, hypokeimenon es substrato, no sujeto 16gico. En el
llegar a ser hay siempre un hypokeimenon: lo inico que no se predica de ningtin otro
sujeto es la ousia, mientras que todo lo demds se predica de la misma. No obstante, dice
Aristételes en el fragmento que hemos citado lineas mas arriba, también es evidente si lo
examinamos con atencion que las ousiai y los entes simples llegan a ser de un sustrato,
pues siempre hay algo subyacente de lo que procede lo que llega a ser, del mismo modo
que las plantas proceden de la semilla. Por lo tanto, podemos decir que todo lo que llega
a ser es siempre compuesto, y no solo hay algo que llega a ser, sino algo que llega a ser
“esto”: o bien que llega a ser substrato (hombre, bronce, oro) o bien lo opuesto, lo carente
de forma, figura u orden, como por ejemplo el a-musico.

Side las cosas que son por physis hay causas y principios de los que primariamente

son y han llegado a ser, segin su ousia, todo llega a ser desde un substrato

8 Fisica,1,7,190a31-190b10

19 En la traduccion castellana de Guillermo R. de Echandia: “«Llegar a ser» (gignesthai) se dice en muchos sentidos:
en algunos casos no se habla simplemente de llegar a ser, sino de llegar a ser algo particular, pero s6lo de las sustancias
se dice que llegan a ser en sentido absoluto. Cuando no se trata de sustancias, es evidente que tiene que haber un sujeto
de lo que llega a ser, pues en el llegar a ser de una cantidad o una cualidad o una relacién o un donde [sic] hay siempre
un sujeto de ese llegar a ser, ya que solo la sustancia no se predica de ningtin otro sujeto, mientras que todo lo demds
se predica de la sustancia. Pero que también las sustancias, y todos los demds entes simples, llegan a ser de un sustrato,
resulta evidente si se lo examina con atencién. Porque siempre hay algo subyacente de lo que procede lo que llega a
ser; por ejemplo, los animales y las plantas proceden de la semilla. (...) Es evidente que todas las cosas que llegan a
ser de esta manera proceden de un substrato.”

20 En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandia de la editorial Gredos, ousia se traduce por “sustancia”,
término muy problemdtico que preferimos no emplear. Mds adelante aclararemos el significado de esta palabra en
griego, y propondremos otra traduccién al castellano. P. H. Wicksteed y F. M. Cornford traducen ousia se traduce por
“a complete thing”, que consideramos mucho mds adecuado en lo que al significado original se refiere.

21 “In the full sense of coming into existence”, en la traduccién inglesa de P. H. Wicksteed y F. M. Cornford.

22 En la edicién castellana, hypokeimenon se traduce por “sujeto”, mientras que, en la traduccién de P. H. Wicksteed y
F. M. Cornford, queda traducido por “a concrete something”, pero también como “the subject of which all the other
categories are predicated”.

3 Ibid.

12



(hypokeimenon) y una forma (morphé). Asi lo expresa Ackrill: en todo cambio hay algo
que permanece igual. Aristoteles toma esto como verdad necesaria. Es parte intrinseca
del concepto de cambio que algo permanezca. No puedo decir que el gato se ha movido
(del arbol al suelo, por ejemplo) a menos que suponga que el gato que estaba en el arbol
y el que ahora estd en el suelo no son dos gatos diferentes?.

En un sentido, los principios del llegar a ser de las cosas que son por physis (ta
physei onta) son dos, a saber: los contrarios, como el musico y el a-misico, y en otro, son
tres, pues en cada uno de ellos hay un ser distinto. Debe haber un substrato para los
contrarios, que son dos, pero en otro sentido esto no es necesario: es suficiente con uno
de los contrarios para efectuar el cambio por su ausencia o su presencia. En cuanto a la
naturaleza subyacente (hypokeimene physis, ‘“ultimately underlying”), esta es
cognoscible por analogia?’: la hypokeimene physis es respecto a una ousia lo que el bronce
es respecto a la estatua. No obstante, todavia no queda claro cudl de ambas es la ousia, si
la forma o el substrato?.

En Fisica, 1, 8, Aristételes sostiene que “los que primero filosofaron” o ”los
antiguos” se extraviaron al indagar “sobre la verdad y la naturaleza de las cosas”. Dijeron
que ninguna cosas puede generarse o destruirse, pues lo generado tendria que llegar a ser
o del ser o del no ser, y ambas alternativas son imposibles: lo generado no puede llegar a
ser de lo que es, pues ya es, pero nada puede llegar a ser de lo que no es, pues tendria que
haber algo subyacente (hypokeimenos). Asi, los antiguos afirmaron que no existe la
multiplicidad, sino solo el ser mismo. Esto queda refutado capitulos atrés, en Fisica, 1, 2,
en la polémica con Meliso:

Aristételes se pregunta si aquellos que sostienen que todas las cosas son Uno estidn
pensando en todas las cosas existentes sustancial, cuantitativa o cualitativamente; o més

bien solo en cuanto a la ousia, o solo en cuanto a la cualidad, por ejemplo. Aristételes

2 ACKRILL, J. L., (1981), p. 31
2 Segin el LIDDELL-SCOTT-JONES (LSJ), el término dvaAoyia tiene las siguientes acepciones:

“avaroyio: (MyoQ) mathematical proportion, P1.Ti.31c, 32¢; 1 &. 106tng “eoti Moywv _Arist.EN1131a31;
of progressions, @ yewpetown _ibbl3; dowButint), ib.1106a36, cf. Ael.Tact.10.3; dQuoviri,
Thrasyll.ap.Theon.Sm.p.85 H., Nicom.Ar.2.22; notd TV G, comparing the ratios, Arist.Pol.1282b40; 10 ®ot’d, icov
,1b.1301a27; Oméo TV . Twog out of proportion, Olymp.in Mete.89.22.

2. proportion generally, Arist.Pol.1296b25, cf. Epicur.Nat.11.7, 10.
3. proportionate share, PMichael 42 A, POxy.1892, SB9153 (all vi A.D.).
II. analogy, Arist. HA486b19, Epicur.Fr.212, etc.
2. esp. grammatical analogy, Gell.2.25, A.D.Synt.36.23, etc.
1. relation, &. €yewv _stand in relation with, mg6g © Phld.Lib.p.38 O., cf. p.51 O.
IV. correspondence, resemblance, Opowdtng N 6. [wwvi] 1d.Sign37, cf. Fr.3; »at -iav, opp.
diadodv, 1d.D.1.22.”
2 Fisica, 1,7,191a19

13



sostiene que todas estas aserciones son imposibles, asi como traerian consigo la pérdida
del limite (que no es sino la pérdida de las diferencias) que caracteriza al pensamiento
griego, y las refuta punto por punto.

En primer lugar, porque ninguna de las categorias excepto la ousia pueden existir
independientemente, en la medida en la que todas las demas deben predicarse de la
misma. No obstante, Meliso dijo que el universo era ilimitado, convirtiéndolo en un
quantum, en una magnitud. Si lo ente, entonces, es, al mismo tiempo, ousia y magnitud,
la cosa no es Uno, dice Aristételes, sino dos; mientras que si Unicamente es ousia no
puede ser ilimitada.

En segundo lugar, debemos preguntarnos en qué sentido se dice que el Todo es
Uno. Si con “Uno” nos referimos a un continuum, de ello se sigue que el Uno es una
multiplicidad, pues todo continuum es divisible sin limite. No obstante, si “Uno” significa
un “indivisible”, ello excluye la cantidad, asi como la cualidad, de modo que el Uno, si
no es un gquantum, no puede ser “ilimitado”, como Meliso sostiene, ni tampoco
“limitado”, como afirma Parménides.

Por ultimo, si el Uno Todo significa que todas las cosas son idénticamente una y
la misma, volvemos a la paradoja de Heraclito. En ese caso, lo bueno y lo malo serian
una y la misma cosa, con la consecuencia de que la misma cosa seria buena y no buena
al mismo tiempo, o un hombre y un caballo, y no podriamos seguir afirmando que todo
lo ente es uno y lo mismo?’. 28

Efectivamente, dice Aristoteles, a algunos de los “dltimos antiguos”? les resultaba
molesto encontrarse admitiendo que la misma cosa es a la vez una y muchas pero, de
hecho, una cosa puede obviamente ser muchas, bien sea en el sentido de ser
conceptualmente diversas cosas diferentes al mismo tiempo (por ejemplo, ser palido y ser
culto son dos cosas diferentes, pero un hombre puede ser pélido y culto al mismo tiempo,
por lo que es a la vez “uno y muchas cosas”); bien sea en el sentido en el que un todo
puede verse como la suma de las partes en las que puede dividirse. Este ultimo caso llevé

a los antiguos a la necesidad de parar, y tuvieron que admitir la multiplicidad en la

2 Fisica, 1,2, 185a27-185b27

28 Es interesante tomar en consideracién la importancia ontoldgica del principio de no contradiccion. El principio de
no contradiccidn es el fundamento de todo discurso y, por tanto, de toda demostracién. El principio de no contradiccién
sostiene que una misma cosa no puede ser y no ser al mismo tiempo y en el mismo sentido. (ARISTOTELES,
Metafisica, IV).

2 De nuevo, cuando Aristételes dice “los antiguos™, se refiere a los asi llamados presocraticos.

14



unidad, aunque en contra de su voluntad, como si se tratase de una paradoja, si bien esto
no es asi:

And so, of course, it would be, if ‘one’ and ‘many’ were used in the sense in

which they contradict each other, but not if, for instance, we are regarding the ‘one’

both in its actual unity and potential multiplicity*®. 3!

Aristételes afirma que, en sentido absoluto, nada llega a ser de lo que no es, pero
que de algin modo hay un llegar a ser de lo que no es, esto es, por accidente
(ovuPePnroc), pues una cosa llega a ser de la privacion, que es de suyo un no-ser. Esto
produce estupor. Igualmente, afirma que nada llega a ser de lo que no es, y que lo que es
no llega a ser salvo por accidente, sin con ello negar que toda cosa es o no es. Hay otra
forma de resolver la dificultad, no obstante, pues podemos hablar de una misma cosa con
respecto a su potencialidad y a su actualidad.

Quedan resueltas las dificultades que forzaron a los antiguos a apartarse del
camino de la gignesthai, y del cambio en general, si bien les hubiese bastado, dice
Aristételes, con mirar esta naturaleza para disipar toda su ignorancia®?. “Esta naturaleza”
traduce hypokeiméné physis, la “naturaleza subyacente”, cuyo momento de privacion le
permite a Aristteles superar la aporia eledtica sobre la génesis, también con la
potencialidad de la materia.

En la Fisica, Aristételes indica que la materia (hyle) es distinta de la privacién. La
materia es un no-ser por accidente, mientras que la privacion es de suyo no-ser.
Asimismo, la materia es de alguna forma casi una ousia, mientras que la privacién no lo
es en absoluto. En un sentido, la materia se genera y se destruye, en otro no: considerada
como aquello “en lo que” (substratum, sin forma), en si misma se destruye (pues lo que
se destruye, la privacion, estd en ella); mientras que considerada como potencia, en si
misma es necesariamente incorruptible e ingenerable. Si llegase a ser, tendria que haber
primero algo subyacente de lo cual llegase a ser; pero justamente esa es la naturaleza de

la materia. Aqui, Aristoteles ofrece una definicion de materia:

3 Fisica, 1,2, 185b32-186a3
31 En la traduccion castellana de Guillermo R. de Echandia: “Ante esto se quedaban perplejos, pues tenfan que admitir
que lo uno era miltiple, como si no fuera posible que una misma cosa sea una y miltiple sin oposicion, pues lo que es

uno puede ser uno en potencia o uno en acto”.
32 Fisica, 1, 8, 191b30

15



Llamo “materia” al sustrato primero en cada cosa, aquel constitutivo
interno y no accidental de lo cual algo llega a ser (y persiste después de que la cosa

llega a ser).

En cuanto al principio segin la morphé, si es uno o son muchos, y qué es o qué
son, es tarea propia de la filosofia primera determinarlo con precision, dice Aristételes.
Para terminar este apartado, me gustaria llamar la atencion sobre la importancia de todas
estas consideraciones acerca del cambio y el llegar a ser, con serias implicaciones, incluso
en el terreno que llamamos moral. Ackrill plantea una pregunta muy interesante: ;como
puedo saber con seguridad, como puedo sostener que el hombre que conoci el afio pasado
es el mismo hombre que conozco hoy? ;Qué sucede cuando unos calcetines han sido
remendados tantas veces que en ellos no permanece ni una sola de las fibras de tejido que
solian componerlos cuando fueron confeccionados originalmente, cémo podemos
ponernos de acuerdo en si son o0 no los mismos calcetines? Estas cuestiones se vuelven
particularmente espinosas cuando hablamos de la identidad de una persona: si el Dr.
Jekyll pudiera persuadirnos de que no es el mismo hombre que Mr. Hyde, podria resultar
impune, o mucho peor, inimputable (esto es, no solo azarosamente libre de condena, por
pura persuasion, sino verdaderamente imposible de acusar) por los crimenes de su alter
ego**. Tal es la importancia de sostener que, en todo cambio, hay algo que permanece

igual, y de tomar esto como una verdad necesaria®.

3 Ibid., 1,9, 192a30

3 ACKRILL, J. L. (1981), p. 32

35 No obstante, no es una mera cuestién de persuasion, sino de la identidad en el cambio definida como algo diferente
de la suma de las propiedades.

16



3. Ser una ousia (ovoia).

This, then, being what we mean by ‘nature’, anything that has in itself such
a principle as we have described may be said to ‘possess a nature’ of its own
inherently. And all such things have a substantive existence (ousia) presupposed by
any other category, and it is only in such substrata that nature ever has her seat.
Further, not only nature itself and all other things that ‘have a nature’, but also the
behavior of these things in virtue of their inherent characteristics is spoken of as
‘natural’. For instance, for fire actually to rise, as distinct from having the tendency
to rise, neither is nature or has a nature; but it comes about ‘by nature’ and is

‘natural’ 36,37

Heidegger, en su lectura del Libro Segundo de la Fisica, cita este fragmento de
Fisica, 11, 1, y traduce el término ousia por “entidad”, Unica traduccién adecuada para
ousia, cuyo significado correcto es “lo que tiene ser”.

La frase decisiva, dice Heidegger, dice asi: “lo ente que procede de la physis tiene
el ser del tipo de la entidad”. Escoge la palabra “entidad” precisamente por ser una
expresion que no dice mucho, lo cual ayuda para evitar las otras traducciones corrientes,
esto es, las interpretaciones de la ousia como sustancia o esencia. Asi, physis es ousia,
entidad, eso que caracteriza a lo ente como tal, esto es, el ser®®. La tarea filosofica en
adelante es explicar en qué medida la physis es ousia, esto es, en qué medida tiene el
cardcter de la entidad, en qué medida tiene el cardcter del ser®.

Ousia es, gramaticalmente, el substantivo abstracto del participio del verbo cépula
on (V) y le corresponde el significado de “entidad” o “ser”. La ousia es en sentido
prefilosofico lo que estd ahi, lo que se tiene, lo que “hay”, bien o propiedad, uso no
filoso6fico que debemos interpretar a partir del significado de presencia propio del verbo

Ser.

3 Fisica, 11, 1, 192b32-193a2

37 En la traduccion castellana de Guillermo R. de Echandia: “Naturaleza es, pues, lo que se ha dicho. Y las cosas que
tienen tal principio se dice que “tienen naturaleza”. Cada una de estas cosas es una substancia, pues es un substrato y
la naturaleza estd siempre en un substrato. Y se dice que son “conforme a naturaleza” todas esas cosas y cuanto les
pertenece por si mismas, como al fuego el desplazarse hacia arriba; pues este desplazamiento no es “naturaleza”, ni
“tiene naturaleza”, pero es “por naturaleza” y “conforme a naturaleza™.”
3 HEIDEGGER, M. (2001), p. 215

 Ibid., pp. 216-218

17



En el uso aristotélico, ousia es la primera de las “categorias™, supuesta por las
demds. Cuando decimos “esto es una casa”, Aristételes llama a ambas cosas (esto y casa)
ousia, solo que a lo primero (casa, tdde ti, este algo concreto), Aristételes lo llama prote
ousia, “ousia primera”, mientras que a lo segundo (eidos o génos) lo llama deutera ousia,
segunda ousia. Con propiedad, podemos decir que ousia designa en Aristételes lo que
responde propiamente a la pregunta “;qué es?”’, de modo que podemos traducir ousia por
“qué” substantivado, “el qué” *!.

El tode ti, 1a prote ousia, es, en primer lugar, lo ente, lo que es, la cosa concreta.
No obstante, ;en qué consiste su ser*?? Aristételes sigue a Platon: ser es “ser A” o “ser
B”, ser en el sentido de determinacion, aspecto, eidos, lo que es la cosa concreta, pero su
ser es su eidos. La cosa es (es ente) en la medida en que es tal o cual. Por tanto, el eidos
esta supuesto en el ser de toda cosa. El eidos es 1o ti en einai, el “qué era ser”, el “en qué
consistia ser”, tratdndose de tal o cual cosa: Aristételes emplea un pretérito, un, digamos,
a priori. Para designar esta anterioridad del eidos, Aristételes emplea la palabra
vmdeyewv.: donde decimos “todo caballo es animal”, Aristételes dice frecuentemente
“animal rige de antemano para todo caballo” .

Si seguimos el glosario de Sachs en su edicion de la Metafisica, ousia (que Sachs
traduce por thinghood, literalmente, “cardcter de cosa”, “coseidad”) hace referencia al
modo de ser que pertenece a todo aquello que posee atributos pero no es ello mismo
atributo de ninguna otra cosa, aquello que es, a la vez, algo separado e independiente y
un rdde ti. En lenguaje ordinario, ousia significa riqueza o propiedad inalienable, aquello
inherente que no puede ser arrebatado de aquello que naci6 con ese caracter. La ousia,
asimismo, no es reductible a la suma de sus atributos*.

A continuacién, vamos a hablar de la ousia como hdlon. Siguiendo a Barnes, una
cosa es una ousia si'y solo si es a la vez un individuo y algo separado.*’ Para ser una ousia
y, por tanto, ser, se debe tener el caracter de holon. Holon se contrapone al término sords,

que significa agregado, monton, “all” en inglés. El término hdlon equivaldria a un entero,

40 El verbo kategorein significa decir algo de algo o de alguien, por lo tanto, poner de manifiesto algo (o a alguien)
como algo. En lengua judicial, la categoria es la acusacién. Su traduccidn escoldstica es praedicare. Aquello de lo cual
se “predica” el “predicado” es en griego t6 hypokeimenon, lo subyacente, lo supuesto. La traduccién escoldstica es
subiectum, sujeto. Las categorias son los diversos modos en que algo puede referirse como predicado a un sujeto; por
lo tanto, son los diversos modos en que se puede decir “ser”. (MARTiNEZ MARZOA, F., (1994), pp. 149-151)

41 Ibid., pp. 149-150

42 Cabe destacar que el ser no es una determinacién que abarque como un género superior todas las categorias, pues
cada categoria es un sentido distinto del ser. (MARTINEZ MARZOA, F. (1994) p. 153)

4 MARTINEZ MARZOA, F. (1994), p. 156

4“4 SACHS, J. (1999), p. lviii

4 BARNES, J. (2000), p. 74

18



al término “whole”, a aquella unidad compuesta de partes cuyo resultado es algo mas que
su mera suma, que posee un estatus diferente. Las partes, en un hdlon, no estan
simplemente juntas de forma azarosa o indiferente. Estan juntas en una cierta disposicion,
se dirigen a cumplir el érgon propio del hdlon, de la unidad funcional de la que forman
parte. Todas sus partes se encuentran en relacion de dependencia ontoldgica, y funcionan
conjuntamente hacia un mismo fin.

Las partes son ontolégicamente secundarias respecto a la estructura de la que
forman parte. Decimos que es un todo, un hdlon, aquello a lo cual no le falta ninguna de
las partes que se consideran como sus constituyentes naturales, y aquello que contiene las
cosas de tal manera que estas forman una unidad.*® Lo que hace que el hdlon sea mas que
la mera suma de sus partes es una cierta morphé o eidos, una cierta forma o figura.

Asi lo expresa Aristoteles en Metafisica, VII, 17: una casa es mucho mds que el
mero agregado de sus materiales, mas bien, los materiales pueden ser casa porque les
pertenece “el ser de la casa”. La causa (que no es otra cosa que la morphé) por la cual la
hyle es algo es la ousia, la primera de las categorias, que le confiere el caracter de hdlon
a la casa, por contraposicion al monton (sords). Lo mismo sucede con la silaba: la silaba
es irreductible a la mera suma de las letras: “la silaba no son las letras, de forma que ba
no es lo mismo que by a (...) la silaba no son sélo las letras (vocales y consonantes), sino
también algo mads, y la carne no es s6lo Fuego y Tierra o calor y frio, sino también algo
mas.” Este componente adicional no es un elemento, sino que constituye la causa de que
la carne y la silaba sean lo que son, y lo mismo se aplica a todos los demds compuestos.
Hay cosas que no son ousiai y otras que si, y todas las que lo son estan constituidas segin
la physis y por la physis. La carne y la silaba son ousiai, y parece que la ousia sea esta

naturaleza, que no es un elemento, sino un principio*’.

4 Metafisica, V, 26, 1023b25-1024a10

47 Metafisica, V11, 16, 1041a5-1041b34

8 Si bien los organismos vivos, como el cuerpo humano, son mejor ejemplo de hdlon, en la Politica, Aristételes también
nos habla de la pdlis como un hélon. Por physis, dice Aristételes, la pdlis es anterior al oikos y a cada uno de los
individuos que la componen, pues el todo es necesariamente anterior a la parte. Una vez destruido el todo, ya no habra
ni pie ni mano, cuya existencia es dependiente de ese todo, salvo como un mero equivoco, del mismo modo que
podemos hablar de una mano de piedra: en ambos casos tal seria una mano muerta. Esto es asi porque el cuerpo humano
también posee el cardcter de holon: si se le corta una mano, la mano deja de ser lo que era, pierde su funcién. Todas
las cosas quedan definidas por su funcién y sus facultades: cuando éstas ya no son tales, cuando pierden su funcién,
dejan de ser tales cosas, solo poseen el mismo nombre. Por tanto, es evidente que la polis es por physis, y es anterior al
individuo: la pdlis es un holon, algo més que la suma de sus partes constitutivas. Sus partes constitutivas, los hombres,
dejan de ser tal cosa cuando se apartan de la pélis: “y el que no puede vivir en comunidad, o no necesita nada por su
propia suficiencia, no es miembro de la ciudad, sino una bestia o un dios”. (Politica, 1, 2, 1253a13-15)

19



4. “Ser por naturaleza”. Lectura de Fisica, 11, 1.

Some things exist, or come into existence, by nature; and some otherwise.
Animals and their organs, plants, and the elementary substances -earth, fire, air,
water- these and their likes we say exist by nature. For all these seem
distinguishable from those that are not constituted by nature; and the common
feature that characterizes them all seems to be that they have within themselves a

principle of movement (or change) and rest®. >

Aristételes da comienzo al Libro Segundo de la Fisica sosteniendo que la physis
es un “principio y causa del movimiento o del reposo de la cosa a la que pertenece
primariamente y por si misma, no por accidente”. Ademaés, de las cosas que tienen tal
principio se dice que “tienen naturaleza”°'. Todos los physei onta (los entes que son por
physis) poseen una caracteristica particular, una tendencia a moverse y cambiar de
diversas formas, en funcion de un impulso interno. Esta fuente interna de movimiento o
de reposo es physis.

Siguiendo la division aristotélica de las “ciencias tedricas”, la Fisica se ocupa de
la naturaleza comin de las cosas que tienen existencia separada pero que no son
inmutables, esto es, de los physei onta, los “cuerpos naturales” que tienen en si una fuente
de movimiento y reposo. La Fisica trata de los cuerpos naturales en general, no solamente
de los cuerpos vivos, sino también de los elementos y sus compuestos inorgéanicos. La
Fisica, no obstante, no propone ninguna explicacion, al comienzo, de lo que significa
“physis”. El concepto de physis, como se desprende de la polémica con Meliso, no es sino
la expresion de la nocion de finitud que permeaba el pensamiento griego. Asimismo, para
Aristételes, la opinion de que la realidad es una, indivisa e inmutable equivaldria a la
“abolicion de la Fisica” [sic], en la medida en la que comportaria la pérdida de las

diferencias, del limite que caracteriza a la ontologia griega. El cambio existe, es un hecho

¥ Fisica, 11, 1, 192b8-192b15

5"En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandia: “Algunas cosas son por naturaleza, otras por otras causas.
Por naturaleza, los animales y sus partes, las plantas y los cuerpos simples como la tierra, el fuego, el aire y el agua -
pues decimos que éstas y otras cosas semejantes son por naturaleza. Todas estas cosas parecen diferenciarse de las que
no estdn constituidas por naturaleza, porque cada una de ellas tiene en si misma un principio de movimiento y de reposo
(...).”

51 Fisica, 11, 1, 192b9-193a35

20



de experiencia, y debemos tomarlo por fundamento, si bien Aristételes no puede dejar de
lado el importante papel que ha desempenado el eleatismo, por ello polemiza contra €132

En lo que sigue, vamos a guiarnos por la interpretacion heideggeriana de la Fisica,
para esclarecer el significado y alcance del término “physis” (PUVoLg). Prestemos atencion

a la definicion que nos ofrece Heidegger:

Dvoig es un “surgir y salir afuera”, es un abrirse que, al eclosionar, al
mismo tiempo retorna al surgimiento y, de este modo, “e encierra en aquello que en
cada ocasion le otorga la presencia a lo que se presenta. PvVois, pensada como
palabra fundamental, significa salir a lo abierto, es el aclarar de ese claro que es el
inico en cuyo interior puede llegar a aparecer algo, puede situarse en su contorno,

mostrarse en su “aspecto” (eidos, idéa)>3.

La clave para comprender el proyecto aristotélico que llamamos “la Fisica” es que
“physis”, en Grecia, se convierte en la palabra para el ser, anterior a todos los entes, que
se limitan a recibir prestado de €l aquello que son. En el pensamiento griego no se
malinterpreta lo ente en su conjunto, no queda reducido a “naturaleza” como materia
dotada de fuerza, en un sentido moderno, pero tampoco oscurecido de forma mistica®.

A lo largo de toda la historia occidental, dice Heidegger, el término “naturaleza”
contiene una interpretacion diferente de lo ente en su conjunto. En todas estas
distinciones, la naturaleza no es solo un lado de la oposicion, un lado de la dicotomia,
sino esencialmente lo previo, pues las cosas siempre y en primer lugar se distinguen o
diferencian respecto a ella, y se determina desde ella aquello diferenciado. La diferencia
que para nosotras opera entre naturaleza e historia debe pensarse, en este sentido, siempre
como parte de un ambito que sirve como fundamento y soporta la misma contradiccion,
en el que naturaleza e historia pueden ser. Este es el caracter ineludible de la physis: es el
nombre con el que tradicionalmente nombramos el modo del saber occidental sobre lo
ente en su conjunto. Siguiendo a Heidegger, el entramado de las respectivas verdades
acerca de lo ente en su conjunto se llama metafisica, aquel saber en el que la humanidad
histdrica occidental guarda la verdad sobre las referencias a lo ente en su conjunto, asi

como la verdad sobre lo ente mismo. En un sentido absolutamente esencial, y llamar la

52 ROSS, W. D. (1981), pp. 64-65
53 HEIDEGGER, M. (2005), p. 63
5 HEIDEGGER, M. (2001), p. 200

21



atencion sobre este punto es una de las finalidades de este ensayo, meta-fisica es Fisica,
es decir, saber sobre la physis™>.

En Fisica, 11, 1, Aristételes nos ofrece la interpretacion de la physis que dard
soporte a todas las sucesivas, asi como la posterior determinacion de la naturaleza como
opuesta al espiritu, si bien es importante destacar que esta es una diferencia absolutamente
no griega.

Como leemos en este primer capitulo, “algunas cosas son por naturaleza, otras por
otras causas”, esto es, por tékhne, o por azar y por eleccion. Physis, por lo tanto, se opone
a tékhne, tiikkhe y prohairesis, no a nomos>*. No obstante, si bien los seres nacidos
espontaneamente se oponen a los seres fabricados, este tiltimo apelativo no es despectivo.
Para Aristoteles-se trata de mostrar que los productos fabricados son lo que son y como
son en la movilidad de la produccién, que tiene otra arkhé® > Podemos expresarlo con
Ross del siguiente modo: en los physei onta, el movimiento se inicia desde dentro,
mientras que los movimientos de los cuerpos inanimados o manufacturados son iniciados
incidentalmente, por lo que podriamos decir que los cuerpos inanimados tienen en si un
principio de movilidad, pero no de motricidad, patrimonio de los physei onta®.

Aristételes percibe la movilidad, la kinesis (vivnolg) como lo decisivo de la
physis. Aristoteles fue el primero en concebir y cuestionar el ser en movimiento como el
modo fundamental de ser, de modo que la determinacion de la esencia del movimiento se
convierte en la pieza angular de la Fisica®. Para Aristételes, es evidente que todo ente
que procede de la physis estd bien en movimiento, bien en reposo.

Physis es el principio de movimiento y de reposo de la cosa a la que pertenece
primariamente y por si mismo, no por accidente. Las cosas que tienen tal principio
intrinseco de movimiento tienen naturaleza. En la concepcion aristotélica, lo ente aparece
como lo estable, no como lo que estd enfrente. Lo ente no aparece como objeto, esto es

imposible en el pensamiento griego, en el que el ser humano no ha llegado a ser sujeto.

3 Ibid, p. 201

6 Aunque cabe destacar que Aristételes no define esa regién de lo ente (ta physei onta) con una contraposicién
rigidamente binaria, como la de physis/némos. Su interés reside en el examen interno de la physis misma, y toda
contraposicién queda al servicio de ese andlisis. Ta tékhne dnta es lo producido, lo trabajado. (MARTINEZ MARZOA,,
F.(1994),p. 161)

57 HEIDEGGER, M. (2001), p. 212

38 En esta dualidad tiene su raiz oculta la posterior determinacién de la esencia de la naturaleza como opuesta al espiritu,
si bien esta es una diferencia absolutamente no-griega.

% ROSS, W.D. (1981), p. 67

% No obstante, esto dnicamente quiere decir que la determinacién de la esencia del ser no es posible sin la mirada
esencial a la movilidad, no que el ser sea concebido como “movimiento”, ni como reposo, lo cual es, a juicio de
Heidegger, una consideracién profundamente “antigriega y afiloséfica”.

22



Si bien en el siguiente epigrafe profundizaremos en la nocion de arkhé, por ahora diremos
que la physis es arkhé, partida y disposicion sobre la movilidad y el reposo. Plantas y
animales, en cuanto physei onta, son siempre en la movilidad, incluso cuando reposan,
pues el reposo es un tipo particular de movimiento. Préstese atencion: no decimos que
“estén” en movimiento, sino que son en la movilidad. Los physei onta no son en primer
lugar entes y en segundo lugar se mueven: solo son entes en la medida en que encuentran
“el sostén adecuado para su ser” en la movilidad. La particularidad, y esto significa ser
“por naturaleza”, su ser movil es de tal modo que la disposicién sobre la movilidad reina
en ellos mismos, les es propia®!.5?

Un pilar fundamental del pensamiento aristotélico es la afirmacion de que toda
movilidad es mudanza o cambio de algo a algo, en el cual se manifiesta algo que hasta
entonces estaba oculto y ausente. Por eso, moverse, en este sentido, es algo asi como
florecer. Para comprender el significado profundo de esta afirmacion, nos advierte
Heidegger, debemos librarnos de la opinién de que el movimiento es, ante todo, un
cambio de lugar, asi como entender que, para los griegos, el movimiento tiene el caracter
de la llegada a la presencia. Todo lo que cambia tiene dentro de si la arkhé kinéseos, la
disposicion para la movilidad.

Es muy importante aceptar que el ser de la physis y la physis en cuanto ser
permanecen indemostrables, pues no precisan de demostracion. Después de ofrecer las
definiciones de physis, Aristoteles sostiene que cualquier intento de probar que la physis
es real seria infantil, pues es evidente que las cosas que corresponden a estas definiciones,
de hecho, existen®. Para los griegos, la physis tiene un cardcter evidente, por ello podemos
decir que la fisica es una ontologia, porque physis es otra forma de decir ser.

Podemos decir que Aristételes recupera el sentido que physis tenia en la filosofia
arcaica, ese sentido de crecimiento, brotar, surgir, salir a la luz, que era equivalente al ser
de todo lo ente, a la aletheie, a la abertura del mundo, que ciertamente habia entrado en

crisis con la sofistica®*.

¢t HEIDEGGER, M. (2001), p. 206

62 Aristoteles entiende la movilidad en un sentido muy amplio, esencial y con plenitud de fundamento. La movilidad
mecanicista moderna, entendida como traslacion respecto al espacio, solo es uno de los tipos de movilidad, y en ningin
caso el movimiento por antonomasia. Ademads, dice Heidegger, los griegos no tienen palabra ni concepto para eso que
Ilamamos espacio.

83 Fisica, 11, 1, 193a3-19329

64 La palabra “sofista” puede hacer referencia a figuras muy dispares, de modo que no tenemos en cuenta las diferencias
tajantes y acriticas entre “filésofo” y “sofista”. Para un griego, el saber radica en conocer cdmo tratar las cosas de
manera apta y cualificada. En el vuelco entre el pensamiento de Parménides y Meliso se genera una polémica anti-
sofistica por esta misma razon, y el grupo de los “sofistas” surge, con propiedad, tras la polémica. El mismo Aristételes
compara a los sofistas con el cuchillo délfico, que, con su versatilidad, pervierte el ser del cuchillo al intentar sobrepasar

23



Aristételes recupera ese sentido fuerte que, en cualquier caso, nunca perdid del
todo, pues physis se refiere a cierta region de lo ente, pero designa su ser. Ser, en griego,
es tener cardcter definible, ser es siempre ser limitado. Por ello es tan importante la nocién
de “limite”, razén por la cual Aristételes polemiza con Meliso.

Ser, en Grecia, significa estar presente, tener un aspecto, una determinacion.
Llamamos ontologia a toda investigacion referente no a algo ente, sino a en qué consiste
ser. La ontologia no tiene por qué ser una ontologia general, puede constituir una
investigacion sobre lo que consiste ser para determinada region de lo ente, a condicion de
que tal region no esté arbitrariamente delimitada. La physis es un determinado género de
ser, y la region de lo ente a la que da su ser es physei onta, 1o que es en virtud de physis.
Por esta razon, podemos concluir que la “fisica” es una ontologia particular. Es en la
ontologia de la physis donde Aristételes elabora nociones fundamentales de su filosofia,
pues la fisica conduce inevitablemente a un “mads alla de lo fisico” que, sin embargo, sigue
considerado a partir de lo fisico®>. Como diria Aubenque, el ser al que se refiere
Aristételes puede ser aquello “comun” a todos los entes del mundo sublunar, siendo la

suya una ontologia de la finitud®e.

Ahora bien, el ser se dice (=se pone de manifiesto, tiene lugar, es) de
muiltiples maneras; ciertamente, pero por relacion a uno solo y a una cierta presencia
(physis) -a una sola- y no por homonimia, sino que, como todo lo sano se dice
(=aparece como tal) por relacion a la salud, lo uno porque lo conserva, lo otro porque
la produce, lo otro porque es sefial de ella, lo otro porque es capaz de recibirla,...,
asi también el ser se dice, ciertamente, de miiltiples maneras, pero todo por
relacion a un solo principio; unas cosas se manifiestan como ente porque son ousiai,
otras porque son cosas que le acontecen a (una) ousia, otras porque son camino a
(una) ousia o perecimientos o privaciones o cualidades o producciones (...) Pues

bien, lo mismo que de todo lo sano hay un solo saber, asi también por lo que se refiere

la funcién que le deberia ser propia. El saber del sofista pervierte el saber mismo, es un pseudo-saber. Se vincula al
sofista con figuras de la no vinculacién y el no compromiso, son individuos autointeresados, cuyo comercio con el
saber disuelve las relaciones de philia. Asimismo, la figura del sofista presenta los términos physis y némos como
opuestos, por eso la sofistica supone una quiebra, pues ambos términos solian ser otras formas de decir el ser, tal y
como vemos en la obra de Herdclito. Si seguimos a Aubenque, la diferencia fundamental entre fil6sofo y sofista, aunque
revistan el mismo traje, es que la dialéctica no es un terreno en el que haya posibilidad de verdad, pues la distincién
que opera no es verdadero/falso, sino verosimil/inverosimil. El dialéctico como tal no puede responder, pues no sabe:
si responde (positivamente), es porque desea aparentar conocer la cosa en cuestion, como el sofista. La dialéctica es
esencialmente negativa, interrogativa, y ninguna de sus afirmaciones o negaciones pueden pretender que haya una
verdad. (AUBENQUE, P. (2004), p. 18)

6 MARTINEZ MARZOA, F. (1994), pp. 159-163

% AUBENQUE, P. (2018), p. 414

24



a lo demds. En efecto, es propio de un solo saber no solamente considerar lo que se
dice de una sola cosa, sino también lo que se dice por relacion a una sola presencia
(physis); pues también eso en cierto modo se dice de uno. Es claro, pues, que de un

solo saber es considerar lo ente como ente®’.

Si bien el objetivo de este trabajo es realizar una investigacion sobre la Fisica
aristotélica, consideramos imposible no hacer algunas consideraciones acerca del ser,
concretamente dos. En primer lugar, siguiendo a Aristételes, decimos que las cosas son
de muchas maneras, decimos el ser, como acabamos de leer, en diferentes sentidos. Las
afirmaciones de los eleaticos resultan ininteligibles, pues es imposible que solo haya
sustancias, o que solo haya accidentes, o una tunica sustancia. En segundo lugar,
Aristételes contraviene la suposicion monista segun la cual, si x e y son dos cosas
diferentes, no pueden coincidir. Siguiendo esta suposicion, no se puede ser Tom y ser
bello al mismo tiempo. Este supuesto no tiene en cuenta que, cuando decimos que Tom
es Tom, por un lado, y que Tom es bello, por otro, no estamos hablando de Tom en el
mismo sentido. No es que Tom sea la belleza: Tom es bello, posee 1a belleza. Tal es la
importancia de la distincion de sentidos. Esto se da en virtud de una cierta necesidad: hay
cierta necesidad en que Tom sea Tom, pero no en que sea, por ejemplo, capitin del equipo
de baloncesto. Ser Tom y ser capitdn del equipo no son lo mismo: esta es la distincion
entre sustancia y accidente. Una cosa, después de todo, puede ser una y muchas, pero en
diferentes sentidos®®.

Asilo expresa Aubenque: la distincion entre sinonimia y homonimia no basta para
dar cuenta del caso de la palabra ser. Si hablamos de sinonimia, hacemos del ser un
género, lo cual no es, pero si hablamos de homonimia, debemos precisar que tal
homonimia es irreductible, “que sigue siendo paradgjicamente legitimo hablar de un ser
en cuanto ser en el instante mismo en que se reconoce la ambigiiedad de esta expresion”®.

En efecto, no dicen la verdad ni quienes afirman que todas las cosas estan en
reposo, ni quienes afirman que todas las cosas estdn en movimiento, que haria todas las
cosas verdaderas (pues todas hablarian de la ousia) o todas falsas (pues todas hablarian

de accidentes)’?. No puede haber ontologia solo de la esencia, pero tampoco solo del

67 Cita recogida de MARTINEZ MARZOA, F. (1994), si bien hace referencia a Metafisica, IV, 1003b. He decidido
citarlo de este modo para mantener las aclaraciones de Martinez Marzoa.

% ACKRILL,J. L. (1981), pp. 24-26

% AUBENQUE, P. (2018), p. 162

" Metafisica, 1012b20

25



accidente, pues esto seria ciencia aparente, sofistica, y el mundo sublunar no es
unicamente fluidez, pero tampoco estabilidad pura, no es forma sin materia, pero tampoco
materia sin forma, ni pura potencia ni pura actualizacion. Por lo tanto, el ser no es

estrictamente equivoco, pero tampoco es univoco’!.

I AUBENQUE, P. (2018), pp. 156-157

26



5. Lo aition (1o aitiov) y la arkhé (aoyn).

Vamos a adentrarnos en la cuestion de las cuatro maneras de ser aitios
(“responsable”, “culpable”). Siguiendo a Ackrill, éstas son cuatro formas de
explicacidn, y las cuatro son necesarias para comprender completamente cualquier cosa’.
No obstante, creemos conveniente adentrarnos un poco mds en el significado del término
aitia (oitio)”.

El término aitia en griego antiguo, como leemos en la introduccién al Libro II de
la edicién inglesa que manejamos, tiene un sentido mas amplio que en inglés. Ross lo
define como “condiciones necesarias pero no suficientes para dar cuenta de la existencia
de una cosa”. Los griegos no trataron de descubrir las leyes de sucesion de los fendmenos,
sino lo que eran las cosas en si mismas. Las cuatro causas dan cuenta del completo
comportamiento y existencia de una cosa’.

El libro II de la Fisica, dice Heidegger, empieza con una delimitacion, la del
ambito en el que el ente es determinado, dentro de lo ente en general, por physis (hay otro
ente que es determinado por otras causas, lo que es por tékhne). Physis es dispuesta
inmediatamente como causa, aitia originaria, como aquello responsable de que un ente
sea lo que es. En sentido literal, la physis aparece como eso primigenio que constituye la
coseidad de la cosa, mientras que la causalidad es solo un modo derivado del causar
originario”. Heidegger comenta un pasaje de Fisica, 11, 1 en el que, para decir aitia,
encontramos expresamente arkhé (&y"), que significa al mismo tiempo “comienzo” y
“dominio”, aunque también “punto de partida” y “disposicién”’¢. La unidad de ese doble
elemento es esencial. Como ya vimos con anterioridad, la physis aparece concretamente
como arkhé kinéseos, como disposicion sobre la movilidad’.

El capitulo 3 del Libro II de la Fisica, donde se exponen las “cuatro causas”, se
corresponde casi literalmente con Metafisica, V, 2 (lo cual nos da mas argumentos para
considerar que, para Aristoteles, la fisica es una ontologia). En €1, aitia hace referencia a

la autoria o responsabilidad de algo, aparece como motivo, como acusacion. Adquiere el

2 ACKRILL,J. L. (1981), p. 37

3 Aitia no es sinénimo de “causalidad” en un sentido moderno ni mecénico, como veremos.

*ROSS, W.D. (1981),p.73

5 HEIDEGGER, M. (2001), p. 204

76 «“Arkhé” tiene el significado de comienzo regulador, de “fuente”. Traducir este término por “primer principio” no es
muy adecuado (SACHS, J. (1999), p. lviii)

7 HEIDEGGER, M. (2001), p. 205

27



doble sentido de “razon” y de “causa”, de factor explicativo y de causa de ser. Aqui,
Aristételes presenta la physis como aition en su cuddruple modalidad.”

El de Aristételes es un pluralismo causal, pues “causa”, aitia, se dice de muchas
maneras. Asi, nos encontramos con cuatro tipos fundamentales e irreductibles de causa,
que no es exactamente un concepto ‘“epistemoldgico”, sino también (y sobre todo)
ontolégico.”” Vamos a comentar las cuatro causas tal y como las presenta Aristételes en

Fisica 11, 3. Es necesario investigar las causas, dice Aristételes, cudntas y cudles son.

Well then, (1) the existence of material for the generating process to start
form is one of the essential factors we are looking for. Such is the bronze for the

statue, or the silver for the phial (Material aitia)®. 8!

La primera es UAn, la “causa material”, aquel constitutivo interno de lo que ya
estd hecho, como el bronce respecto de la estatua. Es aquello desde lo cual,
permaneciendo intrinseco a lo que deviene, es engendrada la cosa. La hyle es lo que
permanece, si bien es un concepto analitico, pues solo tiene existencia real de lo
compuesto (to synolon) de materia y forma. La materia es entendida como mera
potencialidad (otro concepto analitico), determinada por una forma que la actualiza y
configura.

Then, naturally, (2) the thing in question cannot be there unless the material
has actually received the form or characteristics of the type, conformity to which
brings it within the definition of the thing we say it is, whether specifically or
generically. Thus the interval between two notes is not an octave unless the notes are
in the ratio of 2 to 1, nor do they stand at a musical interval at all unless they conform
to one or other of the recognized ratios. (Formal aitia)®*. 8
En segundo lugar, 70 ti én einai o “causa formal”. Aristételes dice que, en otro

sentido, la causa es la forma o el modelo. El término que traducimos por “forma” es eidos.

La “causa formal” indica qué es ser algo, qué significa ser algo®*, por ejemplo, la causa

8 Segiin Ross, la doctrina de las cuatro causas es una sistematizacién de distinciones ya usadas en la Academia.

7 FALCON, A. (2023)

80 Fisica, 11, 3, 194b24

81 En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandia: “En este sentido se dice que es causa (1) aquel constitutivo
interno de lo que algo estd hecho, como por ejemplo, el bronce respecto de la estatua o la plata respecto de la copa.”
82 Fisica, 11, 3, 194b27

83 En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandia: “En otro sentido (2) es la forma o el modelo, esto es, la
definicién de la esencia y sus géneros (como la causa de una octava es la relacién del dos al uno, y en general el niimero)
y las partes de la definicién.”

8 FALCON, A. (2023)

28



de que un intervalo sea una octava es la relacion entre las notas del 2 al 1. En palabras de
Ross, la forma es “el modo de estructura de una cosa, aquello en virtud de lo cual ella se
mueve, crece, cambia y llega al reposo al término de su movimiento. El poder de moverse,
crecer y modificarse en un sentido determinado constituye la forma o el cardcter de una

cosa” .

Then again (3), there must be something to initiate the process of the change
or its cessation when the process is completed, such as the act of a voluntary agent,
or the father who begets a child, or more generally the prime, conscious or
unconscious agent that produces the effect and starts the material on its way to the

product, changing it from what it was to what it is to be. (Efficient aitia)®. 3

En tercer lugar, la causa eficiente®® o motriz, el principio primero de donde
proviene el cambio o el reposo, “como el que quiere algo es causa, como también es causa

el padre respecto de su hijo, y lo que hace cambiar algo respecto de lo cambiado”.

And lastly, (4) there is the end or purpose, for the sake of which the process

is initiated, as when a man takes exercise for the sake of his health. (Final aitia)®® >

Por ultimo, la causa final o ”to hon héneka”. En este sentido, dice Aristételes,
causa es fin, esto es, aquello para lo cual es algo, por ejemplo, el pasear respecto de la
salud.

Tales son los sentidos en los que se dice que algo es una causa: causa, como el
llegar a ser, como el ser mismo, se dice en varios sentidos, y no son excluyentes, pues
una cosa puede tener varias causas. Otro modo de causacidn, dice Aristoteles, es el
accidental y sus géneros, y tanto las causas propias como las accidentales pueden decirse

en potencia y en acto, si bien hay que buscar siempre la causa preponderante®!.

85 ROSS, W. D. (1981), pp. 67-69

86 Fisica, I1, 3, 194b30

87 En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandia; “En otro sentido (3) es el principio primero de donde
proviene el cambio o el reposo, como el que quiere algo es causa, como es también causa el padre respecto de su hijo,
y en general el que hace algo respecto de lo hecho, y lo que hace cambiar algo respecto de lo cambiado”.

88 Joe Sachs sostiene, en su edicién de la Metafisica, que el sintagma “causa eficiente” no aparece en los escritos
aristotélicos, y que es un término que puede resultar confuso. A lo que se referia Aristételes es al origen del movimiento,
cuando es extrinseco. (Metafisica, V., 2)

8 Fisica, I1, 3, 195al

% En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandia: “Y en otro sentido (4) causa es el fin, esto es, aquello para
lo cual es algo, por ejemplo, el pasear respecto de la salud.”

o1 Fisica, 11, 3, 195b23

29



Siguiendo a Lear, materia y forma son intimamente codependientes: la materia
parece ser dependiente de la forma para ser la materia que es y, por otro lado, la forma
parece asimismo dependiente de la materia. La forma es tanto aquello hacia lo que se
dirige el proceso, aquello en virtud de lo cual tiene lugar el crecimiento, como aquello
que dirige el propio proceso. La naturaleza de un organismo inmaduro es crecer y
convertirse en un miembro maduro de la especie, cuya naturaleza serd ser un miembro de
esa especie en el sentido mds amplio®?. Segun Aristételes, dice Lear, la materia es un
elemento relativo, esto es, debe ser entendida en relacion con la forma de la cual es
materia®>. Como leemos en el glosario de la edicién de la Metafisica de Sachs, la hyle es
aquello que subyace a la forma de todo ente particular, no tiene propiedades, es potencia
esforzandose para alcanzar una forma®*.

Ocupémonos la cuestion de “the why”, el porqué. El porqué, de acuerdo con Lear,
penetra las capas mds bdasicas de la realidad del mundo. Comprender el porqué de una
cosa, dice Aristoteles, es captar su causa primera (hé proté® aitia). La morphé, dice Lear,
es el principio intrinseco de cambio de una cosa, definicién practicamente idéntica a la
de physis. La morphé nos ofrece la comprension de lo que una cosa verdaderamente es y
por qué. Aristételes, en su “doctrina de las cuatro causas”, como ha sido llamada
tradicionalmente, no cita cuatro causas, sino cuatro maneras en las que decimos causa.
La materia debe ser relegada, en ultima instancia, a una posicion secundaria. Siguiendo
estas lineas, las llamadas “causa formal”, “causa eficiente” y “causa final” son tres
aspectos diferentes de lo mismo®®. También apunta que “causa eficiente” es una
traduccion engafiosa de “fuente primaria de cambio”, por dos razones: en primer lugar,
porque apunta anacrénicamente a que Aristoteles pudo identificar la concepcion moderna
de la causa, en segundo lugar, porque sugirié que la “causa eficiente” era una causa
diferente de la formal, cuando mds bien es una manera diferente de especificar la misma
causa”’. 8

Aitia no es sinénimo de “causalidad” en un sentido moderno ni mecanico. Lear

nos ofrece una buena forma de diferenciar el concepto de “causa” para Aristoteles y para

2 LEAR,J. (2007), pp. 18-21

% Fisica, 1, 2, 194b9

% SACHS,J. (1999), p. Iv

% “Proté” tiene siempre el significado de ser el primero en cuanto a responsabilidad, no en cuanto al tiempo. (SACHS,
J.(1999), p. lii)

% LEAR,J. (2007) p. 27

7 Ibid, p. 30

% No obstante, esto si es asi en el ejemplo que ofrece Aristételes: el padre es la causa eficiente del hijo, pero no su
causa formal.

30



un moderno como Hume: la ruptura no solo se da al nivel del concepto, sino al de un
profundo desacuerdo acerca de qué constituye un evento, que siempre es problematico.
Nosotras, modernas, podemos localizar cualquier punto en el espacio-tiempo y llamar
“evento” a lo que sea que suceda en ese punto. Pero Aristételes no tenia acceso a ese
modo de aislar eventos, no tenia un reloj, y el lugar que un objeto ocupaba quedaba
definido por los objetos circundantes. El modo que Aristételes tenia de identificar los
eventos era a través de la actualizacion de las potencialidades. Para Hume, la causacion
debe entenderse en términos de relacion entre dos eventos, mientras que para Aristoteles
solo tiene lugar un evento: el cambio®. Lear concluye que la fuente primaria del cambio
es la forma.

El dltimo modo en el que decimos “causa” es télos, o “aquello por mor de lo cual”
algo tiene lugar. Por ejemplo, las plantas tienen hojas para proteger sus frutos, y raices
para nutrirse. Lo verdaderamente importante es que la causa final no es una causa
diferente, sino una forma distinta de referirse a la naturaleza, a la physis. “Es evidente
que la naturaleza es una causa, una causa que opera con un proposito”!?. Debemos
comprender como la physis opera como télos, que serd objeto del siguiente apartado.

No obstante, Ackrill difiere en que la materia deba ser relegada a un papel menor.
La physis de un objeto natural (su fuente interna de cambio), ;reside en su materia o en
su forma? ;Su forma de actuar y reaccionar se explica por hyle o por morphé? El fisico,
concluye Aristételes, debe ocuparse y debe estudiar ambas. Aristoteles no acepta la
dicotomia simple entre hyle y morphé. La palabra “physis” puede usarse en ambos
sentidos, pues Aristoteles ofrece argumentos sélidos para ambos usos. Para lograr una
comprensién completa, hay que lidiar irremediablemente con hyle y morphé'!.Por otro
lado, en la introduccién a la traduccion inglesa de Fisica 11, 2 que manejamos se indica
que el fisico debe ocuparse de la forma de manera primaria y esencial, y de la materia
solo hasta cierto punto!®2.

(Es, por tanto, la materia una forma inferior de causalidad? Aqui es donde entra
en juego la polémica con Antifonte. Antifonte sostiene que la physis de los physei onta
reside en su materia, en su hyle. Si, por ejemplo, enterramos el cabecero de una cama, y

de €l brota un tallo, lo que creceria de ese tallo seria un arbol, no otro cabecero, en la

% Ibid., p.31

10 1hid., p. 35

100 ACKRILL, J. L. (1981), pp. 35-36

102 WICKSTEED, P. H., CORNFORD, F. M. (1957), “Book II. Introduction”

31



medida en la que la disposicion artificial del material impuesta por el artesano no es mas
que algo que le ha sucedido incidentalmente, mientras que encontramos su cualidad
esencial y natural en aquello que persiste continuadamente, esto es, la hyle'®.

Por tanto, Aristételes sostiene que, en un sentido, se llama naturaleza a la materia
primera que subyace en cada cosa que tenga en si misma un principio del movimiento y
del cambio; pero en otro es la forma o la especie. Lo que estd compuesto de materia y
forma, dice Aristételes, no es naturaleza, sino por naturaleza. Es cierto que la forma es
mas naturaleza que la materia, sostiene Aristoteles, contraviniendo las consideraciones
de Antifonte, porque decimos que una cosa es lo que es cuando existe actualmente mas
que cuando existe en potencia, y la naturaleza entendida como generacion es un proceso
hacia la naturaleza como forma'**.

Las tres ultimas causas (formal, eficiente, final) se reducen en muchos casos,
confirma Aristételes, a una, pues el eidos de una cosa equivale con frecuencia al fin, y
“aquello de lo que proviene el movimiento” (motriz) es especificamente lo mismo que
estas. No obstante, y a modo de conclusién, como leemos en Fisica, 11,7, es tarea propia
del fisico conocer estas cuatro causas. Como sostiene Falcon:

Of course this does not mean that the other causes can be eliminated or
reduced to the formal cause. Quite the contrary: Aristotle is adamant that, for a full
range of cases, all four causes must be given in order to give an explanation. More
explicitly, for a full range of cases, an explanation which fails to invoke all four causes
is no explanation at all. At the same time, however, the final/formal cause is the

primary cause and knowledge of this cause amounts to knowledge of the why'%>.

En cuanto a las causas que mueven sin ser movidas, dice Aristételes, no son
competencia de la fisica, ya que no mueven porque posean en si el principio de
movimiento (condicién para hablar de physis), sino precisamente porque son inmdoviles.
Los principios que mueven fisicamente son dos: télos/formal/causa eficiente y Theds, que

suscita aspiracion de cada cosa a realizar su esencia de forma plenaria'®.

103 Fisica, 11, 2, 193a13
194 Fisica, 11,1, 193b13
105 FALCON, A. (2023)
196 Fisica, 11,7, 198a15-198b9

32



6. El eidos (€idog) como télos (TéAog).

El objetivo de este apartado serd defender que la nocién de physis es la misma que
la nocién de limite (forma, morphé), y la estrecha relacion entre los conceptos de
eidos/morphé y télos. Para ello, fundamentaremos el caracter teleoldgico de la physis en
Aristételes.

Segun Heidegger, el télos es el eidos a la vista, al descubierto, ni meta ni fin, sino
final, completitud determinadora de la esencia!®’. No obstante, antes de ocuparnos de las
consideraciones de los lectores de Aristoteles, vamos a tratar de definir con rigor algunas
de las nociones fundamentales del texto aristotélico, que nos ayudardn a comprender en
qué sentido télos y eidos/morphé se corresponden, asi como el sentido de la “teleologia”
en la Fisica, y en qué sentido lo indeterminado es, para un griego, incognoscible. Estas
nociones serdn morphé, eidos, télos, enérgeia y entelékheia.

La distincién hyle/morphé es deducida en la Fisica como la condicidon necesaria
de todo cambio o de todo llegar a ser. Morphé no significa estrictamente “forma”, sino
shapeliness, que implica el acto de in-formar, de investir de forma, y eidos no es el mero
aspecto de una cosa, sino su aspecto “invisible”, que unicamente se pone de manifiesto
en el discurso. Idéa es otra forma de decir eidos o morphé, y comparte raiz con el primero
de estos términos, pero no se corresponde con el significado contemporaneo de “idea” o
“ideal”, pues estas palabras sugieren algo que solo puede estar presente en el pensamiento,
algo que no estaba inicialmente en el significado griego de los términos!'®®. La morphé es
responsable de que algo sea algo. No es un concepto estdtico, sino dinamico, porque
aparecer es lograr una morphé, moverse hacia una morphé. La hyle es, en si misma,
incognoscible: solo podemos conocerla en cuanto ha entrado en relacién con una morphé,
que es, por definicién, determinacién y unidad. La hyle y el eidos son ambos condiciones
ontoldgicas del ser en cuanto ser, y en el aparecer de algo hay un movimiento, un camino
de la oscuridad incognoscible de la hyle hacia la presencia y cognoscibilidad de la
morphé. Cada hyle es singular, no hay la hyle “en general”. Lo ente en el pensamiento
griego es definicion y acabamiento, y eso se ve en la primacia de la morphé, la enérgeia

y la entelékheia sobre la hyle y la dynamis.

107 HEIDEGGER, M. (2001), pp. 233-234
108 SACHS, J. (1999), p. liv

33



Por su parte, la nocidén de télos, como ya hemos visto, hace referencia a aquello
hacia lo que cualquier cosa tiende, por mor de lo cual una cosa actia. Télos significa
“cumplimiento”, no necesariamente “propodsito”. Aristételes no dice que animales,
plantas o el cosmos en general “tengan” propodsitos, sino que son propoésitos. De este
modo, la “teleologia” de Aristételes no implica sino el hecho de que cada ente que es por
physis es una totalidad autosuficiente!®.

El concepto de enérgeia (¢véQyela) no significa otra cosa que estar-en-el-érgon.
Toda cosa natural tiene un érgon propio, en funcién de su #élos (té€\og): la generacién y
transformacion de las cosas estdn determinadas por el eidos (ei00c) en funcién de sus
peculiares fines, y physis es una tdxis de fines. El eidos es un érgon, la conquista de la
figura es la conquista de la funcion. Sachs traduce esta idea por “being-at-work”, nosotras
podriamos traducirla por “funcion”. El sentido originario del término tiene que ver con
actividades que no son movimientos, como el ver, el conocer, o la felicidad, cada una de
ellas entendida como un estado en curso que es, sin embargo, completo en cada instante.
El ser humano que puede experimentar estas actividades es, asimismo, una enérgeia''’.

El significado de enérgeia converge con el de entelékheia (évteléyxela), que Sachs
traduce por “being-at-work-staying-itself” . El término entelékheia resulta de la fusion de
la idea de ékhein (ser de un determinado modo a través de un esfuerzo continuado, de
resistir en una condicion, de “sostenerse en”), con la nocién de télos (que introduce la
idea de acabamiento, completud, finalizacién). Lo entelés es lo maduro, lo que ha
alcanzado su desarrollo propio. Enérgeia y entelékheia suelen traducirse por
“potencialidad” y “actualidad”, pero estos significados mistifican su sentido'''. La
entelékheia resume todo el movimiento de hyle a morphé, es el movimiento en estado de
completo y de acabado.

La entelékheia es “tenerse en el fin”, pues #élos significa fin, limite, cumplimiento.
No se trata de mero reposo, sino de reposo como concentracion de movimiento. Todo lo
que es no solo ha llegado a ser, sino que en cada momento se tiene en el ser, en la

9% G

delimitacién. Por otro lado, enérgeia significa “en el estado de érgon”, “trabajo

9% Ge

2
, “obra”,
2 (13

lo que se cumple y efectia, “ser en efecto”, “estar en la luz”. Coincide con entelékheia,

por tanto, con tenerse en la determinacién propia''?. La esencia de la kinesis, de la

199 Ibid., p. liii

10 Ibid., p. 1i

N Ibid., pp. li-lii

112 MARTINEZ MARZOA, F. (1994), pp 159-184

34



movilidad, es la entelékheia, 1o cual supone un nuevo paso para concebir la physis como
morphé''3.

La nocién aristotélica de physis no es sino es una modificaciéon de la nocién
platonica de eidos, que significa la presencia, el aspecto, no entendida estaticamente, sino
como un salir a la luz, un nacer, un brotar, un surgir.’#* La morphé, en el universo de
Aristételes, no existe meramente como un estado alcanzado, sino como un esfuerzo hacia
tal estado. El #élos, la forma realizada, es ese esfuerzo que ha dado frutos, que ha resultado
ser exitoso.!"” En cada ente individual hay ese aspecto inteligible al que se subordina todo
lo demas al que llamamos morphé, contenido inteligible del ente, que funciona como el
punto focal hacia el que se dirige todo lo demds. La morphé es, de este modo, la causa
final, el télos''.

Esta teleologia es mas facilmente observable en el caso de los organismos vivos,
en los que las funciones de cada una de sus partes convergen hacia el bienestar del todo,

del holon, si bien Aristoteles también ofrece el ejemplo de la construccion de una casa:

For elsewhere, as for instance in house building, this is the true sequence.
The plan of the house, or the house, has this and that form; and because it has this

and that form, therefore is its construction carried out in this or that manner''7 118

El hecho de que la morphé sea lo inteligible o cognoscible del ente, mientras que
la hyle sea, por definicion, solo cognoscible en relacion a su morphé, quiere decir que lo
indeterminado es incognoscible'’®. Estaidea, unida a la defensa del limite que caracteriza
al pensamiento griego (que ya hemos visto entre Aristoteles y Meliso), tiene serias

implicaciones en relacion a la defensa a ultranza de la finitud de la filosofia aristotélica.

113 HEIDEGGER, M. (2001), pp. 233-237

114 HEIDEGGER, M. (2001), p. 227

ISTEAR,J. (2007), p. 35

116 OWENS, J. (1968), p. 161

"7 Ibid., p. 162, cita original: Partibus Animalium, I 1, 640al15-18; Oxford tr. Cf. Ph., I1 7, 198b2-9

118 «“Por ejemplo, en el caso de la construccién de una casa, el plano de la casa, o la casa, tiene una u otra forma, y en
virtud de esa forma, su construccién se lleva a cabo de una u otra forma”. (Traduccién propia)

9 Ibid., p. 160

35



7. Tikhe (Tvyn) y automaton (avTouatov).

En los capitulos 4,5 y 6 del Libro Il de la Fisica, Aristételes trata de conceptuar
desde su esquema causal la titkhe y 1o automaton, que para muchos pensadores anteriores

eran la verdadera razén de todo acontecer.

We often allege fortune, or luck, and accident as causes, saying that
something came about ‘as fortune or luck would have it’ or ‘accidentally’. What then
is the place of fortune and accident amongst the causes we have reviewed? Is there

any distinction between them? And, in a word, what are they?'?0 121

Aristételes sostiene que “se suele decir que son también causas la suerte (titkhe) y
la casualidad (automaton)”. En la Metafisica, Aristételes indica que, si la tékhne es un
principio que estd en otro y la physis un principio intrinseco, la titkhe es la privacion de
la tékhne y lo automaton la privacion de la physis'??. Para Aristételes, es comiin tanto a
tiikhe como a automaton el hecho de ser excepcionales.

Hay quienes dudan de su existencia, dice Aristoteles, y afirman que siempre hay
una causa determinada de todo cuanto decimos que ocurre por automaton o tiikhe, pero
esto no es asi: lo cierto es que muchas cosas llegan a ser y son debidas a alguna de estas
formas de causalidad'?. A veces, la accidn se dirige hacia un propésito pero alcanza otro.
En estos casos, la causa final no guarda relacion con el efecto, aunque la accion la causara
accidentalmente. Si cavo para encontrar un mineral, y acabo encontrando un tesoro, el
acto de cavar, determinado por el deseo de encontrar el mineral, no hace referencia alguna
al tesoro que acabo encontrando, no estan relacionados: el efecto no era esperado en
absoluto como algo normal que podia seguirse de ello. Estos son los casos a los que
Aristételes se refiere como causalidad por fiikhe o automaton. Debemos, por tanto,

investigar este asunto en profundidad!?*.

120 Fisica, 11, 4, 195b30-37

121 En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandfa: “Se suele decir también que son causas la suerte y la
casualidad y que muchas cosas son y acontecen debido a la suerte y a la casualidad. Hay que examinar, entonces: a) de
qué manera la suerte y la casualidad se encuentran entre las causas que hemos indicado; b) si la suerte y la casualidad
son lo mismo o son diferentes, y, ¢) en general, qué es lo que son.”

12 Metafisica, 1070a8-10

123 Fisica, 11, 4, 196a13

124 Fisica, 11, 4, 196225-196b9

36



Irregular and exceptional consequences do occasionally occur, and since it
is precisely to this class of actual happenings that we ourselves apply such terms as
‘luck’. Or ‘lucky’ and of this class that we think when anyone else uses these terms,
it follows that what we call luck or chance corresponds to some reality and is not a

mere fiction'?> .12

What we mean by luck or chance is the incidental production of some
significant result by a cause that took its place in the causal chain incidentally, and

without the result in question being contemplated '27. 128

La suerte y la casualidad son causas accidentales e indeterminadas, dice
Aristételes. Esta claro que, si observamos que ciertas cosas suceden siempre de forma
regular, o al menos en la mayoria de los casos, de ellas no puede decirse que la causa sea
ni tikhe ni automaton, pero hay otras de las que todos dicen que suceden fortuitamente,
por lo que, concluye Aristoteles, es evidente que son algo. Cuando tales hechos suceden
accidentalmente, podemos decir que son debidas a la fiikhe. La causa accidental es
indeterminada, pues en la misma cosa pueden concurrir multitud de accidentes. La tiikhe
es una causa accidental que concurre en las cosas que se hacen para algo y que son objeto

de elecciéon'?,

The incidentally causative forces are, in the nature of the case, indefinite as
to number. This is why luck appears to have something evasive about it and to be

inscrutable by man'3°.13!

Aristételes habla de la fiikhe como algo oscuro, algo que escapa a la comprension
humana, algo ininteligible, y ello porque, como ya hemos visto en el anterior apartado, lo

indeterminado es incognoscible.

125 Fisica, 11, 5, 196b13-16

126 En la traduccion castellana de Guillermo R. de Echandia: “Pero como, ademas de estas, hay también otras de las que
todos dicen que suceden fortuitamente, es evidente que la suerte y la casualidad son algo, pues sabemos que tales hechos
son debidos a la suerte y que los que son debidos a la suerte son tales hechos.”

127 Fisica, 11, 5, 196b30-35

128 En la traduccion castellana de Guillermo R. de Echandia: “Asi pues, como se ha dicho, cuando en las cosas que
suceden para algo concurren tales accidentes se dice entonces que éstos son debidos a la casualidad o a la suerte.”

12 Fisica, 11, 5, 196b10-197a30

130 Fisica, 11, 6, 197a7-10

131 En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandfa: “Las causas de lo que sucede como resultado de la suerte
son, pues, necesariamente indeterminadas. De ahi que se piense que la suerte es algo indeterminado o inescrutable para
el hombre (...)”

37



In Greek tiikhe and automaton differ in this, that automaton is the more
general term and includes titkhe as a special class. For (1) tikhe itself, as a cause,
and the results that accrue by the action of tiikhe, are only spoken of in connexion
with beings capable of enjoying good fortune, or more generally of ‘doing well’ or
‘doing ill’. (...) Therefore tiikhe must always be connected with our doings and
farings (...) so that ‘doing well’ or ‘ill’ by tiikhe is impossible to creatures that have

no self-direction'3.133

Por tltimo, en el capitulo 6, Arist6teles hace una distincién mads clara entre titkhe

y automaton, siendo esta ultima una nocién mas amplia: todo lo que se debe a la friikhe se

debe, en tltima instancia, a lo automaton, pero no al revés. La tfiikhe solo pertenece a

quienes pueden tener una actividad en la vida, se limita a la actividad humana, y se suele

identificar eutykhia con felicidad (eudaimonia). La tiikhe implica, de algin modo, la

capacidad de eleccion humana: las cosas solo pueden experimentar resultados de la
misma'3,

Automaton, on the other hand, may be used to describe the behavior of

brute beasts and even of many inanimate things. For instance, we attribute it to

automaton if a horse escapes a danger by coming accidentally to a place of

SaeryBS .136

Por el contrario, lo automaton se puede encontrar en los demas animales y en
cosas inanimadas. En las cosas que llegan a ser para algo por physis, cuando lo que les
sobreviene no es aquello para lo cual han llegado a ser, decimos que les sobreviene por
automaton. Estos resultados casuales solo llegan a ser por tiikhe cuando se trata de cosas
que pueden ser escogidas por aquellos con capacidad de eleccion, esto es, los seres
humanos. Ambas, concluye Aristételes, son causas, pues son comienzo del movimiento,

pero ninguna causa accidental es anterior a lo que es por physis. La casualidad y la suerte

132 Fisica, 11, 6, 197a36-197b7

133 En la traduccién castellana de Guillermo R. de Echandia: “La casualidad se diferencia de la suerte por ser una nocién
mas amplia. Porque todo cuanto se debe a la suerte se debe también a la casualidad se debe a la suerte. La suerte y lo
que resulta de ella sdlo pertenecen a quienes pueden tener buena suerte y en general tener una actividad en la vida. (...)
Luego lo que es incapaz de tal actividad es también incapaz de hacer algo fortuito. Por eso nada hecho por las cosas
inanimadas, los animales y los nifios es resultado de la suerte, ya que no tienen capacidad de elegir; para ellos no hay
buena o mala suerte (...).”

134 Fisica, 11, 6, 197a36-197b7

135 Fisica, 11, 6, 197b14-19

136 En la traduccidn castellana de Guillermo R. de Echandfa: “La casualidad, en cambio, se puede encontrar también en
los demds animales y en muchas cosas inanimadas. Asi, decimos que el caballo vino por casualidad cuando al venir se
salvd, ya que no lo hizo con ese propdsito.”

38



son posteriores a la physis'>’. Vamos a concluir la lectura de estos capitulos con esta cita,
que consideramos que resume muy bien lo dicho hasta ahora a propdsito de estas

cuestiones:

It is clear, then, that when any causal agency incidentally produces a
significant result outside its aim, we attribute it to automaton; and in the special
cases where such a result springs from deliberate action (though not aimed at it) on

the part of being capable of choice, we may say that it comes by tiikhe'38.13

En nuestro comentario de estos fragmentos, vamos a profundizar, en primer lugar,
en la nocién de moira, que era una de las manifestaciones, junto con tiikhe, de lo divino
para los grandes poetas, siendo ambos vocablos pertenecientes a la manera griega de
sentir y concebir el mundo y, por esta razén, practicamente intraducibles.

Dodds sostiene que los griegos solian hablar de cualquier desastre personal
inexplicable como parte de su “sino” o de su “hado”, queriendo decir simplemente que
no comprendian por qué ocurria pero que, puesto que habia ocurrido, “tenia que ser”,
evidentemente. No obstante, moira no significa “determinismo”, tal y como lo
entendemos desde una perspectiva moderna. Al culpar a su moira, Agamenon esta “tan
lejos de declararse determinista sistematico como el campesino moderno cuando usa
lenguaje parecido”. Preguntarnos si los personajes de Homero son deterministas o creen
en la libertad de la voluntad es un fantdstico anacronismo, porque un griego jamds se
plantearia la cuestion de este modo, pues le resultaria incomprensible. Lo que si que
reconoce un griego es la distincion entre acciones normales y acciones realizadas en un
estado de ate. No obstante, cuando Agamenoén dice “no fui yo, fue la ate, ; qué podia hacer
yo? La divinidad siempre prevalece” no estd poniendo una excusa débil, ni evadiendo su
responsabilidad, pues estaba dispuesto a pagar por sus actos. Esto se debe a que, para los
griegos, lo relevante no era intencion, sino el acto!#.

Sin embargo, el culto a la titkhe alcanzé amplia difusion, sostiene Dodds, en el

helenismo, en forma de adhesion a la idea de lo inexplicable o lo impensable. Esta es la

17 Fisica, 11, 6, 197b-198a14

138 Fisica, 11, 6, 197b19-22

139 En la traduccion castellana de Guillermo R. de Echandia: “Asi, es evidente que en las cosas que en sentido absoluto
llegan a ser para algo, cuando lo que les sobreviene no es aquello para lo cual han llegado a ser, y tienen una causa
externa, decimos entonces que les sobreviene por casualidad. Y estos resultados casuales se dice que llegan a ser “por
suerte” cuando se trata de cosas que pueden ser elegidas por aquellos que tienen capacidad de elegir”.

0 DODDS, E. R. (1999), pp. 15-31

39



razon por la cual la astrologia se extendié ampliamente a partir del s. II a. C., cuando el
individuo volvia la espalda a su propia libertad, huyendo de la espantosa perspectiva de
la decadencia definitiva de Grecia y la comunidad sustancial: “mejor el rigido
determinismo del Hado astrolégico que la carga aterradora de la responsabilidad
diaria”!4!.

Volvamos, ahora, a las interpretaciones de la concepcion aristotélica de la tiikhe.
La lectura de Barnes es la siguiente. En la naturaleza, las cosas suceden, en su mayor
parte, de manera invariable, regular. Las excepciones a esta regularidad son lo que
Aristételes llama “lo accidental”. Por ejemplo, si un hombre, al envejecer, no se arruga,
esto se debe a la suerte (#1ikhe). Estos sucesos accidentales estdn mas alld de la cognicion
humana, y no podemos tener conocimiento claro de los mismos. No obstante, Aristoteles
no habla de un misterio incausado: si el pelo de Sdcrates, al envejecer, no se vuelve gris,
estd determinado por la naturaleza particular del pelo de Sdcrates. Los fendmenos
accidentales tienen causas, no hay eventos incausados en el mundo natural, si bien no
todos los eventos son susceptibles de comprension cientifica, pues no poseen la
regularidad necesaria para tal cometido'+?.

La importancia de titkhe y automaton, dice Lear, reside en que son casos de
teleologia aparente, de aparente causalidad final. No obstante, es importante recordar que
un evento espontaneo no perturba el orden causal de la physis. Un evento cuenta como
espontdneo no por interrumpir tal orden, o porque aparezca de la nada, sino porque
aparece como si estuviese teniendo lugar dirigiéndose a un determinado fin, cuando en
realidad no lo hace'. En la Etica a Nicémaco, Aristételes sostiene que confiar lo mas
grande y hermoso a la fortuna (tukhe), dice Aristételes, seria una incongruencia'#*.

Concluyamos con una reflexion acerca del “plan” de la physis, derivada de la
cuestion de la tiikhe y 1o automaton, de la mano de Ackrill.

Tiikhe y automaton, (son causas? La tikhe se caracteriza por la falta de
regularidad y de intencion deliberada, 6 automaton es una idea mas amplia, como ya
hemos leido. Lo caracteristico, tanto de titkhe como de t6 automaton, es que ambas son
posteriores a physis, ambas presuponen patrones de accion normal, regular, dirigida a

fines. En el esquema aristotélico, y griego en general, es absurdo que todo pueda suceder

141 Ibid., pp. 221-238

142 BARNES, J. (2001), pp. 83-91

43 EAR, J. (2007), p. 36

14 Evica a Nicémaco, 1,9, 1099b69-1099b25

40



por fortuna. Aristételes critica a Demdcrito por negar la existencia de un “propdsito” en
la naturaleza y reducirlo todo a mera necesidad. No es por fortuna ni por necesidad, dice
Aristételes, sino por designio, por un plan, que la naturaleza produce sus efectos
beneficiosos, que los procesos naturales sucedan se explica por tales efectos'*. No
obstante, Aristételes no suscribe la idea de un disefo consciente en la naturaleza. Por el
contrario, niega explicitamente que la naturaleza sea la expresiéon de algun propdsito
divino o algun creador, si bien tendemos a pensar que si realmente hay propodsito en la
naturaleza, debe haber algin agente!S. Siguiendo a Barnes, no hay que interpretar la
teleologia aristotélica en términos de “plan intencional”. Se trata de interpretarla en
términos de funciones, no de intencionalidad. La funcion es esencial para comprender la
physis, y esta no es una mera suposicion infantil'*’. La sentencia “la naturaleza no hace
nada en vano” no haria, por tanto, referencia a ningun principio trascendental, sino que
abarca las naturalezas de todos los “cuerpos naturales” que actiian armoniosamente

juntos'#,

145 ACKRILL, J. L. (1981), pp. 39-52
146 LEAR, J. (2007), p. 41

147 BARNES, J. (2001), pp. 116-122
148 ROSS, W. D. (1981), p. 69

41



Conclusion.

A modo de conclusidn, en primer lugar, vamos a sintetizar lo dicho hasta ahora
para, por ultimo, llevar a cabo una reflexion acerca del motor inmévil como forma de
detener la cadena infinita de las causas si bien, como ya hemos visto, ya ha aparecido el
concepto de “infinito”, con Zendén y Meliso.

En primer lugar, hemos concluido que la epagogé, en cuanto camino de
investigacién a seguir tanto en ética, como en fisica, como en metafisica, consiste en
ponernos en marcha desde lo mds claro y conocido para nosotras (las cosas, lo ente) hasta
lo més desconocido pero méds claro en cuanto a la physis, esto es, el ser. La epagogé es el
ponerse en el camino, y se trata de reconducirnos hacia eso que acude a nuestra mirada.
Es un camino hacia, un camino que nunca llega a su fin, no obstante, pues el ser, en
Grecia, no es punto de llegada.

En segundo lugar, nos hemos ocupado de la cuestion del cambio y la gignesthai.
El cambio presupone tres cosas: materia, forma y privacion, y hemos visto que la
gignesthai no equivale a creacion ex nihilo. El llegar a ser, la gignesthai, se dice en
muchos sentidos, se dice de lo simple y de lo compuesto, y es parte intrinseca del concepto
de cambio que algo permanezca. En este punto, hemos planteado la polémica con Meliso,
que sostiene que “no existe la multiplicidad, solo el ser mismo”. Hemos visto como
Aristételes refuta esta asercion punto por punto, asi como la afirmacion segun la cual el
universo es ilimitado. De este modo, Aristételes, como ya hemos dicho, evita la pérdida
del limite, que equivaldria a la pérdida de las diferencias que caracteriza al pensamiento
griego. Una cosa puede, de hecho, ser una y muchas a la vez, sin contradiccion, si bien
en diferentes sentidos, en la medida en la que podemos hablar de una misma cosa, por
ejemplo, respecto a su potencialidad y su actualidad, y ser diferentes cosas en funcién del
sentido en el que hablemos de la misma. De este modo, Aristételes resuelve las
dificultades que llevaron a los antiguos a apartarse del cambio, de la diferencia.

En tercer lugar, hemos hecho referencia al concepto de ousia, a partir de la
afirmacion aristotélica segun la cual “lo ente que procede de la physis tiene el ser del tipo
de la ousia”. Hemos concluido que physis es ousia, entidad, eso que caracteriza al ente
como tal, esto es, el ser. Ousia, en sentido aristotélico, es la primera de las categorias, es
el modo de ser que pertenece a todo aquello que posee atributos pero no es ello mismo

atributo de ninguna otra cosa. Es aquello que es, a la vez, algo separado e individual, y

42



un tdde ti. Ousia es, en Aristoteles, lo que responde a la pregunta “;qué es?”. Ademads,
como hemos visto, la ousia tiene caracter de holon, aquella unidad compuesta de partes
en relacion de dependencia ontoldgica, siendo su conjunto algo mas que su mera suma.
Sus partes no estdn juntas de forma azarosa e indiferente, sino en una cierta disposicion,
dirigiéndose a cumplir una determinada funcion, el érgon propio del hdlon del que forman
parte.

En cuarto lugar, a partir de la lectura de Fisica, B, 1, hemos expuesto la nocién de
physis como “principio y causa del movimiento o del reposo de la cosa a la que pertenece
primariamente y por si misma, no por accidente”. Los physei onta, los entes que son por
physis, poseen una tendencia a moverse y cambiar de diversas formas, en funcién de un
impulso interno, de una fuente interna de movimiento, que es physis. Physis, en Grecia,
es otra palabra para el ser, se opone a tékhne, a tiikhe y a prohairesis, no a némos. Lo
decisivo de la physis es la movilidad: todo lo que cambia tiene dentro de si el arkhé
kinéseos, la disposicion para la movilidad. Physis se refiere, asi, a cierta region de lo ente,
pero designa su ser: es un concepto ontoldgico, no dntico. Ser, en griego, cOmo venimos
diciendo, es tener cardcter definido y por lo tanto definible, he aqui la importancia de la
nocién de limite, origen de la polémica con Meliso. Por ello, hemos dicho, podemos
concluir que el logro de la Fisica es una ontologia particular, una ontologia de la finitud,
pues queda referida al ser de los entes que moran por debajo de la esfera de la Luna.

En quinto lugar, hemos hecho referencia a las cuatro aitiai como cuatro formas
diferentes de explicacion, siendo las cuatro estrictamente necesarias para comprender
cualquier cosa, pues son las responsables de dar cuenta del comportamiento y existencia
de una cosa. Después de un comentario sobre las cuatro aitiai y 1a nocion de arkhé hemos
concluido que causa, como el llegar a ser, como el ser mismo, se dice en varios sentidos,
que no son excluyentes, pues una misma cosa puede tener diversas causas Sin
contradiccion. En este punto, hemos introducido la polémica con Antifonte acerca de si
la materia (hyle) es un modo inferior de causalidad, respecto a las otras tres (causa formal,
causa eficiente, causa final). La morphé, concluye Aristoteles, es, definitivamente, mas
physis que la hyle, aunque el fisico debe ocuparse y estudiar las cuatro causas.

En sexto lugar nos hemos centrado en la relaciéon fundamental que guardan las
nociones de eidos y télos, a partir de la definiciéon de estos términos, asi como los de
enérgeiay entelékheia.La nocion aristotélica de physis, hemos concluido, se corresponde
con la de eidos, entendida como un salir a la luz, un nacer, un brotar, un surgir. En este

apartado hemos expuesto una de las ideas, a nuestro juicio, mas importantes de nuestra

43



investigacion: la morphé es aquello inteligible o cognoscible del ente, no la hyle. Por lo
tanto, hemos concluido, lo indeterminado, lo informe, lo carente de morphé, es
incognoscible, no-ente.

Por dltimo, hemos expuesto las nociones de titkhe y automaton como causas
accidentales e indeterminadas y, por ello, incognoscibles, teniendo en cuenta lo dicho
inmediatamente antes. Hemos caracterizado ambas nociones: automaton comprende a
tiikhe, no asi al revés, pues tfiikhe es una causa accidental que implica la capacidad de
eleccion humana, mientras que lo automaton puede encontrarse en animales y en cosas
inanimadas. Por ultimo, hemos defendido la importancia de tiikhe y automaton, como
casos de teleologia meramente aparente, de supuesta causalidad final. No obstante, un
evento espontdneo, hemos dicho, no perturba el orden causal de la physis. Tanto tiikhe
como automaton son posteriores a physis, y la physis produce sus efectos por mor de un
plan, si bien no debemos interpretar la teleologia en términos de plan intencional.

(Coémo interpretarla, entonces? Vamos a introducir, a continuacion, la nocién de
motor inmovil, para terminar nuestro trabajo. Si seguimos las definiciones de Sachs, la
kinesis, la movilidad (motion) no es sino la entelékheia de una potencia en tanto que
potencia, coextensiva pero no sinénima del cambio (metabolé), tiene cuatro modos
irreductibles, respecto a la ousia, la cualidad, la cantidad y el lugar. Por su parte, un
kinoun, un motor (mover) hace referencia a todo aquello que causa movimiento en otra
cosa. Todo movimiento depende, en ultima instancia, de un primer kinoun, un primer
motor que es inmovil, carente de kinoun. No obstante, el primer motor no es inerte: las
fuentes inmoviles de movimiento son fully-at-work, enérgeia, y en su actividad no hay
movimiento porque su enérgeia es completa, acabada en cada instante!'*.

La teoria del Primer Motor se llega a concebir a partir de un proceso de
investigacion regresivo, esto es, como un modo de detener la cadena (en principio) infinita
de causas, y es pensada a partir del fendmeno fundamental que es el movimiento, que
domina nuestra experiencia del movimiento sublunar. El Primer Motor no es tanto
condicion del movimiento cuanto condicion de la eternidad del movimiento. Se trata de
explicar, por lo tanto, que el movimiento existe y debe existir siempre y que, sin embargo,
las cosas de nuestro mundo estdn, ya en movimiento, ya en reposo. Aristételes aplica al
movimiento eterno de los astros un principio que solo parecia servir para el mundo

sublunar, a saber, “todo lo que se mueve, es movido por algo”, y asi llega a un Primer

149 SACHS, J. (1999), p. li

44



motor que mueve sin ser movido, y que es la causa inmediata de los movimientos celestes,
y la causa mediata de los movimientos del mundo sublunar!*.

(Qué tiene esto que ver con la negacion del infinito, y con la polémica con los
eléatas? El Primer Motor, dice Aristételes, es el primer término de la serie, pero no
pertenece €l mismo a la serie. En el libro VII de la Fisica, anuncia el proceso general de
su prueba: todo lo que se mueve es movido necesariamente por algo, que a su vez es
movido, hasta llegar a un primer motor no movido, pues no se puede proceder al infinito.
(Por qué no se puede proceder al infinito, por qué no hay un movimiento infinito?

Siendo asi que lo movido no se mueve mas que durante el tiempo en que lo mueve
el motor, el movimiento del primer motor y del ultimo moévil deberan ser simultdneos.
Ahora bien: este ultimo mdévil desarrolla su movimiento en un tiempo finito, como
muestra la experiencia. Por tanto, el movimiento del Primer Motor y de todos los motores
intermedios se desarrollard en un tiempo igualmente finito. Si ese movimiento fuera
infinito, nos encontrariamos con un movimiento infinito en un tiempo finito, lo cual es
absurdo'!.

El télos de animales y plantas, dice Aristételes, es alcanzar en la medida de lo
posible el caréacter de lo eterno y lo divino. Este caracter puede encontrarse, en primer
lugar, en las ousias inmdviles y separadas, que son pura actualidad. Las cosas
perecederas, envueltas, permeadas por el cambio, imitan aquellas cosas no perecederas.
La actividad de las primeras se dirige a imitar el movimiento eterno y regular de los
cuerpos celestes, que contindan para siempre girando en una Orbita perpetua. Las ousias
puramente actuales y separadas mueven las esferas y, en ultima instancia, todos los entes
del mundo sublunar, a través del amor y el deseo! 2.

(Qué quiere decir esto ultimo? En la Metafisica, leemos que el Primer Motor

mueve en cuanto “deseable’:

“Y asi es como mueven lo deseable y lo inteligible: mueven sin moverse ellos

mismos. Estos dos conceptos en grado sumo son lo mismo” 153,

El Primer Motor mueve en cuanto “deseable”, en cuanto “objeto de amor”. Asi se

entiende que pueda mover sin ser movido: solo la causalidad final puede ejercerse en la

15 AUBENQUE, P. (2018), pp. 300-301

SUIbid., pp. 301-302 (Fisica, VI, 1,242b27- 2, 244a4)
152 OWENS, J. (1968), pp. 166-167

153 Metafisica, X11, 7, 1072a26

45



separacion. Efectivamente, no puede ejercerse en la ignorancia total, pues no se desea
aquello que se ignora, pero el Primer Motor de Aristételes puede ser contemplado, es
accesible a la contemplacion. Tiene en comun con el ser amado el singular privilegio de
mover, o mas bien de conmover, en virtud del espectaculo que de si mismo ofrece en el
cielo. Del Primer Motor puede decirse que “toca” (que conmueve) sin ser tocado €l
mismo, que mueve sin ser movido a su vez, que actua sobre el mundo sin ser del mundo'>*.

Este “Dios” amable (en el sentido literal de “poder ser amado”) de Aristételes no
anuncia, en ninguin caso, el Dios de Amor cristiano, su mocién inmévil no es comparable
en ningun caso a la gracia cristiana. Simplemente es, no tiene necesidad de actuar. Es un
Dios que guarda las distancias, las inconmensurables distancias, con el mundo sublunar,
que no procede de él, sino que se contenta con tender hacia €l. Es puro #élos, el final
siempre aplazado de una busqueda y un esfuerzo'>.

Esta es la forma en la que Aristoteles detiene la cadena de las causas, su forma de
refutar el infinito, que ya habia aparecido con Zenén y con Meliso. El pensamiento de
Zen6n y Meliso es resultado y consecuencia de decir el limite, transgresion que
amenazaba con destruir el propio limite, con aplanar las diferencias inherentes a la misma
nocioén griega de ser, causa del ocaso mismo de Grecia. Por todo lo dicho anteriormente,
sostenemos que la Fisica aristotélica es una ontologia, y no una ontologia general, sino

una ontologia particular, una ontologia del limite, del ser del ente del mundo sublunar.

154 AUBENQUE, P. (2018), pp. 309-310
155 AUBENQUE, P. (2018), p. 310

46



Bibliografia.

Diccionarios y herramientas de lectura.

LIDDELL, H. G., SCOTT, R, An Intermediate Greek-English Lexicon. Oxford:
Clarendon Press, 1996.

PERSEUS DIGITAL LIBRARY (http://www.perseus.tufts.edu/hopper/)

Bibliografia bdsica.

ARIST()TELES, Etica a Nicémaco. Madrid: Gredos, 2011
Fisica. Madrid: Gredos, 2011
Metafisica, Madrid: Alianza Editorial, 2017
Metaphysics, Santa Fe: Green Lion Press, edicion de Joe Sachs, 1999
On the Parts of Animals, traducido y comentado por James G. Lennox.
Oxford: Clarendon Press, J. L. Ackrill y L. Judson (eds.), 2001
Physics, Londres: Harvard University Press, Loeb Classical Library,1957
Politica, Madrid: Gredos, 2011

Bibliografia secundaria.
ACKRILL,J. L., Aristotle the philosopher, Nueva York: Clarendon Press Oxford, 1981
AUBENQUE, P., El problema del ser en Aristételes, Madrid: Escolar y Mayo, 2018

“Sdcrates y la aporia ontolégica”, en Azafea: Revista de Filosofia, 6 (1),
2004, https://revistas.usal.es/dos/index.php/0213-3563/article/view/4729

BARNES, J., Aristotle. A very short introduction. Nueva York: Oxford University Press,
2000

DODDS, E. R., Los griegos y lo irracional. Madrid: Alianza, 1999
FALCON, A., “Aristotle on Causality”, Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.) en The

Stanford  Encyclopedia of Philosophy, edicion de primavera de 2023,
https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/aristotle-causality/

47



HEIDEGGER M., Hitos. Madrid: Alianza Editorial, 2001
Aclaraciones a la poesia de Holderlin. Madrid: Alianza Editorial, 2005

LEAR, J., Aristotle: the desire to understand. Nueva York: Cambridge University Press,
2007

MARTINEZ MARZOA, F., Historia de la filosofia I. Madrid: Istmo, 1994

,

“Heidegger y la historia de la filosofia”, Taula, num. 13-14, 1990
OWENS, J., “Teleology of nature in Aristotle”, en The Monist, Oxford University Press,
1968, vol. 52, no. 2, “Aristotle”
ROSS, W. D., Aristoteles. Buenos Aires: Editorial Charcas, 1981

SACHS, J, “II. English Glossary” (pp. xlix-1x), en ARISTOTELES, Metaphysics, Santa
Fe: Green Lion Press, edicion de Joe Sachs, 1999

WICKSTEED, P. H., CORNFORD, F. M., “Book II. Introduction”, en ARISTOTELES,
Physics, Londres: Harvard University Press, Loeb Classical Library, 1957

48



