
Larumbe chicos, n.o 6



CUENTICO CONTAO
Cuentos aragoneses 

de inspiración popular

Zaragoza, 2006

Ilustraciones de Raquel Tejero Sancho
Introducción, edición y glosario 

de Elisa Martínez Salazar



No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su tra-
tamiento informático, ni la transmisión de ninguna forma o por cualquier
medio, ya sea electrónico, mecánico, por fotocopia, por registro u otros
métodos, ni su préstamo, alquiler o cualquier forma de cesión de uso del
ejemplar, sin el permiso previo y por escrito de los titulares del copyright.

© De la presente edición, Prensas Universitarias de Zaragoza,
Instituto de Estudios Altoaragoneses, Instituto de Estudios
Turolenses y Departamento de Educación, Cultura y Deporte del
Gobierno de Aragón.
1.ª edición, 2006

Edificio de Ciencias Geológicas, c/ Pedro Cerbuna, 12, 50009 Zaragoza,
España. Tel.: 976 761 330. Fax: 976 761 063
puz@unizar.es http://puz.unizar.es

ISBN: 84-7733-875-2 
Impreso en España
Imprime: INO Reproducciones, S. A.
D. L.: Z-3690-2006 



5

CUENTICO CONTAO…

EL PRESENTE NúMERO de la colección
Larumbe Chicos recoge una pequeña muestra
de cuentos aragoneses escritos durante las últi-

mas décadas del siglo xIx y los inicios del xx, época de
renacimiento del género en Aragón, coincidente con
el desarrollo del regionalismo literario. Una legión de
escritores se lanzó a convertir narraciones, costumbres
y hablas populares en objeto de su literatura, si bien no
resulta siempre fácil deslindar lo puramente popular
de lo que el costumbrismo regional acabó presentan-
do como tópico: así, los chascarrillos baturristas, tan
de moda en aquel entonces, parecen tener más de
invención culta que de imitación de la realidad. 

Este interés por lo popular tiene su origen en el
movimiento romántico y en la exaltación nacionalista
de la Europa de la primera mitad del siglo xIx, con la
consiguiente preocupación por las raíces culturales de
cada nación. Los hermanos Grimm habían sido los pri-
meros en recoger relatos tradicionales, a partir de 1812,
y su ejemplo fue seguido en mayor o menor medida en
distintos países europeos a lo largo de todo el siglo xIx.



En España hubo que esperar hasta mediada la centuria,
con figuras como Fernán Caballero y Antonio de
Trueba y, posteriormente, Antonio Machado y Álvarez.

En Aragón, la extraordinaria proliferación de
cuentos populares a finales del siglo xIx se enmarca
en el regionalismo literario aragonés, que contaba
con el antecedente de la Vida de Pedro Saputo (1844).
El regionalismo aragonés venía dado por la concien-
cia liberal burguesa, que buscaba respaldar unos valo-
res autóctonos, y por el desarrollo del costumbrismo
en el siglo xIx. Curiosamente, quienes más apoyaron
esta corriente —tan denostada posteriormente por
los intelectuales— pertenecían a los grupos de erudi-
tos zaragozanos que intentaban el renacimiento cul-
tural de Aragón.1 En este contexto nació la primera
Revista de Aragón (1878-1880), fundada por José María
Matheu y Baldomero Mediano.

En torno a las dos épocas de este semanario pue-
den distinguirse dos momentos de la literatura regional
aragonesa. Pertenecieron al primero, además de los
fundadores de la revista, Mariano de Cavia, Cosme y
Eusebio Blasco, Juan Pedro Barcelona y Agustín Peiró,
entre otros. La segunda Revista de Aragón (1900-1905),

6

1 Entre ellos cabe citar a figuras del ámbito universitario
como Gerónimo Borao, Tomás ximénez de Embún o Joaquín Gil
Berges.



que seguía la línea del ideario regeneracionista univer-
sitario, fue fundada y dirigida por dos catedráticos de la
Facultad de Letras de Zaragoza, el historiador Eduardo
Ibarra y el arabista Julián Ribera. A pesar de estar
orientada a sentar unas bases culturales de identidad
regional, sus promotores decían defender un plantea-
miento no «regionalista», posiblemente por el provin-
cianismo que se puede asociar al término. La publica-
ción aglutinó el núcleo de lo que se llamó el «renaci-
miento literario aragonés».2 Por sus cuentos destinados
específicamente a los niños, nos interesa en especial el
colaborador de la revista que firmaba con la inicial
«Z.», dos de cuyos relatos pueden leerse en el volumen
que el lector tiene en sus manos.

Entre una y otra época de la Revista de Aragón
publicarían Romualdo Nogués y Luis Royo
Villanova, durante las dos últimas décadas del siglo
xIx. De menor relevancia sería otro grupo de escri-
tores surgido a finales de la centuria (José García
Mercadal, Juan José Lorente, José Llampayas,
Teodoro Iriarte Reinoso).

7

2 Con Juan Blas y Ubide, Teodoro Gascón, Luis López
Allué, Mariano Baselga, Rafael Pamplona Escudero, Manuel
Bescós («Silvio Kossti»), Gregorio García-Arista, Vicente Castro
y Les, Julio Víctor Tomey, Sixto Celorrio, Alberto Casañal,
Mariano Miguel de Val y José Augusto Sánchez Pérez.



El cuento aragonés de inspiración popular prácti-
camente desapareció en los años treinta, reaparecien-
do esporádicamente a partir de la década de los cin-
cuenta, pero ya nunca con la misma intensidad. Con
todo, en el último cuarto del siglo xx, y aún hoy, el
fomento de investigaciones de carácter local y comar-
cal por parte de las instituciones y el auge de los
nacionalismos y de las reivindicaciones regionales
están permitiendo un nuevo acercamiento al folclore
que, transformado artísticamente o transcripción
pura y fiel de testimonios orales, sigue interesando a
la humanidad en el siglo xxI.

Ahora bien, ¿son estas narraciones adecuadas para
un público infantil? Según Oliván Baile (1967: 5),
«Una vez leídos por los mayores, éstos solían entregar
los cuentos a los chicos, quienes pronto los marchita-
ban pasándolos de mano en mano». Las historias de
raigambre popular serían del gusto de los más jóve-
nes, ya que, aunque en los cuentos auténticamente
tradicionales sea difícil establecer una separación
entre los dedicados a los niños y los propios de adul-
tos, la narración de relatos folclóricos tenía habitual-
mente un público infantil (estuviera o no acompaña-
do por personas mayores): en muchas ocasiones, los
escritores o los informantes no cuentan sino aquello
que escucharon en su infancia.

8



Las cuentos que componen este librito son de di -
verso tipo: algunos son maravillosos —los de Ro -
mual do Nogués—; otros, chascarrillos —los de «Z.»
y el de Eusebio Blasco—, y, finalmente, «La cabra
montesina» es un cuento de animales y de fórmula;
pero todos fueron recogidos de la tradición oral.
Este último fue tomado directamente de la oralidad
por el folclorista Arcadio de Larrea, ya en la década
de los cuarenta y desde un punto de vista escrupu-
losamente científico. Los demás fueron adaptados
para su publicación escrita por determinados auto-
res de la época regionalista y se adscriben a una de
las actitudes creadoras que Jaime García Padrino
(1992: 73 y ss.) distingue entre las narraciones al
alcance de niños y jóvenes durante el período 1885-
1905: el cultivo literario del folclore. Los relatos fol-
clóricos tuvieron un lugar destacado entre las edi-
ciones infantiles aparecidas en la transición entre
siglos, para satisfacer el deseo de ofrecer textos ade-
cuados a la infancia en una época de escasa produc-
ción literaria con expreso propósito infantil. Desde
las primeras colecciones lanzadas por la popular
editorial Calleja (1885), el folclore proporcionaba
elementos y temas que, si bien alejados en su esen-
cia de esa intencionalidad, ofrecían posibilidades
para un tratamiento literario dirigido a los niños. Es

9



lo que sucede con las dos series de Cuentos para gente
menuda de Romualdo Nogués y los Cuentos infantiles
firmados por «Z.» en la segunda Revista de Aragón.
Como señaló en su día Domínguez Lasierra (1980:
282), «Mal quedaría la representación aragonesa» de
narraciones dirigidas a los más pequeños si no fuera
por estas «dos colecciones de carácter singularí -
simo».

Por esas fechas —finales del xIx, principios del
xx—, la literatura infantil española iba avanzando y
sus autores mostraban un mayor interés por la
auténtica realidad del niño. Sin embargo, esta paula-
tina renovación convivió durante largas décadas con
una mentalidad de rasgos bien conservadores. De
ahí que se haga necesario distinguir entre los cuen-
tecillos de aire y origen popular y unas narraciones
moralizantes ideadas por escritores con fines didác-
ticos, desde unos presupuestos católicos y burgue-
ses, que han resistido mucho peor el paso del tiem-
po. No cabían en nuestra selección relatos obsesiva-
mente empeñados en transmitir enseñanzas morales
y religiosas, no sólo por el hecho de que la educa-
ción en la actualidad aspire a ser laica, sino también
por la inferior calidad de una literatura excesiva-
mente tendenciosa y que ofrecía una visión idealiza-
da y estereotipada del niño, incomparable a la fres-

10



cura del folclore.3 Este dejaba abiertas las puertas a
la fantasía, la risa y la libertad, en lugar de imponer
a los niños normas coercitivas, sentimientos de
culpa y remordimientos a través de unos textos en
los que lo maravilloso apenas tenía cabida. De ori-
gen folclórico son, como se ha dicho, todos los
cuentos que se incluyen en este librito. Pasemos ya
a hablar de ellos, y de sus autores.4

Romualdo NOGUéS y MILAGRO (1824-1899) nació
en Borja y dedicó su vida a la milicia; de ahí que gus-
tara de firmar sus escritos como «Un soldado viejo

11

3 En esta línea conservadora se situarían los Cuentos morales
(a la luz de una lámpara) y los Cuentos de niñas de María del Pilar
Sinués, que se leían en las escuelas y de los que se extraían ense-
ñanzas absolutamente anacrónicas para nuestro siglo, como la
exaltación de una mujer sumisa, modesta y obediente. También
eran moralistas las Leyendas infantiles (de lectura moral y religiosa para
niños y niñas) de Nicolás Tello y El cuento mensual de Francisca
García Estrada. 

4 Otras obras literario-pedagógicas aragonesas fueron las
Lecturas de oro de Ezequiel Solana (conjunto de ejemplos, fábulas
e historietas destinados a un público infantil), la Colección de cuentos
morales, dedicados a los niños de Manuel Díaz de Arcaya, y, por parte
de Cosme Blasco y Val, Las tardes de abril (máximas, anécdotas,
cuentos, fábulas y ejemplos morales), María (consejos para niños
y niñas) y Julián el bueno, que sirvió como libro de lectura escolar y
alcanzó varias ediciones.



natural de Borja».5 La actividad militar no fue obs -
táculo para que este pariente de escritores (era cuña-
do de Braulio Foz y tío de Mariano Miguel de Val) se
aficionara tanto a la escritura como a la numismática,
la arqueología y el coleccionismo. Pero el «soldado»
no sólo coleccionaba monedas y antigüedades. En
cierta ocasión escribió: 

Decían a una señora que su marido era virtuoso por-
que no fumaba ni jugaba. Si se privase deseándolo sería
virtud, pero no le gusta, replicó. Como no puede perma-
necer ocioso, tiene la pasión de coleccionar aunque sean
cuentos. Eso le sucede también al soldado viejo natural
de Borja (1994: 10).

12

5 Su relación con el ejército asoma, de vez en cuando, inclu-
so por sus páginas dedicadas a los niños. En los Cuentos para gente
menuda encontramos pasajes como este: «un valiente militar […]
murió en la guerra defendiendo a su patria. Por ella, como por la
madre que nos dio el ser, debemos sacrificar la vida. El que huye
de hacerlo, es un cobarde, merece el más profundo desprecio»
(«Perfecta»). Otras alusiones son menos exaltadas, e incluso críti-
cas con el estamento militar. Así, a propósito del «pronuncia-
miento de Lucifer», escribe: «El más antiguo que se conoce. Las
rebeliones militares se deben enorgullecer de tan noble origen. Si
hubieran sido castigadas como la primera, no se repetirían» («El
herrero de Calcena»). y es que el «soldado viejo» se sentía, a pesar
de su patriotismo, desencantado con diversos aspectos del mundo
de la milicia.



Nogués, efectivamente, dedicó varios volúmenes a
«coleccionar» cuentos populares de su región: los tem-
pranos Cuentos, dichos, anécdotas y modismos aragoneses (pri-
mera serie, 1881; segunda serie, 1885) y Cuentos, tipos y
modismos de Aragón (1898). y es que sentía hondamen-
te su condición de aragonés, como relata en el prólo-
go a la última de las colecciones citadas: «Aunque paso
la mayor parte de mi vida fuera de mi país, me creo
honrado en conservar su carácter. Me halagó dijera un
crítico que no había salido de Aragón ninguno más
aragonés que el soldado viejo de Borja».

Es llamativa para la época su fidelidad hacia la tra-
dición oral, prescindiendo de vuelos literarios más
altos. Se trata, según Antonio Beltrán (1973: 255), de
«un ejemplo de recogida inteligente de materiales».
En las series dedicadas a los niños el estilo es más ela-
borado, pero se respeta el ritmo propio de la narra-
ción popular.

A pesar de su carácter «rudo, individualista e
intransigente» —si bien afable y simpático—
(Domínguez Lasierra, 1994: 8), a pesar de su ideolo-
gía reaccionaria y de su pasión por el ejército (con un
patriotismo y unos ideales que ya no estaban vigentes
en su época, pero que no le impidieron mostrarse crí-
tico ni con conservadores ni con militares), lo cierto
es que Nogués se alza como una de las figuras más

13



destacadas de la cuentística infantil aragonesa. El
mismo escritor parece sentirse en la obligación de
explicar la aparente contradicción en uno de sus pró-
logos: «Los niños y los soldados viejos hacen buenas
migas. Los caracteres indómitos, fuertes y bruscos se
dejan dominar por las criaturas más débiles. Una loca
furiosa se aplacaba en cuanto veía un niño. En ella
podía más el instinto de la naturaleza que la falta de
juicio» (Nogués, 1994: 9).

Romualdo Nogués publicó dos series de Cuentos
para gente menuda: la primera en 1886 (Madrid, Imprenta
de A. Pérez Dubrull, con una segunda edición ya en
1887) y la segunda en 1893 (en la tipografía zaragoza-
na de Antonio Sabater e Hijo, dentro de la Biblioteca
de la España Ilustrada). Muchas de estas narraciones
pertenecen al mundo de lo maravilloso (con diablos,
brujas, príncipes, gigantes, dragones...), otras son anéc-
dotas o chascarrillos e incluso se incluye una fábula («El
zorro y el mochuelo»). A pesar de tratarse de cuentos
publicados expresamente para niños, Antonio Beltrán
(1990: 149) afirma que «quienes los contaban los dedi-
caban a pequeños y a adultos».

Los dos cuentos que publicamos ahora, proce-
dentes de la primera serie, pueden considerarse como
los relatos más propiamente aragoneses de los escri-
tos para niños por Nogués, ya que sus protagonistas

14



proceden de sendos lugares de Aragón: Calcena e
Ibdes. El «soldado viejo natural de Borja» comentaba
en el prólogo a esa primera entrega:

Enamorado de los niños, deseoso de proporcionar-
les algún placer, calculando el que yo experimentaba
cuando era chico, en tiempo de Fernando VII, al oír
cuentos fantásticos, he escrito los que no había olvida-
do y los que me acaban de referir en las faldas del
Moncayo (Nogués, 1887: V).

Al publicar la segunda parte señalará, en cambio,
que «Todos los cuentos de esta serie y de la anterior
los he oído referir en varias provincias de nuestra que-
rida España» (Nogués, 1994: 9), allá adonde le llevara
su situación militar. Por tanto, cabe sospechar que
incluso muchos de los cuentos de la primera serie
procederían de las andanzas del general borjano por
diversas regiones españolas y de las exploraciones fol-
clóricas y antropológicas que realizaba entre sus sub-
ordinados (Calvo Carilla, 2001: 119).6

15

6 En la segunda serie sólo aparece un relato de escenario
local, concretamente zaragozano: «El tío Garnacha», el menos
infantil del libro. Otros tres cuentos presentan personajes o moti-
vos gallegos («Las medias de seda», «xan de Prado», «¡Adiós,
Perico!»), relatos que Nogués habría escuchado mientras estuvo
destinado en Orense.



El prólogo a la primera serie de cuentos continúa
diciendo que «En casi todos ellos hay una idea moral
y concluyen, como las comedias antiguas, con un
casamiento». O —podemos añadir— como los
cuentos maravillosos tradicionales; y es que este des-
enlace se corresponde con la recompensa del héroe
de la que hablara Vladimir Propp. El hecho de que
la más alta meta en la vida sea un fructífero matri-
monio queda, sin embargo, obsoleto para el siglo
xxI. Hoy no son aceptables algunas enseñanzas con-
tenidas en la segunda serie, por su carácter anacró-
nico o incluso misógino.7 La propia presencia de
moralejas explícitas al final de los cuentos (aun cuan-
do no vayan referidas al matrimonio ni a la mujer)
puede resultar, también, anticuada. Pero este fenó-
meno no puede extrañarnos, dado que la finalidad
moralizante de la literatura, incluso de la dirigida a
adultos, era habitual en el siglo xIx, y mucho más
cuando se trataba de relatos orientados a un público

16

7 «Si obsequiado te quieres ver, / hazte pariente de la mujer»
(«La madre y la suegra»); «Las niñas virtuosas y listas que ayudan
a sus padres, aunque pertenezcan a familias modestas, son prefe-
ribles para esposas a las de elevada posición que no reúnen tan
recomendables circunstancias» («La nieve asada»); «Tanta dicha la
obtuvo por ser galante con una dama, conducta que los caballe-
ros siempre deben imitar» («El aventurero»).



en edad de ser educado: «El autor de una novelita
científica, de un cuento de tono realista o de la ver-
sión literaria de una narración folclórica, no olvida-
ba, en ningún momento, incluir las correspondientes
admoniciones morales para la deseada educación de
sus lectores» (García Padrino, 1992: 72).

En el caso de Nogués, la lección moral va más
allá de las convenciones del mundo de los cuentos
y, a la manera de Perrault (autor presente en su
biblioteca), el borjano no desaprovecha ocasión
para introducirse irónicamente en el relato, hecho
que, según José Luis Calvo (2001: 120-122), vincula
los cuentos infantiles de Nogués con lo autobiográ-
fico y, por tanto, con el resto de su obra. En esta
línea se si túan sus comentarios acerca del ejército,
ya señalados, junto con alusiones a otros ámbitos de
la vida pública española.8 De este modo se insertan
críticas al sector político y militar en unos relatos
aparentemente ingenuos, lo cual supone un guiño
dirigido a los adultos. 

17

8 Así, en «El tío Garnacha»: «Algunos de escasos recursos
fueron ministros, generales y hasta Grandes de España; ahora
podrá uno ser bachiller si tiene desvergüenza y habla de todo,
aunque no entienda de nada, como sucede a varios diputados en
las Cortes; pero sin dinero no se obtendrá ningún título univer-
sitario».



Centrándonos ya en los relatos reproducidos aquí,
«El herrero de Calcena» está protagonizado por la
Sagrada Familia, como algunos cuentos de los herma-
nos Grimm. Este tipo de referencias religiosas dentro
de las narraciones populares se consideran añadidos o
transformaciones tardías de algún elemento primitivo.
Así, la Virgen no es sino el estereotipo cristianizado del
hada buena, pues tiene poderes sobrenaturales y los
emplea para recompensar a la gente bondadosa. 

El herrero de Calcena se topa tanto con persona-
jes que simbolizan el bien (la Sagrada Familia) como
con fuerzas del mal (cuatro de las múltiples y variadas
apariciones del diablo en Aragón). Antonio Beltrán
(1990: 10), que se ha acercado a esta narración como
folclorista, supone que es invención de Nogués el
hecho de que uno de los personajes infernales sea el
Diablo Cojuelo, pero intuye que es creación popular
la anécdota de los chicos de la escuela apaleando y
apedreando, con gran algazara, a los insignificantes
demonios. y es que el teóricamente temible diablo no
suele salir bien parado en la narrativa popular ante la
picardía de los personajes aragoneses,9 especialmente de

18

9 Refiriéndose a los habitantes del Pirineo, Enrique Satué
(1995: 123) comenta: «El sentido posesivo del montañés absorbía
hasta el propio diablo, a quien se solía transformar en un tragicó-
mico y perdedor personajillo». Pero no es este un tratamiento



los herreros: habituados a convivir con el fuego, elemen-
to principal del averno, no pueden amilanarse porque
aparezca un diablejo al que superan con creces en inge-
nio. El de Calcena no es, por tanto, ninguna excepción.10

19

exclusivamente pirenaico, aragonés ni peninsular. Por poner tan
sólo un ejemplo, recordemos que los hermanos Grimm recogie-
ron el cuento titulado «El campesino y el diablo», en el que un
agricultor se queda con un tesoro a cambio de cederle al demonio
la mitad de su producción: lo que creciera sobre la tierra. Un buen
trato para el diablo, si no fuera porque lo que había en esos cam-
pos eran nabos. Escarmentado, el diablo se empeñó en obtener,
una segunda vez, lo que creciera bajo la tierra. La decepción fue
mayúscula, al encontrar sólo los rastrojos del trigo que se había
llevado el campesino.

10 Herminio Lafoz (1990) recoge la narración de algunos
acontecimientos extraordinarios relacionados con el herrero de
Fornillos, ser con poderes diabólicos, caracterizado de un modo
ya no burlesco, sino más bien inquietante. Otro herrero, el de
Sanfelices, prometió su alma al diablo a cambio de diez años de
riquezas. Cuando llegó su hora, pidió poder elegir la enfermedad
de la que habría de morir; una vez que Lucifer hubo aceptado,
escogió un mal imposible de sufrir: ¡el sobreparto! Esta versión
fue recogida por Luis López Allué en Alma montañesa (1913), y
Enrique Satué (1995: 123-125) alude a dos relatos orales referidos
al mismo personaje: se le atribuye, por un lado, haber engañado al
diablo vendiéndole una fragua de hielo y, por el otro, haberse
librado de entregar su alma decidiendo que un último trabajo que
se le permitía realizar antes de ir al infierno consistiría en endere-
zar pelos. Cuando el diablo ya se estaba impacientando, la mujer
del herrero se arremangó las faldas y le espetó: «¡Hasta que mi
marido no enderece todos estos pelos no saldrá!».



Distintas variantes orales del tipo del herrero y el
diablo se han ido recogiendo todavía durante las últi-
mas décadas por tierras aragonesas, tanto en castella-
no como en catalán y en aragonés (González Sanz,

20

Manuel Polo y Peyrolón (1895: 153-160) publicó una
variante a medio camino entre el herrero de Calcena y el de
Sanfelices, escuchada, según dice, a una vieja narradora, «doctora
en cuentos y consejas». Se trata, en esta ocasión, de «El herrero de
Pancrudo». Un buen día aparecieron en su casa tres mendigos —
nada menos que Cristo y dos de sus apóstoles—, con los que com-
partió el pan a petición de su mujer. Le concedieron una gracia y
pidió que cuantos se sentaran en el poyo de su puerta o subieran
al peral de su huerto no pudieran moverse de allí sin su permiso.
Pasó el tiempo y el cada vez más pobre herrero realizó un pacto
con el diablo para enriquecerse a cambio de entregar su alma al
cabo de diez años. Al cumplirse el plazo, dos diablos y el mismo
Lucifer fueron a buscarle, en sucesivos intentos fallidos, ya que el
herrero de Pancrudo pudo librarse de ellos mediante la gracia con-
cedida y su astucia, de un modo similar al de Calcena. Pero el des-
enlace es distinto: al de Pancrudo, que tampoco es aceptado en el
infierno, no sólo se le permite entrar en el cielo gracias a su buena
acción con los mendigos, sino que acabará situado «nada menos
que debajo del mismo Trono de la Trinidad Beatísima», después de
haberse apostado el lugar en el reino celestial con cada uno de sus
habitantes.

Antonio de Trueba recogió otra versión, bajo el título «San
Pedro me valga» (Amores García, 1997: 82). José Augusto
Sánchez Pérez incluyó en su recopilación de cuentos españoles
una historia emparentada con las anteriores, la de «Juan soldado»:
el protagonista ayuda a un pobre que le otorga tres gracias, por
medio de las cuales es capaz de burlar al diablo. Una vez muerto,
no lo aceptarán en el infierno, pero sí en el cielo, donde descubre
que el pobre era San Pedro. 



1996a: 78; 1999: 22), así como en el resto de España
(también en gallego y en vasco) y en Hispanoamérica
(Camarena y Chevalier, 1995: 161; Amores García,
1997: 82-83). Se trata del tipo 330A de los principales
catálogos tipológicos de cuentos. Forma parte del fol-
clore de muy diversas lenguas (lituano, islandés, inglés,
flamenco, alemán, italiano, húngaro, checo, polaco,
ruso, griego...) y ha sido registrado también en la
India (Aarne y Thompson, 1973: 122).

Otro personaje que no teme a los representantes
del averno es «El Pelao de Ibdes», quien acabará con-
trayendo matrimonio con la hija de un rey «porque
libró a su pobre madre, y ni al diablo tuvo miedo».
Efectivamente, consiguió huir con su madre de una
«profunda y obscura cueva» en la que un oso —«el
mismísimo demonio»— los tenía retenidos. Al final
del cuento aparecen otros tres seres diabólicos: un
león, una serpiente de siete cabezas y el diablo en la
figura de un horrible viejo. Se sitúan en lo profundo
de la tierra, localización habitual de las fuerzas del
mal, frente al bien celestial. Tanto la forma de león
como la humana podían ser adoptadas por el diablo
según la nigromancia (Domínguez Lasierrra, 1984:
14). En cuanto a la serpiente de siete cabezas, cabe
señalar que los reptiles, frecuentes en los cuentos
maravillosos, se pueden relacionar con la imagen

21



arquetípica del dragón, descrita por Jung como centro
de energía latente que representa a los instintos o
fuerzas naturales no confesables (Rodríguez
Almodóvar, 1993: 22). La serpiente de siete cabezas
puede emparentarse, además, con la Medusa del mito
clásico de Perseo y Andrómeda. y no se trata de la
única similitud entre motivos de este relato y episo-
dios de la mitología clásica, lo cual muestra la anti-
güedad de estos elementos narrativos. Así, el desenla-
ce, al ser reconocido el protagonista como el auténti-
co libertador de la princesa únicamente por ella, trae
a la mente el reencuentro de Ulises y Penélope en
Ítaca. Antonio Rodríguez Almodóvar (1990: 561) ha
llamado la atención, por otra parte, sobre el sentido
de la historia de la princesa raptada, sepultada en el
abismo por su desobediencia a la divinidad, castigada
por acercarse, al igual que Eva, al árbol prohibido. Su
rescate, como en todas las mitologías de origen orien-
tal, incluida la judeo-cristiana, simbolizaría la libera-
ción de un hombre a manos de un semidiós.

Según Antonio Beltrán (1990: 149-150), «Cuando
llegó a conocimiento de Nogués la leyenda referida a
Ibdes estaba muy evolucionada e introducía elemen-
tos muy diversos y complicados, seguramente proce-
dentes de varias narraciones de distinto carácter». El
oso que aparece al principio del relato es un animal

22



impropio de la comarca donde se sitúa la narración
y permite —junto a otros factores— vincular la his-
toria del Pelao con la de «Juan el Oso», documentada
no sólo en España (en castellano, catalán, vasco y
gallego), sino también en Portugal y en diversos paí-
ses latinoamericanos (Camarena y Chevalier, 1995:
32-33). y es que, como señala Rodríguez Almodóvar
(1990: 560), «Sin duda el más extendido en la literatu-
ra folklórica de los países de la misma área cultural y
de sus respectivas influencias coloniales, Juan el Oso es
casi el paradigma de los cuentos maravillosos». El
subtipo de los Tipos del cuento folclórico de Aarne y
Thompson al que se pueden adscribir tanto «Juan el
Oso» como «El Pelao», el 301B, ha presentado mani-
festaciones en finés, estonio, lituano, sueco, danés,
islandés, francés, flamenco, alemán, italiano (toscano,
siciliano), húngaro, esloveno, serbocroata, griego,
turco y chino, además de en la India y América Latina
(Aarne y Thompson, 1973: 93). y es un tipo que
parece seguir vivo: distintas variantes se documentan
en la oralidad de Aragón todavía en la década de los
noventa (González Sanz, 1999: 22).

Carlos González Sanz (1996a: 74) describe el
tipo en su Catálogo tipológico de cuentos folklóricos arago-

neses:

23



El fortachón y sus compañeros. Juan el Oso. Un oso
secuestra a una mujer y tiene un hijo con ella (Juan el
Oso). Los encierra en su caverna hasta que el niño es
suficientemente fuerte para mover la roca de la entrada y
escapar con su madre. Juan el Oso se une a un grupo de
amigos que disfrutan de virtudes extraordinarias
(Arrancapinos, Batemontes, etc.). En sus aventuras se
enfrenta al demonio, al que Juan arranca una oreja con la
que lo somete a su voluntad.

A pesar de que Nogués no explicite que el Pelao
sea hijo del oso, queda sugerido al decir su madre que
se encontraba «encantada por un oso que mató a tu
padre», ya que, como ha señalado Rodríguez
Almodóvar (1982: 62), el significado de los encanta-
mientos es erótico en algunos relatos populares. Por
otra parte, el hecho de que un héroe tenga por pro-
genitor a un oso nos remonta, de nuevo, hasta la
Odisea, donde el abuelo de Ulises, Arceisios, era lla-
mado «el hijo del oso».

Los personajes que se unirán al héroe en busca de
aventuras se pueden vincular al tipo 513A de la narra-
tiva folclórica, «Los compañeros superdotados»:
«Aventuras de varios personajes caracterizados por
estar dotados de forma extraordinaria (Arrancapinos,
Batemontes, etc.). Juntos van a la corte y triunfan en
equipo» (González Sanz, 1996a). En una versión que

24



Fernán Caballero había publicado en 1859 en sus
Cuentos y poesías populares andaluzas, «La oreja de
Lucifer», el protagonista —en este caso, un caballe-
ro— es acompañado en sus correrías por «Carguín
Cargón», «Soplín Soplón» y «Oidín Oidón», cuyos
nombres obedecen a una particular cualidad de cada
uno. En el relato recogido por Nogués, se trata de
tres gigantes: el leñador Arrancapinos; Batemontes, dedi-
cado a abrir caminos tirando montañas a puñetazos,
y Barbancha, que pasaba personas, carros, coches y
galeras de una orilla a otra de un río. Arrancapinos y
Allanamontes suelen intervenir en el cuento «Juan el
Oso». Barbancha, por su parte, puede vincularse
con el cristiano San Cristobalón, gigante que no
pudo con la aparentemente frágil carga de un niño
(Jesús), cuando normalmente no tenía que desarrollar
el menor esfuerzo para pasar a los caminantes al otro
lado del río.

El origen de los ciclos legendarios con gigantes
como protagonistas es indoeuropeo. Los descomu-
nales monstruos estaban dotados de una fuerza
sobrehumana que contrastaba con su escasa inteli-
gencia, con lo que surgiría el tipo de héroe, débil
pero ingenioso, que es capaz de vencerlos, como
David derribando a Goliat, o Pulgarcito, o como
nuestro Pelao. Aunque en un principio es compa-

25



ñero de los gigantes, quedan claras su superioridad
intelectual y moral y su capacidad de liderazgo. Al
final del relato, esos acompañantes, que han demos-
trado ser mucho más cobardes que el Pelao, lo trai-
cionan, huyendo. Pero el héroe recibirá la mayor de
las recompensas. Así, una vez más, la destreza
encarnada en un chicuelo desheredado por la fortu-
na vence a la fuerza bruta, la valentía a la cobardía y
el orden al caos. 

Desde otro punto de vista, el hecho de que el
Pelao se vea obligado a liberar a su madre y decida,
posteriormente, ir a correr mundo en busca de aven-
turas, lo vincula con muchos relatos —ya sean mara-
villosos o no— en los que los niños son los protago-
nistas y deben emplear sus propios medios para salir
de determinadas situaciones: 

En clave simbólica seguramente nos encontraremos
con la advertencia a los niños de que algún día tendrán
que salir de la protección de los padres, por las razones
que sean; esto es, se trataría de prepararlos contra el
miedo a ser adultos. ésta sería la función social y psico-
lógica del cuento (Rodríguez Almodóvar, 1990: 576-577).

Por último, nótese que «El Pelao de Ibdes» emplea
las fórmulas habituales de apertura y cierre del relato
oral aragonés, «Pues, señor» y «Cuentico contao, por la

26



ventanica se fue al tejao». Este modo de concluir un
relato, devolviendo al oyente a la realidad después de
haberle hecho introducirse en un mundo de fantasía,
suele desaparecer en las narraciones jocosas, cuya
conclusión quedaría marcada por la gracia final, segui-
da de las carcajadas del auditorio (González Sanz,
1996a: 27). Así ocurre en «El del alcaldico» y «El sas-
tre y la zarza», de «Z.», y en «El hijo del boticario», de
Eusebio Blasco, cuentos que pasamos a comentar a
continuación.

Entre los «Cuentos infantiles» firmados por la ini-
cial «Z.» aparecidos en la Revista de Aragón de Ibarra y
Ribera (1900-1905), encontramos tanto cuentos tradi-
cionales de fantasía como narraciones relacionadas
con chistes y chascarrillos (el caso de los ejemplos que
presentamos aquí). Maxime Chevalier (2001) defiende
que, de estos dos tipos de relatos (maravilloso y joco-
so), el básico es el segundo y que muchos chascarri-
llos aragoneses pueden considerarse y analizarse
como cuentos folclóricos.

No se sabe con certeza quién se escondía tras esa
«Z.», pero se han propuesto dos nombres: José
Augusto Sánchez Pérez y el propio Eduardo Ibarra.
Juan Domínguez Lasierra (1979a: 38) planteó la pri-
mera opción: 

27



J. A. Sánchez Pérez, asiduo colaborador de la Revista

de Aragón, con relatos de costumbres aragonesas, incluyó
literalmente algunos de los cuentos de Zeta en su colec-
ción Cien cuentos populares (Madrid, 1942), lo que podría
hacernos sospechar que el tal Z. fuese Sánchez Pérez.

Pero, el mismo año, Antonio Beltrán (1979: 156-
157) sacó a la luz un testimonio de Genaro Poza que
apuntaría a Ibarra como posible identidad de «Z.»:

De estudiante de Bachillerato fui lector de Revista de

Aragón, publicación de que era empresario y redactor, en el
sentido que Larra da al oficio, don Eduardo Ibarra y
Rodríguez […]. Hubo número en el que las tres cuartas
partes del texto salieron de la suelta, fértil y prolífica
pluma de don Eduardo, bien sobre su nombre entero,
con iniciales o con algún seudónimo, seguido del título de
doctor, como hacía tras el de Dr. Bayer. Tengo la remota
idea de que los cuentos de Z no tenían fabulación ni esti-
lo, […] pues se limitaban a transcribir los que estaban en
el acervo popular y las gentes narraban cerca del hogar o
en la solana, los ponía en un buen romance don Eduardo
cuando necesitaba original para su revista...

En 1990, Beltrán da por seguro que «Z.» era «real-
mente» Eduardo Ibarra (Beltrán, 1990: 216). Pero una
nueva pista (Acín y Melero, 1996: 175) vuelve a seña-
lar a Sánchez Pérez como posible autor: en 1920 se
publicaron en Madrid, en un mismo volumen (el pri-

28



mero de la Biblioteca de Recreo Escolar), una recopi-
lación de los Cuentos infantiles de «Z.» y El Olimpo de
Sánchez Pérez.

Fuese quien fuese quien redactó estos relatos, si
hay algo claro es que se basó en la tradición oral. La
colección iba precedida de una advertencia preliminar
en la que se decía:

Los cuentos que voy a contar no son míos, son de
Juan, de Pedro, de Diego, de todo el mundo, andan por ahí
de boca en boca, los he oído contar a viejas, a curas, a
maestros, ... y yo no pongo en ellos mis manos pecadoras
más que para ponerlos por escrito, echándolos a perder
seguramente, por no acertar a contarlos con la sinceridad y
sencillez con que los cuentan de palabra. y no es que me
proponga pulirlos, no, que mi deseo se reduce a que no
pierdan el sabor popular, hasta infantil, que todos tienen.

Cuentos populares, por tanto, que, como tales, con-
servan ese aire pueril de las narraciones folclóricas,
pero no parecen haber sido concebidos específicamen-
te para niños. De modo que la adecuación de los rela-
tos de «Z.» a un público infantil no siempre está clara. 

«El sastre y la zarza» —relato de un sastre que,
enganchado a una zarza, permanece quieto y muerto de
miedo hasta el amanecer, pensando que ha sido agarra-
do por alguien horriblemente peligroso— fue publica-
do en el sexto número de la Revista de Aragón (1901). Se

29



trata —al igual que «El del alcaldico»— de uno de los
cuentos de «Z.» recogidos por Sánchez Pérez en sus
Cien cuentos populares españoles. García Arista, por su parte,
publicó una variante en su Fruta de Aragón.

«El sastre y la zarza» no presenta una localización
precisa ni parece específicamente aragonés. De
hecho, es análogo a otros cuentos españoles, en cas-
tellano, catalán, gallego y vasco (Amores García,
1997: 326) y supone una muestra de uno de los tipos
de narraciones folclóricas registrados en los catálo-
gos: los cuentos de sastres cobardes. Por otra parte, y
sin ser atribuido específicamente a sastres, el tipo fol-
clórico del hombre que muere de miedo al quedar
enganchada su ropa dentro de un cementerio (núme-
ro 1676B del catálogo de Aarne y Thompson) tiene
variantes de origen finlandés, sueco, holandés, eslove-
no, irlandés, inglés e italiano, y ha sido documentado
tanto en la América latina como en la anglosajona. y
es que el hecho de que «Z.» oyese sus cuentos en
Aragón no implica, como es obvio, que sean exclusi-
va ni originalmente aragoneses.

Sin embargo, se trata de una facecia muy del gusto
aragonés, ya que todavía durante las últimas décadas
se han ido recogiendo múltiples versiones en distintos
puntos de la región, tanto en castellano como en cata-
lán y en aragonés (vid. González Sanz, 1996a: 139-

30



140; 1999: 45). Quintana (1997: 249-251) reproduce
una versión en catalán —atribuida al sastre de
Camporrells— y cita nada menos que cuarenta más,
variando la procedencia del sastre y el lugar al que se
dirigía de noche. Lo más frecuente es que los narra-
dores crean en lo acertado de su atribución y piensen,
por tanto, que se trata de un sucedido real y no de un
cuento (Bajén y Gros, 1994: 260). Eduardo Vicente
de Vera (1986: 25) recoge el refrán Entre bentezinco sas-
tres y un zapatero, azen un ombre entero y comenta: «De tal
forma se muestra la poca consideración que en el
Pirineo tenía el oficio de sastre. Razón también de la
gran cantidad de versiones que sobre diferentes cuen-
tos de sastres: Mancurro de Alíns, de Fuende cal -
deras..., todavía se conservan». Efectivamente, los
vituperados sastrecillos solían ser el hazmerreír de las
tertulias pirenaicas y simbolizaban la antiesencia del
montañés, al ir cargados de defectos y cobardía
(Satué,  1995: 34, 125).

Otro personaje que queda ridiculizado es el alcal-
de de «El del alcaldico». «Z.» publicó un relato jocoso
muy parecido, basado también en un juego de pala-
bras y que se puede considerar como una versión del
mismo tipo: «El de la reina coja». En este caso, para
poder insultar a una personalidad importante sin que
esta se dé cuenta, y ganar así una apuesta, el protago-

31



nista llamará «coja» a la reina (en otras versiones, a
una dama principal) animándola a escoger entre tres
ramos: «¡escoja, escoja!». Se trata de un famoso chiste
atribuido popularmente a Quevedo.11 En otro calam-
bur se basa un tercer chascarrillo publicado por «Z.»:
«El de todos con suela». Un cura predicaba el con-
suelo que proporciona la devoción a los santos («San
Juan consuela, San Pedro consuela, San Miguel con-
suela, Santo Domingo consuela...»), a lo que un arrie-
ro, que había acudido al pueblo a vender suela para el
calzado, soltó: «Pues los tonticos de Dios, ¿ánde iban
todos con suela? ¿No podían haber llevado algún cor-
dobán?». 

Eusebio BLASCO y SOLER (Zaragoza, 1844-
Madrid, 1903) fue un escritor omnívoro y voraz:
periodista de profesión y prolífico comediógrafo,
cultivó asimismo la novela y la poesía, y llegó a
publicar una cuarentena de libros y seis o siete mil
artículos y crónicas. Sus Obras completas (Madrid,
1903-1906) ocupan nada menos que veintisiete
tomos. Comenzó su carrera periodística en su ciu-

32

11 Montserrat Amores (1997: 171) incluye «El del alcaldico»
bajo el tipo que denomina «Su Majestad es-coja», registrado ade-
más en catálogos de cuentos folclóricos latinoamericanos.



dad natal, para desarrollarla más tarde en Madrid, en
los más influyentes periódicos y revistas de la época.
Llegó a fundar Vida Nueva, una de las más impor-
tantes publicaciones del fin de siglo, donde escribie-
ron los principiantes Unamuno, Maeztu, Dicenta y
Azorín, entre otros. También pasó muchos años en
París, donde fue redactor de Le Figaro.

A pesar de residir la mayor parte de su vida fuera
de Aragón y de obtener éxitos tanto en París como en
Madrid, Blasco mantuvo siempre una actitud decidi-
damente aragonesista. Criticó el centralismo y, según
afirma en el prólogo a Olores patrios, «Viviendo la vida
del parisién, no me acuesto nunca sin pensar en mi
rincón de Aragón». Desde una publicación barcelo-
nesa se le caracterizó del siguiente modo: 

Aragonés a machamartillo, siéntese orgulloso de
haber nacido en aquella heroica tierra, y en Madrid y en
París y en San Petersburgo habrá consentido que se diga
de nosotros, los españoles, cuantas perrerías puedan ima-
ginar, pero ¡ay del que se atreva a ridiculizar a Aragón o a
poner en duda los milagros de la Virgen del Pilar!

En la línea de este sentimiento aragonesista hay
que situar sus Cuentos aragoneses en 6 tomos, editados
desde 1901 con prólogo de Jacinto Octavio Picón.
En 1899 había publicado en Madrid, en la Librería

33



de Fernando Fe, la primera serie de otra colección de
Cuentos, sin especificar su procedencia; la segunda
saldría a la venta en 1901, incluyendo «El hijo del
boticario», que aquí reproducimos. El mismo
Eusebio Blasco recogió una versión distinta, titulada
«El hijo», en los Cuentos aragoneses: el padre, en este
caso, era un cestero, y ya no se celebraba una boda,
sino un bautizo. 

Estas y otras variantes presentes en distintas
regiones de España —una de ellas publicada en su
día por Fernán Caballero— revelan la procedencia
oral del relato, lo cual llevó a Montserrat Amores a
incluir en su Catálogo de cuentos folclóricos reelaborados
por escritores del siglo xix (1997: 286) un tipo titulado
«¿y el hijo? —Hijo, entra...» (n.º 192). Según indica
el propio Blasco como introducción a sus Cuentos
aragoneses,

A excepción del último cuento del tomo, titulado
Tierno regalo, que es de pura invención mía, todos los
demás son de la tierra; la mayor parte se los oí a mi padre
o a mis abuelos; algunos son cuentos de cuatro palabras,
que están en todas las colecciones como chistes conoci-
dos, dichos por los baturros de Zaragoza, Huesca o
Teruel, y dialogados y estirados por mí, convertidos en
escenas familiares o populares. […] En resumen, que he
procurado dar forma de narración, cuento o «sucedido»,
a todo lo que me contaban de niño.

34



Blasco rinde culto a la oralidad sin perderse en
ejercicios de estilo, alargando, simplemente, anécdo-
tas escuchadas de chiquillo. El hecho de que narre
«todo lo que me contaban de niño» implica que esos
relatos tuvieron en algún momento un destinatario
infantil, público que hoy retomamos al incluir «El hijo
del boticario» en la colección Larumbe Chicos.

El último de los cuentos presentes en esta peque-
ña antología, «La cabra montesina», no es, a diferen-
cia del resto, una reelaboración más o menos respe-
tuosa con la tradición oral a manos de un escritor
culto, sino el resultado de una labor científica de reco-
gida, por parte del pionero folclorista Arcadio de
LARREA PALACÍN (1907-1985), que fue también músi-
co, musicólogo y miembro de la Real Academia
Española. De origen navarro —al menos oficialmen-
te— pero criado en Gistaín —donde sus familiares
aseguran que nació—, Arcadio de Larrea desarrolló
su labor durante la primera mitad del siglo xx, en un
contexto heredero del romanticismo, del coleccionis-
mo decimonónico y del costumbrismo literario, en el
que se exaltaba lo popular con una curiosidad más
vivencial que científica. En este ambiente, destacan su
rigor de método y sus posturas mucho más avanzadas
que las de la mayoría de sus contemporáneos.

35



Es de suponer que Larrea recogiera los escasos
relatos aragoneses que recopiló durante la primera
mitad de los años cuarenta cuando, becado por el
Instituto Español de Musicología, recorrió todo
Aragón. Su labor posterior en el ámbito de la narración
folclórica se centró en otras regiones (Andalucía y el
norte de África), al parecer tanto por su interés por las
culturas mediterráneas como por desavenencias con
otros estudiosos aragoneses. Los últimos quince años
de su vida remitió su actividad y terminó desencantado
del mundo profesional de los folcloristas.

Arcadio de Larrea se interesó por la aplicación de
la tradición popular en la educación escolar de los
niños (publicó El folklore y la escuela en 1958) y por el
folclore musical infantil, que, según afirmaba en una
entrevista de 1984 (Lorenzo, 2003: 27-28), «está des-
apareciendo a marchas forzadas». En 1947 publicó en
la Revista de Dialectología y Tradiciones Populares una serie
de «Cuentos de Aragón» y, en 1959, en la misma
publicación, «Seis cuentos de mujeres, populares en
Aragón».12 Del primero de ellos, «una docena de

36

12 Ambas recopilaciones fueron reeditadas en el número 10
de los Temas de Antropología Aragonesa (2001: 27-54 y 55-75, res-
pectivamente), en un intento de difundir y facilitar el acceso a esas
«pequeñas joyas de nuestro folklore narrativo» (Lacasta, González
Sanz y Torre, 1995: 12).



cuentos infantiles» según el propio recopilador,
extraemos «La cabra montesina», comunicado por
Pascuala Martín Abuelo, de Villar de los Navarros
(Zaragoza).

Este relato aparece en las principales recopilacio-
nes de tradición oral aragonesa que contienen cuen-
tos maravillosos. Cuenta la historia de una cabra que
se traga a todas las personas que acuden adonde está
y que es finalmente vencida por una hormiga. El
argumento puede parecer algo absurdo, debido en
buena medida a la enorme distancia existente entre las
auténticas narraciones populares y los cuentos mara-
villosos que las sustituyen hoy en día, difundidos en
forma de libros y de películas infantiles (González
Sanz, 1995: 78-80). Una informante de Carlos
González Sanz, Andresa Beán, tenía la impresión de
que los cuentos de hadas de la actualidad nada tenían
que ver con los que recordaba de su infancia, que solí-
an ser patéticos y grotescos. Esta divergencia viene
dada por la manipulación y apropiación de la narrati-
va popular por parte de personas ajenas a ella, fenó-
meno cuyos orígenes se hallan en el moralismo bur-
gués del siglo xIx. Así, sospechosamente, están ausen-
tes de las recopilaciones decimonónicas ciertos temas
tan vivos en la tradición oral que incluso han llegado
a nuestros días. Como reivindica González Sanz,

37



deben ser preservados porque esconden, tras su apa-
rente irracionalidad, un imperecedero mensaje de
libertad y subversión; porque encarnan una ancestral
memoria cultural que tiene una importancia radical en
la estructuración del inconsciente y en la perpetua-
ción de una suerte de iniciación psicológica que quizá
aún no hemos terminado de valorar y comprender.

«La cabra montesina» es un cuento de animales
(aunque incluya también personajes humanos) y,
como tal, presenta dos características fundamentales:
el hambre13 y el humor escatológico, trasvasados de
los seres humanos por cuestiones de pudor. Con res-
pecto a la primera, conviene señalar que los cuentos
de animales habrían nacido, como género, en una
época en la que la caza era la principal fuente de sub-
sistencia para el hombre (Camarena, 1995: 30). y en
cuanto al componente escatológico, es significativo
que el arquetipo relacionado con «La cabra montesi-
na» que aportó Rodríguez Almodóvar (1990: 527-
530), denominado «El tragaldabas», conserve un ele-
mento ausente de la versión recogida por Larrea: la
hormiga, tras amenazar al enemigo, «Dio un salto y se

38

13 «Nada, pues, de moralejas ni conclusiones supuestamente
edificantes, como en las fábulas y en los apólogos orientales. Todo
está regido por la primera y casi única ley de los animales; comer
o ser comido» (Rodríguez Almodóvar, 1984: 34). 



le puso en el culo. y allí le empezó a picar, hasta que
el tragaldabas lo abrió tanto, que salieron las tres her-
manas y el carretero, todos bailando».

Este tipo de alusiones a las «funciones últimas de
la fisiología animal» es abundante en esta clase de tex-
tos y constituye la causa principal de su rechazo por
parte de la remilgada burguesía. Rodríguez
Almodóvar (1984: 34-35) explica esta presencia en los
cuentos populares de animales porque en ellos los
tabúes se pueden romper con mayor franqueza, al
haberse puesto el pueblo el disfraz de lo animal. Pero
¿qué necesidad tiene el ser humano de hablar de estos
temas? Por un lado, lo excrementicio implica haberse
alimentado bien, con lo cual se trataba de un signo de
poder. Además, desde el punto de vista psicoanalítico
supondría la ruptura del tabú anal.

Por otra parte, la victoria de un animal aparente-
mente más débil y pequeño, pero más astuto —más
«humano»— que el vencido, es norma general en los
cuentos populares sobre animales, así como el triun-
fo final de la persona sobre el animal (Rodríguez
Almodóvar, 1984: 35-36). En nuestro caso, la hormi-
ga —que acude en ayuda de seres humanos— vence
a la cabra. 

Antes de que Arcadio de Larrea recogiera su ver-
sión y de que Rodríguez Almodóvar elaborara su

39



arquetipo, Fernán Caballero había publicado «El tra-
galdabas» en sus Cuentos populares andaluces. Además, se
han documentado variantes aragonesas todavía a fina-
les del siglo xx, de boca de informantes naturales de
Montón de Jiloca, el Campo de la Almunia y las
Parameras Montalbinas (González Sanz, 1996b: 30-31;
1996a: 144). Aarne y Thompson (1973: 528) citan
cuentos similares, procedentes de distintos lugares del
mundo, en los que un ser —animal (gato, pulga),
humano (mujer) o sobrenatural (gnomo)— se va
comiendo a diversos animales y personas, junto a otros
alimentos, repitiendo una fórmula en cada ocasión.

Rafael Andolz (1995: 91-100) escuchó «La cabra
montesina» en su infancia:

Cuento antiquísimo. A mi abuela ya se lo contaba la
suya. Es de los más infantiles que conozco, en el que no
falta ni un detalle para ser la delicia de los niños más
pequeños: las cantinelas repetidas, que deben ser canta-
das, el crescendo que implica la dificutad en vencer al mons-
truo, la pequeñez del posible vencedor y, por supuesto, el
final feliz. ¡Qué jugo hubieran sacado a este cuento
Perrault o los hermanos Grimm y no digamos nada del
extraordinario animador de cuentos que fue Walt Disney!

Una vez presentados todos los cuentos que se
recogen en las páginas siguientes, reproducimos, para
finalizar, las palabras con que F. Oliván Baile (1967: 5)

40



evocaba aquella época tan prolífica de cultivo y lectu-
ra del cuento aragonés que fueron los años del regio-
nalismo literario:

La juventud actual, poco conoce de aquel género lite-
rario un día tan celebrado, que desapareció al alborear
nuestra guerra civil. Era literatura impresa en pequeños
tomitos, vendidos a precio tan barato, que por dos reales
o una peseta podía adquirirse uno de aquellos, con la
seguridad de pasar con su lectura un rato distraído,
gozando de las ocurrencias y chispa de las salidas y
encuentros de aquellos recios tipos, que en sus dichos
siempre vertían un grano de sal, cuando no era de
pimienta. Con ello se disfrutaba.

Con el objetivo de que, un siglo después, las nue-
vas generaciones puedan seguir disfrutando de ellos,
la colección Larumbre Chicos saca a la luz esta selec-
ción.

y cuento acabao: como me lo contaron os lo he
contao.

ELISA MARTÍNEZ SALAZAR

41



42

Bibliografía
Aarne, Antti, y Stith Thompson, The types of  the folktale. A classifi-

cation and bibliography. (Antti Aarne’s Verzeichnis der Mär chentypen

Translated and Enlarged by Stith Thompson), Helsinki,
Suomalainen Tiedeakatemia, Academia Scientiarum Fenni -
ca, 1973.

Acín Fanlo, José Luis, y José Luis Melero Rivas (eds.), Cuentos ara-

goneses, Barcelona, José J. de Olañeta, 1996.
— Más cuentos aragoneses, Barcelona, José J. de Olañeta, 2000.
Amores García, Montserrat, «Escritores del siglo xIx frente al

cuento folclórico», Cuadernos de investigación Filológica, xIx-xx

(1994), pp. 171-180.
— Catálogo de cuentos folclóricos reelaborados por escritores del siglo xix,

Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas,
Departamento de Antropología de España y América, 1997.

Andolz, Rafael, Cuentos del Pirineo para Niños y Adultos, Huesca,
Pirineo, 1995.

Andrés Alonso, Rosa María, y José Luis Calvo Carilla, La novela

aragonesa en el siglo xix, Zaragoza, Guara, 1984.
Arco, Ricardo del, «Eusebio Blasco», en Figuras aragonesas,

Zaragoza, Institución «Fernando el Católico», 1956, pp. 347-
359.

Bajén García, Luis Miguel, y Mario Gros Herrero, Archivo de tra-

dición oral. Volumen 1. La tradición oral en las Cinco Villas,

Valdonsella y Alta Zaragoza, Zaragoza, Diputación de
Zaragoza, 1994.

Beltrán Martínez, Antonio, De nuestras tierras y nuestras gentes.

(Charlas radiofónicas emitidas bajo el título «inquietudes zaragoza-

nas» por Radio Zaragoza), Zaragoza, Octavio y Félez, vol. IV,
1973.



43

Beltrán Martínez, Antonio, introducción al folklore aragonés (i),

Zaragoza, Guara, 1979.
— Leyendas aragonesas, León, Evergráficas, 1990.
Blasco, Eusebio, Cuentos de Eusebio Blasco. (Segunda serie), Madrid,

Librería de Fernando Fe, 1901.
— Cuentos aragoneses, Barcelona, Maucci, s. a.
Blasco Nogués, Blanca, Romualdo Nogués. Un escritor aragonés del siglo

xix, Borja, Centro de Estudios Borjanos, 1994.
«Caballero, Fernán», «La oreja de Lucifer», en Cuentos andaluces,

Madrid, Miraguano, 1999, pp. 83-94.
Calvo Carilla, José Luis, Romualdo Nogués y Milagro, vida y obra de un

escritor aragonés desconocido, Borja, Centro de Estudios
Borjanos, 1984.

— Escritores aragoneses de los siglos xix y xx, Zaragoza,
Publicaciones del Rolde de Estudios Aragoneses, 2001.

Camarena, Julio, «El cuento popular», Anthropos, n.º 166/167
(mayo-agosto 1995), p. 30.

— y Maxime Chevalier, Catálogo tipológico del cuento folklórico espa-

ñol. (Cuentos maravillosos), Madrid, Gredos, 1995.
Castán Palomar, Fernando, «Blasco, Eusebio», en Aragoneses con-

temporáneos (1900-1934), Zaragoza. Tip. La Académica-F. Mar -
tínez, 1934, pp. 98-99.

Chevalier, Maxime, «Chascarrillos aragoneses y cuentos folkló-
ricos», Temas de Antropología Aragonesa, n.º 10 (2001), pp.
11-26.

Comín Gargallo, Gil, Hojilla-Guía de utilidad para el estudio de nues-

tras Letras. Padrón sintético de escritores aragoneses (no figurando,

entre los contemporáneos, los vivientes), Zaragoza, Ediciones de la
Biblioteca de Aragón (col. Facsímiles), 1992.

Domínguez Lasierra, Juan, Cuentos infantiles aragoneses, Zaragoza,
Librería General, 1978a.



Domínguez Lasierra, Juan, Relatos aragoneses de brujas, demonios y

aparecidos, Zaragoza, Librería General, 1978b.
— Cuentos, recontamientos y conceptillos aragoneses. i, Zaragoza,

Librería General, 1979a.
— Cuentos, recontamientos y conceptillos aragoneses. ii, Zaragoza,

Librería General, 1979b.
— «La literatura infantil en Aragón», Cuadernos de Aragón, n.º

12/13 (1980), pp. 275-286. [Ligera ampliación de un texto
con el mismo título publicado en Heraldo de Aragón, 12 de
octubre de 1979.]

— Aragón legendario, Zaragoza, Librería General, vol. 2, 1984.
— «Presentación. El soldado-general enamorado de los niños»,

en Nogués (1994), pp. 4-8. [Texto que había sido publicado
en Heraldo de Aragón, 12 de octubre de 1990.]

Fatás, Guillermo, «Eusebio Blasco y Soler (1844-1903)»,
Aragoneses ilustres, Zaragoza, Caja de Ahorros de la In -
maculada, 1983.

García Padrino, Jaime, Libros y literatura para niños en la España con-

temporánea, Madrid, Fundación Germán Sánchez Ruipérez;
Pirámide, 1992.

González Sanz, Carlos, «La victoria de la risa. La victoria de la natura -
leza. Análisis de dos cuentos maravillosos recopilados en Ara -
gón», Temas de Antropología Aragonesa, n.º 5 (1995), pp. 55-81.

— Catálogo tipológico de cuentos folklóricos aragoneses, 1, Zaragoza,
Instituto Aragonés de Antropología, 1996a.

— «Los cuentos maravillosos y el narrador especialista. Algunos
ejemplos de cuentos folklóricos recogidos de boca de
Encarnación García», Rolde (abril-junio 1996b), pp. 25-35.

— «Revisión del Catálogo tipológico de cuentos folklóricos aragoneses:

correcciones y ampliación», Temas de Antropología Aragonesa,

n.º 8 (1999), pp. 7-60.

44



45

Lacadena, Ramón de, Vidas aragonesas, sel. y pról. de Luis Horno
Liria, Zaragoza, Institución «Fernando el Católico», 1972.

Lacasta, Javier, Carlos González Sanz y Álvaro de la Torre,
«Arcadio de Larrea in memoriam», Temas de Antropología

Aragonesa, n.º 5 (1995), pp. 9-16.
Lafoz Rabaza, Herminio, Cuentos altoaragoneses de tradición oral,

Huesca, Instituto de Estudios Altoaragoneses. Diputación
de Huesca, 1990.

Lorenzo Vélez, Antonio, «Entrevista a don Arcadio de Larrea»,
Rolde, n.º 103 (enero-marzo 2003), pp. 22-28.

Mainer, José-Carlos, Regionalismo, burguesía y cultura: Revista de

Aragón (1900-1905) y Hermes (1917-1922), Zaragoza, Guara,
1982.

Nogués, Romualdo, Cuentos para gente menuda que da á la estampa un

soldado viejo natural de Borja, 2.ª ed., Madrid, A. Pérez Dubrull,
1887.

— Cuentos, tipos y modismos de Aragón, Madrid, Fernando Fe, 1898.
— Cuentos para gente menuda. Segunda serie, Huesca, La Val de

Onsera, 1994.
Oliván Baile, F., Cuentos aragoneses, Zaragoza, Caja de Ahorros y

Monte de Piedad de Zaragoza, Aragón y Rioja, 1967.
Polo y Peyrolón, Manuel, Manojico de cuentos, fábulas, apólogos, histo-

rietas, tradiciones y anécdotas, Valencia, Imprenta de Manuel
Alufre, 1895.

Quintana, Artur (ed.), Bllat Colrat! Literatura popular catalana del

Baix Cinca, la Llitera i la Ribagorça, Calaceit, Instituto de
Estudios Altoaragoneses; Institut d’Estudis del Baix Cinca,
1997.

Rodríguez Almodóvar, Antonio, Los cuentos maravillosos españoles,

Barcelona, Crítica, 1982.



Rodríguez Almodóvar, Antonio, Cuentos al amor de la lumbre, vol. I,
2.ª ed., Madrid, Anaya, 1984.

— Cuentos al amor de la lumbre, vol. II, 6.ª ed., Madrid, Anaya,
1990.

— «Los arquetipos del cuento popular», en Pedro C. Cerrillo y
Jaime García Padrino (coords.), Literatura infantil de tradición

popular, Cuenca, Servicio de Publicaciones de la Universidad
de Castilla-La Mancha, 1993, pp. 9-22.

Rubio Marín, María del Carmen, «Biografía de Eusebio Blasco»,
Cuadernos de Aragón, n.º 18/19 (1984), pp. 185-199.

Sánchez Pérez, José Augusto, Mosaico baturro: Notas sobre literatura

aragonesa. Datos para un estudio del dialecto en Aragón, Madrid,
Talleres Gráficos Montaña, 1953.

— Cien cuentos populares españoles, Palma de Mallorca, José J. de
Olañeta, 1992.

Satué Oliván, Enrique, El Pirineo contado, Huesca, Enrique Satué
Oliván, 1995.

Vicente de Vera, Eduardo, Calibos de fogaril. (Refráns, ditos, charrazos

y falordias de tradizión popular en aragonés), Zaragoza,
Diputación General de Aragón. Departamento de Cultura y
Educación, 1986.

46


