44 Alex Francés. 2010 -2020

Extasi de les coses: Alex Francés,
escultura-cos més enlla de la materialitat

Silvia Marti

La trajectoria d’Alex Francés (Valencia, 1962) s’expressa sobre multiples suports
narratius (fotografia, autoretrat, video, escultura...) des de finals de la decada dels
huitanta. La problematica de la identitat expressada corporalment (dins/fora/cuiras-
sa), el cos com a receptacle del psicologic i el transcendent, el dolor com a refugi, el
cos/fal-lus/verge vetlat o la figura de la mare sén algunes de les preocupacions que
vertebren la seua obra. Encara que inicialment va ser conegut principalment per
una produccié fotografica en la qual sovint utilitzava el propi cos (que apareixia sol
o al costat d’altres cossos) com a suport escultoric o escultura mateixa fotografiada,
I'objectiu en aquest text és centrar-nos en la transformacio6 de les produccions dels
ultims anys cap a una materialitat escultorica i objectual. Es proposa I'obra 8 cos en-
ganxat, (2012) (Figura 1) com a punt d’inflexio en la genealogia d’aquesta tendéncia.

Aixi, ens plantegem com va comengar i a que pot respondre aquesta transformacid
en la manera de fer de Francés; com aquest Us d’objectes, processos i materials es-
cultorics podria respondre al concepte que el mateix Francés denomina Transcuer-
po (Francés & Marti, 2019).

L’estructura d’aquest article seguira les tematiques sorgides en dues converses
mantingudes amb l'artista sobre les seues produccions escultoriques dels ultims
anys. Les nocions que van anar aflorant-hi aniran vertebrant les diferents parts del
text (Francés & Marti, 2019 i 2020).

Estética de la preséncia: escultures com a cos expandit

En la conversa mantinguda amb I'artista (Francés & Marti, 2019), el mateix Francés
explica que I'escultura de finals dels anys huitanta i principis dels noranta li interes-
sava, pero 'aparicid estel-lar com mitja artistic de la fotografia en I'ambit de I’art con-
temporani va afectar profundament tota la seua generacié quan reivindicava qiies-
tions de genere o sexualitat, ja que semblava un mitja idoni per a poder parlar del
cos. Aixi, la seua producci6 artistica d’aquells anys es va expressar fonamentalment
a través de resultats fotografics i de videocreacid. Encara que I’artista relata que, en
la seua opinid, hi ha hagut des d’aleshores un cert esgotament o externalitzacid del
debat. De manera que, quan les produccions artistiques ixen de la zona interior de
I’ésser i es converteixen en una cosa més directament politica, Francés prefereix
retirar-se’n perque no sent que aquest siga el seu territori (Francés & Marti, 2019).

Francés es decanta per una produccid estetica que, encara partint sovint del cos,
és més poetica i es relaciona amb la vida. Torna aixi cap a la seua essencia inicial,



Transcuerpo 45

Extasis de las cosas: Alex Francés,
escultura-cuerpo mas alla de la materialidad
Silvia Marti

La trayectoria de Alex Francés (Valencia, 1962) se expresa sobre multiples soportes
narrativos (fotografia, autorretrato, video, escultura...) desde finales de la década de
los ochenta. La problemaética de la identidad expresada corporalmente (dentro/afuera/
coraza), el cuerpo como receptaculo de lo psicoldgico y lo trascendente, el dolor como
refugio, el cuerpo/falo/virgen velado o la figura de la madre son algunas de las preocu-
paciones que vertebran su obra. Aunque inicialmente fue conocido principalmente por
una produccidn fotografica en la que a menudo utilizaba su propio cuerpo (que apare-
cia solo o junto a otros cuerpos) como soporte escultérico o escultura misma fotografia-
da, el objetivo en este texto es centrarnos en la transformacion de las producciones de
los ultimos afos hacia una materialidad escultdrica y objetual. Se propone la obra 8 cos
enganxat, (2012) (Figura 1) como punto de inflexién en la genealogia de esta tendencia.

Asi, nos planteamos c6mo comenzd y a qué puede responder esta transformacion
en el modo de hacer de Francés; cdmo este uso de objetos, procesos y materiales
escultoricos podria responder al concepto que el propio Francés denomina Trans-
cuerpo (Francés & Marti, 2019).

La estructura de este articulo va a seguir las tematicas surgidas en dos conversa-
ciones mantenidas con el artista sobre sus producciones escultdricas de los tltimos
anos. Las nociones que fueron aflorando en ellas irdn vertebrando las diferentes
partes del texto (Francés & Marti, 2019 y 2020).

Estética de la presencia: esculturas como cuerpo expandido

En la conversacion mantenida con el artista (Francés & Marti, 2019), el propio Fran-
cés explica que la escultura de finales de los afios ochenta y principios de los noventa
le interesaba, pero la aparicion estelar como medio artistico de la fotografia en el 4am-
bito del arte contemporaneo afecté profundamente a toda su generacién en cuanto
reivindicaba cuestiones de género o sexualidad, dado que parecia un medio idéneo
para poder hablar del cuerpo. Asi, su produccion artistica de esos afios se expresé
fundamentalmente a través de resultados fotograficos y de video-creacion. Aunque
el artista relata como, en su opinion, ha habido desde entonces cierto agotamiento
o externalizacion del debate. De modo que, cuando las producciones artisticas salen
de la zona interior del ser y se convierten en algo mds directamente politico, Francés
prefiere retirarse pues no siente que ese sea su territorio (Francés & Marti, 2019).

Francés se decanta por una produccion estética que, ain partiendo a menudo del
cuerpo, es mas poética y se relaciona con la vida. Vuelve asi hacia su esencia inicial,



46 Alex Francés. 2010 -2020

més escultorica. En aquest sentit, a Francés li interessa ara els objectes i els pro-
cessos (Francés & Marti, 2019) i potser, afegiriem, li interessa més treballar amb la
presencia (escultura-cos-objecte real) que amb I'efecte de preséncia (mitjans técnics
de representacio).

Encara que la presencia del cos en la seua obra ha experimentat un transit des
d’una preséncia ontoldgica fins a la seua suplementarietat, ja que la presencia del
cos en la seua obra anterior, en si mateixa, pot manifestar paradoxalment la seua
abséncia real:

Desplegar el cos davant de la mirada constitueix, en ultima instancia, un acte de sostrac-
cid; o formulat, en altres termes, que, com més gran és el grau d’inscripcid/concrecio del
cos en I'espai performatiu, més manifesta resulta la seua absencia, la seua naturalesa des-
emplacada. Per aquest motiu reconéixer la “suplementarietat del cos” comporta, per tant,
I’admissio que, en veritat, aquest és visible perque no és, perque tot ell es mostra com un
additiu sense preséncia real, sense referent, sense cap “ancoratge essencial que poguera
estabilitzar i “emplagar” la seua imatge. (Cruz & Herndndez-Navarro &, 2016: 16-17)

Aixo0 facilitaria una translacié del focus des de la imatge real d’un cos, a la fabrica-
ci6 escultorica de les seues obres recents, en la qual tota 'escultura (fins i tot en la
seua abstraccio) és cos, transcuerpo.

Aquest assolir el cos «ser visible perque no ésy tindria molt de sentit en les propos-
tes escultoriques de Francés. Potser per a parlar del cos siga més efectiva la seua
abséncia real, la seua transposicié en cossos escultorics, una escultura concebu-
da com a cos, com a transcuerpo. Aquesta concepcié enllagaria amb la idea de cos
fluent, un cos disseminat, present en un flux de significats:

De la mateixa manera que ocorre amb el significat de la teoria derridiana de la différance,
es podria dir que el cos no es troba fixat, sind que, mitjangant una sort de virtual dissemi-
nacid, resideix en un constant flux de significats: no esta quiet en si mateix, perque no hi
ha un si mateix en el qual romandre. El que hem anomenat “cos fluent” potser és la mostra
paradigmatica i I'exemple palmari de 1’erosié del modern subjecte cartesia”. (Cruz & Her-
nandez-Navarro &, 2016: 20)

Aixi, Francés afirma que «tota produccié d’objecte feta amb el cos és cos tambéy
(Francés & Marti, 2019), es tractaria d’un cos «transicional o expandit» (Francés &
Marti, 2019); aquestes produccions serien dimensions del fet corporal en les quals
I’espiritual seria molt important segons I'artista. Estariem aci vorejant la nocio de
transcuerpo proposada més endavant per Francés: aquests objectes (obres) poden
resultar abstractes, perd no estranys al cos. Francés afirma que el cos no és I'orga-
nisme, el cos conté aspectes psicologics i altres aspectes que van més enlla.

Albirem aci relacions amb el concepte de presencia, enfront d’«efecte de presén-
cian, i d’«extasi de les coses» (Bohme), enfront dels objectes sense més, ja que cap



Transcuerpo 47

mas escultdrica. En ese sentido, a Francés le interesa ahora los objetos y los pro-
cesos (Francés & Marti, 2019) y quizas, afiadiriamos, le interesa mds trabajar con
la presencia (escultura-cuerpo-objeto real) que con el efecto de presencia (medios
técnicos de representacion).

Aunque la presencia del cuerpo en su obra ha experimentado un transito desde una
presencia ontoldgica a su suplementariedad, ya que la presencia del cuerpo en su
obra anterior, en si misma, puede manifestar paraddjicamente su ausencia real:

«Desplegar el cuerpo ante la mirada constituye, a lo Ultimo, un acto de sustraccion; o
formulado, en otros términos, que, cuanto mayor es el grado de inscripciéon/concrecion
del cuerpo en el espacio performativo, mas manifiesta resulta su ausencia, su naturaleza
desemplazada. De ahi que reconocer la “suplementariedad del cuerpo” conlleve, por tan-
to, la admisién de que, en verdad, éste es visible porque no es, porque todo €l se muestra
como un aditivo sin presencia real, sin referente, sin “anclaje esencial” alguno que pu-
diera estabilizar y “emplazar” su imageny. (Cruz & Herndndez-Navarro &, 2016: 16-17)

Esto facilitaria una traslacion del foco desde la imagen real de un cuerpo, a la fabri-
cacidén escultdrica de sus obras recientes, en la que toda la escultura (incluso en su
abstraccidn) es cuerpo, transcuerpo.

Este lograr el cuerpo «ser visible porque no es» tendria mucho sentido en las pro-
puestas escultoricas de Francés. Quizas para hablar del cuerpo sea mas efectiva
su ausencia real, su trasposicion en cuerpos escultoricos, una escultura concebida
como cuerpo, como transcuerpo. Esta concepcion enlazaria con la idea de cuerpo
fluyente, un cuerpo diseminado, presente en un flujo de significados:

«De igual modo que sucede con el significado de la teoria derridiana de la différance,
podriase decir que el cuerpo no se encuentra fijado, sino que, mediante una suerte de
virtual diseminacidn, reside en un constante flujo de significados: no esta quieto en
si mismo, porque no hay un si mismo en el cual permanecer. Lo que hemos dado en
llamar “cuerpo fluyente” quizd sea la muestra paradigmaética y el ejemplo palmario de
la erosion del moderno sujeto cartesiano”. (Cruz & Hernandez-Navarro &, 2016: 20).»

Asi, Francés afirma que «toda produccion de objeto hecha con el cuerpo es cuerpo
también» (Francés & Marti, 2019), se trataria de un cuerpo «transicional o expandi-
do» (Francés & Marti, 2019); estas producciones serian dimensiones de lo corporal
en las que lo espiritual seria muy importante segtn el artista. Estariamos aqui bor-
deando la nocién de transcuerpo propuesta mds adelante por Francés: estos objetos
(obras) pueden resultar abstractos, pero no extraiios al cuerpo, Francés afirma que
el cuerpo no es el organismo, el cuerpo contiene aspectos psicoldgicos y otros as-
pectos que van mas alla.

Vislumbramos aqui relaciones con el concepto de presencia, frente a «efecto de pre-
senciay, y de «éxtasis de las cosas» (Bohme), frente a los objetos sin més, puesto



48 Alex Francés. 2010 -2020

d’aquests conceptes, el de presencia (quan hi ha un cos fisic real com en una perfor-
mance) i el d’éxtasi (de les coses)

es pot aplicar a productes de mitjans tecnics i electronics, que poden ser capagos de
generar efectes de presencia, perd no presencia. [...] Fan que sorgisca I'aparenga d’ac-
tualitat sense fer per aixo que els cossos, ni els objectes, apareguen realment com a
actuals. (Fischer-Lichte, 2011: 206)

I, en aquest sentit, aquestes produccions escultoriques tindrien més a veure amb
una «estetica del performatiuy, «una estetica de la preseéncia, no dels efectes-presén-
cia, una “estética de I'aparéixer” (Martin Seel), no una estética de I'aparencgay (Fis-
cher-Lichte, 2011: 208).

L’aproximacid a I'espiritual esta molt vinculada a la seua experiéncia diaria, en les
seues paraules ell no fa estudi de camp sobre ics tema, siné que parteix de les seues
vivencies quotidianes, sovint a sa casa, que és el seu taller. Viu envoltat dels objec-
tes amb els quals es relaciona, els observa, els sent...

Afirma que d’alguna manera el cos i I'experiéncia es depositen en els objectes. Se-
gons Francés, «aquest tipus d’idea d’intencid de depositar el cos en 1'objecte el que
finalment fa és que el meu cos s’expandisca, i que cree un espai, crea “el meu propi
espai [...] en termes més simplificats seria crear el teu propi mén”» (Francés & Mar-
tf, 2020). Aixi, es tractaria d’'un cert animisme, o agencia traspassada als objectes
(a les obres): de manera que els objectes guardarien una memoria més enlla de la
seua fisicitat.

Tots els artistes son animistes, xamans, quan treballen, fins i tot aquells que es decla-
ren laics o ateus. Durant I’acte de creaci abracen aquesta creenga innata, “primitiva”,
que tant William James com Sigmund Freud van descobrir que subsisteix sota el vernis
racionalista de la mentalitat moderna. [...] Poc importa la visié del mon que tinga I'ar-
tista o la que pretenga infondre a la seua obra: aquesta revela en si mateixa I’armadura
animista que la sustenta. (Martel, 2016: 91)

Aquesta mateixa linia de pensament de I’'objecte com a subjecte es pot rastrejar en
la concepcid de Bataille:

L’objecte que és una eina pot ser considerat com un subjecte-objecte. Rep aleshores els
atributs del subjecte i se situa al costat d’aquests animals, d’aquestes plantes, d’aquests
meteors o d’aquests homes que la transcendencia de I'objecte, que els va ser prestada,
retira del continuum. [...] En dltima instancia, un objecte aixi transposat no difereix en
la imaginaci6 de qui el concep, del que és ell mateix; aquesta fletxa, als seus ulls, és
capag d’actuar, de pensar i de parlar com ell. (Bataille, 2018: 37)

I, no sols els objectes poden adquirir una certa entitat de subjecte, sin6 que, a més,
adquireixen caracteristiques espirituals, divines, encara que caigudes:



Transcuerpo 49

ninguno de estos conceptos, el de presencia (cuando hay un cuerpo fisico real como
en una performance) y el de éxtasis (de las cosas)

«se puede aplicar a productos de medios técnicos y electrénicos, que pueden ser capa-
ces de generar efectos de presencia, pero no presencia. [...] Hacen que surja la aparien-
cia de actualidad sin hacer por ello que los cuerpos, ni los objetos, aparezcan realmente
como actualesy. (Fischer-Lichte, 2011: 206)

Y, en ese sentido, estas producciones escultoricas tendrian mas que ver con una
«estética de lo performativoy, «<una estética de la presencia, no de los efectos-pre-
sencia, una “estética del aparecer” (Martin Seel), no una estética de la aparienciay
(Fischer-Lichte, 2011: 208).

La aproximacion a lo espiritual estd muy vinculada a su experiencia diaria, en sus
propias palabras él no hace estudio de campo sobre equis tema, sino que parte de
sus vivencias cotidianas, a menudo en su casa, que es su taller. Vive rodeado de los
objetos con los que se relaciona, los observa, los siente...

Afirma que de algin modo el cuerpo y la experiencia se depositan en los objetos.
Segun Francés, «ese tipo de idea de intencion de depositar el cuerpo en el objeto lo
que finalmente hace es que mi cuerpo se expanda, y que cree un espacio, crea “mi
propio espacio [...] en términos mas simplificados seria crear tu propio mundo”»
(Francés & Marti, 2020). Asi, se trataria de un cierto animismo, o agencia traspasa-
da a los objetos (a las obras): de modo que los objetos guardarian una memoria mas
alla de su fisicidad.

«Todos los artistas son animistas, chamanes, cuando trabajan, incluso aquellos que se
declaran laicos o ateos. Durante el acto de creacion abrazan esa creencia innata, “pri-
mitiva”, que tanto William James como Sigmund Freud descubrieron que subsiste bajo
el barniz racionalista de la mentalidad moderna. [...] Poco importa la vision del mundo
que tenga el artista o la que pretenda infundir a su obra: ésta revela en si misma la ar-
mazon animista que la sustentan. (Martel, 2016: 91)

Esta misma linea de pensamiento del objeto como sujeto se puede rastrear en la
concepcion de Bataille:

«El objeto que es una herramienta puede ser considerado como un sujeto-objeto. Recibe
entonces los atributos del sujeto y se sittia al lado de esos animales, de esas plantas, de
esos meteoros o de esos hombres que la trascendencia del objeto, que les fue prestada,
retira del continuum. [...] En altima instancia, un objeto asi traspuesto no difiere en la
imaginacién de quien lo concibe de lo que es él mismo; esta flecha, a sus ojos, es capaz
de actuar, de pensar y de hablar como él». (Bataille, 2018: 37)

Y, no solo los objetos pueden adquirir una cierta entidad de sujeto, sino que, ade-
mas, adquieren caracteristicas espirituales, divinas, aunque caidas:



50 Alex Francés. 2010 -2020

En la mesura en que és esperit, la realitat humana és santa, pero és profana en la mesu-
ra en que és real. Els animals, les plantes, els instruments i les altres coses manejables
formen amb els cossos que les manegen un mon real, sotmés i travessat per forces
divines, pero caigut. (Bataille, 2018: 42)

Des de la perspectiva antropologica de Gell es dona aquesta capacitat d’agencia de
I’obra atés que:

Tot objecte o persona és agent en poténcia, és a dir que pot ocupar la posicié d’agent
en aquest model relacional en la mesura que forma part d’'un medi causal de relacions
socials. D’altra banda, objectes o persones, en tant indexs materialitzen, corporitzen el
poder o capacitat agentiva, sén la seua objectificacié. Es a dir que I’agéncia en aquest
model transacional seria fonamentalment una posicié dins d’una relacid, no una essén-
cia fixa i immutable o un fenomen mental. Els objectes i les persones es col-loquen en
posicié d’agent en determinades situacions i contextos. I només poden ser-ho en relacio
amb altres objectes i persones. (Gell, 2018: 26)

En un sentit similar anirien els conceptes d’atmosfera, «esferes de preseénciay i
d’«extasi de les cosesy de Gernot Bohme, que podria assimilar-se al fenomen de
la percepcio de la transferencia del cos de I'artista a ’'objecte/escultura/cosa de la
qual ens parla Francés, en la seua idea de cos expandit:

D’una banda, Bohme defineix les atmosferes com a “esferes de preséncia”. D’altra ban-
da, no les localitza ni en les coses que semblen irradiar-les ni en els subjectes que
les experimenten fisicament, sind entre aquests i en ambdds alhora. Amb el concepte
“esferes de presencia” es refereix sens dubte a una forma especifica d’actualitat dels
objectes. Bbhme ho explica com a “éxtasi de les coses”, com la forma en que una cosa es
fa present de manera singular als qui la perceben. (Fischer-Lichte, 2011: 237)

Del profa al sagrat: teixir i fer nusos

Coincidim a considerar 8 cos enganxat (2012) com I'obra punt d’inflexi6 en aquest
canvi (o tornada) a una manera de fer escultorica, que es mostra pendent dels objec-
tes, els materials i els processos. Alex Francés aixi ho afirma i relata com es va do-
nar aquest desenvolupament a partir d’'una conversa amb una persona relacionada
amb I'ONCE en la qual se li va suggerir que podria fer obres perque els cecs pogue-
ren gaudir-les. Aquest suggeriment va ser respost amb la idea de fer obres que ells
pogueren tocar (Francés & Marti, 2019). Alguns dels resultats d’aquests treballs
van ser exposats posteriorment quan anys més tard va ser convidat a participar en
la Biennal de 'ONCE.

El fet de pensar en escultures per a ser tocades va ser el desencadenant de I’obra:
es tractaria d’escultures blanes, fetes amb punt de ganxo i després solidificades per
mitja de pintura. 8 cos enganxat, consisteix a fer un cos a partir del punt de ganxo, i
les formes que van sorgir aci (en 2012), o variacions d’aquestes, s’han anat repetint
des d’aleshores. Totes aquestes peces parlen de la mateixa forma.



Transcuerpo 51

«En la medida en que es espiritu, la realidad humana es santa, pero es profana en la me-
dida en que es real. Los animales, las plantas, los instrumentos y las otras cosas mane-
jables forman con los cuerpos que las manejan un mundo real, sometido y atravesado
por fuerzas divinas, pero caidoy. (Bataille, 2018: 42)

Desde la perspectiva antropoldégica de Gell se da esta capacidad de agencia de la
obra dado que:

«Todo objeto o persona es agente en potencia, es decir que puede ocupar la posicion de
agente en este modelo relacional en la medida que forma parte de un medio causal de
relaciones sociales. Por otra parte, objetos o personas, en tanto indices materializan,
corporizan el poder o capacidad agentiva, son su objetificacion. Es decir que la agencia
en este modelo transacional seria fundamentalmente una posicion dentro de una rela-
cion, no una esencia fija e inmutable o un fendmeno mental. Los objetos y las personas
se colocan en posicion de agente en determinadas situaciones y contextos. Y solo pue-
den serlo en relacion a otros objetos y personasy. (Gell, 2018: 26)

En un sentido similar irian los conceptos de atmdsfera, «esferas de presencia» y de
«éxtasis de las cosas» de Gernot Bohme, que podria asimilarse al fendmeno de la
percepcion de la transferencia del cuerpo del artista al objeto/escultura/cosa del
que nos habla Francés, en su idea de cuerpo expandido:

«Por un lado, Bohme define las atmdsferas como “esferas de presencia”. Por otro lado,
no las localiza ni en las cosas que parecen irradiarlas ni en los sujetos que las expe-
rimentan fisicamente, sino entre ellos y en ambos al mismo tiempo. Con el concepto
“esferas de presencia” se refiere sin duda a una forma especifica de actualidad de los
objetos. Bohme lo explica como “éxtasis de las cosas”, como la forma en que una cosa
se hace presente de modo singular a quienes la percibeny. (Fischer-Lichte, 2011: 237)

De lo profano a lo sagrado: tejer y hacer nudos

Coincidimos en considerar 8 cos enganxat (2012) como la obra punto de inflexién
en este cambio (o vuelta) a un modo de hacer escultdrico, que se muestra pendien-
te de los objetos, los materiales y los procesos. Alex Francés asi lo afirma y relata
como se dio este desarrollo a partir de una conversacion con una persona relacio-
nada con la ONCE en la que se le sugirié que podria hacer obras para que los ciegos
pudieran disfrutarlas. Esta sugerencia fue respondida con la idea de hacer obras
que ellos pudieran tocar (Francés & Marti, 2019). Algunos de los resultados de
esos trabajos fueron expuestos posteriormente cuando afios mas tarde fue invitado
a participar en la Bienal de la ONCE.

El hecho de pensar en esculturas para ser tocadas fue el desencadenante de la obra:
se trataria de esculturas blandas, hechas con ganchillo y luego solidificadas me-
diante pintura. 8 cos enganxat, consiste en hacer un cuerpo a partir del ganchillo,
y las formas que surgieron ahi (en 2012), o variaciones de las mismas, se han ido
repitiendo desde entonces. Todas esas piezas hablan de la misma forma.



52 Alex Francés. 2010 -2020

La trobada amb el punt de ganxo també va sorgir de manera organica, casual, en
tindre un familiar proxim que, malgrat la seua joventut, s’interessa per aquesta
tecnica. Teixir esta relacionat amb imatges i idees complexes (mitologia, paciéncia,
etc.). Genera un efecte meditatiu, a través de la repeticio; es produeix una duplica-
ci6 de 'espai mental, es dona «un temps productiu pero relacionat amb un espai
interior”... Sovint es relaciona amb estar a casa i fer productius els temps “impro-
ductius”, normalment per a fabricar objectes que estan molt relacionats amb el cos:
gorretes, bufandes, petics...» (Francés & Marti, 2019).

Aquestes tasques, juntament amb altres relatives a la cura domestica i de si son con-
vertides en experiéncies amb sentit, sacralitzades o transhumanes; Francés ha acon-
seguit trobar aci un cert plaer atesa la seua forma de vida, la seua relacié amb la casa,
amb I'espai, amb els objectes... (Francés & Marti, 2019). Aix0 recordaria els ensenya-
ments budistes als quals no és alié Francés. O també podriem considerar Alex Fran-
cés com un exponent de I’homo religiosus de que parla Mircea Eliade, ja que que en:

la perspectiva en la qual se situa ’home de les societats arcaiques (homo religiosus): per
aell la vida integrament és susceptible de ser santificada. [...] la vida es viu en un doble
pla; es desenvolupa com a existéncia humana i, alhora, participa de la vida trans-huma-
na, la del Cosmos o la dels déus. (Eliade, 2018: 141)

Per contra, en '’experiencia profana de la vida, es perd la significacid espiritual, que
és precisament una operacié que Francés persegueix en el seu concepte de trans-
cuerpo: «Per a I’'home irreligids, totes les experiéncies vitals, tant la sexualitat com
I'alimentacid, el treball com el joc, s’han desacralitzat.» (Eliade, 2018: 141-142). En
la vida profana contemporania, les experiencies i els actes «estan desproveits de
significacid espiritual i, per tant, de la dimensié autenticament humanay (Eliade,
2018: 141-142). De manera que, mitjancant el seu quefer artistic Francés perse-
gueix que la vida quotidiana normal es transfigure «en I’experiéncia de ’home reli-
gids: pertot arreu descobreix un missatge xifrat» (Eliade, 2018: 154).

L’artista viu en el seu estudi, envoltat d’objectes i materials i, en I'activitat de teixir,
experimenta un desdoblament que permet que la ment, mentre esta ocupada, en-
ganyada, s’0Obriga, s’allibere i vague lliurement. SOn moments preciosos per a la
creacid. El fet que hi haja dos centres, dos processos mentals ocorrent alhora, faci-
lita el pensament, i facilita la creativitat: fa sorgir coses que potser no haurien de
ser aci. Es facilita una tornada a la vivencia del cos, al no-racional, una certa pulsié
i forga, —el material amb que tix requereix for¢a per a manejar-lo- i aquesta tensio
és depositada en I'objecte (Francés & Marti, 2019). Aquest procediment de teixir,
nuar, es relaciona amb el poder magic primigeni de I’art:

El llag, el nus, apareix com I’encarnacié mateixa del poder magic, perque és I’element que
assegura la permanéncia del cosmos i possibilita les llargues cadenes de corresponden-
cies que expressen la simpatia universal. I la deitat suprema, el senyor de I'univers, és
aquell que té el poder de lligar i deslligar, lligar i deslligar. (Marco Simén, 2019: 23)



Transcuerpo 53

El encuentro con el ganchillo también surgié de forma orgéanica, casual, al tener
un familiar cercano quien, a pesar de su juventud, se interesa por esta técnica. El
tejer estd relacionado con iméagenes e ideas complejas (mitologia, paciencia, etc.).
Genera un efecto meditativo, a través de la repeticion; se produce una duplicacion
del espacio mental, se da «<un tiempo productivo pero relacionado con un espacio in-
terior”... A menudo se relaciona con estar en casa y hacer productivos los tiempos
“improductivos”, normalmente para fabricar objetos que estan muy relacionados
con el cuerpo: gorritos, bufandas, peucos...» (Francés & Marti, 2019).

Esas tareas, junto a otras relativas al cuidado doméstico y de si son convertidas en
experiencias con sentido, sacralizadas o transhumanas; Francés ha conseguido en-
contrar ahi cierto placer dada su forma de vida, su relacion con la casa, con el espacio,
con los objetos... (Francés & Marti, 2019). Esto recordaria las ensehanzas budistas a
las que no es ajeno Francés. O también podriamos considerar a Alex Francés como un
exponente del homo religiosus del que habla Mircea Eliade dado que en:

«la perspectiva en la que se sitia el hombre de las sociedades arcaicas (homo religio-
sus): para €l la vida en su totalidad es susceptible de ser santificada. [...] la vida se
vive en un doble plano; se desarrolla en cuanto existencia humana y, al mismo tiempo,
participa de la vida trans-humana, la del Cosmos o la de los dioses». (Eliade, 2018: 141)

Por contra, en la experiencia profana de la vida, se pierde la significacion espiritual,
que es precisamente una operacion que Francés persigue en su concepto de trans-
cuerpo: «Para el hombre arreligioso, todas las experiencias vitales, tanto la sexuali-
dad como la alimentacion, el trabajo como el juego, se han desacralizado.» (Eliade,
2018:141-142). En la vida profana contemporanea, las experiencias y los actos «estan
desprovistos de significacién espiritual y, por tanto, de la dimension auténticamen-
te humana» (Eliade, 2018: 141-142). De modo que, mediante su quehacer artistico
Francés persigue que la vida cotidiana normal se transfigure «en la experiencia del
hombre religioso: por todas partes descubre un mensaje cifrado» (Eliade, 2018: 154).

El artista vive en su estudio, rodeado de objetos y materiales y, en la actividad de
tejer, experimenta un desdoblamiento que permite que la mente, mientras esta ocu-
pada, engafada, se abra, se libere y vague libremente. Son momentos preciosos para
la creacidn. El hecho de que haya dos centros, dos procesos mentales ocurriendo a la
vez, facilita el pensamiento, y facilita la creatividad: hace surgir cosas que quizas no
deberian estar ahi. Se facilita una vuelta a la vivencia del cuerpo, a lo no-racional, una
cierta pulsion y fuerza, -el material con el que teje precisa de fuerza en su manejo- y
esa tension es depositada en el objeto (Francés & Marti, 2019). Ese procedimiento de
tejer, anudar, se relaciona con el poder mégico primigenio del arte:

«El lazo, el nudo, aparece como la encarnacién misma del poder magico, pues es el ele-
mento que asegura la permanencia del cosmos y posibilita las largas cadenas de corres-
pondencias que expresan la simpatia universal. Y la deidad suprema, el sefior del univer-
so, es aquel que tiene el poder de ligar y desligar, atar y desatar». (Marco Simén, 2019: 23)



54 Alex Francés. 2010 -2020

Aquests cossos/obres que han necessitat per a la seua materialitzacio un cert
temps, algu fisicament realitzant-les -i una forga/pulsio per a dur-les a terme-, han
capturat d’alguna manera aquest temps, aquesta pulsid, aquest cos. Temps, pulsid
i cos que sOn traspassats a I'objecte; queden d’alguna manera impresos aci. De nou
podem rastrejar un cert animisme, una certa empremta espiritual/energetica, cap-
turada en el procediment/ritual de teixir, transmesa a través d’aquest fer amb les
mans, d’aquest meditar, que es materialitza. Aquesta manipulaci6 teixint, «confe-
reix a cada pega el caracter auric que Walter Benjamin reclamava en L'obra d’art en
U’época de la seva reproductibilitat tecnicay (Arribas, 2019: 2).

Les obres artistiques més antigues sabem que van sorgir al servei d’un ritual primer
magic, després religiés. Es de decisiva importancia que el mode auric d’existéncia de
I'obra d’art mai es deslligue de la funcio ritual. Amb altres paraules: el valor tnic de
I’autentica obra artistica es funda en el ritual en que va tindre el seu primer i original
valor util. (Benjamin, 1990: 26)

El mateix Francés comenta, respecte a I’aura de 1'objecte, que no deixa de ser un
sentiment de nostalgia creure-hi en ple segle XXI, encara que segons l'artista «la
produeix “el jo”, és com una manera de crear espai, de crear un espai propi» (Fran-
cés & Marti, 2020). Podriem afegir que seria com ser capa¢ de generar una forma
(escultura, objecte artistic) que es faga present de manera singular a qui la perce-
ben, aix0 és, de ser capa¢ de convertir objectes-coses en escultures-cos, produir
doncs I'«extasi de les cosesy» (Bohme, 1995).

Es pot rastrejar la materialitzacio d’aquestes preocupacions d’homo religiosus, en
els mateixos titols de les obres dels segiients anys: Coraza interior-exterior (2013)
(Figura 2), Cordero Pascual (2013) (Figura 3), o Girévagos velados (2014) (Figura 4),
que preconitzen la nocié de transcuerpo, que I’artista elabora més tard, en 2016.
Aquest procediment artistic mostraria aixi «la semblanga que existeix entre 1'artis-
ta i el mistic des de consideracions que assenyalen la importancia de I’artista com
a conductor i catalitzador de I'energia espiritualy (Sinaga, 2017:11), tal com exposa
Joseph Campbell, en la seua concepcid sobre La via de Uart (en el seu llibre Las ex-
tensiones interiores del espacio exterior).

Transcuerpos (2016)

La peca Transcuerpos (2016) (Figura 5), és important per a Francés, que hi veu
plasmat el concepte de cos expandit, la idea d’'un transcuerpo. Hi esta present la
idea d’elevacid i també la forma que d’alguna manera obsessiona Francés i el perse-
gueix: els cossos que estan vetlats. Podem relacionar aquesta conducta que perse-
gueix transcendir a través del cos/obra, amb inquietuds similars en ’obra Columna
sin fin de Brancusi:

Per fi, la doble direcci6 de la columna sense fi recobrava 1'obsessié futurista pel doble
infinit com a cruilla perceptiva des d’on era possible revelar una visi6 que anava a per-
metre elevar-nos més enlla de nosaltres mateixos. Un pilar cosmic que, segons Bran-



(@]
(@]

Transcuerpo

Estos cuerpos/obras que han precisado para su materializacion de un tiempo, de
alguien fisicamente realizandolas -y de una fuerza/pulsion para llevarlas a cabo-,
han apresado de algin modo ese tiempo, esa pulsién, ese cuerpo. Tiempo, pulsion
y cuerpo que son traspasados al objeto; quedan de algdn modo impresos ahi. De
nuevo podemos rastrear un cierto animismo, cierta huella espiritual/energética,
apresada en el procedimiento/ritual de tejer, transmitida a través de ese hacer con
las manos, de ese meditar, que se materializa. Esta manipulacién tejiendo, «confie-
re a cada pieza el caracter aurico que Walter Benjamin reclamaba en La obra de arte
en la época de su reproductibilidad técnicay (Arribas, 2019: 2).

«Las obras artisticas mds antiguas sabemos que surgieron al servicio de un ritual pri-
mero méagico, luego religioso. Es de decisiva importancia que el modo aurico de exis-
tencia de la obra de arte jamas se desligue de la funcién ritual. Con otras palabras: el
valor tnico de la auténtica obra artistica se funda en el ritual en el que tuvo su primery
original valor utily. (Benjamin, 1990: 26)

El propio Francés comenta, respecto al aura del objeto, que no deja de ser un senti-
miento de nostalgia creer en ella en pleno s. XXI, aunque segun el artista «la produ-
ce “el yo”, es como una forma de crear espacio, de crear un espacio propio» (Francés
& Marti, 2020). Podriamos afiadir que seria como ser capaz de generar una forma
(escultura, objeto artistico) que se haga presente de modo singular a quienes la
perciben, esto es, de ser capaz de convertir objetos-cosas en esculturas-cuerpo, pro-
ducir pues el «éxtasis de las cosas» (Bohme, 1995).

Se puede rastrear la materializacion de estas preocupaciones de homo religiosus, en
los propios titulos de las obras de los siguientes anos: Coraza interior-exterior (2013)
(Figura 2), Cordero Pascual (2013) (Figura 3), o Girdvagos velados (2014) (Figura 4),
que preconizan la nocién de transcuerpo, que el artista elabora mas tarde, en 2016.
Este procedimiento artistico mostraria asi «la semejanza que existe entre el artista
y el mistico desde consideraciones que sefialan la importancia del artista como con-
ductor y catalizador de la energia espiritual» (Sinaga, 2017:11), tal y como expone
Joseph Campbell, en su concepcién sobre La via del arte (en su libro Las extensiones
interiores del espacio exterior).

Transcuerpos (2016)

La pieza Transcuerpos (2016) (Figura 5), es importante para Francés, que ve plas-
mado en ella el concepto de cuerpo expandido, la idea de un transcuerpo. En ella
esta presente la idea de elevacidn, y esta presente también la forma que de algin
modo obsesiona y persigue a Francés: los cuerpos que estan velados. Podemos rela-
cionar este proceder que persigue trascender a través del cuerpo/obra, con inquie-
tudes similares en la obra Columna sin fin de Brancusi:

«Por fin, la doble direcciéon de La columna sin fin recobraba la obsesién futurista por
el doble infinito como encrucijada perceptiva desde donde era posible revelar una vi-
sién que iba a permitir elevarnos méas alla de nosotros mismos. Un pilar cdsmico que,



56 Alex Francés. 2010 -2020

cusi, sostenia el cel i ens connectava amb I'immaterial. [ ] Un impuls que no implicava
necessariament una divinitzaci6 sind més aviat una espiritualitzacié del cos a través de
I'éxtasi. (Sinaga, 2017: 82-83)

Allo que esta vetlat... que ens impedeix veure el cos, que només podem imaginar,
intuir, pero la forma definida del qual no és possible albirar; formes fal-liques que
parlen d’'un poder, d’un algar-se (fins i tot podria referir-se al bipedisme) o, segons
Francés, formes que per a ell son com de verges tapades/cobertes per un vel. Per a
Francés es tractaria d’'una representacié del-que-no-pot-ser-revelat, que ens fa in-
ventar, imaginar, perqué no aconseguim revelar-ho. Aixi, afirma: «el cos vetlat em
produeix una sensacio molt interessant, precisament perque desapareixen les des-
igualtats... vetlats tots [ |, seria com un simbol d’'una cosa ambivalent [ |» (Francés &
Marti, 2020). En aquest sentit, es tracta del que ell anomena el femeni vetlat, que no
és femeni ni masculi, «o és les dues coses, amb una certa predominancga del femeni»
(Francés & Marti, 2020) i que no tindria a veure en si ni amb els homes ni amb les
dones, sin6 amb una capacitat espiritual que es mostraria en rituals com els de les
imatges dels frescos de la Vil-la dels Misteris de Pompeia. (Francés & Marti, 2019).

Aquests Misteris de Pompeia, rituals d’iniciacié per a dones de I’€poca romana,
en que la transicié des de I’heréncia grecollatina esta convergint al cristianisme,
obsessionen Alex Francés. Es tractaria d'un moment historic en el qual, es podria
interpretar, s’estaria produint «<una presa de poder per part de ’home de tot I’espiri-
tual i un apartar la donay (Francés & Marti, 2019).

Aquesta forma vetlada encarna la idea que té Francés de cos, de transcuerpo, més que
qualsevol altra representacid. Aquest Femenino velado (2016) (Figura 6) seria com
una representacio fantasmatica, aquest cos que no seria organisme, més aviat plas-
maria la representacio de I'espiritual (més enlla del femeni o masculi): el transcuerpo.

Es cridanera la fascinacié pel plec i els teixits que manifesta Francés «sempre
m’han fascinat les pintures de teles, la sensualitat del plec... on la carn d’alguna ma-
nera esta darrerey (Francés & Marti, 2020). Sense entrar en la complexitat filosofica
del concepte de plec en Deleuze, i encara que siga a manera d’una llicéncia intui-
tiva, resulta interessant associar-lo amb la nocié del femeni vetlat i el transcuerpo
en Francés. Deleuze considera el plec (i la corba), com la forma caracteristica del
Barroc, i resulta una manera grafica de mostrar el que uneix els dos pisos (el pla
material, del cos i el pla espiritual), en una lectura de la filosofia monadica de Leib-
niz, perque en els racons del plec, en la seua part concava i en la convexa, hi cap
tot, el material i 'espiritual, que son un, replegat sobre si mateix. L’época actual és
considerada Neo-barroca per Deleuze, recuperant en part la visio de Leibniz, on ma-
terial i espiritual sén un, pero en 'actualitat no com un acord harmonic (monadic),
sin6 de manera polifonica (nomadica)... (Deleuze, 1989).

Aixi, en el concepte de cos expandit (transcuerpo) de Francés, el cos deixaria de ser
una unitat monadica, per a ser una posicio, en transicid, nomadica... Al seu torn, es



Transcuerpo 57

segun Brancusi, sostenia el cielo y nos conectaba con lo inmaterial. [ ] Un impulso que
no implicaba necesariamente una divinizacion sino mas bien una espiritualizacién del
cuerpo a través del éxtasisy. (Sinaga, 2017: 82-83)

Lo velado... que nos impide ver el cuerpo, que solo podemos imaginar, intuir, pero
cuya forma definida no es posible vislumbrar; formas falicas que hablan de un poder,
de un erguirse (incluso podria referirse al bipedismo) o, segiin Francés, formas que
para €l son como de virgenes tapadas/cubiertas por un velo. Para Francés se trataria
de una representacion de lo-que-no-puede-ser-desvelado, que nos hace inventar, ima-
ginar, pues no logramos desvelarlo. Asi, afirma: «el cuerpo velado me produce una
sensacion muy interesante, precisamente porque desaparecen las desigualdades... ve-
lados todos [ ], seria como un simbolo de algo ambivalente [ |» (Francés & Marti, 2020).
En ese sentido, se trata de lo que €l llama lo femenino velado, que no es femenino ni
masculino, «o es las dos cosas, con cierta predominancia de lo femenino» (Francés &
Marti, 2020) y que no tendria que ver en si ni con los hombres ni con las mujeres, sino
con una capacidad espiritual que se mostraria en rituales como los de las imagenes de
los frescos de la Villa de los Misterios de Pompeya. (Francés & Marti, 2019).

Estos Misterios de Pompeya, rituales de iniciacion para mujeres de la época ro-
mana, en la que la transicion desde la herencia greco-latina esta convergiendo al
cristianismo, obsesionan a Alex Francés. Se trataria de un momento histérico en el
que, se podria interpretar, se estaria produciendo «una toma de poder por parte del
hombre de todo lo espiritual y un apartar a la mujer» (Francés & Marti, 2019).

Esa forma velada encarna la idea que tiene Francés de cuerpo, de transcuerpo, mas que
cualquier otra representacion. Ese Femenino velado (2016) (Figura 6) seria como una
representacion fantasmatica, ese cuerpo que no seria organismo, mas bien plasmaria
la representacion de lo espiritual (mds alld de lo femenino o masculino): el transcuerpo.

Es llamativa la fascinacién por el pliegue y los tejidos que manifiesta Francés «siem-
pre me han fascinado las pinturas de telas, la sensualidad del pliegue... donde la carne
de alguna manera estd detrds» (Francés & Marti, 2020). Sin entrar en la complejidad
filosofica del concepto de pliegue en Deleuze, y aunque sea a modo de una licencia
intuitiva, resulta interesante asociarlo con la nocion de lo femenino velado y el trans-
cuerpo en Francés. Deleuze considera el pliegue (y la curva), como la forma caracte-
ristica del Barroco, y resulta una manera grafica de mostrar lo que une los dos pisos (el
plano material, del cuerpo y el plano espiritual), en una lectura de la filosofia monadi-
ca de Leibniz, pues en los recovecos del pliegue, en su parte céncava y en la convexa,
cabe todo, lo material y lo espiritual, que son uno, replegado sobre si mismo. La épo-
ca actual es considerada Neo-barroca por Deleuze, recuperando en parte la vision de
Leibniz, en donde lo material y lo espiritual son uno, pero en la actualidad no como un
acorde arménico (monddico), sino de forma polifénica (nomddica)... (Deleuze, 1989).

Asi, en el concepto de cuerpo expandido (transcuerpo) de Francés, el cuerpo dejaria
de ser una unidad mondadica, para ser una posicion, en transicion, nomadica... A su



58 Alex Francés. 2010 -2020

tracta d’'un estar en transicio, entre cos i escultura, entre cos/materia i cos/espiri-
tual, entre femeni i masculi, i de manera polifonica, no d’'una manera Unica... i aixo
seria precisament alldo misteric, incognoscible, divi, que si fora revelat desapareixe-
ria... Traslladat a I'obra d’art, aquest intent de desvetlament corrobora «el fracas
implicit en tot anomenament, sempre parcial, subjectiu i fragmentari de la veritaty
(Francés, 2015: 221).

Ens ressonen en aquestes paraules de I’artista algunes de les idees que intuim
inserides en el plec deleuzia: «La forma fal-lica seria el masculi i que estiga vetlat
faria referencia al femeni, per aixo té els dos, I'essencia del divi (mistéric); la inte-
rioritat de cada un és com una cosa que s’al¢a pero al mateix temps esta coberta;
perque si I'alce desapareix; es tracta del misteric que hi ha en cada un» (Francés
& Marti, 2020).

A Francés I'atrau aquesta forma (forma/informe) coberta amb un teixit que és com
«una verge o un fal-lus cobert, un cos vetlat -femeni i fal-lic-, una forma que conta
alguna cosa». Aquesta atraccié pel cos vetlat ens ha recordat aixi mateix el con-
cepte que encunya Clérambault, d’ifefilia erotica, del grec yfé (‘teixit’) (Perniola,
2016: 108), amb que es referia a I’atracci6 cap al teixit, una experiéncia sensorial,
sinestesica, que es desencadenava al contacte amb el teixit. Encara que, segons Clé-
rambault, tal experiéncia, «té un caracter neutral, és un sex appeal de I'inorganic,
perque es troba més enlla de la diferencia entre els sexesy» (Perniola, 2016: 108). En
aquestes dones arabs, estudiades per Clérambault, la «imatge del cos és reemplaca-
da per la tela, que sovint més I’esborra que el ressalta» (Perniola, 2016: 108).

En aquest sentit, es produeix també un intent de transcuerpo, d’anar més enlla de
I'organisme com a tal, per a accedir a una altra cosa, encara que, en el cas proposat
per Clérambault «Els cossos de tela ja no tenen res organic: en cert sentit son con-
tracossos perque semblen regits per un dinamisme autonom i independent respec-
te als cossos de carn que suposadament cobreixeny (Perniola, 2016: 108).

En els Misteris de Pompeia es donava una ordre de no destapar alld que estava vet-
lat, aquesta ordre podria tindre a veure amb misteris magics, religiosos, espirituals
o de I'inconscient atés que:

en la mesura en que l'inconscient és el resultat d’‘innombrables experiéncies existen-
cials, no pot deixar d’assemblar-se als diversos universos religiosos. Perque la religio
és la soluci6 exemplar de tota crisi existencial, no sols perque és capag de repetir-se in-
definidament, sind també perque la considera d’origen transcendent i, per consegiient,
es valora com a revelacié rebuda d’un altre mon, trans-huma. (Eliade, 2018: 177)

En la tesi doctoral d’Alex Francés Fragmento y duelo. Pepe Espalitl, Juan Mufioz y Doris
Salcedo (1988-1993), Francés dedica unes paraules respecte a la produccio de sentit
en I'obra de Pepe Espalit que, pensem, podria aplicar-se a la seua mateixa obra:



Transcuerpo 59

vez, se trata de un estar en transicion, entre cuerpo y escultura, entre cuerpo/ma-
teria y cuerpo/espiritual, entre femenino y masculino, y de forma polifénica, no de
una manera Unica... y eso seria precisamente lo mistérico, lo incognoscible, lo divi-
no, que si fuera desvelado desapareceria... Trasladado a la obra de arte, este intento
de desvelamiento corrobora «el fracaso implicito en todo nombramiento, siempre
parcial, subjetivo y fragmentario de lo verdadero» (Francés, 2015: 221).

Nos resuenan en estas palabras del artista algunas de las ideas que intuimos inser-
tas en el pliegue deleuziano: «La forma falica seria lo masculino y que esté velado
haria referencia a lo femenino, por eso tiene ambos, la esencia de lo divino (misté-
rico); la interioridad de cada uno es como una cosa que se levanta pero al mismo
tiempo esta cubierto; porque si lo levanto desaparece; se trata de lo mistérico que
hay en cada uno» (Francés & Marti, 2020).

A Francés le atrae esa forma (forma/informe) cubierta con un tejido que es como «una
virgen o un falo cubierto, un cuerpo velado -femenino y falico-, una forma que cuen-
ta algo». Esta atraccién por el cuerpo velado nos ha recordado asimismo al concepto
que acuna Clérambault, de ifafilia erética del griego yfé (tejido) (Perniola, 2016: 108),
con el que se referfa a la atraccién hacia el tejido, una experiencia sensorial, sinesté-
sica, que se desencadenaba al contacto con el tejido. Aunque, segiin Clérambault, tal
experiencia, «tiene un caracter neutral, es un sex appeal de lo inorganico, porque se
encuentra mds alld de la diferencia entre los sexos» (Perniola, 2016: 108). En estas
mujeres drabes, estudiadas por Clérambault, la «<imagen del cuerpo es reemplazada
por la tela, que a menudo, m4s lo borra que lo resalta» (Perniola, 2016: 108).

En ese sentido, se produce también un intento de transcuerpo, de ir mas alla del
organismo como tal, para acceder a otra cosa, aunque, en el caso propuesto por Clé-
rambault «Los cuerpos de tela ya no tienen nada organico: en cierto sentido son con-
tracuerpos porque parecen regidos por un dinamismo auténomo e independiente
respecto a los cuerpos de carne que supuestamente cubreny (Perniola, 2016: 108).

En los Misterios de Pompeya se daba una orden de no destapar aquello que estaba
velado, esta orden podria tener que ver con Misterios magicos, religiosos, espiritua-
les o del inconsciente dado que:

«en la medida en que el inconsciente es el resultado de innumerables experiencias existen-
ciales, no puede dejar de parecerse a los diversos universos religiosos. Pues la religion es
la solucion ejemplar de toda crisis existencial, no sélo porque es capaz de repetirse indefi-
nidamente, sino también porque la considera de origen trascendente y, por consiguiente,
se la valora como revelacion recibida de otro mundo, trans-humanop. (Eliade, 2018: 177)

En Ia tesis doctoral de Alex Francés Fragmento y duelo. Pepe Espalit, Juan Mufioz y
Doris Salcedo (1988-1993), Francés dedica unas palabras respecto a la produccion de
sentido en la obra de Pepe Espaliu que, pensamos, podria aplicarse a su propia obra:



60 Alex Francés. 2010 -2020

En termes de produccid de sentit en la practica de I'art en Pepe Espalit, aquesta cerca
a les palpentes, aquesta certesa d’'una completa ceguesa, és la garantia de la foscor en
la qual s’interna I'artista en el seu cau, té a veure amb una incorporacio que no esta en
I'ordre de la significacid, per a ell I’art no és una manera de comprendre el mén, sind de
I'incomprensible de I'existir, de I'impossible, del que falta, de I’absent, del simptoma o
assenyalament del dolor i de I'angoixa com a una altra manera d’expressar la veritat.
aquesta veritat suposada que l'artista reconstrueix a partir de fragments, o d’'una ex-
periencia fragmentaria, és el reconeixement del fracas implicit en tot anomenament,
sempre parcial, subjectiu i fragmentari de la veritat, perd en aquest fracas reconegut,
trobem la insisténcia d’una cerca personal subjectada en un dolor d’estar fora, escindit,
cos-fragment i construcci6 de cos en la practica de I’art, on les pulsions contingudes en
el biologic del cos juguen un important paper en aquesta necessitat de fer de 'art un
cau, un refugi i un cami, una escriptura que es determina en el seu trajecte final cap a
lamort, on el dolor i el gaudi s’ajunten i donen sentit final a la seua experiéncia estetica
ivital. (Francés, 2015: 221)

Cos-casa-Cosmos

En la pega Caseta (2017) (Figura 7-8), es deixa caure una cosa damunt d’una altra...
Aquest Us dels materials i aquests procediments per a Francés resulta en transcuer-
pos també; son escultures, son una representacio del cos, en el sentit que estan con-
formades per una estructura rigida (0ssos), una superficie semirigida o blana (pell),
que esta perforada (forats, cavitats... del cos); els forats estan pintats i tallats a ma.
Es tracta d’'una abstraccid del cos, la seua minima expressié o esquema: perque el
cos esta ple de forats, fisics, metaforics i simbolics. Aquestes peces podrien perfec-
tament haver-se titulat Transcuerpos I, II, IiI... (pell, ossos i forats...). Alex Francés
veu cos en totes elles (Francés & Marti, 2019).

Es produeix una concepcio en la qual cos-casa-cosmos estan relacionats i ens poden
guiar o conduir a la transcendéncia, «cada una d’aquestes imatges equivalents -
Cosmos, casa, cos huma- presenta o és susceptible de rebre una <obertura> supe-
rior que faga possible el transit a I'altre méony (Eliade, 2018: 146). Continua Eliade,
amb aquesta metafora cap a la transcendencia, que relacionem amb el concepte
de transcuerpo de Francés, «D’una manera o altra, el Cosmos en que s’habita -cos,
casa, territori tribal, aquest mén d’aci integrament- comunica per dalt amb un altre
nivell que hi és transcendent”; “Tot habitacle estable on u s’instal-la <> equival, en
el pla filosofic, a una situacio essencial que s’ha assumity (Eliade, 2018: 149) -enca-
ra que siga temporalment-.

En aquest sentit, en un ambit profa «Igual que I’habitacié d’'un home modern ha per-
dut els seus valors cosmologics, el seu cos esta privat de tota significacié religiosa
i espiritual» (Eliade, 2018: 150), qliestié que Francés, a través de les seues escultu-
res/transcuerpos, tracta de sacralitzar (fer transcendent) de nou i pretendria potser
convertir i valorar I'obra com a «revelacid rebuda d’un altre mon, trans-humay (Elia-
de, 2018: 177).



Transcuerpo 61

«En términos de produccion de sentido en la practica del arte en Pepe Espalit, esta bus-
queda a tientas, esta certeza de una completa ceguera, es la garantia de la oscuridad en
la que se interna el artista en su topera, tiene que ver con una incorporacion que no esta
en el orden de la significacion, para él el arte no es una forma de comprender el mundo,
sino de lo incomprensible del existir, de lo imposible, de lo que falta, de lo ausente, del
sintoma o sefialamiento del dolor y de la angustia como otra forma de expresar lo ver-
dadero. Esa verdad supuesta que el artista reconstruye a partir de fragmentos, o de una
experiencia fragmentaria, es el reconocimiento del fracaso implicito en todo nombra-
miento, siempre parcial, subjetivo y fragmentario de lo verdadero, pero en ese fracaso
reconocido, encontramos la insistencia de una btusqueda personal sujetada en un dolor
de estar afuera, escindido, cuerpo-fragmento y construccién de cuerpo en la practica
del arte, donde las pulsiones contenidas en lo biol6gico del cuerpo juegan un impor-
tante papel en esa necesidad de hacer del arte una topera, un refugio y un camino, una
escritura que se determina en su trayecto final hacia la muerte, donde el dolor y el goce
se juntan y dan sentido final a su experiencia estética y vitaly. (Francés, 2015: 221)

Cuerpo-casa-Cosmos

Enla pieza Caseta (2017) (Figura 7-8), se deja caer algo encima de otra cosa... Este uso
de los materiales y estos procedimientos para Francés resulta en transcuerpos tam-
bién; son esculturas, son una representacion del cuerpo, en el sentido de que estan
conformadas por una estructura rigida (huesos), una superficie semirrigida o blanda
(piel), que esté perforada (agujeros, cavidades... del cuerpo); los agujeros estan pinta-
dos y cortados a mano. Se trata de una abstracciéon del cuerpo, su minima expresion
0 esquema: porque el cuerpo esta lleno de agujeros, fisicos, metaforicos y simboli-
cos. Estas piezas podrian perfectamente haberse titulado Transcuerpos I, II, I1I... (piel,
huesos y agujeros...). Alex Francés ve cuerpo en todas ellas (Francés & Marti, 2019).

Se produce una concepcién en la que cuerpo-casa-cosmos estan relacionados y nos
pueden guiar o conducir a la trascendencia, «cada una de estas imagenes equiva-
lentes -Cosmos, casa, cuerpo humano- presenta o es susceptible de recibir una
<abertura> superior que haga posible el transito al otro mundo» (Eliade, 2018: 146).
Continua Eliade, con esta metafora hacia la trascendencia, que relacionamos con el
concepto de transcuerpo de Francés, «De un modo u otro, el Cosmos en que se habi-
ta -cuerpo, casa, territorio tribal, este mundo de aqui en su totalidad- comunica por
lo alto con otro nivel que le es trascendente”; “Toda morada estable donde uno se
<instala> equivale, en el plano filosofico, a una situacion esencial que se ha asumi-
do» (Eliade, 2018: 149) -aunque sea temporalmente-.

En ese sentido, en un ambito profano «Al igual que la habitacién de un hombre
moderno ha perdido sus valores cosmoldgicos, su cuerpo esta privado de toda sig-
nificacion religiosa y espiritualy (Eliade, 2018: 150), cuestién que Francés, a través
de sus esculturas/transcuerpos, trata de sacralizar (hacer trascendente) de nuevo
y pretenderia quizas convertir y valorar la obra como «revelacion recibida de otro
mundo, trans-humano» (Eliade, 2018: 177).



62 Alex Francés. 2010 -2020

Es percep l'estil (entés com a «connexions entre artefactes, entre relacionsy) de
I’obra de Francés, en el conjunt de I’obra, conformada per parts d’un tot, si seguim
les argumentacions de I’aproximacio antropologica a I’art d’Alfred Gell:

Gell argumenta que les obres d’art sén parts d’un <objecte distribuit> que es correspon
amb totes les obres d’un sistema determinat (individual o col-lectiu), que es distribueix
en el temps i ’espai. L’estil es funda en connexions d’artefactes, i el que val a escala
individual (les pintures de Rembrandt) val en I’ambit col-lectiu (els tatuatges marque-
sans). Percebre un estil és essencialment captar les <relacions entre les relacions> de
les formes com a part del tot. (Wilde & Ardoz, 2016: 27)

En aquest sentit, respecte de la seua trajectoria, el mateix Francés parla d’'un «canvi
en les maneres de fer» més que d’una ruptura (Francés & Marti, 2019). Segons ma-
nifesta, «veig salts que s6n molt brutals de forma, d’estetica, pero no obstant aixo la
meua sensacid és que estic fent el mateix treball; no que estiga treballant sobre les
mateixes coses exactament pero si que estic sobre aquest mateix trebally (Francés
& Marti, 2020) i «aquest treball és un treball d’exposicid del cos, de reconeixement
i auto-coneixement a través de la imatge del que és cos; de la seua relacio amb
l'organisme i amb el jo» (Francés & Marti, 2020), «per a avangar [aquest treball]
s’ha hagut de canviar formes i suports» (Francés & Marti, 2020). Aixi doncs, podria
concloure’s que la transformacié de les produccions dels taltims anys cap a una ma-
terialitat escultorica i objectual més que una ruptura tematica (s’estarien tractant
les mateixes preocupacions de fa decades) suposaria una evoluci6 procedimental a
I’hora de plasmar una corporalitat que, més enlla de la materialitat com a organis-
me, remet a una certa transcendencia.

L’espai-cos expositiu: generar atmosfera a la Sala del Dormitori

Les ultimes produccions de la trajectoria artistica d’Alex Francés en les quals ens
hem centrat consistirien en una evoluci6 de les mateixes preocupacions de déca-
des anteriors, amb predomini d'un interés en els resultats escultorics, objectuals
(presencia), més que de tractaments anteriors entorn de la imatge fotografica o la
performance per a fotografia (i video). Les preocupacions s’aborden des d’una con-
cepcié que hem assimilat a les de I’homo religiosus, sent el concepte de transcuerpo
una materialitzacié d’aquesta vivencia d’'un cos en expansio, d’ansia transcendent,
de manera vertical i també horitzontal (polifonic).

En aquest sentit, es dona la circumstancia -fortuita- que el Centre del Carme es-
tiga situat a I’antic convent de 'orde dels Germans de la Benaurada Mare de Déu
del Mont Carmel, també anomenat orde dels carmelites (finals del segle XII), i que
I'exposicié Transcuerpo: Alex Francés, 2010-2020 estiga situada a la planta ultima,
precisament a la Sala que va ser durant segles I'antic dormitori dels frares. Tota una
sincronitat jungiana...

Es tracta d’'un marc certament vinculat pel sentit i ple de potencial per a presentar
I'obra de Francés (2010-2020) perqué, encara que no es tracta d’'una cosa predeter-



Transcuerpo 63

Se percibe el estilo (entendido como «conexiones entre artefactos, entre relacionesy)
de la obra de Francés, en el conjunto de la obra, conformada por partes de un todo, si
seguimos las argumentaciones de la aproximacion antropoldgica al arte de Alfred Gell:

«Gell argumenta que las obras de arte son partes de un <objeto distribuido> que se co-
rresponde con todas las obras de un sistema determinado (individual o colectivo), que
se distribuye en el tiempo y el espacio. El estilo se funda en conexiones de artefactos,
y lo que vale a nivel individual (las pinturas de Rembrandt) vale a nivel colectivo (los
tatuajes marquesanos). Percibir un estilo es esencialmente captar las <relaciones entre
las relaciones> de las formas como parte del todo». (Wilde & Ardoz, 2016: 27)

En ese sentido, respecto de su trayectoria, el propio Francés habla de un «cambio
en los modos de hacery mas que de una ruptura (Francés & Marti, 2019). Segiin ma-
nifiesta, «veo saltos que son muy brutales de forma, de estética, pero sin embargo
mi sensacién es de que estoy haciendo el mismo trabajo; no que esté trabajando
sobre las mismas cosas exactamente pero si que estoy sobre ese mismo trabajo»
(Francés & Marti, 2020) y «ese trabajo es un trabajo de exposicion del cuerpo, de
reconocimiento y auto-conocimiento a través de la imagen de lo que es cuerpo; de
su relacién con el organismo y con el yo» (Francés & Marti, 2020), «para avanzar
[ese trabajo] ha habido que cambiar formas y soportes» (Francés & Marti, 2020). Asi
pues, podria concluirse que la transformacion de las producciones de los ultimos
afos hacia una materialidad escultorica y objetual méas que una ruptura tematica
(se estarian tratando las mismas preocupaciones de hace décadas) supondria una
evolucion procedimental a la hora de plasmar una corporalidad que, més alla de la
materialidad como organismo, remite a una cierta transcendencia.

El espacio-cuerpo expositivo: generar atmosfera en la Sala del Dormitorio.

Las ultimas producciones de la trayectoria artistica de Alex Francés en las que nos
hemos centrado consistirian en una evolucion de las mismas preocupaciones de
décadas anteriores, con predominio de un interés en los resultados escultdricos,
objetuales (presencia), mas que de tratamientos anteriores en torno a la imagen
fotogréfica o la performance para fotografia (y video). Las preocupaciones se abor-
dan desde una concepcion que hemos asimilado a las del homo religiosus, siendo el
concepto de transcuerpo una materializacion de esta vivencia de un cuerpo en ex-
pansidn, de ansia trascendente, de modo vertical y también horizontal (polifonico).

En ese sentido, se da la circunstancia -fortuita- de que el Centre del Carme esté
ubicado en el antiguo Convento de la Orden de los Hermanos de la Bienaventurada
Virgen Maria del Monte Carmelo, también llamada Orden de los Carmelitas (finales
del siglo XII), y de que la exposicion Transcuerpo: Alex Francés, 2010-2020 esté ubi-
cada en la planta ultima, precisamente en la Sala que fue durante siglos el antiguo
dormitorio de los frailes. Toda una sincronidad jungiana...

Se trata de un marco ciertamente vinculado por el sentido y lleno de potencial para
presentar la obra de Francés (2010-2020) pues, aunque no se trata de algo predeter-



64 Alex Francés. 2010 -2020

minada per I'artista, una atzarosa poetica -o una sincronicitat, ja que aquesta es
refereix a «la simultaneitat de dos successos vinculats pel sentit perdo de manera
no causal» -ha volgut que es mostre un corpus d’obra- a la qual guia un desig de
cerca, precisament en un dormitori, un lloc de transit entre mons (el llit, la nit, el
cos, el desig, ’ensomni, les tribulacions nocturnes...), una cosa que a Francés li
agrada si pensa «en els frares ficats al llit en fileres, dormint i somiant...» (Francés
& Marti, 2020), i particularment un dormitori de frares (que aspiren a portar una
vida ascetica, el fonament de la qual és la contemplacio, I’oracié -i amb aquesta, la
meditacié-, el recolliment i el silenci, que implica la vida humil -1'orde carmelita
és mendicant- i de dependéncia dels altres). Es podria establir un cert paral-lelis-
me entre les cerques i la vida del frare mendicant, i la cerca artistica de Francés i
la vida de I'artista -precaria, les més de les vegades-. Preguntat sobre la qiiestio
d’equiparar-lo, en la seua faceta artistica, amb 1’homo religiosus, Francés admet que
es tracta més «d’un desig que d’una realitat, d’'un intent o meta, d’'una via» encara
que tem que li puga «quedar una mica gran» (Francés & Marti, 2020).

Hem vist aixi mateix com Francés parlava de «crear un espai propi» amb les seues
obres (en aquest cas no sols escultoriques, sind també en video, sonores, etc.), que
seria equiparable a la creacié d’un «mon propi» (Francés & Marti, 2020). En efecte,
aixi com el seu concepte de transcuerpo es refereix a com el cos «esta en ’'objecte
i I'objecte, al seu torn, es fa cos» (Francés & Marti, 2020), en el cas de la disposicid
del conjunt de les obres a la Sala del Dormitori, I’artista tractara de tenyir d’extasi
I'espai, de generar una atmosfera en el sentit de Bohme (1’aura dels espais):

A Bohme li correspon el meérit d’haver introduit en 'estética, partint del concepte d’au-
ra en Benjamin, encara que modificant-lo significativament, el concepte d’atmosfera.
Defineix les atmosferes com a [...] espais, en la mesura que la preséncia de les coses,
de les persones o de les constel-lacions que els envolten, aixo és, els seus “extasis”, els
“tinyen”. (Bbhme, 1995:33) en (Fischer-Lichte, 2011: 235-236).

L’espai expositiu es pot entendre com a espai performatiu, en el qual tindran lloc
totes aquestes presencies i connexions. Francés comenta com en el seu estudi tre-
balla les peces sobre un escenari: «necessite posar-lo aci, fotografiar-lo per a con-
véncer-me que l'objecte va gitat o va dret, o porta aquesta cosa o porta aquesta
altray (Francés & Marti, 2020). Es a dir, les peces, col-locades sobre un escenari sén
observades, fotografiades, separades de la resta d’objectes mundans, a manera de
pedestal que les diferencia i singularitza.

De la mateixa manera, en I'espai expositiu de I’antic dormitori dels frares del Cen-
tre del Carme, Francés vol «crear un espai on el sonor funcione, intentar fer una
gran instal-lacié» (Francés & Marti, 2020), és a dir, generar atmosfera (Bohme), ex-
plorant les possibilitats de la Sala del Dormitori, intentant recuperar un poc de la
carrega historica que aquest espai arrossega: segles de pregaries, cerques, tribu-
lacions i ensomnis... a través de les similars reverberacions que 1'obra en el seu
conjunt d’Alex Francés proposa.



Transcuerpo 65

minado por el artista, una azarosa poética -0 una sincronicidad, puesto que esta se
refiere a «la simultaneidad de dos sucesos vinculados por el sentido pero de manera
no causaly -ha querido que se muestre un corpus de obra- a la que guia un deseo de
busqueda, precisamente en un dormitorio, un lugar de transito entre mundos (la cama,
la noche, el cuerpo, el deseo, la ensofnacion, las tribulaciones nocturnas...), algo que a
Francés le gusta si piensa «en los frailes acostados en hileras, durmiendo y sonando...»
(Francés & Marti, 2020), y particularmente un dormitorio de frailes (que aspiran a
llevar una vida ascética, cuyo fundamento es la contemplacion, la oracion -y con ella
la meditacion-, el recogimiento y el silencio, que implica la vida humilde -la orden
carmelita es mendicante- y de dependencia de los demds). Se podria establecer un
cierto paralelismo entre las busquedas y la vida del fraile mendicante, y la busqueda
artistica de Francés y la vida del artista -precaria, las mas de las veces-. Preguntado
sobre la cuestion de equipararle, en su faceta artistica, con el homo religiosus, Francés
admite que se trata mas «de un deseo que de una realidad, de un intento o meta, de
una via» aunque teme que le pueda «quedar algo grande» (Francés & Marti, 2020).

Hemos visto asimismo como Francés hablaba de «crear un espacio propio» con sus
obras (en este caso no solo escultdricas, sino también en video, sonoras, etc.), que se-
ria equiparable a la creacion de un «<mundo propio» (Francés & Marti, 2020). En efecto,
asi como su concepto de transcuerpo se refiere a como el cuerpo «estéa en el objeto y el
objeto, a su vez, se hace cuerpo» (Francés & Marti, 2020), en el caso de la disposicién
del conjunto de las obras en la Sala del Dormitorio el artista, tratara de tefiir de éxtasis
el espacio, de generar una atmdsfera en el sentido de Bohme (el aura de los espacios):

«A Bohme le corresponde el mérito de haber introducido en la estética, partiendo del
concepto de aura en Benjamin, aunque modificandolo significativamente, el concepto
de atmdsfera. Define las atmosferas como [...] espacios, en la medida en que la presen-
cia de las cosas, de las personas o de las constelaciones que los rodean, esto es, sus
“éxtasis”, los “tifien”» (Bohme, 1995:33) en (Fischer-Lichte, 2011: 235-236).

El espacio expositivo se puede entender como espacio performativo, en el que van
a tener lugar todas estas presencias y conexiones. Francés comenta como en su es-
tudio trabaja las piezas sobre un escenario: «necesito ponerlo ahi, fotografiarlo para
convencerme de que el objeto va tumbado o va de pie, o lleva esta cosa o lleva esta
otra» (Francés & Marti, 2020). Es decir, las piezas, colocadas sobre un escenario
son observadas, fotografiadas, separadas del resto de objetos mundanos, a modo de
pedestal que las diferencia y singulariza.

Del mismo modo, en el espacio expositivo del antiguo dormitorio de los frailes del
Centre del Carme, Francés quiere «crear un espacio donde lo sonoro funcione, in-
tentar hacer una gran instalaciény (Francés & Marti, 2020), es decir, generar atmos-
fera (Bohme), explorando las posibilidades de la Sala del Dormitorio, intentando
recuperar algo de la carga historica que dicho espacio arrastra: siglos de plegarias,
busquedas, tribulaciones y ensofaciones... a través de las similares reverberacio-
nes que la obra en su conjunto de Alex Francés propone.



66 Alex Francés. 2010 -2020

Referéncies
ARRIBAS, D., 2019: “Conservar el aura. La mirada antropoldgica de Silvia Marti
Mari”, Lo que una tenga (2019), MARTI MARI, S. La Imprenta CG, Valéncia.

BATAILLE, G., 2018: Teoria de la religion & El culpable. Ed. Taurus, Madrid.

BENJAMIN, W., 1990: “La obra de arte en la época de reproductibilidad técnica”,
Discursos interrumpidos I. Ed. Taurus, Madrid.

BOHME, G.,1995: Atmosphdire. Essays zur neuen Asthhetik, Frankfurt.

CRUZ SANCHEZ, P. A. & HERNANDEZ-NAVARRO, M. A. (Eds.), 2004: Cartografias
del cuerpo. La dimension corporal en el arte contempordneo. Ed. Cendeac, Murcia.

DELEUZE, G., 1989: El pliegue. Leibniz o el barroco. Paidés, Barcelona [1988].
ELIADE, M.,1992: Lo sagrado y lo profano. Ed. Labor; Barcelona.

FISCHER-LICHTE, E., 2011: Estética de lo performativo. Abada Editores, Madrid
[2004].

FRANCES, A., 1915: tesis doctoral “Fragmento y duelo. Pepe Espalit, Juan Mu-
noz y Doris Salcedo (1988-1993)”, UPV, 2015. https://riunet.upv.es/hand-
1e/10251/63675

FRANCES, A. & MARTI, S., 2019: Conversacion, 4/12/2019, Valéncia (no publicada).
FRANCES, A. & MARTI, S., 2020: Conversacion, 12/8/2020, Valéncia (no publicada).

MARCO SIMON, F., 2019: Los contextos de la magia en el imperio romano: incerti-
dumbre, ansiedad y miedo. Ed. Prensas de la Universidad de Zaragoza, Saragossa.

MARTEL, J.F., 2016: Vindicacion del arte en la era del artificio. Ed. Atalanta, Madrid.

PERNIOLA, M., 2016: “El cuarto cuerpo”, Cruz Sanchez, P. A. & Hernandez-Nava-
rro, M.A. (Eds.) (2004) Cartografias del cuerpo. La dimension corporal en el arte con-
tempordneo. Ed. Cendeac, Murcia.

SINAGA, E., 2017: Escritos sobre arte, 1999-2016. Ed. Cendeac, Mtrcia.

WILDE, G. & ARAOZ, G., 2016: “Presentacién. Arte y agencia: més alla de Alfred Gell”,
Arte y agencia. Una teoria antropoldgica, GELL, A., 2016. Sb editorial, Buenos Aires.



Transcuerpo 67

Referencias
ARRIBAS, D., 2019: “Conservar el aura. La mirada antropoldgica de Silvia Marti
Mari”, Lo que una tenga (2019), MARTI MARI, S. La Imprenta CG, Valencia.

BATAILLE, G., 2018: Teoria de la religion & El culpable. Ed. Taurus, Madrid.

BENJAMIN, W., 1990: “La obra de arte en la época de reproductibilidad técnica”,
Discursos interrumpidos I. Ed. Taurus, Madrid.

BOHME, G.,1995: Atmosphdire. Essays zur neuen Asthhetik, Francfort.

CRUZ SANCHEZ, P. A. & HERNANDEZ-NAVARRO, M. A. (Eds.), 2004: Cartografias
del cuerpo. La dimension corporal en el arte contempordneo. Ed. Cendeac, Murcia.

DELEUZE, G., 1989: El pliegue. Leibniz o el barroco. Paidds, Barcelona [1988].
ELIADE, M.,1992: Lo sagrado y lo profano. Ed. Labor; Barcelona.

FISCHER-LICHTE, E., 2011: Estética de lo performativo. Abada Editores, Madrid
[2004].

FRANCES, A., 1915: Tesis Doctoral “Fragmento y duelo. Pepe Espalid, Juan Mu-
noz y Doris Salcedo (1988-1993)”, UPV, 2015. https://riunet.upv.es/hand-
le/10251/63675

FRANCES, A. & MARTI, S., 2019: Conversacicn, 4/12/2019, Valencia (no publicada).
FRANCES, A. & MARTI, S., 2020: Conversacion, 1 2/8/2020, Valencia (no publicada).

MARCO SIMON, F., 2019: Los contextos de la magia en el imperio romano: incerti-
dumbre, ansiedad y miedo. Ed. Prensas de la Universidad de Zaragoza, Zaragoza.

MARTEL, J.F., 2016: Vindicacion del arte en la era del artificio. Ed. Atalanta, Madrid.

PERNIOLA, M., 2016: “El cuarto cuerpo”, Cruz Sanchez, P. A. & Hernandez-Nava-
rro, M.A. (Eds.) (2004) Cartografias del cuerpo. La dimension corporal en el arte con-
tempordneo. Ed. Cendeac, Murcia.

SINAGA, F., 2017: Escritos sobre arte, 1999-2016. Ed. Cendeac, Murcia.

WILDE, G. & ARAOZ, G., 2016: “Presentacién. Arte y agencia: mas alla de Alfred Gell”,
Artey agencia. Una teoria antropoldgica, GELL, A., 2016. Sb editorial, Buenos Aires.



68 Alex Francés. 2010 -2020

Figura 4. Girévagos velados, 2014

Punt de ganxo pintat / Ganchillo pintado
Figura 1. 8 cos enganxat, 2012 4 peces / 4 piezas de 20 x 18 cm

8 objectes de punt de ganxo de palangre de
canem / 8 objetos de ganchillo de palangre de

canamo
30x200x 300 cm

Figura 2. Coraza interior - exterior, 2013

Punt de ganxo pintat / Ganchillo pintado
2 peces / 2 piezas de 20 x 25 x 35 cm Figura 5. Transcuerpos, 2016
Punt de ganxo pintat, serrells i suports de ferro /
Ganchillo pintado, flecos y soportes de hierro
180x25i130x 25 cm

Figura 3. Cordero Pascual, 2013

Punt de ganxo pintat, pa d’or, manuella de fe-
rro / Ganchillo pintado, pan de oro, mancuer-
na de hierro

30x30x26cm



Transcuerpo 69

Figura 6. Femenino velado, 2016

Punt de ganxo pintat, fusta i serrells de cordd /
Ganchillo pintado, madera y flecos de cordén
50x 27 x27 cm

Figura 8. Caseta, 2017

Railite, porta i paper pintat i perforat / Railite,
puerta y papel pintado y perforado

200x 78 x 60 cm

Figura 7. Caseta, 2017
Porta, finestra i paper pintat i perforat / Puerta,

ventana y papel pintado y perforado
200x 78 x 49 cm



