
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

El logos del corazón en María Zambrano 
 
 

Autor 

 
Antonio Albero Sáenz de Navarrete 

 
 
 
 

Directora 
 

Gemma del Olmo Campillo 
 

 
 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

Grado en Filosofía 
Junio de 2014 

 



 2

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

El amor espera  

donde la razón desespera 

 

George Lyttelton, «Epigrama» 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3

 

 

 

 

 

 

Resumen 

 

 Este trabajo muestra el transcurso de la razón poética de María Zambrano, desde 

sus inicios, con el artículo «Hacia un saber sobre el alma», hasta lo que se puede 

considerar el centro de la obra de la autora: El hombre y lo divino. Algunos trabajos 

representativos, como Pensamiento y poesía en la vida española y Filosofía y poesía, 

son tomados de una manera secundaria, por haber sido objeto de anteriores trabajos 

míos. En lugar de volver a abordarlos o limitarme a remitir a Zambrano a su contexto 

hispánico, he decidido ir más allá de esta órbita para mostrar lecturas posibles de la 

autora que la explican desde un ángulo menos usual, pero basándome en escritores de su 

mismo momento o de una gran cercanía temporal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4

 

 

 

 

 

 

Índice: 

 

Notas previas acerca de las citas y la bibliografía.........................................................p. 5 

1. Introducción. Hacia el saber del alma.......................................................................p. 6 

2. Penetrando en el saber del alma................................................................................p. 9 

2.1. Sobre «Poema y sistema»...........................................................................p. 9 

2.2. Acerca de la metáfora del corazón............................................................p. 10 

3. El ensayo de una nueva forma de ser. De Nietzsche a Zambrano...........................p. 12 

4. Conexiones entre Freud y Zambrano. El sentimiento oceánico u originario..........p. 16 

5. Freud y el freudismo según Zambrano....................................................................p. 18 

6. El amor en El hombre y lo divino............................................................................p. 20 

7.Conclusiones.............................................................................................................p. 25 

Bibliografía..................................................................................................................p. 28 

Para seguir investigando..............................................................................................p. 32 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5

Notas previas acerca de las citas y la bibliografía 

Mi tutora y yo hemos convenido citar las ediciones originales de los artículos de 

Zambrano de los que aquí trato o nombro, así como muestro la fecha de publicación 

original de todas sus obras en la bibliografía. Cuando ya he dado los datos de 

publicación originales de un artículo, en subsiguientes referencias me remito a él por 

medio de la edición actual utilizada. 

Requiere una mención especial el hecho de que la mayoría de las ediciones que 

circulan de El hombre y lo divino, de María Zambrano, están preñadas de erratas y 

errores, debido a un mal ejercicio de edición, no revisado y aun a reediciones tampoco 

revisadas, que han sumado errores a los anteriores errores y erratas. (De esto da 

detallada cuenta Jesús Moreno Sanz, en el primer volumen editado de las obras 

completas de María Zambrano.1) Debido a ello, he manejado tanto una de las ediciones 

de bolsillo2, como la más seria y revisada de Jesús Moreno. Así, a la hora de citar El 

hombre y lo divino, hago referencia a ambas. Da la casualidad, no obstante, de que las 

citas que he tomado coinciden en los dos casos, sin errores ni erratas de por medio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 MORENO SANZ, Jesús (ed.), 'Ediciones', en "Anejo a El hombre y lo divino", en «Anejos y notas», en  
María Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Círculo de lectores, Barcelona, 2011, pp. 
1184-1186. 
2 ZAMBRANO, María, El hombre y lo divino [1973], FCEE (Fondo de cultura económica de España), 
Madrid, 2007. 



 6

1. Introducción. Hacia el saber del alma 

Se pueden encontrar distintos antecedentes al pensamiento de María Zambrano 

en la filosofía española. El primero y más evidente sería su maestro Ortega y Gasset, 

con su «logos del Manzanares». En Meditaciones del Quijote3, Ortega enuncia un logos 

que conectaría todo lo viviente por medio de lo que llama «nervio divino». Un logos 

inspirado en la divinidad de lo que nos rodea, de la naturaleza conectada con la 

divinidad, cercano a Giordano Bruno4, casi romántico. Pero Ortega no recorrerá esta 

senda del nervio divino que él mismo ha enunciado, por la cual sí se decidirá Zambrano. 

Escribió Ortega: 

 

Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo. [...] «Salvar las 

apariencias», los fenómenos. Es decir, buscar el sentido de lo que nos rodea. 

[...] Tal vez nada profundo encontremos. Pero estemos seguros de que el defecto y la 

esterilidad provienen de nuestra mirada. Hay también un logos del Manzanares: esta humildísima 

ribera, esta líquida ironía que lame los cimientos de nuestra urbe, lleva, sin duda, entre sus pocas 

gotas de agua, alguna gota de espiritualidad. 

Pues no hay cosa en el orbe por donde no pase algún nervio divino: la dificultad estriba 

en llegar hasta él y hacer que se contraiga. 

 

Zambrano mostró a Ortega su interés por discurrir a través de ese logos del 

Manzanares, en el artículo que la autora tituló: «Hacia un saber sobre el alma»5. Sin 

embargo, a pesar de mostrar esa fidelidad al maestro, el artículo provoca la ruptura entre 

ambos, puesto que él no solo no estaba dispuesto a transitar el camino que él mismo 

había evocado, sino que también le parecía de un atrevimiento desmedido el 

pretenderlo. En el artículo de Zambrano mencionado, hay tres elementos que me 

gustaría resaltar, a saber: su metáfora del río, la unión de razón y pasión y la filosofía 

entendida como un camino de vida en que se perciben, también, misterios intuitivos y 

no solo lisas razones. 

En la imagen del río de Zambrano, hay dos elementos: el agua y el cauce. Si 

tomamos la vida como un río, podemos fijarnos solo en el agua y pensar que todo pasa. 

Sin embargo, el cauce es fundamental. El cauce es lo que hace al río, pues, sin él, solo 

sería un pantano. En la vida hay elementos que la encauzan, que permanecen, a pesar 

                                                 
3 ORTEGA Y GASSET, José, Meditaciones del Quijote, Publicaciones de la Residencia de Estudiantes, 
Madrid, 1914. 
4 Al cual, de hecho, cita. Ibid., p. 45. 
5 ZAMBRANO, María, «Hacia un saber sobre el alma», en Revista de Occidente, nº/vol.: XLVI.138, 
diciembre 1934, Madrid, pp. 261-276. 



 7

del transcurso del agua. Y son estos los que permiten que fluya, que no se empantane. 

Están, podríamos decir, lo fluente y lo estable. Y ambos elementos son necesarios a la 

vida, así como al pensar. Del mismo modo que en un río se conjugan cauce y agua, en el 

conocimiento han de conjugarse razón y pasión. Este modo de conocimiento se concibe, 

además, como necesario en el momento contemporáneo. 

 

Cada época se justifica ante la historia por el encuentro de una verdad que alcanza claridad en 

ella. ¿Cuál será nuestra verdad? ¿Cuál nuestra manifestación? [...] 

La pasión sola ahuyenta a la verdad, que es susceptible y ágil para evadirse de sus 

zarpas. La sola razón no acierta a sorprender la caza. Pero pasión y razón unidas, la razón 

disparándose con ímpetu apasionado para frenar en el punto justo, puede recoger sin menoscabo 

a la verdad desnuda.6  

 

Este modo de razón que se llamará razón poética7, supone un arraigo en la 

experiencia, sin dejar de lado la luz de la razón, pero sí tratando de ampliar su esquema. 

Zambrano clama por un arraigo de la filosofía en la vida, en la experiencia, en la 

realidad. Esto supone, en ocasiones, hundirse por debajo del logos representacional y 

extenso, por debajo de su luz imperturbable, como dice Jesús Moreno Sanz.8 Supone 

atender a revelaciones, sentires y sensaciones que están ahí, que tienen significado, pero 

que el logos establecido ha obviado. 

 

Este camino es primero unos pasos, unas huellas, y solo cuando ya una línea trazada le distingue 

de la extensión inanimada que lo rodea, podemos verle. Y es lo que hoy nos sucede; 

comenzamos a sentir nuestra vida en su transcurrir, estrechada y libre, por el cauce de una 

verdad que se nos revela, y desde él comenzamos a entender otros pensamientos para los que 

quizá hubiéramos quedado insensibles, o por el contrario, presos en asombro, imposible de 

traducir en ideas. Hay dos maneras de reaccionar ante los pensamientos que son trozos o parte de 

otro pensamiento más radical, todavía desconocido; una es permanecer insensible ante la verdad 

a que apuntan; otra, darse cuenta, por una sensibilidad nacida de la necesidad que tenemos de esa 

                                                 
6 ZAMBRANO, María, «Hacia un saber sobre el alma», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta 
DeAgostini, Barcelona, 2011, p. 19. 
7 El concepto de «razón poética» es aplicado a Zambrano por el estudioso del pensamiento español José 
Luis Abellán, a partir de lo cual la autora lo adopta para sí. Originalmente, proviene de Nietzsche: 
dichtende Vernunft. A este respecto: VELASCO GUZMÁN, Luis Antonio, «Nietzsche y la razón poética. 
(Reflexión sobre la postura nietzscheana en torno a la cuestión de la razón moderna)», en &óesis. Revista 
de Ciencias Sociales y Humanidades, vol. 42, nº 21, Instituto de Ciencias Sociales y Administración, 
Ciudad Juárez, Méjico, 2012, pp. 213-230. URL: http://www.redalyc.org/pdf/859/85924629009.pdf 
Última consulta: 13/12/2013. 
8 MORENO SANZ, Jesús, «Prefacio» a El logos oscuro: tragedia, mística y filosofía en María 
Zambrano. El eje de El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, Madrid, 
2008, pp. 17-28.  



 8

verdad, de que está allí, y no poder, sin embargo, encontrarla. Es el conocimiento que da la sed 

para pegarnos a la roca bajo la cual mana el agua, sin poder deshacerla para que salga a la 

superficie.
9 

 

Andando el tiempo, Zambrano publicará un libro recopilatorio de artículos 

propios, el cual llevará el título del mismo escrito que supuso la ruptura con su maestro 

y recogerá ese artículo en primer lugar. En la nota a la edición de 1986, podemos ver 

cómo manifiesta haberse dejado llevar por ese proyecto suscitado por Ortega del que 

ella se encargará, a diferencia de su maestro. 

 

Me he sentido [...] encadenada a las «razones de amor» a las que Ortega y Gasset se refiere en su 

auroral libro, para mí definitivo, Meditaciones del Quijote, donde igualmente se explicita la 

necesidad gozosa de descubrir el «logos del Manzanares». Aunque haya recorrido mi 

pensamiento lugares donde el de Ortega y Gasset no aceptaba entrar, yo me considero su 

discípula.10  

 

Miguel de Unamuno es otra de las influencias fundamentales de Zambrano, una 

de sus inspiraciones para conjugar pensamiento racional y pasión, al haber mostrado la 

disyuntiva entre lógica y cardíaca, razón y corazón. Se habla también hoy de la 

fundamental filiación de la filosofía zambraniana con Antonio Machado11 y con Blas 

Zambrano, el padre de la autora. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
9 ZAMBRANO, María, «Hacia un saber sobre el alma», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta 
DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 20-21. 
10 Idem., «Nota a la presente edición» (1986) de Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, 
Barcelona, 2011, pp. 12-13.  
11 Es la autora quien se muestra machadiana, por ejemplo, en su recensión de La guerra, de Antonio 
Machado. Vid. ZAMBRANO, María, «La guerra, de Antonio Machado», en Hora de España, nº/vol.: 
XII, Valencia, diciembre de 1937, pp. 68-74; en Senderos, Anthropos, Barcelona, 1986, pp. 60-73. 



 9

2. Penetrando en el saber del alma 

De entre los escritos recopilados en Hacia un saber sobre el alma12, me 

interesan: el que le da título (y del que ya he hablado), así como «Poema y sistema»13, y 

«La metáfora del corazón (fragmento)»14. Pienso, además, que casi en la totalidad de los 

artículos de ese libro, escritos entre 1933 y 1944, Zambrano ha depositado algo 

esencialmente desvelador de las bases de su pensamiento, por lo que también cabría 

resaltar, en mi opinión: «La "Guía", forma del pensamiento»15 y «La escuela de 

Alejandría»16, entre otros. 

 

2.1. Sobre «Poema y sistema» 

 En este otro artículo recogido también en el libro Hacia un saber sobre el alma, 

Zambrano plantea que la Poesía nace a partir de la poiesis, entendiendo esta como 

«expresión y creación a un mismo tiempo, en unidad sagrada»17. De la poesía nacerá 

más tarde la Filosofía, por separación. Sin embargo, a pesar de esta separación, la 

Filosofía se reúne con la Poesía en sus momentos de madurez. Hay una relación entre el 

sistema y el poema. 

 

La Ética de Spinoza [...] es una rigurosa arquitectura de razones [...] Y sin embargo, al acabar su 

lectura, la imagen del poema logrado de diamantina pureza, se presenta bien pronto al ánimo; las 

matemáticas razones se han deslizado en nuestra mente sin violencia, poéticamente, 

musicalmente también. El pensamiento cuanto más puro, tiene su número, su medida, su 

música.18 

 

 Poesía y Filosofía son quehaceres de autoría, en los que su autor o autora han 

logrado una transformación en virtud de la cual «los más secretos anhelos se aplacan y 

                                                 
12 ZAMBRANO, María, Hacia un saber sobre el alma [rev. 1986], Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011. 
13 Idem., «Poema y sistema», en El Hijo Pródigo. Revista literaria, nº/vol.: 5.18, septiembre 1944, 
México, pp. 137-139. Con algunas variaciones en Obras reunidas, Aguilar, Madrid, 1971, pp. 239-248; 
en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 43-48. 
14 Idem., «La metáfora del corazón», en Orígenes, nº/vol.: I.3, octubre 1944, La Habana, pp. 3-10; en 
Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 49-58. 
15 Idem., «La "Guía", forma del pensamiento», en Revista de las Indias, nº/vol.: 56, agosto 1943, Bogotá; 
en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 59-82. En este artículo, 
Zambrano propone un tipo de filosofía que nos pueda guiar y analiza el género de la guía, en el cual 
considera principal la Guía de perplejos, de Maimónides. 
16 Idem., «La escuela de Alejandría», en La Universidad de La Habana, nº/vol.: 55-57, 1944, La Habana, 
pp. 55-69; en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 141-154. En este 
artículo, Zambrano da cuenta de su espíritu ecléctico y de parte de su interés en lo espiritual. 
17 Idem., «Poema y sistema», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, p. 
45.  
18 Ibid., p. 46. 



 10

la vida encuentra su adecuado espejo.»19 En la Poesía esto sucede mediante la absorción 

del intelecto en el alma y en la Filosofía al contrario, mediante la absorción del alma en 

el intelecto.  

 Pero hay otro campo al que tanto Poesía como Filosofía remiten y este es la 

Religión: «Y más allá de la Poesía y Filosofía, está la unidad última de la Religión. En 

el Sistema, aparece tanto como la poesía, la expresión religiosa, aunque de modo muy 

diferente.»20 Se trata de reunir Poesía, Filosofía y Religión dejando a un lado los 

rencores históricos, pues «solo ante una mirada así la Filosofía podrá justificarse.»21 

 Estamos ante un pensamiento que no busca la discordia entre diferentes caminos 

como son la Poesía, la Filosofía y la Religión, no busca remarcar las diferencias ni 

establecer archivos. Antes bien, indaga acerca de la unidad originaria entre esas tres 

expresiones o caminos del espíritu, tres impulsos que podrían resumirse en uno, 

enriqueciéndose triplemente, pues lo que importa es lograr el apaciguamiento y la 

identificación de la vida consigo, gozar del sentimiento oceánico u originario del que 

hablaré, desde su subsidiaria consideración en nuestra cultura, en el apartado 4. 

 

2.2. Acerca de la metáfora del corazón 

 Si bien en este apartado me dedico a comentar el artículo de Hacia un saber 

sobre el alma que da título a esta pregunta22, es en El hombre y lo divino donde 

Zambrano da una definición de la metáfora del corazón que puede servir como 

comienzo:  

 

El «corazón», que es una metáfora de la vida en lo que tiene de más secreto e incomunicable, 

fondo íntimo del sentir originario, a priori no declarado de la voluntad, de la vocación, de la 

dirección que toma el conocimiento.23 

                                                 
19 Ibid., p. 47. 
20 Ibid.  
21 Ibid. Cabe tener en cuenta que la religiosidad de Zambrano no es dogmática ni doctrinaria, no es 
eclesial. Es piadosa, caritativa, ecléctica, sincrética. Es un sentimiento que guarda, a mi modo de ver, más 
relación con el camino del atman hacia el Atman de las Upanisads que con cualquier teoría. Vid. 
ANÓNIMO, «Katha Upanisad», en La ciencia del brahman: once Upanisad antiguas, Universitat de 
Barcelona, Barcelona, 2000, pp. 139-165. 
22 ZAMBRANO, María, «La metáfora del corazón (Fragmento)», en Hacia un saber sobre el alma, 
Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 49-58. 
23 Idem., El hombre y lo divino, FCEE, Madrid, 2007, p. 282; MORENO SANZ, Jesús (ed.), María 
Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Círculo de lectores, Barcelona, 2011, p. 294. De 
ahora en adelante, citaré la paginación de ambas ediciones. De la primera por ser una de las más 
accesibles y recientes y de la última por ser la que puede considerarse más definitiva, al haber subsanado 
la mayor parte de los errores acumulados en las anteriores. Durante décadas se han estado utilizando 



 11

La metáfora de la luz intelectual ha tenido como paralela otra que no ha recibido 

tanta atención: la metáfora del corazón, de la visión por el corazón, para Zambrano la 

forma más decisiva y fundamental de conocimiento24. Esta metáfora lo ha sido todo en 

la poesía y la religión, en el romántico otoño de la Edad Media y en el Romanticismo 

del XIX. El corazón tiene una serie de caracteres que le diferencian de la ligereza y 

desprendimiento del intelecto. Por ejemplo, el peso. El corazón pesa, nos hace sentir la 

gravedad del universo, el peso de la vida, la pesadumbre. 

 El corazón lleva a cabo una vida secreta. La condición de este órgano es la de ser 

una cavidad oscura, un recinto hermético, víscera, entraña.25 Tener entrañas no implica 

tener corazón. Se puede ser visceral e innoble. Se puede tener un sentimiento cerrado 

para sí. Pero es el corazón la víscera más noble y «lleva consigo la imagen de un 

espacio, de un dentro oscuro, secreto y misterioso que, en ocasiones, se abre».26 Es el 

corazón una víscera que vibra, que parece meramente pasiva, pero que, de repente, se 

abre. Al abrirse, arrastra en su apertura a las otras vísceras, las cuales no pueden abrirse 

por sí solas, pero están conectadas con aquel.  

 El corazón no puede ser independiente como el pensamiento. No camina en 

solitario. No puede dejar de llevar adheridas las entrañas. No puede dejar de estar vivo 

ni puede disociarse de las entrañas, pues tal disociación significaría la muerte. No puede 

detenerse ni liberarse. La superioridad que el pensamiento logra carece, por tanto, de 

heroísmo «porque nunca arriesga, ni padece, porque al liberarse de la vida nada tiene 

que temer de la muerte».27 Lo que caracteriza al corazón es el padecer, la servidumbre, 

la esclavitud, el amor. Mientras que el pensamiento lleva a hablar del espacio, el 

corazón lleva a hablar de la profundidad, que resulta imponente y misteriosa. Pero en 

esta profundidad radica la llamada amorosa. El corazón es la sede de la intimidad. 

 En este ensayo, Zambrano está introduciéndonos en la capacidad de 

conocimiento del corazón, en el saber intuitivo, que está más acá y más allá del análisis, 

el cual pretende gozar de validez eterna, debido a su capacidad de desprenderse del 

sentimiento más físico. Zambrano tratará de elaborar una filosofía, un lenguaje que 

combine la capacidad de la palabra con el ritmo y la vida de las entrañas.  

                                                                                                                                               
ediciones de esta obra con varios errores y son esas las más difundidas. En el caso concreto de las citas 
literales recogidas en este ensayo, no hay discrepancias entre ambas ediciones. 
24 ZAMBRANO, María, «La metáfora del corazón (Fragmento)», en Hacia un saber sobre el alma, 
Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, p. 51. (Edic. orig. nota 11.) 
25 Ibid., p. 54. 
26 Ibid. Cursivas de la autora. 
27 Ibid., p. 56. 



 12

 

La pasión sola ahuyenta a la verdad, que es susceptible y ágil para evadirse de sus zarpas. La 

sola razón no acierta a sorprender la caza. Pero pasión y razón unidas, la razón disparándose con 

ímpetu apasionado para frenar en el punto justo, puede recoger sin menoscabo a la verdad 

desnuda.28 

 

Pienso que en estas líneas queda dibujada la finalidad del discurso zambraniano: 

conocer con más exactitud y pureza. Acercarse a la verdad requiere también del corazón 

y no solo de la razón. En conexión con esto, en Psicología se ha venido hablando en los 

últimos años de la inteligencia emocional. Daniel Goleman afirma que los circuitos 

neuronales que se ocupan del pensamiento hunden sus raíces en los que se ocupan de la 

emoción y viceversa29. María Zambrano se apoya en las intuiciones de Empédocles, 

entre otros, para desarrollar un discurso que lleve a efecto la unión de pasión y razón en 

una toma de conciencia de la que se ha percatado la neurociencia actual, pero que ya 

puede rastrearse en el pensamiento antiguo y la filosofía española de la Edad de Plata. 30 

 Por mi parte, queda abierta la duda de si Zambrano pretende una unión entre 

razón y corazón a partes iguales o si da al segundo un papel director. Según los 

fragmentos de la autora en que nos centremos, podemos encontrar una tendencia u otra. 

De lo que no cabe duda es de que la razón ya no tiene para ella sentido alguno ni 

separada del corazón, ni como directora del mismo. Esto es: se trata de dar al corazón su 

importancia en el escenario de la vida y la cultura, de donde fue excluido con la 

condena platónica de la poesía.31  

  

3. El ensayo de una nueva forma de ser. De Nietzsche a Zambrano  

 María Zambrano propone, como hemos visto, integrar filosofía, poesía y 

religión. Dicho de otro modo: su discurso se da en clave de razón poética, razón poética 

que deriva en mística. Se trata de un discurrir mediante el lenguaje que se capta por la 

vía intelectual, tanto como por la sensible y la intuitiva. Un decir donde el silencio 
                                                 
28 Idem., «Hacia un saber sobre el alma», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, 
Barcelona, 2011, p.19. 
29 Vid. GOLEMAN, Daniel, Inteligencia emocional, Kairós, Barcelona, 2007. 
30 Para más referencias, vid. MORENO SANZ, Jesús, El logos oscuro: tragedia, mística y filosofía en 
María Zambrano. El eje de El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, 
Madrid, 2008. El apelativo de Edad de Plata pertenece a José Carlos Mainer, aunque no todos los 
estudiosos y estudiosas lo comparten. 
31 Cabe decir que la concepción de Zambrano sobre Platón equilibra pros y contras. Zambrano considera 
que lo religioso y poético quedaron encerrados en su pensamiento de vocación sistemática, de modo que 
esta les permitió transmitirse culturalmente, como en el caso de la religión de los misterios, del amor. Vid. 
ZAMBRANO, María, Filosofía y poesía, FCE, Madrid, 1993. 



 13

habla, un decir que es más bien mostrar; señalar el camino antes que decirnos 

exactamente por dónde ir. En el desarrollo de este proyecto, constituye un importante 

paso el análisis de las figuras del poeta y el filósofo, como incompletas ambas. 

Zambrano pudo apoyarse en Nietzsche para expresar esta idea de incompletud, aunque 

ella sugerirá una solución personal. Nietzsche diferencia entre el hombre racional y el 

intuitivo en Sobre verdad y mentira en sentido extramoral 32. 

 

El hombre racional y el hombre intuitivo [...] uno angustiado ante la intuición, el otro mofándose 

de la abstracción; es tan irracional el último como poco artístico el primero. Ambos ansían 

dominar la vida: este sabiendo afrontar las necesidades más imperiosas mediante previsión, 

prudencia y regularidad; aquel sin ver, como «héroe desbordante de alegría», esas necesidades y 

tomando como real solamente la vida disfrazada de apariencia y belleza.33 

  

 Pienso que lo que en Nietzsche son el hombre racional y el intuitivo, en 

Zambrano guardan bastantes similitudes con el filósofo y el poeta respectivamente. Dice 

Zambrano en Filosofía y poesía: 

 

Hoy poesía y pensamiento se nos aparecen como dos formas insuficientes; y se nos antojan dos 

mitades del hombre: el filósofo y el poeta. No se encuentra el hombre entero en la filosofía; no se 

encuentra la totalidad de lo humano en la poesía. En la poesía encontramos directamente al 

hombre concreto, individual. En la filosofía al hombre en su historia universal, en su querer ser. 

La poesía es encuentro, don, hallazgo por gracia. La filosofía busca, requerimiento guiado por un 

método.34 

 

Veo de común entre la pensadora y el pensador que, tanto la actitud poética 

como la filosófica o bien tanto la racional como la intuitiva, se consideran insuficientes, 

parciales. Sin embargo, encuentro la diferencia de que, para Zambrano, hay una 

solución en la combinación de ambas, pues las considera como dos mitades del hombre 

y no como dos formas de ser hombre. De aquí se deduce que la forma de ser hombre 

requiere de la unión de ambas mitades: racional y sensible, intelectual y poética. Se ve 

aquí una vez más cuál es el interés de la razón poética zambraniana de la que he venido 
                                                 
32 NIETZSCHE, Friedrich, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Teorema, Valencia, 1980.  
33 Ibid., p. 20. Las comillas internas a mi cita, así como las cursivas, son de Nietzsche. Mi cita termina 
ahí, si bien, a continuación, Nietzsche realiza una apología (no exenta de ambigüedad, como su mismo 
estilo) del hombre estoico. También la apología del estoicismo (aunque ya sin ambigüedad), podría 
justificar, al menos en parte, el interés de Zambrano por presentar el pensar español como un pensar de 
raigambre estoica. A este respecto, vid. ZAMBRANO, María, «La cuestión del estoicismo español», en 
Pensamiento y poesía en la vida española, Madrid, Biblioteca Nueva, 2004, pp. 167-206. 
34 ZAMBRANO, María, Filosofía y poesía, F.C.E., Madrid, 1993, p. 13. 



 14

hablando: aunar, conciliar el conocimiento intelectual y el sensible-intuitivo en una 

epistemología que busca una captación más certera.  

María Zambrano diferencia entre la actitud poética y el ejercicio de la poesía por 

un lado, y la actitud filosófica y el ejercicio de la filosofía por otro en Filosofía y poesía, 

pero en esta obra se percibe también una atención igual de intensa a ambas actitudes y 

ejercicios, así como a una religión del amor. Planteo que Zambrano puede haberse 

inspirado en Nietzsche en lo referido a la diferenciación entre el hombre racional y el 

intuitivo, que para ella serían el poeta y el filósofo. Creo que la cuestión de la religión 

debería quedar aparte en esta comparación.35 Esta pequeña hipótesis de la inspiración en 

Nietzsche puede verse justificada por algunas razones, como los testimonios sobre la 

importancia del pensador alemán en la española y el origen de la propia expresión: 

«razón poética».   

En cuanto a los testimonios acerca de la influencia de Nietzsche en Zambrano, 

Jesús Moreno Sanz, quien la trajo de vuelta del exilio en 1984, fue sometido a un 

interrogatorio por parte de la autora, para saber esta si podía confiar en él. Una de las 

preguntas que le hizo fue si amaba a Nietzsche.36 Actualmente, Jesús Moreno se 

encarga de la edición de las obras completas de la autora y ha realizado uno de los 

estudios más amplios hasta el momento sobre la malagueña.37 En cuanto a la expresión 

«razón poética», puede decirse que proviene del propio Nietzsche (dichtende 

Vernunft)38. Zambrano comenzó a aplicársela a sí misma desde que el estudioso del 

pensamiento español José Luis Abellán caracterizara el de la andaluza de este modo. 

                                                 
35 Se ha dicho que el Nietzsche de Zambrano es el que se autodenomina hipercristiano en los fragmentos 
póstumos y que la apuesta de la malagueña consiste en considerarlo un místico. Vid. MORENO SANZ, 
Jesús: semblanza/testimonio sobre María Zambrano en Conoceralautor.com  
URL: http://www.conoceralautor.com/autores/ver/NTAy Última consulta: 26/10/2013. En torno a esta 
temática, vid. también: MORENO SANZ, Jesús, «Panorámica general del abismal diálogo Zambrano-
Nietzsche», en Aurora. Papeles del «seminario María Zambrano», nº 10, noviembre-diciembre 2009, 
Universidad de Barcelona, Barcelona. Yo no pretendo ir tan lejos ni investigar este asunto ahora, 
limitando, en este momento, la hipótesis de la influencia nietzscheana a la consideración de la poesía y la 
filosofía en las obras citadas, sin introducir la religión en la comparación. Por otro lado, creo que es 
problemático ver a Nietzsche como un místico cuando él mismo escribió: «Las explicaciones místicas 
pasan por ser profundas; a decir verdad, ni siquiera son superficiales.» (NIETZSCHE, Friedrich, § 126 de 
La gaya ciencia, Akal, Barcelona, 1988, p. 162.) No obstante, Moreno Sanz da otras citas que hablarían 
en sentido contrario. Vid. artículo citado. 
36 El mismo Moreno Sanz transmite este testimonio en ORTEGA, Juan Carlos (cond.), «La razón poética 
de María Zambrano», en La mitad invisible, RTVE, 10/3/2012. URL:  
http://www.rtve.es/alacarta/videos/la-mitad-invisible/mitad-invisible-20120310-1930-169/1345843/ 
Última consulta: 15/1/2014. 
37 MORENO SANZ, Jesús, El logos oscuro: tragedia, mística y filosofía en María Zambrano. El eje de 
El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, Madrid, 2008.  
38 Vid. VELASCO GUZMÁN, Luis Antonio, «Nietzsche y la razón poética. (Reflexión sobre la postura 
nietzscheana en torno a la cuestión de la razón moderna)», en &óesis. Revista de Ciencias Sociales y 



 15

Tras el planteamiento de Zambrano que consiste en entender la poesía y la 

filosofía como mitades del hombre, podría encontrarse también la teoría de la 

personalidad de Jung, según la cual, esta está formada por un número de partes o 

subsistemas. El desarrollo de la personalidad tiene como meta la unificación de estas 

partes en una totalidad coherente e integrada. (Para que esto se dé, según la teoría de 

Jung, cada parte debe desarrollarse completamente.)39 

En cualquier caso, creo que lo más destacable es que Zambrano está planteando 

una solución donde Nietzsche realiza una crítica (a modo de mofa), creando en ella 

tipos puros, cerrados y autoexcluyentes. Zambrano es creativa y acoge diferentes formas 

donde Nietzsche solo está siendo crítico, de un modo más bien destructivo. Moreno 

Sanz ha escrito, en esta línea: 

 

Zambrano lleva a Nietzsche a sus máximos voluntad de peligro y aventura; se diría que 

midiéndole consigo mismo, haciéndole espejearse con sus propios sentires y pensares no siempre 

armónicos ni acordes, y así hasta el centro mismo de su locura que no deja de ver como si fuese 

su última máscara tras de la que se oculta un recóndito fuego, una órbita y un nido, forzando así 

hasta el límite metáforas y previsiones del propio Nietzsche.40 

  

 Este forzar a Nietzsche de Zambrano podría estar llevándose a cabo, en este 

caso, a través de Jung. Pero creo que es, precisamente, por el valor del amor en el 

pensamiento zambraniano41 por lo que ella acoge poesía y filosofía como mitades del 

hombre y no como actitudes distintas en hombres distintos. Es su virtud acogedora la 

que permite integrar lo diferente en un apuntar hacia la unidad, hacia la conjugación. 

Dicho en palabras de Moreno Sanz, Zambrano vería en Nietzsche un: «éxtasis 

malogrado [...] insuficiente abismamiento en lo sagrado, quedándose en lo divino de 

Dioniso.»42 

 
                                                                                                                                               
Humanidades, vol. 42, nº 21, Instituto de Ciencias Sociales y Administración, Ciudad Juárez, Méjico, 
2012, pp. 213-230. URL: http://www.redalyc.org/pdf/859/85924629009.pdf Última consulta: 13/12/2013. 
39 Chantal Maillard y Jesús Moreno muestran la influencia de Jung, por un lado, así como de la psicología 
Gestalt, por otro, en Zambrano. Vid. MAILLARD, Chantal, La creación por la metáfora. Introducción a 
la razón-poética, Anthropos, Barcelona, 1992 y MORENO SANZ, Jesús, «Imán, centro irradiante: el eje 
invulnerable» [1999]. «Presentación» a ZAMBRANO, María, El hombre y lo divino [1973], en 
MORENO SANZ, Jesús (ed.), María Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Círculo de 
lectores, Barcelona, 2011.  
40 MORENO SANZ, Jesús, «Panorámica general del abismal diálogo Zambrano-Nietzsche», en Aurora. 
Papeles del «seminario María Zambrano», nº 10, noviembre-diciembre 2009, Universidad de Barcelona, 
Barcelona, p. 73. Cursivas del autor. 
41 Al que dedico un apartado en este trabajo. 
42 MORENO SANZ, Jesús, art. cit., p. cit. Cursivas del autor. 



 16

4. Conexiones entre Freud y Zambrano. El sentimiento oceánico u originario  

 Quiero mostrar cómo Freud abandona un camino de investigación que podría 

resultar interesante al hablar de Zambrano, la cual, además, fue crítica con el freudismo. 

Al comienzo de El malestar en la cultura43, Freud habla de un amigo suyo ―Romain 

Rolland44―, quien se habría carteado con él en respuesta al ensayo de Freud El porvenir 

de una ilusión, referido a la religión. Dice Freud: 

 

 Habiéndole enviado yo mi pequeño trabajo que trata de la religión como una ilusión, 

respondióme que compartía sin reserva mi juicio sobre la religión, pero lamentaba que yo no 

hubiera concedido su justo valor a la fuente última de la religiosidad. Ésta residiría, según su 

criterio, en [...] un sentimiento como de algo sin límites ni barreras, en cierto modo «oceánico»45. 

[...] Solo gracias a este sentimiento oceánico podría uno considerarse religioso, aunque se 

rechazara toda fe y toda ilusión.46 

 

Este es el tipo de religiosidad de Zambrano. Ella habla de un sentir originario, 

más que oceánico, como se vio en la primera cita del apartado 2.2, pero más adelante se 

verá que este mismo sentir oceánico del que habla Freud, por Rolland, es también y, 

como apoya el psicoanalista, algo originario. Cuando Freud continúa hablando de la 

carta de Rolland, dice así: 

 

Me colocó en no pequeño aprieto, pues yo mismo no logro descubrir en mí este sentimiento 

«oceánico». [...] Trataríase, pues, de un sentimiento de indisoluble comunión, de inseparable 

pertenencia a la totalidad del mundo exterior. [...] En mi propia persona no llegaría a 

convencerme de la índole primaria de semejante sentimiento; pero no por ello tengo derecho a 

negar su ocurrencia real en los demás.47 

 

Este sentimiento de «indisoluble comunión» y de «inseparable pertenencia a la 

totalidad del mundo exterior» es la nota característica de la mística, que es en lo que 

deriva, como dije, el pensamiento de Zambrano48. Se trata de un tipo de mística donde 

                                                 
43 FREUD, Sigmund, El malestar en la cultura, recogido en El malestar en la cultura y otros ensayos, 
Alianza, Madrid, 2006, pp. 7-136. 
44 Freud desvela su identidad en una nota al texto. Ibid., p. 363, nota 2. 
45 Todas las comillas internas a mis citas de Freud de aquí en adelante, pertenecen al autor. 
46 FREUD, Sigmund, op. cit., pp. 8-9. 
47 Ibid., pp. 9-10. 
48 No me he planteado, en este ensayo, analizar los textos más místicos de Zambrano, aunque entre los 
destellos de este pensamiento puede citarse «Diotima de Mantinea», texto recogido en Hacia un saber 
sobre el alma, ed. cit., pp. 185-201. Ahí puede leerse: «Y de este modo yo viví más allá, en el fondo 
secreto y más allá de la puerta donde acaban todas las galerías por donde desciendo con mi lámpara que, 



 17

el amor juega un papel muy importante, como se verá en breve. En relación a esto y 

continuando con Freud en El malestar en la cultura, me interesa ahora mostrar lo que 

dice acerca del yo: 

 

En condiciones normales nada nos parece tan seguro y establecido como la sensación de nuestra 

mismidad, de nuestro propio yo49. Este yo se nos presenta como algo independiente, unitario, 

bien desmarcado frente a todo lo demás. [...] Esa apariencia es engañosa [...] el yo se continúa 

hacia dentro [...] Pero, por lo menos hacia el exterior, el yo parece mantener sus límites claros y 

precisos. Sólo los pierde en un estado que, si bien extraordinario, no puede ser tachado de 

patológico: en la culminación del enamoramiento amenaza esfumarse el límite entre el yo y el 

objeto. Contra todos los testimonios de sus sentidos, el enamorado afirma que yo y tú son uno, y 

está dispuesto a comportarse como si realmente fuese así. [...] De modo que [...] los límites del 

yo con el mundo exterior no son inmutables.50 

 

Varios elementos de esta cita sirven para profundizar en Zambrano: la 

continuación del yo hacia dentro, el enamoramiento, la unificación51, el 

desdibujamiento de los límites. De la continuación del yo hacia dentro podría dar 

ejemplo el adentramiento de Zambrano en la voz de las entrañas, del corazón; 

adentramiento necesario para que emerja la luz. El corazón es la sede del conocer y creo 

que este no puede conocer si no es por amor, con-fundiendo52 lo semejante y lo 

diferente. El corazón sintoniza su ritmo con los seres, sucesos, etc. Es como un 

instrumento musical que debe afinarse ante cada circunstancia. Creo que esto es lo que 

significa tener un centro y que este centro sea guía de nuestra vida. Siguiendo con 

Freud: 

 

Nuestro actual sentido yoico no es, por consiguiente, más que el residuo atrofiado de un 

sentimiento más amplio, aun de envergadura universal, que correspondía a una comunicación 

más íntima entre el yo y el mundo circundante. [...] De esta suerte, los contenidos ideativos que 

le corresponden serían precisamente los de infinitud y de comunión con el Todo, los mismos que 

mi amigo emplea para ejemplificar el sentimiento «oceánico».53 

                                                                                                                                               
cuando me vengo a dar cuenta, la he perdido y me he perdido yo, y una claridad que hiere sale sin que yo 
sepa su punto visible de nacimiento. Luz de un amanecer que sólo cuando he perdido toda la luz 
aparece.» ZAMBRANO, María, «Diotima de Mantinea», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta 
DeAgostini, Barcelona, 2011, p. 200. 
49 Todas las cursivas de esta y mis citas sucesivas de Freud pertenecen al mismo. 
50 FREUD, Sigmund, op. cit., pp.10-11. 
51 Es esta unidad amorosa de la que habla Freud el tipo de unidad de la que vengo hablando en Zambrano. 
52 [sic] 
53 FREUD, Sigmund, op. cit., p. 14. 



 18

 

Pienso que la cita permite concluir que la percepción unificada, del Todo, es la 

correcta, mientras que la yoica es atrofiada. Para Freud, esto estaría justificado: 

 

En el terreno psíquico la conservación de lo primitivo junto a lo evolucionado a que dio origen es 

tan frecuente, que sería ocioso demostrarla mediante ejemplos. Este fenómeno obedece casi 

siempre a una bifurcación del curso evolutivo: una parte cuantitativa de determinada actitud o de 

una tendencia instintiva se ha sustraído a toda modificación, mientras que el resto siguió la vía 

del desarrollo progresivo. [...] 

Habiendo superado la concepción errónea de que el olvido, tan corriente para nosotros, 

significa la destrucción o aniquilación del resto mnemónico, nos inclinamos a la concepción 

contraria de que en la vida psíquica nada de lo una vez formado puede desaparecer jamás; todo 

se conserva de alguna manera y puede volver a surgir en circunstancias favorables, como, por 

ejemplo, mediante una regresión de suficiente profundidad. [...] 

Así, pues, estamos plenamente dispuestos a aceptar que en muchos seres existe un 

«sentimiento oceánico».54 

 

Freud finalizará el primer capítulo de El malestar en la cultura diciendo, entre 

otras cosas, que no es capaz de identificar sentimiento oceánico con sentimiento 

religioso y que no se siente capaz de operar con unas magnitudes tan intangibles.55 Elige 

la vía psicoanalítica, pero ha dejado muy claro que el sentimiento oceánico merece una 

consideración.56 Zambrano, por su parte, también ha dejado escrita su opinión sobre 

Freud y el freudismo. A este respecto y para caracterizar la psicología zambraniana, 

resulta útil acudir a «El freudismo, testimonio del hombre actual»57. Esto servirá para 

distinguir epistemológicamente ambos acercamientos a la psique. 

 

5. Freud y el freudismo según Zambrano  

Para Zambrano, en su artículo citado, Freud solo logra atestiguar los males de su 

época como alguien más que los padece y aun hunde al ser humano un poco más en 

ellos. Freud ha concebido al ser humano como libido, como instinto y a la figura paterna 
                                                 
54 Ibid., pp. 15, 16 y 21. 
55 Ibid., pp. 21-22. 
56 Hacia el final de su vida, la consideración que Freud mantiene hacia la mística es, según Jesús Moreno, 
mucho más decisiva, como demostraría su afirmación de 1938: «Misticismo, la obscura autopercepción, 
más allá del Yo, del reino del Ello». Cit. en MORENO SANZ, Jesús, «EXCURSO POR EL PENSAMIENTO DE 

FREUD SOBRE LA MÍSTICA Y LA "MÍSTICA SALVAJE" DE M. HULIN: EMBRIOLOGÍA DEL ALMA FELIZ», en 
MORENO SANZ, Jesús, El logos oscuro: tragedia, mística y filosofía en María Zambrano. El eje de El 
hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, Madrid, 2008, vol. III, p.113. 
57 ZAMBRANO, María, «El freudismo, testimonio del hombre actual», La Verónica, La Habana, 1940; 
en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 103-125. 



 19

como núcleo de eso mismo, liberándola de la estela de reverencia sagrada que le había 

acompañado. Freud es hijo del tiempo de la muerte de Dios, quien había sido el creador 

del hombre para la cultura occidental. Al hablar la cultura de la muerte de Dios, queda 

el hombre hundido en sus terrores. Sin lazos firmes y amables, sin la paz que llega por 

la gracia de la figura paterna.  

 

El «freudismo» [...] No ha hecho sino perfilar la destrucción del hombre como hijo. Y vivir 

como hijo es algo específicamente humano, únicamente el hombre se siente vivir desde sus 

orígenes y se vuelve hacia ellos, reverenciándolos. Y al ser así, ¿no será de temer que al dejar de 

ser hijos dejemos también de ser hombres?58 

 

 Para María Zambrano, aquello que sea lo humano se construye culturalmente en 

relación a aquello que sea lo divino59. Si eliminamos uno de los factores, el otro queda 

sin sentido. Eliminando lo divino, el hombre queda entrañado entre sus males 

«naturales», en la oscuridad de la selva, de las pasiones. Este es un suceso histórico que 

sufre, según Zambrano, su propia época y que lleva al miedo que ha provocado las 

guerras del siglo XX. Zambrano trae a colación al personaje de Don Juan60, para 

ponerlo como ejemplo de aquel instinto desatado de la libido freudiana. Instinto que, si 

no fuese salvado por la pureza de la inmaculada amada, no hallaría reposo. Así, 

Zambrano está refiriéndose a la necesidad de sentirse enlazado con algo más alto, más 

puro. Desde aquí resulta oportuno hablar del amor en El hombre y lo divino.61 

 

 

 

                                                 
58 Ibid., p. 123. 
59 Vid. ZAMBRANO, María, El hombre y lo divino, edics. cit. En especial su «Introducción». 
60 En ZAMBRANO, María, «El freudismo, testimonio del hombre actual», en Hacia un saber sobre el 
alma, ed. cit. pp. 117-118. 
61 En el apartado que sigue, me dedico a plasmar mi lectura de ZAMBRANO, María, "Para una historia 
del amor", en «III. LOS PROCESOS DE LO DIVINO», de El hombre y lo divino, edics. cit. Seguiré, en gran 
medida, el orden expositivo de la autora. Su filosofía está entre la razón y la iniciación, no siendo solo 
cuestión de una ni de la otra. Es por esto por lo que mi exposición en el próximo apartado es bastante fiel 
a la suya. Creo que no tiene sentido tratar de colocarse sobre Zambrano para hablar de lo que ella dice, 
cuando aquello de lo que habla está más allá de lo que podemos controlar. Por eso, hablar a su par, a su 
lado, es un ejercicio de humildad. La «explicación» tiene que ver con la ciencia y la «comprensión» con 
la hermenéutica. Pero con la mística más tienen que ver la escucha y el silencio. Zambrano estaría entre 
los tres vértices al ser su discurso una Psicología-Filosofía-Poética. Hay que oscilar, por tanto, entre la 
explicación, el tratar de alumbrar su pensamiento y el simple dejarse llevar por él. Al exponer las que 
considero como algunas de las bases de su pensamiento he seguido, en cierto modo, una explicación. Al 
compararla con Nietzsche y Freud estamos en el terreno de la comprensión. Cuando hablo del amor, estoy 
resonando. 



 20

6. El amor en El hombre y lo divino 

 Cabe decir, desde Zambrano, que, hoy en día, el amor pasa de largo.62 La 

tendencia de los tiempos es no dejarle hueco, si no es como libido, instinto, sentimiento, 

algo contingente, nunca trascendente, incluso algo enfermizo de lo que más valdría 

liberarse. El hombre ha preferido la libertad al amor; una pseudolibertad en realidad, 

una libertad negativa: la libertad de renunciar. Es como si la época contemporánea 

tuviera que apurar la negación, la sombra, la ausencia del amor. Las fuerzas que 

integraban el amor quedan dispersas y, mientras tanto, parece haber libertad, pero esta 

es falsa y se agota pronto. 

El hombre ha preferido sustituir el amor por la función orgánica, la pasión por el 

nombre de algún complejo y ha creído «liberarse, por ello, del sufrimiento, de la pasión 

que todo lo divino sufre entre nosotros y en nosotros.»63 Pero hay, según la autora, 

procesos en los que es preferible perderse para ganarse después.64  

 

Amor convertido en hecho, [...] desvirtuado en su esencia, que todo lo trasciende; desposeído de 

su fuerza y de su virtud, al amor de nada le sirve aparecer bajo la forma de una arrebatadora 

pasión: es como si cuidadosamente alguien operara un análisis y extrajera lo divino y avasallador 

de él para dejarlo convertido en un suceso, en el ejercicio de un humano derecho y nada más. En 

un episodio de la necesidad y de la justicia.65 

 

Lo divino ha quedado fuera del amor humano y, así, nosotros encerrados en la 

fatalidad histórica como en un eterno retorno. Es el amor lo que nos hace trascender. El 

amor es «agente de lo divino en el hombre»66. Absorber lo divino dentro de este amor 

meramente humano es una manera de librarse de aquello. Pero, al apartar lo divino, «no 

queda espacio para el trascender del amor que no tiene nada que ligar [...] No tiene nada 

entre que mediar; realidad e irrealidad; ser y no ser, lo que ya es con el futuro sin 

término».67 Al encerrar el amor en lo meramente humano, olvidamos lo sagrado. 

 

¿De qué pueden nacer los dioses? Sería un grave error plantear así el problema. Los dioses no 

nacen, no se manifiestan un día sino que están ya ahí; han estado siempre; es su forma la que les 

viene dada por el hombre. Su presencia oscura preexistía a su imagen, que es lo que el hombre 

                                                 
62 ZAMBRANO, María, El hombre y lo divino, FCEE, p. 238, OOCC, p. 261.  
63 Ibid., FCEE, p. 240, OOCC, p. 262. 
64 Ibid., FCEE, p. 241, OOCC, p. 263. 
65 Ibid., FCEE p. 241, OOCC, p. 263. 
66 Ibid., FCEE p. 255, OOCC, p. 274. 
67 Ibid., FCEE p. 242, OOCC, p. 264. 



 21

griego, tan dotado para la expresión, tan necesitado de forma, logró darles. La estancia de lo 

sagrado preexiste a cualquier invención, a cualquier manifestación de lo divino. Preexiste y 

preexiste siempre; es una estancia de la realidad de la misma vida. Y la acción que el hombre 

realiza es buscar un lugar donde alojarla, darle forma, nombre, situarlos en una morada para así 

él mismo ganar la suya; la propia morada humana, su «espacio vital».68 

 

En Grecia es donde se produce, piensa Zambrano, el tránsito del caos al orden en 

la conciencia, de manera que en ella surge también la concepción del amor. Considera 

que, gracias a él, el mundo es habitable para el hombre.69 El cristianismo solo terminaría 

de realizar esta idea. La revelación del amor persiste y pervive en nuestro interior. Así 

pues, puede revivirse. Pienso que aquí hay una analogía con Freud, cuando decía que en 

nuestro interior pervivía lo primitivo junto a lo evolucionado a que había dado origen, 

como comenté al hablar de El malestar en la cultura. De esta manera, el amor sería lo 

primitivo y lo primero. Sería el océano del sentimiento oceánico del que habla Freud 

por Rolland. 

Pero, a pesar de la pervivencia del amor, el caos permanece en forma de huella, 

palpable en la representación trágica. Se trata en ella de un amor que aún no se ha 

aclarado, que aún no se ha ordenado, que no se ha plegado a órbita, que no es conforme 

a la naturaleza. La tragedia es un género sagrado para Zambrano.70 El amor no puede 

revelarse enteramente, mantiene una parte escondida. Y, cuando no es así, se banaliza, 

pierde su divinidad. La abyección es el olvido de la raíz; la abyección en el amor es el 

olvido de su raíz divina. Lo humano es depositario de algo sagrado. Pero si la 

conciencia del hombre se estrecha de modo que se restringe a lo meramente humano, el 

amor decae, tanto en la vida cotidiana como en general. El amor requiere de espacio 

vital, de horizonte. La filosofía tiene como misión, para Zambrano, la creación del 

horizonte.71  

El amor se escindió, para la autora, entre la pasión trágica y la mirada filosófica. 

Tanto la tragedia como la filosofía hacen entrar al hombre en sí mismo: la primera por 

el padecer y la segunda por el ver. La primera busca la consumación, la segunda la 

impasibilidad. Quedan así dibujados dos caminos al hombre: la aceptación absoluta del 

padecer o el amor impasible.72 Poesía y filosofía estuvieron unidas durante el período 

                                                 
68 Ibid., FCEE, pp. 220-221, OOCC, p. 247. 
69 Ibid., FCEE, p. 242 y ss. OOCC, p. 264. 
70 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 245. OOCC, ed. cit., p. 266. 
71 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 248. OOCC, ed. cit., p. 269. 
72 Ibid., FCEE, ed. cit., pp. 248-249. OOCC, ed. cit., p. 269-270. 



 22

cosmogónico, hasta Platón, según Zambrano.73 Desde ahí, la filosofía trata de convertir 

la enajenación en identidad y la poesía lírica tomará el amor de la tragedia liberándolo 

del suceso y del drama, abstrayéndolo.  

El hombre se hace hombre una vez la revelación del amor se ha cumplido, 

cuando lo que vagaba como potencia divina se asume en su interior, revelándole su 

propia vida. Comienza entonces la historia. A partir de aquí la división del amor no es 

doble, sino triple. Aparece también en la moral, en las normas. El amor se adentra en el 

hombre. El alma, realidad mediadora, también. Para Zambrano, la creencia en el alma 

no es algo ingenuo. La autora aduce la constancia de la creencia en el animismo por 

parte de muchos pueblos indígenas, para quienes las almas moran en piedras y lugares 

encantados. Acude al antiguo Egipto para recordar que allí solo se consideraba al faraón 

como alguien con kaa, mientras que el resto, supuestamente, recibía un alma tras morir. 

Así pues, concluye que el hombre nunca consideró el alma primeramente como propia, 

sino que al sentir no tenerla anduvo buscándola.74 

Alma y amor vinculan el universo y las varias especies de realidad. Son 

anteriores al mundo de las cosas, los seres, el ser. El hombre se genera cuando el alma y 

el amor se introducen en él. Este adentramiento es padecer, por entrar el alma en un 

recinto que parece cerrado y porque, a veces, se sufre el adentramiento de varias almas 

discordantes o de una con la que el receptor no concilia. Se trata de una tragedia en la 

que el amor actúa para unificar, fijar el alma individual. El amor es el camino de la 

unificación propia, del ser uno mismo. Es una fuerza engendradora. Pero es preciso 

aclarar que esta fuerza no actúa de una vez por todas, sino que tiene el carácter de ser un 

proceso. 

El amor es también una fuerza trascendente, pues media entre las categorías 

supremas de la vida humana: necesidad y libertad, haciendo sentir el peso de la primera 

en la segunda y la necesidad de la segunda en la primera.75 Al ser trascendente el amor, 

                                                 
73 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 249. OOCC, ed. cit., p. 270. Zambrano defiende esta misma idea de la 
conjunción de poesía y filosofía en la concepción del amor de Platón en Filosofía y poesía. Vid. 
ZAMBRANO, María, Filosofía y poesía, FCE, Madrid, 1993. 
74 ZAMBRANO, María, El hombre y lo divino, FCEE, p. 250-251, OOCC, p. 270-271. 
75 Para María Zambrano, como para una parte del pensamiento español (en la que cabría citar a Gracián y 
Unamuno), la vida se nutre de paradojas, como es, en este caso, la que se compone de la necesidad y la 
libertad. Zambrano responde en la entrevista de Pilar Trenas, realizada a la autora a sus 84 años en RTVE, 
que su mayor libertad ha sido la de servir. Vid. OLMO CAMPILLO, Gemma del, «Edición crítica de la 
entrevista a María Zambrano a cargo de Pilar Trenas y de las cartas escritas por María Zambrano sobre el 
pleito feminista a Luis Álvarez-Piñer», en Biblioteca Virtual de Investigación Duoda, Universidad de 
Barcelona, 2/1/2012.  
URL: http://www.ub.edu/duoda/bvid/obras/Duoda.text.2012.01.0002.html Última consulta: 15/1/2014.  



 23

atrae hacia el futuro. Zambrano distingue entre porvenir y futuro. El primero tiene 

relación con los próximos sucesos previsibles, que se asemejan a los pasados. Mientras, 

el futuro es la apertura a la posibilidad del cambio. Se trata, en el caso del futuro, de una 

diferencia y una esperanza radicales. El futuro atrae a la historia. Y el amor nos lanza 

incluso a trascender cuanto promete el futuro.76 

El amor es, además, el mayor agente de destrucción. A veces, descubre la 

inadecuación o la inanidad de su objeto, desplegando un vacío. Aquí se hunde no solo lo 

amado, sino también la vida, la realidad de quien ama. El amor, así, descubre la 

inanidad de las cosas y, con ello, la nada. Todas las cosas guardan una nada en su fondo, 

pues todo vino de la nada, como en el relato del Dios creador. Así, quien ama, arrebata 

lo amado de la nada para llevarlo hasta una suerte de fogonazo, a un género de realidad 

que parece total por un instante y que luego se desvanece. El amor lleva del no-ser al ser 

y del ser al no-ser, pues aspira a ir más allá de todo ser, de todo proyecto. De este modo 

lo hace todo inconsistente.77   

El amor es «la furia que agita y remueve las entrañas, los fondos oscuros, 

confines de lo humano con todo lo que vive y alienta y aun más allá: con la materia, con 

lo cósmico.»78 Pero, la ambigüedad es característica del amor y, así, «amor» también es 

el nombre que recibe la transformación del caos en orden. El amor conduce a la 

conciencia, al llevar el fondo de avidez elemental del ser humano al alma y el alma a la 

razón y aun hacer que el alma vea sus límites, al revelar la inanidad de todo aquello en 

que se fija. El alma se dilata al engañarse por amor, pero con el desengaño se abre la 

conciencia. Si siempre nos moviéramos en el amor, no habría conciencia.  

Aunque hablemos de un «engaño», este es considerado necesario y, además, no 

es tal. Cuando hay amor, la potencia de este hace sobrepasarlo todo. De ahí el engaño y 

también la trascendencia. Pero, aparte, lo amado es cierto. Puede que lo amado no se 

actualice en un capítulo del amor, que no se contenga en el objeto idealizado, pero sí es 

la verdad que espera en el futuro. Lo amado en el amor es cierto, aunque no haya 

correspondencia con el objeto. El amor nos lleva al abismo, pero ese es el precio a pagar 

para desarrollar la conciencia, lo que puede ayudar a cada cual a ser lo que es. El ímpetu 

de la vida radica en las entrañas, como el magma en la Tierra. La conciencia se 

desarrolla gracias a las heridas del amor. Pero no es el fin herida, sino promesa.  

                                                 
76 ZAMBRANO, María, op. cit., FCEE, p. 252, OOCC, p. 272. 
77 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 253. OOCC, ed. cit., pp. 272-273. 
78 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 246. OOCC, ed. cit., p. 267. 



 24

El amor hace de la muerte algo viviente, al descubrir el no-ser en la vida. Quien 

ama de verdad, aprende a morir. El amor afina al ser que lo sufre y soporta, siendo esta 

la verdadera acción del amor y no la del arrebato en un episodio.79 María Zambrano nos 

está hablando del padecer. Amor es escucha, recepción, apertura, vilo, transformación 

por efecto de algo que nos trae y nos lleva. Hemos querido verlo todo y verlo todo por 

nosotros mismos, borrando todo lo que es huella, misterio, padecer, sombra. Pero el 

amor es una fuerza trascendente, unitiva, mediadora, engendradora, destructora y 

generadora de conciencia. Del amor vienen la tragedia (que luego será poesía) y la 

filosofía. El amor nos hace ver la inanidad del mundo, lo disuelve y nos disuelve, pero 

su verdad, la verdad que hemos amado, la verdad que amamos, espera en el futuro. 

Puede que el contraste entre el caos y el orden, entre la destrucción y la nihilidad 

subyacente de todo, por un lado y la creación o construcción de la conciencia, por otro, 

resulte difícil de referir, con todos estos componentes, al amor. Pero, no hay tal 

dificultad cuando somos capaces de entregarnos con quietud de ánimo a lo que es. En 

un artículo de sonoro título: «La vida en crisis»80, Zambrano ha dejado algunas perlas y 

yo quiero terminar el ensayo con esta:  

 

Toda creencia está fundada en lo que a nosotros hace, en esta apertura íntima a lo que hay, cuya 

mayor o menor amplitud delimita la mayor o menor realidad con que contamos. Las almas 

mezquinas lo son por la estrechez de esta inicial confianza, pues la realidad, en su mayor 

plenitud, está ligada a esta capacidad de aceptación, de olvido y de amor, a este tesoro divino de 

confianza y entrega. Olvido y entrega que llegan, en los que han sido llamados místicos y santos, 

también en algunos filósofos, a una verdadera esclavitud con respecto a la realidad o a algún 

género de realidad que sólo así se muestra en su plenitud. Los místicos hacen siempre hincapié 

en esta quietud del ánimo, que es menester para que la realidad suprema, divina, penetre en él.81 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
79 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 255. OOCC, ed. cit., p. 274. 
80 Idem., «La vida en crisis», en Revista de las Indias, nº 47, noviembre 1942, Bogotá; en Hacia un saber 
sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 83-102. 
81 Ibid., p. 90. 



 25

7. Conclusiones 

Suscribo el lenguaje místico-filosófico-poético de Zambrano, porque una 

aproximación solo poética o solo filosófica a la realidad me parece insuficiente. 

También me lo parecería aislar lo intuitivo del discurso, eludir las contradicciones y las 

imágenes. Generalmente, hemos entendido la filosofía como sinónimo de «sistema». 

Pero esta idea no agota el pensamiento. Quiero pensar que hay infinitas formas de 

pensar. Zambrano habla, por ejemplo, de la guía (espiritual) y el poema, como 

alternativas.  

Para dejar hablar al corazón se hacen necesarias otras formas «menos mentales», 

menos formalistas, más intuitivas y que sepan acoger lo oscuro, el misterio, lo visceral, 

la voz de las entrañas, nuestras sombras. Lo nocturno y, más aún: lo que amanece. El 

amor. Filosofías muy distintas han hecho pensar a Zambrano. Podemos enmarcarla en la 

tradición española, pero también remitirla al contexto europeo y al pensamiento 

oriental. He escogido dos figuras señeras de la cultura occidental para abrir una vía de 

exposición de su pensamiento desde mis pálpitos. 

Tanto Nietzsche como Freud prestaron una novedosa atención al cuerpo y, en 

Zambrano, el juego entre psique y cuerpo es crucial. Zambrano percibe en cada 

individuo la ambivalencia que constituye su doble voz: poética y filosófica, cordial y 

mental.82 Voz que, para ser íntegra, ha de ser consciente de esta ambivalencia.83 Y el 

ejercicio de esta voz que escucha o razón poética, da como resultado ―en Zambrano― 

el amor. 

Freud deja fuera del perímetro de su pensamiento analítico otro pensamiento del 

que tiene noticia y que advierte, pero en el que decide no profundizar. Este es el camino 

que seguirá Zambrano, camino de regreso y de encuentro. Frente a la multiplicidad de 

enfermedades de la psique, una vía de reunión, un sentimiento de pertenencia y paz. 

Frente a la dispersión, silencio. Siempre se ha planteado la dificultad de explicar el 

dolor y el sentimiento de desconexión ante la perspectiva de un hipotético sentimiento 

de pertenencia, religante, religioso u oceánico. Yo diría que, con Zambrano, «Amor» es 

el nombre del Universo, con sus luces y abismos, oscuridad y estrellas, con nuestro 

conocimiento y nuestro desconocimiento. 

                                                 
82 Algo que bien pudo Zambrano tomar de la lógica y la cardíaca de Unamuno. Vid. UNAMUNO, Miguel 
de: Del sentimiento trágico de la vida en los hombres y en los pueblos, El Renacimiento, Madrid, 1913. 
(Antes publicada por entregas en la revista La España moderna, desde diciembre de 1911 a diciembre de 
1912.) Edic. util.: Planeta DeAgostini, Barcelona, 2010. (En portada: Del sentimiento trágico de la vida.)  
83 Voz que es unipolar en el supuesto que plantea Nietzsche. 



 26

La visión de lo divino de Zambrano es cósmica, no teológica. Cuando llevamos 

esta visión al hombre, encontramos que su energía parte de la base de las entrañas, para 

purificarse en el corazón y, de ahí, elevarse a la conciencia. Este es un proceso en 

circulación, como circula la sangre. Vamos y venimos, nos elevamos y caemos. Del 

dolor emerge la conciencia y esto sucede por mediación del Amor, aunque semeje haber 

un contraste terminológico entre «dolor» y «Amor». Se trata de reconocer las paradojas. 

Hay llenos y vacíos. Hay cielos e infiernos. Hay cimas y valles. Pero creo que, a pesar 

de los valles, en el mensaje zambraniano amanece un elemento, fundamentalmente, 

desatendido o poco atendido en la filosofía occidental anterior, como es la esperanza. 

Antes de Zambrano y en su tiempo, se habló de la desesperación, de la náusea, 

del suicidio. Zambrano nunca ha cerrado los ojos a esta tradición; imposible hacerlo, 

habiendo habitado, por su tiempo y, en parte, sus estancias, en medio de ella. Pero supo 

despertar de este mensaje incompleto, además de remitir el fundamento mismo de la 

razón a las entrañas, al corazón y, en último término, al amor, al cosmos. 

Sugiero que hay una filosofía perenne, como formulara Leibniz e investigara 

Huxley84 y que, ejemplificada en Zambrano, ha servido para traspasar, atravesar (que no 

saltar sin reparo) algunos de los vicios del pensamiento occidental y de su época, como 

son: la fijación en la inteligencia analítica (en detrimento de una inteligencia de la 

intuición y el corazón), el acercamiento técnico al ser humano sufriente (no siempre con 

la consiguiente búsqueda de una cura en su propio sentido de ser) y el pesimismo, frente 

a un lenguaje de la evocación y la esperanza (que no obvia las partes oscuras). Frente a 

esto, Zambrano desarrolla y propone una inteligencia del corazón y la razón, una 

filosofía salpicada de tantos momentos de encuentro como dramas y de tanta esperanza 

como desdicha. 

Pienso que un conocimiento completo y verdaderamente humano no puede 

detenerse en el concepto. Los conceptos lastran casi tantas veces como ayudan. Son una 

creación humana, tan solo una huella o un peldaño de barro. Opino que la apertura debe 

primar sobre el concepto. De no ser así, nuestro camino de vida no está por hacer, sino 

que se nos impone, como una plantilla. Y saber no es ya aprender, sino copiar. Así, la 

razón viva muere bajo el dogma y el principio mecánico ordena la vida (anulándola). La 

apertura es escucha, escucha profunda. 

                                                 
84 HUXLEY, Aldous, La filosofía perenne, Edhasa, Barcelona, 1992, p. 7. 



 27

La perplejidad, la pobreza de espíritu, la incertidumbre es la llave que da acceso 

al otro mundo contenido en este. Y por la puerta que abrí antes de estas conclusiones y a 

la que ahora remito de nuevo, quiero pasar con mis próximas investigaciones. Aunque 

aún en esbozo, mi plan es estudiar la mística desde la Psicología85 y la Filosofía, 

partiendo de los estudios acerca de la divinidad y la filosofía perenne por parte de 

Aldous Huxley86, así como desde el concepto de las experiencias-cumbre de Abraham 

H. Masolw87, además de otros autores más recientes88.  

Pienso que estas investigaciones podrían llevarme de vuelta a Zambrano algún 

día, para continuar estudiándola desde una base más amplia. Los últimos apartados de la 

bibliografía dan cuenta de estos proyectos. Por estar estos en construcción, la 

bibliografía señalada a su efecto es necesariamente tentativa, provisional e incompleta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
85 Fundamentalmente Psicología humanista, aunque, también, perenne y transpersonal. Se trata de 
psicologías alternativas al paradigma cognitivo-conductual dominante. 
86 HUXLEY, Aldous, op. cit. 
87 Vid. MASLOW, Abraham H., El hombre autorrealizado. Hacia una psicología del Ser [Toward a 
psychology of being], Kairós, Barcelona, 2012. Especialmente: «Conocimiento del ser en las 
experiencias-cumbre», pp. 125-171. 
88 Como pudrían ser Huston Smith, Alan Watts y Ken Wilber. 



 28

Bibliografía 

 

ABELLÁN, José Luis, Historia del pensamiento español, de Séneca a nuestros días,  

Espasa Calpe, Madrid, 1996. 

ANÓNIMO, «Katha Upanisad», en La ciencia del brahman: once Upanisad antiguas,  

Universitat de Barcelona, Barcelona, 2000, pp. 139-165. 

BARRIENTOS, José, Vectores zambranianos para una teoría de la  

filosofía aplicada a la persona. QUERALTÓ MORENO, Ramón (dir.) & 

RAABE, Peter (codir.). Tesis doctoral, Universidad de Sevilla, 2009. URL: 

http://fondosdigitales.us.es/tesis/tesis/1010/vectores-zambranianos-para-una-

teoria-de-la-filosofia-aplicada-la-persona/ Última consulta: 8/2/2014. 

BERNABÉ, Alberto, «Orfismo y pitagorismo», en GARCÍA GUAL, Carlos (ed.):  

Historia de la filosofía antigua (Enciclopedia iberoamericana de filosofía, vol. 

14), Trotta-CSIC, Madrid, 2004, pp. 73-88. 

BUNDGAARD, Ana, Más allá de la filosofía. Sobre el pensamiento filosófico-místico  

de María Zambrano, Trotta, Madrid, 2000. 

DESHIMARU, Taisen, La práctica del zen, Kairós, Barcelona, 2005. 

FALCÓN MARTÍNEZ, Constantino & FERNÁNDEZ GALIANO, Emilio &  

LÓPEZ MELERO, Raquel, Diccionario de mitología clásica, Alianza, Madrid, 

2008. 

FREUD, Sigmund, El malestar en la cultura*, en El malestar en la cultura y otros  

 ensayos, Alianza, Madrid, 2006, pp. 7-136. * En especial: capítulo 1. 

GARCÍA MORENTE, Manuel, «LECCIÓN III: LA INTUICIÓN COMO MÉTODO DE LA  

FILOSOFÍA», en Lecciones preliminares de filosofía, Porrúa, México D.F., 1980, 

pp. 35-41. 

GOLEMAN, Daniel, Inteligencia emocional, Kairós, Barcelona, 2007. 

HUXLEY, Aldous, La filosofía perenne, Edhasa, Barcelona, 1992. 

HOWATSON, M.C., Diccionario abreviado de la literatura clásica, Alianza, Madrid,  

1999. 

KIRK, G.S. & RAVEN, J.E. & SCHOFIELD, M., «Empédocles de Acragas», en Los  

filósofos presocráticos. Historia crítica con selección de textos, Gredos, Madrid, 

2008, pp. 369-421. 

MAILLARD, Chantal, La creación por la metáfora. Introducción a la razón-poética,  

Anthropos, Barcelona, 1992. 



 29

MASLOW, Abraham H., El hombre autorrealizado. Hacia una psicología del Ser  

[Toward a psychology of being, 1968], Kairós, Barcelona, 2012. 

MORENO SANZ, Jesús, «Imán, centro irradiante: el eje invulnerable» [1999].  

«Presentación» a ZAMBRANO, María, El hombre y lo divino [1973], en 

MORENO SANZ, Jesús (ed.), María Zambrano. Obras completas III, Galaxia 

Gutenberg-Círculo de lectores, Barcelona, 2011.  

—, El logos oscuro: tragedia, mística y filosofía en María Zambrano. El eje de 

El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, 

Madrid, 2008. 

—, «Panorámica general del abismal diálogo Zambrano-Nietzsche», en Aurora. 

Papeles del «seminario María Zambrano», nº 10, noviembre-diciembre 2009, 

Universidad de Barcelona, Barcelona. 

NIETZSCHE, Friedrich, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Teorema,  

Valencia, 1980.  

—, La gaya ciencia, Akal, Barcelona, 1988. 

OLMO CAMPILLO, Gemma del, «Edición crítica de la entrevista a María Zambrano a  

cargo de Pilar Trenas y de las cartas escritas por María Zambrano sobre el pleito 

feminista a Luis Álvarez-Piñer», en Biblioteca Virtual de Investigación Duoda, 

Universidad de Barcelona, 2/1/2012. 

 URL: http://www.ub.edu/duoda/bvid/obras/Duoda.text.2012.01.0002.html 

Última consulta: 15/1/2014. 

—, Lo divino en el lenguaje. El pensamiento de Diótima en el siglo XXI, horas y 

Horas, Madrid, 2006. 

ORTEGA Y GASSET, José, Meditaciones del Quijote, Publicaciones de la Residencia  

de Estudiantes, Madrid, 1914. 

PANIKKAR, Raimon, La experiencia filosófica de la India, Madrid, Trotta, 1997. 

PASCAL, Blaise, Pensamientos, Alianza, Madrid, 1981. 

REVILLA, Carmen, «Sobre el ámbito de la razón poética», en Revista de Hispanismo  

Filosófico, nº 9, 2004, pp. 47-64. URL: 

http://descargas.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/2469362011346183962

2202/018203.pdf?incr=1 Última consulta: 4/11/2013. 

—, «Claves de la "razón poética"», en REVILLA, Carmen (ed.): Claves de la 

razón poética. María Zambrano: un pensamiento en el orden del tiempo, Trotta, 

Madrid, 1998.  



 30

RUSSEL, Bertrand, Misticismo y lógica, en Misticismo y lógica y otros ensayos,  

Edhasa, Barcelona, 2001. 

Sagrada Biblia. Versión directa de las lenguas originales, BAC, Madrid, 1980. 

SALDAÑA SAGREDO, Alfredo, «La palabra con temblor de María Zambrano», en  

Anexos de Tropelías, nº 15, Universidad de Zaragoza. (Actas del IV Seminiario 

«Pensamiento literario español del siglo XX», Universidad de Zaragoza, 2008.) 

SÁNCHEZ BENÍTEZ, Roberto, «María Zambrano y la crítica al racionalismo», en  

REVILLA, Carmen (ed.): Claves de la razón poética. María Zambrano: un 

pensamiento en el orden del tiempo, Trotta, Madrid, 1998. 

SANCHÍS, Ima, «El corazón tiene cerebro». Entrevista a Annie Marquier para el diario  

La Vanguardia, publicada el 14/3/2012. URL: 

http://www.lavanguardia.com/lacontra/20120314/54267641495/annie-marquier-

corazon-cerebro.html Última consulta: 30/10/2013. 

SANTA CRUZ, María Isabel, «Plotino y el neoplatonismo»*, en GARCÍA  

GUAL, Carlos (ed.): Historia de la filosofía antigua (Enciclopedia 

iberoamericana de filosofía, vol. 14), Trotta-CSIC, Madrid, 2004, pp. 339-361. 

* En especial: "La inteligencia y el alma", "La materia y lo sensible" y "La 

conversión hacia lo Uno", en pp. 353-358. 

UNAMUNO, Miguel de, Del sentimiento trágico de la vida en los hombres y en los  

pueblos, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2010. (En portada: Del sentimiento 

trágico de la vida.) 

VELASCO GUZMÁN, Luis Antonio, «Nietzsche y la razón poética. (Reflexión sobre  

la postura nietzscheana en torno a la cuestión de la razón moderna)», en &óesis. 

Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, vol. 42, nº 21, Instituto de 

Ciencias Sociales y Administración, Ciudad Juárez, Méjico, 2012, pp. 213-230.  

URL: http://www.redalyc.org/pdf/859/85924629009.pdf  

Última consulta: 13/12/2013. 

ZAMBRANO, María, Hacia un saber sobre el alma [rev. 1986], Planeta DeAgostini,  

Barcelona, 2011.  

—, Pensamiento y poesía en la vida española [1939], Biblioteca Nueva, Madrid, 

2004. 

—, Filosofía y poesía [corr. 1987], FCE, Madrid, 1993. 

—, El hombre y lo divino [1973], FCEE (Fondo de cultura económica de 

España), Madrid, 2007. 



 31

—, El hombre y lo divino [1973], en MORENO SANZ, Jesús (ed.): María  

Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Círculo de lectores, 

Barcelona, 2011. 

—, Horizonte del liberalismo [1930], Morata, Madrid, 1996. 

—, en Senderos, Anthropos, Barcelona, 1986: 

— «La guerra, de Antonio Machado» (1937) pp. 60-73. 

— «Antonio Machado y Unamuno, precursores de Heidegger» (1938) 

pp. 117-120. 

— «Pablo Neruda o el amor por la materia» (1938) pp. 147-156. 

— «San Juan De la Cruz (De la "noche oscura" a la más clara mística)» 

(1939) pp. 184-201. 

 
 
Documentos audiovisuales 
 

ORTEGA, Juan Carlos (cond.), «La razón poética de María Zambrano», en La mitad  

invisible, RTVE, 10/3/2012. URL: 

http://www.rtve.es/alacarta/videos/la-mitad-invisible/mitad-invisible-20120310-

1930-169/1345843/ Última consulta: 15/1/2014. 

TRENAS, Pilar, entrevista a María ZAMBRANO, en Muy personal, RTVE, 1988. 

VVAA, testimonios sobre María Zambrano, en Conoceralautor.com  

URL: http://www.conoceralautor.com/autores/ver/NTAy  

Última consulta: 26/10/2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 32

Para seguir investigando 

 

Sobre mística, filosofía perenne y las psicologías con ellas relacionadas 

 

HUXLEY, Aldous, La filosofía perenne, Edhasa, Barcelona, 1992.  

—, Sobre la divinidad, Kairós, Barcelona, 2009. 

MARQUÈS, Ramon, La inteligencia intuitiva, Índigo, Barcelona, 2006.  

MASLOW, Abraham H., El hombre autorrealizado. Hacia una psicología del Ser  

[Toward a psychology of being, 1968] , Kairós, Barcelona, 2012. 

PANIKKAR, Raimon, De la mística: experiencia plena de la vida, Herder, Barcelona,  

2008. 

WHITE, John (ed.), HUXLEY, Aldous & MASLOW, Abraham H. & WILBER, Ken,  

et. al., La experiencia mística. Y los estados de conciencia, Kairós, Barcelona, 2000. 

 

Para profundizar en la mística zambraniana 

 

ZAMBRANO, María, Claros del bosque, Cátedra, Madrid, 2011. 

—, De la aurora, Tabla rasa, Madrid, 2004. 

—, La tumba de Antígona, en MORENO SANZ, Jesús (ed.): María  

Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Círculo de lectores, 

Barcelona, 2011. 

—, Los bienaventurados, Siruela, Madrid, 2004. 

—, Los sueños y el tiempo, en MORENO SANZ, Jesús (ed.): María  

Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Círculo de lectores, 

Barcelona, 2011. 

—, El sueño creador [3ª ed.], en MORENO SANZ, Jesús (ed.): María  

Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Círculo de lectores, 

Barcelona, 2011. 

—, La confesión, género literario y método, Siruela, Madrid, 2001. 


