wss  Universidad
il Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

El logos del corazon en Maria Zambrano

Autor

Antonio Albero Saenz de Navarrete

Directora

Gemma del Olmo Campillo

Facultad de Filosofia y Letras
Grado en Filosofia
Junio de 2014




El amor espera

donde la razon desespera

George Lyttelton, «Epigrama»



Resumen

Este trabajo muestra el transcurso de la razén poética de Maria Zambrano, desde
sus inicios, con el articulo «Hacia un saber sobre el alma», hasta lo que se puede
considerar el centro de la obra de la autora: EI hombre y lo divino. Algunos trabajos
representativos, como Pensamiento y poesia en la vida espaniola y Filosofia y poesia,
son tomados de una manera secundaria, por haber sido objeto de anteriores trabajos
mios. En lugar de volver a abordarlos o limitarme a remitir a Zambrano a su contexto
hispanico, he decidido ir mas alld de esta 6rbita para mostrar lecturas posibles de la
autora que la explican desde un d&ngulo menos usual, pero basindome en escritores de su

mismo momento o de una gran cercania temporal.



Indice:
Notas previas acerca de las citas y la bibliografia............ccceeeviieiiieiniiiiieceeeeee p.5
1. Introduccion. Hacia el saber del alma.............cccooeviieiiiiiiiiniiiiiceee e, p. 6
2. Penetrando en el saber del alma.............ccccoeviieiiiiiiieniieieceeee e p.-9
2.1. Sobre «Poema ¥ SIStEIMAM.......ueeeiureeeiiieeiieeeieieeiieeeireeereeeeaeeeereeeeaee e e p-9
2.2. Acerca de la metafora del corazin...........ccccveevcvvieeciieccieeeie e, p. 10
3. El ensayo de una nueva forma de ser. De Nietzsche a Zambrano.............c.cceueenee. p. 12
4. Conexiones entre Freud y Zambrano. El sentimiento oce4nico u originario.......... p. 16
5. Freud y el freudismo segiin Zambrano............cccccveeeiveeeiieeniiieereeeeseeeeieeeevee e p. 18
6. El amor en El hombre [0 diVino................ccoveeeieeeiiieeieeeiee e eeee e p. 20
T .CONCIUSIONES. ......uvieniieeiiieiieeiteeite et e stee et et e et esteeeteesaaeenseessseenseesaseenseassseensaensseenne p. 25
BibliO@rafia.......cocuiiiiieiii e et p. 28

Para seguir iINVEStIZANAO........ccviieiiieeiiieeciee et ettt etee e ere e e sre e e eree e eaeeenaaeeens p. 32



Notas previas acerca de las citas vy la bibliografia

Mi tutora y yo hemos convenido citar las ediciones originales de los articulos de
Zambrano de los que aqui trato o nombro, asi como muestro la fecha de publicacién
original de todas sus obras en la bibliografia. Cuando ya he dado los datos de
publicacion originales de un articulo, en subsiguientes referencias me remito a ¢l por
medio de la edicion actual utilizada.

Requiere una mencion especial el hecho de que la mayoria de las ediciones que
circulan de EIl hombre y lo divino, de Maria Zambrano, estan prefiadas de erratas y
errores, debido a un mal ejercicio de edicion, no revisado y aun a reediciones tampoco
revisadas, que han sumado errores a los anteriores errores y erratas. (De esto da
detallada cuenta Jesis Moreno Sanz, en el primer volumen editado de las obras
completas de Maria Zambrano.") Debido a ello, he manejado tanto una de las ediciones
de bolsilloz, como la mas seria y revisada de Jesus Moreno. Asi, a la hora de citar E/
hombre y lo divino, hago referencia a ambas. Da la casualidad, no obstante, de que las

citas que he tomado coinciden en los dos casos, sin errores ni erratas de por medio.

" MORENO SANZ, Jests (ed.), 'Ediciones', en "Anejo a El hombre y lo divino", en «Anejos y notas», en
Maria Zambrano. Obras completas 111, Galaxia Gutenberg-Circulo de lectores, Barcelona, 2011, pp.
1184-1186.

2 ZAMBRANO, Maria, El hombre y lo divino [1973], FCEE (Fondo de cultura econdémica de Espaia),
Madrid, 2007.



1. Introduccidn. Hacia el saber del alma

Se pueden encontrar distintos antecedentes al pensamiento de Maria Zambrano
en la filosofia espafiola. El primero y mas evidente seria su maestro Ortega y Gasset,
con su «logos del Manzanares». En Meditaciones del Quijote®, Ortega enuncia un logos
que conectaria todo lo viviente por medio de lo que llama «nervio divino». Un logos
inspirado en la divinidad de lo que nos rodea, de la naturaleza conectada con la
divinidad, cercano a Giordano Brun04, casi romantico. Pero Ortega no recorrerd esta
senda del nervio divino que ¢l mismo ha enunciado, por la cual si se decidira Zambrano.

Escribio Ortega:

Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo. [...] «Salvar las
aparienciasy, los fenomenos. Es decir, buscar el sentido de lo que nos rodea.

[...] Tal vez nada profundo encontremos. Pero estemos seguros de que el defecto y la
esterilidad provienen de nuestra mirada. Hay también un logos del Manzanares: esta humildisima
ribera, esta liquida ironia que lame los cimientos de nuestra urbe, lleva, sin duda, entre sus pocas
gotas de agua, alguna gota de espiritualidad.

Pues no hay cosa en el orbe por donde no pase algin nervio divino: la dificultad estriba

en llegar hasta ¢l y hacer que se contraiga.

Zambrano mostré a Ortega su interés por discurrir a través de ese logos del
Manzanares, en el articulo que la autora tituld: «Hacia un saber sobre el alma»’. Sin
embargo, a pesar de mostrar esa fidelidad al maestro, el articulo provoca la ruptura entre
ambos, puesto que €l no solo no estaba dispuesto a transitar el camino que ¢l mismo
habia evocado, sino que también le parecia de un atrevimiento desmedido el
pretenderlo. En el articulo de Zambrano mencionado, hay tres elementos que me
gustaria resaltar, a saber: su metafora del rio, la unién de razon y pasion y la filosofia
entendida como un camino de vida en que se perciben, también, misterios intuitivos y
no solo lisas razones.

En la imagen del rio de Zambrano, hay dos elementos: el agua y el cauce. Si
tomamos la vida como un rio, podemos fijarnos solo en el agua y pensar que todo pasa.
Sin embargo, el cauce es fundamental. El cauce es lo que hace al rio, pues, sin ¢l, solo

seria un pantano. En la vida hay elementos que la encauzan, que permanecen, a pesar

3ORTEGA Y GASSET, José, Meditaciones del Quijote, Publicaciones de la Residencia de Estudiantes,
Madrid, 1914.

* Al cual, de hecho, cita. Ibid., p. 45.

> ZAMBRANO, Maria, «Hacia un saber sobre el almay, en Revista de Occidente, n°/vol.: XLVI.138,
diciembre 1934, Madrid, pp. 261-276.



del transcurso del agua. Y son estos los que permiten que fluya, que no se empantane.
Estan, podriamos decir, lo fluente y lo estable. Y ambos elementos son necesarios a la
vida, asi como al pensar. Del mismo modo que en un rio se conjugan cauce y agua, en el
conocimiento han de conjugarse razon y pasion. Este modo de conocimiento se concibe,

ademas, como necesario en el momento contemporaneo.

Cada época se justifica ante la historia por el encuentro de una verdad que alcanza claridad en
ella. ;Cual sera nuestra verdad? ;Cual nuestra manifestacion? [...]

La pasion sola ahuyenta a la verdad, que es susceptible y agil para evadirse de sus
zarpas. La sola razon no acierta a sorprender la caza. Pero pasion y razon unidas, la razon
disparandose con impetu apasionado para frenar en el punto justo, puede recoger sin menoscabo

a la verdad desnuda.®

Este modo de razén que se llamard razon poética’, supone un arraigo en la
experiencia, sin dejar de lado la luz de la razén, pero si tratando de ampliar su esquema.
Zambrano clama por un arraigo de la filosofia en la vida, en la experiencia, en la
realidad. Esto supone, en ocasiones, hundirse por debajo del logos representacional y
extenso, por debajo de su luz imperturbable, como dice Jesus Moreno Sanz.® Supone
atender a revelaciones, sentires y sensaciones que estan ahi, que tienen significado, pero

que el logos establecido ha obviado.

Este camino es primero unos pasos, unas huellas, y solo cuando ya una linea trazada le distingue
de la extension inanimada que lo rodea, podemos verle. Y es lo que hoy nos sucede;
comenzamos a sentir nuestra vida en su transcurrir, estrechada y libre, por el cauce de una
verdad que se nos revela, y desde él comenzamos a entender otros pensamientos para los que
quiza hubiéramos quedado insensibles, o por el contrario, presos en asombro, imposible de
traducir en ideas. Hay dos maneras de reaccionar ante los pensamientos que son trozos o parte de
otro pensamiento mas radical, todavia desconocido; una es permanecer insensible ante la verdad

a que apuntan; otra, darse cuenta, por una sensibilidad nacida de la necesidad que tenemos de esa

6 ZAMBRANO, Maria, «Hacia un saber sobre el alma», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta
DeAgostini, Barcelona, 2011, p. 19.

7 El concepto de «razén poética es aplicado a Zambrano por el estudioso del pensamiento espaiol José
Luis Abellan, a partir de lo cual la autora lo adopta para si. Originalmente, proviene de Nietzsche:
dichtende Vernunfi. A este respecto: VELASCO GUZMAN, Luis Antonio, «Nietzsche y la razon poética.
(Reflexion sobre la postura nietzscheana en torno a la cuestion de la razén moderna)», en Noesis. Revista
de Ciencias Sociales y Humanidades, vol. 42, n° 21, Instituto de Ciencias Sociales y Administracion,
Ciudad Juarez, Méjico, 2012, pp. 213-230. URL: http://www.redalyc.org/pdf/859/85924629009.pdf
Ultima consulta: 13/12/2013.

¥ MORENO SANZ, Jesus, «Prefacio» a El logos oscuro: tragedia, mistica y filosofia en Maria
Zambrano. El eje de E1 hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, Madrid,
2008, pp. 17-28.




verdad, de que esta alli, y no poder, sin embargo, encontrarla. Es el conocimiento que da la sed

para pegarnos a la roca bajo la cual mana el agua, sin poder deshacerla para que salga a la

.9
superficie.

Andando el tiempo, Zambrano publicard un libro recopilatorio de articulos
propios, el cual llevara el titulo del mismo escrito que supuso la ruptura con su maestro
y recogera ese articulo en primer lugar. En la nota a la edicién de 1986, podemos ver
como manifiesta haberse dejado llevar por ese proyecto suscitado por Ortega del que

ella se encargard, a diferencia de su maestro.

Me he sentido [...] encadenada a las «razones de amor» a las que Ortega y Gasset se refiere en su
auroral libro, para mi definitivo, Meditaciones del Quijote, donde igualmente se explicita la
necesidad gozosa de descubrir el «logos del Manzanares». Aunque haya recorrido mi
pensamiento lugares donde el de Ortega y Gasset no aceptaba entrar, yo me considero su

discipula.’

Miguel de Unamuno es otra de las influencias fundamentales de Zambrano, una
de sus inspiraciones para conjugar pensamiento racional y pasion, al haber mostrado la
disyuntiva entre logica y cardiaca, razon y corazon. Se habla también hoy de la
fundamental filiacién de la filosofia zambraniana con Antonio Machado'' y con Blas

Zambrano, el padre de la autora.

? ZAMBRANO, Maria, «Hacia un saber sobre el almay, en Hacia un saber sobre el alma, Planeta
DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 20-21.

19 Idem., «Nota a la presente edicion» (1986) de Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini,
Barcelona, 2011, pp. 12-13.

''Es la autora quien se muestra machadiana, por ejemplo, en su recension de La guerra, de Antonio
Machado. Vid. ZAMBRANO, Maria, «La guerra, de Antonio Machado», en Hora de Espaiia, n°/vol.:
XII, Valencia, diciembre de 1937, pp. 68-74; en Senderos, Anthropos, Barcelona, 1986, pp. 60-73.



2. Penetrando en el saber del alma

De entre los escritos recopilados en Hacia un saber sobre el alma'?, me
interesan: el que le da titulo (y del que ya he hablado), asi como «Poema y sistema» ', y
«La metafora del corazon (fragmento)»'*. Pienso, ademas, que casi en la totalidad de los
articulos de ese libro, escritos entre 1933 y 1944, Zambrano ha depositado algo
esencialmente desvelador de las bases de su pensamiento, por lo que también cabria
resaltar, en mi opinion: «La "Guia", forma del pensamiento»15 y «La escuela de

Alejandria»'®, entre otros.

2.1. Sobre «Poema v sistemay

En este otro articulo recogido también en el libro Hacia un saber sobre el alma,
Zambrano plantea que la Poesia nace a partir de la poiesis, entendiendo esta como
«expresion y creaciéon a un mismo tiempo, en unidad sagrada»'’. De la poesia nacera
mas tarde la Filosofia, por separacion. Sin embargo, a pesar de esta separacion, la
Filosofia se reune con la Poesia en sus momentos de madurez. Hay una relacion entre el

sistema y el poema.

La Etica de Spinoza [...] es una rigurosa arquitectura de razones [...] Y sin embargo, al acabar su
lectura, la imagen del poema logrado de diamantina pureza, se presenta bien pronto al animo; las
matematicas razones se han deslizado en nuestra mente sin violencia, poéticamente,
musicalmente también. El pensamiento cuanto mdas puro, tiene su numero, su medida, su

musica.'®

Poesia y Filosofia son quehaceres de autoria, en los que su autor o autora han

logrado una transformacion en virtud de la cual «los mas secretos anhelos se aplacan y

12 ZAMBRANO, Maria, Hacia un saber sobre el alma [rev. 1986], Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011.
13 Idem., «Poema y sistemay, en El Hijo Prodigo. Revista literaria, n°/vol.: 5.18, septiembre 1944,
Meéxico, pp. 137-139. Con algunas variaciones en Obras reunidas, Aguilar, Madrid, 1971, pp. 239-248;
en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 43-48.

14 Idem., «La metéafora del corazony, en Origenes, n°/vol.: 1.3, octubre 1944, La Habana, pp. 3-10; en
Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 49-58.

'3 Idem., «La "Guia", forma del pensamiento», en Revista de las Indias, n°/vol.: 56, agosto 1943, Bogoté;
en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 59-82. En este articulo,
Zambrano propone un tipo de filosofia que nos pueda guiar y analiza el género de la guia, en el cual
considera principal la Guia de perplejos, de Maimonides.

16 Idem., «La escuela de Alejandriay, en La Universidad de La Habana, n°/vol.: 55-57, 1944, La Habana,
pp- 55-69; en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 141-154. En este
articulo, Zambrano da cuenta de su espiritu ecléctico y de parte de su interés en lo espiritual.

17 Idem., «Poema y sistemay, en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, p.
45.

'8 Ibid., p. 46.



10

la vida encuentra su adecuado espejo.»'’ En la Poesia esto sucede mediante la absorcion
del intelecto en el alma y en la Filosofia al contrario, mediante la absorcion del alma en
el intelecto.

Pero hay otro campo al que tanto Poesia como Filosofia remiten y este es la
Religion: «Y mas alla de la Poesia y Filosofia, estd la unidad ultima de la Religion. En
el Sistema, aparece tanto como la poesia, la expresion religiosa, aunque de modo muy
diferente.»™ Se trata de reunir Poesia, Filosofia y Religion dejando a un lado los
rencores historicos, pues «solo ante una mirada asi la Filosofia podra justificarse.»”!

Estamos ante un pensamiento que no busca la discordia entre diferentes caminos
como son la Poesia, la Filosofia y la Religion, no busca remarcar las diferencias ni
establecer archivos. Antes bien, indaga acerca de la unidad originaria entre esas tres
expresiones o caminos del espiritu, tres impulsos que podrian resumirse en uno,
enriqueciéndose triplemente, pues lo que importa es lograr el apaciguamiento y la
identificacion de la vida consigo, gozar del sentimiento ocednico u originario del que

hablar¢, desde su subsidiaria consideracion en nuestra cultura, en el apartado 4.

2.2. Acerca de la metafora del corazon

Si bien en este apartado me dedico a comentar el articulo de Hacia un saber
sobre el alma que da titulo a esta pregunta’’, es en El hombre y lo divino donde
Zambrano da una definicion de la metafora del corazén que puede servir como

comienzo:

El «corazény», que es una metafora de la vida en lo que tiene de mas secreto e incomunicable,
fondo intimo del sentir originario, a priori no declarado de la voluntad, de la vocacion, de la

. <y .. 23
direccion que toma el conocimiento.

" Ibid., p. 47.

>0 Ibid.

2! Ibid. Cabe tener en cuenta que la religiosidad de Zambrano no es dogmatica ni doctrinaria, no es
eclesial. Es piadosa, caritativa, ecléctica, sincrética. Es un sentimiento que guarda, a mi modo de ver, mas
relacion con el camino del atman hacia el Atman de las Upanisads que con cualquier teoria. Vid.
ANONIMO, «Katha Upanisad», en La ciencia del brahman: once Upanisad antiguas, Universitat de
Barcelona, Barcelona, 2000, pp. 139-165.

2 ZAMBRANO, Maria, «La metafora del corazon (Fragmento)», en Hacia un saber sobre el alma,
Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 49-58.

2 Idem., El hombre y lo divino, FCEE, Madrid, 2007, p. 282; MORENO SANZ, Jesus (ed.), Maria
Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Circulo de lectores, Barcelona, 2011, p. 294. De
ahora en adelante, citaré la paginacion de ambas ediciones. De la primera por ser una de las mas
accesibles y recientes y de la ultima por ser la que puede considerarse mas definitiva, al haber subsanado
la mayor parte de los errores acumulados en las anteriores. Durante décadas se han estado utilizando



11

La metafora de la luz intelectual ha tenido como paralela otra que no ha recibido
tanta atencion: la metafora del corazon, de la vision por el corazon, para Zambrano la
forma mas decisiva y fundamental de conocimiento®*. Esta metéfora lo ha sido todo en
la poesia y la religion, en el roméantico otofio de la Edad Media y en el Romanticismo
del XIX. El corazén tiene una serie de caracteres que le diferencian de la ligereza y
desprendimiento del intelecto. Por ejemplo, el peso. El corazén pesa, nos hace sentir la
gravedad del universo, el peso de la vida, la pesadumbre.

El corazdn lleva a cabo una vida secreta. La condicion de este 6rgano es la de ser
una cavidad oscura, un recinto hermético, viscera, entrafia.”> Tener entrafias no implica
tener corazon. Se puede ser visceral e innoble. Se puede tener un sentimiento cerrado
para si. Pero es el corazén la viscera mas noble y «lleva consigo la imagen de un
espacio, de un dentro oscuro, secreto y misterioso que, en ocasiones, se abre».”® Es el
corazon una viscera que vibra, que parece meramente pasiva, pero que, de repente, se
abre. Al abrirse, arrastra en su apertura a las otras visceras, las cuales no pueden abrirse
por si solas, pero estan conectadas con aquel.

El corazén no puede ser independiente como el pensamiento. No camina en
solitario. No puede dejar de llevar adheridas las entrafias. No puede dejar de estar vivo
ni puede disociarse de las entrafias, pues tal disociacion significaria la muerte. No puede
detenerse ni liberarse. La superioridad que el pensamiento logra carece, por tanto, de
heroismo «porque nunca arriesga, ni padece, porque al liberarse de la vida nada tiene
que temer de la muerte».”’ Lo que caracteriza al corazon es el padecer, la servidumbre,
la esclavitud, el amor. Mientras que el pensamiento lleva a hablar del espacio, el
corazon lleva a hablar de la profundidad, que resulta imponente y misteriosa. Pero en
esta profundidad radica la llamada amorosa. El corazon es la sede de la intimidad.

En este ensayo, Zambrano esta introduciéndonos en la capacidad de
conocimiento del corazon, en el saber intuitivo, que estd mas aca y mas alla del andlisis,
el cual pretende gozar de validez eterna, debido a su capacidad de desprenderse del
sentimiento mas fisico. Zambrano tratara de elaborar una filosofia, un lenguaje que

combine la capacidad de la palabra con el ritmo y la vida de las entrafias.

ediciones de esta obra con varios errores y son esas las mas difundidas. En el caso concreto de las citas
literales recogidas en este ensayo, no hay discrepancias entre ambas ediciones.

2 ZAMBRANO, Maria, «La metafora del corazén (Fragmento)», en Hacia un saber sobre el alma,
Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, p. 51. (Edic. orig. nota 11.)

3 Ibid., p. 54.

%8 Ibid. Cursivas de la autora.

7 Ibid., p. 56.



12

La pasion sola ahuyenta a la verdad, que es susceptible y agil para evadirse de sus zarpas. La
sola razon no acierta a sorprender la caza. Pero pasion y razon unidas, la razon disparandose con
impetu apasionado para frenar en el punto justo, puede recoger sin menoscabo a la verdad

desnuda.”®

Pienso que en estas lineas queda dibujada la finalidad del discurso zambraniano:
conocer con mas exactitud y pureza. Acercarse a la verdad requiere también del corazon
y no solo de la razon. En conexion con esto, en Psicologia se ha venido hablando en los
ultimos afios de la inteligencia emocional. Daniel Goleman afirma que los circuitos
neuronales que se ocupan del pensamiento hunden sus raices en los que se ocupan de la
emocion y viceversa’. Maria Zambrano se apoya en las intuiciones de Empédocles,
entre otros, para desarrollar un discurso que lleve a efecto la unién de pasion y razon en
una toma de conciencia de la que se ha percatado la neurociencia actual, pero que ya
puede rastrearse en el pensamiento antiguo v la filosofia espafiola de la Edad de Plata. *°

Por mi parte, queda abierta la duda de si Zambrano pretende una union entre
razén y corazén a partes iguales o si da al segundo un papel director. Segun los
fragmentos de la autora en que nos centremos, podemos encontrar una tendencia u otra.
De lo que no cabe duda es de que la razon ya no tiene para ella sentido alguno ni
separada del corazon, ni como directora del mismo. Esto es: se trata de dar al corazén su
importancia en el escenario de la vida y la cultura, de donde fue excluido con la

condena platonica de la poesia.’’

3. El ensayo de una nueva forma de ser. De Nietzsche a Zambrano

Maria Zambrano propone, como hemos visto, integrar filosofia, poesia y
religion. Dicho de otro modo: su discurso se da en clave de razon poética, razon poética
que deriva en mistica. Se trata de un discurrir mediante el lenguaje que se capta por la

via intelectual, tanto como por la sensible y la intuitiva. Un decir donde el silencio

2 Idem., «Hacia un saber sobre el almax», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini,
Barcelona, 2011, p.19.

* Vid. GOLEMAN, Daniel, Inteligencia emocional, Kairds, Barcelona, 2007.

3% Para mas referencias, vid. MORENO SANZ, Jesus, El logos oscuro: tragedia, mistica y filosofia en
Maria Zambrano. El eje de El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum,
Madrid, 2008. El apelativo de Edad de Plata pertenece a José Carlos Mainer, aunque no todos los
estudiosos y estudiosas lo comparten.

3! Cabe decir que la concepcidn de Zambrano sobre Platon equilibra pros y contras. Zambrano considera
que lo religioso y poético quedaron encerrados en su pensamiento de vocacion sistematica, de modo que
esta les permitid transmitirse culturalmente, como en el caso de la religion de los misterios, del amor. Vid.
ZAMBRANO, Maria, Filosofia y poesia, FCE, Madrid, 1993.



13

habla, un decir que es mas bien mostrar; sefalar el camino antes que decirnos
exactamente por donde ir. En el desarrollo de este proyecto, constituye un importante
paso el analisis de las figuras del poeta y el filosofo, como incompletas ambas.
Zambrano pudo apoyarse en Nietzsche para expresar esta idea de incompletud, aunque
ella sugerira una solucion personal. Nietzsche diferencia entre el hombre racional y el

o : . 32
intuitivo en Sobre verdad y mentira en sentido extramoral ™~ .

El hombre racional y el hombre intuitivo [...] uno angustiado ante la intuicion, el otro mofandose
de la abstraccion; es tan irracional el Gltimo como poco artistico el primero. Ambos ansian
dominar la vida: este sabiendo afrontar las necesidades mas imperiosas mediante prevision,
prudencia y regularidad; aquel sin ver, como «héroe desbordante de alegria», esas necesidades y

tomando como real solamente la vida disfrazada de apariencia y belleza.™

Pienso que lo que en Nietzsche son el hombre racional y el intuitivo, en
Zambrano guardan bastantes similitudes con el filésofo y el poeta respectivamente. Dice

Zambrano en Filosofia y poesia:

Hoy poesia y pensamiento se nos aparecen como dos formas insuficientes; y se nos antojan dos
mitades del hombre: el filosofo y el poeta. No se encuentra el hombre entero en la filosofia; no se
encuentra la totalidad de lo humano en la poesia. En la poesia encontramos directamente al
hombre concreto, individual. En la filosofia al hombre en su historia universal, en su querer ser.
La poesia es encuentro, don, hallazgo por gracia. La filosofia busca, requerimiento guiado por un

método.**

Veo de comun entre la pensadora y el pensador que, tanto la actitud poética
como la filosofica o bien tanto la racional como la intuitiva, se consideran insuficientes,
parciales. Sin embargo, encuentro la diferencia de que, para Zambrano, hay una
solucion en la combinacion de ambas, pues las considera como dos mitades del hombre
y no como dos formas de ser hombre. De aqui se deduce que la forma de ser hombre
requiere de la union de ambas mitades: racional y sensible, intelectual y poética. Se ve

aqui una vez mas cudl es el interés de la razon poética zambraniana de la que he venido

32 NIETZSCHE, Friedrich, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Teorema, Valencia, 1980.

3 Ibid., p. 20. Las comillas internas a mi cita, asi como las cursivas, son de Nietzsche. Mi cita termina
ahi, si bien, a continuacién, Nietzsche realiza una apologia (no exenta de ambigiiedad, como su mismo
estilo) del hombre estoico. También la apologia del estoicismo (aunque ya sin ambigiiedad), podria
justificar, al menos en parte, el interés de Zambrano por presentar el pensar espafiol como un pensar de
raigambre estoica. A este respecto, vid. ZAMBRANO, Maria, «La cuestion del estoicismo espaiiol», en
Pensamiento y poesia en la vida espanola, Madrid, Biblioteca Nueva, 2004, pp. 167-206.

3 ZAMBRANO, Maria, Filosofia y poesia, F.C.E., Madrid, 1993, p. 13.



14

hablando: aunar, conciliar el conocimiento intelectual y el sensible-intuitivo en una
epistemologia que busca una captacion mas certera.

Maria Zambrano diferencia entre la actitud poética y el ejercicio de la poesia por
un lado, y la actitud filosofica y el ejercicio de la filosofia por otro en Filosofia y poesia,
pero en esta obra se percibe también una atencion igual de intensa a ambas actitudes y
ejercicios, asi como a una religion del amor. Planteo que Zambrano puede haberse
inspirado en Nietzsche en lo referido a la diferenciacion entre el hombre racional y el
intuitivo, que para ella serian el poeta y el fildsofo. Creo que la cuestion de la religion
deberia quedar aparte en esta comparacion.®” Esta pequefia hipotesis de la inspiracion en
Nietzsche puede verse justificada por algunas razones, como los testimonios sobre la
importancia del pensador aleman en la espafiola y el origen de la propia expresion:
«razén poéticay.

En cuanto a los testimonios acerca de la influencia de Nietzsche en Zambrano,
Jests Moreno Sanz, quien la trajo de vuelta del exilio en 1984, fue sometido a un
interrogatorio por parte de la autora, para saber esta si podia confiar en ¢l. Una de las
preguntas que le hizo fue si amaba a Nietzsche.’® Actualmente, Jesus Moreno se
encarga de la edicion de las obras completas de la autora y ha realizado uno de los
estudios mas amplios hasta el momento sobre la malaguefia.’’ En cuanto a la expresion
«razén poéticay, puede decirse que proviene del propio Nietzsche (dichtende
Vernunft)’®. Zambrano comenzé a aplicarsela a si misma desde que el estudioso del

pensamiento espafiol José Luis Abellan caracterizara el de la andaluza de este modo.

%> Se ha dicho que el Nietzsche de Zambrano es el que se autodenomina hipercristiano en los fragmentos
postumos y que la apuesta de la malaguefia consiste en considerarlo un mistico. Vid. MORENO SANZ,
Jesus: semblanza/testimonio sobre Maria Zambrano en Conoceralautor.com

URL: http://www.conoceralautor.com/autores/ver/NTAy Ultima consulta: 26/10/2013. En torno a esta
tematica, vid. también: MORENO SANZ, Jesus, «Panoramica general del abismal didlogo Zambrano-
Nietzsche», en Aurora. Papeles del «seminario Maria Zambranoy, n° 10, noviembre-diciembre 2009,
Universidad de Barcelona, Barcelona. Yo no pretendo ir tan lejos ni investigar este asunto ahora,
limitando, en este momento, la hipdtesis de la influencia nietzscheana a la consideracion de la poesia y la
filosofia en las obras citadas, sin introducir la religiéon en la comparacion. Por otro lado, creo que es
problematico ver a Nietzsche como un mistico cuando él mismo escribi6: «Las explicaciones misticas
pasan por ser profundas; a decir verdad, ni siquiera son superficiales.» (NIETZSCHE, Friedrich, § 126 de
La gaya ciencia, Akal, Barcelona, 1988, p. 162.) No obstante, Moreno Sanz da otras citas que hablarian
en sentido contrario. Vid. articulo citado.

3% E1 mismo Moreno Sanz transmite este testimonio en ORTEGA, Juan Carlos (cond.), «La razén poética
de Maria Zambranoy, en La mitad invisible, RTVE, 10/3/2012. URL:
http://www.rtve.es/alacarta/videos/la-mitad-invisible/mitad-invisible-20120310-1930-169/1345843/
Ultima consulta: 15/1/2014.

7 MORENO SANZ, Jesus, EI logos oscuro: tragedia, mistica y filosofia en Maria Zambrano. El eje de
El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, Madrid, 2008.

3 Vid. VELASCO GUZMAN, Luis Antonio, «Nietzsche y la razon poética. (Reflexion sobre la postura
nietzscheana en torno a la cuestion de la razén moderna)», en Noesis. Revista de Ciencias Sociales y




15

Tras el planteamiento de Zambrano que consiste en entender la poesia y la
filosofia como mitades del hombre, podria encontrarse también la teoria de la
personalidad de Jung, seglin la cual, esta estd formada por un nimero de partes o
subsistemas. El desarrollo de la personalidad tiene como meta la unificacion de estas
partes en una totalidad coherente e integrada. (Para que esto se dé, segun la teoria de
Jung, cada parte debe desarrollarse completamente.)*

En cualquier caso, creo que lo mas destacable es que Zambrano estd planteando
una solucion donde Nietzsche realiza una critica (a modo de mofa), creando en ella
tipos puros, cerrados y autoexcluyentes. Zambrano es creativa y acoge diferentes formas
donde Nietzsche solo esta siendo critico, de un modo mas bien destructivo. Moreno

Sanz ha escrito, en esta linea:

Zambrano lleva a Nietzsche a sus maximos voluntad de peligro y aventura; se diria que
midiéndole consigo mismo, haciéndole espejearse con sus propios sentires y pensares no siempre
armonicos ni acordes, y asi hasta el centro mismo de su locura que no deja de ver como si fuese
su ultima mascara tras de la que se oculta un recondito fuego, una orbita y un nido, forzando asi

hasta el limite metéforas y previsiones del propio Nietzsche.*

Este forzar a Nietzsche de Zambrano podria estar llevandose a cabo, en este
caso, a través de Jung. Pero creo que es, precisamente, por el valor del amor en el
pensamiento zambraniano®' por lo que ella acoge poesia y filosofia como mitades del
hombre y no como actitudes distintas en hombres distintos. Es su virtud acogedora la
que permite integrar lo diferente en un apuntar hacia la unidad, hacia la conjugacion.
Dicho en palabras de Moreno Sanz, Zambrano veria en Nietzsche un: «éxtasis
malogrado [...] insuficiente abismamiento en lo sagrado, quedandose en lo divino de

. 42
Dioniso.»

Humanidades, vol. 42, n° 21, Instituto de Ciencias Sociales y Administracion, Ciudad Juarez, Méjico,
2012, pp. 213-230. URL: http://www.redalyc.org/pdf/859/85924629009.pdf Ultima consulta: 13/12/2013.
%’ Chantal Maillard y Jestis Moreno muestran la influencia de Jung, por un lado, asi como de la psicologia
Gestalt, por otro, en Zambrano. Vid. MAILLARD, Chantal, La creacion por la metdfora. Introduccion a
la razon-poética, Anthropos, Barcelona, 1992 y MORENO SANZ, Jesus, «Iman, centro irradiante: el eje
invulnerable» [1999]. «Presentacion» a ZAMBRANO, Maria, EI hombre y lo divino [1973], en
MORENO SANZ, Jesus (ed.), Maria Zambrano. Obras completas 11, Galaxia Gutenberg-Circulo de
lectores, Barcelona, 2011.

“ MORENO SANZ, Jestus, «Panoramica general del abismal didlogo Zambrano-Nietzschey», en Aurora.
Papeles del «seminario Maria Zambranoy», n° 10, noviembre-diciembre 2009, Universidad de Barcelona,
Barcelona, p. 73. Cursivas del autor.

I Al que dedico un apartado en este trabajo.

2 MORENO SANZ, Jesus, art. cit., p. cit. Cursivas del autor.




16

4. Conexiones entre Freud y Zambrano. El sentimiento oceanico u originario

Quiero mostrar como Freud abandona un camino de investigacion que podria
resultar interesante al hablar de Zambrano, la cual, ademas, fue critica con el freudismo.
Al comienzo de EI malestar en la cultura®, Freud habla de un amigo suyo —Romain
Rolland*—, quien se habria carteado con €l en respuesta al ensayo de Freud E! porvenir

de una ilusion, referido a la religion. Dice Freud:

Habiéndole enviado yo mi pequeilo trabajo que trata de la religion como una ilusion,
respondidme que compartia sin reserva mi juicio sobre la religion, pero lamentaba que yo no
hubiera concedido su justo valor a la fuente wltima de la religiosidad. Esta residiria, segiin su
criterio, en [...] un sentimiento como de algo sin limites ni barreras, en cierto modo «oceanico»™.
[...] Solo gracias a este sentimiento oceanico podria uno considerarse religioso, aunque se

rechazara toda fe y toda ilusion.*®

Este es el tipo de religiosidad de Zambrano. Ella habla de un sentir originario,
mas que oceanico, como se vio en la primera cita del apartado 2.2, pero mas adelante se
vera que este mismo sentir oceanico del que habla Freud, por Rolland, es también y,
como apoya el psicoanalista, algo originario. Cuando Freud contintia hablando de la

carta de Rolland, dice asi:

Me colocd en no pequefio aprieto, pues yo mismo no logro descubrir en mi este sentimiento
«oceanicoy. [...] Tratariase, pues, de un sentimiento de indisoluble comunion, de inseparable
pertenencia a la totalidad del mundo exterior. [...] En mi propia persona no llegaria a
convencerme de la indole primaria de semejante sentimiento; pero no por ello tengo derecho a

. (47
negar su ocurrencia real en los demas.

Este sentimiento de «indisoluble comunién» y de «inseparable pertenencia a la
totalidad del mundo exterior» es la nota caracteristica de la mistica, que es en lo que

deriva, como dije, el pensamiento de Zambrano™®. Se trata de un tipo de mistica donde

* FREUD, Sigmund, EI malestar en la cultura, recogido en El malestar en la cultura y otros ensayos,
Alianza, Madrid, 2006, pp. 7-136.

* Freud desvela su identidad en una nota al texto. /bid., p- 363, nota 2.

* Todas las comillas internas a mis citas de Freud de aqui en adelante, pertenecen al autor.

* FREUD, Sigmund, op. cit., pp. 8-9.

7 Ibid., pp. 9-10.

* No me he planteado, en este ensayo, analizar los textos mas misticos de Zambrano, aunque entre los
destellos de este pensamiento puede citarse «Diotima de Mantineay, texto recogido en Hacia un saber
sobre el alma, ed. cit., pp. 185-201. Ahi puede leerse: «Y de este modo yo vivi mas all4, en el fondo
secreto y mas alla de la puerta donde acaban todas las galerias por donde desciendo con mi lampara que,



17

el amor juega un papel muy importante, como se vera en breve. En relacion a esto y
continuando con Freud en El malestar en la cultura, me interesa ahora mostrar lo que

dice acerca del yo:

En condiciones normales nada nos parece tan seguro y establecido como la sensacion de nuestra
mismidad, de nuestro propio yo*’. Este yo se nos presenta como algo independiente, unitario,
bien desmarcado frente a todo lo demas. [...] Esa apariencia es engafiosa [...] el yo se continia
hacia dentro [...] Pero, por lo menos hacia el exterior, el yo parece mantener sus limites claros y
precisos. Solo los pierde en un estado que, si bien extraordinario, no puede ser tachado de
patoldgico: en la culminacion del enamoramiento amenaza esfumarse el limite entre el yo y el
objeto. Contra todos los testimonios de sus sentidos, el enamorado afirma que yo y # son uno, y
esta dispuesto a comportarse como si realmente fuese asi. [...] De modo que [...] los limites del

yo con el mundo exterior no son inmutables.*

Varios elementos de esta cita sirven para profundizar en Zambrano: la
continuacion del yo hacia dentro, el enamoramiento, la uniﬁcacic')nSI, el
desdibujamiento de los limites. De la continuacion del yo hacia dentro podria dar
ejemplo el adentramiento de Zambrano en la voz de las entrafias, del corazon;
adentramiento necesario para que emerja la luz. El corazon es la sede del conocer y creo
que este no puede conocer si no es por amor, con-fundiendo’” lo semejante y lo
diferente. El corazén sintoniza su ritmo con los seres, sucesos, etc. Es como un
instrumento musical que debe afinarse ante cada circunstancia. Creo que esto es lo que
significa tener un centro y que este centro sea guia de nuestra vida. Siguiendo con

Freud:

Nuestro actual sentido yoico no es, por consiguiente, mas que el residuo atrofiado de un
sentimiento mas amplio, aun de envergadura universal, que correspondia a una comunicacion
mas intima entre el yo y el mundo circundante. [...] De esta suerte, los contenidos ideativos que
le corresponden serian precisamente los de infinitud y de comunién con el Todo, los mismos que

mi amigo emplea para ejemplificar el sentimiento «oceanico».>

cuando me vengo a dar cuenta, la he perdido y me he perdido yo, y una claridad que hiere sale sin que yo

sepa su punto visible de nacimiento. Luz de un amanecer que s6lo cuando he perdido toda la luz

aparece.» ZAMBRANO, Maria, «Diotima de Mantineay», en Hacia un saber sobre el alma, Planeta

DeAgostini, Barcelona, 2011, p. 200.

¥ Todas las cursivas de esta y mis citas sucesivas de Freud pertenecen al mismo.

0 FREUD, Sigmund, op. cit., pp.10-11.

: ; Es esta unidad amorosa de la que habla Freud el tipo de unidad de la que vengo hablando en Zambrano.
[sic]

3 FREUD, Sigmund, op. cit., p. 14.



18

Pienso que la cita permite concluir que la percepcion unificada, del Todo, es la

correcta, mientras que la yoica es atrofiada. Para Freud, esto estaria justificado:

En el terreno psiquico la conservacion de lo primitivo junto a lo evolucionado a que dio origen es
tan frecuente, que seria ocioso demostrarla mediante ejemplos. Este fendomeno obedece casi
siempre a una bifurcacion del curso evolutivo: una parte cuantitativa de determinada actitud o de
una tendencia instintiva se ha sustraido a toda modificacion, mientras que el resto siguio la via
del desarrollo progresivo. [...]

Habiendo superado la concepcion erronea de que el olvido, tan corriente para nosotros,
significa la destruccién o aniquilacién del resto mnemonico, nos inclinamos a la concepcion
contraria de que en la vida psiquica nada de lo una vez formado puede desaparecer jamas; todo
se conserva de alguna manera y puede volver a surgir en circunstancias favorables, como, por
ejemplo, mediante una regresion de suficiente profundidad. [...]

Asi, pues, estamos plenamente dispuestos a aceptar que en muchos seres existe un

«sentimiento oceanico».>*

Freud finalizard el primer capitulo de E/ malestar en la cultura diciendo, entre
otras cosas, que no es capaz de identificar sentimiento ocednico con sentimiento
religioso y que no se siente capaz de operar con unas magnitudes tan intangibles.”® Elige
la via psicoanalitica, pero ha dejado muy claro que el sentimiento ocednico merece una
consideracién.’® Zambrano, por su parte, también ha dejado escrita su opinion sobre
Freud y el freudismo. A este respecto y para caracterizar la psicologia zambraniana,
resulta atil acudir a «El freudismo, testimonio del hombre actual»’’. Esto servird para

distinguir epistemologicamente ambos acercamientos a la psique.

5. Freud v el freudismo segiin Zambrano

Para Zambrano, en su articulo citado, Freud solo logra atestiguar los males de su
época como alguien mas que los padece y aun hunde al ser humano un poco mas en

ellos. Freud ha concebido al ser humano como libido, como instinto y a la figura paterna

* Ibid., pp. 15,16 y 21.

> Ibid., pp. 21-22.

%% Hacia el final de su vida, la consideraciéon que Freud mantiene hacia la mistica es, segiin Jesiis Moreno,
mucho mas decisiva, como demostraria su afirmacion de 1938: «Misticismo, la obscura autopercepcion,
mas alla del Yo, del reino del Ello». Cit. en MORENO SANZ, Jesus, «EXCURSO POR EL PENSAMIENTO DE
FREUD SOBRE LA MISTICA Y LA "MISTICA SALVAJE" DE M. HULIN: EMBRIOLOGIA DEL ALMA FELIZ», en
MORENO SANZ, Jesus, El logos oscuro: tragedia, mistica y filosofia en Maria Zambrano. El eje de El
hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum, Madrid, 2008, vol. III, p.113.

37 7ZAMBRANO, Maria, «El freudismo, testimonio del hombre actualy, La Veronica, La Habana, 1940;
en Hacia un saber sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 103-125.



19

como nucleo de eso mismo, liberandola de la estela de reverencia sagrada que le habia
acompafiado. Freud es hijo del tiempo de la muerte de Dios, quien habia sido el creador
del hombre para la cultura occidental. Al hablar la cultura de la muerte de Dios, queda
el hombre hundido en sus terrores. Sin lazos firmes y amables, sin la paz que llega por

la gracia de la figura paterna.

El «freudismo» [...] No ha hecho sino perfilar la destruccion del hombre como hijo. Y vivir
como hijo es algo especificamente humano, unicamente el hombre se siente vivir desde sus
origenes y se vuelve hacia ellos, reverenciandolos. Y al ser asi, jno sera de temer que al dejar de

ser hijos dejemos también de ser hombres?>®

Para Maria Zambrano, aquello que sea lo humano se construye culturalmente en
relacién a aquello que sea lo divino®. Si eliminamos uno de los factores, el otro queda
sin sentido. Eliminando lo divino, el hombre queda entrafiado entre sus males
«naturalesy, en la oscuridad de la selva, de las pasiones. Este es un suceso histérico que
sufre, segun Zambrano, su propia época y que lleva al miedo que ha provocado las
guerras del siglo XX. Zambrano trae a colacion al personaje de Don Juan®, para
ponerlo como ejemplo de aquel instinto desatado de la libido freudiana. Instinto que, si
no fuese salvado por la pureza de la inmaculada amada, no hallaria reposo. Asi,
Zambrano esta refiriéndose a la necesidad de sentirse enlazado con algo maés alto, mas

puro. Desde aqui resulta oportuno hablar del amor en EI hombre y lo divino.*'

¥ Ibid., p. 123.

Y Vid. ZAMBRANO, Maria, El hombre y lo divino, edics. cit. En especial su «Introducciony.

% En ZAMBRANO, Maria, «El freudismo, testimonio del hombre actual», en Hacia un saber sobre el
alma, ed. cit. pp. 117-118.

' En el apartado que sigue, me dedico a plasmar mi lectura de ZAMBRANO, Maria, "Para una historia
del amor", en «IIl. LOS PROCESOS DE LO DIVINO», de El hombre y lo divino, edics. cit. Seguiré, en gran
medida, el orden expositivo de la autora. Su filosofia esta entre la razon y la iniciacion, no siendo solo
cuestion de una ni de la otra. Es por esto por lo que mi exposicion en el proximo apartado es bastante fiel
a la suya. Creo que no tiene sentido tratar de colocarse sobre Zambrano para hablar de lo que ella dice,
cuando aquello de lo que habla estd mas alla de lo que podemos controlar. Por eso, hablar a su par, a su
lado, es un ejercicio de humildad. La «explicacion» tiene que ver con la ciencia y la «comprension» con
la hermenéutica. Pero con la mistica mas tienen que ver la escucha y el silencio. Zambrano estaria entre
los tres vértices al ser su discurso una Psicologia-Filosofia-Poética. Hay que oscilar, por tanto, entre la
explicacion, el tratar de alumbrar su pensamiento y el simple dejarse llevar por él. Al exponer las que
considero como algunas de las bases de su pensamiento he seguido, en cierto modo, una explicacion. Al
compararla con Nietzsche y Freud estamos en el terreno de la comprension. Cuando hablo del amor, estoy
resonando.



20

6. El amor en El hombre y lo divino

Cabe decir, desde Zambrano, que, hoy en dia, el amor pasa de largo.62 La
tendencia de los tiempos es no dejarle hueco, si no es como libido, instinto, sentimiento,
algo contingente, nunca trascendente, incluso algo enfermizo de lo que mas valdria
liberarse. El hombre ha preferido la libertad al amor; una pseudolibertad en realidad,
una libertad negativa: la libertad de renunciar. Es como si la época contemporanea
tuviera que apurar la negacion, la sombra, la ausencia del amor. Las fuerzas que
integraban el amor quedan dispersas y, mientras tanto, parece haber libertad, pero esta
es falsa y se agota pronto.

El hombre ha preferido sustituir el amor por la funcién orgénica, la pasion por el
nombre de algun complejo y ha creido «liberarse, por ello, del sufrimiento, de la pasion
que todo lo divino sufre entre nosotros y en nosotros.»™ Pero hay, segin la autora,

procesos en los que es preferible perderse para ganarse después.®

Amor convertido en hecho, [...] desvirtuado en su esencia, que todo lo trasciende; desposeido de
su fuerza y de su virtud, al amor de nada le sirve aparecer bajo la forma de una arrebatadora
pasion: es como si cuidadosamente alguien operara un analisis y extrajera lo divino y avasallador
de €l para dejarlo convertido en un suceso, en el ejercicio de un humano derecho y nada mas. En

un episodio de la necesidad y de la justicia.%

Lo divino ha quedado fuera del amor humano y, asi, nosotros encerrados en la
fatalidad historica como en un eterno retorno. Es el amor lo que nos hace trascender. El
amor es «agente de lo divino en el hombre»®. Absorber lo divino dentro de este amor
meramente humano es una manera de librarse de aquello. Pero, al apartar lo divino, «no
queda espacio para el trascender del amor que no tiene nada que ligar [...] No tiene nada
entre que mediar; realidad e irrealidad; ser y no ser, lo que ya es con el futuro sin

término».®” Al encerrar el amor en lo meramente humano, olvidamos lo sagrado.

(De qué pueden nacer los dioses? Seria un grave error plantear asi el problema. Los dioses no
nacen, no se manifiestan un dia sino que estan ya ahi; han estado siempre; es su forma la que les

viene dada por el hombre. Su presencia oscura preexistia a su imagen, que es lo que el hombre

62 ZAMBRANO, Maria, El hombre y lo divino, FCEE, p. 238, OOCC, p. 261.
53 Ibid., FCEE, p. 240, OOCC, p. 262.
% Ibid., FCEE, p. 241, O0CC, p. 263.
% Ibid., FCEE p. 241, OOCC, p. 263.
% Ibid., FCEE p. 255, OOCC, p. 274.
57 Ibid., FCEE p. 242, O0CC, p. 264.



21

griego, tan dotado para la expresion, tan necesitado de forma, logré darles. La estancia de lo
sagrado preexiste a cualquier invencidon, a cualquier manifestacion de lo divino. Preexiste y
preexiste siempre; es una estancia de la realidad de la misma vida. Y la accidon que el hombre
realiza es buscar un lugar donde alojarla, darle forma, nombre, situarlos en una morada para asi

¢l mismo ganar la suya; la propia morada humana, su «espacio vital».*

En Grecia es donde se produce, piensa Zambrano, el transito del caos al orden en
la conciencia, de manera que en ella surge también la concepcion del amor. Considera
que, gracias a ¢1, el mundo es habitable para el hombre.® El cristianismo solo terminaria
de realizar esta idea. La revelacion del amor persiste y pervive en nuestro interior. Asi
pues, puede revivirse. Pienso que aqui hay una analogia con Freud, cuando decia que en
nuestro interior pervivia lo primitivo junto a lo evolucionado a que habia dado origen,
como comenté al hablar de El malestar en la cultura. De esta manera, el amor seria lo
primitivo y lo primero. Seria el océano del sentimiento ocednico del que habla Freud
por Rolland.

Pero, a pesar de la pervivencia del amor, el caos permanece en forma de huella,
palpable en la representacion tragica. Se trata en ella de un amor que ain no se ha
aclarado, que atn no se ha ordenado, que no se ha plegado a 6rbita, que no es conforme
a la naturaleza. La tragedia es un género sagrado para Zambrano.”® El amor no puede
revelarse enteramente, mantiene una parte escondida. Y, cuando no es asi, se banaliza,
pierde su divinidad. La abyeccion es el olvido de la raiz; la abyeccion en el amor es el
olvido de su raiz divina. Lo humano es depositario de algo sagrado. Pero si la
conciencia del hombre se estrecha de modo que se restringe a lo meramente humano, el
amor decae, tanto en la vida cotidiana como en general. El amor requiere de espacio
vital, de horizonte. La filosofia tiene como mision, para Zambrano, la creacion del
horizonte.”!

El amor se escindio, para la autora, entre la pasion tragica y la mirada filoséfica.
Tanto la tragedia como la filosofia hacen entrar al hombre en si mismo: la primera por
el padecer y la segunda por el ver. La primera busca la consumacién, la segunda la
impasibilidad. Quedan asi dibujados dos caminos al hombre: la aceptacion absoluta del

padecer o el amor impasible.”? Poesia y filosofia estuvieron unidas durante el periodo

% Ibid., FCEE, pp. 220-221, OOCC, p. 247.

% Ibid., FCEE, p. 242 y ss. OOCC, p. 264.

" Ibid., FCEE, ed. cit., p. 245. OOCC, ed. cit., p. 266.

! Ibid., FCEE, ed. cit., p. 248. OOCC, ed. cit., p. 269.

7 Ibid., FCEE, ed. cit., pp. 248-249. O0CC, ed. cit., p. 269-270.



22

cosmogonico, hasta Platon, segun Zambrano.” Desde ahi, la filosofia trata de convertir
la enajenacion en identidad y la poesia lirica tomaré el amor de la tragedia liberandolo
del suceso y del drama, abstrayéndolo.

El hombre se hace hombre una vez la revelacion del amor se ha cumplido,
cuando lo que vagaba como potencia divina se asume en su interior, revelandole su
propia vida. Comienza entonces la historia. A partir de aqui la division del amor no es
doble, sino triple. Aparece también en la moral, en las normas. El amor se adentra en el
hombre. El alma, realidad mediadora, también. Para Zambrano, la creencia en el alma
no es algo ingenuo. La autora aduce la constancia de la creencia en el animismo por
parte de muchos pueblos indigenas, para quienes las almas moran en piedras y lugares
encantados. Acude al antiguo Egipto para recordar que alli solo se consideraba al faraéon
como alguien con kaa, mientras que el resto, supuestamente, recibia un alma tras morir.
Asi pues, concluye que el hombre nunca consideré el alma primeramente como propia,
sino que al sentir no tenerla anduvo buscandola.”

Alma y amor vinculan el universo y las varias especies de realidad. Son
anteriores al mundo de las cosas, los seres, el ser. El hombre se genera cuando el alma y
el amor se introducen en ¢l. Este adentramiento es padecer, por entrar el alma en un
recinto que parece cerrado y porque, a veces, se sufre el adentramiento de varias almas
discordantes o de una con la que el receptor no concilia. Se trata de una tragedia en la
que el amor actua para unificar, fijar el alma individual. El amor es el camino de la
unificacion propia, del ser uno mismo. Es una fuerza engendradora. Pero es preciso
aclarar que esta fuerza no actia de una vez por todas, sino que tiene el caracter de ser un
proceso.

El amor es también una fuerza trascendente, pues media entre las categorias
supremas de la vida humana: necesidad y libertad, haciendo sentir el peso de la primera

en la segunda y la necesidad de la segunda en la primera.” Al ser trascendente el amor,

& Ibid., FCEE, ed. cit.,, p. 249. OOCC, ed. cit., p. 270. Zambrano defiende esta misma idea de la
conjuncion de poesia y filosofia en la concepcion del amor de Platon en Filosofia y poesia. Vid.
ZAMBRANO, Maria, Filosofia y poesia, FCE, Madrid, 1993.

™ ZAMBRANO, Maria, El hombre y lo divino, FCEE, p. 250-251, OOCC, p. 270-271.

7> Para Maria Zambrano, como para una parte del pensamiento espafiol (en la que cabria citar a Gracian y
Unamuno), la vida se nutre de paradojas, como es, en este caso, la que se compone de la necesidad y la
libertad. Zambrano responde en la entrevista de Pilar Trenas, realizada a la autora a sus 84 afios en RTVE,
que su mayor libertad ha sido la de servir. Vid. OLMO CAMPILLO, Gemma del, «Edicién critica de la
entrevista a Maria Zambrano a cargo de Pilar Trenas y de las cartas escritas por Maria Zambrano sobre el
pleito feminista a Luis Alvarez-Pifier», en Biblioteca Virtual de Investigacion Duoda, Universidad de
Barcelona, 2/1/2012.

URL: http://www.ub.edu/duoda/bvid/obras/Duoda.text.2012.01.0002.html Ultima consulta: 15/1/2014.




23

atrae hacia el futuro. Zambrano distingue entre porvenir y futuro. El primero tiene
relacion con los proximos sucesos previsibles, que se asemejan a los pasados. Mientras,
el futuro es la apertura a la posibilidad del cambio. Se trata, en el caso del futuro, de una
diferencia y una esperanza radicales. El futuro atrae a la historia. Y el amor nos lanza
incluso a trascender cuanto promete el futuro.”®

El amor es, ademas, el mayor agente de destruccion. A veces, descubre la
inadecuacion o la inanidad de su objeto, desplegando un vacio. Aqui se hunde no solo lo
amado, sino también la vida, la realidad de quien ama. El amor, asi, descubre la
inanidad de las cosas y, con ello, la nada. Todas las cosas guardan una nada en su fondo,
pues todo vino de la nada, como en el relato del Dios creador. Asi, quien ama, arrebata
lo amado de la nada para llevarlo hasta una suerte de fogonazo, a un género de realidad
que parece total por un instante y que luego se desvanece. El amor lleva del no-ser al ser
y del ser al no-ser, pues aspira a ir mas alla de todo ser, de todo proyecto. De este modo
lo hace todo inconsistente.”’

El amor es «la furia que agita y remueve las entrafias, los fondos oscuros,
confines de lo humano con todo lo que vive y alienta y aun mas alla: con la materia, con
lo cosmico.»’® Pero, la ambigiiedad es caracteristica del amor y, asi, «amor» también es
el nombre que recibe la transformacion del caos en orden. El amor conduce a la
conciencia, al llevar el fondo de avidez elemental del ser humano al alma y el alma a la
razon y aun hacer que el alma vea sus limites, al revelar la inanidad de todo aquello en
que se fija. El alma se dilata al enganarse por amor, pero con el desengafio se abre la
conciencia. Si siempre nos moviéramos en el amor, no habria conciencia.

Aunque hablemos de un «engafio», este es considerado necesario y, ademas, no
es tal. Cuando hay amor, la potencia de este hace sobrepasarlo todo. De ahi el engafio y
también la trascendencia. Pero, aparte, lo amado es cierto. Puede que lo amado no se
actualice en un capitulo del amor, que no se contenga en el objeto idealizado, pero si es
la verdad que espera en el futuro. Lo amado en el amor es cierto, aunque no haya
correspondencia con el objeto. EI amor nos lleva al abismo, pero ese es el precio a pagar
para desarrollar la conciencia, lo que puede ayudar a cada cual a ser lo que es. El impetu
de la vida radica en las entranas, como el magma en la Tierra. La conciencia se

desarrolla gracias a las heridas del amor. Pero no es el fin herida, sino promesa.

6 ZAMBRANO, Maria, op. cit., FCEE, p. 252, OOCC, p. 272.
7 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 253. OOCC, ed. cit., pp. 272-273.
7 Ibid., FCEE, ed. cit., p. 246. O0OCC, ed. cit., p. 267.



24

El amor hace de la muerte algo viviente, al descubrir el no-ser en la vida. Quien
ama de verdad, aprende a morir. El amor afina al ser que lo sufre y soporta, siendo esta
la verdadera accion del amor y no la del arrebato en un episodio.”” Maria Zambrano nos
esta hablando del padecer. Amor es escucha, recepcion, apertura, vilo, transformacion
por efecto de algo que nos trae y nos lleva. Hemos querido verlo todo y verlo todo por
nosotros mismos, borrando todo lo que es huella, misterio, padecer, sombra. Pero el
amor es una fuerza trascendente, unitiva, mediadora, engendradora, destructora y
generadora de conciencia. Del amor vienen la tragedia (que luego sera poesia) y la
filosofia. El amor nos hace ver la inanidad del mundo, lo disuelve y nos disuelve, pero
su verdad, la verdad que hemos amado, la verdad que amamos, espera en el futuro.

Puede que el contraste entre el caos y el orden, entre la destruccion y la nihilidad
subyacente de todo, por un lado y la creacion o construccion de la conciencia, por otro,
resulte dificil de referir, con todos estos componentes, al amor. Pero, no hay tal
dificultad cuando somos capaces de entregarnos con quietud de dnimo a lo que es. En
un articulo de sonoro titulo: «La vida en crisis»™, Zambrano ha dejado algunas perlas y

yo quiero terminar el ensayo con esta:

Toda creencia esta fundada en lo que a nosotros hace, en esta apertura intima a lo que hay, cuya
mayor o menor amplitud delimita la mayor o menor realidad con que contamos. Las almas
mezquinas lo son por la estrechez de esta inicial confianza, pues la realidad, en su mayor
plenitud, esta ligada a esta capacidad de aceptacion, de olvido y de amor, a este tesoro divino de
confianza y entrega. Olvido y entrega que llegan, en los que han sido llamados misticos y santos,
también en algunos filosofos, a una verdadera esclavitud con respecto a la realidad o a algun
género de realidad que s6lo asi se muestra en su plenitud. Los misticos hacen siempre hincapié

. , . . .. 1 81
en esta quietud del animo, que es menester para que la realidad suprema, divina, penetre en €l.

7 1bid., FCEE, ed. cit., p. 255. OOCC, ed. cit., p. 274.

80 Idem., «La vida en crisis», en Revista de las Indias, n° 47, noviembre 1942, Bogota; en Hacia un saber
sobre el alma, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2011, pp. 83-102.

8 1bid., p. 90.



25

7. Conclusiones

Suscribo el lenguaje mistico-filosofico-poético de Zambrano, porque una
aproximacion solo poética o solo filosofica a la realidad me parece insuficiente.
También me lo pareceria aislar lo intuitivo del discurso, eludir las contradicciones y las
imagenes. Generalmente, hemos entendido la filosofia como sinénimo de «sistemay.
Pero esta idea no agota el pensamiento. Quiero pensar que hay infinitas formas de
pensar. Zambrano habla, por ejemplo, de la guia (espiritual) y el poema, como
alternativas.

Para dejar hablar al corazon se hacen necesarias otras formas «menos mentalesy,
menos formalistas, mas intuitivas y que sepan acoger lo oscuro, el misterio, lo visceral,
la voz de las entrafias, nuestras sombras. Lo nocturno y, mas atn: lo que amanece. El
amor. Filosofias muy distintas han hecho pensar a Zambrano. Podemos enmarcarla en la
tradicion espafiola, pero también remitirla al contexto europeo y al pensamiento
oriental. He escogido dos figuras sefieras de la cultura occidental para abrir una via de
exposicion de su pensamiento desde mis palpitos.

Tanto Nietzsche como Freud prestaron una novedosa atencion al cuerpo y, en
Zambrano, el juego entre psique y cuerpo es crucial. Zambrano percibe en cada
individuo la ambivalencia que constituye su doble voz: poética y filosofica, cordial y
mental.*> Voz que, para ser integra, ha de ser consciente de esta ambivalencia.*® Y el
ejercicio de esta voz que escucha o razon poética, da como resultado —en Zambrano—
el amor.

Freud deja fuera del perimetro de su pensamiento analitico otro pensamiento del
que tiene noticia y que advierte, pero en el que decide no profundizar. Este es el camino
que seguira Zambrano, camino de regreso y de encuentro. Frente a la multiplicidad de
enfermedades de la psique, una via de reunion, un sentimiento de pertenencia y paz.
Frente a la dispersion, silencio. Siempre se ha planteado la dificultad de explicar el
dolor y el sentimiento de desconexion ante la perspectiva de un hipotético sentimiento
de pertenencia, religante, religioso u oceanico. Yo diria que, con Zambrano, «Amor» es
el nombre del Universo, con sus luces y abismos, oscuridad y estrellas, con nuestro

conocimiento y nuestro desconocimiento.

82 Algo que bien pudo Zambrano tomar de la logica y la cardiaca de Unamuno. Vid. UNAMUNO, Miguel
de: Del sentimiento trdagico de la vida en los hombres y en los pueblos, El Renacimiento, Madrid, 1913.
(Antes publicada por entregas en la revista La Esparia moderna, desde diciembre de 1911 a diciembre de
1912.) Edic. util.: Planeta DeAgostini, Barcelona, 2010. (En portada: Del sentimiento trdgico de la vida.)
% Voz que es unipolar en el supuesto que plantea Nietzsche.



26

La vision de lo divino de Zambrano es cosmica, no teoldgica. Cuando llevamos
esta vision al hombre, encontramos que su energia parte de la base de las entrafias, para
purificarse en el corazon y, de ahi, elevarse a la conciencia. Este es un proceso en
circulacion, como circula la sangre. Vamos y venimos, nos elevamos y caemos. Del
dolor emerge la conciencia y esto sucede por mediacion del Amor, aunque semeje haber
un contraste terminologico entre «dolor» y «Amory. Se trata de reconocer las paradojas.
Hay llenos y vacios. Hay cielos e infiernos. Hay cimas y valles. Pero creo que, a pesar
de los valles, en el mensaje zambraniano amanece un elemento, fundamentalmente,
desatendido o poco atendido en la filosofia occidental anterior, como es la esperanza.

Antes de Zambrano y en su tiempo, se hablo de la desesperacion, de la nausea,
del suicidio. Zambrano nunca ha cerrado los ojos a esta tradicion; imposible hacerlo,
habiendo habitado, por su tiempo y, en parte, sus estancias, en medio de ella. Pero supo
despertar de este mensaje incompleto, ademés de remitir el fundamento mismo de la
razon a las entrafias, al corazon y, en Ultimo término, al amor, al cosmos.

Sugiero que hay una filosofia perenne, como formulara Leibniz e investigara
Huxley® y que, ejemplificada en Zambrano, ha servido para traspasar, atravesar (que no
saltar sin reparo) algunos de los vicios del pensamiento occidental y de su época, como
son: la fijacion en la inteligencia analitica (en detrimento de una inteligencia de la
intuicidn y el corazon), el acercamiento técnico al ser humano sufriente (no siempre con
la consiguiente busqueda de una cura en su propio sentido de ser) y el pesimismo, frente
a un lenguaje de la evocacion y la esperanza (que no obvia las partes oscuras). Frente a
esto, Zambrano desarrolla y propone una inteligencia del corazén y la razén, una
filosofia salpicada de tantos momentos de encuentro como dramas y de tanta esperanza
como desdicha.

Pienso que un conocimiento completo y verdaderamente humano no puede
detenerse en el concepto. Los conceptos lastran casi tantas veces como ayudan. Son una
creacion humana, tan solo una huella o un peldafio de barro. Opino que la apertura debe
primar sobre el concepto. De no ser asi, nuestro camino de vida no esta por hacer, sino
que se nos impone, como una plantilla. Y saber no es ya aprender, sino copiar. Asi, la
razon viva muere bajo el dogma y el principio mecanico ordena la vida (anulandola). La

apertura es escucha, escucha profunda.

84 HUXLEY, Aldous, La filosofia perenne, Edhasa, Barcelona, 1992, p. 7.



27

La perplejidad, la pobreza de espiritu, la incertidumbre es la llave que da acceso
al otro mundo contenido en este. Y por la puerta que abri antes de estas conclusiones y a
la que ahora remito de nuevo, quiero pasar con mis proximas investigaciones. Aunque
atn en esbozo, mi plan es estudiar la mistica desde la Psicologia® y la Filosofia,
partiendo de los estudios acerca de la divinidad y la filosofia perenne por parte de
Aldous Huxley®®, asi como desde el concepto de las experiencias-cumbre de Abraham
H. Masolw®’, ademas de otros autores mas recientes®®.

Pienso que estas investigaciones podrian llevarme de vuelta a Zambrano algin
dia, para continuar estudiandola desde una base mas amplia. Los ultimos apartados de la
bibliografia dan cuenta de estos proyectos. Por estar estos en construccion, la

bibliografia sefialada a su efecto es necesariamente tentativa, provisional e incompleta.

% Fundamentalmente Psicologia humanista, aunque, también, perenne y transpersonal. Se trata de
psicologias alternativas al paradigma cognitivo-conductual dominante.

% HUXLEY, Aldous, op. cit.

% Vid. MASLOW, Abraham H., El hombre autorrealizado. Hacia una psicologia del Ser [Toward a
psychology of being], Kair6és, Barcelona, 2012. Especialmente: «Conocimiento del ser en las
experiencias-cumbre», pp. 125-171.

% Como pudrian ser Huston Smith, Alan Watts y Ken Wilber.



28

Bibliografia

ABELLAN, José Luis, Historia del pensamiento espaniol, de Séneca a nuestros dias,
Espasa Calpe, Madrid, 1996.

ANONIMO, «Katha Upanisady, en La ciencia del brahman: once Upanisad antiguas,
Universitat de Barcelona, Barcelona, 2000, pp. 139-165.

BARRIENTOS, José, Vectores zambranianos para una teoria de la
filosofia aplicada a la persona. QUERALTO MORENO, Ramén (dir) &
RAABE, Peter (codir.). Tesis doctoral, Universidad de Sevilla, 2009. URL.:

http://fondosdigitales.us.es/tesis/tesis/1010/vectores-zambranianos-para-una-

teoria-de-la-filosofia-aplicada-la-persona/ Ultima consulta: 8/2/2014.

BERNABE, Alberto, «Orfismo y pitagorismo», en GARCIA GUAL, Carlos (ed.):

Historia de la filosofia antigua (Enciclopedia iberoamericana de filosofia, vol.
14), Trotta-CSIC, Madrid, 2004, pp. 73-88.

BUNDGAARD, Ana, Mas alla de la filosofia. Sobre el pensamiento filosofico-mistico
de Maria Zambrano, Trotta, Madrid, 2000.

DESHIMARU, Taisen, La prdctica del zen, Kairos, Barcelona, 2005.

FALCON MARTINEZ, Constantino & FERNANDEZ GALIANO, Emilio &
LOPEZ MELERO, Raquel, Diccionario de mitologia cldsica, Alianza, Madrid,
2008.

FREUD, Sigmund, El malestar en la cultura®, en El malestar en la cultura y otros

ensayos, Alianza, Madrid, 2006, pp. 7-136. * En especial: capitulo 1.

GARCIA MORENTE, Manuel, «LECCION III: LA INTUICION COMO METODO DE LA
FILOSOFiA», en Lecciones preliminares de filosofia, Porraa, México D.F., 1980,
pp. 35-41.

GOLEMAN, Daniel, Inteligencia emocional, Kairds, Barcelona, 2007.

HUXLEY, Aldous, La filosofia perenne, Edhasa, Barcelona, 1992.

HOWATSON, M.C., Diccionario abreviado de la literatura clasica, Alianza, Madrid,
1999.

KIRK, G.S. & RAVEN, J.E. & SCHOFIELD, M., «kEmpédocles de Acragas», en Los
filosofos presocraticos. Historia critica con seleccion de textos, Gredos, Madrid,
2008, pp. 369-421.

MAILLARD, Chantal, La creacion por la metafora. Introduccion a la razon-poética,

Anthropos, Barcelona, 1992.



29

MASLOW, Abraham H., El hombre autorrealizado. Hacia una psicologia del Ser
[Toward a psychology of being, 1968], Kairds, Barcelona, 2012.

MORENO SANZ, Jesus, «Iman, centro irradiante: el eje invulnerable» [1999].
«Presentacion» a ZAMBRANO, Maria, El hombre y lo divino [1973], en
MORENO SANZ, Jesus (ed.), Maria Zambrano. Obras completas III, Galaxia
Gutenberg-Circulo de lectores, Barcelona, 2011.

—, El logos oscuro: tragedia, mistica y filosofia en Maria Zambrano. El eje de
El hombre y lo divino, los inéditos y los restos de un naufragio, Verbum,
Madrid, 2008.

—, «Panoramica general del abismal didlogo Zambrano-Nietzsche», en Aurora.
Papeles del «seminario Maria Zambranoy, n° 10, noviembre-diciembre 2009,
Universidad de Barcelona, Barcelona.

NIETZSCHE, Friedrich, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, Teorema,
Valencia, 1980.

—, La gaya ciencia, Akal, Barcelona, 1988.

OLMO CAMPILLO, Gemma del, «Edicion critica de la entrevista a Maria Zambrano a
cargo de Pilar Trenas y de las cartas escritas por Maria Zambrano sobre el pleito
feminista a Luis Alvarez-Pifier», en Biblioteca Virtual de Investigacion Duoda,
Universidad de Barcelona, 2/1/2012.

URL: http://www.ub.edu/duoda/bvid/obras/Duoda.text.2012.01.0002.html
Ultima consulta: 15/1/2014.

—, Lo divino en el lenguaje. El pensamiento de Diotima en el siglo XXI, horas y
Horas, Madrid, 2006.

ORTEGA Y GASSET, José, Meditaciones del Quijote, Publicaciones de la Residencia
de Estudiantes, Madrid, 1914.

PANIKKAR, Raimon, La experiencia filosofica de la India, Madrid, Trotta, 1997.

PASCAL, Blaise, Pensamientos, Alianza, Madrid, 1981.

REVILLA, Carmen, «Sobre el ambito de la razon poética», en Revista de Hispanismo
Filosofico, n® 9, 2004, pp. 47-64. URL:
http://descargas.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/2469362011346183962
2202/018203.pdf?incr=1 Ultima consulta: 4/11/2013.

—, «Claves de la "razon poética"», en REVILLA, Carmen (ed.): Claves de la
razon poética. Maria Zambrano: un pensamiento en el orden del tiempo, Trotta,

Madrid, 1998.



30

RUSSEL, Bertrand, Misticismo y logica, en Misticismo y logica y otros ensayos,
Edhasa, Barcelona, 2001.

Sagrada Biblia. Version directa de las lenguas originales, BAC, Madrid, 1980.

SALDANA SAGREDO, Alfredo, «La palabra con temblor de Maria Zambrano», en
Anexos de Tropelias, n° 15, Universidad de Zaragoza. (Actas del IV Seminiario
«Pensamiento literario espafiol del siglo XX», Universidad de Zaragoza, 2008.)

SANCHEZ BENITEZ, Roberto, «Maria Zambrano y la critica al racionalismoy, en
REVILLA, Carmen (ed.): Claves de la razon poética. Maria Zambrano: un
pensamiento en el orden del tiempo, Trotta, Madrid, 1998.

SANCHIS, Ima, «El corazén tiene cerebroy. Entrevista a Annie Marquier para el diario
La Vanguardia, publicada el 14/3/2012. URL:
http://www.lavanguardia.com/lacontra/20120314/54267641495/annie-marquier-

corazon-cerebro.html Ultima consulta: 30/10/2013.

SANTA CRUZ, Maria Isabel, «Plotino y el neoplatonismo»*, en GARCIA
GUAL, Carlos (ed.): Historia de la filosofia antigua (Enciclopedia
iberoamericana de filosofia, vol. 14), Trotta-CSIC, Madrid, 2004, pp. 339-361.

* En especial: "La inteligencia y el alma", "La materia y lo sensible" y "La
conversion hacia lo Uno", en pp. 353-358.

UNAMUNO, Miguel de, Del sentimiento tragico de la vida en los hombres y en los
pueblos, Planeta DeAgostini, Barcelona, 2010. (En portada: Del sentimiento
tragico de la vida.)

VELASCO GUZMAN, Luis Antonio, «Nietzsche y la razon poética. (Reflexion sobre
la postura nietzscheana en torno a la cuestion de la razén moderna)», en Noesis.
Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, vol. 42, n® 21, Instituto de
Ciencias Sociales y Administracion, Ciudad Juarez, Méjico, 2012, pp. 213-230.
URL: http://www.redalyc.org/pdf/859/85924629009.pdf
Ultima consulta: 13/12/2013.

ZAMBRANO, Maria, Hacia un saber sobre el alma [rev. 1986], Planeta DeAgostini,
Barcelona, 2011.

—, Pensamiento y poesia en la vida espariola [1939], Biblioteca Nueva, Madrid,
2004.

—, Filosofia y poesia [corr. 1987], FCE, Madrid, 1993.

—, El hombre y lo divino [1973], FCEE (Fondo de cultura econdémica de
Espana), Madrid, 2007.



31

—, El hombre y lo divino [1973], en MORENO SANZ, Jesus (ed.): Maria
Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Circulo de lectores,
Barcelona, 2011.
—, Horizonte del liberalismo [1930], Morata, Madrid, 1996.
—, en Senderos, Anthropos, Barcelona, 1986:
— «La guerra, de Antonio Machado» (1937) pp. 60-73.
— «Antonio Machado y Unamuno, precursores de Heidegger» (1938)
pp- 117-120.
— «Pablo Neruda o el amor por la materia» (1938) pp. 147-156.
— «San Juan De la Cruz (De la "noche oscura" a la més clara mistica)»

(1939) pp. 184-201.

Documentos audiovisuales

ORTEGA, Juan Carlos (cond.), «La razén poética de Maria Zambrano», en La mitad
invisible, RTVE, 10/3/2012. URL:
http://www.rtve.es/alacarta/videos/la-mitad-invisible/mitad-invisible-20120310-
1930-169/1345843/ Ultima consulta: 15/1/2014.

TRENAS, Pilar, entrevista a Maria ZAMBRANO, en Muy personal, RTVE, 1988.

VVAA, testimonios sobre Maria Zambrano, en Conoceralautor.com
URL: http://www.conoceralautor.com/autores/ver/NTAy

Ultima consulta: 26/10/2013.




32

Para seguir investigando

Sobre mistica, filosofia perenne v las psicologias con ellas relacionadas

HUXLEY, Aldous, La filosofia perenne, Edhasa, Barcelona, 1992.
—, Sobre la divinidad, Kairds, Barcelona, 2009.

MARQUES, Ramon, La inteligencia intuitiva, indigo, Barcelona, 2006.

MASLOW, Abraham H., El hombre autorrealizado. Hacia una psicologia del Ser
[Toward a psychology of being, 1968] , Kairo6s, Barcelona, 2012.

PANIKKAR, Raimon, De la mistica: experiencia plena de la vida, Herder, Barcelona,
2008.

WHITE, John (ed.), HUXLEY, Aldous & MASLOW, Abraham H. & WILBER, Ken,

et. al., La experiencia mistica. Y los estados de conciencia, Kairos, Barcelona, 2000.

Para profundizar en la mistica zambraniana

ZAMBRANO, Maria, Claros del bosque, Catedra, Madrid, 2011.
—, De la aurora, Tabla rasa, Madrid, 2004.
—, La tumba de Antigona, en MORENO SANZ, Jesus (ed.): Maria
Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Circulo de lectores,
Barcelona, 2011.
—, Los bienaventurados, Siruela, Madrid, 2004.
—, Los suerios y el tiempo, en MORENO SANZ, Jests (ed.): Maria
Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Circulo de lectores,
Barcelona, 2011.
—, El suerio creador [3* ed.], en MORENO SANZ, Jesus (ed.): Maria
Zambrano. Obras completas III, Galaxia Gutenberg-Circulo de lectores,
Barcelona, 2011.

—, La confesion, género literario y método, Siruela, Madrid, 2001.



