
 

 

 

 

 

 

Trabajo Fin de Grado 

 

 

MERITOCRACIA: ¿Una ilusión de justicia? La 

perspectiva de Rawls y Sandel 

 

Autor/es 

Álvaro Mateo Rubio 

 

Director/es 

M.ª José González Ordovás 

 

 

Facultad de Derecho 

2022 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“The opposite of poverty is not wealth, 

but justice”. – Bryan Stevenson (Cretton, 2019) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................................................. 4 

Presentación de la cuestión ...................................................................................................... 4 

Justificación de la elección del tema ......................................................................................... 5 

Objetivos del trabajo ................................................................................................................. 6 

Metodología seguida en el desarrollo del trabajo .................................................................... 6 

DESARROLLO DEL TEMA ................................................................................................................ 6 

Primeras concepciones sobre la meritocracia y evolución del concepto ................................. 6 

¿Vivimos en un sistema meritocrático? .................................................................................. 13 

Merecimiento moral ............................................................................................................... 15 

Soberbia y humillación ............................................................................................................ 17 

La crueldad de la meritocracia en nuestro día a día ............................................................... 19 

Posibles soluciones al problema de la meritocracia ............................................................... 22 

CONCLUSIONES ........................................................................................................................... 24 

Bibliografía .................................................................................................................................. 26 

ANEXOS ....................................................................................................................................... 28 

ANEXO 1. Distribución de la renta en España 2018 – 2021 .................................................... 28 

ANEXO 2. Uso del término “meritocracia” en los registros literarios de Google. ................... 28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INTRODUCCIÓN 
 

Presentación de la cuestión 

Es un hecho innegable que vivimos en un mundo de desigual distribución de riquezas. Es una 

realidad que se ha vuelto aún más evidente después de vivir una de las mayores crisis sanitarias 

de la historia de la raza humana. Según el informe de la Fundación Foessa, en 2021, el quintil 

número cinco de la población posee un 43,3% de la renta española total (40,2% antes de la 

pandemia), mientras que el quintil número uno se queda con un 5,6% (6,4% antes de la 

pandemia) (Fundación Foessa, 2022). (ANEXO 1) 

La desigualdad mundial nos ha acompañado, en realidad, desde hace siglos. Y no es que esto 

sea un problema oculto o del que nadie se dé cuenta. Es un problema evidente del que todos 

somos conscientes, pero que resulta imposible arreglar de la noche a la mañana. Así mismo, 

existe un problema similar y muy relacionado con este, y es la desigualdad de oportunidades. El 

hecho de que una joven de Guinea Ecuatorial esté ganando 500$ al año, mientras otra persona 

de su edad, en Suiza, hijo de un banquero, está ganando 100.000$ al año, sería menos 

desesperante para la primera si tuviese la certeza de que, trabajando y con esfuerzo, podría 

conseguir lo que el segundo en menos de 5 años. Pero eso es práctica y estadísticamente poco 

probable. Nos guste o no, en nuestra sociedad actual quedan claros resquicios de una sociedad 

aristocrática, que obstaculizan en gran medida la igualdad de oportunidades.  

Hay que aclarar que me refiero a aristocracia, no como el segundo ideal de gobierno de 

Aristóteles, sino como el modelo mediante el cual la sucesión de la riqueza se realiza de forma 

hereditaria. Por el contrario, expondré la meritocracia como el modelo en el que la riqueza se 

alcanza mediante el esfuerzo y las aptitudes de cada individuo, sin importar de donde viene o 

qué riqueza tuvieran sus sucedidos.  

La sociedad moderna ha tratado de dejar atrás el modelo aristocrático, y en las últimas décadas 

se ha estado imponiendo un modelo de meritocracia precisamente para intentar acabar con esa 

desigualdad de oportunidades. Un modelo meritocrático que todos conocemos y en el que todos 

hemos acabado creyendo, con afirmaciones como “podemos llegar tan lejos como nuestro 

talento y esfuerzo nos lleven” y con ideales como el ascensor social o el clásico “sueño 

americano” en EE. UU. 

Pero ¿estamos seguros de que la meritocracia es capaz de acabar con la desigualdad de 

oportunidades? ¿es acaso capaz de apaciguar la desigualdad, en términos generales? La 



aristocracia, en cierta manera, acaba siendo simplemente un método para decidir a dónde debe 

ir a parar la riqueza del mundo. El hijo del rico será rico. Sin embargo, la meritocracia no parece 

actuar de forma diferente, es decir, también es un método. El que se lo merezca, será rico. 

Ambos casos son formas diferentes de decidir a dónde debe ir a parar la riqueza del mundo. Si 

bien es cierto que, a priori, parece que el segundo método sea más “justo”, no consigue acabar 

con la desigualdad, simplemente le da una razón diferente. ¿Es eso lo que queremos? 

A lo largo de este trabajo, estudiaré y analizaré si la meritocracia es una solución a la injusticia 

que entraña la aristocracia o si, por el contrario, es una tiranía disfrazada de justicia. 

Justificación de la elección del tema  

Mi paso por la Facultad de Derecho me ha enseñado mucho sobre leyes, derecho procesal, 

debate y cientos de cosas que he acabado considerando conocimientos indispensables para una 

ciudadanía básica. Pero también me ha enseñado a pensar y a plantearme verdaderos 

quebraderos de cabeza sobre justicia. En realidad, este grado te prepara para empezar a pensar 

como un abogado, un juez, o un funcionario. Pero, en Derecho, concepto que viene a ser la 

herramienta principal para alcanzar la justicia social, no dedican muchos recursos a enseñarte 

qué es y cómo se alcanza la justicia. Quizá es porque ese tema es responsabilidad del grado de 

Filosofía, pero yo tengo que agradecer a asignaturas como Teoría del Derecho o Ética del 

Derecho que me hayan abierto la puerta al verdadero fondo del resto de materias. Entender la 

justicia como un punto de partida del resto de materias del derecho me parece fundamental, 

como aprender a andar antes de intentar correr. Con este trabajo trataré de dar esos primeros 

pasos, pero firmes. 

Muchas han sido las veces que, entre amigos, hemos debatido sobre justicia social, sobre si 

Lionel Messi se merecía ganar 1.000 veces más que un bombero que salva vidas. En Ética del 

Derecho pude ver que John Rawls, Immanuel Kant, Aristóteles y Michael Sandel tenían una 

opinión al respecto. Influenciado por todos y cada uno de ellos, mi motivación principal para 

escribir este trabajo de fin de grado es construir mi propia opinión al respecto. Pero, no contento 

con eso, preparando mi estudio previo para escribir sobre ese tema, he tropezado con la palabra 

“merecer”. El concepto del mérito me ha taladrado la cabeza durante los últimos meses y, como 

resulta que soy una persona con la mente abierta siempre dispuesta a cambiar de opinión, en 

vez de cuestionarme quién se merece qué, me cuestiono si el mérito es el camino, o es una 

enfermedad de la sociedad actual.  



Objetivos del trabajo 

Mi intención principal es acabar este trabajo formando una opinión propia sobre la meritocracia, 

sobre cómo deben repartirse los recursos, y sobre qué modelo social podría resultaría ser el más 

justo en las condiciones en las que vivimos. 

Sin embargo, como objetivos más específicos, se tratará en este trabajo de encontrar una 

respuesta adecuada y argumentada a las siguientes cuestiones: 

1. ¿Es la meritocracia un sistema realmente eficaz para aspirar a la justicia social? 

2. De no serlo ¿por qué no lo es? ¿tiene la meritocracia algún problema de fondo? 

3. Si hay un problema de fondo ¿proponen los autores estudiados alguna solución 

realista y pragmática al problema? 

Metodología seguida en el desarrollo del trabajo 

Para el desarrollo de este trabajo, el principal método utilizado ha sido el análisis doctrinal. Las 

principales referencias vienen de la mano de Michael Sandel (con ensayos como JUSTICIA: 

¿Hacemos lo que debemos?, y La Tiranía del Mérito) y John Rawls (con su Teoría de la Justicia). 

El estudio y comprensión de esas obras son gran parte de la inspiración de este trabajo, así como 

el punto de partida del mismo. 

Así mismo, diferentes revistas doctrinales e informes han sido consultados para plantear y tener 

en cuenta opiniones de otros varios autores. 

 

DESARROLLO DEL TEMA 
 

Primeras concepciones sobre la meritocracia y evolución del concepto 

El concepto de “meritocracia” no fue usado hasta 1958, con la publicación de Michael Young: 

“The Rise of the Meritocracy”. Desde entonces, el uso de esta palabra ha crecido 

exponencialmente, multiplicándose por diez su uso 15 años después, y por cincuenta hoy en día 

(ANEXO 2). Actualmente, el término meritocracia se define, según la RAE, como 

“sistema de gobierno en que los puestos de responsabilidad se adjudican en función de los méri

tos personales”. Y el término “merecer” se define como “hacerse digna de premio o de castigo”. 

El mérito no se ve como algo malo, más bien todo lo contrario. Usamos esa palabra 

habitualmente para referirnos a que somos dignos de algo que hemos conseguido, y nadie nos 

puede decir lo contrario. Son recurrentes frases como: “he conseguido entrar a esta carrera 



porque me lo merezco”, “no creo que esa persona merezca ganar tanto dinero”, o “nos 

merecíamos ganar ese partido”. Siempre relacionando el premio conseguido con el esfuerzo, 

dedicación y talento que se ha presentado. Por lo tanto, a priori, el término parece tener 

connotaciones positivas, pues trata de premiar al digno, y la dignidad es una cualidad positiva. 

Sin embargo, cuando Michael Young empleó ese término por primera vez, no lo hizo 

precisamente con connotaciones positivas, sino lo contrario. Pero antes de adentrarnos en los 

razonamientos modernos, puede resultar esclarecedor darnos un paseo por la filosofía de la 

Antigua Grecia. Aunque por aquel entonces no existía el término mérito como tal, existen claras 

referencias a ese concepto en la teoría de la justicia aristotélica. Aristóteles veía la justicia 

distributiva cuando a cada individuo se le daba lo que se merecía, y para saber qué se merecía 

cada cual, había que tener en cuenta por un lado las cosas a asignar, y por otro las personas a 

las que se les asignaba, afirmando que “a las personas iguales se les deben asignar cosas iguales” 

(Aristóteles, Siglo IV a.C.). Pero cuando Aristóteles dice “iguales” ¿a qué se refiere exactamente? 

Como expone Sandel en Justicia: ¿Hacemos lo que debemos? “Depende de lo que se esté 

distribuyendo y de las virtudes que resulten pertinentes habida cuenta de lo que se distribuye.” 

(Sandel, Justicia: ¿Hacemos lo que debemos?, 2011) 

Aristóteles encuentra la justicia discriminando según el mérito. Su razonamiento teleológico 

trata de buscar siempre el propósito del bien que se ha de distribuir. Por ejemplo, si en un grupo 

de 5 amigos tienen que decidir quién se queda con unas botas de fútbol de 700€, Aristóteles 

respondería que merece quedárselas la persona de las 5 que mejor juegue a fútbol, porque ese 

es el propósito de las botas, que sean usadas para jugar al fútbol. Y resultaría injusto que se las 

quedase alguien que les va a dar un peor uso. Sin embargo, el problema llega cuando hay que 

determinar colectivamente el propósito/telos de las cosas. En el caso de las botas de fútbol 

parece muy simple, su telos es ser usadas para jugar al fútbol. Pero ¿y si un grupo de personas 

creen que esas botas están hechas y son ideales para cortar el césped de un jardín? Entonces, 

las botas se las merecería el mejor jardinero de los 5. Si este problema lo llevamos a instituciones 

sociales de mayor relevancia como la Universidad o el Gobierno, ¿quién merece entrar a la 

Universidad? ¿quién merece gobernar?, la opinión sobre el propósito de estas instituciones 

puede no resultar tan unánime. Para Aristóteles, el telos del Gobierno, del Estado, es formar 

buenos ciudadanos y “posibilitar que las personas desarrollen sus capacidades y virtudes 

distintivamente humanas: deliberar sobre el bien común, adquirir un buen juicio práctico, 

participar en el autogobierno, cuidar del destino de la comunidad en su conjunto” (Sandel, 

Justicia: ¿Hacemos lo que debemos?, 2011). 



Podemos entrever pues que Aristóteles tenía ya una concepción del mérito bastante similar a la 

actual: los bienes han de ser distribuidos a quienes se los merezcan, y se los merecen aquellos 

que, por talento y esfuerzo, mejor uso harán de ellos. Por lo tanto, Aristóteles propone una 

concepción de justicia distributiva fuertemente relacionada con la proporcionalidad, un reparto 

de los bienes proporcional a los méritos de cada uno. Sin embargo, aunque a priori esta 

concepción pueda estar contrapuesta con el igualitarismo, no lo está, pues los bienes deben ser 

repartidos de igual forma entre aquellos que aporten iguales méritos si no se quiere caer en la 

injusticia (Limiñana, 2021). 

La cuestión, sobre la que razonaremos más adelante, se encuentra más al fondo, en la propia 

idiosincrasia del mérito. Para Aristóteles la mejor de las flautas se la ha de quedar el mejor 

flautista, ya que el telos de la flauta es tocar música, y el que mejor puede cumplir con ese 

propósito solo puede ser el mejor flautista, de tal manera que el resto podrán disfrutar de la 

música de una forma maximizada. Por lo tanto, se la merece (Aristóteles, Siglo IV a.C.). Pero 

¿qué ha hecho realmente esa persona para llegar a ser el mejor flautista de todos? ¿Es su 

condición realmente resultado de su propia voluntad? 

Unos cuantos siglos después, la palabra meritocracia fue usada de forma explícita por primera 

vez cuando el sociólogo Michael Young publicó The rise of the Meritocracy. En su libro se 

presentaba una distopía en la que solo se valoraba a aquellos que presentaban mayor 

inteligencia y esfuerzo, dejando de lado al resto. “El mérito es igual a la inteligencia más el 

esfuerzo, sus propietarios se identifican a una temprana edad y son seleccionados para una 

apropiada educación intensiva, y hay una obsesión con la cuantificación, la realización de test y 

las notas” (Young, The Rise of the Meritocracy, 1958).  

En su obra, se podía ver como la élite dominante podía justificar su posición mediante este 

mérito, mientras que los que se quedaban abajo tenían que lidiar con su situación y aceptar que 

si no podían llegar más lejos era porque su cociente intelectual y su esfuerzo no se lo permitían, 

creándose así una desigualdad extrema basada en criterios “naturales”. Se formaría así un 

sistema evidentemente desigual, una jerarquía en la que la élite podía sentirse digna y orgullosa 

de donde se encuentra, mientras que los menos dotados perderían todo su respeto y 

autoestima. La distribución de la renta, en términos de reparto no sería muy diferente al de una 

aristocracia. Unos pocos tendrían la mayor parte, mientras que el resto tendrían muy poco. Sin 

embargo, este escenario es mucho peor que el de la aristocracia pues, no solo estamos hablando 

de la distribución de bienes, sino también de los sentimientos que conllevarían. 

https://www.elconfidencial.com/alma-corazon-vida/2015-04-08/la-cuantofrenia-una-definicion-de-la-estupidez-que-impera-en-la-universidad_749102/
https://www.elconfidencial.com/alma-corazon-vida/2016-05-03/huelga-educacion-ninos-seis-anos-por-que-examenes-evaluacion-externa-polemico-examen_1194078/


Young planteaba una distopía en la que los jóvenes eran constantemente evaluados y, según el 

resultado de sus pruebas, es decir, según lo inteligentes que fueran, se les colocaría en cargos 

más altos o bajos. Aunque para el autor fuera una distopía, en realidad estaba vaticinando un 

futuro no muy lejano para él y, a sabiendas de ello, trató de utilizar su puesto como investigador 

en el partido laboralista para alejar la política de esa jerarquización a la que inevitablemente la 

sociedad occidental se estaba aproximando (ENGELSTAD, 2021). Y, si observamos la sociedad 

actual, podemos plantearnos: ¿acertó Young? En España, presentamos una de las mayores tasas 

de acceso a la educación terciaria de Europa, un 63,7% de la población de menos de 30 años 

accede a etapas educativas como la Universidad o el Grado Superior (Ministerio de Educación y 

FP, 2021). Hace menos de un siglo, esa tasa era algo impensable. Solo los más excelentes y 

nacidos en familias pudientes se permitían ir a la Universidad. Pero lo que más ha cambiado no 

ha sido la cifra, sino la mentalidad. En 1940, aquellos que accedían a los estudios universitarios 

eran vistos como intelectuales excelentes, pero era algo que al resto no preocupaba demasiado, 

ya que tenían planes de vida diferentes y puede igualmente enriquecedores en muchos otros 

sentidos. Sin embargo, hoy nos encontramos en una sociedad con una constante presión hacia 

los jóvenes para ir a la Universidad. Desde las primeras etapas de nuestra educación, profesores 

y padres nos guían por un camino que debe acabar en la Universidad y, de no ser así, sentimos 

una sensación de fracaso e inferioridad por no haber llegado, lo que, por lo general, nos deja en 

una categoría de vida inferior. La Universidad es una antigua institución creada con el fin de 

formar a estudiantes dispuestos a ser los más sobresalientes mediante un proceso de estudio e 

investigación. Pero ese no es el perfil del 63,7% de nuestros jóvenes. ¿Por qué es entonces tan 

alta esa tasa? Los padres guían a sus hijos hacia la Universidad para que puedan tener el mejor 

futuro posible porque se ha establecido en la sociedad actual la creencia de que cuantos más 

estudios tengas, mejor trabajador serás, y mayor salario te merecerás. Pero la mayoría de las 

ocupaciones de nuestro país requieren unas habilidades que no se adquieren necesariamente 

en una Universidad. Nos encontramos claramente ante una sobredemanda de estudios 

universitarios causa de una presión externa y constante. Una presión que, a su vez, tiene causa 

en la preocupación de aquellos que nos guían en nuestros primeros años de vida por no acabar 

siendo pobres y marginados. Nosotros mismos hemos creado al monstruo jerárquico del que 

Young hablaba en su obra. Hacemos cientos de exámenes en nuestra juventud con el único 

objetivo de evaluar nuestra capacidad intelectual y nuestro esfuerzo de tal manera que, si 

ambos parámetros resultan ser lo suficientemente altos, conseguiremos una plaza en una 

Universidad donde se nos seguirá evaluando y, si llegamos al final del camino, habremos 

conseguido suficientes credenciales como para estar en la cúspide de esta nueva jerarquía, 

quedando por debajo todas las personas que se quedaron sin plaza porque sus notas no eran 



tan altas como la nuestra, personas que, por no poder poner en su Currículum Vitae que tienen 

un Grado Universitario, no podrán acceder a puestos de trabajo de mayor remuneración 

(Sandel, La tiranía del mérito, 2020). Puede que no vivamos todavía en la distopía de Young, 

pero claramente nos encontramos en un camino que parece conducir a ese resultado.  

En 1971, el filósofo estadounidense y profesor de Harvard, John Rawls, publicó su Teoría de la 

Justicia. En este trabajo no nos pararemos a analizar toda su teoría sobre una sociedad justa, 

pues no es el objetivo del tema. Sin embargo, sí que utilizaremos varios conceptos suyos que 

podrían ayudarnos a encontrar alguna solución al problema del mérito.  

Aun así, veo necesario introducir mínimamente la propuesta de Rawls, para que sus ideas de 

mérito moral y expectativas legítimas tengan más sentido. Rawls, al igual que otros teóricos 

contractualistas, propone una hipotética situación inicial, un punto de partida antes de crear un 

sistema de justicia. En su caso, plantea que todos los individuos se encuentran en un principio 

tras un velo de ignorancia, que no les permite saber que posición van a ocupar en la sociedad, 

ni que habilidades ni aptitudes poseen. No saben absolutamente nada de cómo son ni de dónde 

van a estar. En esta posición, los individuos deberán consensuar los principios de justicia que 

van a regir su sociedad. Rawls llega a la conclusión de que serían dos los principios básicos a los 

que se llegaría: el principio de la libertad, y el principio de la diferencia. El primero haría 

referencia a que nadie quiere que su libertad individual se vea violada por ningún factor externo, 

sin importar la situación ni posición en la que nazca. Y el segundo, y más importante, haría 

referencia a la desigualdad inevitable que se acabaría generando (Rawls, 1971). Al igual que 

Sandel, como veremos más adelante, Rawls defiende que cada individuo nace con unas 

habilidades y aptitudes totalmente aleatorias de las que no han sido responsables. Nadie puede 

decidir nacer más inteligente o fuerte. Por lo tanto, nuestro punto de partida es inevitablemente 

diferente debido a una lotería genética. En cierta manera, venimos al mundo con una 

establecida desigualdad de oportunidades natural, contra la que poco se puede hacer. Sin 

embargo, el principio de la diferencia que propone Rawls se ve capaz de solucionar este 

problema. Antes del levantamiento del velo de la ignorancia, todos nos vemos aversos al riesgo 

de nacer menos inteligentes y quedarnos atrás. Una forma de garantizar la igualdad de 

oportunidades en este escenario sería la propuesta extremadamente igualitarista, que 

propondría establecer lastres para aquellos genéticamente más aventajados. Por ejemplo, 

obligando a los más rápidos a llevar zapatillas de 5 kg cada una, u obligando a los más 

inteligentes a llevar unos auriculares con un constante pitido que les impida concentrarse. 

Claramente, de esta forma podríamos equilibrar las aptitudes naturales de cada uno (Sandel, 

Justicia: ¿Hacemos lo que debemos?, 2011). Sin embargo, desde un punto de vista utilitarista, 



esta solución resta utilidad a la sociedad como conjunto, pues no podríamos explotar los puntos 

fuertes de cada individuo y trabajaríamos siempre desde el mínimo de las capacidades humanas, 

sin dejar margen para sobresalir. Por ello, Rawls sostiene otra postura. El principio de la 

diferencia defiende que hay que dejar que los mejores sean mejores y, de hecho, debemos 

incentivar que lo sean y motivarlos a dar siempre lo mejor, pero todo beneficio que saquen de 

ser mejores (en cualquier sentido) que el resto, deberá ir a parar al conjunto de la sociedad, 

redistribuyendo los bienes. De esta manera, la desigualdad se encontrará en la habilidad y 

capacidad de cada uno, pero existirá igualdad en la distribución de los recursos (Rawls, 1971). 

Una vez explicada esta posición de Rawls, podemos explicar mejor su teoría del mérito, 

referente sobre todo a la cuestión de si nos “merecemos” nuestras dotes innatas. “No nos 

merecemos nuestro lugar en la distribución de dotes innatas más de lo que nos merecemos 

nuestro punto de partida inicial en la sociedad. También es problemático que nos merezcamos 

el carácter superior gracias al cual realizamos el esfuerzo requerido para cultivar nuestras 

capacidades, pues tal carácter depende en buena parte de haber tenido fortuna con la familia y 

las circunstancias en los primeros años de vida, y no nos podemos arrogar mérito alguno por 

eso. La noción de merecimiento no se aplica ahí” (Rawls, 1971). Sin embargo, este punto puede 

resultar algo conflictivo. A nadie le va a sentar bien que le digamos que, después de haber estado 

yendo 5 años al gimnasio, no se merece la fuerza y musculatura que ha desarrollado, que no se 

merece ser capaz de hacer 100 flexiones seguidas, porque todo el esfuerzo que ha dedicado a 

ser capaz de eso es una simple consecuencia de miles de causas externas y aleatorias, ya sean 

genéticas y/o educacionales. Tampoco le va a sentar bien a una prestigiosa abogada que le 

digamos que su posición y credenciales no se las ha ganado puramente ella, que no se las merece 

moralmente. Y es ese uno de los problemas de habernos acostumbrado a utilizar el término 

mérito. Justo aquí es donde Rawls introduce el concepto de “expectativas legítimas”. Que no te 

merezcas moralmente esa musculatura, no significa que no tengas derecho a ella. (Sandel, 

Justicia: ¿Hacemos lo que debemos?, 2011). 

“Rawls hace una distinción, importante pero sutil: entre el merecimiento moral y lo que él llama 

«derecho a las expectativas legítimas». La diferencia es esta: al contrario que en la vindicación 

de un mérito, un derecho adquirido solo se genera cuando se han establecido ya ciertas reglas 

del juego, y, para empezar, no nos puede decir cómo se establecen esas reglas. El conflicto entre 

el merecimiento moral y los derechos adquiridos está en el fondo de muchos de los debates 

sobre la justicia más acalorados: algunos dicen que subir los impuestos a los ricos los priva de 

algo que se merecen moralmente; o que tener en cuenta la diversidad racial y étnica en la 

admisión a las universidades priva a solicitantes con notas altas de una preferencia que se 



merecen moralmente. Otros dicen que no, que la gente no se merece, desde un punto de vista 

moral, esas ventajas; primero hemos de decidir cuáles deben ser las reglas del juego (los tipos 

fiscales, los criterios de admisión). Solo entonces se podrá decir quiénes tienen derecho a qué” 

(Sandel, Justicia: ¿Hacemos lo que debemos?, 2011). Es decir, cuando las reglas del juego ya 

están establecidas, es cuando podremos afirmar que derechos tenemos, cual es nuestra 

expectativa legítima, independientemente del merecimiento moral que se haya generado. 

“Una ordenación justa, pues, responde a los derechos adquiridos de los hombres; satisface sus 

expectativas según se fundamentan en las instituciones sociales. Pero eso a lo que tienen 

derecho no es proporcional ni depende del valor intrínseco que los hombres posean. Los 

principios de la justicia que regulan la estructura básica de la sociedad [...] no se refieren al 

merecimiento moral y no hay ninguna tendencia a que las partes que se reciban en la 

distribución de la riqueza se correspondan con él” (Rawls, 1971). 

Rawls sostiene, además, que la distribución de bienes que se haga en base a nuestras habilidades 

y aptitudes escapa de nuestro control en otro sentido: la oferta y la demanda. “Quienes tienen 

éxito a menudo pasan por alto este aspecto contingente de su éxito. Muchos tenemos la fortuna 

de poseer, al menos en cierta medida, las cualidades que nuestra sociedad tiene a bien apreciar. 

En una sociedad capitalista, resulta provechoso ser emprendedor. En una sociedad burocrática, 

resulta provechoso saber tratar a los superiores y no tener roces con ellos. En una sociedad 

democrática de masas, resulta provechoso quedar bien en televisión y que de la boca de uno lo 

que salga sea corto y superficial. En una sociedad dada a los litigios resulta provechoso estudiar 

derecho y tener una destreza lógica y razonadora que haga que se saque una puntuación alta 

en los LSAT, los exámenes estandarizados que deben pasarse para empezar esos estudios. Que 

nuestra sociedad valore esas cosas no es obra de uno mismo. Supongamos que, con las mismas 

aptitudes que podamos tener, viviésemos, no en una sociedad avanzada técnicamente y dada a 

los litigios, sino en una sociedad de cazadores, o de guerreros, o que confiriese sus mayores 

premios y el más alto prestigio a quienes exhibiesen vigor físico o piedad religiosa. ¿Qué sería 

de nuestras aptitudes allí? Está claro que no iríamos muy lejos. Y no cabe duda de que algunos 

desarrollaríamos otras. Pero ¿seríamos menos dignos o virtuosos que ahora? La respuesta de 

Rawls es que no. Recibiríamos menos, y eso sería lo apropiado. Pero si bien tendríamos derecho 

a menos, no seríamos menos dignos, no tendríamos menos merecimientos que otros. Lo mismo 

es cierto de quienes carecen en nuestra sociedad de puestos prestigiosos y poseen en menor 

medida las aptitudes que nuestra sociedad tiene a bien premiar” (Sandel, Justicia: ¿Hacemos lo 

que debemos?, 2011). 



Claramente, vivimos en una sociedad meritocrática en la que todo el mundo está convencido de 

que todo lo lejos que llegue, todo lo que consiga, y el éxito al que llegue, es reflejo de lo que se 

merece. A nadie le sienta bien que le digan lo contrario, pero el concepto de expectativas 

legítimas de Rawls trata de apaciguar ese cambio de mentalidad. 

Finalmente, aunque ya ha sido citado en varias ocasiones, hablaremos de la idea sobre la 

meritocracia de Michael Sandel, filósofo político y profesor en la Universidad de Harvard. A lo 

largo del desarrollo de este trabajo nos centraremos en su último ensayo La tiranía del mérito, 

obra en la que trata de dar una explicación al auge del populismo de los últimos años en todas 

las sociedades occidentales basándose principalmente en el sistema meritocrático que hemos 

creado. 

¿Vivimos en un sistema meritocrático? 

Como se ha comentado al principio, en este trabajo se contempla la meritocracia como la 

posición opuesta a la aristocracia, entendiendo aristocracia como aquel sistema en el que todos 

los bienes y riqueza pasan de generación en generación mediante un sistema hereditario. Y no 

solo los bienes, sino también los cargos y posiciones sociales. Es más justo decir que todo lo que 

tenga una persona se lo debe ganar, se lo debe “merecer” pero ¿estamos ya en ese punto? 

Michael Sandel sostiene en su último ensayo La tiranía del mérito: “El estallido de la desigualdad 

observado en las décadas recientes no ha acelerado la movilidad ascendente, sino todo lo 

contrario; ha permitido que quienes ya estaban en la cúspide consoliden sus ventajas y las 

transmitan a sus hijos (…). El test de acceso a la Universidad nació precisamente para favorecer 

que la admisión de nuevo alumnado en las universidades se basara en los méritos educativos 

demostrados por los estudiantes y no en su pedigrí de clase o familiar. Pero la meritocracia 

actual ha fraguado en una especie de aristocracia hereditaria. Dos tercios del alumnado de 

Harvard y Stanford proceden del quintil superior de la escala de renta.” (Sandel, La tiranía del 

mérito, 2020). 

Según un estudio de The Pew Charitable Trusts, un 4% de los estadounidenses nacidos en 

familias del quintil de renta más bajo ascienden hasta el más alto cuando son adultos, un 30% 

lo hacen hasta el quintil medio o más, y un 43% se quedan atrapados en el quintil inferior (The 

Pew Charitable Trusts, 2012). Sandel muestra en su ensayo que, en Estados Unidos, se ha 

vendido en las últimas décadas el “sueño americano” según el cual, no importan tus orígenes ni 

la posición social en la que te encuentres, todo el mundo tiene la oportunidad de ascender social 

y económicamente hasta donde su talento y esfuerzo se lo permitan. Sin embargo, las 

estadísticas no reflejan esa afirmación. 



En España, los resultados no son muy diferentes. “En el pasado, España logró poner en marcha 

un potente ascensor social que permitió que muchas personas progresasen y lograsen una 

posición social mejor que la que habían tenido sus padres. A partir de mediados de los noventa, 

sin embargo, este ascensor social fue oxidándose y funcionando cada vez peor, especialmente 

para los hombres. Hoy, nuestro país presenta una movilidad social intergeneracional baja y mal 

distribuida, que afecta sobre todo a las comunidades autónomas menos ricas y a los jóvenes que 

provienen de los hogares más pobres. A la baja movilidad intergeneracional se une otro gran 

problema: la falta de igualdad de oportunidades. Los datos demuestran que, en España, la 

igualdad de oportunidades en los ámbitos de educación y empleo es una de las más bajas de la 

UE. Especialmente preocupante es la persistencia de la transmisión intergeneracional de la 

desventaja educativa: un 45% de quienes han nacido en hogares con estudios básicos se queda 

en ese mismo nivel, y solo el 32% de los niños de familias con estudios básicos logra alcanzar 

estudios superiores. Esta desigualdad de oportunidades afecta sobre todo a las personas de los 

quintiles más pobres. Nacer en familias con bajos ingresos en nuestro país se relaciona con 

peores resultados en renta y desarrollo profesional, y reduce significativamente las 

probabilidades de gozar de una buena salud. Tanto es así que en ciudades como Madrid y 

Barcelona la esperanza de vida media en los barrios más ricos es entre 7 y 11 años más alta que 

en los barrios más desfavorecidos” (Oficina Nacional de Prospectiva y Estrategia del Gobierno 

de Esapaña, 2021). 

¿Reflejan estos datos el resultado de un sistema meritocrático? La movilidad ascendente en 

nuestro país no se corresponde a un sistema en el que el talento y el esfuerzo permitan a 

cualquier persona llegar a donde pueda, sin importar el quintil de la renta del que parta. “El 

ingreso de los padres influye en gran medida en el ingreso que sus hijos tendrán en el futuro, 

especialmente entre los niveles más altos de la distribución de la renta: los hijos del 1% con 

mayor ingreso acaban con una renta media de más de 20.000€ respecto a una familia en la 

mediana (percentil 50) de la distribución. A demás, 1 de cada 10 miembros del top 1% de 

ingresos viene de padres que ya estaban en el top 1%, pero menos de 4 de cada 100 viene de 

familias que empezaron en el 10% más pobre: es por tanto 24 veces más fácil acabar en el top 

1% viniendo del percentil más alto en comparación a proceder del decil más bajo.” (Espín, 2022). 

Los datos más bien reflejan resquicios de una sociedad aristocrática en la que aquellos con 

mayor nivel de renta pueden perpetuar su posición, mientras que el quintil más pobre de 

nuestra sociedad tiene pocas posibilidades de llegar a lo más alto. Sin embargo, pese a esto, se 

nos sigue vendiendo lo que Sandel denomina retórica del ascenso: “la promesa de que quienes 

trabajan mucho y se atienen a las normas merecen ascender hasta donde sus aptitudes y sueños 



los lleven” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). Si bien es cierto que los datos no terminan de 

sostener esta afirmación, no es del todo falsa. La movilidad social existe, y tenemos cierto 

margen de actuación para controlar nuestro destino en base al esfuerzo y al trabajo duro. Sin 

embargo, “cuanto más nos vemos como seres hechos a sí mismos y autosuficientes, menos 

probable resulta que nos preocupemos por la suerte de quienes son menos afortunados que 

nosotros. Si mi éxito es obra mía, su fracaso debe ser culpa suya” (Sandel, La tiranía del mérito, 

2020). Esta es precisamente la premisa de lo que Sandel denomina como la “tiranía del mérito”, 

cuestión sobre la que me explayaré más adelante. 

 

Merecimiento moral 

Como ya hemos comentado, tanto Rawls como Sandel defienden la idea que cada individuo 

tiene unas aptitudes innatas, las cuales son recompensadas por la sociedad conforme a unas 

reglas ya establecidas. Aquellos que nacen más altos y fuertes, tienen más posibilidades de jugar 

en las ligas profesionales de baloncesto y que se les remunere altamente por ello. Rawls no 

encuentra en ese reparto de facultades innatas ningún tipo de moralidad. El baloncestista no 

tiene ningún merecimiento moral para ganar tanto dinero por ser alto y fuerte, pues él no ha 

hecho nada para ser así, si bien tendrá derecho a ese dinero y a esa posición en la sociedad, pues 

la sociedad ha establecido unas reglas conforme a las cuales se premia a individuos con sus 

habilidades, por lo que se han de respetar sus expectativas legítimas (Rawls, 1971). Además, el 

hecho de que este individuo haya nacido en una sociedad en la que la gente disfruta de ver a 

jugadores profesionales jugar a baloncesto y pagan por ello, tampoco es obra del baloncestista.  

Pero haber nacido más alto y fuerte no lo es todo. De todos los niños que nacen más altos y 

fuertes, muy pocos llegan a las grandes ligas del baloncesto ¿Qué más factores influyen?  

Por un lado y, empezando por aquel factor al que más fácil resulta quitarle cualquier tipo de 

merecimiento moral, está la suerte. A lo largo de la vida de ese individuo, varios acontecimientos 

totalmente fortuitos han contribuido a que llegue a ser un profesional, ya sea que un ojeador 

de un importante equipo le viera jugar cuando solo tenía 10 años, o que no se haya lesionado 

gravemente en las primeras etapas de su carrera, o que no haya pasado nada tan malo en su 

entorno familiar y personal como para querer dejar de jugar al baloncesto. Todos los factores 

fortuitos son absolutamente inimputables a este individuo y a su merecimiento moral. Él no ha 

tenido nada que ver. Sin embargo, quizá un joven más prometedor que él le habría quitado el 

puesto de no ser porque tuvo un accidente de coche y no pudo jugar más al baloncesto (Sandel, 

Justicia: ¿Hacemos lo que debemos?, 2011). 



Pero el factor más relevante, y con el que más se puede defender la meritocracia, es el esfuerzo 

y la carrera de aprendizaje. De hecho, el filósofo austríaco Friedrich Hayek, no estaba en 

desacuerdo con la idea de que no tenemos merecimiento moral alguno por nuestras aptitudes 

innatas. Sin embargo, encontraba la defensa del mérito en el esfuerzo. “Nótese que Hayek, al 

igual que Rawls y el liberalismo igualitarista, subraya que el talento, la inteligencia y la belleza 

no pueden ser el núcleo que defina el concepto de mérito, pues su poseedor no es responsable 

del mismo. El sacrificio subjetivo, el esfuerzo es para Hayek el único criterio que puede definir al 

mérito, el único donde puede observarse una responsabilidad total del sujeto” (Souroujón, 

2021). “En este sentido, mérito señalado presupone que podemos cercioramos de que un 

hombre ha llevado a cabo lo que determinadas reglas de conducta aceptadas le pedían y a costa 

de cierto esfuerzo y empeño. El mérito no se deduce del objetivo, sino del esfuerzo subjetivo” 

(Hayek, 1960). Sin embargo, si lo analizamos detenidamente, el esfuerzo tampoco difiere tanto 

como se cree de lo expuesto hasta ahora. Nuestra predisposición para esforzarnos más o menos 

tiene su origen en un combinado causal de genética y educación. Son elementos ajenos a 

nuestra propia voluntad los que desde nuestra infancia nos hacen ser como somos. Tendemos 

a ser seres, como diría Kant, heterónomos. Las cosas que hacemos en nuestro día a día tienen 

siempre una causa detrás, y la ciencia sostiene esta afirmación, por el principio de acción-

reacción. Kant utilizaba este razonamiento para exponer cómo podíamos llegar a la razón pura: 

convirtiéndonos en seres autónomos. Con esto, Kant quiere decir que no seremos seres 

realmente libres hasta que no basemos nuestras acciones en nuestra propia y libre voluntad. 

Funcionamos de forma heterónoma en tanto y cuanto hacemos las cosas “porque”. Comemos 

porque tenemos hambre, estudiamos porque queremos aprobar un examen, trabajamos 

porque queremos ganar dinero, vamos al gimnasio porque queremos vernos más fuertes, etc. 

(Kant, 1781). 

Por lo tanto, ¿cómo podemos estar seguros de que el esfuerzo con el que desempeñamos 

nuestros actos es realmente obra nuestra? El esfuerzo que un individuo le puede poner a algo 

es el resultado de una serie fortuita de causas ajenas a él mismo: la educación que ha recibido, 

su predisposición genética o los objetivos que se ha impuesto en base a convicciones de 

terceros. Si esto es así, no hay merecimiento moral alguno en el esfuerzo que alguien dedica a 

conseguir algo. En estos términos, no habría diferencia alguna entre esfuerzo y aptitudes 

innatas, en cuanto a merecimiento moral se refiere (Sandel, Justicia: ¿Hacemos lo que 

debemos?, 2011).  



 

Soberbia y humillación 

Si todavía viviéramos en un sistema puramente aristocrático y discriminatorio, la desigualdad y 

la desigualdad de oportunidades sería inmensa. Todo aquel que naciese en una familia pudiente, 

tendría un futuro asegurado de riqueza, como el que han tenido sus padres. Por otro lado, todo 

aquel que naciese en una familia pobre, tendría una vida entera de pobreza con casi total 

seguridad. Sin embargo, existe un matiz importante en el que no solemos reparar a la hora de 

comparar aristocracia y meritocracia. En este escenario planteado, la persona que nace en una 

familia pobre y vive una vida de pobreza encontrará consolación dándose cuenta de que vive en 

una aristocracia. Es decir, este individuo sabe que ni si quiera le han dado la oportunidad de 

enseñar al mundo lo que vale y hasta donde podría llegar. Sabe que el individuo rico no ha hecho 

nada para merecerse ser rico, y que no por haber nacido en familias diferentes uno vale más 

que el otro. De la misma manera, el individuo rico vivirá una vida de riqueza sabiendo que no ha 

hecho nada para merecerse todo eso, y no podrá sentirse digno y orgulloso de estar donde está. 

Por decirlo de otra manera, esta desigualdad planteada en una aristocracia carece de legitimidad 

moral, y los individuos son conscientes de ello. (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

Por otro lado, la meritocracia plantea un sistema en el que el resultado es una desigualdad 

similar a la anteriormente contemplada, pero justificándola con una supuesta igualdad de 

oportunidades y dotándola de legitimidad moral. “El ideal meritocrático no es un remedio contra 

la desigualdad; es, más bien, una justificación de esta” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). La 

meritocracia plantea que existe justicia moral en que los sectores más bajos de una sociedad 

tengan esa posición ya que, si teóricamente existe igualdad de oportunidades, los pobres son 

responsables de su pobreza. En este caso, si un individuo acaba llevando una vida de pobreza, 

solo podrá responsabilizarse a sí mismo, y no al sistema. Pensará que no tiene talento suficiente 

o no se ha esforzado lo suficiente para acabar en un estrato social más alto. Se generará un 

sentimiento de humillación y esta vez no podrá encontrar el consuelo que podría encontrar en 

el supuesto aristocrático. Por el contrario, aquel individuo que alcanza una posición alta en la 

sociedad y gana grandes riquezas gracias a su talento natural y al esfuerzo que ha dedicado a lo 

largo de su vida, podrá sentirse absolutamente digno y orgulloso de ello (Souroujón, 2021). “He 

ahí, pues, el vínculo entre la retórica del ascenso y la ética meritocrática: si las oportunidades 

son de verdad iguales, no solo las personas ascenderán hasta donde su talento y esfuerzo las 

lleven, sino que su éxito será también obra suya y se merecerán las recompensas que se deriven 

de ello” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 



Pero esto no debería ser así. Como hemos visto anteriormente, la desigualdad en nuestros días 

es inmensa, y la movilidad social se halla estancada. En una situación como esta, el mensaje 

reiterado de que somos dueños de nuestro destino y que, si nos esforzamos lo suficiente, 

podemos llegar hasta donde nuestro talento nos lleve, genera un sentimiento de tremenda 

humillación para los que se quedan atrás, y provoca la soberbia de aquellos que alcanzan el éxito 

(Sandel, La tiranía del mérito, 2020). Y esto puede haberse convertido ya en un problema actual. 

Para Sandel, este es el motivo principal del auge populista que se nos ha presentado en los 

últimos años, con Trump en Estados Unidos, Johnson en Reino Unido o Vox en España. Sandel 

expone en su ensayo el alto porcentaje de los votantes de este tipo de partidos políticos que 

carecen de título universitario. Es decir, gente se ha quedado atrás, humillados por esa faceta 

cruel de la meritocracia, y a la que se les ha generado un gran resentimiento contra la élite. 

En este trabajo no nos vamos a centrar en ese movimiento populista al que Sandel le busca una 

explicación en la tiranía meritocrática, pero nos sirve para ver hasta donde pueden llegar las 

consecuencias del establecimiento de una meritocracia. La verdadera cuestión es si realmente 

tiene sentido suponer que son nuestros talentos innatos y nuestro esfuerzo los que han de 

determinar nuestro destino y toda recompensa que se derive de ellos. Sandel expone dos 

motivos para cuestionarlo.  

En primer lugar, no somos responsables de nuestras aptitudes y características innatas. No 

hacemos nada para conseguirlas, sino que es algo que depende totalmente de la suerte y de la 

genética, por lo que no podemos afirmar que nos merecemos nada que sea consecuencia de 

ello. Los defensores de la meritocracia afirman que, en una aristocracia, el joven que nace en 

una familia rica no merece todos los beneficios resultantes de ello. Entonces, ¿qué diferencia 

hay aquí? Al igual que el joven rico no se merece esos beneficios, nadie se merece los beneficios 

resultantes de tener un talento natural, porque es una cuestión de puro azar. Si me toca la 

lotería, es absurdo afirmar que me lo merecía, al igual que, si no me toca, es absurdo quejarme 

porque pensaba que me la merecía (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

En segundo lugar, Sandel hace hincapié en otro factor relacionado con la suerte. “El hecho de 

que viva en una sociedad que premia las aptitudes que casualmente tengo no es algo acerca de 

lo que pueda atribuirme mérito alguno; también es una cuestión de suerte” (Sandel, La tiranía 

del mérito, 2020). 

Por lo tanto, pensar que nos merecemos todos los beneficios que provienen de factores 

fortuitos, no es más que un ejercicio de soberbia. Sin embargo, la gente trata de ignorar los 

factores fortuitos de los que surgen nuestras habilidades innatas, y se refugia en exagerar el 



esfuerzo y la dedicación para encontrar una significación moral del éxito. De ahí que todo el que 

alcanza el éxito justifica su triunfo en lo mucho que se ha esforzado a lo largo de su vida, en vez 

de en sus talentos innatos. He ahí otro defecto de la meritocracia: “ignora la arbitrariedad moral 

del talento y exagera la significación moral del esfuerzo” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

John Rawls, sin embargo, no estaba tan de acuerdo con que el esfuerzo personal pudiese arrojar 

un reflejo de mérito moral. Los defensores de la meritocracia defenderán que nuestro esfuerzo 

es algo que depende únicamente de nosotros, pese a que sea el azar el que otorgue los talentos 

naturales. Por lo tanto, nos merecemos lo que ganamos en base a nuestro esfuerzo (Sandel, La 

tiranía del mérito, 2020). Pero, “igualmente problemático es el que merezcamos el carácter 

superior que nos permite hacer el esfuerzo por cultivar nuestras capacidades, ya que tal carácter 

depende, en buena parte, de condiciones familiares y sociales afortunadas en la niñez, por las 

cuales nadie puede atribuirse mérito alguno. La noción de mérito no puede aplicarse aquí” 

(Rawls, 1971). 

Michael Young, en un artículo en The Guardian, ya declaró su decepción al ver que el mundo 

que describió en su libro había llegado a sus días. “Si los meritócratas creen, como en cada vez 

mayor número se sienten animados a creer, que su progreso se basa en sus méritos, pueden 

tener la sensación de que merecen todo lo que reciban. Pueden ser insoportablemente 

engreídos, mucho más que las personas que sabían que habían logrado un ascenso no por sus 

propios méritos sino porque eran, como hijo o hija de alguien, los beneficiarios del nepotismo. 

Los recién llegados pueden realmente creer que tienen la moralidad de su lado. Como resultado, 

la desigualdad general se ha vuelto más grave con cada año que pasa, y sin queja de los líderes 

políticos que alguna vez hablaron tan mordaz y característicamente por una mayor igualdad” 

(Young, Down With Meritocracy, 2001). 

 

La crueldad de la meritocracia en nuestro día a día 

Hasta el momento, me he limitado a exponer diferentes opiniones sobre la meritocracia de 

forma teórica y con ejemplos hipotéticos. Pero, como bien supo ver Michael Young, la faceta 

más cruel de la meritocracia ya ha llegado a nuestros días y es una realidad. Me centraré en una 

de las diversas instituciones donde el sistema meritocrático ha calado más hondo, una de las 

más importantes: la Universidad. Sandel, en La tiranía del mérito, habla sobre la Ivy League (el 

conglomerado de Universidades más prestigiosas de EE. UU.) y sobre el SAT (la prueba de acceso 

a la Universidad en EE. UU.). En este trabajo, análogamente, me limitaré a hablar sobre las 

Universidades españolas y sobre la EvAU (Evaluación para el Acceso a la Universidad). 



Si afirmamos que el sistema meritocrático es un problema, ¿deberíamos eliminarlo de ámbitos 

como la Universidad? ¿Deberíamos desatender todo el potencial talento y el esfuerzo de los 

estudiantes y admitirlos en la Universidad en base a criterios aleatorios? La respuesta es no. 

“Vencer a la tiranía del mérito no significa que el mérito deje de ser un factor en la asignación 

de trabajos y roles sociales. Lo que sí significa es que hay que reconsiderar el modo en que 

concebimos el éxito y hay que cuestionar la idea meritocrática de que quienes están arriba en 

la sociedad han llegado ahí por sí mismos” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

En primer lugar, analicemos la realidad de los datos sobre el acceso a la Universidad de nuestro 

país. Para ello, podemos fijarnos en un informe de la Conferencia de Rectores de las 

Universidades Españolas (CRUE), el Informe SUE 2018. Mediante un modelo Probit, como los 

utilizados para la econometría, se escogieron diferentes variables explicativas para ver el efecto 

que éstas tendrían sobre la probabilidad de que un joven complete o no estudios universitarios. 

Por un lado, en cuanto al nivel educativo de los progenitores, podemos observar que los 

estudiantes cuyos progenitores tienen un nivel educativo de estudios terciarios, tienen 25 veces 

más posibilidades de completar estudios universitarios que los estudiantes cuyos progenitores 

tan solo tienen estudios primarios. En segundo lugar, en cuanto al estatus social de los padres, 

los estudiantes cuyos progenitores entran en la categoría de empresarios, tienen más del doble 

de posibilidades que los estudiantes con progenitores asalariados. Por último, en cuanto al tipo 

de ocupación de los padres, los estudiantes cuyos progenitores tienen un trabajo categorizado 

como altamente cualificado, tienen 35 veces más posibilidades que aquellos cuyos progenitores 

se dedican a un trabajo manual. (Pastor, y otros, 2018). 

Estos datos no son casualidad. Debemos tener en cuenta que, “además de las ventajas 

educativas generales que una familia acomodada puede conferir, las puntuaciones en el SAT de 

los hijos e hijas de la clase privilegiada se ven potenciadas porque estos pueden recurrir a 

cursillos y tutores privados para la preparación de la prueba” (Sandel, La tiranía del mérito, 

2020). Una prueba de acceso a la Universidad que debería funcionar como ascensor social se 

encuentra reforzando las ventajas que los padres más favorecidos pueden transmitir a sus hijos. 

No cabe duda, sin embargo, que la situación a mejorado mucho con respecto a hace casi un 

siglo. Ahora las Universidades tratan de garantizar una igualdad de oportunidades para todo el 

mundo sin importar el sexo, género, nacionalidad o religión. Durante los últimos años, se han 

alcanzado logros innegables para la igualdad de oportunidades en el acceso a la Universidad y, 

sin embargo, el ascensor social sigue atascado.  



¿Es la enseñanza superior ese árbitro de las oportunidades sociales? Si nos fijamos en los datos 

del informe, el 73% de los jóvenes entre 25 y 34 años que trabajan en ocupaciones altamente 

cualificadas tienen estudios universitarios. Sin embargo, solo el 4,8% de este grupo de edad 

trabaja en ocupaciones altamente cualificadas si su educación terminó en la Educación 

Secundaria Obligatoria. (Pastor, y otros, 2018). Está claro que el ascensor social, en gran parte, 

se encuentra en la Universidad, pero no está funcionando bien. Podría existir, según Sandel, una 

posibilidad de arreglarlo: que las propias Universidades o el Estado intervengan para garantizar 

la equidad en el acceso a la Universidad. Por ejemplo, podrían aplicar una política de 

discriminación positiva para aquellos estudiantes nacidos en familias pobres, tal y como se hace 

con los deportistas de élite (su nota de corte para el acceso a la Universidad es menor). 

Claramente, este tipo de políticas mitigarían la desigualdad que provoca el estancamiento del 

ascensor social que debería ser la Universidad. Sin embargo, Sandel encuentra fuertes 

objeciones al hecho de que las Universidades asuman el papel de clasificar a las personas en 

base a su talento para decidir quién progresa y quién no.  

La primera objeción, está relacionada con el daño moral que pueden implicar las denigrantes 

valoraciones que una clasificación así conlleva. John W. Gardner, exsecretario de educación en 

EE. UU., supo ver, al igual que Michael Young en su momento, la cruel faceta de la meritocracia 

cuando las oportunidades eran realmente iguales a la hora de entrar en la Universidad. “A 

medida que la educación consigue de forma cada vez más eficaz aupar a los jóvenes brillantes a 

la cima, se va convirtiendo también en un proceso progresivamente más áspero de clasificación 

de todos los implicados (…). Los centros de enseñanza son el acceso dorado a las oportunidades 

para los jóvenes capaces; pero, por ello mismo, son también el ámbito en el que los jóvenes no 

tan capaces descubren sus limitaciones” (Gardner, 1961). Si eliminamos toda barrera de 

desigualdad y todo tipo de discriminación y solamente tenemos en cuenta el talento, aquellos 

que no pasasen el baremo por falta de aptitud, solamente encontrarían dolor y humillación.  

La segunda objeción de Sandel está relacionada con el daño que puede acarrear la pugna 

meritocrática a quienes sí son seleccionados al convertir la Universidad en un concurso 

clasificatorio hipercompetitivo. Los “triunfadores” de la pugna meritocrática salen heridos de la 

misma. El imperativo meritocrático provoca la incesante presión para rendir al máximo, alcanzar 

el éxito, y lograr todos los objetivos planteados (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). Un informe 

publicado por el Centro para la Salud Mental de Reino Unido analiza el impacto sobre los jóvenes 

de la transición hacia la educación universitaria. Según este estudio, el acceso a la Universidad 

implica para los jóvenes una angustia que se relaciona con el estrés en el 65% de los estudiantes, 

con la ansiedad, soledad y sentimiento de impotencia en el 43% de los estudiantes, con la 



depresión en el 33% e incluso con pensamientos suicidas en el 8%. Además, como principal 

causa de estos problemas, se encuentra el miedo al fracaso, lo que provoca que estos jóvenes 

se nieguen a pedir ayuda profesional (INFOCOP, 2019). 

Sandel concluye que “el régimen del mérito ejerce su tiranía en dos direcciones simultáneas. 

Entre quienes sitúa arriba del todo, induce ansiedad, un perfeccionismo debilitador y una 

soberbia meritocrática que a duras penas oculta una frágil autoestima. Entre aquellos y aquellas 

a quienes relega, impone una desmoralizadora (humillante incluso) sensación de fracaso” 

Ambos aspectos de la tiranía comparten esa fe meritocrática que afirma que nosotros somos los 

únicos responsables de nuestro destino, pudiendo estar orgullosos de nuestros éxitos y 

responsabilizándonos de nuestros fracasos, lo cual “hace que resulte muy difícil  invocar ese 

sentido de solidaridad y obligación mutua que podría prepararnos para hacer frente a la 

creciente desigualdad de nuestro tiempo” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

 

Posibles soluciones al problema de la meritocracia 

Ya hemos expuesto anteriormente por qué no es cierto que seamos los únicos responsables de 

nuestros éxitos y fracasos. El azar y las condiciones familiares en las que nacemos (también 

azarosas) son variables muy explicativas de nuestro destino. Todos los problemas de la 

meritocracia que hemos expuesto nacen del hecho de que nos negamos a aceptar esa 

afirmación. “El rival más poderoso del mérito, es decir, de la idea de que somos responsables de 

nuestro destino y merecemos lo que tenemos, es la noción de que nuestra suerte escapa a 

nuestro control, de que, ya sea por nuestros éxitos o por nuestros problemas, estamos en deuda 

con los caprichos de la fortuna” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). Por ello, relacionada con 

el tema del acceso a la Universidad, Sandel propone una solución que conlleva utilizar este azar 

de forma explícita, para que nadie lo pueda negar, sin prescindir absolutamente del mérito.  

El autor propone utilizar el mérito como umbral para la cualificación, en vez de como ideal a 

maximizar. Supongamos que la Universidad de Zaragoza oferta 70 plazas para matricularse en 

el doble grado de Derecho + ADE y son 500 los alumnos que solicitan esas plazas. En vez de 

entregar esas 70 plazas a los alumnos que más puntuación hayan obtenido en la EvAU, 

maximizando de esta manera el supuesto “talento” de aquellos y aquellas que entran al grado, 

la propuesta de Sandel pasaría por utilizar la EvAU únicamente para identificar a los alumnos 

cualificados para cursar el doble grado. Evidentemente, esa cantidad de alumnos que pasan el 

umbral difícilmente va a coincidir con las 70 plazas ofertadas, por lo que, si son 300 los alumnos 

que pasan el umbral de cualificación, Sandel propone elegir por sorteo a 70 de esos 300 alumnos 



cualificados, y que sea el azar el que decida. Al fin y al cabo, la prueba de acceso a la Universidad 

queda muy lejos de “evaluar, con una precisión exquisita, quienes de esos chicas y chicas de 

dieciocho años serán los que hagan finalmente las contribuciones más sobresalientes (…) Tal vez 

sea posible detectar a un prodigio precoz de las matemáticas, pero el talento en general es algo 

más complejo, menos predecible”. Esta solución está encaminada a acabar con la tiranía del 

mérito, al menos en este ámbito, ya que “desinflaría la soberbia meritocrática, pues pondría de 

manifiesto algo que ya sabemos que es verdad, a saber, que quienes terminan en la cima no han 

llegado allí solo por sí mismos, sino que deben su buena fortuna a sus circunstancias familiares 

y sus dones innatos previos, que son análogos desde el punto de vista moral a la suerte de una 

lotería como esta” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

La meritocracia llegó a nuestra sociedad como una posible solución a la injusticia, una potente 

respuesta ante la discriminación sexista y racial que reivindicaba el talento y la igualdad de 

oportunidades. Pero no se trata de amar la meritocracia, sino de aborrecer los sistemas 

discriminatorios. “La igualdad de oportunidades es un factor corrector de la injusticia necesario 

desde un punto de vista moral. Pero es un principio reparador, no un ideal adecuado para una 

sociedad buena” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). Sandel no busca la solución en arreglar el 

ascensor social, de hecho, el ascensor social puede ser un problema. Aunque se arreglase y la 

movilidad social quedase garantizada de una forma justa, habría que buscar una forma de que 

quienes no asciendan no se vean excluidos de un proyecto cívico común, que es lo que Sandel 

más anhela.  

La idea del mérito llegó a nuestra sociedad como una promesa. Una promesa de libertad. Una 

promesa de que podemos alcanzar nuestros objetivos si ponemos empeño en ello, de que 

somos los únicos dueños de nuestro destino. No obstante, “este ideal de libertad nos aleja de 

las obligaciones de un proyecto democrático compartido”. Para Sandel, como para Aristóteles, 

el objetivo de la política es el bien común y, en una democracia, “no precisa de una igualdad 

perfecta, pero sí requiere que ciudadanos con diferentes modos de vida y orígenes se 

encuentren en unos espacios comunes y en lugares públicos (…) Así llegamos a interesarnos por 

el bien común” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

El ejemplo de la aplicación de un sorteo a la hora de decidir quién accede a la Universidad, al fin 

y al cabo, no deja de ser un ejemplo, un reflejo de la que verdaderamente es la solución a la 

tiranía de la meritocracia: empezar a ser conscientes de que, ni nuestro éxito, ni nuestro fracaso, 

es obra nuestra. “Somos afortunados por hallarnos en una sociedad que premia nuestros 

talentos particulares, no merecedores de ello. Ser muy conscientes del carácter contingente de 



la vida que nos ha tocado en suerte puede inspirar en nosotros cierta humildad (…) Esa humildad 

es el punto de partida del camino de vuelta desde la dura ética del éxito que hoy nos separa. Es 

una humildad que nos encamina, más allá de la tiranía del mérito, hacia una vida pública con 

menos rencores y más generosidad” (Sandel, La tiranía del mérito, 2020). 

 

CONCLUSIONES 

¿Es la meritocracia un sistema realmente eficaz para aspirar a la justicia social? No. No existía 

justicia cuando el reinado de la aristocracia imponía un sistema en el que las riquezas y 

privilegios se pasaban de generación en generación por un sistema hereditario, porque era un 

sistema contrario a la igualdad de oportunidades, y un freno a la igualdad. Tampoco existe 

justicia en un sistema que guarda la misma desigualdad, pero con una supuesta justificación 

moral que, en mi opinión, ha quedado suficientemente desmantelada. La meritocracia no es un 

sistema justo porque no existe moralidad ninguna en el hecho de que poseamos ciertas 

habilidades o talentos innatos, ni en que las circunstancias sociales y familiares en las que 

crecemos y aprendemos nos eduquen de tal manera que seamos más o menos proclives a 

esforzarnos para conseguir el éxito en nuestros objetivos. La meritocracia es un sistema que 

trata de aparentar una igualdad de oportunidades, sin intentar si quiera solucionar el gran 

problema de desigualdad con el que nos encontramos en la actualidad.  

Y, ¿dónde se encuentra el problema de fondo? Como hemos comentado, existen ciertos casos 

en los que el procedimiento meritocrático es el más justo de utilizar. Por ejemplo, si se oferta 

una plaza para formar parte del cuerpo de bomberos de Zaragoza, y se presentan 10 personas, 

lo justo será que entre la persona que más se lo merezca, teniendo en cuenta los criterios físicos 

y psicológicos que se demanden. No tiene sentido elegir al azar a la persona elegida ya que, en 

el futuro, se necesitará a la persona más cualificada para salvar una vida, pues ofrecerá mayores 

garantías. Por lo tanto, se escogerá a la persona más fuerte, rápida e inteligente, mediante un 

proceso selectivo puramente meritocrático, y eso será lo más justo. El problema de la 

meritocracia no es su uso como proceso de selección, sino el sentimiento que deja detrás. 

Es ahí es donde tenemos que enfocar la búsqueda de una solución. La persona elegida para 

ocupar esa plaza de bombero sentirá que su éxito es obra suya, el resultado de haberse 

esforzado durante muchos años para tener un físico extraordinario y haber estudiado durante 

mucho tiempo. Estará orgullosa de haber logrado acceder a esa plaza y sentirá que es mejor que 

las otras nueve personas para ser parte del cuerpo de bomberos. Por el contrario, las otras nueve 



personas, si nadie ha hecho trampas, solo podrán culparse a sí mismas de no haber logrado la 

plaza. Pensarán que no se han esforzado lo suficiente o que no han estudiado lo suficiente, es 

decir, que su fracaso es solo culpa de ellos mismos, y que podrían haberlo hecho mejor.  

Ambos sentimientos, tanto el del ganador como el de los perdedores, no tienen ningún sentido 

si pensamos en todo lo expuesto. Ninguno de los 10 candidatos ha hecho nada por sí mismo 

para ganar o perder. El resultado observado es la simple consecuencia de un enorme cúmulo de 

causas esparcidas a lo largo de nuestras vidas totalmente ajenas a nuestro control o, dicho de 

otra manera, el resultado ya estaba escrito mucho antes de comenzar las pruebas de selección. 

Sabiendo esto, ¿qué sentido hay en frustrarse cuando se fracasa, o en alardear de nuestros 

éxitos? La solución al problema de la meritocracia es la consciencia colectiva de este hecho. Por 

duro que pueda sonar, no somos tan dueños de nuestro destino como nos llegamos a creer.  

Esto es, en realidad, lo que Sandel propone. Una cura de humildad. No requiere cambiar el 

sistema, ni propone una solución para acabar con la desigualdad. El sistema meritocrático puede 

convivir con esta idea, pero con un pensamiento mucho más rawlsiano. Cuando hoy decimos 

que alguien ha conseguido algo porque se lo merece, estamos añadiendo cierto carácter moral 

a ese hecho cuando, en realidad, no lo hay. Cuando alguien consigue algo en un sistema justo, 

es porque tiene derecho a ello. Lo que quiero decir aquí es que parte de la solución sería cambiar 

el término de mérito moral que usamos hoy en día sin pensar bien en su significado, por el de 

expectativas legítimas de Rawls. Cuando las reglas estén escritas y siempre que éstas se 

respeten, todo el que tenga éxito en cualquier proceso de selección, o competición, o cualquier 

aspecto de la vida, será porque era su expectativa legítima, porque tenía derecho a ello. 

Lo que Sandel trata de exponer es que, si queremos una vida en sociedad pública y cívica, 

tenemos que volver a tratarnos con más respeto y generosidad unos a otros, sin importar en 

que estrato de la sociedad nos encontremos, y esa tarea comienza por ser más conscientes de 

que la vida es algo caracterizado por la contingencia de sus eventos, los cuales no están 

sometidos a nuestra voluntad. De esa manera, ganaremos inevitablemente una fuerte humildad 

sin la cual ninguno de los problemas sociales con los que convivimos podrá repararse.  

 

 

 



Bibliografía 

Aristóteles. (Siglo IV a.C.). Política. En Aristóteles, Política (pág. 1282b). 

Cretton, D. D. (Dirección). (2019). Just Mercy [Película]. 

ENGELSTAD, E. (2 de Mayo de 2021). JACOBIN. Obtenido de 

https://jacobinlat.com/2021/05/02/contra-la-meritocracia/ 

Espín, J. S. (17 de Mayo de 2022). Esade. Obtenido de 

https://www.esade.edu/ecpol/es/publicaciones/el-ascensor-social-en-espana-un-

analisis-sobre-la-movilidad-intergeneracional-de-la-renta/ 

Fundación Foessa. (2022). EVOLUCIÓN D ELA COHESIÓN SOCIAL Y CONSECUENCIAS DE LA 

COVID-19 EN ESPAÑA. Arias Montano Comunicación. 

Gardner, J. W. (1961). Excellence. Can We Be Equal and Excellent Too? Harper & Brothers. 

Hayek, F. A. (1960). Los fundamentos de la libertad. Unión Editorial. 

INFOCOP. (27 de Febrero de 2019). INFOCOP ONLINE. Obtenido de 

https://www.infocop.es/view_article.asp?id=7932 

Kant, I. (1781). Crítica de la Razón Pura.  

Limiñana, P. S. (4 de Julio de 2021). EL DÍA. La opinión de Tenerife. Obtenido de 

https://www.eldia.es/opinion/2021/07/04/vueltas-meritocracia-54648262.html 

Ministerio de Educación y FP. (2021). PANORAMA DE LA EDUCACIÓN. INDICADORES DE LA 

OCDE 2021. Informe Español. Secretaría General Técnica. 

Oficina Nacional de Prospectiva y Estrategia del Gobierno de Esapaña. (2021). ESPAÑA 2050: 

Fundamentos y propuestas para una estrategia nacional a largo plazo.  

Pastor, J. M., Aldás, J., Goerlich, F., Pérez, P. J., Serrano, L., Catalán, A., . . . Zaera, I. (2018). LA 

CONTRIBUCIÓN SOCIOECONÓMICA DEL SISTEMA UNIVERSITARIO ESPAÑOL. Instituto 

Valenciano de Investigaciones Económicas. 

Rawls, J. (1971). Teoría de la justicia. The Belknap Press of Harvard University Press. 

Sandel, M. (2011). Justicia: ¿Hacemos lo que debemos? Debate. 

Sandel, M. (2020). La tiranía del mérito. Penguin Random House Grupo Editorial. 



Souroujón, G. (2021). Las trampas de la meritocracia. Un recorrido por los problemas. Revista 

de Estudios Políticos, 191, 59-80. 

The Pew Charitable Trusts. (2012). Pursuing the american dream: Economic Mobility Across 

Generations. The Pew Charitable Trusts. 

Young, M. (1958). The Rise of the Meritocracy. Penguin Books. 

Young, M. (29 de Junio de 2001). Down With Meritocracy. The Guardian. Obtenido de 

https://www.theguardian.com/politics/2001/jun/29/comment 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ANEXOS 
 

ANEXO 1. Distribución de la renta en España 2018 – 2021 
 

 

Ilustración 1. Distribución de la renta española 2018-2019 (Fuente: EINFOESSA) 

 

 

ANEXO 2. Uso del término “meritocracia” en los registros literarios de Google. 
 

 

Ilustración 2. Uso del término “meritocracia” en los registros literarios de Google. (Fuente: NGram Viwer) 

 

 

 
 
 



 

 

 


