Trabajo Fin de Grado

De amores y philocaptio: influencias entre La
Celestina, el Primaledn y la Tragicomedia de don
Duardos.

Autor/es

Veronica Cebollada Gil

Director/es

Dra. M2 Carmen Marin Pina

Facultad de Filosofia y Letras / Universidad de Zaragoza
2014

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




TABLA DE CONTENIDO ..ot PAG.

o 01 B~ W N P

INEFOTUCCION ...ttt ene e 3
. Salamanca, Ciudad Rodrigo y Portugal: relaciones interliterarias...................... 5
. Magia y hechiceria: desde la antigliedad al otofio de la Edad Media.................. 11
. Lamagia: ¢verdad 0 fICCION?........cveiiiiiecc e 17
. “Conjurote, triste Pluton”: la magia de Celestina...........ccccoovevvrveiiiiiniieniieennnn 20
. Amor y maravilla en el Primaledn ..., 25
6.1. Lo maravilloso en los libros de caballerias...........cccocovcivinininiininiinnn, 27
6.1.1. Personajes magicos palmerinianos ...........ccccoccevveveevenieennnan, 27

6.1.2. Olimba y el mundo maravilloso............cccceeiiiiiiiniiiiiienn 28

6.1.3. Olimba CONSEJEIA ....c.eevveiiiiiieicrieee e 29

6.2. La philocaptio a través de 1a COpa .........ccceeeevverieiieie e, 30

. La Tragicomedia de don Duardos: Olimba, una alcahueta maravillosa............. 35
. CONCIUSTONES.....eeeeiee ettt e e ee e ste e e aneenrees 41
BIDIOGIafia. ... 43



1. Introduccion

El presente trabajo fin de grado nace a raiz del interés que me suscité la lectura de
una nota a pie de pagina en un dossier de la asignatura “Siglos de Oro 17, que apuntaba
la posible influencia celestinesca en la Tragicomedia de don Duardos, obra del
dramaturgo portugués Gil Vicente. Ya que el Primaledn es la fuente de inspiracion
inmediata de la obra vicentina, la idea tenia que desarrollarse junto a un analisis de este
libro de caballerias—cuya autoria se atribuye, aunque dudosa, a Francisco Vazquez—.
Por lo tanto, no se trataba Unicamente de buscar huellas celestinescas en la obra del
portugués, sino de delimitar si estas eran mayormente de caracter celestinesco o si, por
el contrario, respetaban mas las del segundo libro de los palmerines. Tras una primera
aproximacion a las tres obras, adverti que la philocaptio (del latin philo y captio, que
significa literalmente "amor" y "atrapar" o, lo que es lo mismo, "captar la voluntad") era
un motivo comun a todas ellas y, por ello, se convirtid en el principal objeto de estudio
a la hora de buscar posibles influencias. El objetivo del trabajo es, por tanto, el estudio
de la philocaptio en tres obras literarias que nacen entre el declive de la Edad Media y el
despertar del Renacimiento y, a partir del mismo, valorar las posibles influencias de La
Celestina. Queremos recalcar que la eleccion de estas tres obras conlleva de forma

pareja estudiar textos que no pertenecen a un Unico género literario.

Respecto a la estructura del trabajo, hemos considerado oportuno presentar, en
primer lugar, el contexto sociocultural en el que nacen las tres obras literarias:
Salamanca, Ciudad Rodrigo y Portugal. En el siguiente capitulo, antes de abordar el
estudio especifico de la magia en las respectivas obras, hacemos una sintesis

aproximativa de las artes magicas desde la antigliedad hasta el otofio de la Edad Media.

En cuanto al grueso del trabajo, que sigue el orden cronol6gico de las obras,
comienza con el analisis de la philocaptio en La Celestina. En este caso, al ser una obra
reiteradamente estudiada, se ofrece un estado de la cuestion que trata las principales
posiciones de la critica respecto al tema de la magia en la obra de Fernando de Rojas.
No obstante, antes de pasar a trabajar el libro de caballerias, defendemos las razones por
las cuales nos inclinamos a considerar la magia como elemento ornamental en la obra
del bachiller. Cuando tratamos el tema de la magia en el Primaleén y en la
Tragicomedia de don Duardos atendemos, asimismo, al proceso mediante el cual se

produce la philocaptio, a la finalidad y a la efectividad de esta. En el caso del Primaleon



nos cefiimos Unicamente a los capitulos que atafien a la historia amorosa entre la infanta
Flérida y don Duardos. En este caso, el estudio de la magia requiere un analisis méas
pormenorizado. Por ello, este capitulo incluye tres subapartados en los que se presta
atencion a la configuracion del mundo maravilloso y al perfil de la intermediaria de
dicho mundo, la infanta Olimba. A continuacion, se estudia la magia en la
Tragicomedia de don Duardos. El trabajo se cierra con unas conclusiones y con la
bibliografia consultada. Cabe sefialar que en el caso de La Celestina la bibliografia es
ingente, por lo que se ha atendido principalmente a los estudios clasicos y a los mas

especificos relacionados con el tema de la magia.



2. Salamanca, Ciudad Rodrigo y Portugal: relaciones interliterarias.

Uno de los elementos que se han de considerar a la hora de embarcarnos en el
estudio de La Celestina, el Primaledn y la Tragicomedia de don Duardos es el contexto
de produccion. La proximidad que existe entre Salamanca (La Celestina), Ciudad
Rodrigo (Primaledn) y Portugal (Tragicomedia de don Duardos) justifica las posibles
influencias entre los textos. El siguiente apartado, por lo tanto, abordara algunos de los
aspectos mas relevantes en relacion con las ciudades ya citadas y el contexto de
produccion de las obras: aspectos que pudieron repercutir a la hora de buscar influencias
0 que, cuanto menos, justifican la proximidad de las obras, producidas y publicadas en

un entorno comdan.

El autor de La Celestina es oriundo de La Puebla de Montalvan (Toledo),
localidad donde naceria aproximadamente en 1470. No obstante, al hablar de su obra
debemos trasladarnos a la Salamanca del siglo XV porque fue alli donde, tal y como
indica el propio autor en sus versos acrésticos, se encontrd el primer auto de La

Celestina:

Yo vi en Salamanca la obra presente;
Movime a acabarla por estas razones:
Es la primera, que estd de vacaciones [...] (Rojas, 2011: 12).

Asi mismo, en la «carta a un su amigo» ofrece algunos datos relevantes sobre las
primeras impresiones que el autor tuvo al leer aquellos papeles que se habia encontrado

y cuyo autor sigue siendo, a dias de hoy, un secreto para la critica literaria.

Vi no sélo ser dulce en su principal historia o ficcién toda junta, pero aun de
algunas sus particularidades salian deleitables fontecicas de filosofia, de otras
agradables donaires, de otras avisos y consejos contra lisonjeros y malos
sirvientes y falsas mujeres hechiceras (Rojas, 2011: 6).

Aunque los datos biograficos del autor son exiguos, sabemos que en 1494 se
traslada a la ciudad salmantina y que permanece ahi hasta 1502 para cursar sus estudios
en derecho. El propio Rojas afirma que continu6 la obra «siendo yo jurista» (Rojas,
2011: 7). Lobera apunta que el término jurista puede interpretarse de dos maneras: 0
bien ejercia el derecho como profesion, o bien se encontraba cursando sus estudios.
Nosotros nos decantaremos por la idea de que el bachiller estaba estudiando por dos

motivos: el primero, porque de haber ejercido el derecho solo podriamos hablar de



Talavera de la Reina, lugar donde ejercio dicha profesion y donde fallece en 1541. El
segundo, su propia confesion: «Yo vi en Salamanca la obra presente» (Rojas, 2011: 12).
Sin embargo, parece necesario apuntar que en los versos acrosticos Fernando de Rojas
se describe como bachiller, grado universitario inferior: «EIl bachiller Fernando de Rojas
acab6 la Comedia de Calisto y Melivea y fue nascido en La Puevla de Montalvan»
(Rojas, 2011: 4-14). Esto nos hace pensar que ya habria conseguido el titulo y, por
extension, terminado su estancia universitaria en Salamanca, lo que nos permite barajar
la posibilidad de que Fernando de Rojas escribiera la obra durante el Gltimo curso de sus
estudios universitarios. Probablemente, sefiala Gilman (1978: 270), el bachiller

escribiera La Celestina durante las vacaciones de Pascua de 1497 o 1498.

La fama alcanzada por Salamanca a finales del XV- principios del XVI se debe
sobre todo al renombre de su Universidad y a la fama que le proporcionan sus libreros e
impresores (Ruiz Fidalgo, 2006: 955), que se trasladan a esta ciudad atraidos por la
posibilidad de un mercado facil y seguro para sus mercancias debido a la misma
presencia de la Universidad, que llenaba la ciudad de estudiantes y profesores. Ademas,
dentro de la Universidad salmantina destacamos la Escuela de maestros del Siglo de
Oro (Garcia, 2006: 113), formada por miembros que manejaban tanto los poderes
juridicos como los teoldgicos. Asi pues, los afios universitarios del autor estan
protagonizados por un ambiente culto y erudito en los que tendria acceso a obras
literarias y conocimientos suficientes que le permitieran configurar una obra literaria de
la envergadura de La Celestina. La obra de Gilman (1978: 272) presenta algunos
nombres de profesores y compafieros que permiten certificar ese ambiente erudito que
rode6 al bachiller durante sus afios universitarios: el abuelo de Cervantes, Luis de
Lucena Cervantes, los discipulos humanistas de Nebrija Francisco de Quirés y el
bachiller Villosada, o compafieros de derecho como Pedro Manuel de Madrigal y
Rodrigo Manrique. Ademas, cabe destacar al médico Fernando Alvarez de la Reina, el
profesor de matematicas y astrologia Rodrigo de Basurto y el profesor, corrector y

colaborador de Rojas, Alonso de Proaza.

El acceso a la Universidad se presentaba como una forma de ascender dentro de
una sociedad muy cerrada en la cual los libros aceleraban la posibilidad de mejorar el
estatus social. Esto nos conduce a hablar de las bibliotecas del gremio universitario que,
como sefiala Weruaga (2006: 975), estaban muy profesionalizadas. A partir de la Carta
de testamento que recoge Victor Infantes (2010) se puede reconstruir la biblioteca

6



privada de Fernando de Rojas. Gracias a este testimonio, podemos hacernos una idea
del tipo de literatura que Ilenaba las librerias de una Salamanca que daba la bienvenida a
un periodo literario de esplendor. Una de las cuestiones que sefiala Infantes (2010: 110),
en relacion con el "inventario de bienes” de Fernando de Rojas, es que refleja la
situacion acomodada del bachiller, puesto que hablamos de una fortuna cercana a los
400.000 maravedies. Respecto al tema que nos atafie, interesa sefialar la posesion de un
grupo de varios volimenes de libros de caballerias: "Yten libro de Amadis", "Yten otro
libro de Amadis”, "Yten libro de Esplandian”, "Yten la segunda parte de Don Clarian™,
"Yten las Epistolas de Seneca”, "Yten el libro de Palmerin®, "Yten el libro de
Primaleon” y "lten el libro de Platir". Por el contrario, llama la atencion que dentro del
inventario no hay ninguna referencia a obras que pudieran inspirar al autor para escribir
La Celestina (Infantes, 2010:165), incluidas las relacionadas con la brujeria y la

hechiceria.

Asi como estos libros de caballerias —entre tantas otras obras— llegaron a la
biblioteca del autor, La Celestina llegd a numerosas estanterias desde su primera
edicion en 1499, lo que implica un éxito inmediato de la obra. Esta primera edicion,
impresa por Fadrique de Basilea, aparece bajo el titulo de Comedia de Calisto y Melibea
y estd compuesta por dieciséis autos. En 1500 aparece una segunda edicion en Toledo
por Pedro Hagenbach (se plantea una posible edicién en Salamanca del mismo afio). Un
afio después ve la luz otra edicion en Sevilla de Estanislao Polono. Sera a partir de 1502
cuando se dé una difusion mayor de la obra, titulada por vez primera Tragicomedia de
Calisto y Melibea. Este mismo afio tenemos noticia de distintas ediciones que aparecen
en Sevilla, Toledo y Salamanca. En 1506 llegara a Roma de la mano de Eucario Silber y
en 1507 a Zaragoza gracias a Jorge Coci. Ya en 1514 la obra llega a Valencia. Otro de
los lugares en los que parece haber sido muy popular es en Portugal. Dean W.
McPheeters (1977: 369) sefiala algunos ejemplos que verifican ese conocimiento de la
obra ya sobre 1521: cuando la princesa Beatriz se caso con el Duque de Saboya (1521),
recibi6 entre sus regalos de boda una taza de plata en la cual estaba grabada la historia
de Celestina. Otro ejemplo es el del cubrecama de encaje portugués del siglo XVI que
hay en el Victoria and Albert Museum de Londres. Tres de los cuadros de este
cubrecama representan escenas de la obra de Rojas con la los nombres de Sempronio,

Melibea y Calisto.



El primer literato portugués en reflejar la influencia de La Celestina es Gil
Vicente' (McPheeters, 1997: 365). Muchas de sus obras nos permiten sefialar una gran
predileccién hacia la obra de Rojas: Auto das fadas (1511), O velho da horta (1513), la
Exhortacao da guerra (1514), Comedia Rubena (1521), Auto da Barca do Inferno
(1516) v, especialmente, La Tragicomedia de don Duardos (1522/1525). A partir de Gil
Vicente y, mas concretamente, a partir de 15252, un mayor nimero de autores
portugueses comienzan a escribir obras en las que se aprecia el componente celestinesco
que previamente ya habia explotado el teatro vicentino: Os Vilhalpandos (1538) de Sa
de Miranda, La Ulysippo (1547), la Aulegrafia (1554) y La Comedia Eufrosina (1555)
de Jorge Ferreira de Vasconcellos, Anfitrioes (1542) de Camdes o Comédia de Brito
(1542) de Antonio de Ferreira. Segun Maria Rosa Lida de Makiel (1962), la Comedia

Doreria, de Pedro Hutado de la Vera, es la mejor imitacion de La Celestina en Portugal.

Gil Vicente vive un momento en el que las fronteras culturales entre Portugal y
Castilla son difusas (Hermenegildo, 1982: 43). En este proceso intercultural: «la corte
de los duques de Alba fue un eje privilegiado en el proceso de acercamiento de las
coronas de Castilla y Portugal» (Hermenegildo, 1982: 43). Algunas muestras de la
existencia de una barrera imprecisa son, por ejemplo, la probable presencia de Lucas
Fernandez en Portugal y su influencia en piezas vicentinas, el supuesto encuentro entre
Gil Vicente y Torres Naharro en 1514 durante la embajada de Tristad da Cunha en la
corte papal (Calderdn, 1996: 35), la imitacién de alguna de sus comedias (Valbuena
Prat, 1968: 456) o el numero de elementos comunes que encontramos en los autos

pastoriles de Gil Vicente y en los de Encina.

Recordada su proximidad geografica y los lazos entre los diferentes escritores, la
pregunta que parece obligada es la siguiente: ¢cuando y como llega La Celestina a

Portugal? Los datos que tenemos sitlian la primera edicion de la obra del bachiller en

! Las lagunas en el mundo vicentino son infinitas. Reckert ha afirmado que «Gil Vicente es la

Copilagcam de 1562, o més vale dejar de hablar de Gil Vicente» (Reckert, 1977: 236). Tampoco nos
consta la fecha exacta de su nacimiento, aunque suele aceptarse la propuesta de A. Braamcamp Freire,
quien sefiala 1460-1536. El lugar de nacimiento, Guimaraes, goza de mayor unanimidad. En ocasiones se
ha querido identificar a Gil Vicente con un orfebre del mismo nombre que «fuera autor de la famosa
custodia del monasterio jerénimo de Belém» (Calder6n, 1996: 25), pero sin éxito. De hecho, Dias
Miguel sefiala la existencia de un documento que especificaria una mas probable funcion de Gil Vicente
en la corte: «la de una especie de maestro de ceremonias encargado de organizar los espectaculos de las
fiestas religiosas y profanas de D.Manuel y D.Juan Il1 de Portugal» (Calder6n, 1996: 1).

2 El hecho de que se incrementen las obras de produccién literarias portuguesas inspiradas en La
Celestina a partir de 1525, puede explicarse a partir de la hipdtesis de que La tragicomedia de Don
Duardos fuera publicada en dicho afio produciendo la admiracion entre sus coetaneos mas que en 1522.

8



tierras portuguesas el 22 de noviembre de 1540 en Lisboa por Luis Rodriguez; es decir,
coincidiendo més o menos con la muerte de Gil Vicente y trece afios después de la
publicacién de La Tragicomedia de don Duardos (L6pez Castro, 2000: 48). En relacion
con esta primera impresion es importante sefialar que no existe ninguna traduccion

antigua de La Celestina en portugués, por lo que Gil Vicente tuvo que leerla en espariol.

Al abordar el tema de como llega la obra de Rojas a manos del portugués, no hay
que olvidar los posibles vinculos del autor con la region salmantino-leonesa, asi como la
posibilidad sefialada por Joaquim de Carvalho de que Gil Vicente pasara por las aulas
universitarias de Salamanca (Hermenegildo, 1982: 43), lo que explicaria el acceso
directo a la obra de Rojas. Probablemente, la presencia de autores portugueses en la
Universidad de Salamanca fue una de las razones que desaté el bilingliismo en Portugal
desde el siglo XV. No obstante, no contamos todavia con suficientes datos que nos
aseguren tal presencia. Si esta probabilidad no se llevara a cabo, nuestras hipotesis se
reducirian a la ausencia de fronteras entre Portugal y Castilla, el posible acceso a la obra
gracias a algun literato que le facilitara el volumen a Gil Vicente o algin viaje que el

portugués hubiera realizado.

En el transcurso de la época de Fernando de Rojas, que despide la Edad Media, a
la de Gil Vicente, a caballo entre estos ultimos halos medievales y los albores del
Renacimiento, se publica el Primaledn, libro de caballerias que marco la produccion de
Gil Vicente y que nos sirve para seguir sefialando posibles relaciones interliterarias

entre Salamanca y Portugal.

Uno de los hitos que marco la continuacion de estas relaciones fue la publicacion
e impresion de libros de caballerias, género que tuvo gran éxito en Espafia y en
Portugal. Tal y como asegura Henry Thomas (1952: 113), se publicaron unos cincuenta
libros de caballerias a lo largo del siglo XVI, casi uno por afio entre 1508 y 1550. En
este proceso de impresion, una de las ciudades destacadas fue Salamanca: el Palmerin
de Olivia (1511 y 1516), Florisando (1519), el Reimundo de Grecia (1524), el
Lucidante de Tracia (1534), el Lidamor de Escocia (1534), el Florisel de Niquea (1551)
y el Amadis de Gaula (1575) (Marin Pina- Eisenberg, 2000), (Vargas Diaz: 2010),
(Garcia Figuerola, 2012: 19). En la gestacion del género fue relevante Ciudad Rodrigo.
El esplendor de esta ciudad, puente entre Salamanca y Portugal, dura todo el siglo XV

hasta el XVI. De Ciudad Rodrigo proceden dos tempranos autores de libros de

9



caballerias: Francisco Vazquez, a quien se le atribuyen las dos primeras entregas del
ciclo caballeresco del Palmerin (aunque también se discute una posible autoria
femenina) y Feliciano de Silva, autor de varias continuaciones del Amadis de Gaula
(Lisuarte de Grecia, Amadis de Grecia, Florisel de Niquea) y de la Segunda Celestina.
Asimismo debemos mencionar a Francisco Sa de Miranda, maximo representante del
circulo literario conocido como "grupo de Basto", grupo asentado entre el Duero y el
Tajo que mantuvo contactos con escritores de Ciudad Rodrigo (Garcia Figuerola, 2012:
75). Junto a S4 de Miranda encontramos a los autores Bernardim Ribeiro y Cristovad
Falcad. Los componentes de este grupo recogeran en sus obras 0 en su correspondencia
privada alusiones a Feliciano de Silva y a Ciudad Rodrigo, por lo que encuentran en
dicha ciudad un punto de referencia.

La obra del Primaledn tuvo una gran repercusion en Espafia, tal y como aseguran
las numerosas reediciones (Marin Pina- Eisenberg, 2000). Por ello, no debe extrafiarnos
que figure en el inventario de Fernando de Rojas. No obstante, la edicion que
encontramos no es la de 1512, sino la de Toledo de 1528, que se titulada Los tres libros
del muy esforcado cauallero Primaledn (Infantes, 2010: 136). Ademas de en Espafia, el
segundo libro de los palmerines tuvo gran repercusion en Portugal, influyendo en

autores como Gil Vicente para la creacion de la Tragicomedia de don Duardos.

El interés por lo caballeresco en la corte portuguesa ya aparece a finales del XV,
cuando Joad II pretendid que Policiano escribiese la gran epopeya de las guerras
lusitanas (Carrasco y Gavilanes, 2000: 199). Sin embargo, dicho proyecto se abandona
tras su muerte en 1495. Ya bajo el reinado de don Manuel vera la luz el incunable de la
Historia do Imperador Vespasiano, novela caballeresca. No obstante, si hubo un suceso
verdaderamente imprescindible para el despertar de las novelas de caballerias en
Portugal fue el gran recibimiento que tuvo el Amadis vy, tras él, otros libros de
caballerias castellanos. El primer libro de caballerias portugués es la Cronica do
Imperador Clarimundo de Jodo de Barros. El éxito de este libro unido al Palmeirin de
Inglaterra (c. 1543-1544) de Francisco de Morais y a la masiva publicacion de libros de
caballerias en el resto de la Peninsula obra para que el género se establezca
definitivamente en Portugal. De hecho, Carrasco Gonzalez y Gavilanes Laso (2000:
202) se atreven a afirmar que «la introduccion literaria del Renacimiento se realiza en

Portugal bajo el signo de lo caballeresco y lo bucolico [...]».

10



Dicho género alcanza su esplendor entrado el siglo XV1y perdura hasta principios
del XVII. Muestra de ello son las veinticinco ediciones que tuvieron la tercera y la
cuarta parte del Palmerin (Vargas Diaz, 2006: 233). Otro libro de caballerias que tuvo
gran acogida en Portugal fue el Memorial das Proezas da Segunda Tavola Redonda, de
Jorge Ferreria de Vasconcelos y publicado en Coimbra en 1567. Al Memorial le
acompafia la publicacién de otros libros caballerescos como la Terceira parte da
cronica do Palmeirim de Inglaterra (1587) o la Quarta parte da crénica do Palmeirim
de Inglaterra. Ademas de estos libros, Carrasco y Gavilanes mencionan una serie de
obras que llegaron de forma manuscrita entre las que se encuentra la Vida de Primaledo

(o Cronica de D. Duardos) o la Segunda parte da croénica do Principe D. Duardos.

Teniendo en cuenta este contexto, vamos a acercarnos al estudio de las posibles
influencias celestinescas a partir del analisis de la philocaptio, un motivo presente en La
Celestina, el Primaledn y la Tragicomedia de don Duardos. No obstante, antes de
proceder con el estudio, hemos considerado conveniente incluir una aproximacion al
tema de la magia y la hechiceria desde la antigiiedad hasta el ocaso de la Edad Media,
asi como un estado de la cuestion sobre el tema de la magia en La Celestina, tema que

ha sido estudiado incesantemente por numerosos criticos.
3. Magiay hechiceria: de la antigliedad al otofio de la Edad Media.

En los textos griegos, la magia se nos presenta bajo dos Opticas: como saber y
como falsa ciencia (Caro Baroja, 1992: 39). A esto debemos afiadir que desde el mundo
antiguo, magia y religion formaban una unidad compacta. Pensamos, por ejemplo, en la
ayuda que pedian a ciertas divinidades. Tanto el hechicero, el mago como el sacerdote
interfieren entre el sujeto que desea y el objeto de su deseo. No obstante, mientras el
primero conjura, el otro sacrifica. Para que el objetivo deseado se cumpliera era
necesario un rito magico en el que no podian faltar las sustancias y las preparaciones
(Caro Baroja, 1961: 51). Ademas, a la hora de realizar el conjuro, la dramatizacion del
hechicero o hechicera era fundamental, ya que «actuaba como cdémico en la escena»
(Caro Baroja, 1961: 51). Centrandonos en el complejo personaje de la hechicera, estas
se caracterizaban por su mal caracter y no Unicamente conocian la magia y eran
alcahuetas, sino que poseian ciertos conocimientos de tipo empirico que les permitian
ejercer, a la par, los menesteres de envenenadoras y perfumistas (Caro Baroja, 1961:

59). Las hierbas también formaban parte del conjunto de elementos que encontrariamos

11



en el laboratorio de una hechicera. Dichos conocimientos sobre plantas, asegura Caro

Baroja (1961: 59), se transmiten a la hechicera medieval, tal y como presenta Celestina.

Cuando la préactica de la magia (tanto en Grecia como en Roma) tenia un fin
beneficioso, esta se consideraba necesaria. Por el contrario, cuando se utilizaba de
forma maléfica y dafiina, su practica debia ser severamente castigada (Caro Baroja,
1961: 41). Dentro de la literatura griega, las magas méas conocidas fueron Circe y
Medea, que serd mencionada en numerosas ocasiones como maestra de hechiceras.
Circe, maga en la Odisea, transforma a los comparfieros de Ulises en animales mediante
porciones magicas. Por su parte, Medea, personaje principal de la obra de Euripides,
Medea, es nieta de Circe, y en ocasiones se ha considerado hija de Hécate (Grimal,
1986: 225), patrona de las magas. Entre las hazafias de Medea destaca sobre todo, la
ayuda que ofrecioé con sus conjuros a los argonautas en la basqueda del vellocino de

oro.

En el &mbito helénico, Tesalia se consideraba el territorio con mayor nimero de

hechiceras, quienes:

Para realizar sus fechorias con mayor comodidad se transformaban en perros,
aves y moscas, podian entrar en las casas, reduciendo su corporeidad, y usaban
de las entrafias de los cadaveres para componer sus hechizos (Caro Baroja,
1961: 50).

Por lo que se refiere a la Peninsula Italica, los pueblos que contaban con un
mayor namero de hechiceras eran los sabinos y los marsos (Caro Baroja, 1961: 51). Asi
pues, ya en la antigliedad se tenia la creencia en que ciertas mujeres eran «capaces de
transformarse a voluntad y transformar a los demas en animales, que podian también
realizar vuelos nocturnos [...] podian provocar tempestades y enfermedades» (Caro
Baroja, 1961: 64).

La magia en Roma tampoco pasé inadvertida y muestra de ello es la Ley de las
Doce Tablas, donde se sancionan y condenan «practicas y medios magicos que atentan
contra la salud, contra los bienes materiales y contra la reputacion de los ciudadanos»
(Vazquez Hoys, 2001: 98). En el mundo romano, los unicos intermediarios entre la
comunidad civica y los dioses eran los hombres (Mangas, 2001: 37). Las mujeres y los
nifilos no podian intervenir en cuestiones religiosas ni politicas. Aun asi, dejaron de

encuadrarse en un plano marginal para convertirse en intermediarios de los hombres y

12



los dioses; es decir, para situarse en el ambito de la adivinacion. Un ejemplo de ello son
las sibilas, que ya estaban en Grecia y que gozaron de gran prestigio por ser las
preferidas por los dioses. No obstante, la figura que mas triunfo fue la de mujer adivina
desvinculada de un santuario, la de «maga con poderes proféticos» (Mangas, 2001: 42).
La existencia de magas no fue exclusiva, ya que también contamos con curanderos,
adivinos e incluso astrdlogos y mateméticos (Mangas, 2001: 44). Ya en Roma
encontramos el pensamiento mégico vinculado al pensamiento cientifico, lo que se debe
a «la relacion de causa a efecto entre el ritual, el objeto o la palabra y los resultados del
mismo» (Mangas, 2001: 43). La creencia en el poder de los rituales magicos estaba
extendida a nivel universal. De ahi que fuera objeto de atencion del poder politico, que
orden6 numerosas expulsiones de magos y adivinos de Roma asi como la prohibicion
de llevar a cabo sus actividades. Esto nos permite pensar que ya en ese momento, la
magia fue temida o rechazada, como es el caso del escritor romano Plinio, para quién la

magia es:

Cosa detestable en si misma. Y con ser frivola y mentirosa, todavia ostenta una
cierta sombra de verdad, aunque es en realidad reflejo de la practica de quienes
estudian las artes del envenenamiento secreto, no por el estudio de la magia en
si. (Vazquez Hoys, 2001:73).

A pesar de ello, personajes importantes confiaron en estas: el escritor Plutarco
sefiala que el general Mario iba acompafiado de Marta, adivina de origen sirio. Vitelio
seguia los consejos de una mujer del pueblo de lo catos, y Lucusta fue la encargada de
preparar el veneno para que Neron se suicidase (Mangas, 2001: 43). La figura de la
maga ya presentaba rasgos de marginalidad en Roma. Tal era el caso de las adivinas
mayores en edad o las que no eran extranjeras o barbaras, en cuyo caso eran perseguidas

(Mangas, 2001: 46).

El sistema de creencias que habia triunfado en la antigiiedad se vio fuertemente
alterado con la entrada del Cristianismo. La doctrina cristiana las acuso de obscenas y
las convirti6 en representacion del mal (Caro Baroja, 1961: 71). Rapidamente, todos los
dioses fueron condenados a los infiernos e identificados con el Diablo, lo que implico el
menosprecio de la magia. Muestra de ello es la legislacion cristiana del Imperio, que
condenaba la préactica de casi todos los aspectos de la magia (Caro Baroja, 1961: 73).
Los padres de la Iglesia, que aseguran en sus documentos que la creencia en la magia

era real, plantearon ciertos problemas con el papel de la hechicera. San Agustin,

13



convencido de la presencia del demonio en estas practicas, intentd que no se tomaran

como algo real (Caro Baroja, 1961: 74).

Durante la segunda parte de la Edad Media, la filosofia de Santo Tomas de
Aquino y de otros padres de la Iglesia produjo una modificacion total entorno a la
concepcion de la magia y la hechiceria (Caro Baroja, 1961: 110). Siguiendo las
explicaciones ofrecidas por Caro Baroja, en la Edad Media, la imagen del mundo
cristiano era dual: por una parte estaba el cristianismo, asociado al bien y a Dios. Por
otra parte, el paganismo, que se relacionaba con el mal y con el Demonio. Como cabe
esperar, dentro de los seguidores del Demonio se encontraban las hechiceras y los

hechiceros, que empezaron a ser perseguidos y castigados.

En 1499 al calor de este clima se publica por primera vez La Celestina, afio en
que todavia seguia en vigor, como apunta Peter. E. Russell (1963), la conocida ley de
don Juan Il de 1410 «contra los que usan de hechicerias y agleros y otras cosas
defendidas». EIl ultimo tercio del XV suele dividirse en dos momentos: uno en que
triunfa el escepticismo sobre las practicas magicas y otro en que se extiende la creencia
sobre estas. Por una parte, la falta de fiabilidad en las artes magicas se debid
especialmente a la numerosa ndmina de libros que vieron la luz y que trataban
explicitamente sobre como proceder con brujas y hechiceras. Durante el primer cuarto
del siglo XV, el inquisidor Bernard Gui ya habia escrito su Practica Inquisitionis
haereticae pravitatis (Caro Baroja, 1961: 137), el capellan Nicolas Eymerich publicd
Dicrectorium inquisitorum y Johannes Nider, el Formicarius. Estos libros y algunos
te6logos como Nicolds Oresme o Enrique Hesse «criticaron duramente las creencias
magicas [...] e intentaron explicar muchos supuestos fendmenos ocultos por medios
naturales» (Russell, 1963: 288). Por otra parte, hacia 1484 los dominicos Jacobo
Sprenger y Enrique Institor publican el Malleus maleficarun, donde «ofrecian
argumentos razonados para apoyar la opinién de que los hechizos tenian eficacia
especial en lo que atafiian a las cosas amorosas» (Russell, 1963: 289). Uno de estos
hechizos es la philocaptio, «capaz de producir por medios magicos una violenta pasién
hacia una persona determinada en la mente de la victima del hechizo» (Russell, 1963:
289). La philocaptio fue empleada por hechiceras, brujas y alcahuetas para conseguir

los amores de sus clientes.

14



Existian tres tipos de philocaptio: una primera como «resultado de la mera vision
de la mujer bella de la que nace la concupiscencia» (en cuyo caso el Demonio no
interfiere), una segunda en la que coadyuva el Demonio y una tercera en la que
interviene la magia. Para Alonso Ferndndez de Madrigal y otros autores, «los
participantes en una relacién magica condenable de philocaptio son el amante, el
intermediario que profiere la invocacion demoniaca y, en fin, la victima del demonio»
(Cétedra, 1989: 105). Los contemporaneos de Rojas no ponian en duda los usos de la
magia en la practica de maleficios con fines amorosos (Céatedra, 1989: 89), pero si
podemos encontrar discusiones sobre la viabilidad de esas practicas o la implicacion de

traicionar a la fe.

La medicina antigua no lleg6é a considerar el amor como una enfermedad. Esta
concepcidn tuvo que esperar la llegada de médicos arabes a principios de la Edad Media
para que el amor pudiera generalizarse como enfermedad (Vilanova, 2011: 9). Si nos
remontamos al primer autor que introdujo el amor como hereos, este fue Constantino el
Africano. Desde la perspectiva de Constantino, encontramos dos posibles causas a dicha

enfermedad:

Des d’un punt de vista figologic, I’amor hereos s pot entendre com el resultat
d’una superfliiitat humoral de la malenconia o bilis negra; des d’un punt de
vista psicologic, es produeix cuand algu percep una persona bella i posa tot el
cor a aconseguir-la, i el seu pensament incessant, la seva obsessio per aquella
persona, causa la passio melancholica (Vilanova, 2011:12).

Asimismo ofrece posibles curas:

La terapia recomenada s’adreca a la causa psicologica, amb la intenci6 de
distreure la ment del pacient per mitja d’uns altres plaers: el vi, la musica, la
conversa amb els amics [..] (Vilanova, 2011: 12).

Las obras de Constantino permitieron que en la Edad Media se considerara la
melancolia como la primera causa de hereos. Tanto Arnau de Vilanova como sus
seguidores de la Montpelliere, sostuvieron la intervencion de un componente fisiol6gico
y otro psicol6gico para producir dicha enfermedad. A diferencia de estos médicos, el
Tostado sostiene que el amor hereos no es una variante de la melancolia, sino el
causante de esta. A la hora de hablar de la cura tampoco parece existir unanimidad. El
Tostado excluye razones fisioldgicas para el amor hereos; es decir, da a entender que el

remedio a la enfermedad de amor no puede estar en el coito (solucion que si

15



recomiendan las fuentes mas tradicionales como Avicena o Bernardo de Gordonio)
(Cétedra, 1989: 65). Sin embargo, entre las tres soluciones que propone Whinnom (San
Pedro, 1993: 14) si encontramos presente la idea del coito. Las tres soluciones que
presenta son: entregar al enamorado la mujer que ama, reducir la inflamacion cerebral
del amante haciéndole satisfacer su deseo sexual con otra mujer o distraer al enamorado
(San Pedro, 1993: 14). No obstante, tenemos algunos ejemplos de que la préctica sexual
era ineficaz como cura de la enfermedad de amor; por ejemplo, en Floire et
Blanchefleur se propone la presencia de tres damas para la cura de la enfermedad, pero
esta no surte efecto. Sea como fuere, la idea literaria mas comun en Espafia es que la
enfermedad de amor ataca cuando «se da el mas alto linaje de amor que hay en todos los
amores» (Cétedra, 1989: 65). Para curarla, también se podia recurrir a la magia y, en

concreto, a la philocaptio.

El proceso de philocaptio solo podia llevarlo a cabo una hechicera o bruja. Por
ello, resulta conveniente establecer las principales diferencias entre estas. En primer
lugar, cabe decir que mientras la hechiceria es una préactica transhistdtica, la brujeria
aparece de forma coetdnea a la doctrina catdlica. Esta caracteristica la restringe a
localidades en las que tuvo eco el cristianismo entre 1470 y 1750, periodo temporal
dentro del que se configuran todas las obras que trataremos en este trabajo. En el Tesoro
de la Lengua Castellana, la palabra “bruja” aparece como: «Bruxa, brujo, cierto género
de gente perdida y endiablada, que perdido el temor a Dios, ofrecen sus cuerpos y sus
almas al demonio a trueco de una libertad viciosa y libidinosa» (Maldonado, 1994:
208). Por el contrario, “hechicera” es una de las acepciones que aparece dentro del
verbo “hechizar”: «cierto género de encantacion con que ligan a la persona hechizada de
modo que le pervierten el juicio y le hacen querer lo que estando libre aborreceria |[...]
Este vicio de hacer hechizos, aunque es comun a hombres y mujeres, porque el demonio
las haya mas faciles, o porque ellas de su naturaleza son insidiosamente vengativas y
también envidiosas unas de otra» (Maldonado, 1994: 624). Lo que no deja de ser
curioso es que cuando buscamos en el Diccionario Medieval Espafiol las definiciones
de “hechiceria” y ‘“hechicero”, estas comparten el sintagma arte supersticioso de
hechizar (Alonso, 1986: 1227). Sin embargo, cuando buscamos “bruja” encontramos:
mujer noctivaga (Alonso, 1986: 554). ¢Significaria esto que la creencia en lo
sobrenatural recaeria mas sobre la brujeria que sobre la hechiceria? Observemos algunas

explicaciones que matizan lo sefialado.

16



La hechiceria no pasd de ser una profesion (por lo que se ejercia en muchas
ocasiones como medio de subsistencia). Ademas, desarroll6 otras supersticiones como
la alquimia, la astrologia, la adivinacion, la necromancia y algunas menos usuales como
la escapulomancia, la dactiliomancia, la oneiroscopia y la quiromancia. Las hechiceras
nunca establecian un pacto con el Diablo, sino que se valian de su astucia y
conocimiento. Como sefiala Garcia Soormaly (2011: 50), la hechicera fue una figura
altamente considerada al amparo de la mentalidad supersticiosa de las comunidades en
las que se desarrolld. De hecho, en 1538, Pedro Ciruelo integra la hechiceria dentro de
las préacticas supersticiosas reduciendolas a: nigromancia, adivinacién, el ensalmo, y la
hechiceria (Garcia Soormaly, 2011: 53). La finalidad de la hechiceria era «influir en las
vidas de personas, bien sea para hacerles un bien o para perjudicarles (Garcia Soormaly,
2011: 48).

Tradicionalmente, la brujeria se ha catalogado como un fenémeno rural porque
surge en pequefias comunidades agricolas (Garcia Soormaly, 2011: 80). Las personas
que la practicaban tenian que poseer unas caracteristicas especiales, por lo que se
convirtio en un delito teoldgico. Solian ser mujeres mayores de cincuenta afios
aproximadamente que podian trabajar como curanderas y comadronas. En relacion con
las hechiceras, la caracteristica mas relevante es que las brujas si que realizan un pacto
con el Diablo, por lo que reniegan de Dios, de la Virgen y de los santos. Las palabras
utilizadas durante este pacto debian ser elegidas con cautela, puesto que si utilizaban

palabras como «te ruego», «te pido» o «te imploro», la herejia estaba consumada.

Dicho esto, y ante los numerosos criticos que se han dedicado a estudiar el mundo
de la magia en La Celestina, realizaremos un estado de la cuestion en el que

presentamos las opiniones mas defendidas.
4. Lamagia: ¢verdad o ficcion?

A dia de hoy no cabe duda de que el mundo celestinesco no conoce fin, como
tampoco cabe duda de que muchos de nuestros estudios quedaran para el recuerdo, pues
la barrera temporal que nos separa de la Espafia de Fernando Rojas es infranqueable y
esto supone que nuestras aportaciones sean en muchas ocasiones especulaciones que
intentamos defender con lo Unico que dejé el autor: la obra. Asimismo, también

sabemos que si existe un tema repetidamente trabajado ha sido el de la magia, elemento

17



que ha dado fruto a un sinfin de estudios y a una amplia diversidad de opiniones. La
critica ha adoptado dos posiciones completamente antitéticas con respecto al tema de la
magia en La Celestina: por un lado, una serie de criticos se decantan por defender a
capa y espada que la magia es tema integral en La Celestina. Entre estos, encabezados
por Peter. E Russell (1963), encontramos a Vian Herrero (1990), Botta (1994),
Deyermond (1977), Mac. E Barrick (1977), Armijo (2004) o Sevilla (2009). Por otro
lado, investigadores liderados por Maria Rosa Lida Malkiel (1962) como Menéndez
Pelayo (1905-1915), Américo Castro (1964) o Garrosa Resina (1987) defienden la

posibilidad de que el papel que ocupa la magia en la obra sea secundario.

Fernando de Rojas se encuadra vitalmente en un momento en que la creencia en la
magia estaba extendida tanto por Europa como por Espafia. De hecho, al finalizar la
Edad Media, existian «centros donde se estudiaba seriamente la magia, principalmente
en Toledo y en Salamanca» (Russell, 1963: 290). No obstante, a pesar de que la
creencia en las fuerzas sobrenaturales estaba muy extendida, Caro Bajora (1992)
asegura que «hubo muchos hombres distinguidos que se negaron a admitir que los
hechos relatados por los autores del Malleus o consignados en los procesos contra las
brujas voladoras y asistentes al ‘Sabbat’ o a otras reuniones semejantes fueran
verdaderos» (lglesias, 2010: 59). Asi pues, la afirmacion de que Celestina es un
personaje que encaja perfectamente en la realidad social de su tiempo «en que abundan
brujas, hechiceras y duefias de casas de citas» (Lacarra y Cacho Blecua, 2012: 601) es
innegable. No obstante, esto no tiene porqué significar que los autores de la obra
quisieran que el lector sucumbiera a la creencia de que Melibea habia sido victima de
una philocaptio que la habia llevado a la locura amorosa y, por consiguiente, al tragico

final protagonizado por su suicidio y posterior plantus de su padre, Pleberio.

Como hemos comentado anteriormente, Peter E. Russell (1963) encabeza la lista
de criticos que no consideran posible el estudio de la obra eludiendo la importancia de
la magia. Esta vision defiende que los poderes sobrenaturales conjurados por Celestina
causan el enamoramiento de Melibea. Por lo general, el conjunto de criticos que
consideran la magia tema integral suelen centrar sus estudios en los oficios de
Celestina, el conjuro al «triste Pluton», el personaje de Claudina -madre de Parmeno-, el
laboratorio de la alcahueta y en el oficio de remendar virgos, entre otros. Muchos de
estos investigadores han intentado justificar mediante la magia el cambio -
supuestamente repentino- de actitud de Melibea respecto a Calisto. Normalmente esta

18



justificacion viene acompafiada del tema del tiempo, puesto que consideran que no
existe un periodo suficientemente amplio que justifique que se ha producido un proceso

de enamoramiento y, por lo tanto, recurren a la magia. Veamos algunas opiniones.

Barrick sefiala «these subsequent items might be considered intentionally, not
"burla y mentira”» (Barrick, 1977: 12). En cuanto a las hierbas encontradas en el

laboratorio de Celestina:

The herbs, drugs and other things in Celestina’s collection were not inclued by
the autor merely to overwhelm [...] each has been shown to be effective in the
practice of folk medicine, witchcraft os popular psycology (Barccick, 1977:
13).
Ademas, asegura que «Celestina believed in practiced magic» (Barrick, 1977: 13).
Por su parte, Deyermond confia en la intervenciéon del Diablo ya que, gracias a su
poder, Alisa deja sola a Melibea con Celestina para que esta pueda actuar. En este
sentido, el Diablo interviene para que la enfermedad de la hermana de Alisa se agrave y
esta deba marcharse: «la negligente imprudencia de Alisa es consecuencia del Diablo»
(Deyermond, 2008: 28). Asimismo alude a que el resto de acciones pueden explicarse
mediante la psicologia. No obstante, si consideramos la idea de Deyermond, esta
incluye la defensa indirecta de que el amor nace de la palabreria de Celestina, puesto
que el Diablo solo obra en crear la situacion propicia para que la vieja pueda hablar con
Melibea. La partida de Alisa, desde esta perspectiva, evidencia la creencia del autor en
estas artes. Vian Herrero sefiala que la eficacia de los hechizos celestinescos no es
dudosa para los personajes de la obra, «que estdn convencidos de la pericia de la
alcahueta» (1990: 65). Ademas, considera que «las artes negras explican en parte la
tragedia y no excluyen elementos cdmicos» (Vian Herrero, 1990: 90). Por su parte,
Armijo (2004: 163) defiende que Celestina somete a Melibea a los deseos y a la
voluntad de Calisto. Desde la Optica de Armijo, el papel que desempefia la magia en
Calisto y Melibea es de «enloquecimiento, de turbacién y de enfermedad» (Armijo,
2004: 167), por ello mismo, «al recibir el hilado y dar su corddn, Melibea queda
hechizada, poseida por una fuerza sobrenatural y sin control de si misma» (Armijo,
2004: 167).

La vertiente opuesta, con Maria Lida Rosa de Malkiel (1962) a la cabeza, sefiala
que el amor que nace de Melibea no es consecuencia del demonio, sino que se debe a

ella misma y a la capacidad de sugestion de Celestina. Por una parte, porque vemos

19



como opera la vieja «no por arte de birlibirloque, sino por su dominio intuitivo de las
almas, por su maestria en la persuasion [...]» (Lida de Makiel, 1962: 222). Por otra
parte, porque Celestina es capaz de persuadir al «fiel» criado Parmeno y convertirlo en
«traidor» con el uso de sus palabras; sin ayuda de Pluton. La magia no es un elemento
sin el cual el desarrollo de la obra se detenga, sino que «completa la pintura del
ambiente coetdneo» (Lida de Makiel, 1962: 222) especialmente en los autos |y VII.
Marcell Bataillon (1961) sefiala que «toute cette prétendue sorcelleire n'est que
comédie, attrape-nigaudo» (Bataillon: 1961: 66). Celestina «s’éstait représenté la vieille
comme un vrai supp6t du demonx» (Bataillon: 1961: 67). Bataillon advierte como los
personajes que rodean a la vieja y que estan al tanto de sus actividades diabolicas no se
sorprenden ante ellas. Pero no nos queremos ocupar de estas cuestiones. Mas que entrar
0 no en disputas sobre si Celestina es bruja o hechicera o si conjura a Plutén, nos
centraremos en lo que a dia de hoy se ha convertido en tema de discordia: si la magia
interviene en el enamoramiento o si, por el contrario, Melibea ya estaba enamorada de

Calisto y, por lo tanto, la magia es un papel ornamental y secundario.
5. “Conjurote, triste Pluton”: la magia de Celestina

En primer lugar, resulta imprescindible examinar la opinion que Fernando de
Rojas tendria acerca de la posible veracidad de la magia y de las hechiceras. Esto es
posible gracias a la carta que el mismo autor incluyd en la edicién de 1502 «el autor a
un su amigo». No obstante, debemos tener en cuenta que este documento es un

testimonio literario con todas las reservas que ello conlleva. Dicha carta sefiala:

Vi no solo ser dulce en su principal historia o ficcién toda junta, pero ain de
algunas sus particularidades salian delleitables fontecicas de filosofia, de otras
agradables donaires, de otros avisos y consejos contra lisonjeros y malos
sirvientes y falsas mujeres hechiceras (Rojas, 2011: 6).

Segln esta afirmacion, debemos considerar el hecho de que Rojas viera en
Celestina a una mas de esas «falsas mujeres hechiceras». Si partimos de esta premisa,
resulta dificil desde las primeras paginas creer que lo que desarrollara la obra del autor
esté a favor de los efectos de la magia. Ademas, prestemos atencién a la construccion
«ficcion toda junta», pues esta reafirma lo que venimos diciendo: el autor considero la
obra una ficcion. Esta afirmacion podria considerarse testimonio del posible
escepticismo del autor que, tal y como sefiala Garrosa (1987: 571), es méas que probable.

Elena Armijo sefiala que el autor, con la magia, «buscaba transmitir las costumbres de

20



su epoca y prevenir contra la hechiceria» (Armijo, 2004: 170). Cabe pensar que quisiera
transmitir las costumbres de su época, pero no me atreveria a confirmar que el sentido
de prevenir deba entenderse como un Fernando Rojas que temia a las hechiceras y que,

por extension, creyera en ellas.

El auto | ha propiciado muchas discusiones®, entre ellas la referida al lugar del
primer encuentro amoroso de la pareja: ¢se conocian con anterioridad al encuentro en el
huerto de Calisto y Melibea?* Las sefiales nos hacen creer que si. En la primera
intervencion de Melibea, esta se dirige a Calisto por su nombre: « ¢En qué, Calisto?»
(Rojas, 2011: 27). Sin un conocimiento previo de este personaje, ¢Como explicar que le
Ilame por su nombre? Veamos otro rasgo que nos conduce a la misma conclusion.
Cuando Melibea reprocha a Calisto « ¢como de ingenio de tal hombre como tu habié de
salir para se perder la virtud de tal mujer como yo?» (Rojas, 2011: 8), el sintagma de tal
hombre como ti nos advierte que Melibea ya ha tenido noticia o ya conoce a Calisto y
esto, teniendo en cuenta que la obra se inicia ex abrupto, solo podia ser si ya se habian

visto previamente. Aunque desconocemos el tipo de relacién que mantenian, me

3 Aunque no es el tema que concierne a estas paginas, el primer auto ha propiciado también

numerosas discusiones que giran en torno a la concepcién de Calisto como parodia del amante cortesano.
La concepcion del amor cortés, sefiala Berndt (1963: 11), se fundamenta en tres elementos basicos: «la
fuerza ennoblecedora del amor, la superioridad de la amada sobre el amador y la concepcion del amor
como insaciable y siempre creciente de deseo». Para que este amor se cumpliera, la dama debia
pertenecer a la nobleza o alto estado y gozar de belleza. Existian tres tipos de amor cortesano: puro (unién
de los corazones y de las mentes de los amantes, sin excluir toda clase de solaces fisicos, con excepcion
de la mutua posesion carnal o mixto (posesion carnal de la dama por el galan). Andrea Capellanus (1985)
afiade el amor falso, que es una falsificacién del amor verdadero. En cuanto al acto I, Calisto le pide
galardén a Melibea, pero esta, como dofia Endrina y Laureola, reacciona violentamente porque siente
amenazada su honra. Uno de los motivos de esta amenaza podria ser el hecho de que en la sociedad del
momento la mayoria de matrimonios se preparaban por conveniencias sociales o familiares. Tal y como
explica Andrea Capellanus (1985), los amadores no debian comenzar inmediatamente a hablar de amor
porque esto solo ocurria con las concubinas.

N El mayor problema a la hora de identificar espacialmente este auto, asi como la relacién que
mantienen los jovenes, reside fundamentalmente en el argumento introducido posteriormente por los
editores y que condiciona nuestra lectura. En este se nos dice: «entrando Calisto en una huerta en pos de
un halcén suyo, hallé ahi a Melibea» (Rojas, 2011:25). No obstante, si leemos el auto prescindiendo de
estas indicaciones, observaremos que en ninglin momento se revela alguna indicacion que sefiale el lugar
en que se encuentran ni el momento en que aparece Melibea en escena. Ante esta situacion, algunos
criticos como Martin de Riquer (1989), Miguel Garci- Gomez (1985) y Ricardo Castells (1990) han
planteado nuevas interpretaciones. Martin de Riquer (1957: 384) propone que los enamorados se
encuentran en una Iglesia y deja entrever que estos se conocian previamente «las primeras palabras que se
cruzan los dos jévenes no revelan en modo alguno un encuentro casual». Por su parte, Garci-Gomez
también defiende que exista un encuentro anterior. No obstante, propone una teoria alin mas interesante,
que Calisto esté sofiando. EIl fundamento principal en que se apoya para sostener esta idea es que en
ningun momento se dice que Calisto haya salido de su cAmara durante el episodio inicial. A su vez, esto
explicaria el despertar repentino de Calisto y las drdenes que dirige a Sempronio con la finalidad de poder
recuperar tan agradable suefio: «Cierra la ventana y deja la tiniebla acompafiar al triste, y al desdichado la
ceguedad» (Rojas, 2011: 29).

21



atreveria a afirmar que para nada supone ningun vinculo estrecho entre ambos. Para
ello, observemos la confesién de amor de Melibea cuando en el segundo encuentro se
cita con Calisto «tu mucho merecer, tus estremadas gracias, tu alto nacimiento han
obrado que después que de ti hobe entera noticia» (Rojas, 2011: 246). De esta
afirmacion podemos entender que Melibea no sabe todo lo que debe saber de Calisto
hasta que la alcahueta visita a la joven bajo el pretexto de vender hilado y se lo presenta

con descripciones como las siguientes:

Bien ternas, sefiora, noticia en esta ciudad de un caballero mancebo,
gentilhombre de clara sangre, que llaman Calisto (Rojas, 2011: 126).

Por Dios, si bien le conocieses, no le juzgases por el que has dicho y mostrado
con tu ira. En Dios y en mi alma, no tiene hiel; gracias, dos mil; en franqueza,
Alexandre; en esfuerzo, Héctor; gesto, de un rey, gracioso, alegre, jamas reina
en él tristeza. De noble sangre, como sabes; gran justador [...] (Rojas, 2011:
133).

En primer lugar, debemos advertir el «bien ternas, sefiora, noticia en esta ciudad»,
pues reafirma que Melibea ya ha escuchado hablar de Calisto y, por lo tanto, se sigue
defendiendo la posibilidad de que se conocieran o tuvieran noticia uno del otro antes de
dar lugar al primer encuentro en el auto I. En segundo lugar, Celestina da a conocer un
gran namero de virtudes de Calisto, lo que nos conduce a barajar la hipotesis de que
parte del enamoramiento se deba a la dialéctica de la vieja. Esto debemos enlazarlo
seguidamente con la confesion que apuntdbamos lineas mas arriba «después que de ti

hobe noticia entera».

A la hora de considerar, como venimos haciendo, la posibilidad de que la
philocaptio no sea la herramienta que causa el lujurioso amor por parte de Melibea
hacia Calisto, el auto X es fundamental. Como ya apunta Patrizia Botta (1994) en su
articulo La magia en la Celestina®, este auto es uno de los més concurridos por la critica
a la hora de desplazar la magia a un segundo plano. En el desarrollo de la obra, Melibea
solo se ha encontrado con Calisto en el auto | cuando todavia no se ha llevado a cabo el
conjuro a Pluton ni la venta de hilado. En este encuentro, independientemente de si se
trata de un suefio o no, tenemos conciencia de que los personajes se conocian porque se

[laman por su nombre. Ahora bien, en el auto X Melibea en su mondlogo confiesa:

> En palabras de Patrizia Botta (1994: 47): «La atraccion que Melibea siente por Calisto es muy

anterior a la entrada de Celestina y a sus coloquios con ella, ya que en su monélogo del Acto X, confiesa
haberse enamorado a primera vista».

22



«cuando de parte de aquel sefior cuya vista me cativd me fue rogado» (Rojas, 2011:
219). Esto implica dos cosas fundamentales. Por una parte, el amor que nace de Melibea
por Calisto es un amor de visu. Por otra parte, si recordamos los tres tipos de
philocaptio, una de ellas se producia por el contacto visual y la belleza de la otra
persona, por lo que no interferia el Demonio. Si negamos que intervenga el Demonio,
podemos hablar de un supuesto fraude por parte de Celestina al llevar a cabo su
hechizo. Esto reforzaria asi mismo lo que algunos criticos han defendido de la carga
literaria del conjuro celestinesco mas que de su vinculacién propiamente dicha con lo
sobrenatural. Américo Castro, por ejemplo, califico este conjuro como parodia de la
plegaria cristiana (Castro, 1965: 144). Claro que, como sefiala Vian Herrero (1990:62),
nadie duda de que el conjuro «sirve para la caracterizacion de Celestina, que cree a pies

juntillas en su eficacia».

En relacion con este amor a primera vista, debemos apuntar «lastimandome tan
cruelmente el ponzofioso bocado que la vista de su presencia de aquel caballero me dio»
(Rojas, 2011: 220). A esta consideracion debemos afiadir los celos de Melibea ante la
posibilidad de que Calisto «haya puesto sus ojos en amor de otra» (Rojas, 2011: 219).
Si observamos las reglas sobre el amor propuestas por Andrea Capellanus (1985: 363),
en el namero Il encontramos: «el que no siente celos no puede amar». Por lo tanto, si
Melibea se muestra celosa, Melibea ama a Calisto. Ademé&s, contamos con la
preocupacion que aturde a Melibea al imaginar lo que pensara Lucrecia cuando conozca
este amor que «jamas he querido descubrir» (Rojas, 2011: 219). En relacién a este
temor, la regla XX cita: «el enamorado siempre esta temeroso» (Capellanus, 1985: 363).
Retomando la idea del tiempo, estas palabras no remiten a un tiempo proximo que
podriamos relacionar con la visita de Celestina a su casa, sino que el adverbio «jamas»
nos conduce a imaginar que el enamoramiento se ha producido en un tiempo anterior al

momento del supuesto “"conjuro™ de Celestina.

Estos motivos parecen suficientes para defender que el amor que Melibea
profesara a Calisto no es resultado del conjuro a Pluton. Tampoco del cordén que ha
entregado a Celestina y que la ha dejado desprotegida para que surtan efecto los poderes
de la vieja. Las insistencias a ese amor nacido a primera vista nos conducen
obligatoriamente al primer encuentro. Y en este primer encuentro, la magia no habia
tenido lugar. A esto podemos afiadir la idea que Parmeno tiene de Celestina cuando
intenta advertir a Calisto. En primera instancia, el criado cuenta que la vieja tiene seis

23



oficios y, entre estos, «un poquito hechicera» (Rojas, 2011: 54). A continuacion, cuando
Parmeno habla a Calisto sobre los poderes sobrenaturales de Celestina, concluye «todo
era burla y mentira» (Rojas, 2011: 62).

Recuperando las palabras de Parmeno, Celestina parece coincidir con el prototipo
de hechicera que se valia de su astucia y conocimiento y cuya fiabilidad dependia en
gran medida de la supersticion de sus clientes. Vian Herrero (1990: 46) sefiala que
Celestina es una hechicera urbana porque no participa en cultos demoniacos colectivos
0 vuelos nocturnos mas propios de la brujeria campesina y practica la nigromancia, la

magia adivinatoria, la lapidaria...

No obstante, debemos sefialar que el proceso que Celestina lleva a cabo para
supuestamente conseguir que Melibea se enamore de Calisto tiene grandes
repercusiones en la salud de Melibea, a quién convierte en victima del hereos.
Recordemos que el noveno auto se cierra con la peticién de Lucrecia hacia Celestina
para que visite a Melibea, quien «se siente muy fatigada de desmayos y de dolor del

corazon». Algunos de los sintomas que presenta son los siguientes:

Madre mia, que me comen este corazén serpientes dentro de mi cuerpo (Rojas,
2011: 221).

Mi mal es de corazon, la izquierda teta es su aposento; tiende sus rayos a todas
partes [...] tarbame la cara, quitame el comer, no puedo dormir, ningin género
de risa querria ver (Rojas, 2011: 222).

De hecho, cuando Melibea escucha pronunciar el nombre de Calisto, esta se
desmaya. Celestina, que ve que su negocio va por buen camino, confiesa el nombre de
la enfermedad: «amor dulce» (Rojas, 2011: 226). Lo que mas llama la atencion es la
descripcién que Lucrecia hace de los sintomas de su sefiora:

Cuando td mas me querias encobrir y celar el fuego que te quemaba, tanto méas
sus llamas se manifestaban en la color de tu cara, en el poco sosiego del
corazon, en el meneo de tus miembros, en comer sin gana, en el no dormir.
Asiu que contino se te caian como de entre las manos sefiales muy claras de

pena (Rojas, 2011:229-230).
Asi pues, enferma de amor por Calisto, Melibea terminara entregandose a él:
«pues ya soy tu duefia» (Rojas, 2011: 275). Mas tarde, tras la muerte de Calisto, la

joven decidira terminar también con su vida.

24



No podemos afirmar que el bachiller creyera o no creyera en la magia, como
tampoco podemos verificar a ciencia cierta la funcién que esta tiene en La Celestina.
Algo que si parece evidente es que refleja la Espafia contemporanea del bachiller. La
philocaptio es un elemento fundamental de la trama, pero esto no significa que sea igual
de necesario para que triunfe el amor entre Calisto y Melibea. De hecho, la ausencia de
esta no impediria que dos nobles se enamorasen y contrajeran matrimonio. Si impediria
el final tragico de la obra de Rojas. Este paralelismo nos induce a pensar que quizas vy,
en relacion con las confesiones del autor en la «carta a un su amigo» o por parte de
Parmeno durante la obra, el bachiller queria mostrar que la creencia y practica de esas
ciencias solo podia conducir a un final trdgico. No obstante, no incumbe a este trabajo
hablar de las posibles finalidades con las que Rojas escribidé La Celestina. Asi pues,
tenemos herramientas suficientes para verificar que Calisto y Melibea hubieran sido
participes de su amor tanto con la philocaptio como sin ella. Probablemente, si la
philocaptio no hubiera intervenido, el tragico desenlace podria haber dado cabida a un
final en el que ambos se confesaran amor. En todo momento, los personajes principales
parecen funcionar como marionetas al servicio de un nimero de personas egoistas que
ven en su amor una empresa y que, para obtener los beneficios esperados, estan

dispuestos a seguir cualquier comportamiento.

A La Celestina de Fernando de Rojas le siguieron La segunda Celestina de
Feliciano de Silva, y La tercera parte de la Tragicomedia Celestinesca de Gaspar
Gobmez de Toledo. EI género inaugurd toda una corriente celestinesca y tuvo, hasta el
siglo XVIII, numerosas imitaciones y continuaciones hasta que se funde con la
picaresca. Antes de analizar las posibles influencias que la obra del bachiller ejerci6 en
la Tragicomedia de don Duardos, debemos analizar el Primale6n y rastrear también en
él posibles huellas celestinescas, ya que sin este libro de caballerias, la historia creada

por Gil Vicente no hubiera tenido lugar.
6. Amor y maravilla en el Primaledn

En 1512, ve la luz en Salamanca la continuacion del Palmerin de Olivia: el Libro
segundo del Emperador Palmerin en que se cuentan los grandes y hazafiosos fechos de
Primaledn y Polendus, sus fijos, y de otros buenos cavalleros estrangeros que a su
corte vinieron, mas conocido como Primaledn, titulo que le otorga Francisco Delicado

en su edicién veneciana de 1534. De entre todas las historias que encontramos en el

25



libro, en estas paginas nos cefliremos a los pasajes que suceden entre el capitulo Ixxviij
al clvj (Marin Pina, 1998), que son los que atafien a la historia amorosa entre Flérida y
don Duardos y en la que encontramos un nuevo caso de philocaptio.

Flérida es princesa de Constantinopla. Por su parte, don Duardos es principe de
Inglaterra. El primer encuentro entre estos se producira a raiz del enfrentamiento entre
don Duardos, que busca salvaguardar el honor de Gridonia, y Primaledn, hermano de la

infanta.

Al hablar de la philocaptio en estos pasajes del Primaleon debemos tener en
cuenta dos importantes cuestiones: en primer lugar, que el amor del principe hacia la
infanta nace a primera vista y que, como consecuencia, este enferma de hereos. En
segundo lugar, debemos sefialar que don Duardos toma el habito de hortelano para
conseguir llegar a Flérida y que esta se enamore de su persona, no de su linaje real. Esto
implica una paradoja: por una parte, don Duardos, con el disfraz de hortelano, desciende
de la clase de los bellatores a la de los laboratores para que Flérida se enamore de su
forma de ser, pero, por otra parte, pretende hacer uso de un objeto mégico para
conseguirlo. Centrémonos en lo ironico de la situacién: don Duardos, principe de
Inglaterra, no tiene la necesidad de recurrir a un disfraz porque su condicién ya le
permitiria conseguir a Flérida pese al enfrentamiento habido con su hermano Primaledn.
No obstante, abandona su vestimenta de principe y decide luchar para que el amor hacia
él nazca a partir de sus buenas acciones y comportamientos. No obstante, recurre a la
philocaptio para que la infanta se enamore de él. ;Si don Duardos queria que la infanta
se enamorase de sus acciones y buen comportamiento, por qué hacer uso de la
philocaptio?, ¢guarda esto relacion con el hecho de que la infanta no se enamoraria de
un hortelano de acuerdo con los pardmetros sociales establecidos y del amor cortesano
por el cual el amor era un sentimiento Unicamente noble? Sea como fuere, en el caso
hipotético de que la philocaptio tenga efecto, el amor que Flérida profesara a don
Duardos no habra sido resultado de las buenas acciones de este. La philocaptio se lleva
en este caso a través de una copa magica, lo que nos conduce a hablar del mundo

maravilloso que rodea al personaje.

26



6.1 Lo maravilloso en los libros de caballerias

6.1.1 Personajes magicos palmerinianos

Uno de los componentes fundamentales de los libros de caballerias es el mundo
maravilloso que abraza a los personajes y los envuelve en un halo de fantasia. Este
mundo que se recrea en las novelas caballerescas es de herencia artdrica (Cacho Blecua,
1979; Honig, 2007; Duce, 2008; Nasif, 2009) y tiene como mas claro referente al mago
Merlin (Nasif, 2009: 274). No obstante, a medida «que estas obras se van alejando de su
modelo, los personajes magicos pierden paulatinamente el halo de misterio con el cual
estaban rodeados, pues los caballeros andantes tienen acceso al lugar donde viven»
(Nasif, 2009: 275). Tal es el caso de don Duardos, que al inicio de su andadura consigue
llegar a través de la cueva al vergel en el que se encuentra la infanta, que le entregaré la
copa maravillosa con la que cautivar la pasion de Flérida. Dicho encuentro produce un

acercamiento entre caballero y personaje maravilloso:

Y don Duardos andovo tanto por ella que salié a unos palacios muy ricos y
maravillosamente obrados, adonde havia una huerta de todas maneras de frutas
y cafios de aguas muy frias [...] y vido en cabo d'ella un estrado que cobria un
pafio de oro y en él estava sentada una donzella[...] (Primaleon, 1998: 171).

Estos personajes magicos, como anotd Mdnica Nasif (2009), sufren una serie de
cambios en la evolucién del género caballeresco; se alejan del modelo artirico hasta
Ilegar a ser conocidos como damas y caballeros con poderes especiales aprendidos. Tal
es el caso de Olimba, a quien se alude por primera vez como «donzella muy fermosa»
(Primaledn, 1998: 171) y pasa a ser conocida como infanta. Lo mismo ocurre con
Osmaquin, denominado «caballero bueno» (Primaleén, 1998: 173) y «gran sabidor en
las artes» (Primaledn, 1998: 173). A este factor debemos afiadir dos cuestiones mas
intimamente relacionadas. Por un lado, las intervenciones de estos caracteres se reducen
a la finalidad de «auxiliar a los personajes de la obra» (Nasif, 2009: 275). Por otro lado,
la relacion entre mago y caballero se vuelve mas afin y la necesidad de ayuda se
convierte en algo mutuo. Esta evolucion se refleja en el papel de la infanta Olimba, que
adquiere paulatinamente un matiz que le conduce a desarrollar el papel de consejera del
caballero a la vez que decrece el componente maravilloso que se le otorga en su primera

aparicion. Asi mismo, la ayuda concedida afianzara vinculos entre esta y don Duardos.

27



6.1.2 Olimbay el mundo maravilloso

El principal elemento de anclaje entre Olimba y el mundo maravilloso es el sabio
Osmagquin. Desde un primer momento, es a él a quien debemos toda la magia que rodea
al personaje femenino: desde la cueva encantada hasta la copa que enamorara a Flérida.
Por ello, no podemos dejar de otorgarle a Olimba cierto caracter maravilloso, pero este
siempre ser& por herencia del sabio. Si pensamos en sus capacidades como personaje
maravilloso, acudimos directamente a la transformacién que realiza sobre sus hermanos
dandoles la forma de ciervos y la capacidad de dominar a Mayortes, can de don
Duardos. El resto de elementos y sucesos magicos dependeran en todo momento de
Osmagquin y a ella correspondera la labor de transmitirselos a don Duardos. No obstante,

apoyemos esta hipotesis con algunos ejemplos.

El primer elemento que nos sirve para situar a la infanta en el mundo de la
maravilla es la cueva encantada que conduce al jardin en el que se encuentra por
primera vez con don Duardos. No obstante, tanto la cueva como el jardin son obra del
sabio Osmaquin:

Y como mi padre fue muerto, él nos tomd y nos traxo a este lugar y fizo por su
saber estas ricas moradas que avéis visto. Y esto fizolo él porque tanbién
matara mi tio a nosotros como a mi padre. Y no fallé otro lugar mas seguro que
es este (Primaledn, 1998: 173).

Asi mismo, si revisamos la informacién que la infanta otorga progresivamente al
principe de Inglaterra, veremos que toda esta es resultado del caracter "adivinatorio” del
sabio Osmaquin, por lo que a Olimba no le corresponde ningun poder oracular. En
relacion con esta serie de profecias, tenemos numerosas muestras que sitlan a la infanta
en un nivel inferior al del sabio: Olimba esperaba la llegada de don Duardos porque asi

lo predijo Osmaquin.

A su vez, este dejé una barca preparada que estuvo cuatro afios esperando el
momento en que el principe, la infanta y sus hermanos huyeran a Constantinopla. Sin
embargo, los augurios mas importantes son los referentes a las llagas de don Duardos,
ya sean fisicas o del corazon. Por una parte, el sabio deja preparado un unguento que
curara a Don Duardos cuando venga del campo de batalla «ferido de una cruel ferida»
(Primaleon, 1998: 173). Por otra parte, tenemos la copa que deja dispuesta para sanar
las heridas del corazon. Esto responde al hecho que apuntaba Ferrairo de Orduna de que

28



«el arte de la magia se presenta como conocimiento, como un saber para la resolucion
de conflictos en el &mbito de los personajes, no ya como un poder heredado o innato»
(Nasif, 2006: 191). En este caso, la magia naturalis parece primar por encima de la

magia demoniaca que observabamos en La Celestina (Nasif, 2006: 190).
6.1.3 Olimba consejera

Otro de los rasgos considerados por Nasif en la evolucion de estos personajes es
que dejan lo méagico en segundo plano para desempefiar un papel méas proximo al de
consejero, caracteristica que cumple Olimba, pues una vez que el principe ha vengado la
muerte del Soldan de Niquea, la infanta reduce sus apariciones a las veces en las que él
necesita su ayuda. De aqui que la cataloguemos ante todo como consejera: «yo no me
casaré fasta que yo vea la fin de vuestros fechos» (Primaledn, 1998: 301).

La ayuda gue la infanta otorga al caballero es de dos tipos. Por un lado, Olimba es
la encargada de entregar una serie de materiales que facilitan y ayudan al caballero en
sus respectivas aventuras. Tal es el caso de la copa o de los unguentos que curan las
heridas de don Duardos en batallas como las de Camilote o Galiardo. Ademas, la
infanta Olimba es quien le sugiere en Gltima instancia la necesidad del disfraz: «Y ella
le dixo que devia de ir encubiertamente y desconoscido y que llevasse consigo un
escudero [...]» (Primaledn, 1998: 218). Por otro lado, se encarga de calmar los lamentos
del corazén y de aconsejar qué camino debe escoger el principe en determinados
momentos. Asi pues, observamos que tras haber dado paso a la entrada de lo
maravilloso en la historia de don Duardos y Flérida, el papel que desarrolla Olimba
queda reducido a la categoria de consejera. Por lo tanto, la infanta es un punto de
anclaje que conecta a don Duardos con el sabio Osmaquin y, por lo tanto, con lo
maravilloso. Este acercamiento justifica la entrada de la copa en accidén y, por

extension, de la philocaptio.

Si bien, el personaje de Olimba en el libro del Primaleon puede recordarnos al
personaje celestinesco de la obra del bachiller Fernando de Rojas, ya que si Celestina
proporciona el hilado "hechizado”, Olimba proporciona la copa "hechizada™. No
obstante, la infanta no tiene necesidad de conjurar al demonio y tampoco se mueve por
el egoismo vy la avaricia que caracterizan a la vieja. En el libro de caballerias no habia

sitio para el mundo suburbial que Rojas se atrevié a plasmar. Es cierto que el miedo al

29



cambio de siglo potencid la supersticion y la creencia en las artes magicas, pero la
hechiceria, para los hombres del Renacimiento, fue la practica peor valorada (Lara
Alberola, 2010: 26). El Siglo de Oro recupera y recrea prototipos que se consolidaron
durante el clasicismo y, como tal, retoman los procedimientos méagicos de Grecia y
Roma pensados para «lograr fines tales como controlar la naturaleza, la ganaderia y la
agricultura» (Lara Alberola, 2010: 83).

6.2 La philocaptio a través de la copa

Aunque la philocaptio no incumple su principal finalidad («Y la infanta Flérida
tanto cuanto méas bevia por la copa, mas amava afincadamente a don Duardos»
(Primaledn, 1998: 224)), encierra, a nuestro entender, una lectura en clave irénica o
incluso cémica. Ademéas de su efecto inmediato, proponemos que el lector preste

atencion a la siguiente declaracion:

E ansi como Flérida bevio por ella sintié un ardor muy grande en su coragén y
mir6 a Don Duardos, que ant'ella estava, mas como si estuviera vestido tan
ricamente como a él le convenia, y pareciole que veia ante si al mas preciado
cavallero que avia en el mundo. Y mirandole muy afincadamente con esta
voluntad, comeng6lo de amar muy demasiadamente (Primaledn, 1998: 224).

Las palabras «y pareciéle que veia ante si al mas preciado cavallero que avia en el
mundo» son fundamentales para nuestra hipotesis. Su importancia reside en el hecho de
que el efecto de la copa no se produce sobre la imagen de un hortelano, sino de un
caballero. En ellos influye la philocaptio, pero también tres elementos que tienen lugar
antes de que la infanta beba por la copa: en primera instancia, la infanta ha mostrado en
contadas ocasiones un fuerte deseo por ver a Julidn en un mejor estado: «Y digovos que
vuestra apostura gue en otro oficio mejor vos quisiera yo ver que en este» (Primaleon,
1998: 222). Ademas, desde un primer momento el hortelano ofrece pistas que delatan su
condicion noble, lo que puede responder a un deseo personal por ser identificado como
tal. En tercer lugar, las manos y el lenguaje de Julian despiertan dudas en la infanta:
«estas manos no son de villano ni ansimesmo las razones» (Primaleon, 1998: 222). Por
una parte, las manos de Julidn no muestran sefial alguna de que trabaje en el campo. Por
otra parte, tampoco hace uso de un registro linglistico acorde con el mundo campesino
Asi pues, podemos considerar que hay una preparacion previa que ya despierta dudas en
la infanta y que propicia que cuando esta beba de la copa vea a un caballero y no a un

hortelano. Lo novedoso de esta idea es que desmonta la hipétesis de que el amor triunfa

30



por encima de la condicion. Por su parte, Campos Garcia, en un reciente estudio en
busca de ecos celestinescos en el Primaledn, ha interpretado dicha escena como
consecuencia de la philocaptio: «la magia le permite ver realmente a don Duardos,
quien para ocultar su identidad estaba vestido de hortelano con el falso nombre de
Julidn» (Campos Garcia, 2013: 12). En este sentido, la magia permitiria a la infanta ver
la verdadera condicion de don Duardos. No obstante, para llevar a cabo este estudio no
hemos trabajado sobre dicha posibilidad.

Junto a la efectividad de la philocaptio, surgen numerosas dudas en relacién con
el sentimiento amoroso. La raiz de estas preguntas radica en la concepcion del amor
cortesano. Tal y como sefiala Aguirre (1962), este tipo de amor era un sentimiento
refinado que solo personas de gran calidad podian experimentar. EI amor se concibe
como una «fuente de virtud» de la que solo beben unos pocos elegidos. Esta idea ya
estaba presente en la obra de Diego de San Pedro: «Bienaventurados los baxos de
condicion y rudos d'engenio, que no pueden sentir las cosas sino en el grado que las
entienden» (San Pedro, 1989: 126). Los pasajes de don Duardos y la infanta son testigos
de la vigencia de esta concepcidn. Sobre todo por parte de la criada Artada, que empieza
a desarrollar la defensa del amor como sentimiento que Unicamente las clases nobles

pueden experimentar:

Verdad es qu'él es tan apuesto y de tan buenas maneras que yo no puedo creer
que sea villano y bien puede ser, pues él dixo que era cavallero, que sea de alta
guisa y por vos ver y fablar se a ansi encubierto (Primaledn, 1998: 227).

Si él fuesse, fijo de Julian el ortelano, no fuera él tan osado que en vos pudiera
su amor ni a vos fiziera Dios tan malandante que no amarades tan
afincadamente (Primaleon, 1998: 227).

Que yo creo bien que no es fijo de Julian, que si él lo fuesse, no podria en él
aver tanta parte de bien (Primaleon, 1998: 230).

iAy, mi buen sefior —dixo Artada-, muy creido tenia yo que si vis no fuérades
caballero de alta guisa, no fuérades osado de poner vuestro amor en alto lugar
(Primaledn, 1998: 238).

El propio don Duardos confiesa en algunas ocasiones que si no fuera caballero,
nunca hubiera entrado en la huerta para conseguir su amor:

Y sabes, mi buena sefiora, que yo no fuera osado de ser cavallero de tan alta
doncella como es la infanta Flérida, que par no tiene en el mundo, si yo no
fuera caballero que la pudiera servir (Primaledn, 1989: 238).

31



Que si yo no fuera tal cavallero que vos pudiera poner en aquella aletza que
vOs merescéis, que no fuera osado en acometer tan gran fecho como es amaros
(Primaledn, 1989: 258).

La infanta Flérida es consciente del error que supone haberse enamorado de un
villano: « jAy, cativa, malandante de mi —dezia ella-, como yo devo de ser muerta de

muy cruel muerte por poner tan afincado amor en un villano!» (Primaleon, 1989: 224).

Si seguimos nuestra linea de analisis, queda por citar el cumplimiento del cédigo
de conducta caballeresca, tema unido directamente al desvelamiento de la verdadera
identidad de Julian. Pese a las dudas sobre su identidad, la infanta Flérida —que ya ha
bebido de la copa— se siente disgustada por haber puesto su amor en un hombre
aparentemente de baja condicion, lo que le lleva a distanciarse para sanar su corazon.
Como consecuencia, aparecen los primeros sintomas de hereos en Julidn- don Duardos:
«qgue apenas podia hablar y su comer era poco y aun esso que comia era forcado de la
ortelana» (Primaledn, 1989: 225). Cuando la infanta descubre el dolor que causa su
ausencia en Julian- don Duardos, decide ir una noche a espiarle. En este asalto a la

intimidad, Julian pronuncia un soliloquio en el que confiesa que es caballero:

(Por qué queréis qu’este caballero tan malandante muera ansi desesperado?
[...] no querais que este vuestro caballero pierda la vida tan cedo por vos [...]
vos veréis si vos podré servir mas que otro caballero que aya en el mundo [...]
Yo me baxé como me vedes por veros y agora, por me fazer gran mal, dexais
de venir a este lugar [...] (Primaledn, 1989:226).

Con lo cual, las dudas que atormentaban el seso de la infanta quedan solventadas:
«gran plazer en oille dezir que era cavallero» (Primale6n, 1998: 226). Hasta el
momento, el miedo a descubrir que estaba enamorada de un villano la habia silenciado,
pero ahora que conoce por €l mismo su condicidn, la infanta le confiesa a Artada su

amor y pone en ella su conviccion de que es caballero:

Y digovos que él debe de ser caballero porque se él quexava de su ventura en
su duelo y creo que por amor de mi se & tornado de la manera que Véis
(Primaledn, 1989:227).

Este cambio de actitud se acrecentard conforme las acciones de Julian vayan
correspondiendo a ese cumplimiento del codigo caballeresco. No debe pasarnos
inadvertido el egoismo que la infanta presenta, pues ain a sabiendas de su condicion, no
quiere que Julian sepa de su amor hasta asegurarse de su hacienda. Esta idea se refuerza

con la siguiente confesion: « ;A mi qué me faze de amar a Julian, pues es cosa tan

32



fermosa? Y si €l no fuere tal que me meresca, en mi sera olvidallo» (Primaledn, 1998:
227). Por muy enamorada que parezca estar Flérida, esta no presenta impedimentos a la
hora de tener que olvidar a Julidn si no es suficiente para merecerla: «si él caballero

fuesse que la mereciesse» (Primaledn, 1989: 228).

El principe don Duardos, como buen caballero, cumplia todas las expectativas,
pero dos cosas le impiden acercarse a la infanta: en primera instancia, su deseo de ser
amado por quién es y no por lo que es. En segundo lugar, el principe tiene en su
conciencia la culpabilidad de que su enamorada no tenga cerca a su hermano Primaledn,
debido a la batalla que abandond y que le hizo sentirse innoble. Por ello, don Duardos
acometerd una serie de aventuras siempre bajo una identidad desconocida —solo
reconocible por Flérida y Artada— hasta conseguir fama suficiente para presentarse
ante el Emperador y ser galardonado con el amor de su dama: «por el mi alto linaje me
fara él honra tanto como por esso» (Primaledn, 1998: 301). La funcion de estas
aventuras es doble: pretenden desvelar progresivamente el valor de don Duardos como
persona de alta condicion y justificar el cambio de actitud que sufre la infanta a medida

que estas aventuras ennoblecen a su amado.

Uno de los principios béasicos de un caballero es salvaguardar el honor de su
dama, motivo que conducira por vez primera a don Duardos al campo de batalla. La
nobleza de esta accidn reside no solo en el acto de ir a la batalla, sino en la necesidad de
limpiar la ofensa que ha ensuciado el honor de su dama. El valor de esta gesta es tan
grande, que el principe se ve obligado a confesar directamente su condicion para que la

infanta le atribuya a su persona el valor que merece su accion:

Sabed, mi sefiora, que yo no soy fijo de Julian ni Dios quiera que yo lo sea para
tener tan alto pensamiento. Y por acorrer a mi gran cuita y dolorosa vida que
pasava mi fize tal cual me vedes. Y yo, sefiora, soy cavallero y para vos servir
y soy de tal linaje que, por gran bondad que yo tuviesse, no llegaré a igualar a
la bondad de aquellos de que yo vengo (Primaledn, 1998: 234).

Al finalizar la primera batalla, la actitud de Flérida hacia Julidn comienza a variar
notablemente, pues al concluir el combate afirma: «no me pesa a mi que por le amar tan
afincadamente» (Primaledn, 1998: 242). Este cambio repentino proviene sin lugar a
duda de la hazafia que ha librado batallando contra Camilote, que se acrecienta si
tenemos en cuenta que era considerado como «el mas bravo cavallero que ay en el

mundo» (Primaledn, 1998: 237). Tal y como dice Artada: «no dudéos vos, mi sefiora -

33



dixo Artada-, que no sea cavalero de alto linaje, que bien lo parece en él y de alto fecho
en armas, que bien lo ha dado a demostrar en su grande ardimiento» (Primaledn, 1998:
242).

Muerto Camilote, don Duardos parte en busca de Maimonda para conseguir la

guirnalda. Cuando la proeza de Julian llega a oidos de Flérida, esta afirma:

¢Quién pudiera pensar que en Julidn habia tanta bondad? Por cierto yo no lo
dexaré de amar por ninguna cosa Yy quiero esperar la ventura que Dios me
quisiere dar con €l, pues no lo puedo dexar de amar aunque €l sea villano o de
alto lugar; ansi ha cautivado mi coracon que jamas otro amaré sino a él
(Primaledn, 1998: 249).

Una muestra irrevocable del cambio de actitud de Flérida es el hecho de que, a
partir de esta aventura, comienzan a producirse los sucesivos encuentros de los
enamorados en la huerta. Aunque previamente ya se habian visto en el vergel, siempre
habia sido con una de las doncellas de Flérida presentes. En uno de estos encuentros,

don Duardos hace duefia a la infanta y la deja embarazada.

En relacion con los encuentros en la huerta que comienzan a producirse tras la
batalla contra Camilote, debemos afiadir que la infanta enferma de amor cuando
concluye la aventura del espejo y el principe debe marcharse con la doncella. Solo
entonces, Flérida «fue tornada en mortal cuita y perdio su muy fermosa color»
(Primaleodn, 1998: 305). Es més: «la infanta Flérida no se podia levantar, tanta era la su
cuita, si Artada no la ayudara» (Primaledn, 1998: 307). Aunque esta enfermedad supone
la cuspide total de su enamoramiento, carecemos de sintomas hasta que queda
demostrada la bondad del héroe. Lo que pretendemos es que el amor de Flérida, aunque
inmediato, aumenta a medida que lo hace el conocimiento sobre la buena condicion de
Julian-don Duardos. Mientras este esta ausente de la corte, su condicion real se desvela
y su valia se refuerza. Por una parte, el gigante Gataru llega proclamando las grandes
hazafias de don Duardos y, por otro lado, el caballero Pridos acude a la corte del
emperador y desvela el linaje real de don Duardos. Cuando Flérida escucha que su
enamorado es principe de Inglaterra, se le altera tanto el corazén que «le fizo salir una

color tan biva como una rosa a su gesto» (Primaleon, 1998: 359).

34



La historia amorosa de la pareja se cierra con la partida de Flérida a Inglaterra. La
lectura de estos capitulos palmerinianos puede resultar més confusa al publico
contemporaneo que al lector &ureo, principalmente porque el lector contemporaneo
puede interpretar la accion de dos maneras distintas: por una parte, considerar que
Flérida, mediante la philocaptio, se enamora de un hortelano. Por otra parte, estimar que
la infanta, al beber en la copa, se enamora del caballero que cree tener frente a ella y
que este amor se reafirma conforme se demuestra la nobleza de su persona. Si tomamos
la primera idea, podriamos concebir la novedad en la obra. No obstante, la eleccién de
la segunda nos hace considerar la philocaptio como elemento que en cierto modo
introduce un toque cédmico o irénico en una historia amorosa de corte aristocratico. Los
lectores nobles solo podian entender en clave comica que una infanta se enamorara se
un hortelano. En relacion con la philocatptio celestinesca, debemos anotar la ausencia
de un hechizo maléfico sobre Flérida, tal y como ocurria con Melibea (Campos Garcia,
2013: 12). Desde esta perspectiva: «el enamoramiento por magia de Flérida tiene un
sentido benéfico a diferencia de la philocaptio ejercida sobre Mebilea» (Campos Garcia,
2013: 12).

Aunque la historia de Flérida y don Duardos queda relegada entre las historias del
Primaledn, no pasé desapercibida para sus primeros lectores y, entre ellos, para Gil
Vicente. El portugués llevo la historia caballeresca a las tablas.

7. La Tragicomedia de don Duardos: Olimba, una alcahueta maravillosa

No era la primera vez que la materia caballeresca se cruzaba en el teatro. Pérez
Priego (2006: 17) ya sefiala la imprecision con la que el tema caballeresco entra en el
teatro espafiol. El espectaculo mas relacionado con lo caballeresco es el kmomo», que
tenia lugar al finalizar la justa de los caballeros. En el caso de Gil Vicente, estese

mostro en todo momento fiel al Primaledn.

En torno al tema de la philocaptio vicentina en el don Duardos, resulta
imprescindible plantearnos la siguiente cuestién: ¢introdujo Gil Vicente el motivo de la
philocaptio para respetar y seguir el hilo que el autor/a del Primaledn ya habia trazado
con respecto a la historia de estos enamorados, o tenia, por el contrario, alguna otra
finalidad? Responder esta pregunta conlleva numerosas dificultades porque la critica no

ha prestado mucha atencion a este asunto. Entre los investigadores que se han dedicado

35



a estudiar cuestiones relacionadas con la Tragicomedia destacan Alfredo Hermenegildo
(1982), Ddmaso Alonso (1944), Manuel Calderon (1996) o Stephen Reckert (1977),
pero ninguno de ellos se ha ocupado en concreto de la philocaptio.

Los pocos criticos que han dedicado palabras al uso de la magia en la obra
vicentina desestiman que esta tenga un valor importante para el desarrollo de la accion.
Stephen Reckert (1996), en el estudio preliminar a la edicion de Gil Vicente. Teatro
Castellano, sefiala que Flérida ya estaba a punto de enamorarse sin necesidad de ningun
objeto méagico. No obstante, la Unica alusién por la cual podriamos opinar o mismo es
la siguiente: «Amandria, por vida vuestra, que lo busquéis y llamaldo» (Vicente, 1996:
215). Estas palabras, pronunciadas por Flérida durante su segunda visita a la huerta,
pueden denotar cierto desespero por volver a ver al hortelano, pero su lectura sigue
pareciéndonos algo forzada. De hecho, Reckert (Vicente, 1996: 29) considera que
«ciertos motivos de la pieza se deben a su relacion intertextual (valga la expresion) con
los del folklore universal, como el de la ayudante mégica que da consejos de auxilio
material al héroe [...]». Por su parte, Damaso Alonso (1944) defiende que para Gil
Vicente el beber de la copa solo tenia un valor simbdélico. Asi mismo, sefiala que el
autor portugués ya incorpora progresivamente matices psicologicos con los que se nos
revela el florecimiento gradual del amor de Flérida por don Duardos (Reckert, 1980:
568). Sin embargo, consideramos que el estudio de la philocaptio debe seguir otro

camino.

El personaje vicentino de Olimba no es del todo compatible con el personaje del
Primaledn. En este sentido, Gil Vicente no sigue el libro de caballerias, sino que
pretende construir un nuevo personaje mas conectado con el de la hechicera
celestinesca, pero con un matiz positivo y bondadoso. Los motivos que nos llevan a
barajar esta posibilidad son basicamente los siguientes: en primer lugar, que Gil Vicente
no da prioridad alguna al mundo maravilloso que rodea a Olimba en el libro de
caballerias. Asi como en la obra celestinesca y en el Primaledn se nos ofrecian
detalladas descripciones sobre el entorno que rodeaba a la hechicera y a Olimba, en este
caso no existe caracterizacion previa. Si bien, se puede aducir que esto puede deberse a
que los lectores ya conocian la historia porque habrian leido el libro de caballerias. Sin
embargo, no es una explicacion convincente porque, de ser asi, también habria podido

prescindir de las escenas relacionadas con Maimonda y Camilote. De hecho, que esta

36



pareja aparezca en la obra nos ayuda a sostener la posibilidad de que Gil Vicente

quisiera construir, cuanto menos, una parodia.

En segundo lugar encontramos la suplica que Olimba realiza a Venus para que la

copa surta efecto:

Amén y ansi serg;

porque en Venus confio,

mi sefiora,

que lo que suele hard,

y le embiaré clamos mio

cada hora (Vicente, 1996:206).

En el libro de caballerias Olimba es una intermediaria que no necesita invocar a

Venus porque el objeto ya ha sido previamente encantado por Osmaquin. No obstante,
la obra de Gil Vicente no hace mencion alguna al sabio, sino que dibuja un nuevo

personaje entorno a Olimba.

Las instrucciones que Olimba otorga a don Duardos para que se produzca la

philocaptio también la aproximan mas a la obra del bachiller:

Hazed que beva por ella

Flérida, porque el amor

que le tenéis

aellaosterndella

y, perdida de dolor,

la cobraréis (Vicente, 1996:206).

En relacion con este pasaje, cabe sefialar que Gil Vicente construye un personaje
con huellas celestinescas, pero antitético a Celestina: la invocacién a Plutén es
sustituida por la mencién a Venus y a los «dioses inmortales». Ademas, Olimba no
dirige amenazas a Venus, sino que «le embiaré el clamor mio,/ cada hora» (Vicente,
1996: 206). Por lo tanto, tenemos un personaje forjado al calor de la hechicera
celestinesca pero con un caracter nuevo. Olimba ayuda desinteresadamente a don
Duardos y carece de intermediarios. Asimismo, el principe no duda de sus consejos ni

se plantea la condicién de la infanta.

Independientemente del pasaje en que interviene la infanta Olimba, la efectividad
de la philocaptio y la historia amorosa entre el principe y Flérida suponen una deuda

directa del libro de caballerias. En este sentido, Gil Vicente no resultdé tan innovador

37



como pudo serlo al proponer un nuevo prototipo de hechicera. Asi mismo, debemos
poner en tela de juicio el topico del omnia amor vincit que supuestamente defiende su
obra. No obstante, la defensa o el ataque de la Tragicomedia de don Duardos como
proclama del amor por la persona y no por la condicién deben estudiarse bajo la optica
de la magia. Desde esta perspectiva, el enamoramiento de Flérida no se produce por las
hazafas valerosas que lleva a cabo don Duardos, sino por la copa mégica. Esto implica
que la defensa del amor por la persona quede relegada a un segundo plano.

El amor de don Duardos por la infanta es fruto del flechazo que se produce
cuando este va la corte de Constantinopla a luchar contra Primaledn, nada que ver con
el posible amor que Melibea y Calisto sentian ya antes del primer auto. La historia se
sucede igual que en el libro de caballerias: durante la batalla entre don Duardos y
Primaledn, Flérida intenta que la lucha cese. En ese momento, el principe se enamora:
«gue en medio de una cuestion,/ en estremo/ halle otra mas escura/ guerra, de tanta
passion/ que la temo» (Vicente, 1996: 191). Don Duardos confiesa este amor a la
infanta Olimba: «alcangé paz a su hermano,/ trixome guerra consigo/ sélo en vella;/ tal,
gue no es en mi mano/ haver nunca paz conmigo/ ni con ella» (Vicente, 1996: 203). A
raiz de los consejos de la infanta, don Duardos se viste de hortelano y consigue entrar en
la huerta de la infanta. Esta intromision posibilitara los encuentros con Flérida, que no
muestra indicios de estar interesada en el hortelano hasta el momento en que bebe por la
copa: « jOh, qué agua tan sabrosa!/ Toda se m’aposentd/ nel coragon» (Vicente, 1996:
224). La afirmacién por parte de Flérida durante el primer encuentro en el huerto no
debe confundirnos: «deves hablar como vistes/ o vestir como respondes» (Vicente,
1996: 215). En el texto del Primale6n nos encontramos con que una de las pistas que
levanta la sospecha sobre la identidad caballeresca de Julidn es su forma de hablar,
demasiado correcta para pertenecer al gremio de los hortelanos: «Por cierto, estas
manos no son de villano ni ansimesmo las razones» (Primaledn, 1998: 222). Sin
embargo, en el caso de la Tragicomedia no podemos advertir el mismo proceso de
reconocimiento porque mas que a una afirmacion, se asemeja a una imposicién por
parte de la infanta en la que se le recrimina a Julian la incapacidad de hablar como
alguien que pertenece a una condicion social superior. Esta idea se refuerza versos mas
adelante cuando Flérida dice: «Vete con la bendicién/ a comer cebolla cruda,/ tu
manjar» (Vicente, 1996: 215). Dicha sentencia destaca que la infanta no tiene sospecha

alguna sobre la condicion noble de Julian. La Unica duda nace de Artada «Y diran/ sin

38



letijo,/ si lo mira quien lo sienta,/ que no hizo Julian/ aquel hijo» (Vicente, 1996: 214).
Asi pues, antes de beber de la copa, ni se levantan sospechas ni se refleja interés alguno

por parte de la infanta hacia don Duardos.

La situacion cambia completamente cuando Flérida bebe de la copa. En este
sentido vy, a diferencia del Primaleon, Flérida no cree tener ante si a un caballero, sino
que es consciente de que es un hortelano. Tal y como sefiala José Maria Diez Borque
(1982), el amor de Flérida solo se hace real tras los efectos del agua que bebe en la copa
magica. La infanta ya no manda a Julian a «comer cebolla cruda», sino que insiste en
que «Mucho mejor empleado/ te devieras emplear» (Vicente, 1996: 225). Junto al
enamoramiento de Flérida, comienzan a florecer los problemas sobre la condicién social
que le impiden hacer posible su amor: « ¢(No fuera mejor que fueras/ a lo menos
escudero?» (Vicente, 1996: 225). Paralelamente, Julian- don Duardos defiende la
importancia de la persona sobre el estado: « jOh, sefiora! Ansi me quiero: / hombre de
baxas maneras; que el estado no es bienaventurado, que el precio esta en la persona»
(Vicente, 1996: 225). No obstante, la conciencia de la honra por parte de la infanta es
siempre superior. Por una parte, no confiesa su amor a Artada hasta escuchar a Julian
declarar que no es hortelano. Por otra parte, no querrd hacer posible su amor hasta

asegurarse de su linaje.

Este amor, presentado a través del topico de la militia amoris, se convierte en
hereos a partir del descubrimiento de su linaje caballeresco: «Julian me da la guerra/ por
amor» (Vicente, 1996: 229). Algunos de los sintomas de Flérida son: «lléranme los
ojos/ de contino; y también mi alma llora, y son tantos mis enojos que me fijo»
(Vicente, 1996: 234). En relacion con el sufrimiento de la infanta, una de las novedades
que ofrecio Gil Vicente es la preocupacién de Julian-don Duardos por el sufrimiento de
su amada hasta el punto de arrepentirse de haber utilizado la magia para conseguir este

amor, caracteristica que no esta presente ni en la obra del bachiller ni en el Primaledn:

DON DUARDQS: jOh, Olimba! ;qué heziste?
Que, para remediarme,
de mil suertes
heziste a Flérida triste,
y verla triste es matarme
de mil muerte.
La copa me ech6 en medio
de un placer que me desplaze
y descontenta (Vicente, 1996: 234).

39



La infanta Flérida no se ha enamorado de don Duardos por su comportamiento
valiente y hazafioso, sino que ha sido victima de una philocaptio. De no haber bebido de
la copa, la infanta no se hubiera enamorado del hortelano.

No sabemos a ciencia cierta si Gil Vicente quiso defender que el amor no era un
sentimiento clasista, pero la vision gque ofrece en su obra esta anclada a una sociedad
todavia muy condicionada por las normas sociales. Olimba anima a don Duardos a
tomar el hébito de hortelano porque defiende que el amor que nace de las buenas
acciones es superior al que nace de la condicién. No obstante, es la misma Olimba la
que ofrece la copa al principe para que el amor pueda florecer en Flérida. De ahi que
nuevamente estemos defendiendo un ejemplo de philocaptio tefiido de ironia, pues el

amor en ningun momento triunfa por encima de la condicion social.

40



8. Conclusiones

Desde los inicios del trabajo hemos podido observar que el contexto sociocultural
era el propicio para que la influencia entre La Celestina, el Primaledén y la
Tragicomedia de don Duardos fuera posible. Hemos de considerar que la obra del
bachiller Fernando de Rojas se convirtio en un prototipo de creacion literaria que
engendré numerosas continuaciones y supuso un antes y un después para la literatura. A
pesar de ello, el mundo maravilloso que se desarrolla en los libros de caballerias no
parece recoger la tradicion celestinesca. En los pasajes que hemos trabajado no
Unicamente nos encontramos con un mundo maravilloso que se enfrenta al mundo
suburbial y egoista caracteristico de La Celestina, sino que, ademas, el personaje que
por su vinculacion con la magia relacionamos con Celestina, Olimba, no se corresponde
con el papel de la hechicera, sino que funciona de intermediaria entre el sabio Osmaquin
y don Duardos. Este rasgo resulta llamativo porque en un primer momento puede
parecer que Olimba hace las veces de hechicera al aportar el objeto mégico necesario
para la philocaptio (la copa, el equivalente al hilado). En el caso de la Tragicomedia de
don Duardos, Gil Vicente sigue fielmente la historia desarrollada en el libro de
caballerias. No obstante, el autor portugués no recoge el personaje de Olimba de forma
exhaustiva como lo presentaba el Primaledn, sino que intenta dibujar una hechicera con
ciertos rasgos celestinescos, prescindiendo de los mas negativos de la alcahueta y
convirtiéndola en servidora de Venus. De este modo, Gil Vicente respetaba el punto
caballeresco heredado del Primaledn, donde no tienen cabida estos seres marginales, a
la par que recuperaba rasgos del atractivo personaje celestinesco. Por lo tanto, seria una
forma de respetar el libro de caballerias intentando recuperar la figura de la hechicera.

Si atendemos a la finalidad de la philocaptio, esta constituye en la obra de
Fernando de Rojas un elemento ornamental que Calisto y Melibea no requerian para
consumar su amor, pero que el bachiller si que quiso introducir como reflejo de una de
las practicas mas comunes en la Espafa del siglo XV, a la par que ayudar a recrear el
mundo suburbial y marginal que rodeaba a los protagonistas y que condiciona el final
tragico de la obra. Este final, al igual que el propdsito de la philocaptio, es distinto en el
Primaledn y en la Tragicomedia de don Duardos. Por lo que concierne al desenlace, en
ambos casos las obras concluyen con la huida de Flérida y don Duardos a Inglaterra. En
cuanto a la finalidad de la magia, esta parece ser en ambas obras comica. Tanto en el
libro de caballerias como en la obra del portugués el principe de Inglaterra recurre a la

41



magia porque quiere que la infanta se enamore de sus actos nobles y caballerescos. Por
ello, y siguiendo el consejo de Olimba, se disfraza de hortelano. La ironia en ambos
casos reside en buscar en la magia ayuda para que Flérida se enamore de don Duardos.
Si el principe queria que la infanta se enamorara de sus acciones no deberia haber
recurrido a la magia. Buscar ayuda en filtros y encantamientos refleja los temores que
alberga acerca de que la princesa se enamore de su apariencia de hortelano, un miedo
propiciado por la sociedad del momento, que no contemplaba la posibilidad de amores
desiguales entre una infanta y un labrador. El amor se consideraba un sentimiento noble
que solo los nobles podian experimentar. Asi pues, tanto en el caso de Francisco
Vazquez como en el de Gil Vicente, el autor convertia la philocaptio en un mecanismo
con el que introducir cierta ironia en una historia de amor atipica per se. En cualquier
caso, el orden momentaneamente alterado quedaba restablecido en el momento en el

que la infanta descubre la verdadera condicion caballeresca del principe.

Podemos concluir este trabajo sefialando que la Tragicomedia de don Duardos
presenta huellas celestinescas en la configuracion del personaje de Olimba, pero esta no
va mas alla de otorgarle cierto barniz hechiceril, pues pesa sobremanera el libro de
caballerias. Gil Vicente respeté en todo momento la historia del Primaledn y la

importancia que le otorgo a la magia fue secundaria.

42



9. Bibliografia
AGUILAR PERDOMO, M.R. (2013), «La dualidad de la huerta en el Primaledn: del hortus
deliciarium al jardin de los suplicios», Palmerin y sus libros: 500 afios, eds. Aurelio
Gonzélez, Axayécatl Campos Garcia Rojas, Karla Xiomara Luna Mariscal, Carlos
Rubio Pacho, México, El Colegio de México, 167-190.
AGUIRRE, J.M. (1962), Calisto y Melibea, amantes cortesanos, Zaragoza, Almenara.

ALONSO, M. (1986), Diccionario medieval espafiol, Salamanca, Universidad Pontificia de
Salamanca.

ALONSO, D. (1944), «Ensayos sobre poesia espafiola», Revista de Occidente, Madrid, 125-144.

Amadis. Base de datos de literatura caballeresca, coord. Juan Manuel Cacho Blecua, en
http://clarisel.unizar.es/, Universidad de Zaragoza.

AMASUNO, M.V. (2001), «La enfermedad de Melibea: dos perspectivas médicas de la agritudo
amoris en La Celestina», Revista de Filologia Espafola, 81, 5-47.

Armu0, C.E. (2004), «La magia demoniaca en La Celestina», A quinientos afios de La
Celestina (1499-1999,) coord. Sergio Fernandez, México, UNAM / Facultad de
Filosofia y Letras, (Coleccién Jornadas), 161-170.

BARRICK, M.E. (1977), «Celestina’s black massy», Celestinesca, 2, 11-14.

BATAILLON, M. (1961), La Célestine selon Fernando de Rojas, Paris, Librairie Marcel Didier.

BERNDT, R. E. (1963), Amor, muerte y fortuna en “La Celestina”, Madrid, Gredos.

BoTTA, P. (1994), «La magia en La Celestina», Dicenda: Cuadernos de filologia hispanica, 12,
37-69.

CACHO BLECUA, J.M. (1979), Amadis: heroismo mitico y cortesano, Madrid, Cupsa.

CALDERON, M. (1996), La lirica de tipo tradicional de Gil Vicente, Madrid, Universidad de
Alcala de Henares.

CAMPOS GARCIA, A. (2013), «Ecos de La Celestina en el Primaledn: objetos méagicos y prendas
de amor», Celestinesca, 37, 9-27.

CAPELLANUS, A. (1985), De amore. Tratado sobre el amor, ed. Inés Creixell Vidal-Quadras,
Barcelona, Quaderns Crema.

CARO BAROJA, J. (1992), Vidas Magicas e Inquisicion, Madrid, Istmo.
— (1961), Las brujas y su mundo, Madrid, Revista de Occidente.

CARRASCO GONZALEZ, J.M. Y GAVILANES LAso, J.L (2000), Historia de la literatura
portuguesa, Madrid, Catedra, 197-241.

43



CASTELLS, R. (1990), «El suefio de Calisto y la tradicion celestinesca», Celestinesca, 14, 17-40.
CASTRO, A. (1965), La Celestina como contienda literaria, Madrid, Revista de Occidente.

CATEDRA, P. (1989), Amor y pedagogia en la Edad Media, Salamanca, Universidad de
Salamanca.

DEYERMOND, A. (1977), «Hilado, corddn, cadena: Symbolic Equivalence in La Celestina,
Celestinesca, I, 6-12.

Diez BORQUE, J.M. (1982), «EI teatro en el siglo XVI», Historia de la literatura espafiola.
Tomo Il. Renacimiento y Barroco, Taurus, 1982, 334-341.

Duce GARCIA, J. (2008), «Magia y maravillas en los libros de caballerias hispanicos», Amadis
de Gaula: quinientos afios después. Estudios en homenaje a Juan Manuel Cacho
Blecua,eds. José Manuel Lucia Megias y M# Carmen Marin Pina,Alcala de Henares,
Centro de Estudios Cervantinos, 191-201.

GARCI-GOMEZ, M. (1985), «El suefio de Calisto», Celestinesca, 9, 11-22.

GARCIA - FIGUEROLA, M. (2012), Literatura en la frontera. ElI ambiente literario en Ciudad
Rodrigo durante la primera mitad del siglo XVI, Salamanca, Centro de estudios
mirobrigenses.

GARCIA GARCIA, A. (2006), «La facultad de derecho candnico», Historia de la Universidad de
Salamanca, IlI, Vol.1. Saberes y confluencias, coord. Luis E. Rodriguez y San Pedro
Bezares, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 103-121.

GARCIA SOOMALLY, M. (2011), Magia, hechiceria y brujeria. Entre “La Celestina” y
Cervantes, Sevilla, Renacimiento.

GARROSA RESINA, A. (1987), Magia y supersticion en la literatura castellana medieval,
Valladolid, Universidad de Valladolid.

GILMAN, S. (1978), La Espafia de Fernando de Rojas, Madrid, Taurus.
GIMENEZ, H. (1973), Artificios y motivos en los libros de caballerias, Géminis, Uruguay.
GRIMAL, P. (1986), Diccionario de mitologia griega y romana, Barcelona, Paidos.

HERMENEGILDO, A. (1982), Teatro espafiol del siglo XVI. Lucas Fernandez. Cervantes. Torres
Naharro. Gil Vicente, Madrid, Sociedad General Espafiola de Librerias.

HERNANDEZ VEGA, M. (2009), Ciudad Rodrigo: La catedral y la ciudad, Salamanca, Imprenta
Comercial Salmantina Prior.

HONIG, S. Ja Ok. (2007), «Algunas notas sobre las hadas, magas y sabias en las novelas de

caballerias», De la literatura caballeresca al Quijote, coord. Juan Manuel Cacho
Blecua, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 283-300.

44



HUERTA CALVO, J. (1984), El teatro medieval y renacentista, Playor, Madrid.

IGLESIAS MORALES, G. (2011), «Gil Vicente y el inicio de las comedias caballerescas»,
Anuario brasilefio de estudios hispanicos, n® XXI, 149-169.

IGLESIAS, Y. (2010), «Rompiendo las cadenas: el libre albedrio en los personajes de La
Celestina», Celestinesca, 34, 57-74.

INFANTES, V. (2010), La trama impresa de Celestina. Ediciones, libros y autografos de
Fernando de Rojas, Madrid, Visor Libros.

JAURALDE Pou, J. (2009), Diccionario filoldgico de literatura espafiola siglo XVI, Castalia,
Madrid.

LACARRA, M2 E. (1990), Como leer «La Celestina», Barcelona, Jlcar.

LACARRA, M2 J. y CACHO BLECUA, J.M. (2012), Historia de la literatura espafiola. 1. Entre
oralidad y escritura. La edad Media, Espafia, Critica.

LARA, E. (2010), Hechiceras y brujas en la literatura espafiola de los Siglos de Oro, Valencia,
Universitat de Valéncia.

LARA MARTINEZ, M. (2013), Brujas, magos e incrédulos en la Espafia del Siglo de Oro,
Microhistoria cultural de ciudades encantadas, Cuenca, Aldebaran.

LIDA DE MAKIEL, M2 R. (1962), La originalidad artistica de «La Celestina», Buenos Aires,
Eudeba.

LorPez CASTRO, A. (2000), Al vuelo de la garza. Estudios sobre Gil Vicente, Leon, Universidad
de Ledn.

LoPEZ Rios, S. (2001), Estudios sobre la Celestina, ed. Santiago Lopez- Rios, Toledo, Istmo,
281-312.

MALDONADO, F. (1994), Tesoro de la lengua castellana, Madrid, Castalia.

MANGAS, J. (2001), «Mujeres y nifios en los procesos de adivinacion: mundo romano
occidental», ed. P. Caldera, Magia y religion de la antigiiedad a nuestros dias, Mérida,
Museo Nacional de Arte Romano, 35-51.

MARIA MOLERO, C, (2003), «La magia en la literatura: magas, brujas, hechiceras», Actas del
XXXVIII Congreso Internacional de la Asociacion Europea de Profesores de Espafiol,
ed. Sara M. Saz, Madrid, Universidad de Alcala, 97-111.

MARIN PINA, MaC, y EISENBERG, D. (2000), Bibliografia de los libros de caballerias
castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza.

45



—, ¥ Lucia MEGias, J.M. (2009), «Lectores de libros de caballerias», Amadis de Gaula 1508.
Quinientos afios de libros de caballerias, Madrid, Biblioteca Nacional de Espafia.
Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales (SECC), 287-312.

MCPHEETERS, D.W (1977), «La Celestina en Portugal en ¢l siglo XVI», “La Celestina” y su
contorno social. Actas del Congreso Internacional sobre «La Celestina», dir. Manuel
Criado de Val, Barcelona, Borrés, 367-376.

MENENDEZ y PELAYO, M. (2008), Origenes de la novela, Madrid, Gredos, [1905-1915].

MERIDA JIMENEZ, R. (2001), Fuera del orden de natura: magias, milagros y maravillas en el
«Amadis de Gaula», Kassel, Reisenberg.

MORON ARROYO, C. (1974), Sentido y forma de “La Celestina”, Madrid, Catedra.

NAsIF, M. (2009), «Fenomenologia del quehacer magico: su evolucion en la literatura
caballeresca castellana», Letras59-60,275-283.

— (2006), «Reflexiones acerca de una singular concepcion del «hacer» méagico en los libros de
caballerias castellanos: Palmerin de Olivia y Primaledn», Nuevos estudios sobre la
literatura caballeresca, eds. Lilia E.Ferrario de Orduna et alii, Reichenberger,
Barcelona, 189-195.

PETRUCCELLI, M. R. (2006), «La categoria de personaje en Primaleon: historia y ficciony,
Nuevos Estudios sobre la Literatura Caballeresca, eds. Lilia E.Ferrario de Orduna et
alii, Reichenberger, Barcelona, 195-219.

— (2009), «En el nombre del padre: linaje, identidad y destino en Primaledn», Letras 59-60.

Primaledn, ed. M2 Carmen Marin Pina, Alcald de Henares, Centro de Estudios Cervantinos,
2008.

REAL ACADEMIA ESPANOLA (2011), Diccionario de la Lengua Espafiola. Vigésimo segunda

edicion.

RECKERT, S. (1977), Gil Vicente. Espiritu y letra, Madrid, Gredos.

— (1980), «Don Duardos: Las innovaciones de Gil Vicente», Historia y critica de la literatura
espafiola. Siglos de Oro: Renacimiento, dir. Francisco Rico, Barcelona, Critica, 564-

569.

RIQUER, M. de (1957), «Fernando de Rojas y el primer acto de La Celestina», Revista de
Filologia Espafiola, 41, 373-395.

RoJAs, F. de Rojas (1991), La Celestina. Comedia o Tragicomedia de Calisto y Melibea, ed.
P.E. Russell, Madrid, Castalia.

— (2005), La Celestina, ed. Dorothy Sherman Severin, Madrid, Catedra.

—(2011), La Celestina, ed. y estudio J. Lobera, F., Serés, G., Diaz Mas, P., Mota, C., Ruiz
Arzalluz, 1., Rico, F, Madrid, Real Academia Espafiola.

46



Ruiz FIDALGO, L. (2006), «La imprenta y libreros salmantinos en sus Siglos de Oro», Historia

de la Universidad de Salamanca. Vol. Ill, 2: Saberes y confluencias, eds. Luis E.
Rodriguez y San Pedro Bezares, Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 955-
974.

RUSSELL, P. (1963), «La magia, tema integral de La «Celestina», Studia philologica. Homenaje
a D&maso Alonso, 11, 337-354.

— (1978), Temas de «La Celestina» y otros estudios, Barcelona, Abril.

SAN PEDRO, D.de (1989), La carcel de amor, ed. Keith Whinnom, Madrid, Castalia.

— (1995), La céarcel de amor, ed. Carmen Parrilla, Barcelona, Critica.

SEVERIN, D.S. (1977), «Parodia y satira en La Celestina», Actas del VI Congreso de la
Asociacion Internacional de Hispanistas, Department of Spanish and Portuguese,

eds.Alan M. Gordon y Evelyn Rugg, Toronto, University of Toronto, 694- 696.

SEVILLA ARROYO, F. (2009), «<Amor, magia y tiempo en La Celestina», Celestinesca, 33, 173-
214,

STEGAGNO PiccHIO, L. (1980), «Trayectoria de Gil Vicente», Historia y critica de la literatura
espafiola. Siglos de Oro: Renacimiento, dir. Francisco Rico, Critica, Barcelona.

TOBAR, M.L (2006), «Lo caballeresco en el teatro de Gil Vicente», La comedia de caballerias.
Actas de las XXVIII Jornadas de Teatro Clasico de Almagro, eds. Felipe B. Pedraza
Jiménez, Rafael Gonzalez Cafial y Elena Marcello, Universidad de Castilla- La Mancha,
31-57.

THOMAS, H. (1952), Las novelas de caballerias espafiolas y portuguesas: despertar de la
novela caballeresca en la Peninsula Ibérica y expansion e influencia en el extranjero,
Barcelona, CSIC.

VALBUENA PRAT, A. (1968), Historia de la literatura espafiola, Barcelona, Gustavo Gili.

VARGAS Diaz, T. (2006), «Os livros de cavalerias renascentistas na histéria da literatura
portuguesa», Peninsula, Revista de Estudios Ibéricos, 3, 233-2.

VAzQUEZ Hovs, A. (2001), «La magia de la palabra (aproximacion a la magia, la brujeria y la
supersticién en la antigiiedad», Magia y religion de la antigliedad a nuestros dias, ed. P.
Catedra, Mérida, Museo Nacional de Arte Romano, 73-113.

VIAN HERRERO, A. (1990), «El pensamiento magico en Celestina, instrumento de lid o
contienda», Celestinesca, 2, 41- 92.

VICENTE, G. (1996), Gil Vicente. Teatro Castellano, ed. Manuel Calder6n, Barcelona, Critica.

VILANOVA, A. de. (2011), Tractat sobre I’amor heroic, Barcelona, Barcino.

47



WERUAGA PRIETO, A. (2006), «Lectura y lectores en la Universidad clasica», Historia de la
Universidad de Salamanca, 11, Vol.1. Saberes y confluencias, eds. Luis E. Rodriguez y
San Pedro Bezares, Salamanca, Universidad de Salamanca, 975-989.

48



