
1

Trabajo de Fin de Grado 

El Arte Cristiano y

 las Parábolas del Evangelio
Realizado por Joan Blesa García

Tutorizado por Pedro Luís Hernando Sebastián

Grado en Bellas Artes

2020-2021



Información sobre el Trabajo de Fin de Grado

Título: El Arte Cristiano y las Parábolas del Evangelio.

Tipo de trabajo: Serie Pictórica.

Autor: Joan Blesa García.

Tutor: Pedro Luis Hernando Sebastián.

Titulación: Grado en Bellas Artes.

Curso: 2020-2021.

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de Teruel.

Universidad de Zaragoza.

2



Índice

- Sumario.-.…................................................................................................................ p.4

- Palabras clave.-.…....................................................................................................... p.4

- Agradecimientos.-.….................................................................................................. p.5

I. Introducción.- 

      I.I. Presentación.-…....................................................................................................... p.6

I.II. Justificación del tema.-.......................................................................................... p.7

I.III. Objetivos.-........................................................................................................ pp.7-8

II. Ámbito teórico.- 

 II.I. Contextualización.-

- Origen de la pintura cristiana.-........................................................................ pp.9-11

- Manifestaciones pictóricas del arte cristiano.- 

- Ciclo iconográfico del Antiguo Testamento.- …......... pp.11-14

- Ciclo iconográfico del Nuevo Testamento.- …........... pp.14-17

II.II. Cuerpo teórico.- 

- Definición de parábola..-…............................................................. pp.18-20

- Exposición y explicación de las parábolas seleccionadas.-............ pp.20-22

II.III. Descripción conceptual de las obras.- …................................................... pp.22-25

II.IV. Referentes.-  ...................................................................................................... p.25

III. Ámbito técnico.- 

III.I. Metodología.- 

- Descripción técnica.-........................................................................pp.26-28

-  Estudios.-

-Pintura a la acuarela y gouache.-.......................................... p.29

-Pintura al pastel y trementina .-............................................ p.29

-Pintura al óleo.-..................................................................... p.30

III.II. Obra.-  ........................................................................................................ pp.31-33

IV. Conclusión.- ............................................................................................................................ p.34

V. Bibliografía.- ..................................................................................................................... pp.35-36

VI. Anexos.- ........................................................................................................................... pp.37-46

3



Sumario

El mundo y la historia del arte parecen haber centrado muchos de sus esfuerzos en un

tema particular: la creación de obras de arte inspiradas en las Sagradas Escrituras. El objetivo de

este trabajo es atender a dicha tendencia para elaborar tanto una investigación  histórica como una

revisión pictórica de dicho tema. Concretamente, dentro del Arte Cristiano, se ha decidido trabajar

tres  lienzos  por  medio  de  la  técnica  de  la  pintura  al  óleo,  que  representan   dos  parábolas  del

Evangelio de Jesucristo. Para poder llevar a cabo este trabajo, se ha realizado un recorrido por el

origen de la pintura Cristiana y sus manifestaciones pictóricas a lo largo de la historia del arte,

además de un estudio sobre el término “parábola”, cuyo desempeño desemboca en la creación de

dos  lienzos  que  forman  un  díptico  sobre  “la  parábola  del  sembrador”  y  un  lienzo  sobre  “la

parábola  de  la  oveja  perdida”.  El  estudio,  tanto  teórico  como técnico,  de  la  pintura  religiosa

determina  que  la  relevancia  de  las  manifestaciones  artísticas  inspiradas  en  el  Cristianismo  han

trascendido  los  siglos,  adaptándose  a  las  tendencias  y  movimientos  artísticos  de  cada  época,

convirtiéndose en uno de los mayores legados culturales y artísticos que integran el patrimonio de la

humanidad.

Abstract

 

The  world  and  the  history  of  art  seem to  have  focused  many of  their  efforts  on  a

particular theme: the creation of works of art inspired by the Holy Scriptures. The aim of this work

is to address this tendency to elaborate both an historical investigation and a pictorial review of this

topic.  Specifically,  within  Christian  Art,  it  has  been  decided  to  work  three  canvases  using  oil

painting technique, which represent two parables of the Gospel of Jesus Christ. In order to carry out

this  work,  a  journey  has  been  made  through  the  origin  of  Christian  painting  and  its  pictorial

manifestations throughout the history of art, in addition to a study of the term "parable", a work that

leads to the creation of two canvases that form a diptych on “the parable of the sower” and a canvas

on  “the  parable  of  the  lost  sheep”.This  theoretical  and  technical  study  of  religious  painting

determines that the relevance of artistic manifestations inspired by Christianity have transcended the

centuries, adapting to the artistic trends and movements of each era, becoming one of the greatest

cultural and artistic legacies that make up the heritage of humanity.

Palabras clave

Arte Cristiano - Evangelio - Parábola  - Pintura al óleo 

4



Agradecimientos

Al que abrió su boca en parábolas 

y declaró cosas escondidas

desde la fundación del mundo.

Al que por andar desocupado,

desatendió al Señor.

A quien me dio la vida.

5



I. INTRODUCCIÓN.-

I.I. Presentación del tema.-

“ Entonces acercándose los discípulos le preguntaron:

- ¿Por qué les hablas por parábolas?

Él respondiendo les dijo:

- Porque a vosotros os es dado saber los misterios del reino de los cielos, pero a ellos 

no les es dado […] 1

[…] Por eso les hablo en parábolas:  porque viendo no ven,  y  oyendo no oyen ni  

entienden.” 2

Es  importante  destacar  que  las  parábolas  son  una  de  las  formas  literarias,  y  por

extensión al arte plástico, pictóricas, con más poder pedagógico para transmitir un mensaje. En este

sentido, la intención que ocupa el presente trabajo no es otra que trasladar cierto mensaje al lector y

al espectador  de las obras;  en concreto una pequeña porción del relato de los Evangelios  y las

enseñanzas de Jesucristo. Como consecuencia, podemos decir que el tema capital del estudio, es la

representación de dos parábolas,  por medio de la técnica de la pintura al  óleo sobre lienzo. En

particular, estas son: “la parábola del sembrador” y “la parábola de la oveja perdida”. Asimismo,

se  busca  aportar  una  síntesis  de  los  aspectos  teóricos  relativos  a  la  pintura  religiosa  cristiana,

además de un acercamiento al concepto de parábola, en relación con las predicaciones y enseñanzas

de Jesucristo; todo ello para crear y definir una versión actualizada de dichas parábolas.

En  definitiva,  lo  que  se  podrá  encontrar  en  este  trabajo  de  fin  de  grado  es:  una

contextualización histórica, relacionada con la pintura cristiana, que ofrece un recorrido a lo largo

de  las  diferentes  obras  y  autores,  que  se  han  dedicado  a  la  representación  de  los  episodios

contenidos  en  las  Sagradas  Escrituras;  en  particular  desde  el  origen  del  Arte  Cristiano  en  las

catacumbas, pasando por la gran mayoría de los libros del Antiguo Testamento, hasta las escenas de

la vida de Jesús y la pasión de Cristo. Además, la respuesta a una serie de preguntas relacionadas

con el concepto de “parábola” como por ejemplo ¿Qué es una parábola? ¿Cuál es su diferencia del

mito y la fábula? o ¿Como se interpretan las parábolas? Así como la explicación del significado de

las  parábolas  seleccionadas  para  su  representación.  Por  último,  también  podremos  ubicar  la

descripción tanto técnica como conceptual de la obra realizada, además de una conclusión de lo

aprendido a lo largo de la elaboración del trabajo.

1 [Mateo 13:10] La Santa Biblia. Versión de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602) – 
Revisión 1960. Sociedades Bíblicas de América Latina.

2 [Mateo 13:13] Ibidem.

6



I.II. Justificación del tema.-

En términos generales, este apartado busca motivar y definir las competencias que se

aplican a la investigación. De esta forma, comprenderemos el tema mediante su valor científico y

teórico.  En  este  caso,  se  justifica  el  objeto  de  la  investigación  a  partir  de  la  exposición  y

actualización del arte religioso cristiano, a través de dos pinturas al óleo.  La intención es resaltar,

dentro de la iconografía cristiana, el papel de las parábolas de Cristo por su sencillez y su carga

didáctica y moral, en el contexto inicial de una sociedad iletrada, en donde las imágenes poseían

una fuerza transmisora evidente, y cuya importancia permanece vigente en la actualidad.

De igual forma, atender a la trascendencia del mensaje cristiano, por medio del trabajo

de incontables artistas que se han dedicado a la representación de estos temas religiosos. Ya que en

los últimos años y a lo largo de la  historia  del arte,  los grandes nombres  de la pintura se han

dedicado a este tema en concreto; autores de la talla de Massaccio, Giotto, Fra Angélico, Piero de la

Francesca,  Leonardo  Da  Vinci,  Tiziano,  Rafael,  Miguel  Ángel,  Caravaggio,  Bernini,  Ribera,

Rubens, etc. Este trabajo representa una oportunidad para realizar una contribución a la temática y

continuar con esta labor divulgativa.

 

I.III. Objetivos.-

El presente Trabajo de Fin de Grado plantea tres propósitos, que se quieren lograr por

medio del estudio de las parábolas, referidas por la predicación de Jesucristo en los Evangelios

canónicos y apócrifos. El primero de ellos, ahondar en los conceptos que a lo largo de la historia de

la humanidad y concretamente de la historia del arte, han servido como modelos originales de la

enseñanza cristiana, es decir, aquellas aptitudes que sirven como ejemplo del ideal de vida según las

enseñanzas  de  Jesús.  Se  busca  trabajar  ideas  de  carácter  arquetípico,  justo  por  su  naturaleza

trascendente, una serie de ideas que atañen al género humano por su gran valor y preeminencia.

Como argumenta José M. Martínez acerca de la temática y clasificación de las parábolas, “dichos

temas son relativos a Dios, a su soberanía, al hombre, al sentido de su vida, a su responsabilidad y

destino, a la oración, al servicio cristiano, etc. todo ello en el marco de un tema central: el Reino

de Dios.”3 Estas concepciones están en la raíz desde la cual debe abordarse la condición humana,

razón indispensable para comprender aquellos conceptos que aparecen inmutables en el ideario de

las personas y, por consiguiente. aparecen plasmados en las representaciones artísticas de la cultura

occidental.

3 MARTÍNEZ, José M. Hermenéutica Bíblica, CLIE, 1984, p.483.

7



El segundo objetivo responde a un interés de carácter recreativo. Es decir, se busca “re-

crear” lo ya creado con el fin de entenderlo mejor. De ahí deriva la reproducción plástica de los

textos sagrados como un género pictórico en si mismo, que se enmarca en la categoría de pintura

religiosa.  En  relación  directa  a  este  trabajo,  esto  es  por  interpretar  un  conjunto  de  escenas

presentadas en los textos del  Nuevo Testamento; concretamente dos parábolas contenidas en los

Evangelios canónicos de San Mateo, San Marcos, San Lucas y en el Evangelio apócrifo de Santo

Tomás, las cuales se seleccionan por ser dos de las de más notable prominencia. Igualmente, se

desea recrear éstas parábolas de Jesús para, de algún modo, reflexionar y acercarse a su ejemplo de

vida.

Por último, el tercer aspecto depende de una intención evangelizadora, se procura dar a

conocer las buenas nuevas del Evangelio, dando a luz el Reino de Dios y acercando la promesa

cristiana al mundo del arte. Esta voluntad de ilustrar las parábolas se fundamenta en materializar en

obras pictóricas el mensaje de Cristo, a fin de manifestar el amor y la fe en Dios, para la gloria del

mismo. Así pues, consideramos como hipótesis que esa voluntad de “dar a conocer el Evangelio”,

apareció en el origen del arte cristiano con una evidente vocación pedagógica, en medio de una

sociedad mayoritariamente iletrada. Si dejamos a un lado el rol de la Iglesia Católica Romana como

mecenas del arte, ésta podría ser la principal razón por la cual hallamos tantos artistas que pintan,

dibujan, esculpen y construyen utilizando como base los textos sagrados.

En conclusión y bajo nuestro punto de vista, emprender esta tarea supone revivir el

sentimiento que otrora fue el germen que proporcionó al mundo sus más grandes y manifiestas

creaciones artísticas. Un germen que en los últimos años, y tras un aparente letargo, ha significado

el renacer del interés espiritual en el mundo del arte,  demostrando que los artistas siempre han

usado su oficio para significar su vida, y de algún modo buscar aquellos elementos trascendentes

que perciben en la existencia, y que les permiten ejercer un acto de comunión con lo divino. 

II. ÁMBITO TEÓRICO.-

II.I. Contextualización.-

Como método introductorio,  cabe destacar  la evidente deuda que se contrae con los

autores que se han especializado en el  estudio y análisis  de la pintura cristiana.  De ellos se ha

extraído  información  para  esta  contextualización  histórica.  De  dichos  autores  se  da  cumplida

referencia en la bibliografía especializada y general.

8



- Origen de la pintura cristiana.-

En cuanto al tema que nos ocupa, entendemos como pintura religiosa cristiana aquel

género  pictórico  que  se  dedica  a  representar,  con  objeto  central,  las  escenas  de  las  Sagradas

Escrituras. En relación con las temáticas específicas, esta clase de arte no solamente está motivado

por el sentimiento religioso, sino que busca ilustrar de modo material el mensaje cristiano. El uso de

estas cuestiones no ha variado en gran medida a lo largo de la historia, como nos revela el teólogo

Juan Plazaola, al hablar del desarrollo de la pintura cristiana después de sus orígenes:  “[…] San

Paulino  de  Nola  decide  pintar  en  varias  iglesias  construidas  por  él,  escenas  del  Antiguo

Testamento;  Pero  para  decorar  los  ábsides  prefiere  símbolos  de  la  Santa  Trinidad  y  de  los

apóstoles. […] Parece pues evidente que en la segunda mitad del siglo IV la postura oficial de la

Iglesia es la preferencia por figuras simbólicas. […] Pero al mismo tiempo, […] constata nuevos

temas iconográficos y una nueva visión de la figura de Cristo. ”4 Esta afirmación certifica que,

desde  sus  inicios,  el  Arte  Cristiano  es  aquel  que  busca  escenificar  los  episodios  del  Antiguo

Testamento,  así  como  los  símbolos  y  alegorías  relacionadas  con  el  mensaje  de  Cristo,  la

representación de su vida, muerte y resurrección, así como los hechos de los apóstoles junto a las

Epístolas paulinas y universales, recogidas en el Nuevo Testamento.

Es  necesario  recalcar  que,  a  diferencia  del  Arte  Sacro,  que  aparece  ligado  al  Arte

Religioso e incluso se confunde en muchos casos, este último no pretende la creación de imágenes

dedicadas al culto de las mismas, sino que se dedica a la recreación de escenas bíblicas, personajes

o eventos relacionados con las escrituras, con la intención de exponer sus enseñanzas, pero evitando

su uso como objetos de adoración. De modo que estas deben apreciarse como obras artísticas sin un

carácter sacralizado.

Una  vez  aclarado  esto,  el  siguiente  punto  trata  sobre  la  cronología  de  este  género;

Primeramente diremos que es una difícil tarea enmarcar la pintura cristiana en un periodo concreto

del tiempo, debido a que sus representaciones aparecen disgregadas por casi todo el espectro de la

historia del arte. Éstas abarcan un abanico temporal que contempla las primeras manifestaciones del

Arte Paleocristiano en los siglos I y II, y recorre cada una de las distintas etapas del arte, hasta la

actualidad.  Por  consiguiente,  y  empezando  por  el  ya  citado  arte  cristiano  primitivo  del  mundo

antiguo,  podemos  decir  sin  riesgo a  equivocarnos,  que  este  tipo  de  pintura  ha sido un motivo

frecuente para los artistas de los distintos periodos históricos. 

4 PLAZAOLA ARTOLA, Juan. Historia del Arte Cristiano. Madrid, Biblioteca  de Autores Cristianos BAC, 1999, 
p.20.

9



El arte Cristiano, resultó ser el grueso de la creación artística en la Edad Media, donde

sus  manifestaciones  se  extendieron  más  allá  de  la  representación  de  escenas  del  Antiguo

Testamento  o  del  Evangelio,  mediante  pinturas,  mosaicos  y  esculturas  que  decoraban  las

catacumbas o baptisterios, y empezó a tomar una mayor expresión en la arquitectura de las iglesias,

las basílicas y las catedrales que se fueron construyendo a lo largo del Románico y el Gótico. Es

decir,  el  culto  cristiano,  junto  al  mecenazgo  de  la  Iglesia  Católica  Romana,  convirtieron  las

manifestaciones  del  arte  cristiano  en  el  tema  predilecto  del  propio  arte.  Más  tarde,  durante  el

Renacimiento, no se restó importancia a las expresiones de la pintura cristiana a pesar de que este

periodo, siguió una corriente antropocenrtista y humanista, con tendencia a la secularización, por el

contrario, los artistas seguían acudiendo a este tema de forma recurrente. Como consecuencia de la

Contrareforma, pasó a ser un asunto de suma relevancia durante el Barroco, donde muchas de las

imágenes y conceptos que se habían estado pintando en relación a los pasajes bíblicos, adquirieron

un carácter más complejo y detallado, llegando al extremo de producir algunas de las mejores y más

relevantes obras pictóricas del arte cristiano en la historia. Del mismo modo, permaneció como una

de  las  materias  sustanciales  de  la  Edad  Moderna,  que  acabó  extendiéndose  por  el  mundo

contemporáneo  mediante  el  Neoclasicismo,  el  Romanticismo  y  el  Realismo,  como  un  género

pictórico en si mismo, que aún a día de hoy sigue teniendo vigencia. En definitiva, estos hechos

aseguran al Arte Cristiano como uno de los temas mas importantes de la historia del arte, por su

permanencia y continuidad a lo largo del tiempo.

Una vez introducido el tema, y entrando propiamente en la materia que nos ocupa, cabe

señalar que el Cristianismo expresó su sentido desde la palabra, pero sobre todo por medio de la

imagen.  Hablando de su origen, podemos comentar  que las primeras pinturas aparecen con una

clara intención decorativa. No obstante, en lo que se refiere a la temática del Arte Paleocristiano en

las catacumbas, no pretende solo decorar estos lugares de reunión, sino manifestar de forma plástica

escenas  relacionadas  con  el  primigenio  culto  cristiano.  Este  tipo  de  arte  adquiere  una  fuerte

influencia de mitemas, tanto de la mitología grecorromana como de oriente próximo, coincidiendo

estos temas con los de las mitologías paganas. Un claro ejemplo es el Diluvio Universal, como

podemos ver en el fresco de “Noé en el arca” en las Catacumbas de Santa Domitila de Roma, [Vid.

en  adelante  Anexo de  Imágenes:  Img.1]  Pero  como nos indica  Ignacio  de  M.  Cerezeda  en su

artículo “El arte Cristiano”:  “[…]  el arte de las Catacumbas, no tiene más importancia en el

proceso histórico del Arte Cristiano, que el de su nacimiento, o más bien, su iniciación”.5

5 CERECEDA, Ignacio de M. “El Arte Cristiano”, en La construcción moderna. Madrid, en la Imprenta de A. 
Marzo,1912 Abril 15, (núm.7) 

10



Más  adelante  aparecen  distintas  representaciones  de  carácter  simbólico  con  formas

animales como el pez o el cordero de Dios para sustituir la forma de Cristo, pero finalmente surgen

símbolos antropomórficos, que representan la propia figura de Cristo como “el pescador de almas”

o “el buen pastor” en las Catacumbas de Priscila. [Img.2] “Además de las imágenes simbólicas de

Cristo, que ampliaron su significación a alegorías sacramentales, y se fueron creando imágenes

más explicitas por si mismas, basadas en los episodios evangélicos”6. Estas representaciones de los

sacramentos  también  tienen  su  expresión  en  la  pintura  cristiana,  siendo  las  representación  del

Bautismo [Img.3] y la Eucaristía sus temas centrales, aunque en el arte de la Edad Media apenas

surgen obras con dichos motivos. Después de la Paz de la Iglesia en el siglo IV, con el Edicto de

Milán, el arte religioso entra en una nueva etapa. Empiezan a representarse episodios bíblicos tanto

del Antiguo como del Nuevo Testamento con más frecuencia. Por consiguiente, y cerrando con el

apartado  que  se  refiere  al  origen  de  la  pintura  cristiana,  entramos  en  un  nuevo  bloque  de

investigación  que  expone  los  dos  ciclos  iconográficos  en  los  que  podríamos  dividir  las

manifestaciones pictóricas del Cristianismo; primero del Antiguo Testamento y después del Nuevo

Testamento.

- Manifestaciones pictóricas del arte cristiano.-

Este apartado se desarrolla mediante un recorrido por las obras y autores que trabajaron

este tema y que se han seleccionado según el propio gusto y criterio del autor de este trabajo. El

recorrido sigue el orden explícito de los libros de la Biblia, el cual se ha decidido estructurar en dos

grupos, de acuerdo con el criterio que se sigue en las Sagradas Escrituras. 

- Ciclo iconográfico del Antiguo Testamento.-

Empezando  por  el  grupo  de  libros  del  Pentateuco,  y  concretamente  con  las

representaciones del libro del Génesis, encontramos obras como el renombrado fresco de Miguel

Ángel conocido como “La creación del hombre”, pintado en el año 1511 en la bóveda de la Capilla

Sixtina, en una estancia del Palacio Apostólico del Vaticano, que el pintor renacentista “decora con

nueve episodios del Génesis: de la creación hasta el pasaje de la embriaguez de Noé”7. [Img.4] 

6 MARTÍNEZ DE LA TORRE, Cruz; GONZÁLEZ VICARIO, Mª  Teresa ; ALZAGA RUIZ, Amaya. Mitología 
clásica e Iconográfica cristiana UNED, Editorial Ramón Areces, 2010

7 AZNAR ALMAZÁN, Yayo; LÓPEZ DÍAZ, Jesús. Introducción a la historia del arte. Madrid, Editorial Centro de 
Estudios Ramón Areces, S.A. 2014 p.94

11



Del mismo modo, centrados en el mismo pasaje bíblico podemos observar el famoso

tríptico de Jheronimus Bosch, que aborda este mismo tema, el cual se pintó apenas unos años antes,

en el año 1503 y fue bautizado como “El jardín de las delicias”. En ésta pintura se nos muestra en

tres  paneles  “el  mundo durante el  tercer  día de la  creación,  […] la obra de la  creación,  que

culmina el sexto día con la introducción de Eva.”8 Además de representar a“la humanidad antes

del  diluvio  universal  y,  [...]  el  infierno”  9.  [Img.5]  Similarmente,  otros  artistas  como  Tiziano,

Durero o Rubens pintan episodios relacionados con el paraíso terrenal y el pecado original, con la

consiguiente  caída  del  hombre.  De ello  da  buena  cuenta  el  Museo Nacional  del  Prado,  donde

permanecen conservadas las dos tablas conocidas por el título de “Adán y Eva”, que pintó Durero en

el año 1507, el lienzo de Tiziano “Adán y Eva en el paraíso terrenal”, del año 1550 o la copia del

mismo realizada por Rubens en el 162810. [Img.6] Sobre el mismo concepto bíblico, pero medio

siglo antes que el Bosco, pinta Masolino da Panicale, junto al joven Massaccio, los frescos de la

Iglesia  del Carmen,  en Florencia,  conocidos  por el  título de  “La expulsión de Adán y Eva del

paraíso”, entre los años 1426 y 1427 y que decoran la capilla Brancacci. [Img.7] Si apelamos a un

símil de otra escuela de pintura, pero que recurre al mismo tema, observamos que  en el año 1470

pinta el flamenco Hugo Van Der Goes, un óleo sobre tabla que tituló “Caída del hombre”, y que

permanece conservado en el Museo Kunsthistorisches de la ciudad de Viena. [Img.8] Siguiendo con

la secuencia cronológica de la Biblia, nos encontramos con la historia de los primeros hombres, en

la  época  de  los  grandes  patriarcas.  En  este  apartado  entraría,  por  ejemplo,  la  obra  de  estilo

renacentista de Jacopo Robusti “el Tintoretto”, conocida con el nombre de “Caín y Abel”, realizada

con pintura al óleo sobre lienzo en el año 1552. 11 [Img.9]

Las grandes catástrofes del Antiguo Testamento, es la parte que ejemplifica obras como

el ya citado Diluvio Universal, como podemos ver en la representación al fresco de Miguel Ángel,

[Img.10.1] realizada en el año 1509, o la escena del mismo episodio bíblico, pintada al óleo sobre

tabla en el año 1530, por el pintor de estilo manierista Jan Van Scorel, que logra reflejar un escena

que consigue conjugar figuras derivadas de la pintura de Miguel Ángel “con el paisaje nocturno,

tipología característica de la tradición nórdica”.  12 [Img.10.2] Otro episodio contemplado en el

mismo bloque iconográfico es el de la Torre de Babel, como dejó plasmado Pieter Brueghel “el

Viejo”, en la única de las tres versiones que se conserva en el Museo Kunsthistorisches, una escena

8 FISCHER, Stephan.  Iheronimus Bosch. La obra completa Köln, TASCHEN GmbH, 2016, p.247
9 Ibidem.
10 RIELLO, José María. “Adán y Eva”, Tiziano. En la Guía del Prado. (pp.252,253) Madrid, Museo Nacional del 

Prado, 2ª edición revisada, 2009; ATERIDO, Ángel. Ibidem. (pp.406-407).
11 <https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail > Consultado el 10 de Julio de 2020 
12 <https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da041f 
> Consultado el 11 de Julio de 2020 

12

https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da041f


pictórica en la que el autor capta la esencia del pasaje bíblico al representar una torre que “...  no

está hecha para que viva nadie en ella, ni para defenderse, ni para dar lustre y gloria a la ciudad;

su única ambición es emprender el asalto del cielo, que tarde o temprano está segura de poder

perforar.” 13 [Img.11] 

Asimismo podemos encontrar la representación de la vida de los grandes patriarcas  en

obras como “El sacrificio  de Isaac”,  de Caravaggio [Img.12]  terminada en el  año 1604, y que

representa el momento en el que Dios manda a Abraham sacrificar a su propio hijo, Isaac. O la obra

sobre el mismo tema y con titulo homónimo de Rembrandt, óleo sobre lienzo pintado en el año

1635 cuya escena “ reviste la apariencia de un golpe de efecto. Sorprendido por la irrupción del

ángel.14 [Img.12]  “La  riña  de  Ismael  e  Isaac”,  de  Luca  Giordano  (1964),  [Img.13]  “La

reconciliación de Jacob y Esaú”, de Pedro Pablo Rubens (1624), [Img.14] o “El sueño de Jacob”,

de José de Ribera del año 1639, donde “el Españoleto” logra una metáfora visual muy sutil,  al

pintar  la escalera hacia el cielo que nombra el pasaje bíblico, como un haz de luz que baña el rostro

de Jacob.  [Img.15] 

En  el  bloque  de  los  libros  históricos,  y  continuando  con  el  libro  del  Éxodo,  se

representan  los  episodios  relacionados  con  la  salida  de  los  hebreos  del  antiguo  Egipto,  y  su

liberación de la mano de Moisés, quien los condujo a la tierra prometida. Esto quedó plasmado en

obras como “Moisés frente a la zarza ardiente” un óleo sobre tela de Domenico Fetti, pintado entre

1613 y 1614, que esta en el Museo de Historia del Arte de Viena. [Img.16] En las representaciones

de las plagas de Egipto, como por ejemplo “La quinta plaga de Egipto”, un óleo de 1800, en el que

Joseph M. Turner representa la misteriosa y contagiosa enfermedad que afectó al ganado egipcio,

elaborado en el  estilo  pictórico típico del  romanticismo,  pero con la  influencia de la“tradición

nórdica de escenarios naturales con matices fantásticos”. 15  [Img.17] La entrada en el desierto del

pueblo de Israel  y  la  provisión del  maná de Dios,  se  ejemplifica  en la  obra de Tintoretto  “La

recogida del Maná”, de estilo renacentista italiano y pintada en 1577.  [Img.18] El episodio del

Monte Sinaí y las tablas de la ley representadas por Rembrandt, Ribera o Philippe de Champaigne.

Y, finalmente, el pasaje de la entrada en la tierra prometida, como podemos ver en la obra realizada

al óleo sobre cartón “Moisés viendo la tierra prometida” del paisajista Friedrich Edwin Church,

terminada en el año 1846. [Img.19]

Pasando rápidamente por los libros de los jueces, de los reyes y los profetas de Israel,

podemos destacar los episodios de la consolidación de la monarquía en Israel por medio de obras

como “Sansón y Dalila”, una brillante acuarela de estilo simbolista y realizada en el año 1882 por el

13 DENIZEAU, Gérard. La Biblia explicada a través de la pintura. Barcelona, LAROUSE, 2015, p.42 
14 Ibidem. p.51 
15 Ibidem. p.70 

13



pintor Gustave Moreau. [Img.20] “Saúl y David” de Rembrandt, pintura creada en un plazo de cinco

años, alrededor del año 1650 y que podemos encontrar expuesta en La Galería Real de Pintura de

Mauritshuis” [Img.21];  o el óleo sobre tela realizado en 1878, y que recibe el mismo nombre,

elaborado por el pintor Ernst Josephson. [Img.22] Por otra parte, observamos en el famoso capítulo

del rey David, obras como “David venciendo a Goliat” de Caravaggio  [Img.23] o el  “David y

Goliat” de Tiziano, una obra que representa “el momento inmediatamente posterior a la victoria de

David, cuya postura de rodillas y con los brazos en alto hacia la misteriosa luz que cae del cielo” 16

sirve como gesto de debida alabanza  al  Todopoderoso.  [Img.24]  Por último,  y cerrando con el

bloque de libros del reinado de Israel. destacamos el episodio de “El juicio de Salomón” de la mano

del pintor normando Nicolás Poussin, donde podemos ver representado el juicio entre dos madres

que reclaman el  mismo hijo,  y  donde el  rey Salomón“ aparece sumido en una reflexión  cuya

profundidad solo delatan sus ojos y sus manos” 17 [Img.25]; o la representación de “El cautiverio

de los hebreos en Babilonia”, realizado al óleo en el 1858 por Joaquín Ramírez, y conservado en el

Museo Nacional del Arte de México.  [Img.26]  En relación con los libros sapienciales o poéticos

dejaremos su desarrollo de lado. por carecer de episodios notables representados en la historia del

arte, y esto es por su carácter didáctico y no histórico, lo cuál dificulta traducir estas ideas en un

lenguaje pictórico. 

- Ciclo iconográfico del Nuevo Testamento.-

A partir del nacimiento de Cristo, establecemos cuatro grupos diferenciados de libros;

El primer bloque recoge la historia de Jesús en los cuatro evangelios; el segundo relata los Hechos

de los Apóstoles; en el tercer grupo encontramos los libros didácticos que contienen las epístolas

paulinas y generales y, por último, el libro de las Revelaciones más conocido como el Apocalipsis. 

De las  obras  más  relevantes  en  relación  con la  infancia  de  Jesús,  encontramos  por

ejemplo “La anunciación” de Fra Angélico, una pintura en la cual se muestra la escena narrada en

el primer capitulo del Evangelio de Lucas, y que representa el momento en el que “el ángel Gabriel

saluda reverente a la Virgen, [...] quien inclina ligeramente la cabeza para mostrar su sumisión” 18

recibiendo el anuncio de la concepción del Hijo de Dios. [Img.27] Análogamente e inspirada en el

mismo pasaje,  encontramos la  obra realizada entre  los años 1597 y 1600 por el  Greco,  que se

conserva en el Museo del Prado, [Img.28]; o el óleo sobre lienzo, de Murillo, pintado medio siglo

16 DENIZEAU, Gérard. La Biblia explicada a través de la pintura. Barcelona, LAROUSE, 2015, p.91 
17 Ibidem. p.93 
18 UPJOHN, Everard; WINGERT, Paul; MAHLER, Jane Gastón. RENACIMIENTO Arte Italiano Nórdico y Español. 
Madrid - Barcelona, DAIMON, 1984, p.85 

14



más tarde, en 1660, y conservado en el mismo museo. Estas son dos obras que, aparte de describir

el  mismo  acontecimiento,  comparten  un  elemento  simbólico  común:  la  representación  de  un

conjunto de ángeles en la parte superior de los lienzos, que parecen estar celebrando la buena nueva

[Img.29].  Por  supuesto,  uno de  los  temas  más  recurrentes  en  la  pintura  Cristiana  es  el  propio

nacimiento de Cristo, un acontecimiento que se representa en obras como la pintura de Federico

Barocci, conocida como“La Natividad”, de  estilo naturalista místico, y  “cuyo punto focal es el

Niño, al que la Virgen semiarrodillada contempla con arrobo.” 19 [Img.30] La obra homónima de

Giovanni Battista Tiepolo, de 1732, que está en la Basílica de San Marcos en Venecia, [Img.31] y

que también utiliza el recurso de enfocar la luz sobre el niño Jesús, para enfatizar la atención en él,

y convertirlo en la figura principal de la obra. Contrastando con lo que ocurre en la “Adoración de

los pastores” de Domenico Girlandahio,  una obra pintada en 1485, y conservada en la Capilla

Sassetti de la Iglesia de la Santa Trinità de Florencia, [Img.32] en la que, si bien el niño se sitúa

como el centro de la escena, es María la que ocupa el lugar preponderante y quien recibe un mayor

peso compositivo  en la  obra.  Por  otra  parte,  de los episodios  de su infancia  podemos  destacar

también obras como  “La masacre de los inocentes”, un óleo sobre tabla pintado por Rubens en

1611, con su característico estilo Barroco. “La presentación de Jesús en el templo”, de Francisco

Rizi, realizado hacia el año 1663 y  de fuerte influencia veneciana [Img.33], o el óleo sobre tabla

conocido con el título de “Jesús entre los doctores”, elaborado en el año 1506 por Alberto Durero.

Esta última, está expuesta en el Museo Nacional Thyssen-Bornemisza y representa el capítulo en el

que Jesús se pierde en el templo de Jerusalén para discutir con los maestros de la ley judía, [Img.34]

y que, como dato curioso, representa a Jesús con una larga melena rubia. 

Continuando con la vida pública de Jesús, podemos ver episodios como la elección de

los doce apóstoles en el fresco “Vocación de los apóstoles”, de Domenico Girladahio, elaborado en

1481, y conservado en la Capilla Sixtina del Vaticano. [Img.35] Los episodios relacionados con los

milagros de Jesús, como por ejemplo, el “Milagro de los panes y los peces”, realizado entre los años

1620 y 1623, por Giovanni Lanfranco, y que está en la Galería Nacional de Irlanda; [Img.36] En esa

misma línea, la escena de la curación del paralítico en la piscina de Betesda, representada en la obra

realizada al óleo sobre tela, alrededor de 1667, y conocida como  “El milagro de la Piscina” de

Bartolomé Esteban Murillo [Img.37]; o “La resurrección de Lázaro” de José de Ribera, una obra

maestra de 1616, en la que el autor “crea una luz intensa y dramática que participa en la narración

al resaltar tanto la mano de Cristo que señala a Lázaro como el enfático gesto del resucitado”. 20

19 JIMÉNEZ-BLANCO, María Dolores. “El Nacimiento”,Barocci. En La Guía del Prado. Madrid, Museo Nacional del
Prado, 2ª edición revisada, 2009, p.243 
20 PANCORBO, Alberto.  “La resurrección de Lázaro”, Ribera. En La Guía del Prado. Madrid, Museo Nacional del
Prado, 2ª edición revisada, 2009,  p.76. 

15



[Img.38]  En relación con las parábolas, que es el tema principal de este trabajo de investigación,

destacaremos, por ejemplo, “La parábola del trigo y la cizaña”, de Abraham Bloemart,  [Img.39]

donde podemos ver como “el diablo, identificado por sus cuernos y su cola, siembra mala hierba

(o cizaña) en el campo donde se ha plantado trigo, mientras los campesinos duermen.”21 En esta

escena pictórica,  Bloemart  logra representar la enseñanza espiritual  bíblica,  cuando plasma, con

acierto,  la coexistencia entre el bien y el mal,  (a la cual hacía referencia Jesús en la parábola),

además  de  señalar  directamente  la  ineludible  separación  entre  redimidos  y  perdidos  en  la

consumación de los tiempos. Por otro lado, destacan  “La parábola del Sembrador”[Img.40] o la

parábola de “Los viñadores infieles”, de Abel Grimmer [Img.41] dos obras que, tanto en su estilo,

como  su  temática,  son  muy  parecidas,  además  de  por  su  formato  pequeño  y  la  utilización  de

elementos frecuentes en su producción. La diferencia más notable es la referencia pictórica a cada

parábola, es decir, mientras que la primera nos muestra a Jesús junto a sus discípulos, en la parte

inferior  derecha,  donde son instruidos  frente  a  un  campo  en  donde un hombre  siembra,  en  la

segunda, Jesús y los discípulos, situados esta vez en la parte inferior izquierda, reciben la doctrina

tomando  como  ejemplo  una  viña  y  sus  trabajadores.  Es  interesante  ver  como,  a  pesar  de  la

diferencia doctrinal de cada parábola, la representación es casi la misma, y tal vez esto se deba al

éxito que tenían en su época las obras inspiradas en los calendarios medievales, lo cual no deja de

ser curioso,  por representar  edificios  del siglo XVII en la  época de Jesús,  en un evidente  acto

anacrónico. Asimismo, por nombrar alguna de las muchas representaciones inspiradas en este estilo

narrativo, destacamos “La parábola de los talentos” de A.N. Mironov, [Img.42] o“La parábola de

la paja y la viga”  de Domenico Fetti,  etc.  [Img.43] dos obras poco conocidas por pertenecer a

colecciones privadas.

Por último, concluiremos este recorrido por las manifestaciones de la pintura cristiana,

nombrando  algunas  obras  de  la  Pasión  de  Cristo,  que  contempla  su  juicio,  crucifixión   y

resurrección.  Del  mismo  modo,  se  considera  dejar  fuera  de  esta  contextualización  tanto  la

iconografía  mariana  y  la  hagiografía,  por  considerarse  arte  sacro,  así  como los  Hechos  de  los

Apóstoles, los libros didácticos y el libro de las Revelaciones, con la intención de detenernos en el

punto en donde el trabajo que nos ocupa, recupera su cauce, esto es, las parábolas del Evangelio.

Para finalizar esta contextualización, como se ha dicho previamente, nombraremos algunas obras

del bloque de la Pasión, como por ejemplo: “La flagelación de Cristo” de Piero de la Francesca,

una obra pintada en un claro estilo renacentista y que representa el momento en el que Jesús recibió

los latigazos de los guardias romanos, hasta que estos se cansaron. [Img.44] 

21 <https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-
_Walters_372505.jpg> Consultado el 24 de Mayo de 2021

16

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg


También podemos nombrar sobre el mismo momento de la Pasión, “La coronación de espinas” de

Leandro Bassano, [Img.45] donde el autor logra captar el dramatismo de la escena con elementos

pictóricos, como la prominente lágrima que cae sobre la mejilla de Cristo, o el color oscuro de la

pizarra donde está pintado, la cual ayuda a crear un ambiente lúgubre en la escena, que apenas tiene

dos focos de luz. Sin embargo, cabe destacar, que al igual que ocurría en las parábolas de Abel

Grimmer  con  los  edificios,  no  pasan  desapercibidas  las  armaduras  de  los  guardias  romanos,

representadas con una clara inspiración medieval, lo cual resulta ser una imagen inadecuada de la

armadura  militar  romana  que  llevaban  las  tropas  en  los  tiempos  de  Jesús.  Siguiendo  con  las

sucesión cronológica, después del juicio y la flagelación, nos encontraríamos ante la escena de la

subida al Gólgota. La obra  realizada por Tiziano, conocida como “Cristo con la cruz a cuestas”

[Img.46] es un ejemplo de esta parte del relato bíblico. El pintor representa a Jesús junto a Simón de

Cirene, quien fue obligado a ayudar a Cristo a cargar la cruz, y lo hace por medio de un primerísimo

plano del Mesías, que dirige la mirada directa al espectador; además el autor acude a un elemento

recurrente  en este  tipo  de pinturas,  que  es  enfatizar  el  sufrimiento  de Jesús  por  medio  de una

lágrima  que  recorre  su  mejilla.  Llegando  ya  al  final  del  relato  de  la  Pasión  de  Cristo,  nos

encontramos ante la representación  de “La piedad”,  de la  mano de autores como Alonso Cano

[Img.47] o de Jordaens Jaques, [Img.48] obras que representan el momento después de la muerte de

Jesús, donde María, “que sostiene en su regazo el cuerpo muerto de Cristo conduce implorante la

mirada al cielo”  22 en ambas obras, aunque, mientras que  en la primera pintura son un grupo de

ángeles quienes están presentes, en la segunda son José de Arimatea, María Magdalena, Nicodemo,

etc. Para finalizar este ciclo iconográfico, no puede dejarse de lado una de las más trascendentes

imágenes  del  arte  Cristiano:  la crucifixión.  Tres de las más relevantes  representaciones  de este

momento histórico son el  “Cristo crucificado”  de Velázquez,[Img.49] de Murillo,[Img.50] o de

Goya,[Img.51] que se conservan en el Museo del Prado, y de las que sabemos que, al menos, la de

Goya está inspirada en la de Velázquez, siendo que las tres parecen estar relacionadas, por utilizar

casi la misma composición y gama cromática. Diferenciándose apenas por la postura de Jesús y la

técnica pictórica específica de cada autor.  Por último, quedaría referirse a la resurrección de Cristo,

representada en obras como el retablo pintado al temple, de Juan Correa de Vivar, titulado “La

resurrección de Cristo” [Img.52] que representa a un Jesús triunfante saliendo del sepulcro, frente a

la estupefacta reacción de los soldados. Aunque el pintor sí que representa la sepultura sobre la

peña, tal y como lo nombra el texto bíblico, también aparece un anacronismo, o al menos un fallo de

interpretación del texto al situar un sarcófago tras la figura de Jesús. 

22 <https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e> 
Consultado el 24 de Mayo de 2021

17

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e


II.II. Cuerpo teórico.- 

- Definición de parábola.-

Debemos atender pues, a la cuestión fundamental de esta trabajo: ¿Qué es una parábola?

Además  de  una  serie  de  interrogantes  que  acompañan  a  esta   primera  pregunta:  ¿Cuál  es  su

diferencia del mito y la fábula?, ¿Como se interpretan las parábolas? Y ¿Por qué Cristo hizo uso de

este recurso?

 Según  la  Real  Academia  de  la  Lengua  Española,  éste  término  procede  del  latín

“Parabŏla”, y éste del griego παραβολή (parabolḗ). Su primera acepción declara que una parábola

es: una “narración de un suceso fingido del que se deduce, por comparación o semejanza, una

verdad importante o una enseñanza moral.”  23 Aunque ésta es una definición adecuada, creemos

que no aclara  del  todo bien  el  significado  pleno del  término,  ya  que  lo  describe  de  un  modo

filológico que no incorpora otros aspectos esenciales.  En el  ámbito teológico,  la definición que

generalmente se acepta es: “que una parábola es la narración real o verosímil, con una acción

propia que ilustra una verdad espiritual”24 y, por ello, para el sentido de este trabajo se ajusta más

la segunda definición. Nos interesa subrayar la parte en la que se refiere a una narración real o

verosímil en contraposición a la narración de un suceso fingido que expone la R.A.E, considerando

que se adecua más al sentido del concepto y lo enriquece. Por otro lado, también nos interesa hacer

énfasis en la parte que describe el significado de la parábola, como una narración que ilustra una

verdad espiritual  y no sólo una verdad importante o una enseñanza moral.  Entendiendo que las

parábolas de Jesucristo se refieren a enseñanzas que abarcan un espectro más amplio que el de la

simple  moralidad,  y  que  contemplan  doctrinas  más  relacionadas  con  la  realidad  espiritual  del

mundo. Analizando dicha definición de un modo más exhaustivo y en relación al sentido que se

otorga  a  dicho  término  en  el  diccionario  bíblico  de  W.W.  Rand,  encontramos  que  el  término

parábola deriva del “Griego PARABOLE, una comparación [...] y del Hebreo MASHAL, similitud,

traducida proverbio en [Prov. 1:1]. En su sentido mas lato significa cualquiera clase de enseñanza

por  medio  de  analogía  o  figura,  e  incluye  las  metáforas  […]  proverbios  o  máximas  […]

expresiones proféticas oscuras [...] signos típicos o simbólicos [...]. En su sentido más riguroso,

como en muchas de las enseñanzas de Cristo, es una corta narración de algún acontecimiento real

o posible que se emplea para aclarar o acentuar alguna verdad espiritual.”25 

23 <https://dle.rae.es/parábola> Consultado el 15 de enero de 2021
24 TRENCHARD, Ernesto. Introducción a los Cuatro Evangelios, Madrid, Editorial Literatura Bíblica, 1981 (3ª Ed), 

p.98
25 RAND W.W. El Diccionario de la Santa Biblia (Con grabados, mapas y tablas). San José, Costa Rica, Editorial 
Caribe [reimpresión de la American Tract Society de la edición de 1890] p.489

18

https://dle.rae.es/par%C3%A1bola


Como podemos observar en esta definición, hay dos sentidos que se le aplican al mismo

concepto, el primero está relacionado con la idea de poner una cosa al lado de otra, para compararla.

Podríamos  decir  que  es  una  historia  o  dicho  terrenal  (tangible  o  inferior)  que  utilizamos  para

expresar una enseñanza celestial (espiritual o superior). Mientras que el otro sentido tiene más que

ver con el concepto de “proverbio”, proveniente de la palabra griega “paroimía”, el cual se refiere a

un dicho que algunas veces ha llegado a ser común entre el pueblo, y a veces tiene una enseñanza

escondida o difícil de entender. Ahora bien, ¿Cuál es la diferencia que existe entre una parábola y el

mito o la fábula? Las principales diferencias tienen que ver con que la parábola responde a un hecho

real, verdadero y conocido, el cual siempre obedece a las normas de la naturaleza, mientras que las

fábulas y los mitos relatan sucesos que solo podrían ocurrir en el espacio que ocupa la imaginación.

En  la  misma  acepción  de  “parábola”  del  diccionario  bíblico,  encontramos  que,  una  parábola

“difiere de la fábula, en que ésta se vale de animales o plantas a quienes se atribuye el raciocinio a

fin de aprobar o censurar alguna linea de conducta“ 26;  por añadidura  entendemos que el objeto

principal de éstos es entretener o transmitir una moraleja o un pensamiento de la sabiduría humana,

mientras que la finalidad principal de las parábolas es transmitir una lección espiritual, superior a la

materia. 

Otra de las  preguntas que nos atañen sería:  ¿Cómo se interpretan las parábolas? La

forma literaria parabólica puede resultarnos en apariencia tan sencilla, que puede llevarnos a pensar

que su interpretación ha de ser igualmente sencilla. No obstante, su sentido narrativo y figurativo,

conlleva  una  problemática  propia  en  su  interpretación.  Esto  ha  llevado  a  muchos  teólogos  a

desacertar en la visión exacta de la realidad espiritual que se expone. Así pues, debemos atender a

las  normas  generales  de  la  hermenéutica  bíblica,  para  llegar  al  profundo significado  que  éstas

contienen,  atendiendo,  por  ejemplo,  a  preceptos  cómo:  “buscar  la  verdad  central  que  cada

parábola ilustra, entender que no todos los detalles de una parábola tienen significado espiritual,

examinar las parábolas a la luz de la doctrina bíblica, etc.”27

En último término, debemos ser muy cuidadoso para no malinterpretar la esencia de la

sabiduría espiritual que se nos transmite. Concluyendo este apartado, nos viene a la mente una de

las preguntas más relevantes que podríamos plantearnos ¿Por qué Cristo hizo uso de este recurso?

En relación a este aspecto, no es muy difícil comprender los grandes atributos de la divulgación de

un discipulado por medio de las parábolas. 

26 Rand W.W. El Diccionario de la Santa Biblia (Con grabados, mapas y tablas). San José, Costa Rica, Editorial Caribe 
[reimpresión de la American Tract Society de la edición de 1890] p.489-490 
27 TRENCHARD, Ernesto. Introducción a los Cuatro Evangelios, Madrid, Editorial Literatura Bíblica, 1981 (3ª Ed), 

p.225-228

19



De esa manera, entendemos que Jesús se sirvió de este recurso para ilustrar la verdad

del espíritu, por medio de una fórmula que fuese fácilmente recordada, que pudiera despertar la

consciencia de los hombres de forma indirecta, y que utilizara una simbología que las personas de

todas  las  épocas  pudieran  reconocer  sin  mayor  complicación,  (como  por  ejemplo,  el  uso  de

elementos cotidianos o referencias a la naturaleza). Sin embargo, es de suma relevancia recalcar una

cualidad clave de las parábolas que no podemos encontrar en ningún otro tipo de figura literaria,

como es la propiedad de revelar la verdad a los discípulos sinceros y adeptos, dispuestos de corazón

y esconderla  a  los  oyentes  rebeldes  y carentes  de  interés  espiritual.  Como podemos  leer  en  el

capítulo 13 del Evangelio de Mateo, en palabras de Jesús: “al que tiene le será dado, y tendrá en

abundancia; pero al que no tiene , aún lo que tiene le será quitado” 28 es decir, para los hombres

con una mente centrada en lo material, estos principios carecerían de importancia, mas a aquellos

que están al servicio del espíritu, las parábolas señalan una ley espiritual y moral intangible, y de

aplicación universal.

- Exposición y explicación de las parábolas seleccionadas.-

- La parábola del Sembrador.-

“He aquí, el sembrador salió a sembrar. Y mientras sembraba, parte de la semilla cayó

junto al camino; y vinieron las aves y la comieron. Parte cayó en pedregales, donde no había

mucha tierra; y brotó pronto, porque no tenía profundidad de tierra; pero salido el sol, se quemó; y

porque no tenía raíz, se secó. Y parte cayó entre espinos; y los espinos crecieron, y la ahogaron.

Pero parte cayó en buena tierra, y dio fruto, cuál a ciento, cuál a sesenta, y cuál a treinta por uno.

El que tiene oídos para oír, oiga.” 29 

En  esta  parábola,  Jesús  hace  referencia  al  destino  que  seguirá  una  misma  clase  de

semilla  en diferentes  terrenos.  Primero  habla de un terreno endurecido al  borde de un camino.

Efectivamente “la semilla que cae en un camino […] no puede brotar porque la tierra es dura y

carece de humedad”30. El segundo tipo de terreno apenas cubre las rocas con una capa de escasa

profundidad, esto quiere decir que la cantidad de tierra es insuficiente para que una semilla pueda

brotar. En relación a la tierra que podría haber sido buena, pero se ha llenado de espinos, deducimos

que la maleza ahoga los brotes y no los deja crecer. Por último, el buen terreno es aquel  que se ha

cultivado y preparado bien para la siembra. 

28 [Mateo 13:11-12] La Santa Biblia. Versión de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602) –
Revisión 1960. Sociedades Bíblicas de América Latina.

29 [Marcos 4:1-9] Ibidem.
30 NEAL, Charles L.  Parábolas del Evangelio,Barcelona,  Casa Bautista de Publicaciones, (1ª Edición condensada),
1972, p.14

20



Ésta parábola, junto a la parábola del “trigo y la cizaña”, son dos de las únicas que

reciben una explicación directa de Cristo, que aclara el significado de sus símbolos, y las hace servir

como ejemplo para interpretar las demás parábolas:

“Oíd, pues, vosotros la parábola del sembrador: Cuando alguno oye la palabra del

reino y no la entiende, viene el malo, y arrebata lo que fue sembrado en su corazón. Este es el que

fue sembrado junto al camino. Y el que fue sembrado en pedregales, éste es el que oye la palabra, y

al momento la recibe con gozo; pero no tiene raíz en sí, sino que es de corta duración, pues al venir

la aflicción o la persecución por causa de la palabra, luego tropieza. El que fue sembrado entre

espinos, éste es el que oye la palabra, pero el afán de este siglo y el engaño de las riquezas ahogan

la palabra, y se hace infructuosa. Mas el que fue sembrado en buena tierra, éste es el que oye y

entiende la palabra, y da fruto; y produce a ciento, a sesenta, y a treinta por uno.”31

Con respecto a la interpretación de las comparaciones que Jesús utiliza, nos indica que

la “semilla”  es la “palabra del Reino”, que hace referencia directa al mensaje del Evangelio. Se

deduce que Él es el Sembrador, junto a todos los discípulos que predican su palabra. Y por último,

los terrenos corresponden a aquellos que oyen su mensaje, mientras que las características de cada

terreno se refieren a la disposición de sus corazones a recibir el Evangelio. Es decir, la semilla junto

al camino representa los corazones endurecidos y profundamente indiferentes. La semilla que cayó

en  pedregales,  representa  los  corazones  de  las  vidas  superficiales.  La  semilla  que  cayó  entre

espinos, se refiere a los corazones susceptibles a las cosas materiales, mientras que la buena tierra

remite a los corazones preparados para la recepción de la palabra de Dios. 

- La parábola de la oveja perdida.-

“¿Qué hombre de vosotros, teniendo cien ovejas, si pierde una de ellas, no deja las

noventa  y  nueve  en  el  desierto,  y  va  tras  la  que  se  perdió,  hasta  encontrarla?  Y  cuando  la

encuentra, la pone sobre sus hombros gozoso; y al llegar a casa, reúne a sus amigos y vecinos,

diciéndoles: Gozaos conmigo, porque he encontrado mi oveja que se había perdido. Os digo que

así habrá más gozo en el cielo por un pecador que se arrepiente, que por noventa y nueve justos

que no necesitan de arrepentimiento.”32

La interpretación de esta parábola viene implícita en la propia narración, concretamente

en la parte final del texto, del que se desprende que “Dios, en su gracia y amor, se interesa en lo

que  se  ha  perdido,  y  se  goza  cuando  es  hallado.”33 En  una  clara  referencia  a  los  pecadores

31  [Marcos 4:13-20]La Santa Biblia. Versión de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602) – 
Revisión 1960. Sociedades Bíblicas de América Latina. Ibidem.
32 [Lucas 15:3-7] Ibidem.
33TRENCHARD, Ernesto.  Introducción a los Cuatro Evangelios, Madrid, Editorial Literatura Bíblica, 1981 (3ª Ed),
p.242

21



redimidos. En esta parábola Jesús utiliza una semejanza común en muchas de sus enseñanzas, y ésta

es la comparación entre el pueblo de Dios y un rebaño de ovejas. Cada oveja hace referencia a cada

creyente, mientras que el Pastor es el propio Dios. 

Sintetizando el tema que trata, diremos que ésta es una parábola que sirve para mostrar

el carácter y los atributos de Dios, dando a conocer su personalidad a los seres humanos. De ello

resulta necesario decir que se muestra el perdón y la misericordia de Dios, por medio de una escena

de búsqueda de lo perdido y de alegría por lo encontrado.

II.III. Descripción conceptual de las obras.-

A  continuación  se  describe  el  contenido  compositivo  de  los  lienzos,  además  del

significado  de  su  simbología,  dejando  a  un  lado  el  comentario  de  los  aspectos  técnicos,  para

describirlos en un apartado que se desarrolla más adelante.

 La inspiración del tema se extrae directamente de “la parábola del sembrador”, razón

por la cual se decide utilizar el  propio nombre de la parábola como título,  con el fin de aludir

directamente al concepto de la misma. Es importante recalcar que los modelos humanos utilizados

en la pintura, se extraen de la serie pictórica de “El Apostolado”, realizada por José de Ribera, y

expuesta  en el  Museo del  Prado,  mientras  que el  resto de referentes  de la  obra se obtiene de

fotografías de archivo en Internet.

Por  consiguiente  y  entrando  en  la  descripción  conceptual,  diremos  que  la  escena

muestra un total de cuatro personas: dos en el lienzo izquierdo (copias del San Pedro y San Andrés

de Ribera) y dos en lienzo derecho, (copias del San José y San Bartolomé, también de Ribera). Las

figuras  se  ubican  una  al  lado de  otra,  ocupando  dos  planos  diferenciados.  En el  primer  plano

encontramos, de izquierda a derecha, una primera figura posando a tres cuartos desde atrás, es decir,

se muestran tres de las cuatro partes del rostro y la espalda. El cuerpo no aparece de frente, sino que

el busto muestra la cabeza girada del lado contrario a los hombros, de manera que vemos la mejilla

derecha, mientras que la izquierda se funde en la oscuridad del fondo.  En el mismo plano vemos

también  la  tercera  figura,  en  una  variación  de  la  postura  anterior,  llamada  pose  a  tres  cuartos

delantero. Ésta vez se muestra la parte delantera del cuerpo, dispuesta en la dirección contraria a la

primera figura, los hombros tampoco se ven alineados con el frente, y la cabeza aparece ligeramente

girada, mostrando todo el rostro. Aunque comúnmente, en este tipo de posado el modelo dirige su

mirada al frente, aquí aparece dirigiendo la mirada hacia la parte superior del lienzo. 

22



Siguiendo con el segundo plano, observamos a la segunda figura en un posado frontal,

que se nos presenta con los hombros alineados y la cabeza también alineada hacia delante. Y, por

último, la cuarta figura también aparece con un posado a tres cuartos delantero, como la tercera,

aunque ésta si que cumple con el canon del retrato, de aparecer mirando hacia el frente. 

Asimismo se puede diferenciar  un tercer  plano que muestra  un fondo neutro,  que podemos ver

atravesado diagonalmente por un haz de luz, que va desde la esquina superior izquierda del primer

lienzo, hasta la esquina inferior derecha del segundo lienzo, y que junto al fondo sobrio y oscuro,

supone una clara alusión a la luz simbólica que utilizaban algunos pintores tenebristas del Barroco. 

Las cuatro figuras humanas , corresponden a tres ancianos y un joven, que van vestidos

con túnicas de colores distintos, estos son: amarillo, rojo, negro y blanco, respectivamente. Sobre la

cabeza de cada uno de ellos, se puede ver un pedazo de tierra flotando, cada uno con sus propias

características: el primero aparece con cinco pequeños brotes de centeno, que crecen entre espinos y

cardos; el segundo se ve como un trozo de tierra compacta, en el que reposa un mirlo con una

semilla en la boca, mientras que otros dos mirlos lo sobrevuelan; el tercero es un trozo de tierra

blanda y húmeda,  del  que crecen ocho espigas  exuberantes  de centeno;  mientras  que el  cuarto

muestra un trozo de tierra recubierto con tres rocas. 

En  cuanto  a  los  símbolos  pictóricos  que  se  utilizan,  cabe  recalcar  que  se  extraen

directamente del texto bíblico,  siendo que su significado se puede extrapolar directamente de la

propia parábola. Esto quiere decir que, como se ha citado previamente en el apartado centrado en

explicar  las  parábolas,  (p.20)  las  semillas,  brotes  y  espigas  de  centeno  se  interpretan  como  la

palabra de Dios, diferenciándose cada elemento por el nivel de profundidad que ha logrado ahondar

en el corazón de las personas. A saber, en el trozo de tierra que representa el camino, se puede ver

una semilla que ha sido arrancada por un pájaro, pero como la tierra (que simboliza la disposición

del corazón), era tan dura, ésta no pudo penetrar ni un poco. Por otro lado, los mirlos que  aparecen

representados en éste caso, se interpretan según el propio Cristo como el “malo”, un término que

hace referencia al diablo, quien se dedica a quitar lo que Dios ha sembrado. En el pedregal,  ni

siquiera aparece la semilla, debido a que ésta se ha secado al carecer de profundidad para arraigar. 

La traducción simbólica de este elemento es la de un corazón superficial, que recibió el

mensaje de Dios, pero que al carecer de raíz, no duró mucho; En relación a los espinos y cardos,

éstos  representan  los  afanes,  placeres  e  intereses  materiales  de  la  vida,  que  interfieren  en  el

crecimiento espiritual de los seres humanos. De ahí que el símil sea tan adecuado, ya que al igual

que la maleza impide el crecimiento de las plantas que dan fruto, el deseo por lo material acaba

ahogando la constancia en la vida de los creyentes. Por último, la buena tierra se puede traducir

como la buena disposición de las personas para obedecer los mandatos de Dios. Por ese motivo, de

23



las  cuatro  personas  que  aparecen  en  la  escena  (que  se  deben  interpretar  como  los  oyentes  o

receptores del mensaje de Dios) se decide representar a la persona que tiene sobre su cabeza el trozo

de la buena tierra, como un hombre más joven, que dirige su mirada hacia el cielo y coloca su mano

en el corazón. Éste es un gesto que simboliza la conmoción del Espíritu, causada por el amor y la

misericordia de Dios, motivo por el cual debemos considerarlo como el personaje principal de la

obra. En contraposición, se representa a los tres ancianos mirando hacia el frente, con un gesto serio

y severo, que denota su carencia de sensibilidad espiritual y el detrimento de sus almas. 

En  referencia  a  la  segunda  obra,  el  tema  también  se  extrae  directamente  del  texto

bíblico, concretamente de “la parábola de la oveja perdida”. De igual forma, se decide titular con el

propio nombre  de la  parábola.  Así pues,  queda decir  que el  modelo utilizado como imagen de

referencia de la obra, es una fotografía de archivo extraída de Internet 

Con respecto a la descripción compositiva, diremos que la escena  muestra un plano

general bastante abierto, donde se ve un paisaje de montaña. El lienzo está dividido en dos grandes

porciones: la parte superior ocupada por el cielo, y un poco por debajo de la mitad,  la zona de

montaña. En el cielo observamos dos grupos de cúmulos de nubes que ocupan casi la totalidad de

éste espacio, dejando muy pocos huecos que muestran el cielo despejado. Por otro lado, en la parte

terrestre observamos una separación del espacio por planos: en el plano más alejado vemos la ladera

de un monte en la lejanía que apenas se ocupa una pequeña porción situada en el lado inferior

izquierdo del lienzo. El segundo plano nos muestra una montaña en la parte central derecha de la

obra, que acaba desembocando en un precipicio rocoso en la parte central izquierda. Y por último,

el plano más cercano, presenta un camino de tierra junto a un desnivel, cuyo principio vemos en  la

esquina inferior izquierda del lienzo, y avanza en diagonal hacia la montaña que ocupa la parte

central  derecha  de  la  obra.  Tanto  en  el  lado  izquierdo  del  camino  como el  lado del  desnivel,

podemos ver abundante vegetación. Del mismo modo, en la parte baja de esta pequeña pendiente, se

observa un grupo de rocas que acaban junto a un pequeño camino de piedras en la esquina inferior

derecha de la pintura. Por último, en el centro compositivo vemos un cordero blanco que dirige su

mirada  hacia  el  espectador,  justo  en  la  mitad  del  camino  de  tierra.  Éste  es  el  elemento  más

importante y que ocupa el lugar prominente de la obra.

Una vez completado el apartado que se refiere a la composición, y pasando al aspecto

simbólico, diremos que en ésta obra aparece una cantidad menor de elementos con un significado

alegórico.  No  obstante,  los  pocos  elementos  que  aparecen  tienen  un  desarrollo  trascendente  y

profundo. El primero, de fácil comprensión, sería la semejanza entre la oveja que ha perdido su

pastor y su rebaño, y las personas que se han alejado de Dios y han decidido seguir  su propio

camino.

24



El extravío de esta oveja es la representación de las personas que se rebelan contra Dios,

creyendo no necesitar su mando, su amor y sus bondades, para acabar descansando en su propia

autosuficiencia. Del mismo modo, la decisión de pintar un cordero y no una oveja, responde al

interés de resaltar la fragilidad de la cría de la oveja y su dependencia del cuidado de un pastor,

frente a los peligros de la vida. Otro elemento con carácter simbólico es el contexto en el que se

encuentra el cordero, que va andando por un camino que está junto a un precipicio. La elección de

este aspecto es una referencia metafórica al concepto de pérdida que aparece en la parábola. Ésto

sirve para enfatizar la siguiente idea: el cordero que se ha separado del rebaño, y se ha perdido, ha

ido siguiendo su propio instinto, por un camino que podemos considerar peligroso, por estar junto a

un acantilado. Su decisión conlleva un riesgo de muerte,  que el propio cordero no es capaz de

comprender,  y  sin  el  cuidado  de  el  pastor,  seguirá  tomando  decisiones  que  son  arriesgadas  y

perjudiciales para si mismo. Para concluir, el último elemento que quedaría por desarrollar es el

momento que capta la escena, en concreto el momento que recoge el instante en el que el cordero,

que iba siguiendo un camino que el mismo había decidido seguir, se para y se vuelve a causa de

alguna circunstancia que le ha obligado a ello. La causa, naturalmente, es el encuentro del pastor

que había estado buscándolo y el momento simboliza el arrepentimiento del pecador.

II.IV. Referentes.-

Como referente teórico, debe mencionarse la inspiración que se toma de las Sagradas

Escrituras y el mensaje del Evangelio que gira en torno a la figura de Jesucristo y, concretamente,

alrededor de los pasajes en los que aparecen sus parábolas. Por otro lado, y en relación al aspecto

técnico de las pinturas, es indispensable hacer una mención a la referencia que se toma de la obra

del pintor José de Ribera, “el Españoleto”, por el legado estético que su estilo naturalista refleja en

las obras y, por extensión, a las fuertes influencias del tenebrismo Barroco de Caravaggio, que se

pueden ver tanto en la técnica pictórica, como en la elección de la paleta de colores, el tipo de luz

elegida, etc. 

25



III. ÁMBITO TÉCNICO.-

III.I. Metodología.- 

- Descripción técnica.-

En relación a la primera obra, “La parábola del sembrador”, empezaremos comentando

que está realizada con la técnica de la pintura al óleo sobre tela, e integrada por dos lienzos de cien

centímetros de ancho por ochenta centímetros de alto, que forman un díptico. El formato de la obra

es horizontal o apaisado,  provocando una sensación visual de estabilidad o firmeza. Los bastidores

son de fabricación propia y se construyeron con listones de madera de pino, de cuatro centímetros

de ancho por dos centímetros y medio de alto, por la longitud específica de cada lado de la obra,

estos son: cien centímetros para el lado que corresponde a la anchura y ochenta para el lado de la

altura. El entelado se realizó con tela de algodón 100%, de trescientos gramos por metro cuadrado,

y la correspondiente preparación anti-moho que tiñe el reverso de la tela con un tono gris oscuro. El

tipo de granulado de la tela es medio y, aparte de la imprimación sin ácidos que viene de serie, se

volvió a imprimar con tres capas de gesso blanco de acabado mate.  

Sobre la descripción técnica de la pintura, el proceso que se sigue para la elaboración de

la misma es la técnica de la pintura por capas y veladuras. Empezando por el encaje con óleo muy

diluido en trementina, siguiendo con la elaboración de las distintas capas, con la adición de más

cantidad de óleo, y terminando con capas más finas realizadas con medium Liquim Original, de la

marca Winsor&Newton, para acelerar el proceso de secado y mejorar el brillo.  Para finalizar, se

aplica una fina capa de barniz para óleo con acabado brillante. Por lo que se refiere a la estructura

de la obra,  los factores compositivos y la organización de los elementos, diremos que la imagen

tiene diversos puntos de interés, que se sitúan tanto en los rostros de los personajes como en los

elementos que flotan sobre sus cabezas. No obstante, estos puntos de interés confluyen en un centro

visual que es el climax de la idea principal de la obra. En este caso particular, esta idea coincide,

tanto en su aspecto conceptual como técnico,  dado que en ambos casos el valor simbólico y el

centro visual más importante de la obra, se sitúan sobre la tercera figura. Esto se debe a que es la

que aparece más cerca del espectador, en el primer plano. Por otro lado, la línea de fuerza principal,

es la diagonal formada por el haz de luz que cruza los dos lienzos, mientras que la otra línea de

fuerza que podemos observar, es la que recorre la mirada del espectador, de izquierda a derecha

siguiendo los rostros de los personajes. El peso visual  se distribuye alternativamente entre masas y

vacíos de forma equilibrada, mientras que la dirección de la mirada del espectador en la escena,

coincide con las lineas de fuerza, esto es, una linea representada en dirección diagonal descendente,

(el haz de luz) y una linea inducida horizontal (los rostros de los personajes). 

26



En cuanto al esquema compositivo que organiza los espacios, diremos que es simple, ya

que muestra una distribución simétrica aparente, que se rompe por la tensión que genera la luz que

atraviesa la obra diagonalmente. El peso o fuerza dentro de la composición se reparte gradualmente

entre los distintos elementos, recayendo el mayor peso sobre la tercera figura, por ser la que se

representa más cerca. También recae sobre la primera por la cercanía, pero, sobretodo, por el color

amarillo  de  su  túnica.  Después  sobre  la  segunda  y  cuarta  que  ocupan  el  segundo  plano,  y

finalmente, sobre el fondo, cuya oscuridad ayuda a resaltar las figuras, por el contraste que genera.

En cuanto al equilibrio compositivo, éste se modula en unidades más o menos regulares, aunque

como se ha dicho previamente, existe una jerarquización del espacio visual, ya que todas las formas

que aparecen no tienen la misma importancia. 

En cuanto al ritmo que genera la obra, diremos que la repetición progresiva regular de

las figuras, que coinciden en su formato, (una figura humana con una porción de tierra flotando

sobre la cabeza) ayuda a generar una cadencia formal continua en la composición. En lo que se

refiere al color, se utiliza una paleta que destaca por la utilización de colores cálidos, y que apenas

se sirve de colores fríos más que para las mezclas y matices cromáticos. Todas las carnaciones se

obtienen con la misma combinación de colores, estos son: blanco, ocre amarillo, carmín de garanza

y tierra siena tostada para las zonas de luz, y tierra sombra tostada, tierra sombra natural y violeta

para las zonas de sombra. El fondo se obtiene mediante varias capas que combinan los siguientes

colores: tierra sombra tostada y natural con negro marfil, mientras que el haz de luz se obtiene de la

mezcla del  fondo con ocre amarillo  y siena natural.  Aparte de esta gama cromática,  los únicos

colores que se utilizan son el verde vejiga para los  espinos, y el magenta para las flores de los

cardos.

En cuanto a la textura y tipo de pincelada, cabe recalcar que se busca dejar la menor

huella al aplicar la pintura, intentando controlar el volumen y la cantidad de óleo, su espesor y la

transparencia, con la utilización de un medio que ayuda a matizar el color y distribuir fácilmente la

pintura. Por último y en relación a la luz que se representa en la obra, ésta viene de dos fuentes, una

luz general que ilumina la escena de izquierda a derecha y un haz de luz situado un poco por detrás

de los personajes, y que tiene más que ver con un interés teatral o efectista inspirado en la luz del

Barroco y concretamente en el tenebrismo. Por eso el contraste entre las figuras iluminadas, el haz

de luz y las  sombras,  es  tan exagerado.  Se trata  de  una luz  artificial  o  simbólica  que  ilumina

dramáticamente las partes relevantes de la obra, y deja en penumbra aquellos elementos que no

interesa destacar. De este modo, el fondo aparece como un espacio neutro que ayuda a generar

profundidad, y una sensación de tridimensionalidad por medio del claroscuro y no tanto por el uso

de la perspectiva o los puntos de fuga.

27



En cuanto a la segunda obra, “la parábola de la oveja perdida”, también se realiza con

la técnica de la pintura al óleo sobre tela, pero en esta ocasión, sólo se compone por un lienzo de

cien centímetros de ancho por ochenta centímetros de alto. Por lo demás, tanto en el proceso de

construcción del soporte, como la elaboración técnica de la pintura, se ha seguido el mismo método

que  en  la  primera  obra.  Habría  que  decir  también  que  el  formato  es  igualmente  horizontal,

considerando que es la mejor  distribución para encuadrar un paisaje.  Por lo que se refiere a la

composición, el mayor punto de interés de la obra o si se quiere, el centro visual de la composición

recae  sobre el  cordero,  que es  el  elemento  destacado y sobre el  que se focaliza  la  mirada  del

espectador. Las lineas de fuerza que se pueden extraer de la composición, están señaladas tanto por

la  disposición  de  las  nubes,  que  dividen  el  cielo  en  dos  mitades  por  medio  de  una  diagonal

descendente, como por la linea de horizonte y el camino de tierra que se contraponen a ésta, por

medio  de  dos  diagonales  ascendentes  paralelas.  Todo  el  peso  visual  se  ubica  en  el  centro

compositivo, mientras que el entorno invita al espectador a realizar un recorrido visual que empieza

en la esquina inferior derecha en el principio del camino de tierra, y asciende en dirección diagonal,

pasando por la figura del cordero hasta cruzar toda la obra. Por tanto, el foco de atención más fuerte

en la composición, se obtiene con el movimiento ascendente de la mirada del espectador, que se

para en el centro compositivo y se tensiona a causa de la contraposición de las lineas de fuerza. La

obra no se adapta a los esquemas compositivos más corrientes o utilizados. Esto se debe a que el

conjunto de lineas maestras que organizan el espacio, son una serie de lineas oblicuas que confluyen

en dos ejes. Este tipo de esquema sirve para sumar dinamismo a la composición, ya que atraviesa la

escena por medio de diagonales que se tensionan a causa de la oposición de sus direcciones. Para

referirnos a los factores estructurales que tienen que ver con la armonía visual, diremos que  la obra

tiene un equilibrio compositivo dinámico, es decir, no existe relación simétrica, sin embargo esta

asimetría se ve compensada por el peso que que genera la figura del cordero en el centro de la obra,

que es la ubicación que tiene el mayor peso visual en la composición. En lo relacionado con el

color, cabe decir que al contrario que en la primera obra, en esta aparece un mayor número de

colores fríos, siendo estos: el azul real, azul ultramar claro, el azul de prusia y el violeta junto al

blanco para el  cielo,  además  del  verde vejiga y verde compuesto junto al  amarillo  de nápoles,

amarillo cadmio medio y ocre amarillo para la vegetación. También se utiliza el color tierra sombra

tostada,  tierra  sombra  natural  y  tierra  siena  tostada  tanto  para  el  precipicio  como los  caminos,

mientras que el cordero presenta tonalidades grisáceas, obtenidas con la mezcla del blanco junto al

tierra sombra natural y el ocre amarillo. Por último, con respecto a la luz, se trata de un foco natural

que proviene del sol, y que ilumina la escena de forma general desde la esquina superior izquierda,

generando la correspondiente sombra en los distintos elementos. 

28



- Estudios.-

-Pintura a la acuarela y gouache.-  Se realizó una serie de bocetos, utilizando como

técnica  la  pintura  con acuarela  negra  y  gouache blanco.  De izquierda  a  derecha,  las  imágenes

corresponden a una copia del filósofo “Crates de Tebas”,  del año 1636, de José de Ribera; una

copia de “San Pedro meditando”, de José de Ribera; y una copia de “San Jerónimo penitente”, del

año 1634, también de José de Ribera.

-Pintura al pastel y trementina .-  Se realizó una serie de estudios, utilizando como

técnica la pintura con pastel y trementina. De izquierda a derecha, las imágenes corresponden a una

copia  de  “San  Jerónimo  como  escrituario”,  del  año 1616,  de  José  de  Ribera;  una  copia  del

“Moisés”, del año 1638, de José de Ribera; y una copia de una fotografía de archivo de Internet.

29



-Pintura al óleo.- Se realizó una serie de estudios, utilizando como técnica la pintura al

óleo.  De izquierda  a  derecha,  las  imágenes  corresponden a una  copia  de  “San Judas  Tadeo”,

pintado entre los años 1630 y 1635, de José de Ribera; una copia de “San Felipe”, pintado en el

mismo período; y una copia de “San Bartolomé”, de Ribera, y también de la misma época.

También se realizó un estudio previo, utilizando la pintura al óleo, centrado en  las aves

que se iban a representar en la parte de la parábola que se refiere a éste motivo. Se probaron varios

tipos de ave, cuyas imágenes de referencia se extrajeron de fotografías de archivo, obtenidas de

Internet. La primera corresponde a un canario, mientras que la segunda corresponde a un mirlo,

sobre el mismo trozo de tierra que se representa en la obra final.

30



31

“La parábola del sembrador”, Óleo sobre tela, 100cm x 80cm, 2020-2021



32

“La parábola del sembrador”, Óleo sobre tela, 100cm x 80cm, 2021



33

“La parábola de la oveja perdida” Óleo sobre tela, 100cm x 80cm, 2021



IV. CONCLUSIÓN.-

Mediante  este  Trabajo  de  Fin  de  Grado,  queda  evidenciado,  con  la  ayuda  de  la

investigación  histórica,  que las manifestaciones pictóricas  del Arte Cristiano han significado el

grueso de la producción artística de Occidente. La evidencia que se expone en relación a este tema

demuestra que hay un interés que trasciende los lugares, los estilos y las épocas, cuando se trata de

representar las escenas y enseñanzas expuestas en las Sagradas Escrituras. Considerando que, en

este asunto el fundamento es la figura, obra y enseñanzas de Jesucristo y que la esencia del mensaje

cristiano,  es  la  predicación  del  Evangelio,  resulta  natural  centrarse  en  la  representación  de sus

parábolas como forma de continuar con ésta labor pictórica. 

Es muy interesante entender que el Arte Cristiano esconde un profundo sentido, que

lejos de ser fútil o vano, ha conseguido atraer a los más grandes artistas de todas las épocas de la

historia. Esto no se debe a la forma o a los signos del propio arte, sino a la trascendencia de aquello

que se pretende representar. Ésto es, el mensaje de Dios, el Evangelio de Jesucristo por medio de la

revelación que aparece expuesta en la Biblia. Un mensaje que va más allá del arte, pero que se sirve

de éste para expresarse y llegar a conectar con todo tipo de personas. Un mensaje que ha conmovido

a los pintores que buscaron entender los misterios del Reino de Dios por medio de la labor que

ejercían.  Aunque  a  muchos  les  pueda  parecer  anacrónico,  la  trascendencia  del  estudio  de   las

parábolas de Jesús sigue teniendo vigencia hoy en día, por considerarse  de suma relevancia para

entender  las  verdades  espirituales  que  Jesucristo  quería  transmitir  a  los  seres  humanos.  “La

parábola del sembrador” evidencia la forma como la gente recibe el mensaje de Jesús,  mientras

que “la parábola de la oveja perdida” muestra como las personas pueden redimirse y recibir el

perdón y misericordia  de Dios.  Estos son los  conceptos  que se ha buscado representar  en este

trabajo por medio de la pintura y contextualizar con el estudio de la pintura religiosa. 

En definitiva mediante la elaboración de este trabajo, se ha podido entender que, tanto

las parábolas de Jesús como las pinturas del Arte Cristiano, son una herencia de valor incalculable

para los seres humanos. Como escribió el apóstol Mateo en su Evangelio: “Todo esto habló Jesús

en parábolas a las multitudes, y nada les hablaba sin parábola,   para que se cumpliera lo dicho

por medio del profeta, cuando dijo: ABRIRÉ MI BOCA EN PARÁBOLAS; HABLARE DE COSAS

OCULTAS DESDE LA FUNDACIÓN DEL MUNDO.”34

34 [Mateo 13:35] La Santa Biblia. Versión de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602) 
Revisión 1960. Sociedades Bíblicas de América Latina.

34



V. BIBLIOGRAFÍA.-

- Bibliografía específica.-

AZNAR ALMAZÁN, Yayo;  LÓPEZ DÍAZ, Jesús.  Introducción a la historia del arte.  Madrid,
Editorial Centro de Estudios Ramón Areces, S.A. 2014 p.94

CERECEDA,  Ignacio  de  M.  “El  Arte  Cristiano”,  en  La construcción  moderna.  Madrid,  en  la
Imprenta de A. Marzo,1912 Abril 15, (núm.7) 

DENIZEAU, Gérard. La Biblia explicada a través de la pintura. Barcelona, LAROUSE, 2015, p.42

FISCHER, Stephan.  Iheronimus Bosch. La obra completa Köln, TASCHEN GmbH, 2016, p.247

JIMÉNEZ-BLANCO,  María  Dolores.  “El  Nacimiento”,Barocci. En La Guía del  Prado. Madrid,
Museo Nacional del Prado, 2ª edición revisada, 2009, p.243 

MARTÍNEZ, José M. Hermenéutica Bíblica, CLIE, 1984, p.483.

MARTÍNEZ  DE  LA  TORRE,  Cruz;  GONZÁLEZ  VICARIO,  Mª   Teresa  ;  ALZAGA  RUIZ,
Amaya. Mitología clásica e Iconográfica cristiana UNED, Editorial Ramón Areces, 2010

NEAL, Charles L. Parábolas del Evangelio,Barcelona, Casa Bautista de Publicaciones, (1ª Edición
condensada), 1972, p.14

PANCORBO,  Alberto.  “La  resurrección  de  Lázaro”,  Ribera.  En La Guía del  Prado. Madrid,
Museo Nacional del Prado, 2ª edición revisada, 2009,  p.76. 

PLAZAOLA  ARTOLA,  Juan.  Historia  del  Arte  Cristiano.  Madrid,  Biblioteca   de  Autores
Cristianos BAC, 1999, p.20.

RAND, W.W. El Diccionario de la Santa Biblia (Con grabados, mapas y tablas). San José, Costa
Rica, Editorial Caribe [reimpresión de la American Tract Society de la edición de 1890] P. 489

RIELLO, José María. “Adán y Eva”, Tiziano. En la Guía del Prado. (pp.252,253) Madrid, Museo
Nacional del Prado, 2ª edición revisada, 2009; ATERIDO, Ángel. Ibidem. (pp.406-407).

TRENCHARD,  Ernesto.  Introducción  a  los  Cuatro  Evangelios,  Madrid,  Editorial  Literatura
Bíblica, 1981 (3ª Edición), p.98

UPJOHN,  Everard;  WINGERT,  Paul;  MAHLER,  Jane  Gastón. RENACIMIENTO  Arte  Italiano
Nórdico y Español. Madrid - Barcelona, DAIMON, 1984, p.85 

35



- Bibliografía general.-

DOERNER, Max. Los materiales de pintura y su empleo en el arte.  Barcelona, Editorial Reverte,
1998.

GIORGI, Rosa. Símbolos, protagonistas e historia de la Iglesia. Barcelona, Electa, 2005.

La Santa Biblia. Versión de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602)
Revisión 1960. Sociedades Bíblicas de América Latina.

L’emprenta/La impronta de Ribera. Catàleg de l’exposició, Xàtiva, Museu de l’Almodí, Borriana,
Centre Municipal de Cultura “La Mercè”. València, Generalitat Valenciana, 1997.

NIETO  ALCAIDA,  V.  y  CHECA  CREMADES,  F.  El  Renacimiento.  Formación  y  crisis  del
modelo clásico. Madrid, Istmo, 1985.

REVILLA, Federico. Diccionario de iconografía y simbología. Madrid, Cátedra, 2009.

SANTA MARINA, José María. Ribera (“El Españoleto”). Barcelona, Ediciones Selectas, 1943.

TERRY, M.S. Hermenéutica bíblica. 2ª ed. México, D.F. Casa Unida de Publicaciones, 1950.

VV.AA. Homenaje a Ribera. Xàtiva/València, Excm. Ajuntament, Generalitat Valenciana, 1992.

VV.AA.  La presencia del  Prado. Episodios de una historia.  Vilanova i  la  Geltrú  y Barcelona,
Biblioteca Museo Víctor Balaguer y Lectio Ediciones, 2020. 

ZUFFI, Steffano. Episodios y personajes del Evangelio. Barcelona, Electa, 2003.

-Webgrafía.-

<https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail > Consultado el  10 de  Julio  de
2020 

<https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-
8fe4-0d8fb9da041f > Consultado el 11 de Julio de 2020 

<https://dle.rae.es/parábola> Consultado el 15 de enero de 2021

<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-
_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg> Consultado  el  24  de  Mayo  de
2021

<https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-
6ff315ed351e> Consultado el 24 de Mayo de 2021

36

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg
https://dle.rae.es/par%C3%A1bola
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da041f
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da041f
https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail


VI. ANEXO FOTOGRÁFICO.-

37

IMG.2.“El buen pastor”, Autor desconocido, (Segunda mitad del 
siglos III ) Catacumbas de Priscila, (Roma).

IMG.1.“Noé en el arca”, Autor desconocido, (Siglo III) 
Catacumbas de Santa Domitila, (Roma). 

IMG.4. “La creación del hombre”, Miguel Ángel, (1511) Capilla Sixtina, (Ciudad del Vaticano).

IMG.3.1. “Bautismo”, Autor desconocido, (Siglos II-III aprox.) 
Catacumbas de Calixto. (Roma).

IMG.3.2.“Eucaristía y orante”, Autor desconocido, (Siglos II-III 
aprox.) Catacumbas de Calixto. (Roma).



38

IMG.5. “El jardín de las delicias”, Iheronimus Bosch, (1503) Museo del Prado, (Madrid).

IMG.6.2“Adán y Eva en el paraíso terrenal”, Tiziano, (1550) 
Museo del Prado, (Madrid).

IMG.6.1 “Adán y Eva” ,Alberto Durero, (1507) Museo del Prado, 
(Madrid).

IMG.7. “La expulsión de Adán y Eva de paraíso” Massaccio 
(1427) Capilla Brancacci (Florencia).

IMG.8.“Caída del hombre” Hugo Van Der Goes (1480) Museo 
Kunsthistorisches, (Viena).



39

IMG.9. “Caín y Abel” Jacopo Robusti “Tintoretto” (1552) Galería
de la Academia (Venecia).

IMG.10.1. “El Diluvio”, Miguel Ángel, (1509) Capilla Sixtina, 
(Ciudad del Vaticano).

IMG.10.2. “El Diluvio Universal”, Jan Van Scorel, (1530)  Museo
del Prado, (Madrid).

IMG.11. “La torre de Babel”, Pieter Brueghel, (1563) Museo de 
Historia del Arte, (Viena).

IMG.12. “El sacrificio de Isaac” Caravaggio, (1603) Galería de 
los Uffici, (Florencia).

IMG.13. “La riña entre Isaac e Ismael” Luca Giordano, (1694-
1696) Museo del Prado, (Madrid).



 

40

IMG.15. “El sueño de Jacob”, José de Ribera (1639) Museo del 
Prado, (Madrid).

IMG.14. “La reconciliación de Jacob y Esaú”, Peter Paul Rubens,
(1624) Staatsgalerie Schleissheim, (Múnich).

IMG.16. “Moisés frente a la zarza ardiente”, Domenico Fetti, 
(1613-1614) Museo de historia del arte (Viena).

IMG.18. “La recogida del Maná”, Jacopo Robusti “Tintoretto” 
(1577) Scuola Grande di San Rocco (Venecia).

IMG.19. “Moisés viendo la Tierra Prometida”, Friedrich Edwin 
Church, (1846) Colección privada. 

IMG.17. “La quinta plaga de Egipto”, Joseph M. Turner, (1800) 
Museo de Arte de Indianápolis (Indiana).



41

IMG.21. “Saúl y David”, Rembrandt, (1650) Galería Real de 
Pintura de Mauritshuis (La Haya).

IMG..20.  “Sansón y Dalila” Gustave Moreau, (1882) Museo 
Gustave Moreau, (París).

IMG.23. “David venciendo a Goliat”, Caravaggio, (1600) Museo 
del Prado, (Madrid).

IMG.22. “Saúl y David”, Ernst Josephson, (1878) Museo 
Nacional  (Estocolmo).

IMG.24. “David y Goliat”, Tiziano, (1542) Basílica Santa María 
de la Salud, (Venecia).

IMG.25. “El juicio de Salomón”, Nicolás Poussin, (1649) Museo 
del Louvre, (París).



42

IMG.26.  “El cautiverio de los hebreos en Babilonia”, Joaquín 
Ramírez, (1858) Museo Nacional del Arte (México).

IMG.27  “La anunciación”, Fra Angélico, (1425-1426) Museo del
Prado, (Madrid).

IMG.29  “La anunciación”, Bartolomé Esteban Murillo, (1660) 
Museo del Prado, (Madrid).

IMG.28  “La anunciación”, El Greco , (1597-1600) Museo del 
Prado, (Madrid).

IMG.30  “La Natividad”, Federico Barocci, (1597) Museo del 
Prado, (Madrid).

IMG.31  “La Natividad”, Giovanni Battista Tiepolo, (1732) 
Basílica de San Marcos, (Venecia).



43

IMG.34  “Jesús entre los doctores”, Alberto Durero, (1506) 
Museo Nacional Thyssen-Bornemisza, (Madrid).

IMG.35. “Vocación de los Apóstoles”, Domenico Ghirlandaio, 
(1481) Capilla Sixtina, (Vaticano).

IMG.36. “Milagro de los panes y los peces”, Giovanni Lanfranco,
(1620-1623), Galería Nacional de Irlanda, (Dublín).

IMG.37. “Milagro de la piscina”, Bartolomé Esteban Murillo, 
(1670), Galería Nacional, (Londres).

IMG.32  “La adoración de los pastores”, Domenico Girlandahio, 
(1485 ) Capilla Sassetti, (Florencia).

IMG.33.  “La presentación de Jesús en el Templo”, Francisco 
Rizi, (1663) Museo del Prado, (Madrid).



44

IMG.38. “Resurrección de Lázaro”, José de Ribera, (1616) 
Museo del Prado, (Madrid).

IMG.39.“La parábola del trigo y la cizaña” , Abraham Bloemart 
(1624) Museo de Arte Walters, (Baltimore).

IMG.40. “La parábola del Sembrador”,  Abel Grimmer (1611) 
Museo del Prado, (Madrid).

IMG.41. “Los viñadores infieles”, Abel Grimmer (1611 aprox.) 
Museo del Prado, (Madrid).

IMG.42. “La parábola de los talentos”, A.N. Mironov (2013) 
Colección privada.

IMG.43. “La parábola de la paja y la viga”, Domenico Fetti 
(1619) Colección privada.



45

IMG.45. “La coronación de espinas” , Leandro Bassano (1590-
1598) Museo del Prado, (Madrid).

IMG.47. “La piedad” , Alonso Cano (1660) Museo Cerralbo, 
(Madrid).

IMG.48. “La piedad” , Jordaens Jaques (1650-1660) Museo del 
Prado, (Madrid).

IMG.49. “Cristo crucificado” Diego Velázquez (1632) Museo del
Prado, (Madrid).

IMG.44. “La flagelación de Cristo”, Piero de la Francesca (1444) 
Palacio Ducal, (Urbino).

IMG.46. “Cristo con la cruz a cuestas” , Tiziano (1565) Museo 
del Prado, (Madrid).



46

IMG.50. “Cristo crucificado”, Bartolomé Esteban Murillo (1667)
Museo del Prado (Madrid).

IMG.51. “Cristo crucificado” , Francisco de Goya (1780) Museo
del Prado (Madrid).


