o Trabajokde Fin de Grado

El Arte Cristiano y

as Paraholas del Evangelio

Realizado por Joan Blesa Garcia

Tutorizado por Pedro Luis Hernando Sebastian

Grado en Bellas Artes
2020-2021

Facultad de
Ciencias Sociales
y Humanas - Teruel




Informacion sobre el Trabajo de Fin de Grado

Titulo: El Arte Cristiano y las Parabolas del Evangelio.
Tipo de trabajo: Serie Pictorica.

Autor: Joan Blesa Garcia.

Tutor: Pedro Luis Hernando Sebastian.

Titulacién: Grado en Bellas Artes.

Curso: 2020-2021.

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de Teruel.

Universidad de Zaragoza.

“ Facultad de

Ciencias Sociales

" | I I l y Humanas - Teruel

Universidad
i Zaragoza

1542

:ﬁ >




Indice

S 101 10 1 5 (o USSP p.4
= Palabras Clave.-......ccciiiiiiiiciec e et p.4
= Agrad@CIMICTIEOS .~ . . . eieiieieieeiieeiie et ete et et e et e et eebeessaeebeeesbeesseessseessaesnseenseesnseennes p-5

1. Introduccion.-

B8 B 0 (TS 11 Lo 10§ PRSP p.6
LIL Justificacion del tema.-.........cceeriieiieiiieiieie ettt p.7
LTI OB @tIVOS. . eeetieeieeiiieeiieetteeite ettt et et e ebe et e esbe e taesebeesseessbeeseesnseenseensseenseas pp.7-8

II. Ambito tedrico.-
IL.I. Contextualizacion.-
- Origen de la pintura CriStiana.—...........ccceeeieeiieerieeiiienieeieesee e seeesieeseee s pp.9-11
- Manifestaciones pictdricas del arte cristiano.-
- Ciclo iconografico del Antiguo Testamento.- ............ pp.11-14
- Ciclo iconografico del Nuevo Testamento.- .............. pp.14-17

ILIIL. Cuerpo teodrico.-

- Definicion de pardbola..-.........cccceeeviieriiieiiieniecieeee e pp-18-20
- Exposicion y explicacion de las pardbolas seleccionadas.-............ pp.20-22
ILIII. Descripcion conceptual de 1as obras.- ........cccovveeceiieeiieeciieeciee e pp.22-25
TLIV. RETETENLIES .~ ...eiiniiieiiieiieeie ettt ettt ettt et saaeenbeessaeenseens p.25

III. Ambito técnico.-
II1.I. Metodologia.-
- DeSCriPCION tECIICA. .. .ccuvvieeiieeeiieeeiieeeiee et et e e e e ere e e eaeeeaaee s pp.26-28

- Estudios.-

-Pintura a la acuarela y gouache.-........c.cccceeevveiieniiiiiennnnnn, p-29

-Pintura al pastel y trementina .-...........ccceeevvveevciieenciieceieenne, p-29

-Pintura al 01€0.-.......cccuvieiiiieieeceeee e p-30

TILIL ODBIA.m ettt ettt ettt e st e e bt e esbeeseesnbaenseeens pp-31-33

TV, CONCIUSION. = ..ttt ettt ettt eate e ta e e b e esseeesbeessseesseenseesnsaensseanseesnas p.34
V. BIbHOZIafia.- coeeeieeiieecie et et e e et e e ebaeeeaaeens pp-35-36
Y BN 1 1o 0L TSR pp.37-46



Sumario

El mundo y la historia del arte parecen haber centrado muchos de sus esfuerzos en un
tema particular: la creacion de obras de arte inspiradas en las Sagradas Escrituras. El objetivo de
este trabajo es atender a dicha tendencia para elaborar tanto una investigacion histoérica como una
revision pictorica de dicho tema. Concretamente, dentro del Arte Cristiano, se ha decidido trabajar
tres lienzos por medio de la técnica de la pintura al o6leo, que representan dos parabolas del
Evangelio de Jesucristo. Para poder llevar a cabo este trabajo, se ha realizado un recorrido por el
origen de la pintura Cristiana y sus manifestaciones pictoricas a lo largo de la historia del arte,
ademas de un estudio sobre el término “pardbola”, cuyo desempefio desemboca en la creacion de
dos lienzos que forman un diptico sobre “la pardbola del sembrador” y un lienzo sobre “la
pardbola de la oveja perdida”. El estudio, tanto tedrico como técnico, de la pintura religiosa
determina que la relevancia de las manifestaciones artisticas inspiradas en el Cristianismo han
trascendido los siglos, adaptandose a las tendencias y movimientos artisticos de cada época,
convirtiéndose en uno de los mayores legados culturales y artisticos que integran el patrimonio de la

humanidad.

Abstract

The world and the history of art seem to have focused many of their efforts on a
particular theme: the creation of works of art inspired by the Holy Scriptures. The aim of this work
is to address this tendency to elaborate both an historical investigation and a pictorial review of this
topic. Specifically, within Christian Art, it has been decided to work three canvases using oil
painting technique, which represent two parables of the Gospel of Jesus Christ. In order to carry out
this work, a journey has been made through the origin of Christian painting and its pictorial
manifestations throughout the history of art, in addition to a study of the term "parable", a work that
leads to the creation of two canvases that form a diptych on “the parable of the sower” and a canvas
on “the parable of the lost sheep”.This theoretical and technical study of religious painting
determines that the relevance of artistic manifestations inspired by Christianity have transcended the
centuries, adapting to the artistic trends and movements of each era, becoming one of the greatest

cultural and artistic legacies that make up the heritage of humanity.

Palabras clave

Arte Cristiano - Evangelio - Pardbola - Pintura al 6leo



Agradecimientos

Al que abrio su boca en pardbolas
v declaro cosas escondidas

desde la fundacion del mundo.

Al que por andar desocupado,

desatendio al Serior.

A quien me dio la vida.



I. INTRODUCCION.-

LI. Presentacion del tema.-
“ Entonces acercdndose los discipulos le preguntaron:
- ¢Por qué les hablas por parabolas?
El respondiendo les dijo:
- Porque a vosotros os es dado saber los misterios del reino de los cielos, pero a ellos
no les es dado [...]
[...] Por eso les hablo en pardbolas: porque viendo no ven, y oyendo no oyen ni

entienden.” ?

Es importante destacar que las parabolas son una de las formas literarias, y por
extension al arte pléstico, pictdricas, con mas poder pedagdgico para transmitir un mensaje. En este
sentido, la intencién que ocupa el presente trabajo no es otra que trasladar cierto mensaje al lector y
al espectador de las obras; en concreto una pequefia porcion del relato de los Evangelios y las
ensefnanzas de Jesucristo. Como consecuencia, podemos decir que el tema capital del estudio, es la
representacion de dos pardbolas, por medio de la técnica de la pintura al 6leo sobre lienzo. En
particular, estas son: “la parabola del sembrador” y “la parabola de la oveja perdida”. Asimismo,
se busca aportar una sintesis de los aspectos teoricos relativos a la pintura religiosa cristiana,
ademas de un acercamiento al concepto de parabola, en relacion con las predicaciones y ensefianzas
de Jesucristo; todo ello para crear y definir una version actualizada de dichas parabolas.

En definitiva, lo que se podra encontrar en este trabajo de fin de grado es: una
contextualizacion histérica, relacionada con la pintura cristiana, que ofrece un recorrido a lo largo
de las diferentes obras y autores, que se han dedicado a la representacion de los episodios
contenidos en las Sagradas Escrituras; en particular desde el origen del Arte Cristiano en las
catacumbas, pasando por la gran mayoria de los libros del Antiguo Testamento, hasta las escenas de
la vida de Jesus y la pasion de Cristo. Ademas, la respuesta a una serie de preguntas relacionadas
con el concepto de “parabola” como por ejemplo ;Qué es una parabola? ;Cual es su diferencia del
mito y la fabula? o ;Como se interpretan las pardbolas? Asi como la explicacion del significado de
las parabolas seleccionadas para su representacion. Por ultimo, también podremos ubicar la
descripcidn tanto técnica como conceptual de la obra realizada, ademés de una conclusion de lo

aprendido a lo largo de la elaboracion del trabajo.

1 [Mateo 13:10] La Santa Biblia. Version de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602) —
Revision 1960. Sociedades Biblicas de América Latina.
2 [Mateo 13:13] Ibidem.



LII. Justificacion del tema.-

En términos generales, este apartado busca motivar y definir las competencias que se
aplican a la investigacion. De esta forma, comprenderemos el tema mediante su valor cientifico y
tedrico. En este caso, se justifica el objeto de la investigacion a partir de la exposicion y
actualizacion del arte religioso cristiano, a través de dos pinturas al 6leo. La intencion es resaltar,
dentro de la iconografia cristiana, el papel de las paradbolas de Cristo por su sencillez y su carga
didactica y moral, en el contexto inicial de una sociedad iletrada, en donde las imégenes poseian
una fuerza transmisora evidente, y cuya importancia permanece vigente en la actualidad.

De igual forma, atender a la trascendencia del mensaje cristiano, por medio del trabajo
de incontables artistas que se han dedicado a la representacion de estos temas religiosos. Ya que en
los ultimos afios y a lo largo de la historia del arte, los grandes nombres de la pintura se han
dedicado a este tema en concreto; autores de la talla de Massaccio, Giotto, Fra Angélico, Piero de la
Francesca, Leonardo Da Vinci, Tiziano, Rafael, Miguel Angel, Caravaggio, Bernini, Ribera,
Rubens, etc. Este trabajo representa una oportunidad para realizar una contribucion a la tematica y

continuar con esta labor divulgativa.

LIIL. Objetivos.-

El presente Trabajo de Fin de Grado plantea tres propodsitos, que se quieren lograr por
medio del estudio de las pardbolas, referidas por la predicacion de Jesucristo en los Evangelios
canonicos y apocrifos. El primero de ellos, ahondar en los conceptos que a lo largo de la historia de
la humanidad y concretamente de la historia del arte, han servido como modelos originales de la
ensefanza cristiana, es decir, aquellas aptitudes que sirven como ejemplo del ideal de vida segln las
ensenanzas de Jess. Se busca trabajar ideas de cardcter arquetipico, justo por su naturaleza
trascendente, una serie de ideas que atafien al género humano por su gran valor y preeminencia.
Como argumenta Jos¢ M. Martinez acerca de la temadtica y clasificacion de las parébolas, “dichos
temas son relativos a Dios, a su soberania, al hombre, al sentido de su vida, a su responsabilidad y
destino, a la oracion, al servicio cristiano, etc. todo ello en el marco de un tema central: el Reino
de Dios.”” Estas concepciones estan en la raiz desde la cual debe abordarse la condicion humana,
razon indispensable para comprender aquellos conceptos que aparecen inmutables en el ideario de
las personas y, por consiguiente. aparecen plasmados en las representaciones artisticas de la cultura

occidental.

3 MARTINEZ, José M. Hermenéutica Biblica, CLIE, 1984, p.483.



El segundo objetivo responde a un interés de caracter recreativo. Es decir, se busca “re-
crear” lo ya creado con el fin de entenderlo mejor. De ahi deriva la reproduccion plastica de los
textos sagrados como un género pictorico en si mismo, que se enmarca en la categoria de pintura
religiosa. En relacién directa a este trabajo, esto es por interpretar un conjunto de escenas
presentadas en los textos del Nuevo Testamento; concretamente dos parabolas contenidas en los
Evangelios canonicos de San Mateo, San Marcos, San Lucas y en el Evangelio apdcrifo de Santo
Tomas, las cuales se seleccionan por ser dos de las de mas notable prominencia. Igualmente, se
desea recrear éstas parabolas de Jesus para, de algiin modo, reflexionar y acercarse a su ejemplo de
vida.

Por ultimo, el tercer aspecto depende de una intencion evangelizadora, se procura dar a
conocer las buenas nuevas del Evangelio, dando a luz el Reino de Dios y acercando la promesa
cristiana al mundo del arte. Esta voluntad de ilustrar las pardbolas se fundamenta en materializar en
obras pictoricas el mensaje de Cristo, a fin de manifestar el amor y la fe en Dios, para la gloria del
mismo. Asi pues, consideramos como hipotesis que esa voluntad de “dar a conocer el Evangelio”,
aparecié en el origen del arte cristiano con una evidente vocacion pedagodgica, en medio de una
sociedad mayoritariamente iletrada. Si dejamos a un lado el rol de la Iglesia Catolica Romana como
mecenas del arte, ésta podria ser la principal razon por la cual hallamos tantos artistas que pintan,
dibujan, esculpen y construyen utilizando como base los textos sagrados.

En conclusion y bajo nuestro punto de vista, emprender esta tarea supone revivir el
sentimiento que otrora fue el germen que proporciond al mundo sus mas grandes y manifiestas
creaciones artisticas. Un germen que en los Ultimos afios, y tras un aparente letargo, ha significado
el renacer del interés espiritual en el mundo del arte, demostrando que los artistas siempre han
usado su oficio para significar su vida, y de algin modo buscar aquellos elementos trascendentes

que perciben en la existencia, y que les permiten ejercer un acto de comunion con lo divino.
I1. AMBITO TEORICO.-
IL.I. Contextualizacion.-
Como método introductorio, cabe destacar la evidente deuda que se contrae con los
autores que se han especializado en el estudio y analisis de la pintura cristiana. De ellos se ha

extraido informacidon para esta contextualizacion historica. De dichos autores se da cumplida

referencia en la bibliografia especializada y general.



- Origen de la pintura cristiana.-

En cuanto al tema que nos ocupa, entendemos como pintura religiosa cristiana aquel
género pictdrico que se dedica a representar, con objeto central, las escenas de las Sagradas
Escrituras. En relacion con las temadticas especificas, esta clase de arte no solamente esta motivado
por el sentimiento religioso, sino que busca ilustrar de modo material el mensaje cristiano. El uso de
estas cuestiones no ha variado en gran medida a lo largo de la historia, como nos revela el tedlogo
Juan Plazaola, al hablar del desarrollo de la pintura cristiana después de sus origenes: “/...] San
Paulino de Nola decide pintar en varias iglesias construidas por él, escenas del Antiguo
Testamento, Pero para decorar los absides prefiere simbolos de la Santa Trinidad y de los
apostoles. [...] Parece pues evidente que en la segunda mitad del siglo IV la postura oficial de la
Iglesia es la preferencia por figuras simbdlicas. [...] Pero al mismo tiempo, [...] constata nuevos
temas iconogrdficos y una nueva vision de la figura de Cristo. ™" Esta afirmacion certifica que,
desde sus inicios, el Arte Cristiano es aquel que busca escenificar los episodios del Antiguo
Testamento, asi como los simbolos y alegorias relacionadas con el mensaje de Cristo, la
representacion de su vida, muerte y resurreccion, asi como los hechos de los apostoles junto a las
Epistolas paulinas y universales, recogidas en el Nuevo Testamento.

Es necesario recalcar que, a diferencia del Arte Sacro, que aparece ligado al Arte
Religioso e incluso se confunde en muchos casos, este tltimo no pretende la creacion de imagenes
dedicadas al culto de las mismas, sino que se dedica a la recreacion de escenas biblicas, personajes
o eventos relacionados con las escrituras, con la intencién de exponer sus ensefianzas, pero evitando
su uso como objetos de adoracion. De modo que estas deben apreciarse como obras artisticas sin un
caracter sacralizado.

Una vez aclarado esto, el siguiente punto trata sobre la cronologia de este género;
Primeramente diremos que es una dificil tarea enmarcar la pintura cristiana en un periodo concreto
del tiempo, debido a que sus representaciones aparecen disgregadas por casi todo el espectro de la
historia del arte. Estas abarcan un abanico temporal que contempla las primeras manifestaciones del
Arte Paleocristiano en los siglos I y II, y recorre cada una de las distintas etapas del arte, hasta la
actualidad. Por consiguiente, y empezando por el ya citado arte cristiano primitivo del mundo
antiguo, podemos decir sin riesgo a equivocarnos, que este tipo de pintura ha sido un motivo

frecuente para los artistas de los distintos periodos historicos.

4 PLAZAOLA ARTOLA, Juan. Historia del Arte Cristiano. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos BAC, 1999,
p.20.



El arte Cristiano, resulto ser el grueso de la creacion artistica en la Edad Media, donde
sus manifestaciones se extendieron mas alld de la representacion de escenas del Antiguo
Testamento o del Evangelio, mediante pinturas, mosaicos y esculturas que decoraban las
catacumbas o baptisterios, y empez6 a tomar una mayor expresion en la arquitectura de las iglesias,
las basilicas y las catedrales que se fueron construyendo a lo largo del Romanico y el Gotico. Es
decir, el culto cristiano, junto al mecenazgo de la Iglesia Catélica Romana, convirtieron las
manifestaciones del arte cristiano en el tema predilecto del propio arte. Mas tarde, durante el
Renacimiento, no se restd importancia a las expresiones de la pintura cristiana a pesar de que este
periodo, siguié una corriente antropocenrtista y humanista, con tendencia a la secularizacion, por el
contrario, los artistas seguian acudiendo a este tema de forma recurrente. Como consecuencia de la
Contrareforma, paso a ser un asunto de suma relevancia durante el Barroco, donde muchas de las
imagenes y conceptos que se habian estado pintando en relacion a los pasajes biblicos, adquirieron
un caracter mas complejo y detallado, llegando al extremo de producir algunas de las mejores y mas
relevantes obras pictoricas del arte cristiano en la historia. Del mismo modo, permanecié como una
de las materias sustanciales de la Edad Moderna, que acabd extendiéndose por el mundo
contemporaneo mediante el Neoclasicismo, el Romanticismo y el Realismo, como un género
pictérico en si mismo, que aun a dia de hoy sigue teniendo vigencia. En definitiva, estos hechos
aseguran al Arte Cristiano como uno de los temas mas importantes de la historia del arte, por su
permanencia y continuidad a lo largo del tiempo.

Una vez introducido el tema, y entrando propiamente en la materia que nos ocupa, cabe
senalar que el Cristianismo expres6 su sentido desde la palabra, pero sobre todo por medio de la
imagen. Hablando de su origen, podemos comentar que las primeras pinturas aparecen con una
clara intencioén decorativa. No obstante, en lo que se refiere a la tematica del Arte Paleocristiano en
las catacumbas, no pretende solo decorar estos lugares de reunion, sino manifestar de forma pléstica
escenas relacionadas con el primigenio culto cristiano. Este tipo de arte adquiere una fuerte
influencia de mitemas, tanto de la mitologia grecorromana como de oriente proximo, coincidiendo
estos temas con los de las mitologias paganas. Un claro ejemplo es el Diluvio Universal, como
podemos ver en el fresco de “Noé en el arca” en las Catacumbas de Santa Domitila de Roma, [Vid.
en adelante Anexo de Imdagenes: Img.1] Pero como nos indica Ignacio de M. Cerezeda en su
articulo “El arte Cristiano”: “[...] el arte de las Catacumbas, no tiene mds importancia en el

proceso historico del Arte Cristiano, que el de su nacimiento, o mds bien, su iniciacion”.’

5 CERECEDA, Ignacio de M. “El Arte Cristiano”, en La construccion moderna. Madrid, en la Imprenta de A.
Marzo,1912 Abril 15, (mam.7)

10



Mas adelante aparecen distintas representaciones de caracter simbolico con formas
animales como el pez o el cordero de Dios para sustituir la forma de Cristo, pero finalmente surgen
simbolos antropomorficos, que representan la propia figura de Cristo como “e/ pescador de almas”
o “el buen pastor” en las Catacumbas de Priscila. [Img.2] “Ademads de las imagenes simbolicas de
Cristo, que ampliaron su significacion a alegorias sacramentales, y se fueron creando imdagenes
mas explicitas por si mismas, basadas en los episodios evangélicos "’. Estas representaciones de los
sacramentos también tienen su expresion en la pintura cristiana, siendo las representacion del
Bautismo [Img.3] y la Eucaristia sus temas centrales, aunque en el arte de la Edad Media apenas
surgen obras con dichos motivos. Después de la Paz de la Iglesia en el siglo IV, con el Edicto de
Milan, el arte religioso entra en una nueva etapa. Empiezan a representarse episodios biblicos tanto
del Antiguo como del Nuevo Testamento con mas frecuencia. Por consiguiente, y cerrando con el
apartado que se refiere al origen de la pintura cristiana, entramos en un nuevo bloque de
investigacion que expone los dos ciclos iconograficos en los que podriamos dividir las
manifestaciones pictdricas del Cristianismo; primero del Antiguo Testamento y después del Nuevo

Testamento.

- Manifestaciones pictoricas del arte cristiano.-

Este apartado se desarrolla mediante un recorrido por las obras y autores que trabajaron
este tema y que se han seleccionado segun el propio gusto y criterio del autor de este trabajo. El
recorrido sigue el orden explicito de los libros de la Biblia, el cual se ha decidido estructurar en dos

grupos, de acuerdo con el criterio que se sigue en las Sagradas Escrituras.

- Ciclo iconografico del Antiguo Testamento.-

Empezando por el grupo de libros del Pentateuco, y concretamente con las
representaciones del libro del Génesis, encontramos obras como el renombrado fresco de Miguel
Angel conocido como “La creacion del hombre”, pintado en el afio 1511 en la boveda de la Capilla
Sixtina, en una estancia del Palacio Apostolico del Vaticano, que el pintor renacentista “decora con

nueve episodios del Génesis: de la creacion hasta el pasaje de la embriaguez de Noé’’. [Img.4]

6 MARTINEZ DE LA TORRE, Cruz; GONZALEZ VICARIO, M* Teresa ; ALZAGA RUIZ, Amaya. Mitologia
clasica e Iconografica cristiana UNED, Editorial Ramoén Areces, 2010

7 AZNAR ALMAZAN, Yayo; LOPEZ DIAZ, Jests. Introduccion a la historia del arte. Madrid, Editorial Centro de
Estudios Ramoén Areces, S.A. 2014 p.94

11



Del mismo modo, centrados en el mismo pasaje biblico podemos observar el famoso
triptico de Jheronimus Bosch, que aborda este mismo tema, el cual se pinté apenas unos afios antes,
en el afio 1503 y fue bautizado como “El jardin de las delicias”. En ésta pintura se nos muestra en
tres paneles “el/ mundo durante el tercer dia de la creacion, [...] la obra de la creacion, que
culmina el sexto dia con la introduccién de Eva.”® Ademas de representar a “la humanidad antes
del diluvio universal y, [...] el infierno” °. [Img.5] Similarmente, otros artistas como Tiziano,
Durero o Rubens pintan episodios relacionados con el paraiso terrenal y el pecado original, con la
consiguiente caida del hombre. De ello da buena cuenta el Museo Nacional del Prado, donde
permanecen conservadas las dos tablas conocidas por el titulo de “Adan y Eva”, que pintd Durero en
el ano 1507, el lienzo de Tiziano “Addn y Eva en el paraiso terrenal”, del afo 1550 o la copia del
mismo realizada por Rubens en el 1628'. [Img.6] Sobre el mismo concepto biblico, pero medio
siglo antes que el Bosco, pinta Masolino da Panicale, junto al joven Massaccio, los frescos de la
Iglesia del Carmen, en Florencia, conocidos por el titulo de “La expulsion de Adan y Eva del
paraiso”, entre los anos 1426 y 1427 y que decoran la capilla Brancacci. [Img.7] Si apelamos a un
simil de otra escuela de pintura, pero que recurre al mismo tema, observamos que en el afio 1470
pinta el flamenco Hugo Van Der Goes, un dleo sobre tabla que tituld “Caida del hombre™”, y que
permanece conservado en el Museo Kunsthistorisches de la ciudad de Viena. [Img.8] Siguiendo con
la secuencia cronoldgica de la Biblia, nos encontramos con la historia de los primeros hombres, en
la época de los grandes patriarcas. En este apartado entraria, por ejemplo, la obra de estilo
renacentista de Jacopo Robusti “el Tintoretto”, conocida con el nombre de “Cain y Abel”, realizada
con pintura al 6leo sobre lienzo en el afio 1552. ' [Img.9]

Las grandes catastrofes del Antiguo Testamento, es la parte que ejemplifica obras como
el ya citado Diluvio Universal, como podemos ver en la representacion al fresco de Miguel Angel,
[Img.10.1] realizada en el ano 1509, o la escena del mismo episodio biblico, pintada al 6leo sobre
tabla en el afio 1530, por el pintor de estilo manierista Jan Van Scorel, que logra reflejar un escena
que consigue conjugar figuras derivadas de la pintura de Miguel Angel “con el paisaje nocturno,
tipologia caracteristica de la tradicion nérdica”. '? [Img.10.2] Otro episodio contemplado en el
mismo bloque iconografico es el de la Torre de Babel, como dejo plasmado Pieter Brueghel “e/

Viejo”, en la Unica de las tres versiones que se conserva en el Museo Kunsthistorisches, una escena

8 FISCHER, Stephan. Iheronimus Bosch. La obra completa K6ln, TASCHEN GmbH, 2016, p.247

9 Ibidem.

10 RIELLO, José Maria. “Addn y Eva”, Tiziano. En la Guia del Prado. (pp.252,253) Madrid, Museo Nacional del
Prado, 2% edicion revisada, 2009; ATERIDO, Angel. Ibidem. (pp.406-407).

11 <https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail > Consultado el 10 de Julio de 2020

12 <https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392{f6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da04 1f

> Consultado el 11 de Julio de 2020

12


https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da041f

pictdrica en la que el autor capta la esencia del pasaje biblico al representar una torre que “... no
esta hecha para que viva nadie en ella, ni para defenderse, ni para dar lustre y gloria a la ciudad;
su unica ambicion es emprender el asalto del cielo, que tarde o temprano esta segura de poder
perforar.” P [Img.11]

Asimismo podemos encontrar la representacion de la vida de los grandes patriarcas en
obras como “El sacrificio de Isaac”, de Caravaggio [Img.12] terminada en el afo 1604, y que
representa el momento en el que Dios manda a Abraham sacrificar a su propio hijo, Isaac. O la obra
sobre el mismo tema y con titulo homénimo de Rembrandt, 6leo sobre lienzo pintado en el afio
1635 cuya escena “ reviste la apariencia de un golpe de efecto. Sorprendido por la irrupcion del
angel.'* [Img.12] “La riia de Ismael e Isaac”, de Luca Giordano (1964), [Img.13] “La
reconciliacion de Jacob y Esau”, de Pedro Pablo Rubens (1624), [Img.14] o “El suefio de Jacob”,
de José¢ de Ribera del afio 1639, donde “el Esparioleto” logra una metafora visual muy sutil, al
pintar la escalera hacia el cielo que nombra el pasaje biblico, como un haz de luz que bafia el rostro
de Jacob. [Img.15]

En el bloque de los libros histéricos, y continuando con el libro del Exodo, se
representan los episodios relacionados con la salida de los hebreos del antiguo Egipto, y su
liberacion de la mano de Moisés, quien los condujo a la tierra prometida. Esto quedo plasmado en
obras como “Moisés frente a la zarza ardiente” un 6leo sobre tela de Domenico Fetti, pintado entre
1613 y 1614, que esta en el Museo de Historia del Arte de Viena. [Img.16] En las representaciones
de las plagas de Egipto, como por ejemplo “La quinta plaga de Egipto”, un 6leo de 1800, en el que
Joseph M. Turner representa la misteriosa y contagiosa enfermedad que afect6 al ganado egipcio,
elaborado en el estilo pictorico tipico del romanticismo, pero con la influencia de la “tradicion
nordica de escenarios naturales con matices fantdsticos”. ° [Img.17] La entrada en el desierto del
pueblo de Israel y la provision del mand de Dios, se ejemplifica en la obra de Tintoretto “La
recogida del Mand”, de estilo renacentista italiano y pintada en 1577. [Img.18] El episodio del
Monte Sinai y las tablas de la ley representadas por Rembrandt, Ribera o Philippe de Champaigne.
Y, finalmente, el pasaje de la entrada en la tierra prometida, como podemos ver en la obra realizada
al oleo sobre carton “Moisés viendo la tierra prometida” del paisajista Friedrich Edwin Church,
terminada en el afio 1846. [Img.19]

Pasando rapidamente por los libros de los jueces, de los reyes y los profetas de Israel,
podemos destacar los episodios de la consolidacion de la monarquia en Israel por medio de obras

como “Sanson y Dalila”, una brillante acuarela de estilo simbolista y realizada en el afio 1882 por el

13 DENIZEAU, Gérard. La Biblia explicada a través de la pintura. Barcelona, LAROUSE, 2015, p.42
14 Ibidem. p.51
15 Ibidem. p.70

13



pintor Gustave Moreau. [Img.20] “Saul y David” de Rembrandt, pintura creada en un plazo de cinco
afios, alrededor del afo 1650 y que podemos encontrar expuesta en La Galeria Real de Pintura de
Mauritshuis” [Img.21]; o el oleo sobre tela realizado en 1878, y que recibe el mismo nombre,
elaborado por el pintor Ernst Josephson. [Img.22] Por otra parte, observamos en el famoso capitulo
del rey David, obras como “David venciendo a Goliat” de Caravaggio [Img.23] o el “David y
Goliat” de Tiziano, una obra que representa “e/ momento inmediatamente posterior a la victoria de
David, cuya postura de rodillas y con los brazos en alto hacia la misteriosa luz que cae del cielo” '°
sirve como gesto de debida alabanza al Todopoderoso. [Img.24] Por ultimo, y cerrando con el
bloque de libros del reinado de Israel. destacamos el episodio de “El juicio de Salomon™ de la mano
del pintor normando Nicolas Poussin, donde podemos ver representado el juicio entre dos madres
que reclaman el mismo hijo, y donde el rey Salomon“ aparece sumido en una reflexion cuya
profundidad solo delatan sus ojos y sus manos” '’ [Img.25]; o la representacion de “El cautiverio
de los hebreos en Babilonia”, realizado al 6leo en el 1858 por Joaquin Ramirez, y conservado en el
Museo Nacional del Arte de México. [Img.26] En relacion con los libros sapienciales o poéticos
dejaremos su desarrollo de lado. por carecer de episodios notables representados en la historia del
arte, y esto es por su caracter didactico y no histérico, lo cudl dificulta traducir estas ideas en un

lenguaje pictorico.

- Ciclo iconografico del Nuevo Testamento.-

A partir del nacimiento de Cristo, establecemos cuatro grupos diferenciados de libros;
El primer bloque recoge la historia de Jests en los cuatro evangelios; el segundo relata los Hechos
de los Apdstoles; en el tercer grupo encontramos los libros didacticos que contienen las epistolas
paulinas y generales y, por ultimo, el libro de las Revelaciones mas conocido como el Apocalipsis.

De las obras mas relevantes en relacion con la infancia de Jesus, encontramos por
ejemplo “La anunciacion” de Fra Angélico, una pintura en la cual se muestra la escena narrada en
el primer capitulo del Evangelio de Lucas, y que representa el momento en el que “el angel Gabriel
saluda reverente a la Virgen, [...] quien inclina ligeramente la cabeza para mostrar su sumision” '*
recibiendo el anuncio de la concepcion del Hijo de Dios. [Img.27] Analogamente e inspirada en el

mismo pasaje, encontramos la obra realizada entre los afios 1597 y 1600 por el Greco, que se

conserva en el Museo del Prado, [Img.28]; o el 6leo sobre lienzo, de Murillo, pintado medio siglo

16 DENIZEAU, Gérard. La Biblia explicada a través de la pintura. Barcelona, LAROUSE, 2015, p.91

17 Ibidem. p.93

18 UPJOHN, Everard; WINGERT, Paul; MAHLER, Jane Gaston. RENACIMIENTO Arte Italiano Nordico y Espaiiol.
Madrid - Barcelona, DAIMON, 1984, p.85

14



mas tarde, en 1660, y conservado en el mismo museo. Estas son dos obras que, aparte de describir
el mismo acontecimiento, comparten un elemento simbdlico comun: la representacion de un
conjunto de angeles en la parte superior de los lienzos, que parecen estar celebrando la buena nueva
[Img.29]. Por supuesto, uno de los temas mas recurrentes en la pintura Cristiana es el propio
nacimiento de Cristo, un acontecimiento que se representa en obras como la pintura de Federico
Barocci, conocida como “La Natividad”, de estilo naturalista mistico, y “cuyo punto focal es el
Niiio, al que la Virgen semiarrodillada contempla con arrobo.” "’ [Img.30] La obra homoénima de
Giovanni Battista Tiepolo, de 1732, que est4 en la Basilica de San Marcos en Venecia, [Img.31] y
que también utiliza el recurso de enfocar la luz sobre el nifio Jests, para enfatizar la atencion en él,
y convertirlo en la figura principal de la obra. Contrastando con lo que ocurre en la “Adoracion de
los pastores” de Domenico Girlandahio, una obra pintada en 1485, y conservada en la Capilla
Sassetti de la Iglesia de la Santa Trinita de Florencia, [Img.32] en la que, si bien el nifio se sitia
como el centro de la escena, es Maria la que ocupa el lugar preponderante y quien recibe un mayor
peso compositivo en la obra. Por otra parte, de los episodios de su infancia podemos destacar
también obras como “La masacre de los inocentes”, un 6leo sobre tabla pintado por Rubens en
1611, con su caracteristico estilo Barroco. “La presentacion de Jesus en el templo”, de Francisco
Rizi, realizado hacia el ano 1663 y de fuerte influencia veneciana [Img.33], o el 6leo sobre tabla
conocido con el titulo de “Jesus entre los doctores”, elaborado en el afio 1506 por Alberto Durero.

Esta ultima, estd expuesta en el Museo Nacional Thyssen-Bornemisza y representa el capitulo en el

que Jesus se pierde en el templo de Jerusalén para discutir con los maestros de la ley judia, [Img.34]
y que, como dato curioso, representa a Jesus con una larga melena rubia.

Continuando con la vida publica de Jesus, podemos ver episodios como la eleccion de
los doce apostoles en el fresco “Vocacion de los apostoles”, de Domenico Girladahio, elaborado en
1481, y conservado en la Capilla Sixtina del Vaticano. [Img.35] Los episodios relacionados con los
milagros de Jesus, como por ejemplo, el “Milagro de los panes y los peces”, realizado entre los afos
1620 y 1623, por Giovanni Lanfranco, y que esta en la Galeria Nacional de Irlanda; [Img.36] En esa
misma linea, la escena de la curacion del paralitico en la piscina de Betesda, representada en la obra
realizada al 6leo sobre tela, alrededor de 1667, y conocida como “El milagro de la Piscina” de
Bartolomé Esteban Murillo [Img.37]; o “La resurreccion de Lazaro” de José de Ribera, una obra
maestra de 1616, en la que el autor “crea una luz intensa y dramatica que participa en la narracion

al resaltar tanto la mano de Cristo que sefiala a Ldzaro como el enfdtico gesto del resucitado”. %’

19 JIMENEZ-BLANCO, Maria Dolores. “E!l Nacimiento”,Barocci. En La Guia del Prado. Madrid, Museo Nacional del
Prado, 2° edicién revisada, 2009, p.243
20 PANCORBO, Alberto. “La resurreccion de Lazaro”, Ribera. En La Guia del Prado. Madrid, Museo Nacional del
Prado, 2% edicion revisada, 2009, p.76.

15



[Img.38] En relacion con las pardbolas, que es el tema principal de este trabajo de investigacion,
destacaremos, por ejemplo, “La pardbola del trigo y la cizarnia”, de Abraham Bloemart, [Img.39]
donde podemos ver como ‘el diablo, identificado por sus cuernos y su cola, siembra mala hierba
(o cizaiia) en el campo donde se ha plantado trigo, mientras los campesinos duermen.”*' En esta
escena pictorica, Bloemart logra representar la ensefianza espiritual biblica, cuando plasma, con
acierto, la coexistencia entre el bien y el mal, (a la cual hacia referencia Jesus en la parabola),
ademas de senalar directamente la ineludible separacion entre redimidos y perdidos en la
consumacion de los tiempos. Por otro lado, destacan “La pardbola del Sembrador”[Img.40] o la
pardbola de “Los vifiadores infieles”, de Abel Grimmer [Img.41] dos obras que, tanto en su estilo,
como su tematica, son muy parecidas, ademds de por su formato pequefio y la utilizaciéon de
elementos frecuentes en su produccion. La diferencia mas notable es la referencia pictorica a cada
pardbola, es decir, mientras que la primera nos muestra a Jesus junto a sus discipulos, en la parte
inferior derecha, donde son instruidos frente a un campo en donde un hombre siembra, en la
segunda, Jesus y los discipulos, situados esta vez en la parte inferior izquierda, reciben la doctrina
tomando como ejemplo una vifia y sus trabajadores. Es interesante ver como, a pesar de la
diferencia doctrinal de cada parabola, la representacion es casi la misma, y tal vez esto se deba al
éxito que tenian en su €poca las obras inspiradas en los calendarios medievales, lo cual no deja de
ser curioso, por representar edificios del siglo XVII en la época de Jests, en un evidente acto
anacronico. Asimismo, por nombrar alguna de las muchas representaciones inspiradas en este estilo
narrativo, destacamos “La parabola de los talentos” de A.N. Mironov, [Img.42] o “La parabola de
la paja y la viga” de Domenico Fetti, etc. [Img.43] dos obras poco conocidas por pertenecer a
colecciones privadas.

Por ultimo, concluiremos este recorrido por las manifestaciones de la pintura cristiana,
nombrando algunas obras de la Pasion de Cristo, que contempla su juicio, crucifixion y
resurreccion. Del mismo modo, se considera dejar fuera de esta contextualizacion tanto la
iconografia mariana y la hagiografia, por considerarse arte sacro, asi como los Hechos de los
Apostoles, los libros didacticos y el libro de las Revelaciones, con la intencion de detenernos en el
punto en donde el trabajo que nos ocupa, recupera su cauce, esto es, las pardbolas del Evangelio.
Para finalizar esta contextualizacion, como se ha dicho previamente, nombraremos algunas obras
del bloque de la Pasion, como por ejemplo: “La flagelacion de Cristo” de Piero de la Francesca,
una obra pintada en un claro estilo renacentista y que representa el momento en el que Jesus recibio

los latigazos de los guardias romanos, hasta que estos se cansaron. [Img.44]

_Walters 372505. mg> Consultado el 24 de Mayo de 2021

16


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg

También podemos nombrar sobre el mismo momento de la Pasion, “La coronacion de espinas™ de
Leandro Bassano, [Img.45] donde el autor logra captar el dramatismo de la escena con elementos
pictdricos, como la prominente lagrima que cae sobre la mejilla de Cristo, o el color oscuro de la
pizarra donde esta pintado, la cual ayuda a crear un ambiente lugubre en la escena, que apenas tiene
dos focos de luz. Sin embargo, cabe destacar, que al igual que ocurria en las parabolas de Abel
Grimmer con los edificios, no pasan desapercibidas las armaduras de los guardias romanos,
representadas con una clara inspiracion medieval, lo cual resulta ser una imagen inadecuada de la
armadura militar romana que llevaban las tropas en los tiempos de Jesus. Siguiendo con las
sucesion cronolédgica, después del juicio y la flagelacion, nos encontrariamos ante la escena de la
subida al Golgota. La obra realizada por Tiziano, conocida como “Cristo con la cruz a cuestas”
[Img.46] es un ejemplo de esta parte del relato biblico. El pintor representa a Jests junto a Simén de
Cirene, quien fue obligado a ayudar a Cristo a cargar la cruz, y lo hace por medio de un primerisimo
plano del Mesias, que dirige la mirada directa al espectador; ademas el autor acude a un elemento
recurrente en este tipo de pinturas, que es enfatizar el sufrimiento de Jesis por medio de una
lagrima que recorre su mejilla. Llegando ya al final del relato de la Pasion de Cristo, nos
encontramos ante la representacion de “La piedad”, de la mano de autores como Alonso Cano
[Img.47] o de Jordaens Jaques, [Img.48] obras que representan el momento después de la muerte de
Jesus, donde Maria, “que sostiene en su regazo el cuerpo muerto de Cristo conduce implorante la
mirada al cielo” * en ambas obras, aunque, mientras que en la primera pintura son un grupo de
angeles quienes estan presentes, en la segunda son José de Arimatea, Maria Magdalena, Nicodemo,
etc. Para finalizar este ciclo iconografico, no puede dejarse de lado una de las mas trascendentes
imagenes del arte Cristiano: la crucifixion. Tres de las mas relevantes representaciones de este
momento histdorico son el “Cristo crucificado” de Veldzquez,[Img.49] de Murillo,[Img.50] o de
Goya,[Img.51] que se conservan en el Museo del Prado, y de las que sabemos que, al menos, la de
Goya estd inspirada en la de Velazquez, siendo que las tres parecen estar relacionadas, por utilizar
casi la misma composicién y gama cromatica. Diferenciandose apenas por la postura de Jesus y la
técnica pictorica especifica de cada autor. Por ultimo, quedaria referirse a la resurreccion de Cristo,
representada en obras como el retablo pintado al temple, de Juan Correa de Vivar, titulado “La
resurreccion de Cristo” [Img.52] que representa a un Jesus triunfante saliendo del sepulcro, frente a
la estupefacta reaccion de los soldados. Aunque el pintor si que representa la sepultura sobre la
pefia, tal y como lo nombra el texto biblico, también aparece un anacronismo, o al menos un fallo de

interpretacion del texto al situar un sarcofago tras la figura de Jests.

22 <https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e>
Consultado el 24 de Mayo de 2021

17


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e

IL.II. Cuerpo teorico.-

- Definicion de parabola.-

Debemos atender pues, a la cuestion fundamental de esta trabajo: ;Qué es una parabola?
Ademas de una serie de interrogantes que acompafian a esta primera pregunta: ;Cudl es su
diferencia del mito y la fabula?, ;Como se interpretan las pardbolas? Y ;Por qué Cristo hizo uso de
este recurso?

Seglin la Real Academia de la Lengua Espafiola, éste término procede del latin
“Parabola”, y éste del griego mopafolr| (parabolé). Su primera acepciéon declara que una parabola
es: una “narracion de un suceso fingido del que se deduce, por comparacion o semejanza, una
verdad importante o una enseiianza moral.” ¥ Aunque ésta es una definicion adecuada, creemos
que no aclara del todo bien el significado pleno del término, ya que lo describe de un modo
filolégico que no incorpora otros aspectos esenciales. En el ambito teologico, la definicion que
generalmente se acepta es: “que una parabola es la narracion real o verosimil, con una accion
propia que ilustra una verdad espiritual’* y, por ello, para el sentido de este trabajo se ajusta mas
la segunda definicion. Nos interesa subrayar la parte en la que se refiere a una narracion real o
verosimil en contraposicion a la narracidon de un suceso fingido que expone la R.A.E, considerando
que se adecua mas al sentido del concepto y lo enriquece. Por otro lado, también nos interesa hacer
énfasis en la parte que describe el significado de la parabola, como una narracion que ilustra una
verdad espiritual y no s6lo una verdad importante o una ensefianza moral. Entendiendo que las
parabolas de Jesucristo se refieren a ensefanzas que abarcan un espectro mas amplio que el de la
simple moralidad, y que contemplan doctrinas mas relacionadas con la realidad espiritual del
mundo. Analizando dicha definicion de un modo mas exhaustivo y en relacion al sentido que se
otorga a dicho término en el diccionario biblico de W.W. Rand, encontramos que el término
parabola deriva del “Griego PARABOLE, una comparacion [...] y del Hebreo MASHAL, similitud,
traducida proverbio en [Prov. 1:1]. En su sentido mas lato significa cualquiera clase de enserianza
por medio de analogia o figura, e incluye las metdaforas [...] proverbios o mdximas |[...]
expresiones proféticas oscuras [...] signos tipicos o simbdlicos [...]. En su sentido mads riguroso,
como en muchas de las ensenianzas de Cristo, es una corta narracion de algun acontecimiento real

o posible que se emplea para aclarar o acentuar alguna verdad espiritual.

23 <https://dle.rae.es/parabola> Consultado el 15 de enero de 2021

24 TRENCHARD, Ernesto. Introduccion a los Cuatro Evangelios, Madrid, Editorial Literatura Biblica, 1981 (3* Ed),
p-98

25 RAND W.W. El Diccionario de la Santa Biblia (Con grabados, mapas y tablas). San José, Costa Rica, Editorial

Caribe [reimpresion de la American Tract Society de la edicién de 1890] p.489

18


https://dle.rae.es/par%C3%A1bola

Como podemos observar en esta definicion, hay dos sentidos que se le aplican al mismo
concepto, el primero est4 relacionado con la idea de poner una cosa al lado de otra, para compararla.
Podriamos decir que es una historia o dicho terrenal (tangible o inferior) que utilizamos para
expresar una ensefianza celestial (espiritual o superior). Mientras que el otro sentido tiene mas que
ver con el concepto de “proverbio”, proveniente de la palabra griega “paroimia”, el cual se refiere a
un dicho que algunas veces ha llegado a ser comun entre el pueblo, y a veces tiene una ensefianza
escondida o dificil de entender. Ahora bien, ;Cudl es la diferencia que existe entre una parabola y el
mito o la fabula? Las principales diferencias tienen que ver con que la parabola responde a un hecho
real, verdadero y conocido, el cual siempre obedece a las normas de la naturaleza, mientras que las
fabulas y los mitos relatan sucesos que solo podrian ocurrir en el espacio que ocupa la imaginacion.
En la misma acepcion de “pardbola” del diccionario biblico, encontramos que, una parabola
“difiere de la fabula, en que ésta se vale de animales o plantas a quienes se atribuye el raciocinio a
fin de aprobar o censurar alguna linea de conducta* *°; por afadidura entendemos que el objeto
principal de éstos es entretener o transmitir una moraleja o un pensamiento de la sabiduria humana,
mientras que la finalidad principal de las parabolas es transmitir una leccion espiritual, superior a la
materia.

Otra de las preguntas que nos atafien seria: ;Coémo se interpretan las pardbolas? La
forma literaria parabolica puede resultarnos en apariencia tan sencilla, que puede llevarnos a pensar
que su interpretacion ha de ser igualmente sencilla. No obstante, su sentido narrativo y figurativo,
conlleva una problemadtica propia en su interpretacion. Esto ha llevado a muchos tedlogos a
desacertar en la vision exacta de la realidad espiritual que se expone. Asi pues, debemos atender a
las normas generales de la hermenéutica biblica, para llegar al profundo significado que éstas
contienen, atendiendo, por ejemplo, a preceptos coémo: “buscar la verdad central que cada
paradbola ilustra, entender que no todos los detalles de una pardbola tienen significado espiritual,
examinar las pardbolas a la luz de la doctrina biblica, etc.””’

En tltimo término, debemos ser muy cuidadoso para no malinterpretar la esencia de la
sabiduria espiritual que se nos transmite. Concluyendo este apartado, nos viene a la mente una de
las preguntas mas relevantes que podriamos plantearnos ;Por qué Cristo hizo uso de este recurso?
En relacion a este aspecto, no es muy dificil comprender los grandes atributos de la divulgacion de

un discipulado por medio de las parabolas.

26 Rand W.W. EI Diccionario de la Santa Biblia (Con grabados, mapas y tablas). San José, Costa Rica, Editorial Caribe

[reimpresion de la American Tract Society de la edicion de 1890] p.489-490

27 TRENCHARD, Ernesto. Introduccion a los Cuatro Evangelios, Madrid, Editorial Literatura Biblica, 1981 (3* Ed),
p.225-228

19



De esa manera, entendemos que Jesus se sirvid de este recurso para ilustrar la verdad
del espiritu, por medio de una férmula que fuese facilmente recordada, que pudiera despertar la
consciencia de los hombres de forma indirecta, y que utilizara una simbologia que las personas de
todas las épocas pudieran reconocer sin mayor complicacidon, (como por ejemplo, el uso de
elementos cotidianos o referencias a la naturaleza). Sin embargo, es de suma relevancia recalcar una
cualidad clave de las parabolas que no podemos encontrar en ningun otro tipo de figura literaria,
como es la propiedad de revelar la verdad a los discipulos sinceros y adeptos, dispuestos de corazén
y esconderla a los oyentes rebeldes y carentes de interés espiritual. Como podemos leer en el
capitulo 13 del Evangelio de Mateo, en palabras de Jesus: “al que tiene le sera dado, y tendra en
abundancia; pero al que no tiene , aun lo que tiene le serd quitado” ** es decir, para los hombres
con una mente centrada en lo material, estos principios carecerian de importancia, mas a aquellos
que estan al servicio del espiritu, las parabolas sefialan una ley espiritual y moral intangible, y de

aplicacion universal.

- Exposicion y explicacion de las parabolas seleccionadas.-

- La parabola del Sembrador.-

“He aqui, el sembrador salio a sembrar. Y mientras sembraba, parte de la semilla cayo
junto al camino; y vinieron las aves y la comieron. Parte cayo en pedregales, donde no habia
mucha tierra; y broto pronto, porque no tenia profundidad de tierra; pero salido el sol, se quemo, y
porque no tenia raiz, se seco. Y parte cayo entre espinos; y los espinos crecieron, y la ahogaron.
Pero parte cayo en buena tierra, y dio fruto, cudl a ciento, cudl a sesenta, y cudl a treinta por uno.
El que tiene oidos para oir, oiga.” *

En esta parabola, Jesus hace referencia al destino que seguira una misma clase de
semilla en diferentes terrenos. Primero habla de un terreno endurecido al borde de un camino.
Efectivamente “la semilla que cae en un camino [...] no puede brotar porque la tierra es dura y
carece de humedad’’. El segundo tipo de terreno apenas cubre las rocas con una capa de escasa
profundidad, esto quiere decir que la cantidad de tierra es insuficiente para que una semilla pueda
brotar. En relacion a la tierra que podria haber sido buena, pero se ha llenado de espinos, deducimos
que la maleza ahoga los brotes y no los deja crecer. Por ultimo, el buen terreno es aquel que se ha

cultivado y preparado bien para la siembra.

28 [Mateo 13:11-12] La Santa Biblia. Version de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602) —
Revision 1960. Sociedades Biblicas de América Latina.
29 [Marcos 4:1-9] Ibidem.

30 NEAL, Charles L. Pardbolas del Evangelio,Barcelona, Casa Bautista de Publicaciones, (1* Edicién condensada),
1972, p.14

20



Esta parabola, junto a la pardbola del “trigo y la cizafia”, son dos de las tinicas que
reciben una explicacion directa de Cristo, que aclara el significado de sus simbolos, y las hace servir
como ejemplo para interpretar las demas pardbolas:

“Oid, pues, vosotros la parabola del sembrador: Cuando alguno oye la palabra del
reino y no la entiende, viene el malo, y arrebata lo que fue sembrado en su corazon. Este es el que
fue sembrado junto al camino. Y el que fue sembrado en pedregales, éste es el que oye la palabra, y
al momento la recibe con gozo, pero no tiene raiz en si, sino que es de corta duracion, pues al venir
la afliccion o la persecucion por causa de la palabra, luego tropieza. El que fue sembrado entre
espinos, éste es el que oye la palabra, pero el afan de este siglo y el enganio de las riquezas ahogan
la palabra, y se hace infructuosa. Mas el que fue sembrado en buena tierra, éste es el que oye y
entiende la palabra, y da fruto, y produce a ciento, a sesenta, y a treinta por uno.”’

Con respecto a la interpretacion de las comparaciones que Jesus utiliza, nos indica que
la “semilla” es la “palabra del Reino”, que hace referencia directa al mensaje del Evangelio. Se
deduce que El es el Sembrador, junto a todos los discipulos que predican su palabra. Y por ultimo,
los terrenos corresponden a aquellos que oyen su mensaje, mientras que las caracteristicas de cada
terreno se refieren a la disposicion de sus corazones a recibir el Evangelio. Es decir, la semilla junto
al camino representa los corazones endurecidos y profundamente indiferentes. La semilla que cayo
en pedregales, representa los corazones de las vidas superficiales. La semilla que cayd entre
espinos, se refiere a los corazones susceptibles a las cosas materiales, mientras que la buena tierra

remite a los corazones preparados para la recepcion de la palabra de Dios.

- La parabola de la oveja perdida.-

“;Qué hombre de vosotros, teniendo cien ovejas, si pierde una de ellas, no deja las
noventa y nueve en el desierto, y va tras la que se perdio, hasta encontrarla? Y cuando la
encuentra, la pone sobre sus hombros gozoso; y al llegar a casa, reune a sus amigos y vecinos,
diciéndoles: Gozaos conmigo, porque he encontrado mi oveja que se habia perdido. Os digo que
asi habra mas gozo en el cielo por un pecador que se arrepiente, que por noventa y nueve justos
que no necesitan de arrepentimiento.”*

La interpretacion de esta parabola viene implicita en la propia narracion, concretamente

en la parte final del texto, del que se desprende que “Dios, en su gracia y amor, se interesa en lo

que se ha perdido, y se goza cuando es hallado.”® En una clara referencia a los pecadores

31 [Marcos 4:13-20]La Santa Biblia. Version de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602) —
Revision 1960. Sociedades Biblicas de América Latina. Ibidem.

32 [Lucas 15:3-7] Ibidem.

33TRENCHARD, Ernesto. Introduccion a los Cuatro Evangelios, Madrid, Editorial Literatura Biblica, 1981 (3* Ed),
p.242

21



redimidos. En esta parabola Jesus utiliza una semejanza comtin en muchas de sus ensefianzas, y ésta
es la comparacion entre el pueblo de Dios y un rebafio de ovejas. Cada oveja hace referencia a cada
creyente, mientras que el Pastor es el propio Dios.

Sintetizando el tema que trata, diremos que ésta es una parabola que sirve para mostrar
el caracter y los atributos de Dios, dando a conocer su personalidad a los seres humanos. De ello
resulta necesario decir que se muestra el perdon y la misericordia de Dios, por medio de una escena

de busqueda de lo perdido y de alegria por lo encontrado.

IL.II1. Descripcion conceptual de las obras.-

A continuacion se describe el contenido compositivo de los lienzos, ademas del
significado de su simbologia, dejando a un lado el comentario de los aspectos técnicos, para
describirlos en un apartado que se desarrolla mas adelante.

La inspiracion del tema se extrae directamente de “la pardbola del sembrador”, razdén
por la cual se decide utilizar el propio nombre de la parabola como titulo, con el fin de aludir
directamente al concepto de la misma. Es importante recalcar que los modelos humanos utilizados
en la pintura, se extraen de la serie pictorica de “El Apostolado”, realizada por José de Ribera, y
expuesta en el Museo del Prado, mientras que el resto de referentes de la obra se obtiene de
fotografias de archivo en Internet.

Por consiguiente y entrando en la descripcion conceptual, diremos que la escena
muestra un total de cuatro personas: dos en el lienzo izquierdo (copias del San Pedro y San Andrés
de Ribera) y dos en lienzo derecho, (copias del San José y San Bartolomé, también de Ribera). Las
figuras se ubican una al lado de otra, ocupando dos planos diferenciados. En el primer plano
encontramos, de izquierda a derecha, una primera figura posando a tres cuartos desde atras, es decir,
se muestran tres de las cuatro partes del rostro y la espalda. El cuerpo no aparece de frente, sino que
el busto muestra la cabeza girada del lado contrario a los hombros, de manera que vemos la mejilla
derecha, mientras que la izquierda se funde en la oscuridad del fondo. En el mismo plano vemos
también la tercera figura, en una variacion de la postura anterior, llamada pose a tres cuartos
delantero. Esta vez se muestra la parte delantera del cuerpo, dispuesta en la direcciéon contraria a la
primera figura, los hombros tampoco se ven alineados con el frente, y la cabeza aparece ligeramente
girada, mostrando todo el rostro. Aunque cominmente, en este tipo de posado el modelo dirige su

mirada al frente, aqui aparece dirigiendo la mirada hacia la parte superior del lienzo.

22



Siguiendo con el segundo plano, observamos a la segunda figura en un posado frontal,

que se nos presenta con los hombros alineados y la cabeza también alineada hacia delante. Y, por
ultimo, la cuarta figura también aparece con un posado a tres cuartos delantero, como la tercera,
aunque ésta si que cumple con el canon del retrato, de aparecer mirando hacia el frente.
Asimismo se puede diferenciar un tercer plano que muestra un fondo neutro, que podemos ver
atravesado diagonalmente por un haz de luz, que va desde la esquina superior izquierda del primer
lienzo, hasta la esquina inferior derecha del segundo lienzo, y que junto al fondo sobrio y oscuro,
supone una clara alusion a la luz simbélica que utilizaban algunos pintores tenebristas del Barroco.

Las cuatro figuras humanas , corresponden a tres ancianos y un joven, que van vestidos
con tlnicas de colores distintos, estos son: amarillo, rojo, negro y blanco, respectivamente. Sobre la
cabeza de cada uno de ellos, se puede ver un pedazo de tierra flotando, cada uno con sus propias
caracteristicas: el primero aparece con cinco pequenos brotes de centeno, que crecen entre espinos y
cardos; el segundo se ve como un trozo de tierra compacta, en el que reposa un mirlo con una
semilla en la boca, mientras que otros dos mirlos lo sobrevuelan; el tercero es un trozo de tierra
blanda y humeda, del que crecen ocho espigas exuberantes de centeno; mientras que el cuarto
muestra un trozo de tierra recubierto con tres rocas.

En cuanto a los simbolos pictéricos que se utilizan, cabe recalcar que se extraen
directamente del texto biblico, siendo que su significado se puede extrapolar directamente de la
propia parabola. Esto quiere decir que, como se ha citado previamente en el apartado centrado en
explicar las parabolas, (p.20) las semillas, brotes y espigas de centeno se interpretan como la
palabra de Dios, diferenciandose cada elemento por el nivel de profundidad que ha logrado ahondar
en el corazon de las personas. A saber, en el trozo de tierra que representa el camino, se puede ver
una semilla que ha sido arrancada por un pajaro, pero como la tierra (que simboliza la disposicion
del corazon), era tan dura, ésta no pudo penetrar ni un poco. Por otro lado, los mirlos que aparecen
representados en éste caso, se interpretan segln el propio Cristo como el “malo”, un término que
hace referencia al diablo, quien se dedica a quitar lo que Dios ha sembrado. En el pedregal, ni
siquiera aparece la semilla, debido a que ésta se ha secado al carecer de profundidad para arraigar.

La traduccion simbolica de este elemento es la de un corazon superficial, que recibid el
mensaje de Dios, pero que al carecer de raiz, no duré mucho; En relacion a los espinos y cardos,
¢éstos representan los afanes, placeres e intereses materiales de la vida, que interfieren en el
crecimiento espiritual de los seres humanos. De ahi que el simil sea tan adecuado, ya que al igual
que la maleza impide el crecimiento de las plantas que dan fruto, el deseo por lo material acaba
ahogando la constancia en la vida de los creyentes. Por ultimo, la buena tierra se puede traducir

como la buena disposicion de las personas para obedecer los mandatos de Dios. Por ese motivo, de

23



las cuatro personas que aparecen en la escena (que se deben interpretar como los oyentes o
receptores del mensaje de Dios) se decide representar a la persona que tiene sobre su cabeza el trozo
de la buena tierra, como un hombre mas joven, que dirige su mirada hacia el cielo y coloca su mano
en el corazon. Este es un gesto que simboliza la conmocion del Espiritu, causada por el amor y la
misericordia de Dios, motivo por el cual debemos considerarlo como el personaje principal de la
obra. En contraposicion, se representa a los tres ancianos mirando hacia el frente, con un gesto serio
y severo, que denota su carencia de sensibilidad espiritual y el detrimento de sus almas.

En referencia a la segunda obra, el tema también se extrae directamente del texto
biblico, concretamente de “la pardbola de la oveja perdida”. De igual forma, se decide titular con el
propio nombre de la pardbola. Asi pues, queda decir que el modelo utilizado como imagen de
referencia de la obra, es una fotografia de archivo extraida de Internet

Con respecto a la descripcion compositiva, diremos que la escena muestra un plano
general bastante abierto, donde se ve un paisaje de montafia. El lienzo esta dividido en dos grandes
porciones: la parte superior ocupada por el cielo, y un poco por debajo de la mitad, la zona de
montafia. En el cielo observamos dos grupos de cimulos de nubes que ocupan casi la totalidad de
éste espacio, dejando muy pocos huecos que muestran el cielo despejado. Por otro lado, en la parte
terrestre observamos una separacion del espacio por planos: en el plano mas alejado vemos la ladera
de un monte en la lejania que apenas se ocupa una pequefia porcion situada en el lado inferior
izquierdo del lienzo. El segundo plano nos muestra una montafia en la parte central derecha de la
obra, que acaba desembocando en un precipicio rocoso en la parte central izquierda. Y por ultimo,
el plano mas cercano, presenta un camino de tierra junto a un desnivel, cuyo principio vemos en la
esquina inferior izquierda del lienzo, y avanza en diagonal hacia la montafia que ocupa la parte
central derecha de la obra. Tanto en el lado izquierdo del camino como el lado del desnivel,
podemos ver abundante vegetacion. Del mismo modo, en la parte baja de esta pequeia pendiente, se
observa un grupo de rocas que acaban junto a un pequefio camino de piedras en la esquina inferior
derecha de la pintura. Por ultimo, en el centro compositivo vemos un cordero blanco que dirige su
mirada hacia el espectador, justo en la mitad del camino de tierra. Este es el elemento mas
importante y que ocupa el lugar prominente de la obra.

Una vez completado el apartado que se refiere a la composicion, y pasando al aspecto
simbodlico, diremos que en ésta obra aparece una cantidad menor de elementos con un significado
alegérico. No obstante, los pocos elementos que aparecen tienen un desarrollo trascendente y
profundo. El primero, de facil comprension, seria la semejanza entre la oveja que ha perdido su
pastor y su rebafio, y las personas que se han alejado de Dios y han decidido seguir su propio

camino.

24



El extravio de esta oveja es la representacion de las personas que se rebelan contra Dios,
creyendo no necesitar su mando, su amor y sus bondades, para acabar descansando en su propia
autosuficiencia. Del mismo modo, la decision de pintar un cordero y no una oveja, responde al
interés de resaltar la fragilidad de la cria de la oveja y su dependencia del cuidado de un pastor,
frente a los peligros de la vida. Otro elemento con caracter simbolico es el contexto en el que se
encuentra el cordero, que va andando por un camino que estd junto a un precipicio. La eleccion de
este aspecto es una referencia metaforica al concepto de pérdida que aparece en la parabola. Esto
sirve para enfatizar la siguiente idea: el cordero que se ha separado del rebano, y se ha perdido, ha
ido siguiendo su propio instinto, por un camino que podemos considerar peligroso, por estar junto a
un acantilado. Su decision conlleva un riesgo de muerte, que el propio cordero no es capaz de
comprender, y sin el cuidado de el pastor, seguira tomando decisiones que son arriesgadas y
perjudiciales para si mismo. Para concluir, el ultimo elemento que quedaria por desarrollar es el
momento que capta la escena, en concreto el momento que recoge el instante en el que el cordero,
que iba siguiendo un camino que el mismo habia decidido seguir, se para y se vuelve a causa de
alguna circunstancia que le ha obligado a ello. La causa, naturalmente, es el encuentro del pastor

que habia estado buscandolo y el momento simboliza el arrepentimiento del pecador.

IL.IV. Referentes.-

Como referente tedrico, debe mencionarse la inspiracion que se toma de las Sagradas
Escrituras y el mensaje del Evangelio que gira en torno a la figura de Jesucristo y, concretamente,
alrededor de los pasajes en los que aparecen sus parabolas. Por otro lado, y en relaciéon al aspecto
técnico de las pinturas, es indispensable hacer una mencion a la referencia que se toma de la obra
del pintor José de Ribera, “e/ Esparioleto”, por el legado estético que su estilo naturalista refleja en
las obras y, por extension, a las fuertes influencias del tenebrismo Barroco de Caravaggio, que se
pueden ver tanto en la técnica pictorica, como en la eleccion de la paleta de colores, el tipo de luz

elegida, etc.

25



III. AMBITO TECNICO.-
IIL.I. Metodologia.-

- Descripcion técnica.-

En relacion a la primera obra, “La pardbola del sembrador”, empezaremos comentando
que esta realizada con la técnica de la pintura al 6leo sobre tela, e integrada por dos lienzos de cien
centimetros de ancho por ochenta centimetros de alto, que forman un diptico. El formato de la obra
es horizontal o apaisado, provocando una sensacion visual de estabilidad o firmeza. Los bastidores
son de fabricacidon propia y se construyeron con listones de madera de pino, de cuatro centimetros
de ancho por dos centimetros y medio de alto, por la longitud especifica de cada lado de la obra,
estos son: cien centimetros para el lado que corresponde a la anchura y ochenta para el lado de la
altura. El entelado se realizo con tela de algodon 100%, de trescientos gramos por metro cuadrado,
y la correspondiente preparacion anti-moho que tifie el reverso de la tela con un tono gris oscuro. El
tipo de granulado de la tela es medio y, aparte de la imprimacion sin 4cidos que viene de serie, se
volvid a imprimar con tres capas de gesso blanco de acabado mate.

Sobre la descripcion técnica de la pintura, el proceso que se sigue para la elaboracion de
la misma es la técnica de la pintura por capas y veladuras. Empezando por el encaje con 6leo muy
diluido en trementina, siguiendo con la elaboracion de las distintas capas, con la adiciéon de mas
cantidad de 6leo, y terminando con capas mas finas realizadas con medium Liquim Original, de la
marca Winsor&Newton, para acelerar el proceso de secado y mejorar el brillo. Para finalizar, se
aplica una fina capa de barniz para 6leo con acabado brillante. Por lo que se refiere a la estructura
de la obra, los factores compositivos y la organizacion de los elementos, diremos que la imagen
tiene diversos puntos de interés, que se sitlian tanto en los rostros de los personajes como en los
elementos que flotan sobre sus cabezas. No obstante, estos puntos de interés confluyen en un centro
visual que es el climax de la idea principal de la obra. En este caso particular, esta idea coincide,
tanto en su aspecto conceptual como técnico, dado que en ambos casos el valor simbodlico y el
centro visual mas importante de la obra, se sitian sobre la tercera figura. Esto se debe a que es la
que aparece mas cerca del espectador, en el primer plano. Por otro lado, la linea de fuerza principal,
es la diagonal formada por el haz de luz que cruza los dos lienzos, mientras que la otra linea de
fuerza que podemos observar, es la que recorre la mirada del espectador, de izquierda a derecha
siguiendo los rostros de los personajes. El peso visual se distribuye alternativamente entre masas y
vacios de forma equilibrada, mientras que la direccion de la mirada del espectador en la escena,
coincide con las lineas de fuerza, esto es, una linea representada en direccion diagonal descendente,

(el haz de luz) y una linea inducida horizontal (los rostros de los personajes).

26



En cuanto al esquema compositivo que organiza los espacios, diremos que es simple, ya
que muestra una distribucién simétrica aparente, que se rompe por la tension que genera la luz que
atraviesa la obra diagonalmente. El peso o fuerza dentro de la composicion se reparte gradualmente
entre los distintos elementos, recayendo el mayor peso sobre la tercera figura, por ser la que se
representa mas cerca. También recae sobre la primera por la cercania, pero, sobretodo, por el color
amarillo de su tinica. Después sobre la segunda y cuarta que ocupan el segundo plano, y
finalmente, sobre el fondo, cuya oscuridad ayuda a resaltar las figuras, por el contraste que genera.
En cuanto al equilibrio compositivo, éste se modula en unidades méas o menos regulares, aunque
como se ha dicho previamente, existe una jerarquizacion del espacio visual, ya que todas las formas
que aparecen no tienen la misma importancia.

En cuanto al ritmo que genera la obra, diremos que la repeticion progresiva regular de
las figuras, que coinciden en su formato, (una figura humana con una porcion de tierra flotando
sobre la cabeza) ayuda a generar una cadencia formal continua en la composicion. En lo que se
refiere al color, se utiliza una paleta que destaca por la utilizaciéon de colores célidos, y que apenas
se sirve de colores frios mas que para las mezclas y matices cromaticos. Todas las carnaciones se
obtienen con la misma combinacion de colores, estos son: blanco, ocre amarillo, carmin de garanza
y tierra siena tostada para las zonas de luz, y tierra sombra tostada, tierra sombra natural y violeta
para las zonas de sombra. El fondo se obtiene mediante varias capas que combinan los siguientes
colores: tierra sombra tostada y natural con negro marfil, mientras que el haz de luz se obtiene de la
mezcla del fondo con ocre amarillo y siena natural. Aparte de esta gama cromatica, los Unicos
colores que se utilizan son el verde vejiga para los espinos, y el magenta para las flores de los
cardos.

En cuanto a la textura y tipo de pincelada, cabe recalcar que se busca dejar la menor
huella al aplicar la pintura, intentando controlar el volumen y la cantidad de o6leo, su espesor y la
transparencia, con la utilizacion de un medio que ayuda a matizar el color y distribuir facilmente la
pintura. Por ultimo y en relacion a la luz que se representa en la obra, ésta viene de dos fuentes, una
luz general que ilumina la escena de izquierda a derecha y un haz de luz situado un poco por detras
de los personajes, y que tiene mas que ver con un interés teatral o efectista inspirado en la luz del
Barroco y concretamente en el tenebrismo. Por eso el contraste entre las figuras iluminadas, el haz
de luz y las sombras, es tan exagerado. Se trata de una luz artificial o simbodlica que ilumina
dramaticamente las partes relevantes de la obra, y deja en penumbra aquellos elementos que no
interesa destacar. De este modo, el fondo aparece como un espacio neutro que ayuda a generar
profundidad, y una sensacion de tridimensionalidad por medio del claroscuro y no tanto por el uso

de la perspectiva o los puntos de fuga.

27



En cuanto a la segunda obra, “la pardbola de la oveja perdida”, también se realiza con
la técnica de la pintura al 6leo sobre tela, pero en esta ocasion, s6lo se compone por un lienzo de
cien centimetros de ancho por ochenta centimetros de alto. Por lo demaés, tanto en el proceso de
construccion del soporte, como la elaboracion técnica de la pintura, se ha seguido el mismo método
que en la primera obra. Habria que decir también que el formato es igualmente horizontal,
considerando que es la mejor distribucién para encuadrar un paisaje. Por lo que se refiere a la
composicion, el mayor punto de interés de la obra o si se quiere, el centro visual de la composicion
recae sobre el cordero, que es el elemento destacado y sobre el que se focaliza la mirada del
espectador. Las lineas de fuerza que se pueden extraer de la composicion, estan sefialadas tanto por
la disposicion de las nubes, que dividen el cielo en dos mitades por medio de una diagonal
descendente, como por la linea de horizonte y el camino de tierra que se contraponen a ésta, por
medio de dos diagonales ascendentes paralelas. Todo el peso visual se ubica en el centro
compositivo, mientras que el entorno invita al espectador a realizar un recorrido visual que empieza
en la esquina inferior derecha en el principio del camino de tierra, y asciende en direccion diagonal,
pasando por la figura del cordero hasta cruzar toda la obra. Por tanto, el foco de atencion mas fuerte
en la composicion, se obtiene con el movimiento ascendente de la mirada del espectador, que se
para en el centro compositivo y se tensiona a causa de la contraposicion de las lineas de fuerza. La
obra no se adapta a los esquemas compositivos mas corrientes o utilizados. Esto se debe a que el
conjunto de lineas maestras que organizan el espacio, son una serie de lineas oblicuas que confluyen
en dos ejes. Este tipo de esquema sirve para sumar dinamismo a la composicion, ya que atraviesa la
escena por medio de diagonales que se tensionan a causa de la oposicion de sus direcciones. Para
referirnos a los factores estructurales que tienen que ver con la armonia visual, diremos que la obra
tiene un equilibrio compositivo dindmico, es decir, no existe relacion simétrica, sin embargo esta
asimetria se ve compensada por el peso que que genera la figura del cordero en el centro de la obra,
que es la ubicacion que tiene el mayor peso visual en la composicion. En lo relacionado con el
color, cabe decir que al contrario que en la primera obra, en esta aparece un mayor nimero de
colores frios, siendo estos: el azul real, azul ultramar claro, el azul de prusia y el violeta junto al
blanco para el cielo, ademas del verde vejiga y verde compuesto junto al amarillo de napoles,
amarillo cadmio medio y ocre amarillo para la vegetacion. También se utiliza el color tierra sombra
tostada, tierra sombra natural y tierra siena tostada tanto para el precipicio como los caminos,
mientras que el cordero presenta tonalidades grisaceas, obtenidas con la mezcla del blanco junto al
tierra sombra natural y el ocre amarillo. Por ultimo, con respecto a la luz, se trata de un foco natural
que proviene del sol, y que ilumina la escena de forma general desde la esquina superior izquierda,

generando la correspondiente sombra en los distintos elementos.

28



- Estudios.-

-Pintura a la acuarela y gouache.- Se realizd una serie de bocetos, utilizando como
técnica la pintura con acuarela negra y gouache blanco. De izquierda a derecha, las imagenes
corresponden a una copia del filésofo “Crates de Tebas”, del ano 1636, de José de Ribera; una
copia de “San Pedro meditando”, de José de Ribera; y una copia de “San Jeronimo penitente”, del

aflo 1634, también de José de Ribera.

-Pintura al pastel y trementina .- Se realiz6 una serie de estudios, utilizando como
técnica la pintura con pastel y trementina. De izquierda a derecha, las imagenes corresponden a una
copia de “San Jeronimo como escrituario”, del afio 1616, de José de Ribera; una copia del

“Moisés”, del aio 1638, de José de Ribera; y una copia de una fotografia de archivo de Internet.

29



-Pintura al é6leo.- Se realiz6 una serie de estudios, utilizando como técnica la pintura al
6leo. De izquierda a derecha, las imagenes corresponden a una copia de “San Judas Tadeo”,

pintado entre los afios 1630 y 1635, de José de Ribera; una copia de “San Felipe”, pintado en el

mismo periodo; y una copia de “San Bartolomé”, de Ribera, y también de la misma época.

También se realizo un estudio previo, utilizando la pintura al 6leo, centrado en las aves
que se iban a representar en la parte de la parabola que se refiere a éste motivo. Se probaron varios
tipos de ave, cuyas imagenes de referencia se extrajeron de fotografias de archivo, obtenidas de
Internet. La primera corresponde a un canario, mientras que la segunda corresponde a un mirlo,

sobre el mismo trozo de tierra que se representa en la obra final.

30



“La parabola del sembrador”, Oleo sobre tela, 100cm x 80cm, 2020-2021




“La parabola del sembrador”, Oleo sobre tela, 100cm x 80cm, 2021

e

“’?Wf y f

S




“La parabola de la oveja perdida” Oleo sobre tela, 100cm x 80cm, 2021

P A

33



IV. CONCLUSION.-

Mediante este Trabajo de Fin de Grado, queda evidenciado, con la ayuda de la
investigacion historica, que las manifestaciones pictoricas del Arte Cristiano han significado el
grueso de la produccion artistica de Occidente. La evidencia que se expone en relacion a este tema
demuestra que hay un interés que trasciende los lugares, los estilos y las épocas, cuando se trata de
representar las escenas y ensefianzas expuestas en las Sagradas Escrituras. Considerando que, en
este asunto el fundamento es la figura, obra y ensefianzas de Jesucristo y que la esencia del mensaje
cristiano, es la predicacion del Evangelio, resulta natural centrarse en la representacion de sus
pardbolas como forma de continuar con ésta labor pictorica.

Es muy interesante entender que el Arte Cristiano esconde un profundo sentido, que
lejos de ser futil o vano, ha conseguido atraer a los mas grandes artistas de todas las épocas de la
historia. Esto no se debe a la forma o a los signos del propio arte, sino a la trascendencia de aquello
que se pretende representar. Esto es, el mensaje de Dios, el Evangelio de Jesucristo por medio de la
revelacion que aparece expuesta en la Biblia. Un mensaje que va mas alld del arte, pero que se sirve
de éste para expresarse y llegar a conectar con todo tipo de personas. Un mensaje que ha conmovido
a los pintores que buscaron entender los misterios del Reino de Dios por medio de la labor que
ejercian. Aunque a muchos les pueda parecer anacrénico, la trascendencia del estudio de las
parabolas de Jesus sigue teniendo vigencia hoy en dia, por considerarse de suma relevancia para
entender las verdades espirituales que Jesucristo queria transmitir a los seres humanos. “La
parabola del sembrador” evidencia la forma como la gente recibe el mensaje de Jesis, mientras
que “la parabola de la oveja perdida” muestra como las personas pueden redimirse y recibir el
perdon y misericordia de Dios. Estos son los conceptos que se ha buscado representar en este
trabajo por medio de la pintura y contextualizar con el estudio de la pintura religiosa.

En definitiva mediante la elaboracion de este trabajo, se ha podido entender que, tanto
las parabolas de Jestis como las pinturas del Arte Cristiano, son una herencia de valor incalculable
para los seres humanos. Como escribi6 el apostol Mateo en su Evangelio: “Todo esto hablo Jesus
en parabolas a las multitudes, y nada les hablaba sin parabola, para que se cumpliera lo dicho
por medio del profeta, cuando dijo: ABRIRE MI BOCA EN PARABOLAS; HABLARE DE COSAS
OCULTAS DESDE LA FUNDACION DEL MUNDO. "%

34 [Mateo 13:35] La Santa Biblia. Version de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602)
Revision 1960. Sociedades Biblicas de América Latina.

34



V. BIBLIOGRAFIA.-
- Bibliografia especifica.-
AZNAR ALMAZAN, Yayo; LOPEZ DIAZ, Jesus. Introduccion a la historia del arte. Madrid,

Editorial Centro de Estudios Ramén Areces, S.A. 2014 p.94

CERECEDA, Ignacio de M. “El Arte Cristiano”, en La construccion moderna. Madrid, en la
Imprenta de A. Marzo,1912 Abril 15, (nim.7)

DENIZEAU, Gérard. La Biblia explicada a través de la pintura. Barcelona, LAROUSE, 2015, p.42
FISCHER, Stephan. lheronimus Bosch. La obra completa K6ln, TASCHEN GmbH, 2016, p.247

JIMENEZ-BLANCO, Maria Dolores. “El Nacimiento” ,Barocci. En La Guia del Prado. Madrid,
Museo Nacional del Prado, 2* edicion revisada, 2009, p.243

MARTINEZ, José M. Hermenéutica Biblica, CLIE, 1984, p.483.

MARTINEZ DE LA TORRE, Cruz; GONZALEZ VICARIO, M* Teresa ; ALZAGA RUIZ,
Amaya. Mitologia clasica e Iconogrdfica cristiana UNED, Editorial Ramon Areces, 2010

NEAL, Charles L. Parabolas del Evangelio,Barcelona, Casa Bautista de Publicaciones, (1* Edicion
condensada), 1972, p.14

PANCORBO, Alberto. “La resurreccion de Ldzaro”, Ribera. En La Guia del Prado. Madrid,
Museo Nacional del Prado, 2* edicion revisada, 2009, p.76.

PLAZAOLA ARTOLA, Juan. Historia del Arte Cristiano. Madrid, Biblioteca de Autores
Cristianos BAC, 1999, p.20.

RAND, W.W. EIl Diccionario de la Santa Biblia (Con grabados, mapas y tablas). San José, Costa
Rica, Editorial Caribe [reimpresion de la American Tract Society de la edicion de 1890] P. 489

RIELLO, Jos¢ Maria. “Adan y Eva”, Tiziano. En la Guia del Prado. (pp.252,253) Madrid, Museo
Nacional del Prado, 2* edicion revisada, 2009; ATERIDO, Angel. Ibidem. (pp.406-407).

TRENCHARD, Ernesto. Introduccion a los Cuatro Evangelios, Madrid, Editorial Literatura
Biblica, 1981 (3* Edicion), p.98

UPJOHN, Everard; WINGERT, Paul; MAHLER, Jane Gaston. RENACIMIENTO Arte Italiano
Nordico y Espariol. Madrid - Barcelona, DAIMON, 1984, p.85

35



- Bibliografia general.-

DOERNER, Max. Los materiales de pintura y su empleo en el arte. Barcelona, Editorial Reverte,
1998.

GIORGI, Rosa. Simbolos, protagonistas e historia de la Iglesia. Barcelona, Electa, 2005.

La Santa Biblia. Version de Casiodoro de Reina (1869) Revisado por Cipriano de Valera (1602)
Revisidon 1960. Sociedades Biblicas de América Latina.

L’emprenta/La impronta de Ribera. Cataleg de I’exposicio, Xativa, Museu de I’ Almodi, Borriana,
Centre Municipal de Cultura “La Merce”. Valéncia, Generalitat Valenciana, 1997.

NIETO ALCAIDA, V. y CHECA CREMADES, F. El Renacimiento. Formacion y crisis del
modelo clasico. Madrid, Istmo, 1985.

REVILLA, Federico. Diccionario de iconografia y simbologia. Madrid, Catedra, 2009.

SANTA MARINA, José Maria. Ribera (“El Esparioleto”). Barcelona, Ediciones Selectas, 1943.
TERRY, M.S. Hermenéutica biblica. 2* ed. México, D.F. Casa Unida de Publicaciones, 1950.
VV.AA. Homenaje a Ribera. Xativa/Valéncia, Excm. Ajuntament, Generalitat Valenciana, 1992.

VV.AA. La presencia del Prado. Episodios de una historia. Vilanova i la Geltri y Barcelona,
Biblioteca Museo Victor Balaguer y Lectio Ediciones, 2020.

ZUFFI, Steffano. Episodios y personajes del Evangelio. Barcelona, Electa, 2003.

-Webgrafia.-

<https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail > Consultado el 10 de Julio de
2020

<https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392f6-25ca-442a-
8fe4-0d&1b9da041f > Consultado el 11 de Julio de 2020

<https://dle.rae.es/pardbola> Consultado el 15 de enero de 2021

<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert -
_Parable of the Wheat and the Tares - Walters 372505.jpg> Consultado el 24 de Mayo de

2021

<https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-
6ff315ed351e> Consultado el 24 de Mayo de 2021

36


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/la-piedad/05d1877d-11c5-4eb6-a0cf-6ff315ed351e
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Abraham_Bloemaert_-_Parable_of_the_Wheat_and_the_Tares_-_Walters_372505.jpg
https://dle.rae.es/par%C3%A1bola
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da041f
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/el-diluvio-universal/d1392ff6-25ca-442a-8fe4-0d8fb9da041f
https://reproarte.com/es/component/virtuemart/cain-y-abel-detail

VI. ANEXO FOTOGRAFICO.-

s

IMG.3.1. “Bautismo”, Autor desconocido, (Siglos II-1II aprox.)
Catacumbas de Calixto. (Roma).

IMG.2.“El buen pastor”, Autor desconocido, (Segunda mitad del
siglos III ) Catacumbas de Priscila, (Roma).

IMG.1.“Noé en el arca”, Autor desconocido, (Siglo I1I)
Catacumbas de Santa Domitila, (Roma).

IMG.3.2.“Eucaristia y orante”, Autor desconocido, (Siglos II-I1
aprox.) Catacumbas de Calixto. (Roma).

o =

IMG 4. “La creacién del hombre”, Miguel Angel, (1511) Capilla Sixtina, (Ciudad del Vaticano).

37



IMG.5. “El jardin de las delicias”, Theronimus Bosch, (1503) Museo del Prado, (Madrid).

IMG.6.1 “Addn y Eva” ,Alberto Durero, (1507) Museo del Prado, IMG.6.2“Adan y Eva en el paraiso terrenal”, Tiziano, (1550)
(Madrid). Museo del Prado, (Madrid).

IMG.7. “La expulsion de Adan y Eva de paraiso” Massaccio IMG.8.“Caida del hombre” Hugo Van Der Goes (1480) Museo
(1427) Capilla Brancacci (Florencia). Kunsthistorisches, (Viena).

38



IMG.9. “Cain y Abel” Jacopo Robusti “Tintoretto” (1552) Galeria
de la Academia (Venecia).

IMG.10.2. “El Diluvio Universal”, Jan Van Scorel, (1530) Museo
del Prado, (Madrid).

IMG.12. “El sacrificio de Isaac” Caravaggio, (1603) Galeria de
los Uffici, (Florencia).

IMG.10.1. “El Diluvio”, Miguel Angel, (1509) Capilla Sixtina,
(Ciudad del Vaticano).

IMG.11. “La torre de Babel”, Pieter Brueghel, (1563) Museo de
Historia del Arte, (Viena).

IMG.13. “La rifia entre Isaac e Ismael” Luca Giordano, (1694-
1696) Museo del Prado, (Madrid).

39



IMG.14. “La reconciliacion de Jacob y Esau”, Peter Paul Rubens, IMG.15. “El suerio de Jacob”, José de Ribera (1639) Museo del
(1624) Staatsgalerie Schleissheim, (Munich). Prado, (Madrid).

IMG.16. “Moisés frente a la zarza ardiente”, Domenico Fetti, IMG.17. “La quinta plaga de Egipto”, Joseph M. Turner, (1800)
(1613-1614) Museo de historia del arte (Viena). Museo de Arte de Indianapolis (Indiana).

IMG.18. “La recogida del Mand”, Jacopo Robusti “Tintoretto” IMG.19. “Moisés viendo la Tierra Prometida”, Friedrich Edwin
(1577) Scuola Grande di San Rocco (Venecia). Church, (1846) Coleccion privada.

40



IMG..20. “Sanson y Dalila” Gustave Moreau, (1882) Museo IMG.21. “Saul y David”, Rembrandt, (1650) Galeria Real de
Gustave Moreau, (Paris). Pintura de Mauritshuis (La Haya).

IMG.22. “Saul y David”, Ernst Josephson, (1878) Museo IMG.23. “David venciendo a Goliat”, Caravaggio, (1600) Museo
Nacional (Estocolmo). del Prado, (Madrid).

% A A 2y TR
IMG.24. “David y Goliat”, Tiziano, (1542) Basilica Santa Maria IMG.25. “El juicio de Salomon”, Nicolas Poussin, (1649) Museo
de la Salud, (Venecia). del Louvre, (Paris).

41



IMG.26. “El cautiverio de los hebreos en Babilonia”, Joaquin IMG.27 “La anunciacion”, Fra Angélico, (1425-1426) Museo del
Ramirez, (1858) Museo Nacional del Arte (México). Prado, (Madrid).

IMG.28 “La anunciacion”, El Greco , (1597-1600) Museo del IMG.29 “La anunciacion”, Bartolomé Esteban Murillo, (1660)
Prado, (Madrid). Museo del Prado, (Madrid).

p—— F e
IMG.30 “La Natividad”, Federico Barocci, (1597) Museo del IMG.31 “La Natividad”, Giovanni Battista Tiepolo, (1732)
Prado, (Madrid). Basilica de San Marcos, (Venecia).

42



IMG.32 “La adoracion de los pastores”, Domenico Girlandahio, IMG.33. “La presentacion de Jesiis en el Templo”, Francisco
(1485 ) Capilla Sassetti, (Florencia). Rizi, (1663) Museo del Prado, (Madrid).

IMG.35. “Vocacion de los Apostoles”, Domenico Ghirlandaio,

IMG.34 “Jests entre los doctores”, Alberto Durero, (1506) (1481) Capilla Sixtina, (Vaticano)

Museo Nacional Thyssen-Bornemisza, (Madrid).

IMG.36. “Milagro de los panes y los peces”, Giovanni Lanfranco, IMG.37. “Milagro de la piscina”, Bartolomé Esteban Murillo,
(1620-1623), Galeria Nacional de Irlanda, (Dublin). (1670), Galeria Nacional, (Londres).

43



IMG.38. “Resurreccion de Lazaro”, José de Ribera, (1616) Hl\/é(2i4391\.4“La p cg’diﬂa ‘\i};l lttrigo yBlaltcjizaﬁa” » Abraham Bloemart
Museo del Prado, (Madrid). ( ) Museo de Arte Walters, (Baltimore).

IMG.40. “La pardbola del Sembrador”, Abel Grimmer (1611) IMG.41. “Los vifiadores infieles ", Abel Grimmer (1611 aprox.)
Museo del Prado, (Madrid). Museo del Prado, (Madrid).

IMG-“?: “La pardbola de los talentos”, A.N. Mironov (2013) IMG.43. “La pardbola de la paja y la viga”, Domenico Fetti
Coleccion privada. (1619) Coleccion privada.

44



IMG.44. “La flagelacion de Cristo”, Piero de la Francesca (1444) IMG.45. “La coronacion de espinas” , Leandro Bassano (1590-
Palacio Ducal, (Urbino). 1598) Museo del Prado, (Madrid).

IMG.46. “Cristo con la cruz a cuestas” , Tiziano (1565) Museo IMG.47. “La piedad” , Alonso Cano (1660) Museo Cerralbo,
del Prado, (Madrid). (Madrid).

IMG.48. “La piedad” , Jordaens Jaques (1650-1660) Museo del IMG.49. “Cristo crucificado” Diego Velazquez (1632) Museo del
Prado, (Madrid). Prado, (Madrid).

45



IMG.50. “Cristo crucificado”, Bartolomé Esteban Murillo (1667)
Museo del Prado (Madrid).

IMG.51. “Cristo crucificado” , Francisco de Goya (1780) Museo
del Prado (Madrid).

46



