
 1 

LAS DEDICACIONES RELIGIOSAS PÚBLICAS EN EL ÁMBITO ITÁLICO. 

ALGUNAS NUEVAS PROPUESTAS DE LECTURA  

 

 

MARÍA JOSÉ ESTARÁN TOLOSA 

Instituto de Patrimonio y Humanidades / Grupo Hiberus, Universidad de 

Zaragoza1 

 

La exposición de mensajes con vocación de ser leídos por un público amplio es 

un rasgo típico de la cultura romana mediorrepublicana que aumenta sensiblemente a 

partir del siglo III a. C.;2 aunque naturalmente se conocen testimonios anteriores de 

«escritura expuesta»3. Los más precoces no se han conservado; pero la tradición literaria 

da cuenta de dedicaciones públicas, tratados o leyes inscritos sobre estelas, tablas o 

columnas que podrían remontarse al periodo monárquico o a los primeros tiempos de la 

República.4 A juzgar por la naturaleza de los documentos conservados, parece que fue el 

ámbito religioso el que más estimuló a los antiguos habitantes del Lacio y, en general, de 

la península Itálica a publicar textos, en el sentido más estricto del término. El presente 

trabajo se centra precisamente en los documentos relacionados con el culto en las culturas 

sabélicas, prestando especial atención a su progresivo uso como medio de comunicación 

de medio o gran alcance y contextualizándolos en el marco de la epigrafía romana, 

planteando posibles elementos comunes entre ambas tradiciones. Se propondrán, por 

último, algunas novedades de lectura e interpretación de conocidos epígrafes de este 

conjunto. 

 

 

1 La redacción de este artículo se enmarca en el contrato Ramón y Cajal RYC2018-024089-I (FSE 

/ AEI). Agradezco a los organizadores del congreso internacional «Siste et lege. La scrittura esposta nelle 

società dell’Italia antica», Ignacio Simón Cornago y Paolo Poccetti, su amable invitación a participar en 

dicho encuentro. Agradezco a M. Á. Rodríguez Horrillo su ayuda en la redacción de algunos pasajes; 

aunque la responsabilidad de lo dicho es exclusivamente mía. 

2 Ver Nonnis (2018, 16-19). 

3 Sobre este concepto acuñado por Petrucci (1985, 88), ver Donati, Susini (1986, 65) y el volumen 

editado por Donati (2016). 

4 Nonnis (2018, 16), con bibliografía precedente. 



 2 

1. LA EPIGRAFÍA DE LO SAGRADO Y SU EXPOSICIÓN PÚBLICA  

EN ROMA, EL LACIO Y LAS REGIONES SABÉLICAS 

 

Ya en época arcaica se tenía consciencia de la importancia de exponer 

públicamente inscripciones; aunque no con la intención de que fueran leídas y 

comprendidas por aquellos cuya mirada reparara en ellas, sino aparentemente con la de 

infundir respeto y autoridad ante un texto, en una línea que encaja perfectamente tanto en 

la esfera de lo religioso como en la de lo normativo.5 De hecho, parece que los primeros 

documentos epigráficos de naturaleza religiosa procedentes del Lacio son «leges sacrae», 

existentes desde el siglo VI a. C.6 En este periodo también la escritura se colocó en los 

altares, aislados o seriados, con un teónimo en dativo como única información, mediante 

su grabado en la superficie de los propios altares o inciso en láminas metálicas 

rectangulares fijadas sobre ellos, de las cuales se conservan abundantes ejemplos.7 

 

En la Roma del siglo III a. C. se datan los primeros testimonios de un subgénero 

epigráfico perteneciente también a la esfera religiosa consistente en la conmemoración 

de la construcción o reforma de infraestructuras de lugares de culto por parte de 

individuos durante el desempeño de un cargo público. Esta tendencia se consolida con 

seguridad a mediados del siglo II a. C.8 y es posible que responda al mismo fenómeno 

que hace emerger la epigrafía honorífica en el ámbito romano,9 puesto que ambas tienen 

como finalidad última la perduración del nombre y la obra de un ciudadano en un 

ambiente de competitividad aristocrática, y que resultaron ser el instrumento perfecto de 

 

5 El Cipo del Foro podría ser un buen ejemplo de esta intención: Cristofani (1990, 58), «(…) la 

carica magico-sacrale che gli deriva dalla scrittura, in tempo di scarsa litterazione diveniva di per sé un 

segnale che poteva incutere timore e rispetto», refiriéndose a este epígrafe; Di Fazio (2017, 164-165). 

6 Nonnis (2018, 17) enumera los documentos de cronología más remota: el Cipo del Foro (CIL I2 

1) o la ley fundacional del Dianium en el Aventino que recogen Dionisio de Halicarnaso y Festo (Dion. 

Hal. IV, 26, 5; Fest. p. 164 Lindsay s. v. Nesi). 

7 Nonnis (2018, 18-19).  

8 Nonnis (2018, 18-20). 

9 Sobre el origen de la epigrafía honorífica romana, ver Díaz (2018). Las inscripciones más 

antiguas de este género se fechan en el tránsito del siglo III al II a. C.; pero es posible que algunos pasajes 

literarios refieran monumentos de este tipo fechables en pleno siglo III a. C. 



 3 

autorrepresentación pública para los notables de Roma. Hasta este momento, la epigrafía 

religiosa había sido mayoritariamente anónima, como se ha visto, o realizada por priuati. 

 

Las posibilidades que ofrecían las inscripciones públicamente expuestas se 

multiplicaron en época mediorrepublicana debido al auge que experimentó la 

monumentalización de lugares de culto durante y a partir de la Segunda Guerra Púnica. 

El periodo mediorrepublicano, especialmente de 396 a 219 a. C., fue la época dorada de 

fundación de templos en la Urbs (más de cincuenta lugares de culto se fechan en estos 

dos siglos escasos); pero los últimos años del siglo III a. C. y los veinte primeros del II a. 

C. fueron testigos de la fundación de dieciocho templos, con una proporción que poco se 

diferencia del periodo anterior. La mayoría de estas construcciones son ex manubiis 

(financiadas por el botín de guerra como resultado de la nuncupatio de un voto por parte 

del general promotor de la obra) o ex multaticia pecunia (en el caso de que la iniciativa 

la tomara un edil) y no por partidas concedidas por el Senado, lo que constituye una 

característica particular de este convulso periodo.10 Esta monumentalización acompaña a 

una de las mutaciones más visibles, al menos en las fuentes, en la práctica ritual romana:11 

se percibe una tendencia a la «teatralización», por usar el término de J. C. Lacam,12 de 

los actos de culto a finales del siglo III a. C. (acentuada tras la terrible derrota en el lago 

Trasimeno del 217 a. C.) especialmente expresiva en lo relativo a los sacrificios.13  

 

En consecuencia, por una parte, el aumento de la competitividad política, que 

requiere una mejora de las estrategias de comunicación y propaganda y, por otra, la 

revitalización del carácter performativo de la religión romana, crearon la necesidad de 

reformar y monumentalizar santuarios, ocasión que los notables romanos vieron idónea 

para desarrollar su actividad evergética y que esta constara en inscripciones públicamente 

bien visibles. En palabras de Plutarco, para los ciudadanos romanos, los magistrados 

 

10 Durante la Guerra Anibálica se fundaron seis templos; en los siguientes veinte años, se fundaron 

doce, todos por iniciativa de magistrados. Posteriormente se aprecia un descenso en esta tendencia. Sobre 

la fundación de templos en la Roma mediorrepublicana, ver Ziolkowski (1992, 187-189, 307-311), que 

remite a la obra de Livio, sobre la cual ver Coarelli (1977, 3). 

11 Ver por ejemplo Liv. 22.9.9-10 y 10.7. 

12 Lacam (2010, 117-139). 

13 Lacam (2010, 38). 



 4 

contribuían mejor al bien del Estado rindiendo culto a los dioses que batallando con el 

enemigo.14 

 

En efecto, más de 250 inscripciones latinas de fecha republicana15 de un total de 

poco más de 500 conmemoran la construcción de un edificio o infraestructura o se 

refieren a espacios o elementos de culto; y, a su vez, la inmensa mayoría de los 

equipamientos de los santuarios fueron financiados por individuos en el ejercicio de su 

función pública,16 y la concentración de testimonios en los tres últimos siglos a. C. es 

verdaderamente significativa. La esfera pública prevalece netamente sobre la privada en 

los textos latinos relativos a los santuarios. 

 

Si esto estaba ocurriendo en el Lacio, en el ámbito sabélico el «legado de Aníbal», 

por utilizar la expresión de Toynbee para referirnos al destructor paso de los cartagineses 

con motivo de la Guerra Anibálica, y las duras represalias que sufrieron muchos 

territorios del centro y sur de la península especialmente por haberse posicionado en el 

bando enemigo de Roma, dieron lugar a cambios irreversibles en la cultura itálica que 

también se manifiestan en los restos arqueológicos y epigráficos de los santuarios. Con 

respecto de los primeros, este proceso dio lugar a una suerte de homogeneización formal 

de los recintos cultuales: su variedad morfológica, desde la Umbria hasta la Lucania, era 

apabullante y no es siquiera posible, siendo precisos, definir un modelo de templo 

itálico.17 Por lo que respecta a su epigrafía, los textos contienen innovaciones que tienen 

mucho de inspiración romana: a partir de mediados del siglo II a. C. las inscripciones 

públicamente expuestas dejan constancia explícita del cargo que ocupaba el promotor de 

la obra. Los documentos itálicos más precoces con este contenido proceden de Campania 

e Italia central.18 

 

14 Plut. Marc. 4.7. 

15 Nonnis (2003), remontándose a su vez al estudio de Panciera (1997). 

16 Panciera (1997, tabla II, A.3) hace más de dos décadas calculó que unas 225 inscripciones de 

las 516 evergéticas de época republicana estaban colocadas en contextos de culto. 

17 De Cazanove (2000, 31-32), Lacam (2010, 222). 

18 Los santuarios itálicos estaban gestionados por la comunidad y las asambleas locales. Por ello, 

no es extraña la presencia de magistrados que sancionen los ritos con anterioridad a las fechas que estamos 

manejando (ver p. ej. la iuvila ImIt Capua 21, en la que un meddix permite la consagración de las iuvilas); 



 5 

 

2. EL EVERGETISMO EN LOS LUGARES DE CULTO Y SU REFLEJO EPIGRÁFICO 

Podría entenderse, por tanto, que la proliferación de epigrafía pública en los 

lugares de culto romanos y sabélicos es, en definitiva, el resultado de la satisfacción de la 

misma necesidad comunicativa y propagandística; pero la cuestión no es tan simple. Si 

se analizan las dataciones de las dedicaciones públicas de infraestructuras dedicadas al 

culto en lenguas sabélicas y en latín, es llamativo que en el sur de la península Itálica 

haya documentos oscos de este tipo fechables quizá en el s. IV y con seguridad en el III 

a. C., es decir, contemporáneos o un poco anteriores a los primeros epígrafes dedicatorios 

/ evergéticos hallados en Roma, donde los primeros textos de este tipo se remontan, como 

pronto, al siglo III a. C. y se desarrollan de forma consistente en los decenios centrales 

del siglo II a. C. Los ejemplos más claros son tres inscripciones oscas de Mesina,19 la 

estela estucada de Paestum20 sobre la que luego profundizaré, y dos de las inscripciones 

más antiguas del santuario de Rossano di Vaglio;21 pero no pasa desapercibida tampoco 

la alta datación de algunas dedicaciones campanas como la escrita en el pavimento 

musivo de Sant'Abbondio en Pompeya (225-200 a. C.) o las propias iuvilas de Capua (s. 

III a. C.), cuya intencionalidad de manifestar públicamente la identidad de un benefactor 

de la comunidad a través de la realización de una ofrenda podría estar en sintonía con este 

fenómeno. En el interior destaca también el yacimiento de Aeclanum, de mediados del 

siglo II a. C., donde tres epígrafes dedicatorios dejan constancia del comitente. 

 

Es plausible, por tanto, que la epigrafía griega tenga un peso significativo en la 

génesis de este género epigráfico en la península Itálica, dado que su difusión va de sur a 

norte, siendo oscogriegos los documentos más antiguos. El hecho de que luego se 

desarrollen en Roma es compatible con esta hipótesis, puesto que los notables romanos 

no eran en absoluto ajenos a los hábitos epigráficos griegos. Las dedicaciones religiosas 

(o, mal llamadas “votivas”) públicamente expuestas en las que se especificaba el nombre 

 

pero la sanción de un ritual por parte de un magistrado es algo distinto de la comitencia de una obra a sus 

expensas. Se trata de dos hechos diferentes. 

19 ImIt Messana 4-5, 6 (250-200 a. C.), 7 (275 a. C.). 

20 ImIt Paestum 1 (s. IV-273 a. C.). 

21 ImIt Potentia 12 y 17 (s. IV-III a. C.). 



 6 

del comitente llevaban colocándose desde hacía décadas en la cultura helena de Sicilia y 

de Magna Grecia.22 

 

Ahora bien, lo que sí parece un rasgo genuinamente generado en la Urbs e 

irradiado desde ella es la introducción del cargo público en estos textos y su uso 

propagandístico. Como se ha adelantado, la epigrafía evergética era un instrumento 

idóneo para fomentar el éxito en las carreras políticas y en Roma esta herramienta se 

empleó a una cota nunca alcanzada en la cultura griega: aunque se mencionaba el cargo 

en algunas inscripciones que conmemoraban la realización de obras, la dinámica política 

griega no necesitaba de este tipo de recursos. A partir de mediados del siglo II a. C. 

proliferaron en Roma las construcciones de infraestructuras cultuales por parte de 

magistrados y aspirantes a tales: Coarelli habla de una «(sudden) explosion of public and 

private building activity in the last thirty years of the second century b. C.».23 La 

conmemoración de esta actividad en textos públicamente visibles, mayoritariamente en 

soportes de piedra pero con una presencia significativa de pavimentos musivos24 se 

difundió solo tímidamente por la región del Lacio,25 lo que posiblemente se debiera a que 

la necesidad de visibilidad únicamente era útil en la capital y en algunos establecimientos 

de tipo colonial, como Beneuentum,26 Hatria,27 Luna28 y Aquileia,29 donde también se 

han hallado dedicaciones colocadas por magistrados. 

 

 

22 Algunos ejemplos, sin ánimo de exhaustividad, proceden de Mégara Hiblea: Arena (1989, n.º 

12); Selinunte: Arena (1989, n.º 38-39); Agrigento: Arena (1992, ¿n.º 97?); Reggio: Arena (1994, n.º 58, 

64, 65); Naxos (Sicilia): Arena (1994, ¿n.º 72?); Tarento: Arena (1998, n.º 10, 12); Locri Epizefiri: Arena 

(1998, n.º 51, 53, 57, 58); Siracusa: Arena (1998, n.º 62, 64, 65, 66, 68). 

23 Coarelli (1977, 19). 

24 Ver Nonnis (2003, n.º 13 = CIL VI 40896a, 17 = CIL I2 1001 cfr. p. 965, 18 = CIL I2 990 cfr. p. 

965). Sobre las inscripciones musivas en Italia y el Mediterráneo occidental entre los siglos III y I, ver 

Simón (2018). 

25 Ver Nonnis (2003, n.º 77, 114 = CIL I2 1496 cfr. p. 999). 

26 Nonnis (2003, n.º 146 = CIL I2 395 cfr. p. 882, 147 = CIL I2 396 cfr. p. 882, siglo III a. C.). 

27 Nonnis (2003, n.º 184 = CIL I2 3292a, fin. s. III a. C. - com. s. II a. C.; 180 = CIL I2 1895 cfr. p. 

1051, 250-200 a. C.; 181 = CIL I2 1896 cfr. p. 1051, fin. s. II a. C. - com. s. I a. C.). 

28 Nonnis (2003, n.º 202 = CIL I2 3368, 200-150 a. C.) 

29 Nonnis (2003, n.º 235 = AE 1996, 685, 169-167 a. C.; 237 = CIL I2 21926 cfr. p. 1092, med. s. 

II a. C.; 240 = CIL I2 2203, fin. s. II a. C. - com. s. I a. C.). 



 7 

Tradicionalmente se ha ubicado el nacimiento de la epigrafía evergética en lengua 

osca en el siglo II a. C.; pero lo cierto es que esta datación no se ha revisado últimamente 

a la luz de los últimos datos arqueológicos y se fija en dicho momento por analogía con 

su homóloga latina. Por esta razón parecen datarse en la segunda centuria antes de la Era 

las menciones a los magistrados locales en el prolífico yacimiento de Rossano di Vaglio30 

(cuando las primeras dedicaciones públicamente visibles parecen remontarse a los siglos 

IV-III a. C.), los conjuntos de las ciudades campanas de Cumas, Vasto, Pompeya y 

Herculano, la inscripción rupestre de Punta della Campanella,31 así como el mayor 

conjunto de epigrafía evergética santuarial de la región central, Pietrabbondante.  

 

Independientemente de este dato, lo cierto es que, de los c. 15 epígrafes 

públicamente visibles hallados en este recinto, solo uno fue colocado con seguridad por 

un priuatus32 y, en abierto contraste, el conjunto epigráfico en latín, de la Campania solo 

cuenta con un aislado testimonio procedente del santuario de Diana en Capua en el que 

el magistrado en cuestión construyó un murum (c. 135 a. C.)33 y ninguno de Lucania. Del 

mismo modo, en las regiones más alejadas de Roma y sin tanta presencia colonial, tanto 

las meridionales (Brucio, Calabria, Apulia, Sicilia) como las septentrionales (Umbría y 

ager Gallicus), no hay constancia de magistrados en las inscripciones dedicatorias de los 

siglos IV-II, ni en la lengua local ni en latín.34 Claramente, por tanto, esta práctica 

epigráfica, comunicativa y propagandística romana fue asimilada, reelaborada y 

reproducida por los pueblos de habla itálica que podían acceder con mayor facilidad a 

ella (en algunas colonias, por ejemplo), quien sabe si también con los mismos fines. 

 

 

30 ImIt Potentia 1 (s. III-II a. C.), 9, 10 (com. s. II a. C.). 

31 ImIt Cumae 2, 4, 4bis; Histonium 1, 4; Herculaneum 1; Pompei 1, ¿11?, 16,  23, 25; Surrentum 

1. 

32 ImIt Teruentum 20. En REI 2009, n.º 1 no consta el nombre del comitente, lo que hace pensar 

que tampoco desempeñó un cargo público, y la inscripción sobre la mesa de altar REI 2009, n.º 2 está 

incompleta. En el resto de inscripciones se mencionan las magistraturas. 

33 Nonnis (2003, n.º 120).  

34 Podría discutirse si los magistrados referidos en la placa de Fossato di Vico (ImIt Tadinum 3) y 

en el terminus de Asís (ImIt Asisium 1) son comitentes o se mencionan en este texto simplemente como 

epónimos. 



 8 

Las similitudes formales entre los conjuntos osco de Campania, Hirpinia, Samnio 

y Frentania, por un lado, y el romano, por otro, también se encuentran en la mención del 

objeto que ha sido donado o mejorado (pavimentos en mosaico, canalizaciones de agua y 

altares), un dato que está prácticamente ausente en las inscripciones lucanas, tanto en 

lengua local como en latín. También el estilo, el contenido y el formulario que se emplea 

en estas inscripciones se modifica «a la romana». Como señaló P. Poccetti, a partir de 

comienzos del siglo II a.C., las inscripciones oscas que documentan el encargo de una 

obra por parte de un magistrado reflejan una expresión textual más formal y alejada de la 

habitual en la oralidad de la época, que se refleja en el paso de construcciones sintácticas 

sencillas, dependientes de verbos en perfecto, como lat. fecit u osc. úpsed, a un 

incremento del uso de gerundivos (sobre todo, faciendum curauit).35 En ambos conjuntos 

se constata, además, la escritura de la fórmula de la probatio, que existía en la cultura 

itálica con anterioridad; pero no se había incluido en la epigrafía pública de una manera 

tan homologada como hasta entonces. 

 

Una vez contextualizado el fenómeno de la colocación de inscripciones 

públicamente visibles en contextos religiosos, y subrayada la importancia de los modelos 

griegos y romanos en el desarrollo de las manifestaciones epigráficas itálicas, propongo 

ofrecer un recorrido, en las páginas que siguen, por algunas regiones sabélicas con la 

intención de reflexionar sobre la lectura de algunos epígrafes de índole sacra que, a mi 

modo de ver, podría modificarse.36 

 

3. CAMPANIA Y LUCANIA 

 

Poblaciones diversas habitaron sucesivamente el territorio de la Campania, región 

trufada de lugares de culto de época prerromana: el santuario de Márica, los de Capua 

(santuario de Diana Tifatina, el Fondo Patturelli), Pontecagnano, Teanum Sidicinum, 

Cales, por supuesto Pompeya, y sus respectivos territorios, así como la fundamental área 

sacra de Paestum, por nombrar solo algunos de los más relevantes. El registro epigráfico 

 

35 Poccetti (1983, 194). 

36 Todas las lecturas propuestas y las fotografías publicadas aquí son el resultado de mi campaña 

de autopsias de 2016, financiada por una Short Term Scientific Mission de la red COST Ancient European 

Languages and Writings. 



 9 

de esta región correspondiente a los siglos VIII-III a. C. es especialmente rico debido a 

su complejidad lingüística: la presencia imponente de la lengua griega, que perdura en 

algunas ciudades como Nápoles hasta época imperial, y los precoces testimonios de 

inscripciones etruscas en los santuarios pompeyanos de Apolo y de Fondo Iozzino,37 

conviven con tantos otros en la lengua osca.38 Las escrituras también se combinan, puesto 

que los nombres personales itálicos se escriben en este periodo arcaico en los sistemas 

griego, etrusco y osco (además de la variante nocerina en la península sorrentina durante 

los siglos VI-V a. C.).  

El comienzo del siglo VI a. C. es testigo de la expansión etrusca por la Campania, 

desde Capua hasta Pontecagnano. La epigrafía demuestra que a partir del siglo VI a. C. 

el etrusco es la lengua mayoritaria de esta región y el osco se ve relegado a la onomástica 

de las inscripciones griegas y etruscas. A partir del siglo IV a. C. el etrusco va 

retrocediendo y el latín comienza a documentarse en la epigrafía,39 sustituyendo así al 

etrusco en la antes mencionada terna de lenguas. Por otra parte, parece que es la Campania 

el foco a partir del cual se irradia lo que parece una estandarización de la lengua osca (en 

la que probablemente tenga que ver el impacto de la koiné jónico-ática y su difusión)40 

en este preciso territorio a lo largo del siglo II a. C., para acabar sucumbiendo 

definitivamente al uso del latín en la mayor parte de esta región. Las dinámicas 

lingüísticas y gráficas de la Campania son, por tanto, extraordinariamente complejas y ni 

siquiera la propia región presenta unas características uniformes,41 como se desprende de 

las enormes diferencias de conjuntos epigráficos contemporáneos procedentes de 

Nápoles, Reggio y Taranto (donde predomina el griego), Cumas (donde el osco convive 

en la epigrafía pública con el latín y el griego) y Pompeya (ciudad en la que el osco 

prevalece tanto a nivel público como privado; aunque las otras lenguas también están 

presentes), por poner solo unos ejemplos. 

 

 

37 Osanna (2016, esp. 84-85). Durante los siglos VI y V a. C. las inscripciones etruscas son 

mayoritarias con respecto de las oscas en Pompeya, ver Poccetti (2017, 301). 

38 Poccetti (2016). 

39 Ver el conjunto epigráfico del santuario de las hoces del Garigliano en Bocali, Ferrante (2016). 

40 Poccetti (2014), Poccetti (2017, 303-304). 

41 Ver Poccetti (2017). 



 10 

Si nos centramos en las dedicatorias públicas de infraestructuras de ambientes 

cultuales, el resultado epigráfico de dicho proceso de estandarización es particularmente 

bien visible en la epigrafía dedicatoria de Cumas, Vasto, Herculano y Punta de la 

Campanella; pero sobre todo Pompeya, datable a lo largo de los siglos III-II a. C.42 Su 

correspondiente contemporáneo en latín es mucho más modesto cuantitativamente y 

procede de Capua,43 ciudad donde se desarrolló el característico conjunto de las iuvilas, 

fechables en entre finales del s. IV y mediados del siglo III a. C.44 

 

Concretamente del ekklesiasterion griego de Paestum, núcleo ubicado 

geográficamente en Campania pero de cultura y tradición greco-lucana hasta comienzos 

del siglo III a. C.,45 procede una espectacular pieza, la única en lengua osca de carácter 

religioso y público de este yacimiento, fechable precisamente a final de su periodo 

lucano46 Podríamos definir su soporte como una «peana» estucada. El texto contiene una 

dedicatoria a Júpiter, ιουFηι, en un paralelismo claro con la otra gran ciudad aquea de la 

Magna Grecia, Metaponto, junto a cuyo edificio de reunión también se halló una 

inscripción dedicada a Zeus Agoraios.47 El epígrafe está pintado en rojo, con las letras 

griegas dispuestas en una retícula de cuatro líneas, de las cuales la primera se conserva 

de forma muy deficiente, circunstancia que ha dado lugar a varias lecturas (reproduzco 

 

42 ImIt Cumae 2, 4, 4bis; Histonium 1 y 4; Herculaneum 1; Surrentum 1; Pompei 1, 11, 14, 16, 23, 

25. 

43 Cuatro inscripciones concretamente: CIL I2 1581-1582 (sin indicación del comitente, 200-150 

a. C.), 635 (collegium, 135 a. C.) y 2948 (108 a. C.). En el siglo I a. C. aumentan los testimonios (ver 

Nonnis (2008, n.º 118-129). 

44 Datación en Zair (2016, 110). Sobre ellas, Franchi de Bellis (1981). Más concretamente sobre 

el santuario del Fondo Patturelli, Crawford (2009) con la bibliografía precedente. 

45 Fundada en el siglo VI a. C. como la colonia aquea de Poseidonia, pasó a ser un emplazamiento 

lucano a finales del siglo V a. C. hasta el primer cuarto del siglo III a. C., con una interrupción a mediados 

del IV a. C. Según Torelli (1999, 4), la lengua dominante en Poseidonia hasta la dominación romana en 

273 a. C. siguió siendo el griego. 

46 La datación de comienzos de la tercera centuria a. C. se fundamenta en los datos arqueológicos 

de contexto, así como por el comienzo de ιουFηι con ι-, ver Zair (2016, 110). Precisamente en este 

momento se documenta un fuerte empeño edilicio de monumentalización, ver Torelli (1999, 46-88). Las 

primeras inscripciones en latín son de mediados del s. III a. C. en consonancia con su nuevo estado colonial, 

ver Torelli (1999, 53). 

47 Mertens (2006, 162-163). 



 11 

solo tres de ellas): [στ]α ̣τ ̣[ι]ς [- c. 4/5 - ι]/ες ιουFηι [- c. 3/4-]α/ναρηι α̣ ι̣[- c. 2/3-]fεδ / 

βρατηις δατας (Poccetti, 1979, n.º 152);48 [.]τ̣ατ[ι]ς [- c. 3/4 -]ι/ες ιουFηι [- c. 2/3 -

]α/ναρηι αι[.]fεδ / βρατηις δατας o [.]τ̣αρ[ι]ς) [- c. 3/4 -]ι/ες ιουFηι [- c. 2/3 -]α/ναρηι 

αι[.]fεδ / βρατηις δατας (Del Tutto Palma, 1990, Pe1);49 [σ]τ̣ατ̣[ι]ς [...]+ι̣/ες ιουFηι 

[..]+[.]α/ναρηι α̣ν̣[α]fεδ / βρατηις δατας (ImIt Paestum 1).50 

 

Pese a las lagunas, a grandes rasgos se discierne que la primera línea contiene el 

nombre del dedicante; la segunda, el teónimo ιουFηι, cuyo epíteto continúa en la tercera 

línea, seguido del verbum dandi. La cuarta línea contiene la fórmula religiosa sabélica 

brateis datas. Sin embargo, las dificultades de lectura e interpretativas que presenta este 

texto son abundantes. Tras haber efectuado la autopsia de la pieza, creo que se impone 

una propuesta más conservadora que las anteriores que, en cualquier caso, no altera la 

interpretación global ni la estructura antes expuesta; sino que matiza algunos detalles 

menores como el nombre del dedicante y al verbo de la dedicatoria. 

 

En primer lugar, una puntualización sobre el nombre del dedicante: aunque la 

reconstrucción del praenomen propuesta por P. Poccetti sea perfectamente compatible 

con los restos visibles actualmente y es aceptada de forma unánime, lo cierto es que las 

únicas letras seguras de la línea 1 son α y ς, que ocupan el tercer y el sexto lugar 

respectivamente (Figura 1a). La letra 1 está perdida y de la 2 se conserva un pequeño 

trazo vertical que podría corresponder a muchos grafemas; pero no es oportuno ofrecer 

otras variantes de lectura cuando el texto conservado es tan fragmentario. Sin embargo, 

la reconstrucción de la última letra del renglón, i, correspondiente al final del nombre 

familiar del dedicante (…ιες) sí que se me antoja más problemática, vistos estos trazos 

diagonales que quizá cuadran mejor con α (Figura 1b).  

 

Asimismo, merece la pena una reflexión sobre la lectura de la línea 3, 

concretamente sobre el verbo de la dedicación:51 α̣ι̣[- c. 2/3-]fεδ (Poccetti), αι[.]fεδ (Del 

Tutto Palma); α̣ν̣[α]fεδ (Crawford). Por un lado, la lectura del primer grafema, 

 

48 Traducción (latín): «Statius [......]ius Ioui [.....]anari [.....]auit gratiae datae».  

49 Traducción (italiano): «Statio (?) Audeio (?) a Giove ...are (?) edificò (?) per grazia concessa». 

50 Traducción (inglés): «Statius [-?-]ius dedicated (this) to Jupiter [-?-]anaris, for favour granted». 

51 Estarán (2018, 239). 



 12 

habitualmente leído como α, posiblemente debiera rectificarse (Figura 1c), puesto que ni 

la inclinación de sus trazos ni su anchura se corresponden con el resto de sus iguales en 

el texto; aunque lo cierto es que no es fácil hallar una solución mejor. Segundo, del 

carácter posterior se ha conservado un trazo vertical y quizá también unos pequeños restos 

de pintura en sentido diagonal hacia la derecha,52 con lo que no habría que descartar el 

desarrollo de un posible bucle. No obstante, otra opción, vista la dirección del pincel, 

podría ser que ambos caracteres formasen una n; aunque sería ligeramente diferente del 

resto de n del texto. Por último, es especialmente remarcable el ángulo recto en la parte 

inferior de la caja de escritura en el lugar de la tercera letra, que coincide con los restos 

de una ε. Lo que no es tan claro es si cabría una letra tras ella, a juzgar por el espacio que 

ocupa la posterior y la retícula en la que se inscriben los caracteres de este epígrafe. Dicha 

forma verbal termina claramente en -fεδ. 

 

La lectura propuesta, como hipótesis de trabajo, es la siguiente: [.]+α++ς [..]+/ες 

ιουFηι [.]++α/ναρηι α+ε[.]fεδ / βρατηις δατας. Además de que es mucho más 

conservadora que las precedentes, diverge de ellas sensiblemente en la forma verbal. Los 

posibles verbos especializados para la ofrenda religiosa en osco (todos ellos procedentes 

de la región osca meridional) son muy escasos.53 Aquí visiblemente los restos de pintura 

roja sobre el estuco de la superficie son incompatibles con las formas verbales que se han 

propuesto hasta la fecha, especialmente «αν[α]fεδ»,54 que posiblemente se ha 

reconstruido a partir de otro uerbum dandi, concretamente «amanafed» y sus variantes.55 

Esta forma verbal está documentada en todo tipo de dedicaciones (no solo en ambientes 

de culto y exclusivamente, por cierto, en alfabeto osco y no oscogriego) y siempre 

precedida de «am-» uel sim. Por ello, no parece que tenga connotaciones religiosas per 

se sino que su significado estaría próximo a ‘erigir’, ‘colocar’. Por tanto, si no hay sólidos 

argumentos de tipo epigráfico para proponer la lectura «αν[α]fεδ», como se ha intentado 

demostrar aquí, no creo que estemos ante una variante de dicha forma verbal. De hecho, 

 

52 L. Del Tutto Palma también los percibió: ver Del Tutto Palma (1990, 54). 

53 De Tord (2020, 319-327). 

54 Para la que se ha propuesto una interpretación como una forma reduplicada originariamente 

(*fefed < *dhedhh1et) precedida por dos preverbios (*an y *a(d)), ver Untermann (2000, 257); o, junto con 

αναfακετ, como un calco del griego ἀνέθηκε, ver Poccetti (2010, 668-669). 

55 De Tord (2020, 323). 



 13 

dado que solo está documentado en este monumento, incluso merecería la pena 

replantearse su existencia y abrir otras vías de interpretación. 

 

En la región lucana sobresalen dos lugares de culto, ambos dedicados a Mefitis: 

Ansanto, en Hirpinia, lugar descrito por Virgilio como la boca del infierno e 

importantísimo punto para la religión prerromana del sur de Italia; pero 

«desesperadamente mudo»;56 y, por otra parte, Rossano di Vaglio, que a diferencia del 

anterior ha proporcionado casi sesenta inscripciones en las que incluso se puede apreciar 

una evolución paleográfica y ortográfica que recorre los siglos de vida del santuario.57 

Muchas son las preguntas que suscita este yacimiento, entre las que destaca qué tipo de 

lugar de culto se trataba: ¿santuario «federal» o santuario adscrito a una comunidad en 

particular (y en tal caso, a cuál)? 

 

Parece ser que ya en sus primeras fases de actividad, en el siglo IV a. C., este 

recinto tenía elementos monumentales. Pero posteriormente como ocurrió en 

Pietrabbondante, el paso de Aníbal por la zona hizo necesaria una reforma que se 

aprovechó para iniciar la segunda fase de monumentalización del santuario entre finales 

del III y comienzos del siglo II a. C.,58 fruto de la cual es un altar de una monumentalidad 

inédita en la región.59 La intensísima actividad administrativa de Roma en la Lucania 

posterior a la Segunda Guerra Púnica como consecuencia del castigo a las ciudades que 

habían hecho defección durante el conflicto,60 concretada en la deducción de colonias 

(Paestum y Venusia) y municipios, se aprecia también en la epigrafía de Rossano di 

Vaglio, concretamente en una mayor alusión a magistraturas (kFaistor,61 IIIIuir62) y 

asambleas (senateis) denominadas a partir de préstamos del latín. 

 

56 Lejeune 1990 §26: solo ha proporcionado una inscripción (una dedicación a Mefitis Aravina) 

sobre cerámica. Sobre este yacimiento, ver De Cazanove (2003) y Rainini (2003). 

57 Sobre esta evolución, ver Lejeune (1970, fig. 2, y 1990) y Zair (2016). 

58 Colangelo et alii (2009); Battiloro (2018, 188-189). 

59 Adamesteanu, Dilthey (1992); Battiloro, Osanna (2009, 25-26). 

60 La visión tradicional casi apocalíptica de la Lucania de los dos siglos a. C. generada a partir de 

la obra de Toynbee ha sido matizada recientemente y ya no se considera una época de declive sino de 

cambio, ver Battiloro (2018, 153). 

61 Lejeune (1990, n.º 1, 2, 17, 18, 42) 

62 Lejeune (1990, n.º 32, 45, 46). 



 14 

 

La epigrafía de este yacimiento no ha sido encontrada junto su contexto 

arqueológico primario. Las inscripciones más antiguas estaban encastradas en los muros 

del altar del cortile; mientras que las más recientes estaban reutilizadas como material 

constructivo en el gran pavimento central, de modo que carecemos de los datos precisos 

de su contexto arqueológico. De este conjunto de inscripciones sobresalen los llamados 

«bloques». Se desconoce si su actual morfología paralelepipédica responde a su forma 

original o si es el resultado de las modificaciones que sufrieron para ser transformados en 

un material constructivo más adecuado. El contenido de los textos inscritos en estos 

bloques es muy escueto y frecuentemente se trata de teónimos declinados en caso dativo 

(en algunos casos se hace constar un individuo que podría ser el dedicante), razón por la 

cual podría pensarse que originalmente eran altares o pedestales, o que eran verdaderos 

bloques constructivos encastrados en edificios de culto. 

 

De este conjunto señalaré algunas modestas correcciones a las lecturas 

tradicionales de dos piezas: el bloque ImIt Potentia 25 y el ¿altar / pedestal? de Civita di 

Tricarico ImIt Potentia 40.  

 

Al primero se le ha atribuido tradicionalmente la lectura «δουνακλομ»,63 que 

haría referencia al objeto de una ofrenda mediante un término que, por el momento, es un 

unicum. Sin embargo, como se puede comprobar en la fotografía (figura 2), la lectura es 

muy dudosa: hay una línea perdida antes de la delta en la que ya había reparado L. Del 

Tutto Palma y que, a mi modo de ver, no ha sido suficientemente puesta de relieve; y, 

sobre todo, me interesa subrayar que entre la delta y la alfa hay un espacio mucho mayor 

que el que podría ir destinado a tres letras (ο, υ, ν de acuerdo con las lecturas precedentes) 

en el que, calculando las anchuras medias del resto de letras conservadas, se podría dar 

cabida a cinco caracteres. Por otra parte, el hipotético acusativo (-oμ) que sería esperable 

en osco para expresar el objeto de la ofrenda no es visible. El único carácter que puede 

apreciarse al final de la inscripción difícilmente podría ser una μ por su escasa anchura 

(¿quizá α?). Por todo lo antes expuesto, es preferible una lectura más prudente, [---] / δ[-

c. 5-]ακλ- / [..]+ . Los restos de anclajes de su parte superior apuntarían a que el texto se 

referiría a la escultura que soportaba el bloque. 

 

63 Lejeune (1990, RV 20); Del Tutto Palma (1990, Ro 17); ImIt Potentia 25. 



 15 

 

Precisamente del mismo momento en el que tuvo lugar la monumentalización de 

Rossano, en torno al año 200 a. C., se aprecia en otro establecimiento cercano, Civita di 

Tricarico, una construcción muy similar de un gran altar rodeado de un pavimento y un 

pórtico donde se halló un pedestal moldurado que contiene un texto único en la epigrafía 

religiosa osca.64 Las lecturas más recientes son las siguientes:  

κλοϝατς γαυκιες σακ[-c. 3/4]ι/οϝιοι μετσεδ πεhε/δ fλουσοι · αfακειτ / αυτι · 

fατοϝε κλο/ϝατηις πλαμετοδ (Del Tutto Palma). 

κλοϝατς γαυκιες fατ̣[οϝ]ο̣ι̣ δ̣ι̣/οϝιοι μετσεδ πεhε/δ fλουσοι · αfακειτ / αυτι · 

fατοϝε κλο/ϝατηις πλαμετοδ (ImIt). 

κλοϝατς γαυκιες fατ̣[οϝ]ο̣ι̣ δ̣ι̣/οϝιοι μετσεδ πεhε/δ fλουσοιο αfλκειτ / αυτι ο 

fατοϝε κλο/ϝατηις πλαμετοδ (Dupraz 2019). 

 

 

La tercera lectura presenta dos importantes aportaciones a la interpretación de este 

texto: por un lado, la lectura de las pequeñas circunferencias de la segunda y tercera líneas 

no como interpunciones sino como omicron, lo que encaja perfectamente con la 

paleografía, la morfología y la sintaxis del texto; por otro, la relectura del uerbum dandi 

que anteriormente se transcribía «αfακειτ» aduciendo un error del lapicida por 

«αfλκειτ». Como se puede ver en la publicación de Dupraz, después de una dedicación 

más o menos «estándar», aunque mucho más completa de lo habitual  compuesta por el 

nombre del dedicante, κλοϝατς γαυκιες; el teónimo, fατ̣[οϝ]ο̣ι̣ δ̣ι̣οϝιοι; el verbo, 

αfλκειτ; y algunos elementos poco habituales, como algunos adverbios y también un 

posible complemento directo (fλουσοιο65), tenemos un enunciado interesantísimo en el 

que el fiel se dirige directamente a la divinidad, interactúa con ella con un verbo en 

imperativo, y un teónimo en vocativo (ο fατοϝε κλοϝατηις πλαμετοδ).66 

 

Sin embargo, parte de esta interpretación no es compatible con los restos 

epigráficos que pueden contemplarse en la pieza. Como se constata en la imagen (figuras 

 

64 Las ediciones más recientes son: Del Tutto Palma (1990, Tr1); ImIt Potentia 40; Dupraz (2019).  

65 De Cazanove, Dupraz, Capozzoli (2019, 909). 

66 «Klovats Gaukies, pour Fatuus jovien, avec justice, avec piété, place l’offrande (?). Mais, ô 

Fatuus, de Klovats, sois proche (?) !», Trad.: E. Dupraz (2019, 906). 



 16 

3a, 3b), este epígrafe está completamente dañado en su parte superior y, por tanto, en 

lugar de «κλοϝατς γαυκιες fατ̣[οϝ]ο̣ι̣ δ̣ι̣/οϝιοι», y siguiendo, en parte, la prudencia de L. 

Del Tutto Palma, podría proponerse «κλοϝατς γαυκι[…]α+[..]+/+ϝιοι»: pese a las 

lagunas parece claro que el nombre del dedicante, Klovats Gaukies, encabeza el texto; 

pero la reconstrucción del teónimo «fατ̣[οϝ]ο̣ι̣ δ̣ι̣οϝιοι» postulada por la última de las 

ediciones de la pieza es a mi juicio más bien hipotética, fundamentada únicamente en la 

comparecencia de esta divinidad en la segunda parte de la inscripción. 

 

Por otro lado, en la autopsia es diáfanamente visible, además, la presencia del 

verbo αfλκειτ (y no αfακειτ) (figura 3c), lectura que se descartó en un principio porque 

se atribuía a un error del lapicida; pero que creo, siguiendo a Mancini, Untermann y 

Dupraz y como se ha dicho más arriba, que debería mantenerse la lectura con lambda, 

dados el más que posible paralelo de aflakus67 de la maldición cumana ImIt Capua 34 

cuyo significado ha sido objeto de variadas exégesis.68 Lo particularmente atractivo es 

que la forma αfλκειτ y sus únicos posibles paralelos comparezcan en solo textos donde 

se interpela directamente a la divinidad reproduciendo así la parte oral de la plegaria,69 

un rasgo diferenciador de la dedicación de Civita de Tricarico con respecto del resto de 

piezas del conjunto. 

 

4. UMBRÍA 

 

 

67 Untermann (2000, 58-59); Mancini (2006); Dupraz (2019, 909) propone aflakus como posible 

comparandum de αfλκειτ: “La forme αfλκειτ, dans ce contexte, peut être interprétée comme l’indicatif 

présent actif du même lexème, à la troisième personne du singulier. La graphie αfλκειτ renvoie à la syncope 

d’une voyelle intervocalique brève au radical d’infectum d’aflakus [2.ª p. sing. ind. fut. ant.]”. 

68 En la misma inscripción comparece la forma aflukad; si bien Mancini (2006, 84-87) no ve una 

relación paradigmática entre ambas formas. Véase un estado de la cuestión sobre estas formas verbales en 

Murano (2013, 62-64): mientras que la mayoría de autores proponen traducciones próximas a ‘distanciar, 

mover de un sitio, llevar, arrancar de’; Mancini sugiere que «l’unico significato possibile [...] è quello che 

rientra nella sfera dell’evocazione». Este autor propone para aflakus la pertenencia a la esfera semántica 

de ‘ofrecer en sacrificio’ en 2.ª p. sing. fut. ant. y establece un paralelo con el αfλκειτ de Civita di Tricarico, 

que en consecuencia interpreta en este sentido. 

69 McDonald (2015, 122-123). 



 17 

Podría decirse que la epigrafía religiosa umbra está eclipsada por las Tablas 

Iguvinas, el «texto ritual más importante de la Antigüedad clásica».70 Además de este 

excepcional texto, conservamos unos pocos ejemplos de epigrafía religiosa umbra 

destinada a ser colocada en lugares públicos con el objeto de llamar la atención de 

posibles lectores: un cipo procedente de Santa María in Campis (Foligno); dos placas 

procedentes de Ameria y de Fossato di Vico respectivamente y dos interesantes piezas 

procedentes de Asís, un árula y un terminus que delimitaba un terreno consagrado a una 

divinidad anónima.71 Aparte de este conjunto, existe una pieza cuya naturaleza pública o 

privada podría ser objeto de debate dado su pequeño tamaño y la precaria calidad de su 

epígrafe: el pequeño pedestal procedente de Hispellum72 (figura 4a), cuya lectura 

consideramos que también merece un replanteamiento. Su fragmentario estado la hace 

prácticamente ilegible y, pese a ello, tradicionalmente se relaciona con el culto de Júpiter, 

vínculo que a nuestro entender no está suficientemente fundamentado en los restos 

epigráficos que se han conservado hasta nuestros días. 

 

Se trata del único testimonio escrito en lengua epicórica relativo a los cultos 

oficiados en el santuario de Villa Fidelia. No se sabe con seguridad a cuántas divinidades 

se rendía culto en este santuario en época prerromana; pero las escasas inscripciones 

latinas con teónimos de épocas posteriores (fin. s. I a. C. – com. s. I d. C.) se refieren a 

Venus y Minerva.73 Es probable que este culto haya sincretizado diversas divinidades 

femeninas, en consonancia con la devoción de la familia Julia a Venus Genetrix74 en 

época de Augusto, coincidiendo con un esfuerzo monumentalizador de las instalaciones75 

 

70 Devoto (1948, 3). 

71 Screhto est 24, 28, 35, 38, 45. Excluimos de la nómina una lastra procedente de Collemaggiore 

(Screhto est 91) porque posiblemente se trata de una falsificación o, en cualquier caso, no procedería de un 

ambiente umbro. 

72 Screhto est 27; ImIt Hispellum 1. 

73 Coarelli (1996, 62). Ver, por ejemplo, CIL XI 5263 y 5264. También a Apolo (CIL XI 5261). 

74 Sisani (2012, 436-437); Camerieri, Manconi (2012, 69-70). 

75 Ver Manconi (2017, 624-625). Sobre las tres fases de construcción y monumentalización del 

santuario (concretamente del sacellum de Venus), ver Camerieri, Manconi (2012). 



 18 

durante el cual también se llevaría a término la construcción de un gran edificio de culto 

dedicado a Júpiter.76  

 

La datación de la pequeña pieza, cuya altura excede ligeramente los 13 cm, se 

corresponde con una horquilla entre comienzos del IV y finales del III a. C de acuerdo 

con su paleografía.77 Este pequeño pedestal o peana sostenía una escultura, a juzgar por 

los restos de las sujeciones metálicas que aún se conservan en su parte posterior, hoy rota. 

La ubicación del epígrafe en su soporte es llamativa: se grabó en la moldura superior de 

la pieza y no en el cuerpo del pedestal, cosa que no es habitual.78 Su estado de 

conservación es deficiente, ya que el objeto está incompleto en su parte posterior y el 

campo epigráfico está muy erosionado, causando verdaderas dificultades de lectura. 

Actualmente son visibles cinco signos y parece que está incompleto al final, donde se ha 

perdido probablemente uno más. Las lecturas propuestas hasta la fecha lo vinculan con 

Júpiter, asumiendo una abreviatura de «pater»: ịuṿip(̣atre),79 iu[v]ip(atre(s?)),80 iuvi 

p(atre).81 

 

Sin embargo, como puede comprobarse en la fotografía (figura 4b) solo hay dos 

caracteres de este texto que no admiten discusión: el segundo, u, y el cuarto, un trazo 

vertical, i. Los restantes merecen, si no una revisión, al menos, ser puestos en duda. Del 

tercero apenas se ha conservado un pequeño ángulo abierto hacia la izquierda y un 

pequeño trazo diagonal en la parte inferior y que se interpreta habitualmente como una 

 

76 Sisani (2012, 437). Para Sisani (2009, 136; 2012, 424) este culto encajaría con la función 

«federal» del santuario, sobre la cual, ver p. ej. Sisani (2002, 490-503). 

77 Datación revisada de Sisani (2012, 424, n. 86), que corrige la postulada con anterioridad que 

ubicaba el árula en el s. II a. C. (Sisani 2009, 196). Ver nota 86 sobre las primeras fases de romanización 

del santuario. 

78 Aunque las inscripciones paleoeuropeas sobre árulas o peanas no sean especialmente 

abundantes, estos textos, consistentes en el teónimo, suelen ocupar el neto del objeto (Pompeya, Capua, 

Tarragona), como señala De Tord (2020, 207). El pequeño esgrafiado en el cuerpo del árula podría 

hipotéticamente corresponderse con el inicio de este texto, que quizá fue comenzado; pero nunca llegó a 

ser terminado. 

79 Screhto est 27 (donde asimismo se deja abierta la posibilidad de interpretación de que el texto 

sea el equivalente umbro a «Iouī posita»). 

80 Sisani (2009, n.º 11; 2012, n.º 3.2), “a/di Giovepadre”. 

81 ImIt Hispellum 1, vol. 1, p. 109, “To Jupiter the father”. 



 19 

digamma inclinada pese a que no hay restos del trazo diagonal superior izquierdo ni 

tampoco habría habido espacio para él. Calderini y Massarelli en Screhto est ya 

manifiestan sus cauciones ante esta interpretación82 e hipotetizan una paleografía propia 

de los siglos III-II a. C., lo que entra en conflicto con la propuesta de datación de Sisani.83  

 

El quinto grafema, posiblemente debido a la interpretación en clave «jovia» de 

este epígrafe, se ha leído habitualmente como una p, con el fin de forzar su interpretación 

como abreviatura de «pater» (atribuyéndola, además, a un periodo en el que las 

abreviaturas no están en absoluto difundidas en la epigrafía). Sin embargo, el trazo 

vertical que habría sido esperable en una p está aquí dividido en dos pequeños trazos en 

la parte inferior (figura 4c), y podría tratarse, quizá, de una e trazada con torpeza. 

Calderini y Massarelli (Screhto est) descartan esta posibilidad que ya habían lanzado von 

Planta, Vetter y Rix argumentando que la ¿digamma? (tercer signo) está inclinada y que 

por esta misma razón, la e también debería estarlo. Lo interesante es que descartan la 

lectura «e» aduciendo que el último signo presenta un trazo vertical, cuando en realidad, 

como se constata en la imagen, si se tienen en cuenta los dos pequeños trazos de la parte 

inferior, el signo está, efectivamente, inclinado. Por último, es conveniente recordar que 

tampoco es irrefutable la lectura del primer grafema, consistente en un trazo vertical 

ligeramente curvilíneo con la parte superior erosionada. 

 

Si la datación de la pieza se corresponde los siglos IV y III a. C. es correcta, como 

parece, la paleografía de la inscripción de esta pequeña peana podría compararse con la 

de otras inscripciones contemporáneas como las láminas de Colfiorito (com. s. IV a. C.).84 

De hecho, la forma inclinada de e en las primeras es similar a la del último carácter de la 

peanita de Villa Fidelia (más que la de p, completamente vertical) y también la grafía de 

c podría compararse sin ningún problema. Hechas estas observaciones, pienso que habría 

que modificar la lectura iuvip(atre) por otra que fuera más compatible con los restos 

gráficos de la autopsia, como +ucie[.] (aunque su carácter, dado el mal estado de 

conservación del epígrafe, es especulativo), en la que se ponga de relieve la revisión de 

 

82 “Il digamma, se di digamma si tratta, (…)” (Screhto est 27). 

83 Ver nota 77. 

84 Autopsia: mayo 2016. Ver tabla comparativa de la paleografía de las inscripciones umbras en 

Sisani (2009, 172-173). 



 20 

la tercera y quinta letra. De hecho, recientes ediciones de la pieza ya manifiestan las 

dificultades lingüísticas de dicha interpretación en la que el final en -i de iuvi y el 

desarrollo de la abreviatura p(atre) implicarían que se tratase una forma univerbada de la 

divinidad en la que no hay concordancia entre los dos elementos, lo cual es problemático, 

o, alternativamente, que se emplease el tema *dyowi-, cuando lo documentado es el tema 

*dyow-.85 Por otra parte, el culto a Júpiter en este santuario no está apoyado en ningún 

dato epigráfico ni iconográfico, y la arqueología solo probaría el culto a esta divinidad a 

partir de época imperial (uid. supra), tres centurias después de la fecha estimada de 

fabricación del objeto que nos ocupa.86 El contenido de este fragmentario texto queda, 

pese a todo, sin resolver.87  

 

Las dedicaciones religiosas públicamente expuestas son uno de los tipos de textos 

epigráficos más antiguos de la cuenca mediterránea, como se desprende de la epigrafía 

griega. Los movimientos migratorios y los contactos de ellos derivados dieron como 

resultado la reelaboración de este género textual por parte de los pueblos itálicos 

tempranamente alfabetizados como los latinos y los lucanos. El propio devenir político-

sociológico de Roma hizo que sus elites comprendieran el rédito que suponía aprovechar 

estos textos para su propio beneficio, introduciendo en ellos información sobre la 

magistratura que se desempeñaba y la mejora que el benefactor había propiciado; y los 

pueblos circundantes de habla itálica reelaboraron de nuevo esta innovación haciéndola 

suya. En este trabajo se ha ofrecido una visión panorámica del proceso de gestación y 

maduración de este género epigráfico y se han sugerido algunas modificaciones de lectura 

 

85 Sobre esta cuestión, ver Screhto est 27. En la epigrafía itálica se encuentran testimonios tanto 

univerbados (Tab. Ig. IIb 24, Iupater) como no (ST MV 1, Ioues Patres; Tab. Ig. IIb 7, Iuve Patre), que 

pueden funcionar también como epítetos (Tab. Ig. IIb 17, saçi Iuvepatre); pero siempre hay una 

concordancia en número y caso.  

86 Apenas se han conservado restos arqueológicos de la fase prerromana del santuario, ver 

Manconi, Camerieri, Cruciani (1996, 391, n. 54). Los restos del siglo III a. C. se corresponden con la 

primera fase de romanización del centro como consecuencia del establecimiento de la colonia de Spoletium 

a mediados de dicha centuria, ver Camerieri, Manconi (2012, 67). 

87 Lo esperable es que se corresponda con un teónimo; aunque no habría que descartar tampoco 

que se tratase del nombre del dedicante. Este tipo de inscripción de nombre personal sobre árula tendría un 

posible paralelo en el mundo ibérico, en el altarcito de Ruscino, así como también en algunos altares latinos 

de época republicana.  



 21 

de algunas de las dedicaciones religiosas más discutidas sin más ánimo que el de motivar 

el debate entre los especialistas sobre ellas. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

ADAMESTEANU, D., DILTHEY, H. 1992: Macchia di Rosanno. Il santuario della 

Mefitis. Rapporto preliminare, Lecce. 

ARENA, R. 1989: Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia. Iscrizioni 

di Sicilia, I. Iscrizioni di Megara Iblea e Selinunte, Milán. 

ARENA, R. 1992: Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia. Iscrizioni 

di Sicilia, II. Iscrizioni di Gela e Agrigento, Milán. 

ARENA, R. 1994: Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia, III. 

Iscrizioni delle colonie euboiche, Pisa. 

ARENA, R. 1996: Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia, IV. 

Iscrizioni delle colonie achee, Alessandria. 

ARENA, R. 1998: Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia, V. 

Iscrizioni di Taranto, Locri Epizefiri, Velia e Siracusa, Alessandria. 

BATTILORO, I. 2018: The Archaeology of Lucanian cult places: Fourth century 

BC to the Early Imperial Age, Londres-Nueva York. 

BATTILORO, I., OSANNA, M. 2009: Le aree di culto lucane: topografía e 

articolazione degli spazi, in Brateís Datas. Pratiche rituali, votivi e strumenti del culto 

dai santuari della Lucania antica, ed. I. Battiloro, M. Osanna, Venosa, 15-38. 

BOCCALI, L., FERRANTE, C. 2016: Minturno. Garigliano. Foce. Lucus Maricae, 

in Fana, templa, delubra. Corpus dei luoghi di culto dell'Italia antica, 4, ed. C. Ferrante, 

J. C. Lacam, D. Quadrino, París, 107-118. 

CAMERIERI, P., MANCONI, D. 2012: Il “sacello” di Venere a Spello, dalla 

romanizzazione alla riorganizzazione del territorio. Spunti di ricerca, «Ostraka» XXI (1-

2), 63-81. 

COARELLI, F. 1977: Public building in Rome between the Second Punic War and 

Sulla, «Papers of the British School at Rome» 45, 1-23. 

COARELLI, F. 1996: La romanización de Umbría, in La romanización en 

Occidente, ed. J. M. Blázquez, J. Alvar, Madrid, 57-68. 



 22 

COLANGELO, L., CURTI, E., FIORENTINO, G., MUTINO, S., NOVELLIS, D., 

PRASCINA, C., WITTE, N. 2009: Nuovi scavi e moderne metodologie di documentazione 

nel santuario della dea Mefite a Rossano di Vaglio (PZ), «Fasti Online» CLXVII, 1-8. 

CRAWFORD, M. H. 2009: The fondo Patturelli sanctuary at Capua: excavation 

and interpretation, «Cahiers du Centre Gustave Glotz» 20, 29-56. 

CRISTOFANI, M. 1990: Cippo del Foro, in La grande Roma dei Tarquini, ed. M. 

Cristofani, Roma, 58-59. 

DE CAZANOVE, O. 2000: Les lieux de culte italiques. Approches romains, 

désignations indigènes, in Lieux sacrés, lieux de culte, sanctuaires, ed. A. Vauchez, 

Roma, 31-41. 

DE CAZANOVE, O. 2003: Le lieu de culte de Méfitis dans les Ampsancti ualles: des 

sources documentaires hétérogènes, in Sanctuaires et sources. Les sources 

documentaires et leurs limites dans la description des lieux de culte, ed. O. De Cazanove, 

J. Scheid, Nápoles, 145-181. 

DUPRAZ, E. 2019: L’inscription osque Crawford POTENTIA 40: une épigramme 

hellénistique en pays lucanien, in La Lucanie entre deux mers: archéologie et patrimoine 

(Paris, 5-7 novembre 2015), ed. O. De Cazanove, A. Duplouy, Nápoles, 905-918. 

DE TORD, G. 2020: Epigrafía religiosa en lenguas locales del occidente 

mediterráneo [tesis doctoral inédita], Zaragoza, 2020. 

DEL TUTTO PALMA, L. 1990: Le iscrizioni della Lucania preromana, Padua. 

DEVOTO, G. 1948: Le Tavole di Gubbio, Florencia. 

DI FAZIO, M. 2017: Religions of Ancient Italy, in The Peoples of Ancient Italy, ed. 

G. Farney, G. Bradley, Berlín, 2017, 149–172. 

DÍAZ, B. 2018: El origen de la epigrafía honorífica romana, in El nacimiento de 

las culturas epigráficas en el Occidente mediterráneo. Modelos romanos y desarrollos 

locales (III-I a. E.), ed. F. Beltrán Lloris, B. Díaz Ariño, Madrid, 35-54. 

DONATI, A. 2016, ed.: L’iscrizione esposta. Atti del Convegno Borghesi 2015, 

Faenza. 

DONATI, A., SUSINI, G. C. 1986: La scrittura esposta: i modi della scrittura 

romana, in Sulle tracce della scrittura, ed. G.R. Cardona, Bolonia, 65-78. 

ESTARÁN TOLOSA, M. J. 2018: Tituli sacri y epigrafía pública en el ámbito itálico, 

Galia e Hispania, in El nacimiento de las culturas epigráficas en el Occidente 

mediterráneo. Modelos romanos y desarrollos locales (III-I a. E.), ed. F. Beltrán Lloris, 

B. Díaz Ariño, Madrid, 231-252. 



 23 

FRANCHI DE BELLIS, A. 1981: Le iovile capuane, Florencia. 

ImIt: CRAWFORD, M. H. 2011, ed., Imagines Italicae. A corpus of Italic 

inscriptions, Londres. 

LACAM, J. C. 2010: Variations rituelles. Les pratiques religieuses en Italie 

centrale et méridionale au temps de la deuxième guerre punique, Roma. 

LEJEUNE, M. 1970: Phonologie osque et graphie grecque, «Revue des Études 

Anciennes» 72/3-4, 271-316. 

LEJEUNE, M. 1990: Méfitis d’après les dédicaces lucaniennes de Rossano di 

Vaglio, Lovaina. 

MANCINI, M. 2006: Osco aflukad nella defixio Vetter 6, in Samnitice loqui. Studi 

in onore di Aldo Prosdocimi per il premio I Sanniti, ed. D. Caiazza (ed.), Piedimonte 

Matese, 2006, 73-90. 

MANCONI, D. 2017: The Umbri, in The Peoples of Ancient Italy, ed. G. Farney, G. 

Bradley, Berlín, 2017, 603-636. 

MANCONI, D., CAMERIERI, P., CRUCIANI, V. 1996: Hispellum: pianificazione 

urbana e territoriale, in Assisi e gli Umbri nell’Antichità. Atti del convegno 

internazionale Assissi 18-21 dicembre 1991, ed. G. Bonamente, F. Coarelli, Asís, 375- 

MCDONALD, J. 2015: Oscan in Southern Italy and Sicily. Evaluating Language 

Contact in a Fragmentary Corpus, Cambridge. 

MERTENS, D. 2006: Città e monumenti dei greci d'occidente, Roma. 

MURANO, F. 2013: Le tabellae defixionum osche, Pisa-Roma. 

NONNIS, D. 2003: Dotazioni funzionali e di arredo in luoghi di culto dell’Italia 

repubblicana. L’apporto della documentazione epigrafica, in Sanctuaires et sources. Les 

sources documentaires et leurs limites dans la description des lieux de culte, ed. O. De 

Cazanove, J. Scheid, Nápoles, 25-54. 

NONNIS, D. 2018: La nascita dell’epigrafia pubblica latina tra VI e II sec. a. C.: 

alcune osservazioni a margine della documentazione, in El nacimiento de las culturas 

epigráficas en el Occidente mediterráneo. Modelos romanos y desarrollos locales (III-I 

a. E.), ed. F. Beltrán Lloris, B. Díaz Ariño, Madrid, 15-34. 

OSANNA, M. 2016: Nuove ricerche nei santuari pompeiani, «Scienze 

dell'Antichità», 22, 3, 71-88. 

PANCIERA, S. 1997: L’evergetismo civico nelle iscrizioni latine d’epoca 

republicana, in Actes du Xe congrès international d’épigraphie grecque et latine: Nîmes, 

4-9 octobre 1992, París, 249-290. 



 24 

PETRUCCI, A. 1985: Potere, spazi urbani, scritture esposte: proposte ed esempi, 

in Culture et idéologie dans la genèse de l’État moderne, Actes de la table ronde (Roma, 

15-17 ottobre 1984), Roma, 85-97. 

POCCETTI, P. 1979: Nuovi documenti italici. A complemento del manuale di E. 

Vetter, Pisa. 

POCCETTI, P. 1983: Sul formulario dell’epigrafia ufficiale italica, «Athenaeum», 

61, 178-198.  

POCCETTI, P. 2010: Contacts et échanges technologiques entre Grecs et indigènes 

en Italie méridionale: langues et écritures au cours du IVe siècle av. J. C., in Grecs et 

indigènes de la Catalogne à la Mer Noire: Actes des rencontres du programme européen 

Ramses2 (2006-2008), ed. Henry Tréziny, París-Aix en Provence, 659-678. 

POCCETTI, P. 2014: INDIZI E aspetti dell’identità nel mondo indigeno della Magna 

Grecia, in Segni di appartenenza e identità di comunità nel mondo indigeno, Atti del 

seminario di studi (Napoli 6-7 luglio 2012), «Quaderni del Centro di Studi Magna 

Grecia», 18, 45-73. 

POCCETTI, P. 2016: I culti a Pompei in età sannitica, «Scienze dell'Antichità», 22, 

3, 225-242. 

POCCETTI, P. 2017: in Pompei e i greci. Catalogo della mostra (Pompei, 11 aprile 

- 27 novembre 2017), ed. M. Osanna, C. Rescigno, Milán. 

RAININI, I. 2003: Mephitis aedes o locus consaeptus. Alcune osservazioni sul 

santuario della dea Mefite nella Valle d’Ansanto, in Sanctuaires et sources. Les sources 

documentaires et leurs limites dans la description des lieux de culte, ed. O. De Cazanove, 

J. Scheid, Nápoles, 137-143. 

REI: Rivista di Epigrafia Italica (Studi Etruschi). 

Screhto est: AGOSTINIANI, L., CALDERINI, A., MASSARELLI, R. 2011. Screhto est. 

Lingua e scrittura degli antichi Umbri. Catalogo della mostra, Perugia. 

SIMÓN, I. 2018: Las inscripciones musivas en Italia y el Mediterráneo occidental 

durante los siglos III-I a. C., in El nacimiento de las culturas epigráficas en el Occidente 

mediterráneo. Modelos romanos y desarrollos locales (III-I a. E.), ed. F. Beltrán Lloris, 

B. Díaz Ariño, Madrid, 253-287. 

SISANI, S. 2002: Lucius Falius Tinia, primo quattuorviro del municipio di 

Hispellum, «Athenaeum», XC (2), 483-509. 

SISANI, S. 2009: Umbrorum gens antiquissima Italiae. Studi sulla società e le 

istituzioni dell’Umbria preromana, Perugia. 



 25 

SISANI, S. 2012: I rapporti tra Mevania e Hispellum nel Quadro del paesaggio 

sacro della valle umbra, in Il fanum Voltumnae e i santuari comunitari dell’Italia antica 

(«Annali della Fondazione per il Museo "Claudio Faina» XIX), 409-463. 

ST: RIX, H., Sabellische Texte Die Texte des Oskischen, Umbrischen und 

Südpikenischen, Heidelberg. 

TORELLI, M. 1999: Tota Italia. Essays in the Cultural Formation of Roman Italy, 

Oxford. 

UNTERMANN, J. 2000: Wörterbuch des Oskisch-Umbrischen, Heidelberg. 

ZAIR, N. 2016: Oscan in the Greek Alhabet, Cambridge. 

ZIOLKOWSKI, A. 1992: The temples of mid-republican Rome and their historical 

and topographical context, Roma. 


	las dedicaciones religiosas públicas en el ámbito itálico. algunas Nuevas propuestas de lectura
	1. La epigrafía de lo sagrado y su exposición pública  en Roma, el Lacio y las regiones sabélicas
	3. Campania y Lucania
	4. Umbría


