Religion, esfera publica,
mundo privado

La libertad religiosa y la neutralidad del Estado
en las sociedades secularizadas

Fernando Arlettaz






Introduccion

El presente trabajo es el resultado de cuatro afios de investigacion doctoral en
el marco del programa de Sociologia Juridica e Instituciones Politicas de la Universidad
de Zaragoza. La tesis doctoral fue defendida el dia 12 de septiembre de 2012 en la
Facultad de Derecho de la nombrada Universidad, y calificada con la nota maxima de
apto cum laude. Ella recibié posteriormente el premio extraordinario de doctorado.

La tesis doctoral estuvo dirigida por el profesor Manuel Calvo Garcia,
catedratico de Filosofia del Derecho y Sociologia Juridica de la Universidad de
Zaragoza. El Tribunal de tesis, por su parte, estuvo conformado por los profesores José
Ignacio Lacasta Zabalza, Angel Gregorio Chueca Sancho, Vicenzo Ferrari, José
Martinez de Pisén y Maria del Carmen Barranco Avilés.

La tesis doctoral cont6 con la mencién europea al titulo de doctor. Para su
obtencion se realizé una estancia de investigacion en el Institut des Sciences Sociales du
Politique, en la Ecole Normale Supérieure de Cachan, Francia. Asimismo, se
presentaron dos informes de expertos europeos (doctoras Brigitte Frotiée, de la Ecole
Normale Supérieure de Cachan, y Véronique Champeil-Desplats, de la Université Paris
X Nanterre - La Défense).

*khkkk

Durante practicamente todo el siglo XX la explicacion dominante en la teoria
social acerca de la relacion entre Modernidad, de una parte, y el fendmeno religioso, de
la otra, fue el denominado paradigma de la secularizacion. El paradigma estaba
conformado por un conjunto de teorias que, con diversos matices, afirmaban que las
transformaciones sociales propias de la Modernidad (la urbanizacion, la
industrializacion, la racionalizacion de las formas de vida, etc.) llevaban a una
declinacion de la importancia de la religion.

Para este paradigma, la Modernidad significo, en efecto, una ruptura respecto
de las sociedades anteriores en las que la vida politica estaba estructurada por la religion
dominante y sus funcionarios especializados. El paradigma de la secularizacion hunde
sus raices en las sociologias de Emile Durkheim y Max Weber. A mediados del siglo
XX autores como Brian Wilson y Peter Berger se apoyaron en estas dos tradiciones
sociologicas para insistir en la idea de que la Modernidad significaba una reduccion
creciente de la importancia de la religion.

El paradigma de la secularizacién no estuvo totalmente exento de criticas.
Algunas de estas criticas se debian a confusiones terminoldgicas (por ejemplo, qué se
definia como religion). Otras, en cambio, eran mas riesgosas para el paradigma ya que

1



se referian a la dificultad de verificar empiricamente la decadencia de la religion en
contextos que no fueran los de los paises de Europa occidental.

El ingreso al nuevo eje histdrico generalmente conocido como Posmodernidad
supuso otro desafio para las tradicionales perspectivas sobre la secularizacion. Si estas
eran ya cuestionadas respecto de algunas de sus caracteristicas esenciales, la
Posmodernidad sefiala la aparicién de nuevos fendmenos a los que el paradigma debe
responder.

En este contexto, mientras algunos autores insisten en afirmar la validez de las
teorias de la secularizacion (ya sea en su version mas clasica o en alguna versién mas
moderada), otros proponen abandonar totalmente el paradigma. En el capitulo 1 de este
libro nos ocupamos del paradigma de la secularizacion, evaluando criticamente sus
formulaciones clésicas y sus reformulaciones contemporaneas.

Adelantando la opinién que desarrollaremos luego mas extensamente, creemos
que las teorias de la secularizacion valen todavia como explicacion del cambio de
posicién de lo religioso durante la Modernidad y la Posmodernidad siempre que se
admita un concepto estratificado de secularizacion. La idea de secularizacion obliga a
identificar dos niveles procesuales diferentes, que pueden darse independientemente
unos de otros y que pueden avanzar a ritmos variados. Estos dos niveles que componen
el concepto estratificado de secularizacion son la diferenciacion de la esfera religiosa
respecto de otras esferas sociales (la politica, el derecho, la economia, el arte, la ciencia)
y la disminucion de los niveles de creencia y préactica religiosas.

El paradigma de la secularizacion tiene ademas implicancias politicas y
juridicas de primer orden. Los procesos de secularizacion de las sociedades han de ser
vinculados a la distincién moderna entre lo publico y lo privado. En el capitulo 1
analizamos el modo en que esta distincion se resuelve en la conformacion de tres
ambitos con sus dindmicas propias: la esfera publica estatal, la esfera publica no estatal
y la esfera privada.

A partir de la Modernidad, la esfera de lo privado es el ambito de las relaciones
de familia y de las relaciones de produccion. La esfera publica estatal, en cambio,
constituye el ambito del poder publico. Finalmente, la esfera pablica no estatal se
presenta como intermedia entre la esfera privada y la esfera publica y es el ambito en el
que se discuten los asuntos colectivos por parte de los sujetos privados. Esta distincion
triddica estructura, como se vera seguidamente, los tres capitulos restantes del libro.

Cada uno de estos capitulos, a su vez, estd dividido en tres partes. En la
primera se presentan algunas consideraciones de teoria social acerca de la esfera publica
estatal, de la esfera publica no estatal y de la esfera privada y sus relaciones con el
fendmeno religioso. En la segunda parte del capitulo se toma como eje el analisis de un
caso conflictivo que se inserta en las dinamicas propias de esa esfera. Finalmente, en la
ultima parte, se vuelve a las consideraciones teoricas, aunque ahora con un caracter de
filosofia juridica y politica.



El analisis de la esfera publica estatal, que se aborda en el capitulo 2, es
desarrollado a partir del concepto de neutralidad religiosa del Estado. Este concepto es
el resultado de la transposicion al plano juridico de la diferenciacion funcional que
permitid la distincion entre el campo religioso, por un lado, y el campo estatal, por otro.
El principio de neutralidad fue incorporado a los textos constitucionales a través
clausulas que, segun el contexto geografico e historico, dispusieron la aconfesionalidad
del Estado, la laicidad del Estado o la prohibicion de establecimiento de una religion
oficial, por citar los ejemplos mas habituales.

Paralelamente, y a partir de la distincion entre institucion y asociacion, es
posible mostrar como la religion pasé en la Modernidad de ser una institucion
obligatoria a una asociacion privada. En efecto, en la Modernidad el espacio de la
obligatoriedad corresponde al Estado, que monopoliza el ejercicio de la violencia fisica
y simbolica legitimas, de modo que la separacién entre religién y Estado conlleva al
mismo tiempo la conversion de la primera en una mera asociacién privada, con pérdida
de su estatuto de obligatoriedad.

Para realizar el estudio de estas transformaciones y profundizar en el concepto
de neutralidad del Estado, este segundo capitulo se apoya en el ejemplo de los debates
sobre la presencia de simbolos religiosos en lugares publicos. Este conflicto se ubica en
la linea de la desaparicion del carécter obligatorio de la religion, es decir, del cambio de
su estatus de institucion publica obligatoria a asociacion privada.

El caso conflictivo muestra ademas que la neutralidad estatal no tiene una
Unica interpretacion posible sino que ella depende de los presupuestos politicos bajo los
cuales se realice. Diferentes perspectivas (liberales, republicanas, comunitaristas)
asumen de modo diferente la neutralidad del Estado. Por nuestra parte, y como
explicamos con mas detalle en el libro, asumimos una posicion liberal matizada que
entendemos puede servir para superar las aporias del liberalismo clésico.

En el capitulo 3 nos ocupamos de la esfera pablica no estatal. La intervencion
de las organizaciones religiosas en los debates sobre las politicas pablicas parece poner
en duda algunos aspectos de la secularizacién. Para abordar este punto nos apoyamos en
un caso conflictivo contemporaneo: los debates sobre la ampliacion del matrimonio a
las uniones entre personas del mismo sexo y la intervencién de las organizaciones
religiosas en estos debates.

El ejemplo utilizado se desarrolla a partir de un estudio comparativo de las
controversias que han tenido lugar en diferentes paises en torno de la ampliacion del
concepto juridico del matrimonio a las parejas homosexuales. Se ubican estas
controversias en la linea general de la secularizacion de la institucion matrimonial, y se
da cuenta de la implicacién de los grupos religiosos en los debates previos a las
reformas legislativas o a las decisiones judiciales que han tenido como resultado tal
ampliacion.



Como explicamos en el capitulo, la secularizacion de los ordenamientos
juridicos genera resistencia de sectores religiosos, que intervienen en la esfera publica
haciendo valer sus intereses y puntos de vista. Estas intervenciones resultan
problemaéticas en un contexto de esfera publica secularizada, al tiempo que ponen de
manifiesto el modo en que la secularizacion del ordenamiento juridico puede suscitar
importantes cuestiones de conciencia.

En la segunda parte del capitulo 3 se abordan diferentes posiciones teoricas
sobre cuél ha de ser la incidencia de lo religioso en la esfera publica no estatal. De
forma parecida al camino seguido en el capitulo anterior, se presentan las perspectivas
liberales, republicanas y comunitaristas. Una vez mas, nuestras opciones se decantan a
favor de un liberalismo moderado que sea lo suficientemente flexible como para dar
cabida en la esfera publica no estatal a todas las voces de la sociedad civil, al tiempo
que se guarda la necesaria coherencia con el principio de neutralidad aplicable a la
esfera publica estatal.

Finalmente, el capitulo 4 aborda la relacion entre lo religioso y la esfera
privada. En la primera parte del capitulo se realiza una aproximacion al concepto de
libertad religiosa, que puede entenderse (junto con la neutralidad del Estado que ya
mencionamos) como un instrumento de la privatizacion de la religion.

La diferenciacion funcional entre la religion y las otras esferas sociales tiene
como correlato necesario la privatizacion de la religion. La privatizacion religiosa
significa que las creencias religiosas no son impuestas por la autoridad publica de forma
coactiva a los individuos. La religién se convierte, en la Modernidad, en una opcién
personal. Con la Posmodernidad, la privatizacién religiosa adquiere una nueva
dimension. Aunque desde el punto de vista juridico la privatizacién sigue teniendo el
mismo alcance (la de conferir libertad para elegir las propias creencias religiosas), el
modo en que esa libertad es ejercitada denota una privatizacion mas amplia, ya que
ahora el individuo no solo elige una opcién religiosa entre las multiples disponibles,
sino que también construye un bricolaje religioso a su medida.

El ejemplo estudiado en este ultimo capitulo es el de la regulacion del uso del
velo islamico en diferentes paises europeos. En efecto, la libertad religiosa debe ponerse
en relacion con las caracteristicas de pluralizacion creciente de las sociedades
posmodernas y globalizadas. En estas se verifica la aparicién de tradiciones religiosas
reprimidas o de nuevos movimientos religiosos, asi como también una diversificacion
del espectro religioso en razén de los movimientos migratorios. El ejemplo pone de
relieve el modo en que las pretensiones asimilacionistas de ciertas decisiones publicas
pueden colisionar con las reivindicaciones de los grupos religiosos minoritarios. Al
mismo tiempo, permite estudiar las modalidades de inclusion de la identidad religiosa
en los diferentes modelos de integracion de las minorias en el funcionamiento de una
sociedad democrética.



Este conflicto no involucra directamente una cuestion de secularizacion, sino
que tiene que ver mas bien con la dindmica del pluralismo de las sociedades. El ejemplo
pone de manifiesto la légica del conflicto religioso ligado al reconocimiento de las
identidades. Aunque desde luego la persistencia de una identificacion religiosa
comunitaria fuerte pueda leerse como resistencia a la secularizacion de las practicas
sociales, ella no pone en riesgo la teoria de la secularizacion en si misma, si esta es
entendida en los términos estratificados que arriba mencionamos.

Regresando al ambito teorico, la Ultima parte del capitulo 3 ofrece una
discusion acerca de tres aspectos clave de la libertad religiosa: ¢debe ser esta entendida
como una libertad puramente negativa o, por el contrario, exige prestaciones positivas?;
¢debe ser interpretada como una libertad puramente individual o exige el
reconocimiento de derechos colectivos?; ¢debe ser entendida de modo uniforme o, por
el contrario, exige el reconocimiento de excepciones a normas comunes a favor de las
minorias?

*hkkkk

Como ya hemos dicho, este libro surge de la condensacion de las ideas
centrales de la investigacion doctoral. Aunque no es este el lugar adecuado para realizar
complejas consideraciones de tipo metodoldgico, creemos necesario llamar la atencién
sobre el caracter interdisciplinar del trabajo.

Al adoptar la perspectiva propia del paradigma de la secularizacion nos hemos
apoyado en los estudios existentes en el &mbito de la teoria socioldgica. En razén del
interés investigativo que subyace a este trabajo, el recurso a la sociologia no se limité al
ambito de la sociologia de la religion sino que incluyé también la sociologia juridica y
la sociologia politica. Esta perspectiva es patente en los dos primeros apartados del
capitulo 1, asi como en las primeras partes de los capitulos subsiguientes.

El analisis de los ejemplos que constituyen las segundas partes de los capitulos
2, 3y 4 se ha apoyado tanto en la bibliografia existente como en un estudio original a
partir del analisis documental y de la metodologia propia de la dogmatica juridica. La
seleccion de los ejemplos, como no podia ser de otra manera, reviste cierta dosis de
discrecionalidad. Dado que el interés fundamental de este trabajo es de tipo tedrico, los
ejemplos cumplen una funcion de apoyo: se trata de un necesario anclaje a la realidad.
Evidentemente, podrian haberse elegido otros casos que ilustraran los aspectos tedricos.
Sin embargo, nos ha parecido que los ejemplos seleccionados tienen la virtud de
mostrar con claridad los procesos descritos en el trabajo. Igualmente, los limites de
extension obligan a centrarse en determinados contextos nacionales, y no en otros, al
abordar esos ejemplos. La seleccién de los contextos nacionales ha estado guiada por el
mismo objetivo estratégico: la mejor complementacion entre la teoria y el ejemplo
historico.



Finalmente, las terceras partes de todos los capitulos se apoyan en
consideraciones propias del ambito de la filosofia juridica y politica, para lo cual hemos
intentado poner en di&logo a los autores que nos han parecido mas relevantes en cada
tema.

Del mismo modo que sefialabamos con los ejemplos historicos utilizados, en la
seleccion de los autores se ha hecho uso de un inevitable margen de discrecionalidad.
Sin embargo, al igual que lo deciamos antes, esta discrecionalidad no es pura
arbitrariedad. En algunos casos, la referencia a un autor concreto viene obligada por la
existencia de cierto consenso académico sobre la importancia fundamental de ese autor
en una determinada tradicion de pensamiento: no se puede hablar del liberalismo del
siglo XX sin mencionar a Rawls, del republicanismo sin nombrar a Habermas o del
comunitarismo sin mentar a Taylor. En otros casos, hemos de reconocerlo, la seleccion
puede ser mas opinable. Sin embargo, creemos que hemos incluido aquellas
aportaciones mas significativas en relacion con el punto tratado.

En razén del caracter amplio del estudio seguramente se han perdido muchos
elementos de detalle. Aunque esta pérdida sea de lamentar, creemos que es el Unico
camino posible cuando se trata de cuestiones generales como las que aqui tratamos y se
intenta, en dltima instancia, realizar consideraciones propias del &mbito de la filosofia
juridica y politica.

*khkkk

No puedo terminar esta introduccion sin agradecer a todas las personas que han
hecho posible que este trabajo llegara a buen puerto. En primer lugar, al director de la
tesis doctoral, el profesor Manuel Calvo Garcia, por su rigor académico y su cercania
humana durante todo el tiempo de la investigacion. En segundo lugar, a los miembros
del Tribunal de tesis, cuyas observaciones y criticas me han sido de enorme utilidad
para profundizar en los temas abordados y elaborar este libro. En tercer lugar agradezco
a todas las personas que forman parte de la Universidad de Zaragoza, y que de una
manera u otra han contribuido a la realizacién de este trabajo, en especial a los
miembros del Area de Filosofia del Derecho y del Laboratorio de Sociologia Juridica.

Por otra parte, quiero sefialar el permanente apoyo brindado por el Seminario
de Investigacion para la Paz de Zaragoza, y expresar mi particular agradecimiento al
mismo en las personas de su presidente, Jesus Maria Alemany Briz, y su directora,
Carmen Magallon Portolés.

Hago publica mi gratitud a los integrantes del Institut des Sciences Sociales du
Politique, en Cachan (Francia), donde realicé una estancia de investigacion durante tres
meses. Una mencidn particular merecen también las redactoras de los informes expertos
presentados en vistas a la obtencion de la mencion europea en el titulo de doctor.



Finalmente, pero no por ello de un modo menos significativo, agradezco de
todo corazon a Loreto, a mi familia y a mis amigos, por su comprensién y su apoyo
incondicional durante todo el tiempo en el que se desarrollaron las tareas de
investigacion.



Capitulo 1. Modernidad,

Posmodernidad y religion

Este primer capitulo de nuestro trabajo estd dedicado al estudio de la posicion
que asume la religion en la Modernidad y en la Posmodernidad. Comenzaremos
refiriéndonos al paradigma sociolégico que durante muchos afios ha servido como
explicacion canonica de los procesos que desembocaron en la configuracion moderna de
lo religioso: el paradigma de la secularizacion. Luego estudiaremos las criticas que este
paradigma ha recibido, en particular las derivadas del cambio en las formas de vida que
puede denominarse Posmodernidad. Por ultimo, y pasando al ambito de la filosofia
juridico-politica, veremos en qué medida la dindmica religién-secularizacién se vincula
con la oposicion entre esfera publica y esfera privada.

L.as teorias de la secularizacion

La forma en que se vinculan religion y Modernidad ha sido y es objeto de
constante debate entre los tedricos. No existe una perspectiva tedrica generalmente
aceptada que dé cuenta de las relaciones entre estos dos conceptos. Las divergencias se
deben a diversos factores, entre los cuales no son menores las diferencias
terminoldgicas y geograficas. En efecto, la relacion entre Modernidad y religion puede
entenderse de maneras muy diferentes segun el modo en que se definan los dos términos
de la relacion. El concepto de religion y el de Modernidad son polisémicos. Ademas,
segun la region geografica que se enfoque en cada estudio, pueden también identificarse
dindmicas diferentes, que en algunos casos llegan a ser interpretadas como opuestas.

La secularizacion en los padres de la sociologia

Desde los estudios de los padres de la sociologia, la religion es una de las
columnas vertebrales de la disciplina.! En estos estudios pioneros, y en los que los han
seguido a lo largo de los siglos XIX y XX, ha estado presente la idea de la
secularizacion como un proceso ligado al desarrollo de la Modernidad, aunque los
padres fundadores de la disciplina no hayan construido una teoria de la secularizacion
tal como seria realizada en la segunda mitad del siglo XX. De hecho, Durkheim, aunque

1 Sobre la religion en la historia de la sociologia, véase Mendieta (2002).

8



habia sugerido las lineas generales de ciertos cambios religiosos, no habia utilizado el
concepto de secularizacion y Weber habia hablado méas bien de desencantamiento del
mundo.

En términos generales, puede decirse que entre aquellas propuestas tedricas
que aceptan que la secularizacion (entendida en formas diversas) esta ligada a los
procesos de modernizacion de las sociedades (también entendida de diferentes maneras
segun los autores) pueden distinguirse dos corrientes: teorias radicales y teorias
moderadas de la secularizacion.? Para las primeras, existiria un proceso de declinacion
de la religion que la llevaria a la desaparicion. De Auguste Compte a Karl Marx,
pasando por estudiosos de la religion como Edward Tylor y James Frazer, estas teorias
hunden sus raices en el pensamiento ilustrado del siglo XVIII y tuvieron gran
predicamento en el siglo XIX. Las teorias moderadas de la secularizacion, en cambio,
no pronosticaban la pura desaparicion de la religion, sino mas bien una transformacion
de la religiosidad ligada a su declinacion. Aqui encuadran las clasicas teorias de Max
Weber sobre el proceso de desencantamiento del mundo y las de Emile Durkheim sobre
la transformacion de las formas religiosas, o las de Peter Berger y Brian Wilson en la
segunda mitad del siglo XX.

Las teorias radicales de la secularizacion se vinculan al pensamiento ilustrado
europeo, que Vveia en las religiones, tal como se habian desarrollado histéricamente, un
factor de supersticion y oscurantismo, frontalmente opuesto a la potencia de la razén. Su
confianza en el progreso de las ciencias y en el desarrollo tecnoldgico tenia entonces
como correlato necesario un retroceso en las fuerzas religiosas que se les oponian. En
las modernas sociedades ilustradas e industrializadas, la religion estaba destinada a la
pura irrelevancia. El positivismo comtiano es heredero de esta confianza en la razon
que, en el dltimo estadio de evolucion intelectual de la humanidad, suplantaria
totalmente a la religion. Las religiones tradicionales serian reemplazadas por un
conjunto de principios morales cientificamente fundados en la propia sociologia
(Comte, [1851]1972; [1852]2002). El pensamiento de Marx tampoco esta, en este
punto, muy lejos de las ideas ilustradas. Su concepcion de la religion como
superestructura ligada a ciertas formas econdmicas lleva a considerar que la
transformacion de estas Gltimas conllevara irremediablemente la desaparicion de la
primera (Marx, [1843]2004; Marx y Engels [varias fechas]2004).

Las teorias moderadas de la secularizacion, en cambio, pueden hacerse girar en
torno de los trabajos precursores de Durkheim o Weber, y de los mas contemporaneos
que de alguna manera u otra los siguen. En el pensamiento durkheimniano la religién no
estaba destinada a desaparecer, aunque si a transformarse en forma notoria. Esto tiene

Z Ver esta distincion en: Mardones (1996: 123); Hamilton (1995: 165-166). Aunque, como se vera en el
desarrollo que sigue, la cuestion es bastante mas compleja (ya que hay practicamente tantas variantes de
la teoria de la secularizacién como autores que la sostienen o la critican) esta primera aproximacion sirve
para hacerse una idea general de los elementos en juego.

3 Sobre la sociologia de la religion en Marx y Engels, ver la obra introductoria de Hervieu-Léger y
Willaime (2001).



que ver con el hecho de que, para Durkheim, la religion esta en el origen del ideal moral
que provee la base para la cohesidn social. El caréacter débil de la conciencia colectiva
en las sociedades modernas habria de llevar a la atenuacion de las formas religiosas
historicas. Sin embargo, y de una manera mas radical que las teorias comunes de la
secularizacion que identifican esta retirada de lo religioso con la etapa moderna, para
Durkheim la secularizacion de las sociedades se remonta mucho maés atras. La historia
de la humanidad es la de una progresiva erosion de la religion en sus formas
tradicionales. En un primer momento, de hecho, todo lo que es social es religioso.
Luego se va produciendo una separacion de las funciones politicas, econdmicas,
cientificas respecto de la funcion religiosa. Sin embargo, el rol regulativo de las
religiones debe ser asumido por otras formas, que en este sentido pueden llamarse
religiones, de tipo civil o politico. Aunque las religiones instituidas puedan erosionarse,
la dimension religiosa en si misma es inherente al vinculo social (Durkheim,
[1912]2008).4

Weber ([varias fechas]1996; [1904]1958) se ha referido a los procesos de
racionalizacion que llevan a un desencantamiento o des-magificacion del mundo. Este
desencantamiento implica que la vision del mundo como unidad césmica es
reemplazada por una vision descentrada, diferenciada en compartimentos, cada uno con
su propia logica. EI mundo es considerado cada vez mas como un entorno calculable, y
manejado por el hombre, es decir, el resultado de un plan controlado. Hay una
pluralizacién de las esferas de valor: la ciencia, la moralidad y el arte se independizan
de la religion. Ademéas de esta fragmentacion del mundo en diferentes esferas, se
produce la primacia de una de ellas sobre las demas: la primacia de la racionalidad la
detenta la ciencia. Desencantamiento del mundo y racionalizacién son las dos caras de
una misma moneda.

En este proceso ha jugado un rol fundamental la figura del profeta, un portador
de carisma personal que proclama una doctrina religiosa o un mandamiento divino. La
profecia esta en el origen del desencantamiento y la racionalizacion del mundo porque
ella crea una orientacion de la conducta en torno de una escala de valores considerada
en si misma, de modo que el mundo aparece como un material que hay que moldear de
acuerdo con la norma ética.® El judaismo es importante en este proceso, porgque es una
religion que se manifiesta hostil a la magia, y porque el dios del judaismo no es un dios
mistico, sino un dios personal con un plan que puede ser racionalmente comprendido.

4 En la constitucion de las nuevas formas religiosas que garantizaran el lazo social en las sociedades
modernas, las preferencias de Durkheim se inclinaban hacia una moral fundada en la ciencia. El mismo
fue un militante laico que mostrd sus simpatias por la obra de laicizacion escolar de la 111 Republica
Francesa. Sobre la sociologia de la religion en Durkheim puede consultarse, ademéas del ya nombrado
trabajo introductorio de Hervieu-Léger y Willaime (2001), los articulos publicados sobre el tema en el
nimero 69 de la revista Archives des sciences sociales des religions, dedicado a Durkheim, en particular
los trabajos de Bellah y Benoit (1990) y Baubérot (1990b).

° De hecho, una de las oposiciones fundamentales de la sociologia de la religion weberiana es la que
existe entre la religion magica (que intenta someter las potencias sobrenaturales a los fines humanos o
tornarse agradable a esas potencias sobrenaturales) y la religion ética.

10



Sin embargo, este proceso de racionalizacion no alcanzo, en el judaismo, al &mbito
econodmico. La ética econdmica del judaismo fue tradicional y ritualista, no racional.

La racionalizacion completa de la vida econdmica se produjo con la Reforma
Protestante, ligada al nacimiento de la nueva economia capitalista. Sin embargo, y
paraddjicamente, el desarrollo posterior de esta forma economica se independiz6 de las
condiciones histdrico-religiosas que le habian dado origen. Como dice Jurgen Habermas
(2000: 179), intérprete autorizado de Weber, como consecuencia de la descomposicion
de las imagenes tradicionales del mundo y de la racionalizacién de la cultura se
generaliz6 una actitud frente a la fe como una cuestion privada. Al mismo tiempo, se
desarrollé una moral internalizada de la conciencia. La ética protestante promovié un
modo racional de vida y asegur6 asi un anclaje en términos de una racionalidad con
arreglo a valores de modos de comportamiento racionales con arreglo a fines. Sin
embargo, en la progresiva modernizacion, la racionalidad organizativa de los ambitos
administrativos y econdmicos de accion se liberd de estos fundamentos motivacionales
de orientaciones de valor religiosas. Los nuevos ambitos de accion que abrié esta
evolucion, y que hicieron posible en un principio la emancipacion de los individuos
respecto de las formas de socializacion corporativas tanto de la sociedad pre-moderna
como de la sociedad pre-burguesa, se transformaron finalmente en lo que Weber
calificé como una jaula de hierro.

Otro aspecto importante en la relacion entre religion y capitalismo es que el
segundo favorecio la mundanizacién de la primera. El desarrollo del capitalismo fue en
si mismo un factor del auge del materialismo, y el punto de partida de una
reinterpretacion de la vida en términos mundanos. La economia fue la primera esfera de
actividad que adquirié autonomia. El caracter mundano de las nuevas formas de vida
fomentd el desarrollo de un materialismo no religioso, pero también de una
reinterpretacion religiosa de la ética vocacional en términos de espiritualidad mundana.
Las religiones de salvacion tendieron a ser deslegitimadas y a reorientarse hacia
objetivos més terrestres (Lambert, 1999).

Con la racionalizacién y el desencantamiento del mundo, la produccion de
sentidos dejo de estar monopolizada por la religion, al tiempo que aparecieron visiones
multiples que se relativizaban entre si. La religion pasd a ser una opcion personal,
viéndose separada de sus funciones de legitimacion social. EI hombre moderno est4
fuertemente marcado por la idea de la autonomia individual. Precisamente, para Weber,
el tipo ejemplar del hombre moderno era el empresario puritano, metodico, disciplinado,
meticuloso y orientado hacia la responsabilidad personal y la virtud del trabajo.®

® Sobre la perspectiva de Weber puede verse el ya dos veces citado trabajo de Hervieu-Léger y Willaime
(2001), y los articulos publicados sobre el tema en el nimero 61 de la revista Archives des sciences
sociales des religions, dedicado a Weber, en particular los trabajos de Isambert (1986) y Lambert (1986).

11



La teoria de la secularizacion a mediados del siglo XX

Hacia mediados del siglo XX se desarrollaron varias teorias que, combinando
elementos durkheimnianos y weberianos, intentaron explicar el desarrollo de los
procesos de secularizacion modernos. Siguiendo a Weber, Peter Berger (1981: 159-160;
1982: 64-65) enfatiz0 que las causas de este proceso de racionalizacion (y
consiguientemente, de la misma secularizacion) han de verse precisamente en la
tradicion religiosa judeocristiana de occidente, en relacion con las infraestructuras
préacticas de la vida social. Desde luego que también la Antigliedad griega y romana
tiene su espacio entre las raices de la Modernidad. Sin embargo, las causas religiosas de
la Modernidad no han de encontrarse ni en la Heles ni en Roma, sino en la tradicion
biblica. Al igual que Weber, Berger cree gue el desencantamiento del mundo aparecid
ya en la tradicion judia que, a diferencia de otras religiones de la Antigliedad, se
relaciona con un dios que actGa histéricamente, y no césmicamente. El catolicismo
representaria en este esquema un reencantamiento del mundo, en el sentido de significar
una vuelta a la continuidad divino-humana. El protestantismo, en cambio, liberd las
fuerzas de secularizacion. Y es que el protestantismo es, en relacion con el catolicismo,
una religion mucho mas despojada de elementos magicos, misteriosos y milagrosos, lo
que contribuyd en buena medida al proceso de desencantamiento del mundo (Berger,
1981: 160-161).

El caracter trascendente del Dios biblico resulta fundamental. La religion
biblica cre6 una polarizacién entre Dios y el hombre. Una de las experiencias
fundamentales del antiguo Israel es que Dios es diferente de los ritmos de la naturaleza
y del mundo. Las ideas de autonomia individual y de autonomia de la naturaleza tienen
ambas raices religiosas en el antiguo Israel. El individuo autbnomo, que puede salir de
su comunidad e incluso volverse contra ella, es un rasgo especifico de la Modernidad.
También lo es la idea de una naturaleza autonoma, que no esta sujeta a los dioses y a su
intervencion, porque constituye el requisito basico de la ciencia moderna. Finalmente,
como este mundo es la arena del drama de la redencion, el antiguo Israel cre6 una vision
Unica de la historia, que permite pensar que los seres humanos acttan en el mundo al
servicio de esa redencion (Berger, 1982: 65).

Para Berger, la secularizacion ha de entenderse como el proceso por el cual
diversos sectores de la sociedad y de la cultura se sustraen a la influencia de las
instituciones y de los simbolos religiosos. Ademas de la racionalizacion recién
mencionada, los procesos de industrializacion también desempefiaron su rol en la
secularizacion, porque la naciente economia industrial necesitaba de cuadros
racionalizados. La secularizacion, ademas, favorecio el pluralismo religioso (Berger,
1981: 197-198): como a partir de la Modernidad la adhesion a los grupos religiosos es
voluntaria, las diferentes iglesias compiten entre si para ganar clientes por medio de un
marketing racionalizado.

12



La teoria de Berger resulta a primera vista persuasiva, ya que en efecto ha sido
el mundo cristiano, y en particular, el protestante, el que ha sufrido los mayores niveles
de secularizacion. Tiene sin embargo algunos puntos débiles, ya que si se asocia la
secularizacion a la industrializacion, los Estados Unidos, la nacién probablemente mas
industrializada del planeta, deberia ser también aquella en la que los procesos de
secularizacion habrian tomado mas fuerza, lo que no es de modo alguno exacto
(Hamilton, 1995: 170-173). De hecho, la excepcién estadounidense es el gran escollo
que debe sortear la teoria de la secularizacion en su formulacion clésica.’

El otro representante significativo de la perspectiva clasica sobre la
secularizacion es Brian Wilson. Wilson analiza los procesos de secularizacion,
entendidos como la pérdida de influencia de la religion en la sociedad occidental, desde
una perspectiva algo mas matizada. No niega que las fuerzas intrinsecas que pudieran
existir en el propio cristianismo hayan tenido su relevancia en el proceso secularizador,
pero el hecho de que existan procesos de secularizacion en marcha también en
sociedades no cristianas lleva a pensar en otros factores. El eje pasaria entonces
directamente por un proceso de racionalizacion del mundo, que estaria en la base de la
secularizacion. Asi, a medida que los hombres adquieren formas mas racionales de vida,
disminuyen los intentos de tipo emocional de dominio del mundo, como la religion.
Este proceso hace que la sociedad adquiera cada vez mas mecanismos de control sobre
si misma: el cambio de enfoque de la otra vida hacia esta esta asociado al desarrollo del
sentido de autodireccidn social (Wilson, 1969: 37-50).

La visidn pragmatica que se expandio en el siglo XIX afecté fuertemente a las
religiones: a partir de este momento, todo sistema ideoldgico debid ser capaz de
probarse a si mismo (Wilson, 1969: 54-55).8 En el este contexto, la ciencia se volvid
mas confiable que la religidn, por sus resultados pragmaticos mas palpables. Pero no
solo la ciencia fue un desafio para la religion. También las artes lo fueron: ellas
comenzaron a concurrir con la religion porque son también formas emotivas de dar
sentido, y se convirtieron en depositarias de significaciones que antes eran religiosas

" Ya a comienzos del siglo XX Weber habia remarcado esta situacion, al ver la fuerte vinculacién de la
religiosidad y la mentalidad de los negocios en los Estados Unidos. Es conocida la anécdota contada por
el propio Weber respecto del hombre de negocios que le manifestd que le parecia bien que cada cual
creyera lo que quisiera, pero que no confiaria ni cincuenta céntimos a un hombre que no perteneciera a
ninguna iglesia. Para Weber esto era un signo de que la pertenencia religiosa era una muestra de
calificacion moral, particularmente de calificacion de la moral en los negocios.

8 La racionalizacion afectd incluso a los movimientos religiosos. Los movimientos de tipo adventista que
habian existido hasta el siglo XVIII habian sido estallidos emocionales extéticos; en cambio,
movimientos mas tardios, como el calvinismo, el metodismo, etc. manifiestan una creciente racionalidad
(Wilson, 1969: 38). La multiplicacion de las denominaciones y el declive del misticismo van asociados a
la secularizacion. La multiplicacion de las denominaciones proporciona a quienes no tienen definido un
compromiso religioso, la posibilidad de optar: la diversidad religiosa disminuye la fuerza del control
social de la religién, al tiempo que la posibilidad de opcion permite también hacer una eleccion no
religiosa (Wilson, 1969: 44).

13



(Wilson, 1969: 57-58). Frente al problema de la excepcion estadounidense Wilson se ve
obligado a desarrollar una explicacion ad-hoc.®

Karel Dobbelaere (1999; 2006) destaca dos aspectos de la teoria de Wilson. En
primer lugar, que su concepto de secularizacion no se refiere tanto a la decadencia de la
religion en si misma, sino mas bien a la decadencia de la religion organizada. Es decir,
existe una decadencia del poder de las iglesias en el control de las vidas de las personas,
lo que no quiere decir necesariamente que decaigan las creencias religiosas en si
mismas (por ejemplo, pueden aparecer nuevas formas de religiosidad personal). Por otra
parte, el proceso de racionalizacion que Wilson asocia a la secularizacion esta ligado a
un proceso de creciente societalizacion: las relaciones sociales se ajustan cada vez méas
a los pardmetros de comportamiento de una sociedad y menos a los de una comunidad
(en el sentido de Tonnies). Los sistemas sociales estdn cada vez méas basados en roles
impersonales y patrones contractuales de comportamiento. En estos subsistemas, el
control ya no estd mas basado en criterios morales y religiosos, sino que se vuelve
impersonal, bajo el imperio de rutinas técnicas.

El rol de la racionalizacion en relacion con la secularizacién no es sin embargo
ajeno a la controversia. El desarrollo racional de la ciencia puede llevar al ateismo,
como sucede en posiciones cientificistas o materialistas. Pero también puede generar
reacciones fundamentalistas, como en el caso del creacionismo estadounidense, o
innovaciones religiosas, como el deismo o las creencias paracientificas. La primacia de
la razon fue un factor que influyé en la reconfiguracion del espectro religioso al
contribuir al deseo de libertad, en la medida en que permitia un mayor grado de
autonomia individual frente a la tradicion, al poder politico y a la autoridad religiosa. La
libertad de la conciencia individual, sin embargo, también es un elemento ambiguo.
Puede favorecer un rechazo de la religion, pero puede también favorecer una religion
mas personal o una reaccion a través de la reafirmacion de la identidad colectiva. El
protestantismo fue la primera expresién religiosa que canalizo el deseo de libertad a
través de innovaciones que fueron, en su momento, completamente revolucionarias: una
fe méas personal, la posibilidad para los laicos de leer la Biblia en lengua vernacula y la
posibilidad de confesar los pecados directamente a Dios. En este nuevo contexto de
pluralidad denominacional y guerras de religion, la libertad religiosa fue de hecho el
primer paso importante hacia la libertad individual (Lambert, 1999).

Buena parte de los debates sobre la validez de la teoria clésica de la
secularizacion se basan en cuestiones terminologicas y conceptuales. De hecho, muchas
veces las diferencias entre las perspectivas tedricas se deben al hecho de que bajo el

® Wilson constata este proceso secularizador a través de estadisticas sobre pertenencia y practica religiosa
en Gran Bretafia. Al analizar los datos semejantes para Estados Unidos, sin embargo, se advierte que la
pertenencia y la practica estan lejos de decaer (Wilson, 1969: 93-95). Esto no significa sin embargo que
no exista secularizacion en la sociedad americana: de hecho, se trata del pais en el que los valores
instrumentales y los modos de proceder racionales han ido mas lejos, incluso mas que en Europa. Pero
sucede que la religiosidad norteamericana, aunque importante en cuanto a los niveles de practica, es
superficial. El ser religioso es mas bien una manera respetable de adherir a los valores nacionales.

14



concepto de secularizaciéon se ubican fenédmenos no idénticos (Hamilton, 1995: 166).
En términos generales puede decirse que las teorias de la secularizacion que hasta aqui
hemos visto incluyen dentro del concepto al menos dos elementos: por un lado, una
tendencia a la diferenciacion funcional entre distintas esferas de la vida social (la
econdmica, la artistica y fundamentalmente la juridico-politica) que se independizan de
la religién. Esta Gltima, a su vez, se constituye en una esfera méas entre otras. En la
sociedad moderna desaparece la tutela religiosa de lo social y se fragmenta el sistema
unitario de cosmovision religioso, por la aparicion de una pluralidad de discursos en pie
de igualdad con este. El concepto de diferenciacion funcional se vincula a la
privatizacion de las creencias religiosas: las instituciones religiosas se repliegan a su
propio &mbito, perdiendo la hegemonia sobre las conciencias de la que antes habian
gozado y se produce asi una desmonopolizacién en la produccion de cosmovisiones. La
pertenencia a las comunidades religiosas pasa a ser una opcién privada, un asunto de
eleccion personal. Por otro lado, la segunda dimension de la secularizacion, es la que
asocia estos procesos con una progresiva decadencia de las creencias y las practicas
religiosas en si mismas.

Cuestionamientos y vigencia de las teorias de la
secularizaciéon

El paradigma de la secularizacién ha sido criticado por un sector importante de
la disciplina sociol6gica casi desde su mismo nacimiento. Las criticas al paradigma
pueden agruparse, globalmente hablando, en dos categorias. Por un lado estan aquellas
criticas que se dirigen al postulado central del paradigma, es decir, que cuestionan que
exista una efectiva correlacién entre Modernidad y secularizacion. En otras palabras,
estas criticas dudan de que en el ingreso de una sociedad en la fase que se conoce como
Modernidad (y que como hemos visto implica en grados diversos industrializacion,
urbanizacion, racionalizacion y burocratizacion de la vida) signifique al mismo tiempo
un proceso de secularizacion en el sentido de decadencia de la religion. El segundo
grupo de criticas no niega que en algin momento pueda haber existido una efectiva
secularizacion asociada a la modernizacion de las sociedades, pero puntualiza que
ciertos fendmenos de las sociedades posmodernas (el integrismo y el fundamentalismo
religiosos, los nuevos movimientos religiosos, las nuevas formas de creencia, etc.)
mostrarian que el proceso de secularizacion es reversible y que efectivamente se esta
revirtiendo.

Las dudas sobre el paradigma de la secularizacion

15



Comencemos por la primera critica. Una vez mas, buena parte de los
malentendidos se deben a cuestiones conceptuales y terminolégicas. Quienes definen la
religion en términos funcionales tienden a rechazar que se hayan producido
efectivamente los procesos de secularizacion como decadencia de la religion. Sucede
que en algunos casos el concepto de religion resulta tan amplio, que es muy dificil ver
un debilitamiento de la misma (Hamilton, 1995: 166). Algo de esto ya estaba presente
en las intuiciones tempranas de Durkheim y puede encontrarse hoy entre los autores de
tendencia funcionalista.

Siguiendo en este punto a Durkheim, Thomas Luckmann (1967) afirma la
imposibilidad de la existencia de una sociedad sin religion. Por ello, en lugar de estudiar
la secularizacién como declinacién de la religion se refiere a sus transformaciones en el
contexto de la Modernidad. Para comprender este punto de vista resulta esencial
abandonar la perspectiva que identifica a la religibn con su forma tradicional
eclesiastica, que es solo una de las formas historicas de la religion.

Luckmann acepta la caracterizacion de la Modernidad como un proceso de
progresiva diferenciacién de las funciones sociales que se emancipan de la logica
religiosa, asi como un proceso de progresiva privatizacion religiosa. Cree que resulta
acertado vincular la secularizacion (entendida en términos de transformacion y no de
simple decadencia de la religion), por un lado, a la avanzada especializacion funcional
de los diferentes ambitos de lo publico (en especial la economia y la politica); y, por
otro lado, al pluralismo religioso, ya que las diferentes cosmovisiones pasan a estar
disponibles para todo el mundo (Luckmann, 2008: 21-22).

En un trabajo conjunto dedicado al pluralismo, Berger y Luckmann (1967:
117-124) coinciden en una descripcion de la des-monopolizaciéon del mercado religioso
y su creciente racionalizacion.!® En ese texto, los autores se refieren a las consecuencias
que esta nueva dimension socio-estructural de la religion tiene sobre la conciencia
individual. EI pluralismo religioso lleva a la subjetivizacion de la religiéon, lo que
significa que los antiguos contenidos religiosos pierden su estatus de realidades
objetivas. Las afirmaciones religiosas tradicionales pierden su calidad de evidencias
primeras; dejan de ser realidades objetivas para volverse materia de preferencia
personal. Paralelamente, y en relacion con el proceso de privatizacion de las creencias
religiosas, la religion tiende a centrarse éticamente en la esfera privada, es decir, sobre
la familia y las relaciones sociales.

En otro texto, Luckmann (1967) insiste sobre esta subjetivacion de las
creencias desde otro angulo. Afirma que la segmentacion propia de la diferenciacion
funcional moderna se reproduce a nivel de la conciencia del individuo. Para conseguir

10 Desde que el Estado deja de utilizar su poder coercitivo para salvaguardar un monopolio religioso, los
antiguos fieles se convierten en una masa de consumidores religiosos que pueden elegir entre las
diferentes ofertas que se les presentan (o al menos elegir aceptar o rechazar el producto que les ofrece el
ex-monopolio). Para mantener su clientela, cada grupo religioso se ve obligado a recurrir a una
racionalizacion cada vez mayor de sus practicas, y se desarrolla una regulaciéon (también racional) de la
competencia entre grupos religiosos mediante procesos de cartelizacion.

16



estructurar su identidad en relacién con una totalidad significativa, el individuo debe
buscar nuevas formas religiosas. Y las encuentra en los diversos modos de auto-
realizacion del yo, es decir, mediante un repliegue a la vida privada. Es lo que
Luckmann denomina la religion invisible.

Mientras que Berger analiza la mercantilizacion de la religion desde la
perspectiva de las organizaciones religiosas que se transformaban en agencias
comerciales competitivas (y esta es tambien la perspectiva que se trasluce en el texto
conjunto de los autores), Luckmann enfatiza la perspectiva del consumidor individual.
Como comprador, el individuo se encuentra con una amplia gama de ofertas religiosas,
elaboradas y vendidas por agencias especializadas de servicios religiosos, a partir de las
cuales construye y reconstruye un sistema precario de representaciones esenciales. Para
Luckmann, la diferencia entre esta nueva forma de organizacion social y las precedentes
es que las instituciones publicas primarias (es decir aquellas que tienen una fuerza
vinculante como la economia y la politica) no mantienen el cosmos sagrado, sino que
simplemente regulan el marco legal y econdémico dentro del cual tiene lugar la
competencia del mercado religioso (Casanova, 1994: 235-236). Ademas, a diferencia de
Berger, que cree que es la secularizacion la que favorece el pluralismo, Luckmann
piensa que la relacion causal opera en sentido inverso: el pluralismo religioso tiende a
relativizar las propias creencias, y abrir asi el camino para la transformacion del estatus
de la religion.

Dejando de lado el problema que puede plantear una definicidn funcional de la
religion, que como vimos puede ser tan amplia que haga que el concepto mismo de
declinacion de la religion carezca de sentido, existe otro problema de tipo empirico.
Este es relativo a uno de los aspectos de la teoria: el de la decadencia de los niveles de
pertenencia y préactica religiosas. El caso incomodo a este respecto han sido siempre los
Estados Unidos. Estd claro que los indicadores de practica religiosa en los Estados
Unidos estan lejos de declinar. Si la sociedad mas moderna del planeta (en términos de
industrializacion, racionalizacion, etc.) no es una sociedad secularizada, puede dudarse
de la teoria que postulaba que la secularizacion va de la mano con la Modernidad. En
otras palabras, es dudoso hasta qué punto la religiosidad tradicional eclesiasticamente
orientada se reduce efectivamente en la Modernidad, y aun en el caso de que esto sea
verdaderamente asi, hasta qué punto se trata de la declinacion de la religion y no solo de
alguna de sus formas histdricas (Casanova, 1994: 219).1! Otras criticas van incluso mas
alla, y cuestionan también la dimension de separacion funcional que, como vimos mas
arriba, es otro de los rasgos de la teoria. Aunque a primera vista puede parecer, al menos
en Europa, que la diferenciacion funcional es un hecho comprobado (el mundo esta

11 Grace Davie (2002) cree que el fendmeno de la secularizacion es, en el mejor de los casos, una
particularidad europea: ni en América, ni en Africa ni en Oriente puede verse un fenémeno semejante.
Incluso en Europa méas que de decadencia de las creencias y las practicas religiosas sin mas convendria
hablar de una nueva forma de religiosidad que se manifiesta en believing without belonging, de modo que
la sociedad europea seria mucho mejor definida en con el término unchurched que con el término secular.
Sobre la creencia sin pertenencia ver también Lambert (2004).

17



organizado en base a roles impersonales y patrones contractuales, la religion es
considerada como un asunto de eleccion personal), el elemento religioso sigue teniendo
una fuerte presencia en la esfera publica y la autonomia de las esferas sociales no es tan
marcada como se habia pensado que podria ser.

Una de las corrientes que méas peso ha tenido en la critica del paradigma de la
secularizacion es la que aplica la llamada teoria de la eleccion racional al campo de la
sociologia de la religion, e intenta mostrar no solo que las creencias religiosas no son un
resquicio de etapas primitivas de la evolucion humana, sino que incluso pueden
explicarse en términos de preferencias racionales. En el siglo XIX habria emergido una
vision de la religion como un fendbmeno no-racional, o incluso puramente irracional, que
explicaba el comportamiento religioso en términos de pensamiento primitivo, impulsos
neurdticos y condicionamiento social. Asi, la secularizacién, entendida como
diferenciacion funcional y como declinacion de las creencias y las practicas religiosas,
era vista como el inevitable resultado del desarrollo cientifico y tecnologico.

A partir de diversos estudios empiricos, esta corriente busca refutar la
caracterizacion del comportamiento religioso como comportamiento irracional, y
mostrar la compatibilidad entre el avance de la ciencia y la tecnologia y el
mantenimiento de los niveles de creencia y préactica religiosas (lannaccone, Stark y
Finke, 1998). De hecho, si la secularizacion fuera entendida solo como pérdida de poder
de la esfera religiosa sobre otras esferas, podria llegar incluso a ser una explicacion
aceptable. Pero no es sostenible hablar de reduccion de la préctica religiosa. En primer
lugar, esta claro que la reduccion de la practica religiosa en la Modernidad no se aplica
a los Estados Unidos. Esto es un hecho aceptado. Pero incluso en Europa la tesis no
funcionaria porque se estaria partiendo de una supuesta edad de oro nunca probada de la
religion en la Edad Media, para a partir de alli deducir una consiguiente declinacion
posterior (Stark, 1999).12

La Edad Media nunca fue un periodo de tan alta practica religiosa como se
habia creido, aunque la creencia religiosa si parece haber sido muy alta. Sin embargo,
esta situacion de altos niveles de creencias y bajos niveles de practica puede encontrarse
incluso hoy en muchas sociedades. Por otra parte, en los paises islamicos y en Asia
(Japdn, Taiwan, Hong Kong) la modernizacién no ha significado decadencia religiosa.
Por ejemplo, ha habido un revival religioso en los paises ex comunistas, después de la
caida de la URSS (Stark, 1999).

12 Stark (1999) se sirve de datos histéricos que permitirian demostrar que la practica religiosa en la Edad
Media fue mucho menor que lo que una visién idealizada podria hacer suponer. Stark desarrolla una
explicacion complementaria a partir del modelo de mercado que aplica a las creencias y préacticas
religiosas y que permite, a su juicio, entender porqué Europa nunca estuvo verdaderamente cristianizada.
La cristiandad que triunfo sobre Roma era un movimiento de masas, en un entorno altamente competitivo.
El cristianismo que sigui6 luego se asentd sobre una Europa solo nominalmente convertida, y fue, en el
mejor de los casos, una iglesia subsidiada por el propio Estado, muy poco competitiva, que en lugar de
dedicarse a la actividad misionera en la poblacién se dedic6é a bautizar reyes y convertirlos en santos
nacionales.

18



La aplicacion de la teoria de la eleccion racional al campo de la sociologia
religiosa lleva a ver en la religién un fenémeno de mercado que puede ser explicado a
partir de la teoria econdémica, algo que ya habian insinuado Berger y Luckmann. Asi una
desregulacién del mercado religioso mediante la ausencia de intervencion estatal
incentivaria la competencia entre los grupos religiosos dando un renovado vigor a la
religion. Esto podria verse desde los ejemplos histéricos del protestantismo
estadounidense hasta el florecimiento contemporaneo de pentecontalismo en América
Latina, en ambos casos como resultado de la desregulacion del mercado religioso
(lannaccone, Finke y Stark, 1997).

Las criticas al paradigma de la secularizacién han sido tan severas, que algunos
de sus antiguos promotores han revisado sus posturas. EI caso mas significativo es el de
Peter Berger, quien en sus escritos mas recientes ha abandonado totalmente la teoria de
la secularizacion, reconociendo que nunca habia tenido gran sustento empirico. El
mundo, dice ahora Berger (1993: 15; 2009: 69), es tan fervientemente religioso como lo
ha sido siempre, e incluso mas que a comienzos del siglo XX. La teoria de la
secularizacion no puede servir de paradigma general de interpretacion socioldgica. Es
una teoria que solo permite explicar ciertas transformaciones en Europa y otros pocos
territorios con posterioridad a la Segunda Guerra Mundial, asi como en una capa de
intelectuales occidentales (Berger, 1993: 15; 2009: 70).1

El desafio de la Posmodernidad

Como deciamos mas arriba, las dudas sobre la validez del paradigma de la
secularizacion surgen también a partir de las transformaciones de la Posmodernidad
que, aparentemente, estarian dando lugar a un resurgir de las creencias y préacticas
religiosas y cuestionando la separacién funcional y el caracter privado de la religion.

Peter Berger (2005: 8), quien ha renegado de sus antiguas posturas y admite sin
méas que la teoria de la secularizacién ha sido refutada, sostiene hoy que no puede
decirse que la Modernidad y su ambigua radicalizacion posmoderna lleven a la
secularizacion, aunque si parece estar claro que llevan a un pluralismo religioso
competitivo, con el establecimiento de algo similar a un mercado religioso.

13 Berger (1993: 15) cree que los socidlogos tienen dificultad para entender el caracter fuertemente
religioso del mundo contemporaneo. Para Berger, es necesario reconocer que la Modernidad puede
asumir formas diversas. Es cierto que existe un conjunto de actitudes que puede ser visto como un
requisito intrinseco sin el cual la Modernidad no puede tener lugar: un modo racional de pensar y de
actuar sin el cual la ciencia, la tecnologia y la administracién burocratica no pueden existir. Pero mas alla
de esto, hay otros elementos extrinsecos que pueden variar grandemente de un pais a otro.

14 Los fieles se transforman en consumidores religiosos cuyas preferencias deben ser consideradas por las
instituciones religiosas; estas, por su parte, asumen practicas de distribucion de territorios o de
cartelizacién, como las grandes empresas. Los movimientos religiosos plurales asumen la forma de
asociaciones voluntarias, produciéndose a su respecto el pasaje general que la Modernidad marca del
destino a la eleccion; es lo que Berger denomina el imperativo herético. El proceso de
denominacionalizacién (es decir, la tendencia de las agrupaciones religiosas a convertirse en

19



El mundo contemporéaneo seria asi furiosamente religioso (Berger, 2009: 46;
1996). Las dos manifestaciones méas evidentes de este resurgir serian el Islam politico y
el Evangelismo. Las dos excepciones al caracter religioso de la época, es decir los dos
casos en los que la teoria de la secularizacién pareceria todavia funcionar, son un
ambito geografico especifico (Europa) y un determinado estrato social (las élites
formadas en las universidades occidentales). Aunque puede pensarse en una explicacién
que vea el resurgir religioso como la busqueda de un refugio frente a la incertidumbre
de la Posmodernidad, o incluso como una reaccion frente al intento secularizador de las
élites, parece mas bien que lo que exige una explicacién no es la presencia de lo
religioso (que siempre ha estado presente), sino mas bien los casos excepcionales de
ausencia. En este sentido, el mundo moderno y el mundo posmoderno serian religiosos,
simplemente, del mismo modo en que siempre lo han sido.™

Mientras Berger propone abandonar la teoria de la secularizacion, Jirgen
Habermas (2009a: 64-69) niega que pueda hablarse del fin de la secularizacion, y
prefiere hablar de sociedades pos-seculares, para el caso de aquellas sociedades que han
sido sociedades secularizadas, y en las que la secularizacion toma ahora un nuevo
rumbo. Hay que reconocer, admite el autor aleman, alguna debilidad de la tesis de la
secularizacion, pero ella radica mas bien en la obtenciébn de conclusiones
indiferenciadas sobre la extension de la secularizacion. Sigue siendo cierta la
secularizacion en el sentido de que las comunidades religiosas se van limitando cada
vez mas a su funcion de cura de almas, abandonando sus competencias en otras esferas
sociales. Sin embargo, esta pérdida de funcién de la religion no se corresponde con una
pérdida de relevancia de la religion ni en el espacio politico y cultural de la sociedad, ni
en la conduccion de la vida personal. Hay un cambio de conciencia sobre el rol de la
religion. 6

La interpretacion de Habermas tal vez sea pertinente para las sociedades
europeas, pero no es indudable que pueda extenderse como interpretacion general de las
transformaciones posmodernas de la religion. Ella tiene si el mérito de preguntarse

denominaciones), que ha sido propio del protestantismo estadounidense, estaria propagandose a todos los
grupos religiosos (Berger, 2005: 9-11).

15 Berger (2005: 14-15) admite que si bien la Modernidad lleva al pluralismo religioso, existe también una
contracorriente, el fundamentalismo, que busca restaurar lo dado por sentado en la conciencia de los
individuos y grupos sociales ya sea para convertir a toda la sociedad en estructura de plausibilidad de la
creencia, ya para restaurar una subcultura religiosa en el seno de una sociedad que no lo es. No deja de ser
llamativo que entre los fundamentalismos que Berger menciona se encuentren el musulman, el judio y
hasta el hindd, pero que el mismo Berger rechace ubicar en ese esquema a la Iglesia Catélica y a la
derecha cristiana estadounidense. Sobre el abandono de la teoria de la secularizacién puede verse, Berger,
Zacks y Martin (1999).

16 Este cambio de conciencia responderia a tres fendmenos. En primer lugar, la percepcion transmitida por
los medios de comunicacion de que determinados conflictos planetarios son conflictos religiosos, que
hace que ya no exista la certeza de que la modernizacion se desarrolla a expensas de la importancia
publica y personal de la religion. En segundo lugar, la religion gana importancia dentro del espacio
nacional, y las iglesias aparecen como intérpretes de debates politicos (en temas que van de la eutanasia al
cambio climatico). Finalmente, la inmigracion hacia Europa hace que se torne relevante un pluralismo de
formas de vida (Habermas, 2009a: 64-69).

20



sobre la persistencia de algunas caracteristicas que tradicionalmente se vinculaban a la
secularizacion (Hamilton, 1995: 175). Llegados a este punto, hay dos preguntas que
deben formularse. En primer lugar, ¢existe una teoria coherente acerca de los cambios
religiosos en condiciones de Posmodernidad? En segundo lugar, estos cambios, ¢deben
verse en continuidad o en ruptura con la Modernidad?

La tesis habermasiana de la pos-secularizacion parece abonar la posibilidad de
la ruptura. Las olas religiosas que agitan el mar de la Posmodernidad no tendrian su
origen en la Modernidad, sino que se constituirian en ruptura con ella. Si se lleva hasta
sus ultimas consecuencias esta idea, y se acepta ademas que la Modernidad ha sido el
tiempo de la secularizacion, habria que hablar de un retorno de lo religioso.

La idea del retorno de lo religioso se constituye sobre la base de la creencia en
que lo religioso se habia perdido en las sociedades desarrolladas y que esta pérdida era
definitiva. Si este fuera el caso, varias interpretaciones podrian formularse: una nueva
manifestacion de la naturaleza religiosa propia del hombre escondida bajo el manto
ilustrado, un mero regreso irracional o la contracara de la racionalidad moderna.t’

No parece sin embargo que pueda hablarse de un verdadero proceso de des-
secularizacion, sino méas bien de una transformacion del fenémeno religioso producida
por la decreciente influencia social de la religion (Bauberot, 2003: 454). Es
precisamente porque las sociedades modernas y posmodernas estan secularizadas que
resulta inaceptable para las iglesias buscar una adaptacion a cualquier costo.

Siguiendo a Marcel Gauchet (2003: 38-40) puede decirse que lo que se ha dado
en llamar retorno de lo religioso es mas bien una adaptacion de la fe a las condiciones
modernas y posmodernas de la vida social y personal que no implica una estructuracion
religiosa de la experiencia humana. En lo que tal vez no tiene razén Gauchet es en dejar
a Europa fuera de este movimiento. Para el filsofo francés, en Europa hay un
debilitamiento continuo de lo religioso mientras que una ola histérica de sentido
contrario se mueve en el mundo islamico, en América Latina y en los Estados Unidos.
Nosotros, en cambio, creemos que también en Europa se dan algunas formas de
reforzamiento de lo religioso en condiciones de Posmodernidad.

La hipotesis de la religion invisible, formulada por Thomas Luckmann (1967)
y que hemos mencionado mas arriba, opta por la idea de continuidad entre la
Modernidad y la Posmodernidad y se diferencia de este modo de la perspectiva
habermasiana. Es decir, ubica las transformaciones religiosas del mundo contemporaneo
en la linea de la radicalizacion de las condiciones historicas de la Modernidad. Para

17 Se podria decir que se trata del fracaso de los ideales laicos de la llustracion y del marxismo, que
permite al hombre volver a su identidad natural de homo religiosus. En esta interpretacion, existiria una
verdadera naturaleza religiosa del hombre, escondida detrds del anti-confesionalismo de los ideales
ilustrados y marxistas, que renace ante el fracaso de estos. La segunda via seria decir que se trata de una
mera regresion irracional, propia de los periodos de incertidumbre, que desaparecera pronto dejando que
la Modernidad siga su curso. Una tercera posibilidad es sefialar que se trata, no de un brote de
irracionalidad, sino de la contracara de la racionalidad moderna. En efecto, ante un mundo que se le
presenta al hombre como una inmensa maquina burocratica cuyo funcionamiento le escapa totalmente,
hay un intento de recuperar la humanidad perdida tras la hiper-racionalizacion moderna.

21



Luckmann (2003: 276-277), las teorias clésicas de la secularizacion responden a las
asunciones sobre la naturaleza de la religion hechas por los filésofos racionalistas de los
siglos XV1I1'y XIX. Pero resulta que tales asunciones son erréneas: la religion no es una
fase pasajera en la evolucion de la humanidad, sino un aspecto universal de la condicién
humana.*® Algo parecido sucede con la moralidad, el otro gran componente de cualquier
vision del mundo.

En la perspectiva luckmanniana (2003: 277), una descripcion fenomenoldgica
de las experiencias subjetivas de trascendencia revela tres niveles diferentes. Las
trascendencias menores (pequefias trascendencias del tiempo y el espacio en la vida
cotidiana), las trascendencias intermedias (también de la vida cotidiana, ligadas a la
presencia de otros seres humanos) y las grandes trascendencias (suefios, éxtasis,
meditacion, dolor extremo, confrontacion con la muerte, que van mas alla de la vida
cotidiana). Controlar las trascendencias menores es el ambito de lo que generalmente se
denomina magia; las trascendencias sociales corresponden al ambito de la religién
politica; las representaciones colectivas que intentaban gestionar las grandes
trascendencias son las Unicas que han recibido convencionalmente el nombre de
religion en sentido estricto. Las visiones del mundo en general, y sus nacleos religiosos
en particular, contienen los tres niveles de trascendencia, aunque en proporcion variable.

La forma social de la religion en la época moderna estad marcada por dos rasgos
sustanciales: el alto grado de especializacién funcional de los campos publicos
(economia, Estado) y el creciente pluralismo. La religion moderna es una religion
privatizada y centrada en el individuo.'® Son precisamente estas caracteristicas las que
se radicalizan en la Posmodernidad. La forma privatizada de la religion esta
caracterizada por la ausencia de modelos sociales obligatorios para la universal y
persistente necesidad de experiencias de trascendencia de la vida humana y de la
basqueda de sentido a esa vida. Algo semejante ocurre con la moralidad: en las
sociedades posmodernas no existe un orden moral unitario. Ninguna jerarquia de
concepciones de la vida buena es transmitida y reforzada por un aparato institucional,
las nociones de lo bueno y de lo malo se desarrollan en varios canales (Luckmann,
2003: 283). Esta privatizacion y subjetivacion de los codigos de creencias es coherente
con la tendencia al desplazamiento de lo religioso desde las grandes trascendencias a las
trascendencias medianas de tipo politico y, sobre todo, a las pequefias trascendencias de
la vida cotidiana.?’ Las creencias religiosas se alejan de las grandes trascendencias, para

18 Algo parecido dice Debray (2005), no ya desde la sociologia sino desde la filosofia, cuando se refiere a
la universalidad de lo sagrado. La idea de que es posible organizar las sociedades sin referencia a un
punto de sacralidad provendria de la ilusion antirreligiosa de las sociedades de mercado.

1% Hay que recordar que la clasica sociologia de la religién ya habfa advertido la orientacion de la
religiosidad moderna a centrarse principalmente en el individuo. En la Gltima parte del siglo XX se habria
producido simplemente una radicalizacion de estas tendencias (Mardones, 1996: 127).

20 Es una cuestion puramente terminoldgica, por otra parte discutida por los intérpretes, la de saber si
cuando Luckmann caracteriza las pequefias trascendencias como religiosas usa este término en sentido
propio, o si por el contrario cree solo las grandes trascendencias son religiosas mientras que las pequefias
trascendencias pueden llamarse religiosas en un sentido puramente metaférico.

22



centrarse en las pequefias trascendencias constituidas por la autorrealizacion personal y
las libertades individuales. Se trata de una nueva religiosidad basada en el indulgente y
semiautonomo Yyo, de una solipsista moralidad de la autorrealizacion (Luckmann, 2008:
24-25).

Daniele Hervieu-Léger (2001: 288), haciendo wuna interpretacion del
pensamiento de Luckmann, dice que el cosmos sagrado de las sociedades industriales
no se reduce (como podria pensarse a partir de las premisas basicas del punto de vista
clasico sobre la secularizacion), sino que tiende a desplegarse en una nebulosa de
pequefios relatos creyentes cada vez mas desconectados de los grandes relatos
administrados por las tradiciones religiosas instituidas. Se desplaza asi el acento de la
teoria de la secularizacion: del analisis cléasico de la pérdida de plausibilidad de las
creencias religiosas frente a la racionalidad hegemonica de la ciencia y de la técnica, a
la identificacion de las logicas mas complejas de la desregulacion institucional de las
creencias. Los individuos modernos reivindican, en nombre de los derechos de la
subjetividad, producir ellos mismos los sistemas de significacion capaces de dar un
sentido a su experiencia en el mundo. La religion invisible no necesita de la mediacién
de ninguna institucion.?:

En la perspectiva de quienes enfatizan la continuidad entre Modernidad y
Posmodernidad, las derivas actuales del proceso de privatizacion religiosa profundizan
en el sentido de la privatizacion de los comienzos de la Modernidad. Aquella primera
etapa en la privatizacion implico que las creencias religiosas dejaban de formar parte de
las cuestiones comunes de la polis, es decir, que era una eleccién de cada individuo
decidir a qué conjunto de creencias religiosas (de entre las multiples ofertas de
conjuntos de creencias preexistentes) adheria. La privatizacion de hoy va mas alla: ya
no se trata solo de que el individuo pueda elegir un conjunto de creencias de entre los
maltiples conjuntos prefabricados que se le ofrecen, sino que él pueda directamente
construir su propio conjunto de creencias, combinando de la manera que le parezca mas
adecuada los elementos simbolicos que fluyen a su alrededor.

La privatizacion de la que habla Luckmann se vincula a otro proceso,
explicado entre otros por Daniéle Hervieu-Léger (2005: 53) y Frangoise Champion
(1995: 716-717), de difuminacion de las creencias. Las transformaciones
contemporaneas de la religiosidad dan nacimiento a una religiosidad difusa: el universo
religioso contemporaneo participa del caracter fragmentario, movedizo y disperso del
imaginario de la época; se trata de un complejo mal articulado de diferentes tipos de

21 De mas esta decir que estas tendencias van en la linea de la radicalizacion de la Modernidad traducida
hoy en una fluctuacion generalizada de todas las referencias, que desacredita definitivamente las grandes
tradiciones y su pretension de permanencia y estabilidad. Al mismo tiempo que disuelve todos los
sistemas religiosos fundados en la autoridad heterénoma de una tradicion, la Modernidad hace surgir la
posibilidad de una religion postradicional. Esta, en lugar de hacer derivar las obligaciones de los
individuos de su compromiso postulado con una tradicidn, suspende el reconocimiento de la capacidad
generativa de la tradicion por la efectividad del compromiso de los individuos (Hervieu-Léger, 2005: 269-
274).

23



creencias, que los individuos organizan en funcion de las situaciones concretas en las
que se ven involucrados.

Esta religiosidad privatizada y difusa estd ademés vinculada, como explica José
Maria Mardones, a un proceso de pérdida del monopolio religioso por parte de las
comunidades religiosas organizadas. Este proceso se esta dando, al menos, en el mundo
cristiano. En la perspectiva clasica de la secularizacion, lo que sucedia era que los
simbolos y valores religiosos, que perdian reconocimiento social, se refugiaban en el
seno de las comunidades religiosas. Ahora las comunidades religiosas organizadas
pierden el monopolio de esos simbolos. Como consecuencia, se produce la liberacion de
un capital simbdlico que circula por los intersticios de lo social. Estos contenidos,
antiguamente solo religiosos, se amalgaman ahora con otros provenientes de
interpretaciones mas o menos exactas de la ciencia y las expectativas de la época. La
religiosidad diseminada o difusa hace que el creyente circule entre diferentes visiones
religiosas o incluso construya la suya propia como una especie de bricolaje. Por eso, la
religion desprendida del control de la comunidad religiosa organizada es
fundamentalmente emocional y centrada en el bienestar del individuo, produciéndose
asi una reconfiguracion pos-cristiana de la religion moderna (Mardones, 1996: 130).22

Como correlato de la pérdida del monopolio de las creencias religiosas
cambian también las formas de organizacion de los grupos religiosos. Las formas
contemporaneas de organizacion religiosa no responden a la clasica division entre
iglesia y secta, sino que se identifican mas bien con lo que se ha dado en Ilamar cultos o
comunidades emocionales. Se trata de grupos organizados sobre la base de contornos
difusos vy afiliacion fluida, que giran en torno de un lider que sin embargo no es un
estricto controlador religioso.

Aunque reconociendo que todavia no hay suficientes datos para obtener
conclusiones definitivas, Yves Lambert (1999) insiste en una de las consecuencias mas
concretas del proceso de radicalizacion posmoderna, que lleva a los bricolajes,
sincretismos e invenciones de la conciencia religiosa privatizada. El pluralismo, el
relativismo, el probabilismo y el pragmatismo, que son consecuencias del desarrollo
cientifico, el deseo de libertad, la democracia, la globalizacion y la creciente
diferenciacion funcional fomentan formas pluralistas, relativistas y ubicuas de religion.
En particular, la globalizacion profundiza la relativizacion de las religiones, en la
medida en que sus respectivas verdades son incompatibles, y promueve la difusion

22 En términos mas concretos, la des-institucionalizacion significa una nueva reduccién de los niveles de
préactica religiosa y de obediencia a los mandatos de las iglesias. Se reduce también, aunque mas
lentamente, la participacion en los ritos de paso de las religiones. Sin embargo, esto no implica de ningln
modo un crecimiento del ateismo expreso y militante. Estos cambios en el proceso de secularizacion,
aunque impliquen un alejamiento de algunas de sus caracteristicas historicas, vienen a corroborar que el
mismo continda vigente (Mardones, 1996: 127). No extrafia entonces que, ante este panorama, el
problema de las instituciones religiosas sea hoy el de coémo producir una memoria verdadera, frente a
creyentes que se valen de la verdad subjetiva de su propia trayectoria creyente (Hervieu-Léger, 2005;
276), creando religiosidades paralelas no institucionalizadas (Champion, 1995: 713).

24



internacional de ciertas creencias, el ecumenismo Y las reinterpretaciones religiosas en
sentido pluralista.

Sin embargo, y como una muestra mas del caracter contradictorio de muchos
de los procesos sociales contemporéaneos, este desarrollo de una religion privatizada,
difusa y desmonopolizada se produce al mismo tiempo que se hacen cada vez mas
fuertes las voces de ciertos grupos religiosos con pretensiones totalizantes (calificados
comunmente de fundamentalistas o integristas), que aparecen y se refuerzan las
posiciones de algunos otros grupos neo-tradicionales y que toman forma algunos
movimientos religiosos de masas.

Reformulacion y validez del paradigma de la secularizacion

Las criticas a la teoria de la secularizacion han generado dos tipos de
reacciones. Una corriente socioldgica ha intentado mantener la perspectiva clasica y ha
insistido, aunque con algunos retoques, en la idea de que la Modernidad produce no
solo una diferenciacion funcional creciente y la privatizacion de la religion, sino
también la decadencia de las précticas y creencias religiosas. Una segunda corriente ha
reformulado la teoria de la secularizacion en términos estratificados, de modo que
acepta que algunas de las consecuencias secularizadoras de la Modernidad se han
producido efectivamente en ciertos niveles, pero rechaza la idea de una secularizacion
lineal y radical.

En la primera corriente se sitla Steve Bruce, aferrado a los modelos mas
clasicos de la secularizacion. Bruce (2002) defiende una idea de la secularizacion como
declinacidn de la religion en tres aspectos: la religion se retira de ciertos ambitos en los
que antes estaba presente (como la economia y el Estado); la religion pierde prestigio
social; y las creencias y préacticas religiosas, asi como los patrones religiosos de
conducta en la vida cotidiana, pierden peso. Para Bruce, la secularizacion es un
fendmeno moderno, es decir, que se da en primer lugar en occidente, y luego en otros
lugares del planeta en la medida en que son exportadas las caracteristicas de la
Modernidad occidental.?

Las causas de la secularizacion en la perspectiva de Bruce (2002; 2003)
responden a tres grandes lineas: el monoteismo, la Reforma protestante y el
individualismo moderno. En un sentido parecido al del primer Berger, Bruce ve en las
raices judeo-cristianas la fuente del proceso de racionalizaciéon. EI movimiento hacia la
racionalizacion cambio las estructuras mentales, y las situé en términos de explicacion

23 Aunque en la mayoria de sus trabajos Bruce se acerca a la tesis clasica de la secularizacién como
declinacidn de las creencias y practicas religiosas sugiriendo que existe un aumento del indiferentismo
religioso (mas que del ateismo), en otros trabajos sugiere que se esta dando paralelamente un proceso de
transformacién, en el que las formas cléasicas de religion estarian dejando paso nuevas formas de
espiritualidad como los hordscopos, el tarot o la astrologia, asi como a practicas holisticas asociadas al
bienestar personal. Ver al respecto Glendinning y Bruce (2006).

25



causa-efecto. La ciencia y la tecnologia redujeron asi la incertidumbre de la vida, y
relegaron la religion al espacio residual de lo incontrolable. La Reforma favorecid, sin
buscarlo, el individualismo y el igualitarismo. La estructura social medieval rigida fue
reemplazada por la mas flexible estructura de clases, que permitid la distincién entre la
persona y su estatus. Asi, siguiendo el ejemplo de Bruce, un minero inglés podia ser, el
domingo, un reputado predicador metodista. El individualismo moderno, por su parte,
resquebrajo las concepciones comunitarias tradicionales sobre el orden moral y social.
Por otro lado, el pluralismo religioso, que mino la plausibilidad de las religiones en
general 24

La secularizacion es para Bruce un hecho comprobado, no solo en Europa (lo
que parece mas 0 menos aceptado desde las diferentes posiciones), sino también en los
Estados Unidos. Bruce constata una caida estadistica en la practica y la afiliacion
religiosas en el Reino Unido. Su asuncion general es que esta caida se viene dando
desde al menos el siglo XIX. Desde mediados del siglo XIX (o incluso antes) se
verificaria una reduccion de la participacion religiosa, y desde comienzos del siglo XX
en la afiliacion religiosa. En los afios *50 y *60 del siglo XX se habria producido una
aceleracion de esta tendencia, debida en buena medida a la incapacidad de la generacion
anterior de socializar religiosamente a las nuevas generaciones. Frente a la objecion que
suele plantear el caso norteamericano, Bruce admite que se trata de un caso diferente,
pero que de todos modos puede explicarse en términos de teoria de la secularizacion. A
pesar de ser una sociedad menos secularizada que el Reino Unido, el cristianismo
estaria efectivamente perdiendo poder en los Estados Unidos. La mayor presencia
publica de los grupos religiosos podria explicarse por distintos factores: la estructura
federal y difusa de los Estados Unidos permite a los grupos religiosos mas
conservadores mantener sub-comunidades ma&s o menos aisladas y activas (en
universidades, empresas, medios de comunicacion, etc.); la religion subsiste de alguna
manera en los grupos migrantes; la religion que existe es una religion adaptada a una
realidad mundana e individualista (Bruce, 2002; Bruce y Glendinning, 2010).

Aunque Bruce admite que hay algunos elementos que pueden retrasar la
secularizacion, considera que esta es irreversible. Puede revitalizarse momentaneamente
la religion en aquellos casos en que esta todavia tiene trabajo que hacer. Este trabajo de
la religion puede ser el de la defensa cultural de un grupo (como el catolicismo en
Polonia bajo el comunismo) o el soporte frente a una transicion cultural (como en el
caso de los grupos de migrantes o de las sociedades en rapida transicion hacia la
Modernidad). En cualquier caso, la existencia de periddicos revivals religiosos no es

24 Uno de los rasgos que caracterizan a la Modernidad es la fragmentacion de las instituciones sociales,
que se convierten en unidades cada vez mas especializadas con reglas propias. Esto conlleva una
proliferacion de nuevos roles sociales y favorece la movilidad. Las sociedades nacionales se volvieron
diversas, no solo por la fragmentacion religiosa, sino también por la expansion de las estructuras del
Estado a diferentes comunidades antes aisladas. La diferencia social y la constitucion de sociedades
nacionales (no ya meras comunidades locales homogéneas) minaron la credibilidad de los sistemas
religiosos.

26



incompatible con el paradigma de la secularizacion. Demuestra simplemente que esta no
es lineal, sino ciclica: luego de un avance de la secularizacién hay un periodo de revival,
aungue estos son cada vez mas débiles (Bruce, 2002).

Una respuesta (parcial) de la teoria de la secularizacion tal como ha sido
reelaborada por Bruce puede encontrarse en la monumental obra de Charles Taylor
(2007) A secular age. Aqui Taylor define la secularizacion a partir de tres
caracteristicas. En primer lugar, un vaciamiento del espacio publico respecto de Dios: el
Estado se separa de las religiones, se produce una separacion de las esferas de valor y
una privatizacion de las creencias religiosas. Se trata del retiro de la religion de la esfera
publica. En segundo lugar, se produce una disminucion de las creencias y de las
précticas religiosas en si mismas. En tercer lugar, el hecho mismo de creer se convierte
en una opcidn personal y deja de ser algo dado. La civilizacion occidental ha erosionado
la certeza de la creencia, de modo que ahora creer es solo una entre muchas
posibilidades. La creencia religiosa no es siquiera la situacion a la que se llega por
defecto (Taylor, 2007: 1-12 y 424-425).

Es en este Gltimo aspecto de la secularizacion que Taylor pone el énfasis. La
transformacion consiste en el cambio de las condiciones de la creencia. De hecho,
Taylor (2007: 427) cree que la teoria clasica de la secularizacion puede resistir muchas
de las criticas que se le hacen, aunque en muchos aspectos debe ser reformulada.

Taylor coincide con Bruce en el postulado basico de la teoria clasica de la
secularizacion, que es que la Modernidad (entendida de alguna forma) tiende a reducir
la importancia de la religion.?® Sin embargo, no se trata simplemente de la decadencia
estadistica de las préacticas religiosas. Aunque las practicas religiosas tradicionales
efectivamente decaen, surgen otras que vienen a ocupar su lugar. Lo verdaderamente
significativo no es entonces tanto esta decadencia, cuanto la transformacion de las
condiciones mismas de la creencia religiosa.

La categoria de lo secular es un desarrollo de la cristiandad latina, que aparece
primeramente como uno de los términos de una diada, en la que el tiempo secular es el
tiempo del siglo, el tiempo de lo profano, opuesto de este modo a un tiempo mas alto, el
tiempo de lo eterno. Sin embargo, a partir del siglo XVII se desarrolla una nueva
concepcidn de lo secular. A partir de ese momento, lo secular es todo lo que existe; lo
trascendente es solo una invencion humana. La religion es asi relegada al &mbito de lo
privado, en donde no puede interferir con la vida comdn. Una primera distincion
occidental (la oposicion iglesia / Estado) es ahora ampliada en el sentido de la oposicién

25 Taylor (2007: 427) reconoce el hecho, ya nombrado, de que mucho depende no solo del modo en que
se defina la secularizacion, sino incluso de cémo se defina la religion. Si esta se identifica con las
religiones histdricas de la fe, o incluso con la creencia explicita en seres sobrenaturales, entonces es cierto
que la religion ha declinado en los dltimos siglos. Si, en cambio, se incluyen dentro del concepto de
religiéon un amplio rango de creencias espirituales y semi-espirituales, o incluso todas las creencias
relativas al sentido Gltimo de la vida, entonces hoy la religion esta tan presente como lo ha estado
siempre.

27



religion / Estado, y es considerada solo como un paso preliminar para la exclusion de lo
religioso (Taylor, 2010: xvii-Xix).

El fin del siglo XVIII vio la emergencia de una alternativa viable a la
cristiandad en el humanismo secular, asi como una serie de reacciones contra él y contra
el modo de vida que él generaba. Esto es lo que Taylor llama el efecto nova: la aparicién
de un abanico de nuevas posiciones (algunas creyentes, algunas no creyentes, algunas
de dificil clasificacion) que se convirtieron en opciones religiosas disponibles. En un
comienzo esto sucedio solo entre las élites, pero de alguna manera, en el curso de los
dos siglos siguientes, esas opciones se volvieron disponibles para todos. La difusion de
la actitud espiritual de las élites entre las masas fue ayudada por la expansion de la
educacion y el alfabetismo, y més tarde por niveles méas altos de formacion y la entrada
de las masas en la universidad. Otro factor importante fue el hecho de que la sociedad
moderna indujo a una uniformizacion de los modos de vida, inculcando un mismo
imaginario social. Sin embargo, aunque todos estos elementos jugaron un papel
importante, el camino desde el punto de partida hasta el dia de hoy ha sido mucho mas
indirecto que lo que la simple idea de difusién puede mostrar (Taylor, 2007: 423-424).

En el siglo XVIII se desarroll6 una perspectiva inmanente de la vida humana
(lo que Taylor llama inmanence perspective), que comenzd a competir con la version
trascendente (transformation perspective) hasta entonces dominante. La perspectiva
trascendente buscaba una transformacion de los seres humanos que los llevaba mas alla
del florecimiento humano en las actividades mundanas. Para la perspectiva de la
inmanencia, en cambio, el florecimiento humano se encuentra en la persecucion de la
felicidad que da una vida segura y la libertad del individuo, en una sociedad que
funciona sobre la base del beneficio mutuo. Desde luego, se trata de dos perspectivas
ideales, y muchas personas se situaron y se sitian en algin punto intermedio entre los
dos extremos (Taylor, 2007: 430-431).

Taylor cree que la teoria de la secularizacion puede reformularse en términos
de una declinacién de la transformation perspective. De este modo, las tesis clasicas de
la secularizacion pueden ser reorganizadas a partir de un edificio de tres niveles. La
planta baja del edificio representa la afirmacién de que las creencias y las préacticas
religiosas han declinado. El s6tano contiene algunas explicaciones acerca de porqué esto
ha ocurrido (por ejemplo, la creciente fragmentacion social, que incluye la
diferenciacion social, la desaparicion de la comunidad y la creciente racionalizacion y
burocratizacion de la vida). En el primer piso del edificio se situarian las explicaciones
sobre el lugar de la religion hoy por hoy (Taylor, 2007: 431-432).

Taylor (2007: 436-437) coincide con la tesis clasica en que muchos de los
cambios que generalmente se identifican como causa de la declinacion de la religiosidad
(urbanizacién, industrializacion, migracién, fractura de las antiguas comunidades)
tienen en efecto una repercusion negativa en las antiguas formas religiosas. En muchos
casos incluso tornan las antiguas practicas imposibles. Sin embargo, estas

28



transformaciones también llevan al desarrollo de nuevas formas religiosas, como
sucedi6 con el metodismo nacido de las clases obreras inglesas, o incluso a la aparicion
de nuevas orientaciones religiosas en antiguas iglesias, como la Iglesia Catodlica.
Volviendo al ejemplo del edificio puesto por el mismo Taylor, el autor canadiense
coincide con la teoria clasica de la secularizacion en cuanto a la planta baja (la
declinacion de ciertas practicas religiosas). También coincide, aunque parcialmente,
respecto del sotano: los factores sefialados estaban efectivamente en actuacién, pero no
como causas que llevan a una atrofia de la motivacion religiosa, sino que junto con la
declinacion de algunas formas religiosas dan nacimiento a otras.

Es precisamente en el ltimo nivel del edificio donde Taylor (2007: 434-435 y
530-531) se aleja de la teoria de la secularizacion tal como es formulada hoy por Bruce.
Como hemos visto, si existe un punto de llegada en el proceso de secularizacion, para
Bruce este serd el de un creciente indiferentismo, mas que el del ateismo o el del
agnosticismo. Taylor cree que esto es poco probable, porque no cree que la demanda de
religion vaya a desaparecer tan rapidamente. La situacion humana esta siempre abierta,
dice Taylor, a dos solicitudes: por un lado, una apertura a la transformation perspective;
por otro lado, una resistencia a este tipo de solicitacion.?

Entre 1800 y 1950 fue dominante lo que Taylor llama modelo de mobilization:
se produjo una declinacién de algunas formas religiosas y otras nuevas fueron
establecidas. En primer lugar, mediante una introduccion de Dios en el discurso
politico, como Autor de la naturaleza que define una identidad politica. En segundo
lugar, mediante la aparicién de iglesias libres, bajo la forma de denominaciones. Las
denominaciones religiosas, como nueva forma de grupo religioso, dieron una
flexibilidad hasta entonces desconocida al espectro religioso. Esta aparicién, a su vez, se
asocio a periddicos revivals evangélicos (Taylor, 2007: 449-451). La aparicion de
nuevas formas religiosas no se refirié solo al mundo protestante. También dentro de la
Iglesia Catdlica aparecieron nuevas corrientes que asociaron espiritualidad y
autodisciplina (Taylor, 2007: 470).

Hoy hemos entrado en una nueva etapa, la era de la autenticidad. Existe una
tendencia general a lo largo de los siglos hacia formas de devocion mas personales. En
la época actual, este proceso toma la forma de la espiritualidad de la busqueda. El
mismo proceso que en su momento llevd al compromiso individual del creyente
disciplinado en el calvinismo o en el jansenismo, hoy lleva a la espiritualidad de quien
busca su propio camino. Asi, el tiempo actual puede ser considerado como post-secular:
no en el sentido de que la tendencia la declinacion de las creencias y practicas religiosas
se haya revertido, sino en el sentido de que la hegemonia de la narrativa de la
secularizacion ha sido puesta en duda (Taylor, 2007: 534).

26 Taylor admite que este punto de vista, que afirma la existencia de una especie de necesidad religiosa
inherente a la propia naturaleza humana, esta influenciado por su propia situacion como creyente (Taylor,
2007: 437).

29



La tesis de Taylor sobre el cambio de las condiciones de creencia y practica
religiosas resulta sugestiva, y se acerca al angulo de aquellos autores que proponen
analizar los procesos de secularizacion desde una perspectiva estratificada. A nuestro
entender, este Ultimo enfoque es el que provee el marco conceptual mas solido para el
analisis de los procesos de transformacion de la Modernidad y de la Posmodernidad. En
efecto, los datos empiricos y las transformaciones del discurso social ponen de
manifiesto la existencia de verdaderos procesos de secularizacidon, aungque no sea
posible concebir a esta como una radical y lineal declinacion de lo religioso sin mas.
Mas que analizar la decadencia de la religion es necesario analizar las transformaciones
de lo religioso en contextos de Modernidad y Posmodernidad, para lo cual una
herramienta de analisis en niveles resulta de gran utilidad.

Una de las principales ventajas del andlisis estratificado es que permite
identificar las diferentes dimensiones del concepto de secularizacién, y disipar de este
modo algunos malentendidos terminoldgicos. Los tedricos europeos que describen la
secularizacion del continente la entienden como decadencia de las préacticas y creencias
religiosas, asociada a la emancipacion de las esferas seculares respecto de las normas e
instituciones religiosas (incluso puede decirse, decadencia de las practicas y creencias
en buena medida derivada de la pérdida de influencia de las instituciones religiosas). Y
concluyen que la secularizacion, asi entendida, ha tenido lugar en Europa. Los teoricos
estadounidenses, en cambio, suelen entender por secularizacion el primero de los
sentidos, es decir, la decadencia de las creencias y practicas religiosas. No porque en los
Estados Unidos no se haya dado la autonomizacion de las diferentes esferas sociales
respecto de la religion. Todo lo contrario: porque siempre ha existido desde la propia
formacion del pais. Asi entendida la secularizacion, los tedricos norteamericanos
rechazan que haya tenido o esté teniendo lugar en su pais (Casanova, 2007: 1-5).

El andlisis multidimensional ha sido desarrollado, entre otros, por Karel
Dobbelaere (1999; [1981]1994). EIl autor intenta formular una teoria integradora de la
secularizacion, organizando los aportes de los diferentes autores en distintos niveles de
andlisis. Para Dobbelaere, las sociedades modernas estdn basadas en una creciente
diferenciacion.?’” Cada uno de los subsistemas sociales (economia, politica, familia, etc.)
tiene sus propios medios (dinero, poder, verdad, amor), sus propios valores y sus
propias normas. El concepto de secularizacién designa un aspecto del proceso general
de diferenciacion: la creciente diferenciacion del subsistema religioso respecto de los

2" Dobbelaere (2009) prefiere utilizar directamente el concepto de diferenciacion, en lugar de referir los
cambios descritos al concepto, demasiado vago y no suficientemente analitico, de Modernidad. Por eso,
basandose en los trabajos de Niklas Luhmann, vincula la secularizacion a la diferenciacién entendida
como una cadena de procesos analiticos: diferenciacion funcional, autonomizacién y racionalizacion
funcional de los subsistemas sociales, desencantamiento del mundo, societalizacion, individuacion.
Paralelamente, hay que tener en cuenta que la progresiva diferenciacion de los subsistemas sociales no
impide las interferencias entre ellos (lo que Luhmann denomina performance). Cuando un subsistema es
incapaz de cumplir sus funciones propias, otro subsistema puede hacerlo. Por ello, cree Dobbelaere, la
intervencion de las organizaciones religiosas en el campo de la ayuda social o ciertos rituales civiles
(como los juramentos en los juicios) no cuestionan la teoria de la secularizacion.

30



otros subsistemas sociales. Pero si es asi, ¢por qué retener un nombre especifico para
este aspecto del proceso general? En primer lugar, porque la diferenciacion del
subsistema religioso no siempre va de la mano de la diferenciacion de otros
subsistemas. En segundo lugar, porque esta diferenciacion estd asociada a particulares
conflictos derivados de la resistencia religiosa a la diferenciacion funcional. La
secularizacion es el proceso por el cual el antiguo sistema religioso omnicomprensivo se
reduce a un subsistema dentro de la sociedad.

Asi presentada la teoria busca una explicacion en un macro-level, tomando a la
sociedad en su conjunto. En este nivel de la sociedad global es donde se puede encontrar
lo que Dobbelaere (1999; 1994) llama societal secularization. Esta forma de
secularizacion es caracterizada con muchos de los rasgos sefialados por los tedricos ya
mencionados: el desencantamiento del mundo referido por Weber y retomado por
Berger y otros; la diferenciacién institucional de la que habla Luckmann (equivalente a
la autonomizacion de lo religioso mencionada por Berger y Wilson); la creciente
racionalizacion estudiada por Weber y retomada por la generalidad de los autores; y la
societalizacion nombrada por Wilson.

Una vez que la economia ha perdido su ethos religioso, el sistema politico debe
racionalizarse. De este modo, queda poco espacio para la autoridad carismatica
tradicional. La autoridad politica se vuelve racional. Lo mismo sucede con la
produccién y distribucion de bienes, que desarrollan organizaciones econémicas a gran
escala. Los Estados modernos extienden sus administraciones. La consecuencia de todo
esto es el desencantamiento del mundo, en términos de Weber, y la societalizacién de
los subsistemas sociales, en términos de Wilson (Dobbelaere, 1999). A estas
consecuencias se suma la autonomizacion de las esferas seculares (es decir, la
separacion de determinadas esferas respecto de la esfera religiosa) y la consiguiente
privatizacion de las creencias religiosas, tal como las han explicado Berger y Luckmann
(Dobbelaere, 1999).28

Paralelamente a esta societal secularization puede hablarse de otros procesos
de secularizacién en otros niveles. Asi, en lo que Dobbelaere Ilama meso-level puede
hablarse de secularizacion en el sentido de pluralizacion, relativizacion y mundanidad
de las creencias religiosas, aspectos mencionados por Berger y Luckmann, entre otros.
En el meso-level, la pluralizacion ha resultado en el nacimiento de un mercado religioso,

28 Esta privatizacion resultd funcional al mantenimiento de un orden econémico y politico altamente
racionalizado, entre otras cosas, porque la privatizacién de la religién no ha sido solo un suceso
sociolégico constatable, sino también la ideologia liberal del siglo XIX, utilizada para legitimar la
diferenciacion funcional de las instituciones seculares. Esto no ha de llevar a pensar, sin embargo, que
solo la esfera publica se ha secularizado. Por el contrario, también lo ha hecho el mundo privado, por
ejemplo, la familia (Dobbelaere, 1999). Por otra parte, hay que recordar que es en las interacciones
sistémicas donde tiene lugar la societalizacion. Aqui las relaciones humanas se vuelven basicamente
secundarias, segmentadas, utilitarias y formales. En contraste, en el mundo de la vida (la familia, los
grupos de amigos y las redes sociales) las interacciones pueden todavia mantener un caracter mas o
menos comunal. Las relaciones primarias son las fuerzas vinculantes de tales grupos: las relaciones son
aqui totales, simpatéticas, personales y basadas en la confianza.

31



en el que diferentes religiones compiten por las almas o hacen acuerdos de no
proselitismo. EIl pluralismo religioso y la competencia aumentan la relatividad de sus
respectivos mensajes religiosos, dice Dobbelaere (1999; 1994) siguiendo a Berger. Por
eso cree Dobbelaere que Stark se equivoca cuando cita la aparicion de nuevos
movimientos religiosos como un ejemplo que refuta la teoria de la secularizacion. Por el
contrario, estos nuevos movimientos confirmarian la teoria, ya que se trata de grupos
religiosos que buscan adaptarse a un mundo crecientemente secularizado.

Finalmente, en el micro-level es posible hablar de secularizacion como
individualizacion y bricolaje religioso, aumento de la increencia y declinacion de la
religiosidad en las iglesias, aspectos todos estos referidos de una u otra manera por
Berger, Wilson, Luckmann y Bruce. La pérdida de la autoridad de la iglesia, un
mercado religioso mas plural y la creciente individualizacion han llevado a un bricolaje
religioso a nivel de los individuos. Esto quiere decir que la situacion en el nivel
individual no puede ser explicada solamente a partir de la secularizacion del sistema
social: otros factores (como la individualizacion de las decisiones, la des-
tradicionalizacion, la movilidad y el individualismo utilitario) son aqui relevantes. Sin
embargo, la secularizacién también ha operado a nivel individual: la secularizacion es
una de las precondiciones de la eleccion racional (Dobbelaere, 1999; 1994).

También José Casanova (2007: 1) ha desarrollado un analisis estratificado,
parecido en buena medida al de Dobbelaere. La secularizacién implicaria, en el uso mas
generalizado del término, la decadencia de las practicas y las creencias religiosas
(semejante al micro-level de Dobbelare). En segundo lugar, la secularizacion
significaria una privatizacion de la religion (concepto cercano al meso-level de
Dobbelaere). Finalmente, la secularizacion seria la distinciobn como emancipacion de
diferentes esferas (Estado, economia, etc.) respecto de la tutela religiosa (macro-level de
Dobbelaere).

Tal vez el aspecto mas interesante de la aproximacion multidimensional es que
permite reconocer que las tres dimensiones de la secularizacién pueden evolucionar y
variar independientemente una de otra, de modo que una no es necesariamente un
reflejo de la otra. Si a esta multidimensionalidad conceptual se le agrega la
consideracién de las diferencias geogréaficas admitiendo que las fronteras nacionales son
un factor de importancia al considerar la secularizacion de las sociedades, el modelo
resulta una interpretacion factible de las relaciones entre Modernidad y religion (Beyer,
1999). El debate sobre la secularizacion se ha realizado muchas veces sin tomar
demasiado en cuenta estas aclaraciones. Asi, si se define a la secularizacion
simplemente como la pérdida de toda influencia religiosa en las sociedades, y se realiza
un analisis global que incluye desde Iran, Corea e India hasta Estados Unidos y Suecia,
la nocion misma resulta inaplicable. Pocos observadores estarian dispuestos a aceptar
hoy por hoy la hipétesis de que estamos viviendo en un mundo de esas caracteristicas
(Beyer, 1999).

32



El primer nivel de analisis de Dobbelaere es tal vez el que menos discusion
genera entre los tedricos. No se duda demasiado de la secularizacion en su sentido
social relativo al modo en que la religion deja de dominar o influenciar otros sistemas
sociales diferenciados. En este Gltimo sentido, lo que se seculariza son los propios
sistemas sociales, de modo que la religion determina directamente, en el mejor de los
casos, un solo sistema social (el propio sistema religioso).

En cuanto al altimo nivel de analisis de Dobbelaere, puede decirse que la teoria
de la secularizacion en su version clasica europea (diferenciacion y decadencia de las
creencias y practicas) funciona relativamente bien en Europa, pero no necesariamente
fuera de ella. En cambio, el paradigma estadounidense de la eleccién racional (que
rechaza la secularizacion en el sentido de decadencia de creencias y practicas) funciona
relativamente bien para los Estados Unidos, pero no en otros lugares. Desde luego,
negar la secularizacion en el sentido de la decadencia de las creencias y de las practicas
no implica negar que los Estados Unidos sean un pais secular, en el sentido de la
autonomia de las esferas funcionales, como siempre lo han sido.

Esto quiere decir que hay secularizaciones maltiples (Casanova, 2007: 5-8). En
el &rea cultural catolica europea hubo una colision entre la esfera religiosa (la
cristiandad catdlica) y las seculares (el capitalismo, la ciencia y el Estado modernos)
que se resolvié en una mayor diferenciacién de esferas y la consiguiente caida de las
creencias y practicas religiosas. El autorrelato de los propios sectores secularistas
mostré el proceso como la emancipacion de la esfera secular que garantizG mayores
cotas de libertad.

En cambio, en el area anglo-protestante, y en particular en los Estados Unidos,
no hubo tensiones entre el ambito religioso y el secular (salvo algunos choques
puntuales derivados del darwinismo, por ejemplo). Y la separacion de la esfera religiosa
del ambito estatal no se hizo tanto como busqueda de la diferenciacién, sino como
garantia de la libertad religiosa (Casanova, 2007: 5-8).

En la corriente que admite la multiplicidad de la secularizacién encuentra
antecedentes en el trabajo de David Martin, que se refirio a diferentes formas de
secularizacion segun la conformacion religiosa que existia al momento de iniciarse el
propio proceso secularizador. En sintesis, para el &mbito europeo y norteamericano,
Martin ([1978]1993: 18-27) mencionaba los siguientes subtipos: sociedades con
monopolio religioso, en particular catolico (como Espafa, Portugal, Austria, Bélgica o
Francia), generaron movimientos secularizadores militantes y fuertes divisiones
sociales; sociedades con dos grupos religiosos importantes, aunque con mayoria
protestante (como Alemania, Holanda o Suiza) generaron Estados confesionales, pero
de tendencias moderadas; Estados con una iglesia nacional, parcialmente balanceada
con pequenfias iglesias disidentes (como Inglaterra) han dado como resultado un sistema
moderado que excluye el secularismo militante; el caso de los Estados Unidos, donde
solo hay disidentes paraddjicamente sin iglesia establecida, es peculiar y dio lugar a un

33



sistema muy plural en el que los grupos se toleran reciprocamente y compiten entre si
por aumentar su nimero de fieles; los paises con monopolio ortodoxo (como Rusia)
dieron lugar a grandes confrontaciones entre iglesia y Estado, y al tratamiento, bajo los
regimenes comunistas, de la iglesia como un departamento del Estado; finalmente, los
paises escandinavos representan situaciones en las que la religion y un nacionalismo
reprimido se reforzaron reciprocamente, creando iglesias nacionales fuertemente
sometidas al Estado que solo conservaron como prerrogativas propias las estrictamente
religiosas.

Estas consideraciones llevarian a pensar (Casanova, 2007: 9-15; 1994. 232)
que la secularizacion en el sentido de decadencia de practicas y creencias en Europa
puede explicarse mejor en términos de triunfo del régimen de conocimiento del propio
secularismo, que en términos de desarrollos del proceso socioeconémico moderno. La
secularizacion en Europa seria asi una profecia autocumplida.?® En cambio, si la religion
ha sobrevivido en los Estados Unidos mucho més que en otros paises ha sido porque ha
conseguido adaptarse a su entorno, mezclandose con la cultura dominante secular y
capitalista y ha servido también para legitimar esta cultura.

¢Qué pasa mas all4d de Europa y los Estados Unidos? Es todavia objeto de
amplio debate si la secularizacion es un fenémeno propio del mundo occidental o del
mundo cristiano en general, y en ultima instancia, también es opinable si el fendbmeno
estd asociado a los procesos de industrializacion, racionalizacion u otros especificos de
la Modernidad (Hamilton, 1995: 182). Es posible postular, sin embargo, que la
secularizacion podria haberse dado, en forma variable, en la medida en que estos
factores hayan existido en otros puntos del globo.

Es més dificil aplicar el concepto de secularizacion a ciertas areas culturales
vinculadas a religiones como el taoismo y el confucianismo que no se caracterizan por
una contraposicion de la esfera religiosa con el mundo profano (y en este sentido son de
por si religiones laicas) y carecen de organizacién eclesiastica. Si el concepto tiene
alguna aplicacién a esas areas culturales es precisamente porque la expansion colonial
europea llevo elementos propios de la Modernidad y permitio asi ciertas dindmicas de
secularizacion. La Modernidad exportada por los europeos no se desarrollé igual en
todas partes: hay modernidades multiples con un nacleo comin y desarrollos variados
segun el lugar. Por eso mismo, hay secularizaciones maltiples.

Un analisis de la secularizacion debe partir de las sociedades cristianas
(primero europeas, luego también norteamericanas), dado que fue precisamente en estas
donde se inici6 el proceso secularizador, pudiendo estudiarse luego cémo se exporto

2% Quedaria en todo caso por explicar el hecho de que los europeos, frente a la decadencia de las iglesias
nacionales, no se han preocupado por la busqueda de nuevas iglesias de salvacion individual. La
explicacion de Casanova es que las iglesias nacionales siguen estando ahi, y permiten a los individuos
seguir siendo miembros implicitos de ellas, a las que pueden recurrir en los ritos de paso, nacimiento y
muerte. Por eso no se habria desarrollado un vigoroso mercado competitivo de iglesias en Europa. En
cambio, el hecho de que Estados Unidos nunca haya tenido una iglesia nacional llevo a la competencia de
denominaciones religiosas y al mantenimiento de un mayor vigor religioso.

34



hacia otras sociedades (Martin, 1993: 2). En algunos paises de Ameérica Latina
(Argentina, Uruguay o México) la secularizacién parece haber estado ligada al
desarrollo de los Estados nacionales después de la emancipacion, fomentada por ideas
liberales de las élites en el poder y vinculadas a un incipiente desarrollo industrial.
Incluso en el mundo arabe se han identificado casos de secularizacion, en general
ligados al desarrollo de un nacionalismo laico, como fue el caso del Egipto de Nasser, la
construccion de un Estado moderno por Atatiirk, o el Iran de la dinastia Pahlevi
(Touraine, 2008: 99). Aunque, nuevamente, la cuestion no es siempre clara. Por
ejemplo, en otros paises de América Latina (como Brasil), la industrializacion no habria
llevado consigo procesos de secularizacion, sino por el contrario, la aparicion de nuevas
formas religiosas (Hamilton, 1995: 181-182).

En cualquier caso, hay que tener en cuenta que lo que surge de la perspectiva
multidimensional no es una imagen clara de confirmacion o de falsificacion de una tesis
de declinacion religiosa. Tampoco una de resurgimiento religioso. Lo que se obtiene, en
cambio, es una imagen compleja e impredecible. La secularizacion funciona asi como
una hipétesis descriptiva, no predictiva. Esto obliga a abandonar una versién fuerte de la
secularizacion, para la cual la Modernidad lleva inevitablemente a la declinacion e
incluso la desaparicién de la religion (Beyer, 1999).

A modo de sintesis conceptual

El concepto de secularizacion que adoptamos en este trabajo puede entenderse
como un proceso de transformacion de la posicion de la religién en las sociedades
modernas y posmodernas, que se vincula a varios de los factores sefialados en las
diferentes perspectivas tedricas ya analizadas. Entre los mas importantes de estos
factores se encuentran las transformaciones econdémicas producidas con el nacimiento y
el desarrollo de una economia de tipo capitalista y los procesos de creciente
racionalizacion de la vida que le estan asociados. Asimismo, se deben mencionar las
raices religiosas judeo-cristianas (en particular, protestantes) que han sentado los
cimientos para la transformacion de las mentalidades permitiendo no solo la
secularizacion sino el propio desarrollo capitalista y la racionalizacion recién
mencionados. Por Gltimo, no puede descartarse que el propio régimen de conocimiento
secular haya actuado incentivando la secularizacion que profetizaba como inevitable.

Los resultados de este proceso se resuelven en dos niveles conceptuales que
comprenden a su vez otros en su interior, y que implican transformaciones de la vida
social que pueden darse independientemente las unas de las otras y que de hecho se han
desarrollado de formas mas o menos independientes 0 mas 0 menos combinadas entre si
en los diferentes lugares del planeta. Es verdad, como tendremos ocasion de ver, que
esos niveles estan relacionados de varias maneras, y que no conforman compartimentos

35



cerrados y sin comunicacion entre si. Sin embargo, son sustancialmente diferenciables y
su distincion permite explicar las particularidades de la secularizacién en diferentes
espacios y diferentes momentos. Esos niveles conceptuales, ademas, no constituyen
categorias de todo 0 nada, sino que son susceptibles de graduacién en mas y en menos,
dando asi lugar a sutiles y complejas determinaciones surgidas de su combinacion en
medidas diversas.

El primer nivel conceptual es el que podriamos denominar de cambio en las
condiciones de las creencias y practicas religiosas. Se trata de cambios de caracteristicas
muy variables que van desde el incremento de los niveles de increencia e indiferencia
religiosa al reemplazo de las creencias religiosas tradicionales por un bricolaje de
neopaganismo Yy creencias espirituales variadas. A pesar de la gran heterogeneidad de
estos cambios es posible sin embargo identificar algunas constantes.

En primer lugar, existe una tendencia a la adopcién de creencias cada vez mas
centradas en el individuo y en sus necesidades mundanas. Esto esta bien atestiguado
tanto por los cambios al interior de las comunidades religiosas tradicionales como por la
aparicion de nuevas comunidades religiosas centradas en los problemas de la vida
cotidiana de los individuos. En segundo lugar, existe una tendencia a la pluralizacion
religiosa. Esto puede suponer, por un lado, la aparicién de nuevos grupos o la division
de los grupos religiosos existentes; pero también, por otro lado, la existencia de una
pluralidad de adhesiones religiosas en un mismo individuo a traves del ya mencionado
bricolaje. En tercer lugar, se produce un aflojamiento de los lazos religiosos
institucionalizados, de modo que las creencias de los individuos se vuelven cada vez
mas difusas.

Las tres tendencias mencionadas ya se encontraban presentes desde el
nacimiento de la Modernidad, y no han hecho sino radicalizarse en un contexto de
Posmodernidad. Por supuesto que la forma concreta en la que ellas aparecen en los
diferentes momentos y lugares no es reductible a un patrén Unico e invariable. En
cualquier caso, no es de este nivel de la secularizacion del que nos ocuparemos con mas
detalle en este trabajo, sino del siguiente, por lo que creemos que basta con lo dicho
hasta aqui.

Veamos ahora el segundo nivel de la secularizacién. En este nivel, la
secularizacion implica una autonomizacion de las diferentes esferas de la vida social
respecto de la religién. La ciencia, el arte y la economia se vuelven independientes de la
justificacion y explicacion religiosas. También se independizan de la religién, y esto
resulta capital en nuestro trabajo, la politica y el derecho. En este trabajo mantendremos
que la diferenciacién de esferas funcionales respecto de la religidén es una explicacion
valida para muchos procesos historicos no solo de la Modernidad sino también de la
Posmodernidad. De los diferentes niveles que componen el concepto de secularizacion,
el de autonomizacion es de algin modo el méas constante en las diferentes versiones de

36



la modernizacion de las sociedades (y también de su modernizacion radical, es decir, de
la pos-modernizacion si se nos permite la expresion).

Lo dicho en el parrafo anterior respecto de la diferenciacion de esferas sociales
en general es valido particularmente para la diferenciacion de la esfera religiosa
respecto de la politica y del derecho. La Modernidad conlleva una progresiva distincion,
al menos en el plano formal (pero no Gnicamente en él) de las instituciones politicas y
juridicas, por un lado, y las creencias y practicas religiosas, por otro. Los modos en que
se produce esta distincion son variables en grado sumo, y dan lugar a diferentes
configuraciones juridico-politicas.

La autonomizacion de la politica y el derecho respecto de la religion se vincula
a la privatizacion de la religion. El derecho y la politica son los ambitos de lo publico
por excelencia, y la disociacion entre ellos y la religion viene de la mano de un proceso
de conversion de la religion en un asunto privado. Esta afirmacion general, sin embargo,
no es suficiente. Es necesario entrar con mayor detalle en la oposicion publico / privado
para ver que significa exactamente la privatizacion.

En su significacion maxima, y en un contexto de Estados nacionales, publico
quiere decir publico estatal. Si la religion fuera publica en este sentido eso significaria
que ella pertenece a la esfera publica estatal, y que las creencias religiosas son
impuestas o fomentadas por la sociedad politica institucionalizada a los individuos que
estan subordinados a ella. Si la sociedad politica impone una religién y la acepta como
unica, o si la sociedad politica impone una religion y tolera simplemente otras, se puede
decir que la religion tiene un estatus publico en este sentido. A partir de lo que hemos
dicho resultara claro que la religion en un contexto de Modernidad y de Posmodernidad,
no es publica en este sentido o, al menos, tiende a no serlo.

Este es el nivel més béasico de privatizacion religiosa, y a él nos referiremos en
el capitulo siguiente al estudiar la relacion entre la esfera publica estatal y la religion.
Alli veremos los mecanismos juridico-politicos puestos en funcionamiento para
garantizar y hacer efectiva la privatizacion de la religién entendida en el sentido que
aqui le damos.

En una segunda significacion, la religion puede decirse pablica cuando ella
tiene relevancia en la formacién de las decisiones politicas. Por ejemplo, puede decirse
que la religién tiene un carécter pablico si un partido politico utiliza un lenguaje
religioso en sus camparias, o si los lideres de un grupo religioso tienen capacidad de
influencia en las decisiones publicas. A diferencia de lo que sucede con la significacion
anterior, y tal como tendremos ocasion de ver en el capitulo 3, ni la Modernidad ni la
Posmodernidad suponen una negacién de esta forma de publicidad de la religién. Las
configuraciones posibles aqui son todavia mas variadas que respecto de la significacién
anterior.

En una tercera significacion, puede decirse que la religion es un asunto pablico
cuando el Estado y el derecho reconocen relevancia a la pertenencia religiosa de una

37



persona para asignarle a esta algin efecto. Asi, si el Estado reconoce la objecion de
conciencia al servicio militar u otorga una ayuda a una asociacion religiosa para que
desarrolle sus actividades, el hecho religioso tiene relevancia pablica y es, en este
sentido, un asunto publico. De hecho, la propia libertad religiosa, que protege un ambito
de la vida privada (la religion), es una libertad publica. En este sentido es que puede
decirse que tanto en la Modernidad como en la Posmodernidad la religion tiene un pie
en lo privado y un pie en lo pablico.

En una cuarta significacion, cuando las creencias religiosas se vuelven visibles
en el espacio publico fisico también adquieren un grado de publicidad. Existe, en efecto,
un sentido de la oposicion publico / privado diferente del sentido conceptual que hemos
venido usando hasta aqui. Se trata de un sentido puramente material, que identifica el
espacio publico como aquel espacio que es accesible a todos. Salvo que indiquemos otra
cosa, cuando en este trabajo usemos la oposicion entre esfera publica y esfera privada lo
haremos en el sentido conceptual sefialado mas arriba, y no en este sentido fisico.

El espacio publico en este sentido fisico comprende el ambito material de las
plazas, las calles, los edificios del gobierno, etc. Cuando un grupo de creyentes participa
en una procesion por una calle o cuando un creyente lleva un atuendo que lo identifica
como tal en una plaza, est4 dando relevancia publica a su creencia religiosa. Aqui lo
publico tiene el segundo sentido que mencionamos al comienzo del apartado: lo publico
es lo manifiesto, lo que todos pueden ver. La religion tampoco se privatiza,
necesariamente, en este sentido. A estas dos ultimas significaciones de lo publico nos
referiremos en el capitulo 4 de este trabajo. En el apartado siguiente vamos a
profundizar en la distincion, que nos parece fundamental, entre la esfera pablica y la
esfera privada.

Esfera publica, mundo privado

Tres ambitos diferenciados

La distincion conceptual antes sefialada entre lo publico y lo privado puede
abordarse también desde el angulo de la conformacion histérica de estas dos categorias.
En el sentido clasico heredado de la Antigiiedad griega y romana, pasado por el tamiz
medieval y reformulado en la Modernidad, el concepto de puablico esta referido a
aquello que atafie a la sociedad en su conjunto, por oposicion a lo que concierne a los
individuos considerados en su particularidad. En el siglo XVIII, el concepto de publico
adquirid otro sentido, diferente pero en estrecha relacion con el anterior. A partir de ese
momento lo publico fue aquello que es accesible a todos, aquello que es transparente y
puede ser conocido por todos. Este segundo sentido no es ajeno al primero, sino que,

38



como veremos, es el complemento necesario del primer concepto de lo publico en su
formulacién moderna.

La distincion entre lo publico y lo privado aparece en la Antigliedad y toma
nueva forma en la Edad Media.*® Sin embargo, esta distincion tal como se presenta hoy
encuentra sus raices proximas en la conformacion de la estructura social burguesa de la
Modernidad. Es a partir de entonces que comienzan a distinguirse tres espacios sociales
diferenciados. En primer lugar, el ambito de lo privado conformado por el mundo de la
familia y de las relaciones de produccion capitalistas: la esfera privada. En segundo
lugar, el &mbito publico estatal, en el que estan en juego los asuntos colectivos y del que
participan las élites dirigentes: la esfera publica estatal. Finalmente, hay un tercer
ambito que se encuentra entre ambos y que participa de algin modo de lo publico,
porque es también un &mbito relativo a los asuntos colectivos, y de algin modo de lo
privado, porque en él no participan las élites dirigentes, sino los sujetos del mundo
privado que defienden en ese ambito sus intereses privados. Aqui denominaremos ese
ambito como esfera pulblica no estatal.® La esfera plblica no estatal es asi
intermediaria entre la esfera publica estatal y la esfera privada.

%0 En el mundo griego clésico se distinguia entre el &mbito de la polis, la cosa comun a todos los hombres
libres que eran ciudadanos, y el &mbito del oikos, el &mbito doméstico. Las dos esferas no estaban
totalmente separadas: de hecho, lo que permitia a los ciudadanos intervenir en el agora era precisamente
el hecho de que eran sefiores en el ambito doméstico, oikodespotés. Las nociones de publico y privado
fueron transmitidas a lo largo de toda la Edad Media a través de la oposicién heredada del derecho
romano entre publicus (res publica) y privatus. Sin embargo, aunque presentes, estas categorias no
encontraron aplicacion efectiva en derecho hasta la aparicion del Estado moderno. El poder sobre el feudo
y los lazos feudales consiguientes podian ser entendidos como jurisdictio: no se trataba ni de un
verdadero poder discrecional privado (dominium) ni de la autonomia publica (imperium). Una segunda
distincion se desarroll6 en el medioevo: la distincion entre lo comun y lo particular. El dominio comunal
es cosa publica: la fuente, la plaza del mercado son publicas en el sentido de accesibles a la utilizacion
comun (loci comunnes). Frente a esta esfera comin se encuentra la esfera de lo particular. Es el &mbito de
lo que estd separado que, en el marco de la formacion social feudal, se refiere a aquellos que estan
dotados de derechos particulares, que benefician de inmunidades y de privilegios. Lo particular (la
franquicia, el privilegio) constituye lo esencial del nudo de poder sobre el feudo y la base de lo que es
publico. Se constituye asi una esfera publica estructurada por la representacion: el principe y los Estados
son el pais, y representan el poder no para el pueblo, sino frente al pueblo (Habermas, 1978: 15-20).

31 Eisenstadt (2004: 194) se refiere a estos tres ambitos como espacio privado, espacio plblico y espacio
oficial. Habermas (1978: 41) denomina a este Gltimo como esfera del poder publico, y la opone tanto a la
esfera publica (politica y literaria) como a la esfera de la familia y de los intercambios mercantiles. Estas
dos Ultimas forman parte del &mbito de lo privado. Es precisamente el caracter mediador de la esfera
publica lo que permite a Habermas ubicarla, parad6jicamente, en el &mbito de lo privado. Algo parecido
sucede en el pensamiento de Giner (1996: 131-132), a quien citamos mas abajo, que ubica a la sociedad
civil (un aspecto de lo que nosotros Ilamamos esfera publica no estatal) dentro del mundo de lo privado.
A efectos de nuestro trabajo, creemos que es pertinente la definicion de espacio publico (es decir, de
esfera publica no estatal) que da Innerarity (2006: 15-16). El espacio publico alude a ese ambito
discursivo en el que se discuten las evidencias colectivas, se revisan las normas y valores comunes, se
identifican los problemas colectivos y se debaten las soluciones; es un ambito procedimental, para la
discusion de los problemas y la adopcion de las soluciones mediante la interaccion dialdgica de todos los
miembros de la sociedad. Se trata de un campo variable, que puede crecer o reducirse segin la
comunicacion que en él se desarrolle.

39



Jurgen Habermas explica el nacimiento de la esfera publica en la época
moderna como una dimension propia de la sociedad burguesa.®? El nacimiento de la
esfera publica estatal (esfera del poder publico en la terminologia de Habermas) se
asocia con la aparicion de la burocracia y el ejército (y en parte también con la
administracion de justicia) de modo las instituciones de poder del Estado se vuelven
independientes de la corte del monarca. La existencia de una administracion y un
ejército permanentes se corresponde con el caracter también permanente de los
contactos en el &mbito de las mercaderias y de la informacion (aparicion de la bolsa de
comercio y de la prensa). Lo publico (en el sentido restringido de publico-estatal) ya no
se relaciona con una corte que asegura la funcion de representacién y rodea a una
persona investida de autoridad, sino con un funcionamiento regulado segln ciertas
competencias de un aparato que monopoliza un ejecutivo legalizado (Habermas, 1978:
23-29).

El nacimiento del Estado moderno responde, por una parte, a los imperativos
econdmicos de un sistema de intercambio econdmico regulado por el mercado que
opera con independencia de las estructuras politicas. Pero por otra parte también a la
necesidad de apaciguar las cruentas guerras de religion (Habermas, 2011a: 20).

Frente al poder estatal se encuentra la sociedad burguesa. Esta se despliega en
los ambitos de las relaciones de familia (que incluyen el sub-ambito de la vida intima) y
de las relaciones de produccion e intercambio de mercancias. El estatus del hombre
privado acumula los roles de propietario de bienes y de padre de familia, capitalista y
simple ser humano. Sin embargo, aunque la actividad econdémica es un asunto privado,
ella esta bajo el control de la esfera publica. Las condiciones econdémicas que presiden
su desarrollo son exteriores al marco de la economia doméstica y, por primera vez en la
historia, involucran al interés general. Asi, por un lado, la sociedad burguesa que se
consolida frente al Estado delimita claramente en relacién con el poder un ambito
privado; pero por otro lado, ella hace de la reproduccion de la existencia, que libera de
los marcos del poder doméstico privado, un asunto de interés publico (Habermas, 1978:
30-40).

La esfera publica burguesa no estatal, intermedia entre el mundo de lo publico
estatal y el de lo puramente privado, se desarrolla en la medida en que el interés de
orden publico asociado a la esfera privada que es la propia sociedad burguesa es
defendido por los propios sujetos que ven en ese interés de orden publico un asunto
propio. Esta esfera puede ser entendida en primer lugar como la esfera de las personas
privadas reunidas en un publico. Estas reivindican sus intereses en la esfera publica
reglamentada por la autoridad, pero lo hacen contra el propio poder. Buscan discutir con
él las condiciones generales del intercambio de mercaderias y del trabajo social (&mbito
que, como dijimos, sigue siendo esencialmente privado, pero cuya importancia es ahora

32 Seguimos esencialmente el trabajo clasico de Habermas ([1962]1978) sobre el espacio pulblico. Una
actualizacion de este trabajo puede encontrarse en el prefacio escrito por el propio Habermas de la 172
edicion alemana, publicada en 1990, que aparecié como articulo independiente (Habermas, 1992).

40



de orden publico). El instrumento de esta oposicion entre la esfera pablica burguesa y el
poder estatal es original y no tiene precedentes en la historia: el uso publico del
razonamiento (Habermas, 1978: 34-39).

Sin embargo, antes de llegar al estadio en el que el poder estatal es cuestionado
por el razonamiento politico de las personas privadas se conformé una opinién publica
primeramente apolitica (basicamente literaria) que fue el esbozo de la opinion publica
politica.®® Ella constituyo el terreno de ejercicio de un razonamiento pablico por el cual
las personas privadas analizaron y criticaron las experiencias personales que tenian en el
seno de la nueva esfera privada. Mas adelante, esta esfera pablica literaria se amplio
como esfera politica (Habermas, 1978: 40).

La dimension polémica en el seno de la cual la esfera publica adquirid, en el
siglo XVIII, su carécter politico, ya se habia esbozado durante los dos siglos
precedentes en los debates sobre los poderes del principe (por ejemplo, en Maquiavelo).
En el siglo XVIII, sin embargo, la reivindicacion polémica de este tipo de racionalidad
dirigida contra la practica del secreto propio de la dominacion del principe (como lo
habia expuesto el mismo Maquiavelo) se desarrollé paralelamente al uso publico del
razonamiento por parte de las personas privadas. Asi como la préctica del secreto sirve a
la conservacion del poder fundado sobre lo arbitrario, la publicidad debia estar al
servicio de una legislacion con base en la razon. En el curso del siglo XVIII la opinion
publica reivindico su competencia en el plano legislativo (Habermas, 1978: 63-64). Es
aqui donde convergen los dos sentidos del término publico a los que nos referimos al
comienzo de este apartado. Con los regimenes politicos liberales del siglo XIX, la esfera
publica se convirtio en el principio que estructura a los estados constitucionales
burgueses, que tienen un gobierno responsable ante un parlamento.

Aunqgue hemos distinguido tres esferas (la de lo privado, la de lo pablico estatal
y la intermedia de lo publico no estatal), los términos de base que permiten explicar las
relaciones entre estas esferas son dos: publico y privado. Esta distincion supone, en la
época moderna* la dicotomia entre lo que pertenece al grupo y lo que pertenece a sus
miembros, 0 mas generalmente, lo que pertenece a la colectividad toda y lo que
corresponde a los grupos menores (Bobbio, 1998: 13). La oposicion entre publico y

33 El nacimiento de la opinién pablica (primero literaria, luego también politica) esta asociado a la pérdida
de la centralidad de la corte (que perdio6 su estatus como forma privilegiada del espacio publico) a favor
de la ciudad y de los nuevos lugares que en ella se desarrollaban (Habermas, 1978: 42). Las sociedades de
fraternidad, los salones y los cafés encarnaron las aspiraciones a la discusion permanente de las personas
privadas haciendo abstraccion (al menos en teoria) de la condicién social de quienes participan en ella. En
cualquier caso, el conjunto de la poblacion estaba fuera de estas discusiones: la proporcion de analfabetos
era inmensa y la gran mayoria de la poblacidn vivia en los limites de la subsistencia (Habermas, 1978: 47-
48).

34 Una de las primeras distinciones entre lo plblico (sometido a la autoridad y al derecho) y lo privado,
aparece en Spinoza ([1670]1986). Igualmente, Thomasius ([1705]1994) distingue entre el &mbito externo
y coactivo del derecho, el externo pero no coactivo de las reglas de decoro, y el interno de la moral. La fe
religiosa entra en la moral privada, ya que los ciudadanos no han cedido potestad sobre sus conciencias en
el contrato originario.

41



privado se corresponde, a su vez, con otras contraposiciones.®® Lo pulblico es el ambito
de la subordinacién entre gobernantes y gobernados; lo privado es el dmbito de la
sociedad natural de iguales (y también, en la versién de los economistas clasicos, de las
relaciones formalmente iguales de quienes interactlian en el mercado). La distincion de
los iusnaturalistas entre el estado de naturaleza (mundo privado) y el estado civil
(mundo puablico) se ve a su vez reflejada en la distincion de los economistas entre
sociedad econdmica y sociedad politica. La oposicion publico / privado es también, y
correlativamente, la oposicion entre ley y contrato. Es por ello coherente con la teoria
iusnaturalista que el contrato sea la forma tipica de regulacion en el ambito del estado
de naturaleza, mientras que la ley predomina en la sociedad politica. Hay finalmente
una superposicion entre esfera privada y justicia conmutativa, opuestas por su parte a la
esfera publica y la justicia distributiva (Bobbio, 1998: 14-22).

Muchas veces el concepto de esfera pablica no estatal se usa como sinénimo de
sociedad civil. Sin embargo, ambos deben ser diferenciados. La existencia de una
sociedad civil implica la existencia de un espacio publico, pero no todo espacio publico
implica la existencia de una sociedad civil (Eisenstadt, 2004: 195-196). De hecho, la
sociedad civil como ambito de las sociedades modernas que engloba las relaciones entre
los ciudadanos asi como las prerrogativas privadas que estos poseen y que se opone al
Estado (Giner, 1996: 117),%® es un fenémeno que nacié en Europa y que se desarrollo
alli, y en aquellos otros lugares a donde fue exportado.

La aparicion de la sociedad civil es un evento moderno, y en este sentido
intimamente ligado al liberalismo. Aunque en los primeros autores liberales la
distincion entre Estado y sociedad civil no estaba siempre clara,®” cuando el Estado
comenzo a ampliarse y a penetrar la sociedad civil, la dicotomia entre la sociedad civil y
la sociedad politica se fue acentuando (Giner, 1996: 120; Eisenstadt, 2004: 195-196). Y
al mismo tiempo se fue fortaleciendo una teoria liberal coherente, que proclamaba la
primacia de lo privado sobre lo publico (Bobbio, 1998: 27).

Por eso, la existencia de una sociedad civil real que se acerca al tipo ideal de
sociedad civil depende de la plena realizacion de una civilizacion liberal burguesa. Este
tipo ideal puede entenderse como una esfera histéricamente formada, basada en los

% La dicotomia publico / privado no es un aspecto estructural de la sociedad, sino mas bien una
conceptualizacion ideolégica del mundo, utilizada en determinados conflictos por quienes participan en
ellos. La sociologia puede estudiar el uso de esta dicotomia en el discurso social, pero no se trata de una
conceptualizacién socioldgica (Dobbelaere, 1999).

3 Giner opone la sociedad civil a la esfera publica, pero porque utiliza este concepto como ligado a la
esfera estatal.

37 La contraposicion Estado / sociedad civil se desarrollé a medida que avanz6 la conformacion tedrica
liberal. En los escritos de los pioneros del liberalismo no se veia con claridad esta distincion y se utilizaba
la expresiéon amplia y englobante de sociedad civil para referirse conjuntamente a lo que mas tarde seria el
Estado y la sociedad civil en sentido estricto. Esta idea amplia de sociedad civil se usaba como
contrapunto (artificial y contractualmente construido) de la previa sociedad natural (es decir, del ambito
de lo privado). También se usaba por contraposicion a sociedad religiosa (como explicamos un poco mas
abajo). Desde luego también el marxismo realizé un aporte capital a la constitucién tedrica del concepto
de sociedad civil, con una concepcion desde luego radicalmente diferente de la de los autores liberales.
Para el marxismo la sociedad civil no solo es diferente del Estado sino que es su antitesis.

42



derechos individuales y las asociaciones voluntarias de los individuos, en reciproca
concurrencia para el alcance de sus intereses; el Estado, por su parte, se limita a
garantizar las condiciones de la competencia, pero sin intervenir en la competencia
misma. La sociedad civil esta caracterizada por el individualismo y por su estrecha
relacion con el mundo de lo privado, por oposicién a lo publico. El principio
organizativo de la sociedad civil es el mercado que, ligado a la existencia de procesos
contractuales entendidos como procesos espontaneos, permite la perpetuacién de una
estructura clasista (Giner, 1996: 130-134). EI &mbito de la sociedad civil es un &mbito
conflictivo, donde surgen y se desarrollan luchas econémicas, sociales, ideoldgicas, que
las instituciones estatales deben resolver por la mediacion, la prevision o la represion
(Bobbio, 1998: 43).

La sociedad civil es el lugar donde surgen y se desarrollan los conflictos
econdmicos, sociales, ideoldgicos, religiosos, que las instituciones estatales deben
resolver mediandolos, previniéndolos o reprimiéndolos. Los sujetos de estos conflictos
son las clases sociales, o mas ampliamente los grupos, los movimientos, las
asociaciones, las organizaciones que las representan o que se declaran sus
representantes; al lado de las organizaciones de clase, los grupos de interés, las
asociaciones de diverso tipo con fines sociales e indirectamente politicos, los
movimientos de emancipacion, etcétera (Bobbio, 1998: 43).

Hoy asistimos a una complejizacion del espectro, por una creciente dificultad
para distinguir los ambitos de lo privado y de lo pablico. Esta situacidén reconoce sus
precedentes ya en el siglo X1X. La concentracion del poder econémico en el seno de la
esfera privada de los intercambios, de un lado, y el hecho de que la esfera publica no
estatal se haya convertido en oOrgano del Estado y reafirmado su promesa
institucionalizada de libre acceso a todos (a través del voto universal) reforzaron la
tendencia, en las clases desfavorecidas, de atacar los privilegios de las clases
dominantes. En ese contexto, el Estado extendid su actividad en el marco de las
funciones tradicionalmente a su cargo (el mantenimiento del orden) y asumié ademas
nuevas funciones que significaron una creciente intervencién en los mercados. Esto se
dio ya con el Estado liberal, y se acuso6 con el Estado social en el siglo XX. Se produjo
asi una estatizacion del ambito privado. Paralelamente, se daba una socializacion del
Estado. Se desarroll6 una creciente red de instituciones sociales provenientes del &mbito
privado, que constituyo una nueva esfera social repolitizada en la que las instituciones
sociales y las del Estado se fundieron en un Unico complejo de funciones que resulta
dificil de distinguir segun las nociones de publico / privado. Asi, al tiempo que se
produjo una privatizacién del derecho publico, se dio una publicizacion del derecho
privado (Habermas, 1978: 154-156).

La base de la esfera publica burguesa (la separacion del Estado y de la
sociedad) comenz6 a tornarse menos nitida a partir del momento en que se desencadené
esta dialéctica de socializacion del Estado y de estatizacion de la sociedad (Habermas,

43



1978: 151-152). ElI modelo de la esfera publica burguesa suponia una estricta separacion
entre el &mbito publico y el ambito privado. En la medida en que estos &mbitos se
interpenetran, este modelo en su version original resulta dificilmente aplicable.

Privatizacion religiosa y diferenciacién funcional

Al hablar de la teoria de la secularizacién nos referimos a los conceptos de
privatizacion de la religion y diferenciacion funcional entre la esfera religiosa y otras
esferas sociales. Detengamonos un momento en estos conceptos.

Con la Reforma, la situacion de la religion se transformd: ella (y el lazo a la
autoridad religiosa que representaba la iglesia) se convirtié en un asunto privado. Los
conflictos religiosos causados por la Reforma, y con los que no pudieron acabar del
todo los edictos de tolerancia autoritarios, se resolvieron finalmente con el
reconocimiento de la libertad religiosa (Habermas, 2011a: 20-21; 1978: 23). La libertad
de religion aseguro, por primera vez en la historia, un ambito de autonomia privada en
materia religiosa. Los individuos, que habian adquirido la independencia econdémica por
medio de las estructuras de la economia de mercado, reclamaron el reconocimiento de
ciertas libertades que fueron la base de los derechos civiles de ciudadania y de los
derechos de participacion politica.

La privatizacion de la religion significo que la condicion de sujeto creyente se
entendiera como parte de las identidades privadas de los ciudadanos. Fue suprimida la
idea de la utilidad social de la religion, sin por ello afirmar su caréacter socialmente
nocivo. El problema del rol moral de la religion fue, por decirlo asi, puesto entre
paréntesis. Al postular la existencia de un Otro trascendente, y llevar la vista de los
fieles hacia ese Otro, la religion en su rol premoderno contribuia a descentrar al
individuo en relacién con su propio mundo, a autolimitarlo y producir asi diversas
formas de altruismo. De alli surgian dos consecuencias: una cierta resignacion hacia las
fatalidades de la vida, y la sacralizacion de un orden conservador que mantenia las
desigualdades que el mundo comun instauraba entre los participes de la relacion social.
La privatizacion de la religion cambi6 radicalmente el escenario: comenzé a producirse
entonces un movimiento donde cada individuo pasa constantemente de su mundo
personal al mundo comun del que se ha vuelto co-responsable. La referencia a un Otro
no aparece mas como moralmente necesaria, ya que la participaciéon de cada uno en la
construccién de la sociedad debe engendrar la produccion de un cierto altruismo, de una
autolimitacion en beneficio del interés general (Baubérot, 1990a: 88-97).

La privatizacion de las creencias religiosas se derivo de una idea secularizada
de los fundamentos de la naturaleza que tenia pretensiones de ser comun a creyentes y
no creyentes. La razon ya no estuvo mediada por la fe, ni controlada por la teologia. En
la privatizacion de la religion jugaron un rol central ciertas innovaciones religiosas

44



como las doctrinas protestantes de la salvacién, que introdujeron un concepto diferente
de conciencia privada, junto con la idea de que la conciencia verdaderamente religiosa
es una conciencia privada (Fitzgerald, 2010: 69).

La privatizacion religiosa es inseparable de la diferenciacion funcional entre la
esfera religiosa y otras esferas sociales. En este proceso de diferenciacion, lo que aqui
mas nos interesa es la diferenciacion entre la esfera religiosa y la esfera juridico-
politica. La privatizacion religiosa y la diferenciacion funcional se relacionan con la
construccion del Estado moderno: el primer efecto de la diferenciacion entre lo juridico-
politico y lo religioso fue el de privar a la religion de su monopolio en la educacion y en
la cultura, asi como en la legitimacion del orden politico. La diferenciacion funcional
favorecio una marginalizacion de las organizaciones religiosas y de la religion.

La diferenciacion funcional a la que nos referimos implicd, por primera vez en
la historia, que los modos de dominacion politica y sus traducciones juridicas se
independizaran, en su forma y en su legitimacion, del mundo de lo religioso. Esto es lo
que Marcel Gauchet (2003: 17-40) ha denominado la retirada de la religion. Retirada
de la religién no quiere decir abandono total de la fe religiosa, sino abandono de un
mundo que estaba estructurado por la religion y en el que la religion definia la forma
politica de las sociedades y la naturaleza de su lazo social.

Resulta interesante sefialar las pérdidas que la diferenciacién entre la religion
y el mundo juridico-politico produjo a este ultimo. Porque si es verdad que la progresiva
autonomizacion de las esferas dio una mayor libertad al mundo politico en relacién con
los determinantes religiosos externos (favoreciendo de este modo los procesos de
democratizacion), también es verdad que la autonomizacion produjo un vaciamiento de
contenido de lo politico y mostrd la necesidad de encontrarle una nueva legitimacion.
Gustavo Zagrebelsky (2010: 35-42), recordando la expresién de Ernst-Wolfang
Bockenforde, dice que el Estado constitucional vive de presupuestos que él mismo no
puede garantizar. Se trata, en primer lugar, de una imposibilidad de facto de afianzar el
ethos necesario al mantenimiento de la sociedad politica. Pero es ademas una
imposibilidad de iure: el Estado constitucional, basado en la libertad, no puede regresar
a los tiempos de la res publica christiana en busca de legitimidad. Las premisas
normativas que se necesitan no han de tomar cuerpo en el propio Estado, sino en el seno
de la sociedad. Los ciudadanos deben asumir el habitus ético necesario para la
supervivencia del Estado basado en la libertad.

La diferenciacion entre las esferas de lo religioso, por un lado, y lo politico-
juridico, por otro, no solo tuvo efectos respecto de la situacion de la politica y el
derecho modernos. También tuvo su repercusion en la definiciéon del propio campo de
lo religioso como campo independiente. La diferenciacion funcional significo asi una
reconstruccion del concepto de religion, es decir, la configuracién tanto por parte de la
academia como del debate pablico y el imaginario social de un espectro de conductas
humanas calificadas como religiosas, por oposicion al ambito de lo secular. En otras

45



palabras, las transformaciones de las que fue objeto la religiéon en la época moderna
sirvieron para modelar en un determinado sentido el propio concepto de religion.

Timothy Fitzgerald (2010: 27-28) ubica esta transformacion del significado de
la religion en el contexto de la ideologia burguesa moderna y de la creacion de un
mercado mundial. Para el autor, el descubrimiento de la religion (ya sea como un
almacén de valores tradicionales o como un dominio privado de compromiso individual
y apolitico) hizo posible construir, por contraposicion, una esfera terrenal de libertades
individuales, leyes y mercados que obedecian a una razon natural. Las libertades, las
leyes y los mercados se incluian en el espacio opuesto al espacio religioso, que no es
otro que el espacio de lo secular. Este proceso se produjo en relacién con el cambio de
significado de lo secular, desde una division dentro de la cristiandad en la que se
encontraban incluidos todos los seres creados, a una esfera de la naturaleza totalmente
factual (es decir, no sobrenatural) donde se encuentran los individuos, las libertades, la
sociedad civil, los mercados y la racionalidad moderna.

Se produjo asi una distincion cargada ideologicamente entre lo religioso y lo
secular, en la que el mundo secular es imaginado como el ambito de los hechos
objetivos, de las sociedades y mercados resultantes de la libre asociacion de individuos
naturales. Esta construccion, que responde a la ideologia del capitalismo liberal, tiende a
legitimarse como parte del mundo real de la naturaleza y la autoconciencia racional,
hacia las cuales se supone que evolucionan todas las sociedades. Las sociedades
subdesarrolladas pueden también seguir ese camino, si son ayudadas por la adopcion de
la divisién occidental entre lo religioso y lo no religioso, colocando sus valores
tradicionales en el ambito de lo religioso y dejando el espacio libre para el mundo
natural de los individuos autbnomos que desarrollan al maximo su interés racional que
los mueve hacia el mercado y la democracia liberal (Fitzgerald, 2010: 33). Por ello es
que el autor propone que el eje del analisis se desplace desde la dicotomia religioso /
secular como dos realidades contrapuestas hacia el analisis acerca del origen, uso y
funcién de los conceptos religioso / secular en la ideologia europea y estadounidense.
Este nuevo analisis deberia incluir el estudio del proceso historico que generé una
ideologia secular a partir de ideas como la razdn natural, la ley natural, la sociedad civil,
el concepto moderno de estado-nacién, los conceptos de individuos y de derechos
naturales y la religion como un sistema distinto de instituciones voluntarias (Fitzgerald,
2010: 214).

Creemos que el andlisis de Fitzgerald es pertinente, y que enfoca bien el
redimensionamiento de las categorias de lo religioso y lo secular en la Modernidad. Tal
vez el punto en el que convendria matizar algo es respecto de la caracterizacion que el
autor hace de ambos conceptos como categorias ideoldgicas. Estamos también de
acuerdo en este punto, pero habria que sefialar que no consideramos que se trate de
categorias ideologicas vacias. Creemos que la aparicion de las categorias ideologicas de
lo religioso y lo secular (especialmente este Gltimo) tiene su correlato en un conjunto de

46



transformaciones sociales, econdmicas y politicas que se dieron en un lugar y tiempo
concretos, y que encontraron su expresion intelectual en esas denominaciones. Religion
(tal como es entendida en la Modernidad) y mundo secular son los nombres
(ideoldgicamente construidos) que se dieron a dos fendmenos (producto de ciertas
transformaciones sociales) en la Modernidad occidental

3 Junto con la nueva concepcion religiosa cristiana de la Reforma, el otro factor importante en la
aparicion de la moderna idea de religion es el deismo que aparece en el siglo XVII. El deismo supuso una
serie de criterios que permitian juzgar la existencia de una religién sin asumir una revelacion cristiana
especial, y asi imaginar la existencia de otras posibles religiones fuera del universo biblico. El deismo
contenia dos ideas implicitas. Por un lado, la idea de universalidad ética y de los individuos racionales.
Por otro lado, la idea de la experiencia religiosa privada que hace que surjan las religiones. Ambas ideas
tienden a valorar la primacia de los individuos sobre las instituciones, y de este modo, forman parte de
una critica de las jerarquias feudales y de la defensa del individualismo liberal burgués (Fitzgerald, 2010:
70-71).

47



Capitulo 2. La esfera publicay la
construccion del principio de

neutralidad estatal

En este capitulo continuamos con la linea explicativa que hemos abierto en el
anterior, y sefialamos el modo en que la religion fue retirandose del ambito de lo
publico (al menos en el sentido fuerte de publico obligatorio) mediante su conversion de
institucion obligatoria en asociacion privada. Se trata, pues, de analizar el aspecto méas
elemental de la privatizacion religiosa: la pérdida del carécter obligatorio de la religion
y su consiguiente desvinculacion del poder estatal. De los tres ambitos que
mencionamos en el capitulo anterior (la esfera publica estatal, la esfera publica no
estatal y la esfera privada) abordamos aqui el primero. Nos apoyamos luego en el
estudio de un ejemplo concreto, el relativo a los simbolos religiosos en los
establecimientos publicos, para analizar una compleja cuestién de filosofia juridico-
politica: la del denominado principio de neutralidad estatal que se refiere a las
relaciones de la esfera publica estatal con la religion. Como tendremos ocasion de ver,
el principio de neutralidad estatal es la manifestacion juridica de la secularizacion de la
esfera publica estatal.

La pérdida del caracter obligatorio de la religion

Vamos a comenzar con la siguiente afirmacién: la Modernidad produjo una
progresiva des-institucionalizacion de la religion, es decir, una progresiva degradacion
del carécter de instancia obligatoria de la religion. La des-institucionalizacion supuso
una limitacion de la religion en tanto que vector mas o menos obligatorio de
socializacion. Ella mantuvo un rol de socializacion, pero como instancia de tipo
asociativo, voluntario y libre. El aspecto central en lo que a las consecuencias de la
Modernidad se refiere es la pérdida del caracter socialmente coactivo de las creencias
religiosas. La situacion premoderna estaba caracterizada por la identidad entre el
miembro de la comunidad y el creyente de una religion. En otras palabras, se imponia
una vision religiosa del mundo y se castigaba el desvio. La des-institucionalizacion de
la religion implico una pérdida del caracter coactivo de la religion en este sentido.

48



Por supuesto que lo que estamos describiendo no debe verse ni como un
proceso lineal ni como un proceso acabado. No es un proceso claramente direccionado,
que lleve inequivocamente a un resultado concreto, como si se tratara de un camino ya
trazado hacia un punto existente en un mapa. Por el contrario, no existe ni camino ni
punto del mapa. El concepto de des-institucionalizacion religiosa es un constructo
tedrico que intenta dar sentido a un conjunto de luchas, tendencias y resistencias que
culminan en compromisos siempre provisorios. Como cualquier constructo teorico, es
un producto elaborado a posteriori de los hechos, como un intento de dotarlos de un
sentido mé&s o menos coherente que haga posible su lectura. Por esa misma razén, no
puede verse como un proceso cerrado.

De institucion obligatoria a asociacion privada

La des-institucionalizacion de la religion puede ser explicada diciendo que en
la Modernidad la religion dejo de ser una institucion para convertirse en una asociacion.
Jean Baubérot se ha referido a esta transformacion en diversos trabajos (1990a: 82-86;
2004: 226-229; 2006). Usando el término en el sentido estricto que le da el autor
francés, una institucion toma a su cargo de modo mas o menos obligatorio, un campo de
la vida social cuyo valor no depende, a priori, de una eleccion privada. La coaccion que
ejerce la institucién es una coaccién socialmente legitima; debe ser admitida por el
individuo mas alla de sus opiniones personales. La asociacion, en cambio, supone una
adhesion voluntaria y libre, cuyas reglas son validas para aquellos que eligen formar
parte de ella y durante el tiempo en que mantienen esta decision.

La distincién entre institucién y asociacion puede encontrarse en textos
clasicos, como los de Max Weber. Weber, en su monumental Economia y Sociedad
([1922]1993: 39-45), establecidé una distincién entre union e instituto, dentro de la
categoria genérica de asociacion (usando, como veremos, el término asociacion en un
sentido distinto del que lo usamos aqui). Para Weber (1993: 39), una asociacion es una
relacion social con una regulacion limitadora hacia fuera, en tanto que el mantenimiento
de su orden estd garantizado por la conducta de determinados hombres destinada en
especial a ese propdsito: un dirigente y, eventualmente, un cuadro administrativo que,
Ilegado el caso, tienen también de modo normal el poder representativo. Dentro de la
categoria genérica de asociacion (que puede corresponderse tanto con una sociedad
como con una comunidad, en el sentido de Tonnies y del propio Weber) es posible
encontrar a su vez dos categorias. Una union (Verein) es una asociacion de empresa®
cuyas ordenaciones estatuidas solo pretenden validez para los que son sus miembros por
libre decision. En cambio, un instituto (Anstalt) es una asociacion cuyas ordenaciones

39 Una empresa es una accion que persigue fines de una determinada clase de un modo continuo. Y
asociacion de empresa es una sociedad con un cuadro administrativo continuamente activo en la
prosecucion de determinados fines.

49



estatuidas han sido otorgadas y rigen de hecho con respecto a toda accidén que con
determinadas caracteristicas dadas tenga lugar en el &mbito de su poder (Weber, 1993:
42).

En el mismo lugar citado, Weber da como ejemplos de instituto y de unién,
respectivamente, a la iglesia y la secta. Weber sefiala que lo que distingue a la iglesia de
la secta es que se nace dentro de la primera, mientras que la segunda solo acoge a
personas religiosamente calificadas. La iglesia es asi una asociacion de dominacion vy,
mas en concreto, una asociacion de dominacién hierocratica. En efecto, dentro de las
asociaciones de dominacion (es decir, aquellas cuyos miembros estdn sometidos a
relaciones de dominacion en virtud de un orden vigente) pueden distinguirse dos tipos
(Weber, 1993: 43-44). Por un lado, la asociacion de dominacion politica, en la que la
existencia y validez de las ordenaciones dentro de un ambito geografico estan
garantizadas por la amenaza y ocupacion de la fuerza fisica por parte de un cuadro
administrativo. Por otro lado, la asociacion de dominacion hierocratica que aplica para

la garantia de su orden la coaccion psiquica, dando o rehusando bienes de salvacion.
«Debe entenderse por iglesia un instituto hierocratico de actividad continuada, cuando y en la

medida en que su cuadro administrativo mantiene la pretension al monopolio legitimo de la

coaccion hierocratica [...] Para el concepto de iglesia [...] es caracteristico su caracter de

instituto racional y de empresa (relativamente) continuada, como se exterioriza en sus
ordenaciones, en su cuadro administrativo y en su pretendida dominacién monopélica. A su

tendencia normal de instituto eclesiastico corresponde su dominacidn territorial hierocratica y

su articulacion territorial (parroquial); si bien, segln el caso concreto, tiene que contestarse de

modo diverso la cuestion de cuéles sean los medios que dan fuerza a esa su pretension
monopolica» (Weber, 1993: 44-45; cursiva en el original).

En sintesis, en el sentido clasico de Weber, una iglesia es un instituto en el
momento en que puede obtener el monopolio de la violencia hierocratica legitima. La
iglesia (en tanto instituto) tiene tendencia a ser obligatoria, y se opone asi a la secta, en
la que (como uniodn) la participacion es voluntaria. Todo aquello que implica retirar o
reducir el monopolio a una organizacion religiosa opera una des-institucionalizacion a
su respecto, en el sentido de que la convierte cada vez mas en unién y menos en
instituto.

En lo que queremos insistir aqui es en que el movimiento general de la
secularizacion llevo a una progresiva des-institucionalizacion de las organizaciones
religiosas que fueron perdiendo progresivamente su poder de coaccion simbolica, de
modo que pasaron lentamente del tipo institucion al tipo asociacion (en términos de
Baubérot); o de instituto a union o, mas especificamente, de iglesia a secta (en términos
de Weber). Veamos dos ejemplos de esta transformacion.

En el siglo XIX se produjo en Francia esta progresiva metamorfosis que llevd
la religion fuera del &mbito de las instituciones obligatorias. Los grupos religiosos
minoritarios en Francia, como los protestantes y los judios, habian tenido desde hacia

50



mucho tiempo un caracter asociativo, manifiesto en la existencia de asociaciones de
evangelizacion y difusion de la Biblia o en la Alianza Israelita Universal. Incluso el
catolicismo tenia, en el siglo XIX, un aspecto cercano a la asociacion en el sentido de
que no habia una obligacion legal de cumplir actos religiosos. Sin embargo, esta
transformacion no era completa en la medida en que las personas seguian naciendo al
interior de una religion, y el sistema de cultos reconocidos por el Estado favorecia la
fuerza de estos. La ley de separacion de 1905 significo un paso méas en la des-
institucionalizacion, ya que los antiguos cultos reconocidos debieron tomar la forma
legal de una asociacion. El Estado dejo de confiar un rol institucional a los actores
religiosos. Al mismo tiempo, las leyes sobre educacion laica de fines del siglo XIX
convirtieron la socializacion religiosa en completamente facultativa.

Tal vez el denominacionalismo estadounidense sea el ejemplo paradigmaético
de la asuncién de un caracter asociativo por parte de las organizaciones religiosas. Los
Estados Unidos se formaron al amparo de un pluralismo religioso mayoritariamente
cristiano protestante, al que luego se afiadieron catolicos y judios y, mas recientemente,
musulmanes y miembros de otros grupos religiosos. Ninguna denominacion protestante
era hegemonica a nivel nacional, aunque las diferentes colonias (luego convertidas en
Estados) acusaran el predominio de una secta sobre otra. Este pluralismo existente en el
momento de formacion del sistema constitucional provocd una rédpida toma de
conciencia sobre la relevancia de la libertad religiosa, lo que reforzo la idea de la
filiacién religiosa como resultante de una opcion personal. EI hecho de que muchos
ministros religiosos apoyaran la primera enmienda constitucional que garantizé la
libertad religiosa no solo ayudd a su efectividad, sino que ademas mostré hasta qué
punto estaba interiorizado en las mentes de muchos sectores religiosos el caracter
opcional y no obligatorio de esas creencias.

La des-institucionalizacion religiosa es el correlato, en el campo social, de las
ideas del liberalismo del siglo XVII sobre la organizacién religiosa; y mas
especificamente de las ideas de John Locke. Las ideas del autor que se han hecho
clasicas son las que aparecen en su obra A Letter Concerning Toleration ([1689]1998a)
y en su Second Treatise on Civil Government ([1690]1998b). Locke consideraba a las
iglesias (obviamente, no utilizaba este término en el sentido weberiano que
mencionamos mas arriba, sino en el sentido mas amplio de organizaciones religiosas)
como sociedades voluntarias de hombres, unidos por acuerdo mutuo, con el fin de
rendir culto publico a Dios en un modo que ellos juzgan que le es aceptable y efectivo
para la salvacion de sus almas. Y dado que la iglesia es una asociacion (en términos
weberianos, una secta es una union), ella solo puede tener sobre sus miembros los
poderes que estos consientan en otorgarle. Por la misma razon, ninguna iglesia puede
tener poder sobre individuos que no forman parte de ella, ni sobre otra iglesia.

De este modo, las organizaciones religiosas son asociaciones formadas por
individuos que voluntariamente han decidido entrar en ellas, y que permanecen en ellas

51



tanto tiempo como dura su voluntad. Los individuos que forman parte de una asociacién
religiosa tienen los derechos y las obligaciones que surgen del propio régimen
asociativo, evidentemente de base contractual. EI Estado, por su parte, se abstiene de
intervenir dejando libre el juego de las asociaciones de individuos privados.
Precisamente por su caracter contractual, la pertenencia a una comunidad religiosa no
puede ser impuesta a quienes no han manifestado su consentimiento en ingresar a ella.

La anterior es una construccion tedrica y su traslado a los ordenamientos
juridicos no ha sido automatico, aunque tendencialmente puede decirse que esta
presente en las grandes transformaciones legales del periodo moderno. Por ejemplo, en
Francia, durante el régimen del Concordato napoleonico, la religion ya habia perdido en
alguna medida el caracter obligatorio para el individuo, pero los cultos reconocidos
tenian sin embargo caracter de personas de derecho publico. Solo con la ley de 1905 su
estatuto paso al derecho privado. En los Estados Unidos la existencia, durante mucho
tiempo y en varios Estados, de iglesias establecidas pone de manifiesto que al menos
algunas de ellas tuvieron caracter pablico en la definicién juridica, aunque se definieran
sociol6gicamente en una forma mas acorde con el tipo asociativo.

La pérdida del caracter institucional de la religion en la Modernidad se asocio a
la asuncion del carécter institucional por parte de otras realidades que, hasta entonces,
se regian por ldgicas diferentes. Asi, a partir del siglo XIX, la medicina y la escuela se
fueron institucionalizando (Baubérot, 1990a; 2006). En el campo médico, aparecieron
primeramente deberes del Estado que hasta entonces no existian (como el deber de
organizar un sistema de sanidad publico) y luego deberes para los propios individuos
(como el deber de vacunarse contra determinadas enfermedades, por ejemplo). Esto
significo la asuncién de fuerza obligatoria por parte de un ambito, el médico, que hasta
entonces carecia de él.

Lo mismo sucedio con la escuela. La Modernidad de los siglos XIX y XX
aplicd, a través de la escuela, un modelo de socializacion que puede caracterizarse como
un programa institucional. La escuela devino asi una verdadera institucion, un
dispositivo simbolico y practico encargado de instituir sujetos. La necesidad de que la
escuela transmitiera un conjunto de valores comunes que solidificaran la cohesion social
se vuelve clara cuando se tiene en cuenta que la escuela publica en si misma era un gran
disolvente de la sociedad tradicional, en especial porque empujaba a la gente a elegir su
trabajo, en una sociedad en la que durante mucho tiempo los oficios se habian
transmitido de padres a hijos (Baubérot, 2001: 12). Para contrarrestar estos efectos, se
hacia necesario reforzar su rol de constitucion y transmision de valores. En definitiva, la
cohesidn social promovida por la escuela tenia que contrarrestar los efectos indeseados,
para la estabilidad social, producidos por la promocion de la autonomia individual que
la propia escuela realizaba.

52



La neutralidad religiosa del Estado

La des-institucionalizacion religiosa se asocia a su vez con una transformacion
relativa a la vinculacion de las organizaciones religiosas con el poder politico. En las
sociedades premodernas la religion no solo ejercia una coaccién social sobre sus
miembros (elemento que forma parte del concepto de iglesia dibujado por Weber), sino
que como aliada del poder politico ejercia también varias formas de coaccion fisica. La
iglesia, al tiempo que se valia de la posibilidad de la coaccion fisica que le
proporcionaba el brazo secular, daba a este una legitimacion simbdlica indispensable
tomada de la significacion religiosa del mundo. En la Modernidad, la des-
institucionalizacion de la religion resulta un proceso paralelo a su des-estatizacion. Al
tiempo que las organizaciones religiosas perdian su fuerza vinculante en el campo
simbolico, perdian también la ayuda del brazo secular que reforzaba su monopolio
simbdlico con la fuerza fisica. Se operaba de este modo una separacion de la iglesia
(ahora dividida y convertida en sectas) respecto del Estado. Asi, la religién dejaba de ser
obligatoria para el individuo: no se imponia ni simbdlica ni coactivamente.

Esta separacion se hizo efectiva a través de la neutralidad religiosa del Estado,
que fue incorporada progresivamente a los textos de las Constituciones. Se trata de lo
que Mark Lilla (2010: 24-27; 2008:17) llama la Gran Separacion: el proceso de
secularizacion de las instituciones politicas asociado al surgimiento de la filosofia
politica moderna.*® Es verdad que la Gran Separacion fue desafiada: no solo por los
creyentes ortodoxos de las fes biblicas, sino también por filésofos y tedlogos
completamente modernos. Por ejemplo, Rousseau pensaba que era necesario encontrar
un lugar politico para la religion, si las sociedades querian conservar sus contribuciones
al ideal de una vida buena. Para Rousseau, Dios era humanamente necesario.*! Sin

40 Lilla (2010: 26-27; 2008: 16-17) coloca al comienzo de esta tarea de separacién ejecutada por el
pensamiento politico la obra de Hobbes. Antes de Hobbes, la teologia politica habia sido interpretada
como un conjunto de imperativos divinos revelados que se aplicaban a la vida social. Hobbes, en cambio,
pensaba que si tomamos en serio la idea de que el hombre es una criatura que desea y se encuentra
limitada por la ignorancia y el miedo, podemos explicar por qué los hombres son propensos a la violencia
y por qué Europa se encontraba asolada por guerras sectarias alimentadas por pasiones escatolégicas. Su
idea era que la mente humana era demasiado débil y estaba demasiado dominada por las pasiones como
para tener algin conocimiento fidedigno de lo divino. Los seres humanos han concebido a los idolos para
protegerse de lo que méas temian. Pero una vez que imaginaron un dios todopoderoso, también empezaron
a temerle a él. Hobbes argumentaba que aquellos temores religiosos nuevos crearon un mercado para
clérigos y profetas que afirmaban comprender las confusas demandas de Dios. Pero como estos estaban
en desacuerdo luchaban entre si. Esto dio lugar a guerras, que a su vez llevaron a mas miedo, que a su vez
llevaron a que la gente fuera més religiosa... y crearon asi un circulo. El gran cambio propuesto por la
filosofia hobbesiana fue pensar que es posible construir una nueva forma de filosofia politica a partir de
hechos observables evidentes sobre la naturaleza humana, en vez de comenzar con una representacion
extravagante del nexo entre Dios, el hombre y el mundo. Aunque Hobbes no haya tenido razén en su
concepcion de la naturaleza humana, el suyo habria sido un error afortunado, porque inauguré una manera
de pensar totalmente nueva sobre la politica. Ver una reflexiéon mas general sobre la Modernidad en Lilla
(2003).

41 Tras la estela de Rousseau, la fantasia de que se pudiera seguir relacionando la politica con los grandes
temas de la fe biblica —la creacion, la mortalidad, el alma, lo sagrado, el fin de los tiempos— sin poner en
peligro los principios de la Gran Separacion ejercié un gran poder sobre la mentalidad del siglo XIX. Pero

53



embargo, a pesar de los cuestionamientos, el proyecto de la Gran Separacién se
mantuvo.

Las caracteristicas propias del iusnaturalismo moderno reproducen en el campo
de lo juridico el espiritu general del pensamiento secular. La perspectiva individualista,
antihistoricista y racionalista del iusnaturalismo moderno se liga a la progresiva
eliminacién del fundamento religioso. Esta eliminacion es obra mayoritariamente de
autores protestantes, que secularizan los principios del derecho natural cristiano.

La secularizacion estatal se vincula con la secularizacion de la soberania
(Garcia Inda, 2008: 593). El Estado secularizado es un régimen de convivencia cuyas
instituciones politicas estan legitimadas principalmente por la soberania popular y no
por un discurso religioso. En el Estado constitucional, sostiene Gustavo Zagrebelsky
(2010: 40-42), no hay necesidad de un vinculo ético heteronomo, anterior a la libertad
que el Estado constitucional garantiza. El fundamento ético del Estado constitucional no
es anterior a la libertad garantizada, sino que se forma en esa misma libertad. Por la
influencia que tendrian en la evolucion posterior, dos casos nacionales resultan
paradigméticos en lo que a secularizacion del Estado se refiere: Francia y Estados
Unidos.

En Francia, este proceso se inicio en el siglo XVI. El periodo que se extiende
entre el fin de las guerras de religion, fijado convencionalmente en 1598, y la
Revolucion es la primera fase de la secularizacion estatal. Marcel Gauchet (2003: 41-
49) la ha Ilamado fase absolutista de la retirada de la religion: el Estado advierte que
solo puede promover la paz si se libera de la adhesion confesional y se sitla por encima
de las iglesias particulares, en nombre de una legitimidad religiosa que le viene
directamente de Dios. Aunque la legitimacion politica seguia siendo religiosa, y la
religion desempefiaba este importante rol publico, no existia ya la mediacion
eclesiastica en la transmision y gestion del poder. La cumbre del principio absolutista se
ubica a fines del siglo XVII. En este momento, el Estado intent6 controlar a la Iglesia
Catolica, transformandola en una especie de iglesia nacional. Los Cuatro Articulos de
1682 consagraron las libertades de la Iglesia Galicana y oficializaron la sumisién del
clero francés a la autoridad real. Sin embargo, pronto se abandon6 este camino en
beneficio de la secularizacion estatal.

La Revolucion Francesa constituyd un nuevo punto de partida, haciendo
aparecer la idea de un Estado neutro ante todos los cultos. La secularizacion del Estado
asumio la forma de la laicidad: la separacion de las diversas funciones de la vida publica
y la liberacion del Estado y de la sociedad del poder de la iglesia. En un sentido
opuesto, el concordato napolednico de 1801 reconocié al catolicismo como religion de
la mayoria de los franceses y a la Iglesia Catdlica el caracter de servicio publico no

al final la teologia politica renacio, bajo una forma moderna, liberal, en apariencia domesticada, e hizo lo
que todas la teologia politicas terminan haciendo: santificar el presente y poner el sello de aprobacion de
Dios sobre el Estado europeo moderno (Lilla, 2010: 27).

54



monopdlico.*?> Aunque algunos ven en el sistema del concordato una concepcion
pluralista radicalmente ajena a la idea de la laicidad (Guy Haarscher, 2005: 16) otros en
cambio califican esta situacion como un primer umbral de laicizacién, ligado a la
fragmentacion institucional de la religion, el mero reconocimiento por parte del Estado
de la existencia de necesidades religiosas objetivas y la pluralidad de cultos reconocidos
(Baubérot, 1990a: 44-45; 2004: 50-68). El reconocimiento del catolicismo como
religion del Estado se mantuvo en la Constitucion de la Restauracion de 1814. La Carta
constitucional de 1830 prometio el sostenimiento por parte del Estado a los ministros de
los cultos cristianos.

La Il Repdblica, a partir de 1870, en contraste, se mostré claramente
laicizante. Se abre asi lo que Marcel Gauchet (2003) denomina fase liberal y
republicana de la retirada de la religion y que se corresponde, a grandes rasgos, con el
primer umbral de laicizacion tal como lo describe Jean Baubérot (2004). Esta etapa se
desarroll6 en un doble cuadro. Por un lado, la separacién institucional entre las iglesias
y el Estado (hasta entonces institucionalmente vinculadas por el régimen del
concordato). Por otro lado, la conformacién del rol moral del Estado que caracterizo y
caracteriza al régimen francés de libertades publicas. EI Estado tiene una funcién
magisterial: debe proclamar, resguardar y propagar en la sociedad los principios
republicanos.

A diferencia de lo que sucedi6 en otros paises como los Estados Unidos y el
Reino Unido, en los que la religién contribuy6 de modo significativo a la secularizacion
estatal y al desarrollo de una sociabilidad democratica, en Francia, el proceso de
secularizacion se desarrolld como un conflicto frontal entre un sector clerical que
proclamaba el dominio religioso (catdlico) sobre la politica y un sector anticlerical que
lo combatia abiertamente. Los fundamentos de la laicidad francesa estan enraizados
precisamente en la victoria del movimiento anticlerical al que el establecimiento de la
Il Republica estuvo vinculado (Baubérot, 2003: 459-461).

La Ley de Separacion de las Iglesias y el Estado, de 1905, confirmé el proceso
de laicizacion. La ley establecié que la Republica no reconoce, no financia ni
subvenciona ningtn culto.®® La ley garantizo la libertad de conciencia y de culto, pero
muchas de las tradicionales manifestaciones publicas de la religién se laicizaron. Asi, el
poder de policia de los cementerios fue atribuido a los ayuntamientos, se prohibieron los
simbolos religiosos en los monumentos publicos, se reglamentaron las procesiones y el
uso de los campanarios, etc. La ley significo la abolicion del sistema de cultos

42 os obispos eran nombrados por el Estado y los curas por los obispos con el asentimiento estatal. El
concordato derog6 la eleccién popular de los ministros religiosos, pero mantuvo la confiscacién de bienes
(aunque permitiendo su uso a la Iglesia Catdlica). La Iglesia Catdlica acepto esta confiscacion a cambio
del salario estatal para los sacerdotes y el permiso de fundaciones a favor de la Iglesia. El concordato se
mantuvo en vigor hasta la ley de separacion de 1905.

4 Articulo 1: «La Republica asegura la libertad de conciencia. Ella garantiza el libre ejercicio de los
cultos con la sola restriccién que sea dictada en interés del orden publico». Articulo 2: «La Republica no
reconoce, no asalaria ni subvenciona ningun culto [...]» (traduccion nuestra).

55



reconocidos que subsistia desde el concordato napolednico. Se produjo una
privatizacién de los cultos reconocidos (Foyer, 2004: 82; Haarscher, 2005: 20). Con esta
ley se consolidd lo que Baubérot (2004: 50-68) llama el segundo umbral de laicizacion.
La Republica dejo de financiar a los cultos, honores y privilegios de jurisdiccion fueron
abolidos, aunque se mantuvieron las capellanias en escuelas, prisiones, hospitales y
cuarteles como forma de garantizar la libertad religiosa de quienes estan imposibilitados
de salir de esos lugares.

La ley de 1905 ha sido objeto de una extensa jurisprudencia del Consejo de
Estado. Esta jurisprudencia se refiere a asuntos tales como la posibilidad de recibir
subvenciones publicas por parte de las asociaciones cultuales o el poder de policia sobre
los actos de culto. Uno de los aspectos méas controvertidos ha sido el de la neutralidad
de los servicios publicos, en relacion justamente con la libertad de expresion religiosa
de los agentes publicos. La laicidad exige que no haya en los edificios publicos ningin
simbolo religioso, y que los agentes publicos estén también estrictamente sometidos a
un deber de neutralidad.** Fuera del ejercicio de sus funciones, los agentes publicos son
libres, a condicién de que sus expresiones religiosas no tengan repercusiones sobre el
servicio publico.

La Constitucion de la 1V Republica, en 1946, establecié con expreso rango
constitucional el principio de la laicidad y el deber estatal de organizar la ensefianza
laica en todos los niveles.*® La V Republica mantuvo en su Constitucion de 1958 el
principio de laicidad.*®

El otro caso paradigmatico, el estadounidense, es diferente. La Constitucion de
1778 abrog0 la religious test, de modo que ninguna condicién religiosa fue ya exigible
para acceder a las funciones publicas del Estado federal. La primera enmienda a la
Constitucion, en 1791, garantizdé que el Estado federal no puede establecer ninguna
religion. Es lo que se conoce como establishment clause. Esta restriccion limitaba su
alcance al gobierno federal solamente, de modo que los Estados federados mantuvieron
su autonomia en lo que respecta a la definicidn de sus relaciones con las organizaciones
religiosas. No obstante, los Estados fueron eliminando gradualmente el sistema de
iglesias establecidas, al tiempo que se ampliaba el alcance de la libertad religiosa a
todos los individuos.

La establishment clause ha sido objeto de interpretacion por la Corte Suprema
de Justicia, aunque no es posible establecer una linea hermenéutica inequivoca. El
primer hito es el caso Everson, en el que se discutio la constitucionalidad de una ley que
acordaba subvenciones para los viajes en autobus de los alumnos de escuelas privadas

# Conseil d’Etat: Abbé Bouteyre (10/05/1912).

4 Predmbulo: «[...] La organizacion de la ensefianza publica, gratuita y laica en todos los niveles es un
deber del Estado [...]». Articulo 1: «Francia es una Republica indivisible, laica, democrética y social»
(traduccién nuestra).

4 Articulo 1: «Francia es una Republica indivisible, laica, democratica y social. Ella asegura la igualdad
ante la ley de todos los ciudadanos sin distincion de origen, raza o religion. Ella respeta todas las
creencias» (traduccion nuestra).

56



sin fines de lucro. Esto incluia a los alumnos de escuelas catdlicas. La mayoria de la
Corte Suprema se inclind por la constitucionalidad de la ayuda,*” con dos argumentos:
en primer lugar, que ella no implicaba un subsidio directo a las escuelas, sino a los
padres que enviaban a sus hijos a escuelas privadas (religiosas o no); en segundo lugar,
que la libre eleccion de los padres respecto de la educacion de los hijos. En este caso
estaba en duda la constitucionalidad de ciertas ayudas materiales. En otros casos, han
sido las prestaciones positivas de caracter simbolico las que han estado en juego. En el
caso Engel la Corte Suprema decidio la inconstitucionalidad de la plegaria obligatoria
en las escuelas.*® En el caso Schempp, la inconstitucionalidad de la lectura de la Biblia
en las escuelas.*® En los casos, ambos de la década de los *60, se hizo hincapié en que la
ausencia de coercién (el hecho de que participar en la plegaria o en la lectura de la
Biblia no fuese obligatorio) no cambiaba el fondo del asunto. Es decir que lo esencial
no era si habia o no habia coercion por parte del Estado, sino que el Estado no podia
renunciar a su imparcialidad.

Una interpretacion mas elaborada surgié en los afios ’70-’80. En los casos
Lemon y Aguilar la Corte rechazé que profesores de educacién compensatoria pagados
por el Estado pudieran dar clases en escuelas confesionales.®® En el primer caso se
formul6 y en el segundo se aplicd nuevamente el test Lemon segun el cual para que una
ley no viole la separacion debe cumplir tres requisitos: ha de tener un propoésito
legislativo secular; su efecto principal o primario no debe ser promover ni inhibir la
religion; no puede fomentar una excesiva implicacion estatal en la religion. En ambos
casos la Corte entendié que destinar profesores de educacion compensatoria también a
escuelas confesionales era una excesiva implicacion estatal en la religion.

Sin embargo el test Lemon no parece haber quedado firmemente establecido en
la jurisprudencia. Un caso de 2002, que guarda algunas semejanzas con el caso Everson
y que fue resuelto en un sentido semejante, parece demostrarlo. En efecto, en el caso
Zelman, se discutia si un sistema de vouchers que se otorgaban a familias de bajos
ingresos y que podian ser usados para pagar tutorias extras en escuelas publicas o para
pagar parcialmente la matricula de escuelas privadas violaba el no establecimiento. En
los hechos, sucedia que la gran mayoria de las familias utilizaba los vouchers en
escuelas religiosas privadas. La Corte entendié que el programa no violaba la clausula
de no establecimiento, porque daba una ayuda estatal con caracter imparcial, aun
cuando por resultado de elecciones privadas, terminara beneficiando a escuelas
confesionales.>

47 Supreme Court of the United States: Everson v. Board of Education of Ewing Township, 330 US 1
(1947).

48 Supreme Court of the United States: Engel v. Vitale, 370 US 421 (1962).

49 Supreme Court of the United States: Abington School District v. Schempp, 374 US 203 (1963).

%0 Supreme Court of the United States: Lemon v. Kurtzman, 403 US 602 (1971) y Supreme Court of the
United States: Aguilar v. Felton, 473 US 402 (1985).

51 Supreme Court of the United States: Zelman v. Simmons-Harris, 536 US 639 (2002).

57



Cualquiera que sea el criterio que se entienda como prevalente, el de la
imparcialidad o el mas riguroso del test Lemon, hay cierto consenso en que algunos
casos en los que el Estado se implica con creencias religiosas no violan la establishment
clause. De hecho, la religién (las religiones) ha tenido un rol central en la historia
estadounidense. Existen asi casos en los que el Estado se vale de un lenguaje religioso
incorporado en la propia tradicion norteamericana. Estos supuestos no implican
violacion constitucional, si se usa el lenguaje religioso con un objetivo esencialmente
secular: estamos ante lo que se ha denominado ceremonial deism. Son entonces
legitimas las menciones religiosas vinculadas a la historia y la tradicién, que no hacen
mencion a una denominacion en particular, no implican actos de culto y tienen un
contenido religioso minimo. Dentro de esta categoria estaria, por ejemplo, la mencion In
God we trust que aparece en la moneda, el juramento presidencial (So help me God) o la
formula de apertura de las audiencias de la Suprema Corte (God save the United States
and this honorable Court). En general la Suprema Corte se ha negado a dar tratamiento
a los cuestionamientos de estas férmulas, aunque seguramente habrian pasado su
control por aplicacion del principio de minimis non curat lex, ya que la préctica ha
secularizado de tal modo estas formulas que resultaria dificil encontrar en ellas una
violacion de la primera enmienda.

La neutralidad estatal también apareci6 en Espafia, bajo la forma de la
aconfesionalidad, un poco mas tarde. En efecto, los primeros textos constitucionales
afirmaron la confesionalidad catolica del Estado: asi sucedié con el monarquico estatuto
de Bayona impuesto por Napoledn en 1808, con la Constitucion de Cadiz de 1812,
durante la Restauracion Monarquica en los periodos 1814-1820 y 1823-1833 y con las
Constituciones de 1837 y de 1845. Estas ultimas, a su vez, estuvieron reforzadas por el
concordato de 1851.

La Constitucion monéarquica de 1869, aunque reconocié por primera vez la
libertad religiosa, mantuvo la obligacion estatal de mantener el culto catélico. La
primera mencién a la separacion de la Iglesia y el Estado aparecié con el proyecto
constitucional de la | Republica de 1873, que nunca fue aprobado. La Constitucion
monarquica de la Restauracion de 1876 establecid el catolicismo como religion de
Estado.

La primera vez que se hizo efectiva la aconfesionalidad estatal fue con la
Constitucion de la Il Republica. Al mismo tiempo, se dictaron un conjunto de medidas
relativas al derecho de familia o a la educacion que implicaron una fuerte secularizacion
de las instituciones pablicas. Durante el régimen franquista, en cambio, se restablecio la
confesionalidad catélica. EI Fuero de los Espafioles de 1945 consagrd una especial
proteccién para la fe catdlica: esta era la religion oficial y la Unica que podia
manifestarse externamente; para los otros cultos solo se toleraba una practica privada.
En virtud del concordato de 1953, la Iglesia Catolica fue reafirmada en su caracter de
unica religion de la nacion espafiola y obtuvo el reconocimiento del derecho candnico

58



como ordenamiento juridico primario que regulaba su propio estatuto juridico, asi como
otros muchos privilegios en materia financiera, educativa y de asistencia religiosa. Por
otra parte, segun la Ley de Principios Fundamentales del Movimiento Nacional, de
1958, la doctrina catolica habia de inspirar la legislacion espafiola, ya que era Unica y
verdadera fe inseparable de la conciencia nacional. La Constitucion de 1978 significo
un cambio radical respecto del régimen anterior. El nuevo esquema supuso, en términos
generales, la separacion del Estado respecto de las confesiones religiosas y la
consagracion del derecho fundamental a la libertad religiosa.

En América Latina, las primeras Constituciones reconocieron la
confesionalidad catdlica. Méas entrado el siglo XIX, se desarroll6 un proceso de
secularizacion del Estado, mediante la exclusion de la ensefianza religiosa en las
escuelas publicas, la estatizacion de cementerios, la regulacion estatal del registro civil y
del matrimonio, etc. Estas reformas fueron méas profundas en algunos paises, como
México, Uruguay o Argentina, que en otros, como Bolivia o Pert). En algunos casos,
como Colombia, fueron la causa de violentos enfrentamientos. Los cambios legislativos
fueron anteriores o posteriores, segun los casos, a nuevas Constituciones que
establecieron diferentes grados de separacion entre las iglesias y el Estado.>?

Un debate contemporaneo: los simbolos
religiosos en los establecimientos publicos

Vamos a analizar dos casos que nos parecen paradigmaticos para entender el
concepto de neutralidad estatal y su funcionamiento en el ambito de la esfera publica.
Se trata de dos casos que involucran la presencia de simbolos en establecimientos o
ambitos puablicos (usando aqui el concepto en su sentido material), cuya colocacion ha
sido decidida por sujetos publicos dotados de autoridad. Los casos han sido planteados
en contextos diferentes, y han sido abordados a la luz de dos tradiciones
constitucionales diferentes. Si hemos seleccionado estos dos casos es porque creemos
que ellos ilustran bien dos légicas, diferentes pero complementarias, de despliegue de la
neutralidad estatal.

Como ya hemos sefialado, los procesos de secularizacién no avanzan de modo
unidireccional. Las soluciones que finalmente se adoptaron en los casos que veremos no
fueron siempre en el sentido de una mayor secularizacion de las instituciones publicas
por la via del principio de neutralidad del Estado. Sin embargo, el solo hecho de que la
presencia de estos simbolos haya producido reacciones de rechazo por las cuales

2. Como ejemplos de la primera oleada del constitucionalismo latinoamericano del siglo XIX pueden
verse la Constitucion de México de 1824 y la Constitucion de Uruguay de 1830. Ejemplos de la segunda
son la de México de 1857, la de México de 1917 y la de Uruguay de 1918. Uruguay fue uno de los
Estados que mas avanz6 en la secularizacién del régimen juridico, llegando a la aprobacion de una ley de
divorcio en 1907.

59



determinados ciudadanos decidieron dirigirse a las autoridades judiciales para
cuestionar su presencia publica es muestra del modo en que, de forma zigzagueante, se
mueven los procesos de secularizacion.

Primer ejemplo: los Estados Unidos

En 1978, el Estado de Kentucky dispuso que en cada aula debia colgarse un
ejemplar de los diez mandamientos. La imagen debia ser acompafiada por el siguiente
texto: «La aplicacion secular de los Diez Mandamientos es claramente vista en su
adopcion como codigo juridico de la Civilizacion Occidental y Derecho Comun
[Common Law] de los Estados Unidos». La Corte Suprema, aplicando el test Lemon,
entendio que no habia un proposito secular que justificara la exposicion de la imagen vy,
por lo tanto, habia una violacion de la non-establishment clause. Se trataba, en la
perspectiva de la Corte, de un simbolo con claro significado religioso y cuya colocacién
no podia tener otro sentido que la promocién de determinados puntos de vista
religiosos.>?

Al resolver en este sentido, el Tribunal Supremo estadounidense hizo mencion
a tres elementos circunstanciales que, en su opinién, no variaban la naturaleza no
secular del signo expuesto. En primer lugar, habia sido alegado que la inscripcion
reproducida mas arriba hacia que el simbolo adquiriera un propdsito secular. El
Tribunal lo rechazo. Para evitar el choque con la non-establishment clause (la clausula
de la primera enmienda constitucional que prohibe el establecimiento de una religion
oficial) no es suficiente que exista una finalidad secular meramente proclamada: ella
debe ser real. En segundo lugar era irrelevante, dijo la Corte, el hecho de que las
imagenes colgadas en las aulas hubiesen sido adquiridas con fondos privados, ya que el
solo hecho de estar presentes en las escuelas, bajo los auspicios del Estado, transmitia
un mensaje de adhesion estatal a ciertas creencias. En tercer lugar, y por la misma
razon, era irrelevante que las imagenes estuvieran colocadas de modo estatico y que no
se exigiera a los alumnos ninguna conducta activa a su respecto (como podria ser la
lectura en voz alta del texto que las acompafaba).

Como afirma Michael Perry (2009), la non-establishment clause de la
Constitucion estadounidense puede tener dos lecturas. En una lectura estricta, ella
prohibe al gobierno realizar cualquier afirmacion de tipo religioso, como por ejemplo
que Jesucristo es el salvador del mundo o que la Iglesia Catolica es la verdadera iglesia.
En una lectura mas flexible, ella implica que al realizar una afirmacién de caracter
religioso, el gobierno no puede obligar a alguien a adherir a esa afirmacion, o causarle

3 Supreme Court of the United States: Stone v. Graham, 449 US 39 (1980). Ver al respecto la
informacion de prensa Law Putting 10 Commandments in Schools Is Overturned, The New York Times
(18/11/1980). Para un caso similar mas reciente Senate in Tennessee Backs 10 Commandments' Posting,
The New York Times (23/02/1996).

60



un perjuicio por no hacerlo. Como tomada en toda su extension la interpretacion méas
laxa tornaria superflua la free exercice clause, conviene matizarla diciendo que el
gobierno solo tiene impedido realizar afirmaciones de tipo religioso cuando ello implica
favorecer a un grupo religioso sobre otro o favorecer la pertenencia a un grupo
religioso. Fuera de estos casos, el gobierno puede hacer afirmaciones religiosas, siempre
que no ejerza coaccidn o cause un perjuicio a los disidentes.

Aunque Perry cree que la interpretacion correcta es la interpretacion laxa, en el
caso que comentamos la Corte Suprema estadounidense se incliné por la interpretacion
mas estricta. De hecho, la sola presencia de la imagen de los diez mandamientos (que no
puede considerarse como signo de una adhesion oficial a una comunidad religiosa
concreta, ya que ellos se encuentran presentes en la tradicion de las grandes religiones
monoteistas) fue suficiente para encontrar una violacion a la clausula de no
establecimiento. Al analizar la cuestion a la luz de la primera enmienda, la Corte se
sirvio del test Lemon, y hallé que efectivamente habia existido una violacién de la non-
establishment clause porque no se cumplia el primer requisito de ese test: que la
actividad estatal tuviera una finalidad secular. El criterio del test Lemon es el de la
postura estricta: se exige no solo imparcialidad del Estado en relacion con las religiones,
sino ademas que las acciones imparciales del Estado tampoco impliquen un excesivo
involucramiento de este en cuestiones religiosas.

En otros casos que involucraban la presencia de simbolos religiosos en esos
lugares, la Corte ocupd el mismo criterio: basicamente, que el Estado no puede
transmitir un mensaje de apoyo o reprobacion de la religion porque las acciones
estatales deben tener una finalidad secular. Hay que preguntarse qué es lo que el Estado
quiere transmitir y qué es lo que transmite realmente. Y para ello, como expresa Martha
Nussbaum (2009: 258-263), lo fundamental es tener en cuenta el contexto en que se
producen las manifestaciones estatales. Y precisamente porque lo que interesa es el
mensaje que transmite el Estado, el criterio es el mismo en el caso de simbolos
religiosos en espacios publicos que no sean estrictamente edificios del Estado (como
una plaza o un parque), si fueron colocados ahi por decisién de una autoridad estatal.

En 1984 se presentd un caso sobre la presencia de un belén en un parque en la
ciudad de Pawtucket, en Rhode Island.>* La Corte aplic en el caso el criterio del test
Lemon para valorar la eventual violacion de la non-establishment clause. Sin embargo,
su aplicacion fue més laxa que en otras ocasiones (Levy, 1994: 206): el argumento
central fue que el Estado no estaba apoyando una religion, sino celebrando festividades
publicas con simbolos tradicionales. El voto de la mayoria de la Corte no negoé el
caracter al menos parcialmente religioso de la escenografia (parcialmente religioso
porque junto a los signos religiosos habia otros de caracter secular, como un payaso y
un elefante). Sin embargo, entendid que del contexto en el que estaba incluido el belén
podia deducirse que existia un propdsito secular en su emplazamiento (celebrar una

% Supreme Court of the United States: Lynch v. Donnelly, 465 US 668 (1984).
61



festividad tradicional en los Estados Unidos); que la promocion de la religion cristiana
que resultaba de la simbologia era indirecta e incidental, y en cualquier caso no era
mayor que la promocion que los Padres Fundadores habian legitimado al convocar a
capellanes religiosos para inaugurar las sesiones de sus asambleas legislativas; y que no
habia una excesiva implicacion del Estado con la religién, ya que no habia prueba de
que la simbologia hubiese sido establecida a pedido o con colaboracion de
organizaciones religiosas.

En 1989 el condado de Allegheny, en Pennsylvania, coloco un belén (esta vez
sin ningdn tipo de acompafiamiento profano) en las escaleras de acceso a la sede del
gobierno local. En la parte superior del belén habia una imagen de un &ngel con la
inscripcion Gloria in excelsis Deo. La mayoria de la Corte entendié que existia una
preferencia y promocion de la religion.>® En el mismo caso, la Corte fue preguntada por
la constitucionalidad de una menorah (candelabro judio utilizado en la festividad de
Januca) de dieciocho pies de altura, colocada en la misma ciudad al lado de un arbol de
navidad de cuarenta y cinco pies. De los cinco jueces que habian constituido la mayoria
para declarar inconstitucional el belén, dos consideraron que la menorah no implicaba
una violacion de la non-establishment clause, cambiando asi el resultado de la votacion
respecto de la decision sobre el belén. El argumento utilizado fue que el elemento
central de la composicion era el arbol de navidad (mucho mas grande que la menorah),
que es un simbolo méas secular que religioso. Esto hacia que la actitud del gobierno
pudiera ser leida no como una celebracion propiamente religiosa, sino como la
celebracion de la diversidad cultural.

El voto disidente criticdé al voto mayoritario porque, en su concepcion,
implicaba aceptar que en materia de religion cuanto més, mejor. Es decir, que si el
Estado despliega un simbolo religioso concreto, de una denominacion concreta, vulnera
principios constitucionales. Pero, en cambio, si hay varios simbolos religiosos, que
corresponden a religiones diversas, no hay violacion de tales principios. El voto
minoritario rechaz6 esta solucion y enfatizé que la neutralidad de la non-establishment
clause no es solo neutralidad entre religiones, sino también entre religion y no religion.

Mas recientemente se cuestiono la presencia de los diez mandamientos en un
tribunal de Kentucky. La Corte Suprema resolvid, por mayoria, que era inconstitucional
porque no habia un propoésito secular, sino que esa exhibicion representaba un apoyo a
una determinada confesion.*® En este caso se citd expresamente el precedente relativo a
los diez mandamientos en las escuelas publicas. Se recordd que en el precedente se
habia reconocido que los diez mandamientos son un instrumento religioso y que su
texto puede ser presumiblemente considerado como una promocion de la religion. Por la
misma raz6n derivada del contexto, en otro caso jurisprudencial, la Corte

5 Supreme Court of the United States: County of Allegheny v. ACLU, 492 US 573 (1989). Ver la
informacion de prensa en Court Restudies Issue of Government-Sponsored Christmas Displays, The New
York Times (23/02/1989) y The Supreme Court; Religious Displays, The New York Times (04/07/1989).

% Supreme Court of the United States: McCreary County v. ACLU of Kentucky, 545 US 844 (2005).

62



estadounidense decidié que la presencia de los diez mandamientos frente al capitolio de
Texas no era una violacion de la separacion constitucional, porque del contexto (habia
sido donado por particulares, estaba en un parque junto a otros monumentos, tenia
inscriptos simultaneamente una estrella de David y el simbolo de Cristo) podia colegirse
que la representacion tenia un proposito esencialmente secular, que era recordar el rol
jugado por la religion en la historia norteamericana.®’

Puede verse que la Corte Suprema estadounidense permite la subsistencia de
los simbolos religiosos en cuanto de ellos pueda hacerse una lectura secular. Es decir,
estos simbolos serdn viables como manifestacion publica estatal en cuanto sea posible
secularizarlos de modo tal de hacerles perder su estricto significado religioso (Monsma,
1995: 40-46; Goldberg, 2011). Esto pareceria sugerir que el principio de neutralidad
estatal, en tanto consagracion juridica de la secularizacion del Estado, no debe funcionar
necesariamente como exclusion de los simbolos (originariamente) religiosos del ambito
de las escuelas publicas o, mas ampliamente, del &mbito publico. En efecto, es posible
que la neutralidad estatal se vea satisfecha con la transformacion del sentido de un
simbolo, que era originariamente religioso, en un simbolo secular. La secularizacion,
via principio de neutralidad estatal, es garantizada asi por la metamorfosis seméantica del
signo, y no por su exclusion.

El criterio de la Corte Suprema estadounidense es casuistico. No todo simbolo
religioso ubicado por el Estado en un espacio publico contraviene el principio de
neutralidad estatal. Ha de estudiarse caso por caso si por las caracteristicas del signo y
del emplazamiento puede considerarse que hay un propdésito de promover una religion.
Como mucha de la jurisprudencia en relacion con la non-establishment clause, respecto
de los simbolos religiosos se pone de manifiesto que las barrocas distinciones de la
Corte dificultan encontrar un criterio coherente. Esto parece ser asumido por
especialistas de diferentes tendencias. Asi, resulta significativo que tanto Leonard Levy
(1994: 212-213) que considera que la Corte infringio la correcta interpretacion de la
primera enmienda al permitir en algunos casos la subsistencia de simbolos religiosos en
espacios publicos, como Gabriél Moens (2004: 566-574) que piensa que la decision de
la Corte de remover esos simbolos en otros casos es una muestra de hostilidad a la
religion y una indebida preferencia hacia el secularismo, coinciden en que los sutiles
criterios de la Corte en poco contribuyen a fijar una clara interpretacion de la non-
establishment clause.>®

57 Supreme Court of the United States: Van Orden v. Perry, 545 US 677 (2005). Sobre este caso y sobre
el anterior, ver la informacion de prensa en Justices Will Hear 2 Church-State Cases, The New York
Times (13/10/2004).

58 Para mas detalles sobre la cuestion de los simbolos religiosos en los Estados Unidos puede verse Cohn
y Anderson (2006) sobre la jurisprudencia de los tribunales estadounidenses (Corte Suprema y tribunales
de circuito). Véase también un analisis semidtico sobre la actividad de la Corte Suprema en relacion con
los simbolos religiosos en Lewis (2010). Puede encontrarse mas informacion sobre las controversias en
torno de los simbolos religiosos en las paginas web de algunas plataformas politicas como el First
Amendment Center y la American Civil Liberties Union. Puede verse un estudio sobre el uso de simbolos
en el llamado deismo ceremonial en Hill (2010).

63



Segundo ejemplo: Europa

El segundo caso que vamos a analizar es el de la presencia de los crucifijos en
las aulas tal como se presentd ante el Tribunal Europeo de Derechos Humanos. El
origen del caso se encuentra en Italia, en relacion con la presencia de crucifijos catolicos
en las escuelas publicas. Aunque habia habido ya controversias anteriores, el caso de
mayor trascendencia se suscito en 2003. Ante la demanda de quienes pretendian que los
crucifijos se retiraran de las aulas por su carécter religioso, un tribunal administrativo
respondio que el crucifijo no era solo un simbolo religioso, sino también un simbolo de
naturaleza cultural e histérica intimamente unido a la identidad italiana y que por ello no
habia ninguna colision con el principio de neutralidad estatal. La decision fue
confirmada por el Consejo de Estado. Desde la perspectiva de los 6rganos
jurisdiccionales italianos, el hecho de que la cruz tuviera también un significado cultural
e histdrico implicaba que no habia violacion ni de la neutralidad estatal, ni de la libertad
religiosa, ni del principio de no discriminacion por motivos religiosos, todos estos
principios constitucionales reconocidos en Italia.

El caso llegd al Tribunal Europeo de Derechos Humanos. La perspectiva desde
la Convencion Europea, cuando el caso fue abordado en primera instancia, fue diferente
a la italiana. El Tribunal Europeo de Derechos Humanos entendié que la presencia de
los simbolos religiosos constituia una doble violacion de los estandares internacionales:
violacion del derecho de los padres a educar a sus hijos en sus creencias, y violacion del
derecho de los propios nifios de creer o0 no creer. La Corte sostuvo que el Estado debe
abstenerse de imponer determinadas creencias en los lugares en los que las personas son
dependientes de él o son particularmente vulnerables. Y en relacion con esos lugares,
hay que tener especialmente en cuenta la escolarizacion de los nifios sobre los que,
debido a su falta de madurez, el poder compulsivo del Estado se impone de modo
particularmente grave.*

Lo que la Corte Europea constato fue la violacién de la libertad religiosa de los
menores, en conjunto con la libertad de los padres de educar a sus hijos en sus propias
creencias. EI Convenio Europeo no tiene una clausula expresa que obligue a la
neutralidad del Estado. Sin embargo, el Tribunal entendié que cierta dosis de
neutralidad era una derivacion necesaria de la libertad de religion y del derecho de los
padres a educar a sus hijos en sus creencias. EI Tribunal no se expidi6 sobre el hecho de
si la presencia de esos simbolos, ademas de una violacién a la libertad religiosa,
representaba una discriminacion por motivos religiosos. Considerd que no era necesario
hacerlo, ya que del solo andlisis anterior podia extraerse la solucion del caso.

% Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Lautsi c/Italia (03/11/2009).
64



«La presencia de un crucifijo puede facilmente ser interpretada por los alumnos de toda edad
como un signo religioso y ellos se sentirdn educados en un entorno escolar marcado por una
religion determinada. Lo que puede ser motivante para ciertos alumnos religiosos, puede ser
fuente de perturbaciéon emocional para alumnos de otras religiones o para los que no profesan
ninguna religion. Este riesgo estd particularmente presente en el caso de alumnos
pertenecientes a minorias religiosas. La libertad negativa no estd limitada a la ausencia de
servicios religiosos o de ensefianza religiosa. Ella se extiende a las practicas y a los simbolos
que manifiestan, en particular o en general, una creencia, una religiéon o el ateismo. Este
derecho negativo amerita una proteccién particular si es el Estado el que manifiesta una
creencia y si la persona esta ubicada en una situacion de la que ella no puede liberarse, o puede

hacerlo solamente por medio de esfuerzos y sacrificios desproporcionados».°

Sin embargo, al llegar el caso a la segunda instancia europea se produjo un
vuelco radical. La Gran Sala del Tribunal revoco la decision de la primera instancia.
Aunqgue no analiz6 la cuestion a la luz del articulo 9 del Convenio, sino del articulo 2
del protocolo 1 (sobre el derecho de los padres a educar a sus hijos en sus propias
creencias), los argumentos dados pueden entrar perfectamente en un andlisis a la luz de
los principios propios de la libertad religiosa. En concreto, el Tribunal juzgo que la
presencia de un crucifijo en un aula no puede ser considerada como un signo religioso
fuerte que interfiera con la autonomia religiosa de los alumnos o de sus padres y que
pertenece al &mbito de discrecionalidad estatal decidir qué simbolos estan presentes en
las aulas. Esta conclusion se veia reforzada por la ausencia de un criterio europeo
unificado acerca del modelo de relaciones entre el Estado y las religiones.

«Segln la Corte, la decision de perpetuar o no una tradicion corresponde en principio al
margen de apreciacion del Estado demandado. La Corte tiene ademas que tener en cuenta el
hecho de que Europa se caracteriza por una gran diversidad entre los Estados que la componen,
particularmente sobre el plano de la evolucion cultural e histérica [...] Desde este punto de
vista, es cierto que al establecer la presencia del crucifijo en las aulas de las escuelas publicas —
el que, reenvie o no a valores laicos, referencia indudablemente al cristianismo—, la
reglamentacion da a la religion mayoritaria del pais una visibilidad preponderante en el
ambiente escolar. Sin embargo, esto no alcanza en si para caracterizar la situacion como un
caso de adoctrinamiento por parte del Estado demandado [...]».5!

La sentencia de la primera instancia vino a sostener que la libertad religiosa
impide la identificacion del Estado con ciertas creencias religiosas. Se marcaba asi un
fuerte limite a la tradicion nacional (el catolicismo tiene una clara implicacion en la
formacion histérica de la cultura italiana) como argumento que permite que el Estado
haga publica manifestacion de su adhesion a determinados valores religiosos. La

80 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Lautsi ¢/lItalia (03/11/2009), parrafo 55, traduccidn nuestra.
61 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Lautsi c/ltalia, Gran Sala (18/03/2011), parrafo 68,
traduccion nuestra. Ver las informaciones de prensa sobre la primera y la segunda sentencia publicadas
por Le Monde L'ltalie condamnée pour la présence de crucifix dans les écoles (03/11/2009) y La Cour
européenne des droits de I'nomme sauve le crucifix a I'école italienne (20/03/2011).

65



segunda instancia, en cambio, considerd que no habia violacion a la libertad religiosa
porque la decisidn se encontraba dentro del margen de apreciacion del Estado. Y dado
que el Tribunal no es competente para juzgar sobre la aplicacion del principio de
neutralidad estatal, consider6 que no habia violacion alguna al Convenio.

Cuestiones generales

Dos cuestiones surgen a la luz de estos dos casos: la del alcance de la
neutralidad estatal y la de la libertad religiosa. Las dos, como veremos, estan
interrelacionadas.

La primera pregunta es sobre el alcance de la neutralidad estatal. Es la
neutralidad de la esfera publica, cuando en ella se manifiesta el accionar del Estado en
relacién con lo religioso, la que podria justificar la supresion de los signos religiosos en
los &mbitos publicos. Una de las vias para evitar la aplicacién del principio de
neutralidad en estos casos, y de este modo mantener la presencia del simbolo, es negar
el carécter religioso de los simbolos cuestionados.

VVeamos por ejemplo el caso del crucifijo. Se puede sostener que el crucifijo no
designa una confesion particular, sino que tiene un caracter universal. O se puede
afirmar que no tiene un carécter exclusiva o predominantemente religioso, sino que
también tiene un significado cultural ligado a la historia nacional, y que es precisamente
por esto Ultimo que esta expuesto en las escuelas. Asi, por ejemplo, el papa Ratzinger
(2010: 80-81) ha afirmado que el Estado no deberia eliminar los simbolos religiosos, en
particular la cruz, del espacio publico. En primer lugar, cree Ratzinger, porque ella no
contiene un mensaje irrazonable o no asimilable por otros. El lider de los catélicos
parece creer que, detras de la cruz, hay un mensaje de tipo universal. En segundo lugar,
ella no deberia ser eliminada porque forma parte de la identidad cultural que se
encuentra en el trasfondo de los paises cristianos y que los forma positivamente.

Paraddjicamente, estas vias llevan a aceptar la presencia de lo religioso por la
secularizacion de su contenido. Asi, se ve que el proceso de secularizacion esta presente
incluso cuando los signos religiosos permanecen visibles en los espacios publicos. Dado
el principio de neutralidad estatal, se hace necesario presentar una justificacion secular
para el mantenimiento de ese simbolo religioso. La secularizacion opera asi por una
especie de vaciamiento de sentido religioso del simbolo.

La primera instancia del Tribunal Europeo de Derechos Humanos utilizé la via
del principio de neutralidad de modo indirecto, como derivacion de los derechos del
Convenio. En los Estados Unidos, en cambio, fue este el punto clave. La ausencia de
finalidad secular fue lo que justifico la declaracion de inconstitucionalidad de la
presencia de los diez mandamientos en las aulas de las escuelas publicas o en los
tribunales. Inversamente, la posibilidad de hacer una lectura secular de un determinado

66



simbolo fue lo que permitioé que su presencia publica, como sucedid por ejemplo en el
caso del belén colocado en un parque.

La segunda pregunta es sobre la libertad religiosa. Esta debe ponerse en
relacion con la neutralidad estatal: hay que preguntarse hasta qué punto de la propia
libertad religiosa surge un deber de neutralidad del Estado. Basandose en la libertad
religiosa la primera instancia europea respondio que habia una violacion del Convenio.
La segunda instancia decidi6 lo contrario. El tribunal estadounidense en el caso de los
diez mandamientos en las aulas, en cambio, no se pronuncio al respecto, porque hizo su
evaluacion a partir de la non-establishment clause y no de la free exercice clause (la
clausula de libre ejercicio de la religion). Lo mismo hizo en los otros casos resefiados.

Aqui solo hemos mencionado algunos casos que nos han parecido
significativos. Desde luego, no hemos tenido ninguna pretension de exhaustividad. El
rol de los simbolos religiosos en lugares pablicos también ha sido objeto de controversia
en otros Estados. Asi ha sucedido en Canada,®? en Alemania® o en Bélgica.%* En otros
paises, como Francia, la cuestion ha sido autoritativamente cerrada por medio de
disposiciones legales.®® En Espafia® y en América Latina, la larga presencia de la

62 El informe final de la Comisién Bouchard-Taylor (Building the Future. A Time for Reconciliation) se
refirio al tema. El informe se sitla en una posicién de equilibrio. La neutralidad del Estado obliga a
eliminar los crucifijos y las oraciones publicas en las asambleas legislativas. Sin embargo, resultaria
absurdo extender esta regla de neutralidad a todos los signos histéricos del pasado religioso, como seria
por ejemplo los crucifijos colocados en antiguos edificios que cumplen funciones seculares o la
toponimia.

8 A mediados de los afios *90, un padre de tres alumnos de una escuela publica de Baviera pidi6 a las
autoridades educativas la supresion de los crucifijos de las aulas donde estudiaban sus hijos. Alegaba que
la contemplacién de un cuerpo moribundo traumatizaba a sus hijos y violentaba su libertad religiosa. El
Bundesverfassungsgericht [Tribunal Constitucional aleman]: BVerfGE, 1 BvR, 1087/1981 (16/05/1995)
dio la razon al padre y ordené retirar los crucifijos de todas las escuelas publicas. Sin embargo, el
Tribunal admitié que si en la escuela se diera unanimidad entre padres, profesores y alumnos en el sentido
de conservar el crucifijo, este no deberia ser retirado.

6 En particular se suscitaron discusiones respecto de la presencia de crucifijos en los tribunales de
justicia. Una resolucion ministerial ordeno retirar todo simbolo religioso, salvo los cuadros que tenga un
cardcter artistico. Ver al respecto Daout (2004).

% En Francia, el articulo 28 de la ley de separacion de 1905 dispone que queda prohibido, para lo futuro,
establecer cualquier signo religioso en los monumentos publicos o cualquier otro espacio publico, con la
excepcion de los edificios que sirven al culto, las sepulturas en los cementerios, los monumentos
funerarios, los museos y las exposiciones. Sin embargo, las soluciones son menos rudas de lo que a
primera vista podria parecer (Boussinesq, 1994: 42-44). Desde luego, no se trata de arreglos sutiles
basados en distinciones escolasticas al estilo norteamericano, pero si existe una cierta gradualidad en la
aplicacion de los principios. Asi, la ley de 1905 se inscribe en un recorrido que se inicia a fines del XI1X'y
que supone una serie de medidas que obligan a retirar escalonadamente los simbolos religiosos. Estas
disposiciones ademas solian exigir que se procediera discretamente al retiro, algo que se repitio respecto
de los simbolos que habian sido colocados bajo el régimen de Vichy y que fueron retirados después. Por
otra parte, la ley se refiere solo a los signos que pudieran colocarse en el futuro, pero no a los ya
existentes.

% En Espafia se han presentado casos semejantes, aunque sin llegar a las maximas instancias
jurisdiccionales. Asi, una sentencia de un tribunal administrativo entendié que aunque el crucifijo no se
puede considerar como un acto de proselitismo, su presencia en las escuelas vulnera la libertad religiosa y
la aconfesionalidad del Estado (Juzgado contencioso-administrativo de Valladolid: Sentencia de 27 de
febrero de 2007). Recurrida esta sentencia, el tribunal superior (Tribunal Superior de Justicia de Castilla 'y
Ledn: Sentencia de 20 de septiembre de 2007) confirmd la decision, pero aclarando que los crucifijos solo
deben ser retirados cuando haya padres que expresamente lo soliciten, es decir, cuando en torno de ellos

67



Iglesia Catdlica ha condicionado la dindmica de lo publico, de modo que se da una
fuerte imbricacién entre lo religioso y lo politico. Esto se manifiesta fundamentalmente
en la existencia de simbologia religiosa en los edificios publicos y en la participacion de
los lideres politicos en ceremonias religiosas. Los grados de imbricacion son variables y
desde luego aqui nos referimos a tendencias generales. Existen sin embargo algunos
paises latinoamericanos en los que la situacion es diferente (por obvias razones Cuba,
pero también Uruguay y México).®’

;Puede y debe el Estado ser neutro en materia de
religion?

Para entender correctamente los conflictos religiosos que hemos estudiado en
el apartado anterior resulta central comprender el modo en que se articula, juridica y
politicamente, la idea de neutralidad religiosa del Estado. En el capitulo 1 vimos que
una de las dimensiones de la secularizacion era la de provocar una creciente
diferenciacion funcional que promovia la autonomia de la esfera publica, y
particularmente de la esfera publica estatal, respecto de las autoridades y de los valores
religiosos. La autonomia de la esfera publica estatal es en efecto un aspecto de la
diferenciacion funcional que caracteriza a la secularizacion: la autonomizacion del
derecho y la politica respecto de las creencias y valores religiosos. Esta autonomia se
garantiza juridicamente mediante el principio que se puede nombrar genéricamente
como de neutralidad religiosa del Estado, y que tiene variantes de acuerdo con el
contexto politico en el que se encaje.

En términos generales se puede decir que la neutralidad religiosa del Estado
implica una separacion formal-institucional entre las estructuras de autoridad del Estado
y las de las diferentes organizaciones religiosas. Pero ella implica ademas la
imparcialidad del Estado en materia religiosa. La neutralidad religiosa del Estado esta
normalmente positivizada a través de textos constitucionales que establecen principios
tales como la laicidad, la aconfesionalidad o el no establecimiento que mencionamos al
comienzo de este capitulo.

exista un conflicto real y no meramente supuesto. En otro contexto, un tribunal decidié que no es
contraria a la aconfesionalidad estatal ni vulnera la libertad religiosa la presencia de una cruz en el salén
de plenos de un ayuntamiento (Juzgado contencioso-administrativo de Zaragoza: Sentencia de 30 de abril
de 2010).

67 Esquivel (2008) ha puesto de manifiesto el rol plblico de la simbologia religiosa en Argentina. Existe
en efecto una fuerte iconografia catolica decorando los organismos oficiales. Igualmente, las autoridades
politicas participan en ceremonias religiosas. Estas practicas no estdn prescritas por la legislacion
(tampoco prohibidas por ella), pero su continuidad muestra el naturalizado papel protagonico de la Iglesia
Catolica en Argentina. Esta presencia tiene un largo arraigo tradicional y amplia dispersion en todos los
puntos del pais (Navarro Floria, 2005: 312).

68



Una cuestion paralela, a la que nos referiremos méas abajo, es si la neutralidad
del Estado se limita al campo religioso, o si por el contrario el Estado ha de ser neutral
respecto de las opciones de vida de los ciudadanos en general, ya sean de caracter
religioso o secular.

Un primer camino posible para estudiar la neutralidad seria hacerlo en el
contexto de un sistema constitucional concreto, viendo el modo en que ella es aplicada
en ese sistema. Para eso habria que tener en cuenta diversos factores, entre los que se
cuentan el modo concreto en que ese principio esta positivizado (a través de la
Constitucion y las leyes), la tradicion juridica en la que se enmarca Yy las circunstancias
en las que se aplica. Se trataria, de alguna manera, de seguir un camino descriptivo en el
contexto de un sistema constitucional concreto.

El camino que aqui nos proponemos, en cambio, es diferente. Se trata de entrar
en la discusion normativa, propia del ambito de la filosofia juridica y politica, acerca de
la neutralidad del Estado, sus condiciones de posibilidad y la conveniencia de algunas
de sus manifestaciones.

La posicion liberal clasica sobre la neutralidad del Estado

El liberalismo ortodoxo, al estilo del que defiende John Rawls (1993: 192-
198), proclama la necesidad de la neutralidad estatal como uno de los requisitos de la
justicia como equidad. Esta neutralidad estatal no es solo la neutralidad del Estado hacia
la religion, sino mas en general hacia cualquier forma de vida que los ciudadanos elijan.
Es, en definitiva, la neutralidad del Estado hacia las doctrinas comprensivas de los
ciudadanos.®®

Una posicidn de este tipo se basa en la creencia en que es posible distinguir una
concepcidn sobre la vida buena (sea esta religiosa, filoséfica, o de cualquier otra clase)
y una concepcion sobre la organizacion social justa (que es una concepcién politica).
Para el liberalismo de Rawls, lo justo puede ser diferenciado de lo bueno; y ademas lo
justo ha de tener primacia sobre lo bueno. A la autoridad publica solo le corresponde
poner en practica las concepciones politicas sobre lo justo, pero no defender ni
desalentar las concepciones religiosas o filoséficas sobre lo bueno.

En cualquier caso, la neutralidad no es absoluta. EI Estado no asegura igual
proteccién para todas las concepciones sobre lo bueno. Las concepciones incompatibles
con la justicia no pueden reclamar proteccion. Igualmente, el Estado no garantiza la
permanencia, en el largo plazo, de todas las doctrinas comprensivas. Es posible, en
efecto, lamentar que algunas politicas publicas puedan tener como efecto la
desaparicion en el tiempo de algunas formas de cultura o de estructura social. Pero esto

% Nos referiremos aqui s6lo a las perspectivas de algunos autores liberales. Desde luego, ellas no agotan
el espectro del pensamiento liberal. El analisis econémico del derecho, por ejemplo, ha sido aplicado al
ambito de la neutralidad estatal, como explica Martha Minow (2007a).

69



por si solo no constituye una injusticia. Para el liberalismo ortodoxo, si una doctrina
comprensiva no es capaz de sobrevivir en una sociedad ordenada conforme a los
principios del liberalismo politico, no hay una via de mantenerla que sea consistente con
los principios de la justicia.

Es verdad que, aungque nosotros lo presentemos de modo simplificado por las
exigencias de este trabajo, el liberalismo es una corriente tedrica muy amplia en cuyo
interior hay matices importantes. Sin embargo, una de las caracteristicas comunes a las
corrientes liberales es su concepcion kantiana del individuo, que lleva a enfatizar la
libertad de este para elegir el modo de vida que estime conveniente con la menor
interferencia externa posible (Murphy, 2012: 47).

Los liberales defienden una lectura estricta del principio de neutralidad. Martha
Nussbaum (2009; 2011b) cree que la libertad de religion es incompatible con el
establecimiento religioso, aunque sea un establecimiento tan suave que no sea percibido
por la mayoria de la poblacion. Cualquier forma de preferencia de una ortodoxia
religiosa crea dos grupos, uno de pertenencia y uno de exclusion, al afirmar que una es
la verdadera religion de la nacion mientras que las otras no lo son.

Aunque Martha Nussbaum tiene una sensibilidad especial respecto de la
consideracién de las pertenencias religiosas y defiende el mecanismo de
acomodamientos de la jurisprudencia estadounidense para ajustar el derecho a tales
pertenencias, se muestra muy firme en lo que al principio de neutralidad estatal se
refiere. De hecho, sostiene que cualquier decision estatal que transmita a la ciudadania
el mensaje de que existe una religién o religiones preferidas por la autoridad, y que por
lo tanto hay ciudadanos de primera categoria, en contraposicion a una religion o
religiones no preferidas a las que adhieren ciudadanos de segunda categoria, resulta una
violacion de la neutralidad del Estado.

Dos tipos de criticas se alzan contra esta postura liberal. Por un lado, las
criticas de los neo-conservadores. Por otro, las de los comunitaristas. Para los neo-
conservadores, la vision liberal fallaria al no reconocer que la religién no es solo una
cuestion individual, sino de la sociedad toda. En efecto, la perspectiva liberal clasica
concibe lo religioso en términos de derechos individuales y libertad en un sentido
negativo. Bajo este esquema, la religion aparece como individualizada y privatizada. La
cuestion no seria entonces, para los neo-conservadores, la de relegar la religion al
ambito de lo privado, sino la de preguntarse como ella puede moldear comportamientos
y actitudes puablicos sin violar los derechos de los no-creyentes. Porque la otra
posibilidad, la privatizacion de la religion, llevaria a favorecer la no-religion (es decir, la
perspectiva secular) sobre la religiosa (Monsma, 1995: 167).

Volvamos al ejemplo de mas arriba. Desde una posicion liberal se defiende
facilmente que los establecimientos publicos no pueden tener en sus paredes crucifijos o
imagenes de los diez mandamientos e identificarse de este modo con una tradicion
religiosa. Si lo hacen, el Estado estaria transmitiendo a los ciudadanos la idea de que

70



hay una religion preferida, de modo que quienes no forman parte de esta podrian
considerarse a si mismos como outsiders. Los neo-conservadores, en cambio, alegan
que los simbolos religiosos presentes en los establecimientos publicos manifiestan la
vinculacion de la sociedad con una tradicion historica, y que retirarlos seria una
injustificada forma de secularismo que haria que las personas con creencias religiosas se
sintieran outsiders.

De alguna manera, lo que los neo-conservadores puntualizan es que la
neutralidad estatal no es posible. En efecto, favorecer una religion por encima de otras
es comportarse de modo no neutral, pero no promover ninguna religion es en cierta
forma promover la no-religion, lo que también seria una forma de no ser neutral. Lo
dicho respecto de la religion podria incluso llevarse a un nivel més alto de generalidad
en relacion con todas las formas de vida de los ciudadanos (religiosas o no religiosas),
es decir con las doctrinas comprensivas en términos rawlsianos.

Ademas, para justificar su perspectiva los neo-conservadores parten del
supuesto (por otra parte comun en la teologia catolica y en parte de la protestante) de
que las estructuras religiosas y el Estado son dos esferas cuasi-soberanas y autbnomas
en su propio campo (Monsma, 1995: 187). El Gnico limite que se establece a las iglesias
en su influencia sobre el Estado es que respeten su naturaleza y su rol (es decir, su
caracter subsidiario).®® Las criticas de los neoconservadores, en cuanto reniegan de la
idea misma de neutralidad estatal, representan un intento de regreso a formas politicas
premodernas dudosamente compatibles con las libertades fundamentales del Estado de
derecho.

Creemos que el error de este razonamiento esta en poner lo secular al mismo
nivel que lo religioso, cuando en realidad la neutralidad del Estado es una consecuencia
de su caracter secular que lo obliga a la abstencién respecto de las convicciones
religiosas. Por eso, la Unica interpretacion no contradictoria del principio de neutralidad
es la que impide que el Estado favorezca a una perspectiva religiosa sobre otra
perspectiva religiosa, o que favorezca una perspectiva religiosa sobre la negacion de la
religion, o que favorezca la negacion de la religion sobre la perspectiva religiosa. Pero
no hay obstaculo alguno en preferir una perspectiva secular, en si misma agnostica, por
sobre una perspectiva religiosa o atea. Volveremos sobre esto al final de este apartado.

Los grupos neo-conservadores querrian ver plasmada una forma de vinculacion
mas fuerte y estrecha entre las autoridades estatales y la religion. Para esta posicion, que
Martha Nussbaum (2011a: 48-57) llama establishmentarian, el buen orden y la
seguridad publica requieren un compromiso con una ortodoxia religiosa, es decir, con

% En esta vision, el Estado funciona solo como garante de que cualquiera de las otras esferas no
transgreda su propio &mbito de competencia, pero sin involucrarse propiamente en ninguna de ellas: el
Estado no puede limitar la investigacion cientifica, dictar estandares artisticos o dirigir la economia. Tiene
el rol de coordinar, promover y empoderar a las otras esferas (Monsma, 1995: 186). Es curioso sin
embargo que, aunque se reconoce que el Estado y las iglesias son dos esferas igualmente cuasi-soberanas,
se da a las iglesias la posibilidad de intentar influenciar la politica piblica, pero no se da igual derecho de
intervencion al Estado sobre las iglesias.

71



una tradicién religiosa dominante. Una sociedad con muchas religiones es cadtica, y es
necesario definir qué es realmente la nacion, de modo que cualquiera que quiera vivir en
ella debe reconocer determinados valores y asimilarse a ellos. La postura
establishmentarian dura, que persigue y encarcela a quien no comparte la verdad
religiosa oficial, no se da hoy en Estados Unidos y tampoco en Europa. Pero si se da
una forma mas débil, que admite la necesidad de que la nacién adopte unos valores
sustanciales principales, y solo tolera de mala gana a los que son diferentes. Es la
posicién, por ejemplo, de la derecha religiosa en los Estados Unidos y de aquellos que
querian hacer aparecer las raices cristianas en la Constitucion europea.

La segunda critica es la de los comunitaristas. Michael Walzer (2010: 226-234)
presenta dos argumentos de critica al sistema de separacion estadounidense, que pueden
sin embargo entenderse como criticas a una interpretacion liberal de la neutralidad
estatal en general. En primer lugar, dice, no solo no se puede trazar con claridad una
linea divisoria entre lo estatal y lo religioso, sino que tampoco seria deseable. La
religion es una de las principales fuentes del entusiasmo democratico, y los temas
religiosos son de los principales en el debate democratico. Excluirlos solo serviria para
hacer de la politica una cuestion de politicos profesionales y de burdcratas,
desincentivando la participacién popular. En segundo lugar, frente al énfasis puesto por
los liberales en la distincion entre el &mbito publico y el &mbito privado, los
comunitaristas responden que las diferentes identidades necesitan también
reconocimiento publico.

Respecto de lo primero, Walzer (2010: 234-242) insiste en la imposibilidad de
negar la importancia de la pasion en la politica o de negar la importancia de la
comunidad en la vida de los individuos. Pero recuerda también que es necesario
encontrar el modo en que las personas fuertemente comprometidas con grandes causas 0
con comunidades diferentes puedan vivir en comun. La movilizacion de masas suele ser
antidemocréatica. Alguna forma de separacién entre lo religioso y lo politico es
necesaria. Pero, en contra de lo que opinan los liberales, eso no quiere decir que no se
pueda perseguir uno u otro ideal de la sociedad buena: lo que no se puede hacer es
permitir que un ideal de la sociedad buena (cualquiera que sea, ya religioso, ya politico,
ya étnico) se convierta en definitivo. La separacién institucional entre la autoridad
religiosa y la autoridad estatal debe mantenerse y reforzarse, en el sentido de que los
grupos religiosos no pueden tener auxilio estatal para ejercer coaccion. Pero esto no ha
de impedir que las politicas concretas estén influenciadas por marcas religiosas.’

0 El principio de separacion debe ser interpretado, por ejemplo, en el sentido de permitir la ayuda
econdmica estatal a las organizaciones religiosas y politicas, cuando son beneficiosas en sentido amplio
(como los hospitales y las residencias de la tercera edad), y esto aunque también cumplan finalidades
religiosas y politicas particulares (por ejemplo, que el calendario de la residencia esté organizado
conforme a criterios religiosos). Aunque, para Walzer, probablemente deba negarse la ayuda estatal a las
escuelas religiosas en la medida en que ensefian doctrinas propiamente religiosas. Ademas, el Estado
puede ceder ante los habitos de la mayoria de sus ciudadanos, como hace, por ejemplo, cuando cierra sus
oficinas los domingos. Aqui, el sentido comin invalida la pureza separacionista: no es necesario idear un

72



«En realidad, sin embargo, los partidos y las iglesias tienen mas similitudes que diferencias en
lo que respecta a la practica de la separacion, y explicar el parecido puede ayudarnos a
entender lo que realmente significa esta separacion. Los partidos politicos victoriosos solo
pueden actuar dentro de los limites politicos o constitucionales de corte liberal y democrético.
No pueden, por ejemplo, usar el poder estatal para garantizarse la permanencia de su victoria
electoral; no pueden exigir que se recite a diario el programa del partido en las escuelas
plblicas; no pueden convertir el estudio de la historia del partido en asignatura obligatoria.
Fijémonos en la diferencia: un partido puede traducir su programa en una ley, pero no en un
catecismo escolar [...] Del mismo modo, hay cosas que los grupos religiosos pueden hacer
legitimamente en el terreno politico: pueden defender el Estado del bienestar u oponerse a la
disuasion nuclear en nombre de la ley natural, como han hecho obispos catoélicos; pueden
defender los derechos civiles y la discriminacién positiva en nombre de la justicia profética,
como han hecho los rabinos liberales; pueden sumarse a los debates sobre el derecho familiar,
el curriculo escolar o la censura de la pornografia, como han hecho los cristianos evangélicos,
etc. [...] Pero también hay cosas que no estan legitimados a hacer; no pueden, por ejemplo,

imponer un catecismo religioso en las escuelas publicas» (Walzer, 2010: 238).

Michael Walzer (2010: 253) cree que si la gran mayoria de la poblacion
comparte una sola fe religiosa puede incluso existir una iglesia oficial, aunque
obviamente sin leyes que hagan obligatoria la asistencia a los servicios religiosos y sin
juicios por herejia. En paises donde ninguna religion cuenta con el seguimiento
mayoritario, se harian necesarias medidas mas pluralistas y complejas, que podrian
materializarse en un apoyo presupuestario publico a gran escala para las instituciones
religiosas.

Otros comunitaristas son mas moderados en este punto, aproximandose al
pensamiento liberal. Asi, Charles Taylor afirma la necesidad de la neutralidad estatal
(que denomina secularismo estatal), aunque adopta cierta distancia critica. Asi, habra
que adoptar en cada caso la forma que mejor se adapte a las circunstancias y evitar el
fetichismo de ciertas soluciones institucionales que consistiria, por ejemplo, en
absolutizar la separacion del gobierno y las instituciones religiosas como un fin en si
mismo.

«[...] Se deberia partir de las metas y derivar de ellas soluciones concretas. No es que una

cierta separacion de la Iglesia y el Estado, ni cierta autonomia mutua del gobierno y de las

instituciones religiosas, no constituya un rasgo ineludible de cualquier régimen secular. Lo
mismo ocurre con la neutralidad de las instituciones publicas [Taylor adopta el concepto de
neutralidad en un sentido mas restringido a como lo utilizamos aqui]. Todo eso es
indispensable. Pero lo que estas exigencias significan en la practica debe determinarse viendo
cémo podemos maximizar nuestras tres (o cuatro) metas fundamentales» (Taylor 2011b: 41,
traduccién en Taylor, 2011a: 45).

procedimiento de sorteo aleatorio para fijar un dia de descanso semana, ya que no hay ningun tipo de
coercidn. Sin embargo, seria incorrecto convertir la Pascua en festividad estatal.

73



Las tres metas fundamentales de las que habla Taylor son el triple objetivo que
él adjudica a lo que denomina régimen secular, y que se acerca a lo que nuestra idea de
neutralidad. En primer lugar, evitar que los individuos sean coaccionados en materia de
religion o de creencias, es decir, garantizar la libertad religiosa; en segundo lugar, lograr
la igualdad entre personas de diferentes credos, de modo que ninguna vision del mundo
tenga un estatus privilegiado; y en tercer lugar, escuchar a todas las corrientes
espirituales en los debates sobre las metas sociales y el modo de alcanzarlas (a la
libertad religiosa nos referiremos en el ultimo capitulo, y a la intervenciéon de las
corrientes espirituales en los debates publicos en el capitulo siguiente). Lo importante
para Taylor, al establecer un régimen secular, es lograr garantizar de la mejor manera
posible estos tres fines, y no centrarse dogmaticamente en los medios que pueden servir
para ello. Por esa raz6n no hay ningun sistema de principios eternos que establezca de
antemano cual es la mejor forma de secularismo y que se pueda aplicar
automaticamente, sino que ello depende de la negociacion en un momento concreto. Por
lo mismo el secularismo tampoco se identifica con la exclusion de la religién del campo
de lo publico. El Estado debe ser neutral hacia las religiones y hacia las distintas ideas
filosoficas no religiosas que se presentan como equivalente secular de las religiones.
Pero no debe por ello caer en la tentacion de hacer de las politicas seculares un
equivalente de la religion. Tampoco debe el Estado bajo pretexto de secularizarse a si
mismo promover secularizacion de la sociedad (Taylor, 2011b: 34-35; 2011c: 18-19;
Taylor y Maclure, 2010).

En las sociedades actuales, la gran variedad de tradiciones religiosas y no-
religiosas que conviven requieren un trato igualitario. Sin embargo, para Taylor (2011c:
19) esto significa que una gran variedad de compromisos politicos resultan aceptables.
Por ejemplo, seguramente cierto grado de separacion entre la iglesia y el Estado es
necesario. Sin embargo, las medidas concretas que de ella se deriven y lo que ello
signifique en la préctica pueden variar mucho de un contexto a otro.

La posicion republicana respecto de la neutralidad del Estado

El posicionamiento de los autores comunitaristas no solo es rechazado por los
liberales mas ortodoxos. También los defensores del modelo republicano de neutralidad
estatal rechazan las propuestas de los comunitaristas, porque creen que la integracion
social debe producirse incorporando en la ley comun solamente los elementos que
interesan a todos los ciudadanos y dejando fuera todo particularismo. Las opciones
morales y las concepciones del mundo tienen su ambito propio en la esfera privada,
evitando cualquier tipo de privilegios para una opcién particular. Para los republicanos,
el Estado ha de prescindir de las diferencias religiosas de sus ciudadanos como
elemento relevante para definir las politicas publicas.

74



Los republicanos admiten que el Estado constitucional no es ni puede ser
completamente neutral. Asi, Jirgen Habermas (1994: 134-135) acepta que el Estado
constitucional exige legitimamente la adhesion a un sistema de derechos actualizados
conforme a las exigencias de un determinado contexto historico que constituye la forma
de vida de la comunidad. Sin embargo, mas alla de este patriotismo constitucional
minimo, el Estado debe permanecer neutral frente a las opciones de vida de las sub-
comunidades incluidas en é1."

Para el republicanismo resulta aceptable que el Estado se comprometa
activamente con cierto o ciertos modelos de excelencia humana. De este modo, el
republicanismo se diferencia del liberalismo. Lo que caracteriza mas propiamente al
republicanismo es la idea de que el autogobierno exige que las instituciones bésicas de
la sociedad (el modo en que se organiza el sistema de gobierno y el modo en que se
regula la economia) queden bajo pleno control de los ciudadanos y se orienten a
favorecer el ideal de ciudadania por ellos asumido.

El republicanismo coincide con algunas de las criticas que los comunitaristas
formulan al liberalismo: una interpretacion absolutamente imparcial vy
descontextualizada de los principios de justicia no es posible. La Unica forma viable de
lograr una imparcialidad absoluta es la ausencia total de accién politica colectiva. El
Estado solo podria ser totalmente imparcial ante el matrimonio si renunciara a toda
regulacién de las relaciones de pareja, solo podria ser totalmente imparcial respecto de
la organizacion del trabajo si renunciara a regular los dias de descanso, y solo podria ser
completamente imparcial sobre la educacion si renunciara a dar cualquier tipo de
formacion.

Llevan asi razdn quienes puntualizan (Gargarella, 1999: 162-180) las
afinidades entre el comunitarismo y el republicanismo. El republicanismo y el
comunitarismo coinciden no solo en la critica al atomismo individualista del
liberalismo, sino también en la necesidad de que el Estado se comprometa con una
determinada concepcion del bien y en el énfasis que ponen en el autogobierno. Sin
embargo, unos y otros también tienen diferencias significativas: para los comunitaristas,
la mejor guia para las decisiones presentes es el pasado, es decir, las tradiciones de la
propia comunidad. Los republicanos, en cambio, creen que las generaciones presentes
no estdn atadas por las formas de vida de las generaciones pasadas y que tienen
autonomia para decidir, dialogicamente, el modo en el que quieren vivir. Ademas, la
concepcion del bien moral de unos y otros es diferente: la concepcién del bien moral de
los comunitaristas es mucho més robusta que la de los republicanos. Estos ultimos
pueden desinteresarse del modo particular en que viven los ciudadanos y de sus ideales

L Aungue en sus escritos mas antiguos Habermas se mostraba partidario de una lectura del principio de
neutralidad religiosa del Estado mas proxima a la del liberalismo clésico, en escritos mas recientes
modifico su postura. Desde luego, siguid afirmando la necesidad de una secularizacion del Estado. Pero
ahora cree que la secularizacion del Estado no equivale a la secularizacion de la sociedad y que por ello
las comunidades religiosas pueden pretender tener un lugar en la vida publica de las sociedades modernas
(Habermas, 2008: 5). Sobre este tltimo aspecto volveremos en el capitulo siguiente.

75



del bien, con tal de que se mantenga la idea de un compromiso activo con el bien
pablico. EI comunitarismo, en cambio, no es indiferente frente a la moral personal: las
distintas formas de vida privada pueden resultar aceptables o reprochables segin el
mundo moral en el que se encuentren insertas.

No es de extrafiar entonces que el republicanismo rechace el puro
contextualismo de los comunitaristas: para los republicanos, no se trata simplemente de
ser fiel a una tradicion comunitaria, sino de interpretar los principios universales a la luz
de esa tradicion. La concepcion de la neutralidad republicana se liga a una vision fuerte
de la ciudadania: una ciudadania que no tiene ningin componente étnico, es cierto, pero
que exige una integracion en un proyecto politico y que supone que en materia de
valores morales la iniciativa no puede ser dejada exclusivamente a la sociedad civil. El
modelo republicano teme que detras de ciertas précticas de los individuos y de las
organizaciones religiosas puedan existir riesgos de desestabilizacién (Haarscher, 2005:
80-81). Un modelo republicano de Estado secular delinea como objetivos no solo el
respeto por la igualdad moral y la libertad de conciencia, sino también la emancipacion
de los individuos y el desarrollo de una identidad civica comun, con un distanciamiento
de las filiaciones religiosas.

Una perspectiva critica sobre la neutralidad estatal

Reconociendo el acierto de algunas de las criticas dirigidas contra el
liberalismo clésico, sobre todo por las corrientes comunitaristas, algunos liberales
contemporaneos han reformulado la lectura del principio de neutralidad estatal.”? El
debate algido entre comunitaristas y liberales se fue suavizando con el tiempo, a medida
que algunos autores fueron mostrando que las posturas de unos y otros no eran tan
forzosamente radicales como habia parecido a primera vista: ni los liberales desconocen

72 Para el politdlogo holandés Veit Bader (2008), la idea de que las sociedades modernas requieren una
estricta neutralidad del Estado respecto de las religiones se contrapone con las necesidades reales de las
sociedades democraticas, y debe por ello ser reemplazada por un reconocimiento institucional de una
mutua autonomia entre el Estado y las organizaciones religiosas. Se trata en definitiva de asegurar la
primacia de los principios democratico-liberales por sobre la concepcién de un régimen estrictamente
secular. Bader (2008; 2009) propone una tercera via entre la neutralidad estatal estricta de liberales
ortodoxos y republicanos, por un lado, y el comunitarismo (que él califica de posmoderno) que sacrifica
los principios de neutralidad y equidad estatal e incluso de un moderado universalismo con el que Bader
coincide. La apuesta tedrica de Bader es por un moderate universalism y una embedded impartiality que
proveen, a su entender, un mejor marco tedrico que el universalismo abstracto y radical o el
particularismo ético comunitarista. La propuesta del autor es la de una associative democracy (que a
veces también denomina joint governance appproch) que permita escapar de la oposicion idealizada entre
la separacion estricta y el corporativismo religioso. Asi, una neutralidad estatal de tipo relacional y una
equidad como imparcialidad serian mas apropiadas que un Estado blind to differences y una equidad
como mera no intervencién. Aunque creemos, a diferencia de Bader, que el caracter secular del Estado si
es uno de los requisitos basicos de una democracia constitucional, coincidimos con él en que una
interpretacion rigurosamente secularista del principio de neutralidad estatal no es la Unica via para hacer
efectivo tal principio.

76



totalmente la importancia de las comunidades para la vida de los individuos, ni los
comunitaristas aceptan llanamente que las comunidades opriman a los individuos.

En los parrafos que siguen intentaremos defender una lectura del principio de
neutralidad estatal de tipo liberal, pero basada en una interpretacion contextualista que
evite las trampas del liberalismo ortodoxo. Esta lectura se asienta en tres pilares: la
afirmacion de que la neutralidad estatal es una consecuencia de la secularizacion del
Estado; la idea de que la neutralidad estatal impide una identificacion del Estado con la
religion; la necesidad de una lectura contextualista y relativa del principio de
neutralidad.

En el primer elemento no nos detendremos demasiado. Ya lo hemos explicado
en el capitulo anterior. Hemos dicho, en efecto, que la neutralidad estatal es la
transposicion al mundo de las instituciones politicas y del derecho de la diferenciacion
funcional entre la religion y el mundo juridico-politico. Por esta razén, insistimos una
vez mas, el Estado moderno es un Estado secular. Esto quiere decir que no estan
justificadas, en el contexto del Estado secular moderno, aquellas posturas que afirman
que el Estado debe dar un trato igualitario a la religion y a las perspectivas seculares,
con el argumento de que favorecer una posicion secular significaria discriminar las
posiciones religiosas.

El Estado moderno es en efecto un Estado secular. Este dato sociolégico puede
ser doblemente justificado desde la filosofia politica y juridica. En primer lugar, la
neutralidad del Estado es normativamente deseable porque ella fue un punto de
equilibrio frente a la cuestion de las guerras de religién en Europa. En segundo lugar,
porque la neutralidad del Estado es el modo en que se puede hacer efectiva la igualdad
de los ciudadanos con independencia de sus creencias religiosas.

Neutralidad significa que el Estado no puede privilegiar una posicién religiosa;
pero el Estado no puede tampoco fomentar una posicion anti-religiosa. En efecto, lo
secular no se identifica con lo anti-religioso. Lo secular es un tercer campo entre lo
religioso y lo anti-religioso.

Asi, en el caso del ejemplo del que hablamos mas arriba, no es admisible la
postura segun la cual si el Estado retira los crucifijos o las imagenes de los diez
mandamientos de las aulas estd afirmando un punto de vista anti-religioso vy
discriminando a la religion. Al retirar estos signos, el Estado esta afirmando su postura
secular. Es precisamente la posicion contraria la que resulta discriminatoria: la presencia
de tales signos en las aulas es correctamente interpretada por los alumnos y por sus
familias como una identificacion del Estado con determinadas creencias, en perjuicio de
los que no las comparten.

El segundo elemento requiere un analisis mas detallado. Se trata de la idea en
virtud de la cual el Estado no puede identificarse con una religion. ;Qué quiere decir en
este contexto identificarse? Podria decirse que el Estado se identifica con una religion

77



cuando promueve esas creencias. Pero, ¢qué criterio ha de usarse para decir que el
Estado est4 promoviendo determinadas creencias?

Para responder a esta pregunta vamos a distinguir tres tipos de neutralidad: la
neutralidad de justificaciones, la neutralidad de finalidades y la neutralidad de
consecuencias (Merrill, 2011: 17). De acuerdo con la finalidad de justificaciones, la
justificacion de los principios politicos o de las politicas de Estado no debe reposar
sobre la presunta superioridad de una determinada religion o, mas genéricamente, sobre
ninguna concepcion de la vida buena. De acuerdo con la neutralidad de finalidades el
Estado no debe hacer nada con la intencion de favorecer o desfavorecer una
determinada religion o, mas genéricamente, una concepcion de la vida buena. Por
ultimo, de acuerdo con la neutralidad de consecuencias el Estado no debe hacer nada
que tenga por consecuencia, intencionada o no intencionada, favorecer o desfavorecer
una religion o, mas genéricamente, una concepcion de la vida buena.

Comenzaremos por afirmar que, en nuestro juicio, las formas verdaderamente
relevantes de neutralidad estatal son la neutralidad de finalidades y de justificaciones.
La neutralidad de consecuencias ha de ser tomada también en cuenta, aunque de manera
relativa. Explicaremos esto un poco mas abajo. Por ahora analizaremos la neutralidad
propiamente dicha, es decir, la neutralidad de finalidades y de justificaciones.

¢Como saber cuando la finalidad de una decision publica o su justificacion
tienen caracter religioso? Una primera respuesta seria incluir en esta categoria aquellos
casos en los que el objetivo o la justificacion directos y abiertos de la legislacion es
promover una religion, como por ejemplo establecer la ensefianza obligatoria de una
religion en las escuelas.

Sin embargo, al lado de esta caracterizacion explicita puede haber otra, en la
que la promocion de la religion no sea el objetivo o la justificacién directos e
inmediatos de la legislacién, pero que esta responda a ciertas intenciones religiosas, que
han sido influyentes en su aprobacién. Si se adopta este criterio mas estricto, surge en
primer lugar el problema de saber cuando puede decirse que la intencion o la
justificacién religiosa han sido lo suficientemente influyentes como para considerar que
han predominado en la toma de la decisién. De hecho, los complejos mecanismos de
adopcion de decisiones en las democracias actuales implican la intervencion de una
multiplicidad de actores, cuyas intenciones y justificaciones pueden ser discordantes.
¢La intencion de qué sujeto ha de considerarse relevante? Ademas, suponiendo que se
pueda sefialar al actor o los actores cuyas intenciones o justificaciones se identifican con
la legislacion, la aprobacion de un plan de gobierno normalmente viene influenciada por
maultiples factores, ¢qué tan determinante ha de ser entonces la intencidn religiosa? Y en
cualquier caso, ¢como medirlo?

78



Algunos han propuesto criterios casuisticos para responder a estas preguntas.”
No podemos aqui analizar en detalle estos criterios, aunque si insistir en un elemento
central en las diferentes formas de identificacion entre el Estado y las tradiciones
religiosas. En efecto, tal identificacion se produce cuando a traves de la actividad estatal
se transmite el mensaje de que el poder del Estado estd legitimado por un motivo
religioso o cuando el poder publico actia movido por motivos que son explicita o
implicitamente religiosos. Un crucifijo en un aula, como lo vimos en el ejemplo de mas
arriba, transmite esa idea de legitimacion religiosa del Estado.

El tercer elemento es el cardcter contextual y relativo de la neutralidad, y es en
este punto donde queremos insistir para mostrar las insuficiencias de una lectura liberal
clasica. El liberalismo acierta cuando propone que el Estado se mantenga neutral en
algunos ambitos. Pero esta posicion tiene sus limites: como acertadamente puntualizan
las corrientes comunitaristas y las corrientes republicanas, el Estado no puede ser
totalmente neutro. Seguramente uno de los grandes aciertos de las perspectivas
comunitaristas y republicanas ha sido mostrar que la indeterminacién absoluta de las
decisiones estatales es imposible: no es viable un derecho completamente neutro. Y esto
no solo por una cuestion, digamos, de técnica legislativa o juridica que imposibilite una
norma totalmente vacia de contenidos. Hay muchas normas que no pueden, por su
propia estructura, ser culturalmente neutrales.

Para los comunitaristas, las normas que rigen en una sociedad no pueden
determinarse solo en funcion de principios de justicia abstractos. Asi, deben basarse en
la historia y caracteristicas culturales de esa sociedad. Piénsese por ejemplo en el
calendario: en los paises de cultura cristiana (y nos referimos aqui al cristianismo como
tradicion histérica, no necesariamente como religion) el dia de descanso es el domingo.
La norma evidentemente no es neutral respecto de las formas de vida religiosas no

3 Kent Greenawalt (2009b: 525-537) ha sefialado cinco vias en las que una intencién influyente puede
actuar en la legislacion estatal e incidir sobre sus finalidades (la categorizacion puede extenderse también
al campo de las justificaciones). La primera se da en aquellos casos en que un criterio religioso sirve para
identificar a la entidad que es merecedora de cierta proteccién. Por ejemplo, si se argumenta en contra de
la investigacion con embriones porque desde una perspectiva religiosa estos han de considerarse seres
humanos. La segunda existe cuando, entre categorias de entidades que indudablemente y con
independencia de criterios religiosos, son merecedoras de proteccién, se usa sin embargo el criterio
religioso para la distribucion de recursos, privilegios y penalidades. Por ejemplo, si se construye un
programa de asistencia social sobre la base de la idea de caridad de una confesion religiosa. La tercera
categoria se daria cuando la religion influye en la determinacion de un dafio a terceros. Es decir, se
considera que determinadas acciones provocan dafios injustos a terceros, y por ello se las reprime, a partir
de una cierta concepcion religiosa. Por ejemplo, si se argumenta en contra de los matrimonios incestuosos
porque estos pueden ser un mal ejemplo para las futuras generaciones, causandoles asi un dafio. Algunos
podrian considerar que este argumento solo es persuasivo si se parte de un punto de vista religioso. La
cuarta categoria esta formada por aquellos casos en los que las convicciones religiosas sirven de base para
decidir que determinadas acciones seran perjudiciales para las personas adultas que participan en ellas.
Por ejemplo, se podria prohibir la actividad homosexual consentida entre adultos sobre la base de que
causa un dafio psicolégico a quienes la practican. Sin embargo, muchos dirian que este tipo de
consideracion sobre el dafio causado por la actividad homosexual solo es viable si se parte de un punto de
vista religioso. La quinta categoria esta formada por aceptacion de determinados actos como moralmente
malos, con independencia de cualquier dafio que pudieran causar a quienes participan en ellos o a
terceros.

79



cristianas. Seria absurdo, dice por ejemplo Michael Walzer, idear un sistema de
seleccion aleatoria de los dias de descanso.

Para los republicanos, el contenido de las normas se deriva de aquellos
principios universales cuya adopcion es el resultado del consenso republicano. Sin
embargo, la adopcion de tales principios no se hace en el vacio, de modo que se adopten
principios desnudos: estos principios se modulan en funcion de la tradicién, la historia y
las formas de vida del pueblo que subyace a la republica.

En este punto hay que dar la razon a quienes afirman la imposibilidad de la
neutralidad absoluta. Es lo que deciamos mas arriba, cuando sefialdbamos que el Estado
secular se mantiene neutral en el sentido de no fomentar la religién o la anti-religion,
pero que esto significa decantarse de algin modo hacia una opcién valorativa (la del
Estado secular, justamente). En definitiva, ninguna forma de organizacion juridico-
politica puede ser neutral en términos absolutos.

Por eso creemos que el concepto de neutralidad debe ser relativo y
contextualista. Relativo porque es neutralidad entre religiones (incluyendo también la
anti-religion), pero no neutralidad entre una posicion secular y una religiosa (incluyendo
en este Gltimo concepto lo anti-religioso). Relativo, también, porque es neutralidad
religiosa, pero no neutralidad absoluta del Estado. El Estado no puede ser neutral
respecto de todas las formas de vida de los ciudadanos.

Por eso mismo, como el Estado no puede ser neutral respecto de todas las
formas de vida, ha de decidir qué formas de vida promueve en desmedro de otras. Y
para esto es necesaria una determinacién contextual, que tenga en cuenta cuales son las
formas de vida de los miembros de la comunidad (en la versién comunitarista) o de la
republica (en la version republicana).

Sin embargo, la consideracion contextualista de las formas de vida no significa
que el Estado se vuelva un Estado ético que impone esas formas de vida a los
ciudadanos. En todo caso, lo que el Estado hace es promover las condiciones que
permitan a las personas vivir de acuerdo con sus elecciones, pero haciendo que
determinados bienes estén mas facilmente disponibles en funcion del contexto en el que
esas elecciones son realizadas.

Asi, por ejemplo, el Estado no es neutro entre una forma de vida saludable y
una forma de vida no saludable y por eso pone a disposicién de la poblacién un sistema
de salud publica. Sin embargo, lo que el Estado no puede hacer es imponer el recurso
obligatorio a ese sistema de salud publica en caso de enfermedad. El Estado ha de
limitarse a hacer disponibles aquellos bienes que son generalmente necesarios para las
opciones vitales segun las formas de vida del contexto.

El principio de neutralidad estatal depende, en su aplicacion, de la correcta
lectura de una serie de circunstancias que varian segun el tiempo y el lugar.
Primeramente, el limite entre lo secular y lo religioso depende de qué se entienda en
cada momento por religioso. El concepto de religion es variable y depende de qué se

80



esté dispuesto a definir como tal y de qué modo se lo haga. Y esto, a su vez, depende de
qué religiones concretas estén presentes en un lugar y en un momento historico
determinados. Por ejemplo, la prohibicion francesa del ocultamiento del rostro en los
espacios publicos de la que hablaremos en el capitulo 4 solo puede entenderse como
afectando de algun modo la actitud del Estado hacia los grupos religiosos si se tiene en
cuenta la presencia en Francia de una importante minoria musulmana y el mandato
religioso de ocultamiento del rostro que existe en algunas ramas del Islam. Del mismo
modo, la regulacion heterosexual, monogamica e indisoluble del matrimonio de la que
hablamos en el capitulo siguiente solo puede ser vista como una forma de
involucramiento del Estado con la religion si se tiene en consideracion que el modelo
matrimonial tal como ha sido receptado en Europa y Ameérica tiene un origen religioso,
y que en esa originaria regulacion religiosa el matrimonio tenia esas caracteristicas.

Ahora bien, cabe formularse la siguiente pregunta: ¢por qué el Estado no ha de
ser neutro respecto de las formas de vida en general, pero si ha de serlo en relacion con
los aspectos religiosos de esas formas de vida? Alguien podria acusarnos aqui de
inconsecuencia; en definitiva, como afirman algunos comunitaristas como Michael
Walzer, dado que el derecho y el Estado no pueden ser completamente neutros entonces
hay que aceptar que la religion puede dar contenido a las politicas estatales.

La respuesta puede esbozarse de la siguiente manera. La religion tiene en las
sociedades contemporaneas un caracter divisivo (no necesariamente conflictivo, pero si
divisivo) que no tienen otros aspectos de las opciones de vida de los ciudadanos.
Respecto de otros aspectos necesarios para permitir el desarrollo de las opciones vitales
si hay acuerdos mas o menos amplios. Asi, en general se puede admitir que promover la
salud de las personas, o su educacion, aunque no sea completamente neutro (porque
deja fuera los planes de vida de los suicidas o de quienes quieren conscientemente
permanecer en la ignorancia), es al menos una finalidad que puede ser generalmente
compartida por los ciudadanos.

Veamoslo con un ejemplo, que abordaremos en el capitulo siguiente. Las
transformaciones del régimen matrimonial que han tenido lugar en varios paises han
permitido el acceso al matrimonio a las personas del mismo sexo. El proceso de
secularizacion de la institucion matrimonial es muestra de como el derecho se ha ido
neutralizando respecto de la tradicion cristiana dominante. A medida que la sociedad se
iba alejando, en sus formas de vida, del patron cristiano, el derecho también lo hacia. De
este modo podia ser mas neutro en relacion con las formas de vida, cada vez mas
heterogéneas, de la poblacion.

La evolucion histérica no debe llevar a engafio. Es cierto que al alejarse del
molde canonico que le habia dado origen el régimen matrimonial se vuelve méas neutro
en el sentido de que no privilegia una forma de vida cristiana por sobre una forma de
vida no cristiana. Pero no es neutro en un sentido absoluto. Toda decision legislativa
implica una opcion politica, un contenido sustantivo. Puede que el matrimonio ya no sea

81



indisoluble y heterosexual, como lo quiere la tradicion cristiana. Pero sigue siendo
monogamico y por tiempo indefinido, con lo cual no es neutro frente ciertas formas de
vida (por ejemplo una forma de vida tradicional que acepte la poligamia o una forma de
vida ultraliberal y posmoderna que desee formalizar un matrimonio a plazos).

Sin embargo, y esto es lo que nos interesa puntualizar aqui, en la medida en
que el contexto social siga admitiendo en forma abrumadoramente mayoritaria que las
relaciones de pareja son monogamicas y por tiempo indefinido no es ilegitimo que el
Estado otorgue a estas formas una proteccion especial a través del amparo que les
brinda la posibilidad de acceder al matrimonio. Esto, por supuesto, sin imponer
coactivamente el modelo, es decir, sin impedir que las personas que viven relaciones
poligamicas o a plazos puedan seguir haciéndolo, aunque no puedan reivindicar el
apoyo especial que les brindaria el acceso a la institucion matrimonial.

La lectura contextual de la neutralidad estatal tiene otra consecuencia de gran
envergadura. Es que, en algunos casos, el Estado puede adoptar decisiones que no se
identifican con ninguna religion en particular, ni con una postura religiosa en general, ni
con una postura anti-religiosa, pero que sin embargo tienen consecuencias que
interfieren con las formas de vida religiosas de los ciudadanos. Abordamos asi la
cuestion de la neutralidad de consecuencias.

Los ejemplos son muchos: el servicio militar no es una institucion de tipo
religioso, pero sin embargo interfiere con las formas de vida de algunos grupos (como
los testigos de Jehova) que son abiertamente pacifistas; el hecho de que se incluya el
cerdo en el mena de los comedores de los establecimientos publicos como escuelas y
prisiones no es en si una opciodn religiosa, pero interfiere con las formas de vida de
judios y musulmanes que no comen cerdo; el hecho de que en las escuelas se ensefie
educacion sexual o educacion ciudadana no es tampoco una opcion religiosa, pero
interfiere con las formas de vida de grupos catélicos que rechazan esa formacién para
sus hijos.

Dos respuestas son posibles aqui. Una primera respuesta seria promover la
igualdad formal ante la ley y, por lo tanto, la aplicacion uniforme del ordenamiento
juridico. En los casos del ejemplo, se podria decir que es la persona religiosa la que
deberia soportar la carga de sus opciones. Asi, los testigos de Jehova deberian adaptarse
a las exigencias de la defensa nacional, los musulmanes y judios deberian resignarse a
comer cerdo (o no comer nada o aportar ellos una comida alternativa si fuese posible) el
dia que esté incluido en el menu y los catélicos deberian mandar a sus hijos a las
asignaturas que no aceptan.

La otra respuesta parte de que un verdadero respeto de la libertad religiosa
exige que se respeten los diferentes modos de vida de las diferentes comunidades. Esto
puede plantear la necesidad de establecer adecuaciones, es decir, excepciones a leyes de
caracter general para permitir que el creyente viva conforme a los preceptos de su fe.
Adoptar esta postura exige dar respuestas a cuestiones fundamentales como la

82



definicion de raza, etnia, cultura o religion, e incluso mas especificamente puede
requerir que un tribunal o una autoridad administrativa determinen qué es lo que en el
caso concreto constituye una norma, practica o creencia de un particular grupo (Grillo,
2009: 22).

Si la decision puablica no implica ella misma una forma de identificacion del
Estado con la religion no hay razon para cambiarla de modo general. Asi, no se puede
decir que el servicio militar obligatorio deba ser suprimido solo porque algunos
ciudadanos religiosos tengan convicciones pacifistas; que se debe excluir el cerdo de los
menus de los establecimientos publicos solo porque algunos ciudadanos religiosos no
puedan comerlo; o que se deben suprimir las clases de educacion sexual y educacion
ciudadana solo porque algunos padres crean que van contra sus convicciones. Cambiar
una politica publica solo por el rechazo que ella genera en algunos sectores religiosos
seria vulnerar la neutralidad estatal.

Sin embargo, esto no quiere decir que no puedan reconocerse excepciones para
adecuar la decision estatal a las formas de vida de los grupos religiosos. Volveremos
sobre esto en el altimo capitulo de este libro. Aqui diremos simplemente, para concluir
este apartado, que defendemos la conveniencia de conceder tales excepciones aunque,
por supuesto, no en todos los casos.

83



Capitulo 3. La esfera publica no
estatal: la insercion del argumento

religioso en el debate publico

En el capitulo anterior nos hemos ocupado de la esfera pablica estatal, y hemos
analizado qué significa la neutralidad del Estado en un contexto de Estado moderno (o
posmoderno) y secular. Basandonos en la distincion que establecimos en el primer
capitulo de este libro entre una esfera publica estatal, una esfera publica no estatal y una
esfera privada, vamos a ocuparnos aqui de la segunda.

Comenzaremos con algunas menciones generales sobre la intervencion de los
actores religiosos en la esfera publica. Luego pasaremos a la exposicion de un ejemplo
contemporaneo, que por su repeticién en diferentes paises puede abrir las puertas a una
consideracion teorica: la discusion en torno del matrimonio homosexual v,
fundamentalmente, la intervencion que en esa discusion han tenido las organizaciones
religiosas. En una segunda parte volveremos al debate tedrico para analizar diferentes
posiciones acerca de esas intervenciones.

Actores religiosos y debate publico

En el primer capitulo nos referimos a las caracteristicas de la des-
institucionalizacion y subjetivizacion de la religion en la Posmodernidad. Esta tendencia
es, sin embargo, ambigua. En efecto, al mismo tiempo que la religién se subjetiviza 'y se
privatiza cada vez mas, produciéndose una pérdida del monopolio de las creencias
religiosas por parte de las comunidades religiosas organizadas, los actores religiosos
dan testimonio de una acentuada presencia publica. Aunque no reclamen un estatuto de
oficialidad formal, los grupos religiosos buscan cada vez mas intervenir en el debate
publico articulando sus pretensiones normativas.

Las formas de intervencion son distintas segiin el modo en que se articulen,
como resultado de un cierto contexto historico, las relaciones entre la esfera publica y la
religion. Asi, en los Estados Unidos, la intervencion de actores religiosos en los debates
publicos es clasica. No solo las iglesias se implican directamente en los debates, sino
que también lo hacen a través de un sinnimero de otras organizaciones intermedias,
como fundaciones y think-tanks por ellas dirigidos. Sin embargo, al mismo tiempo que

84



se produce esta participacion, existe una conciencia clara de la importancia de los

principios constitucionales que regulan el juego de las relaciones entre el Estado y la

religion.”* Como afirma Mark Lilla (2008: 20):
«En cuanto a la experiencia estadounidense, es claramente excepcional: no existe ninguna otra
sociedad industrial plenamente desarrollada que tenga una poblacién tan comprometida con sus
creencias (algunas de ellas de lo mas exético) y que al mismo tiempo esté tan comprometida
con la Gran Separacion [...] Los estadounidenses mantienen diferencias potencialmente
explosivas sobre el aborto, el rezo en los colegios, la censura, la eutanasia, la investigacion
biol6gica y un sinnimero de asuntos; y sin embargo en general los resuelven dentro de los

limites de la constitucion. Es un milagro».

Tal vez el caso estadounidense no sea tan excepcional como lo cree Lilla, pero
sin dudas es diferente al caso europeo. En un contexto en el que se creia con fuerza en la
secularizacion no solo del Estado sino de la esfera pablica en general, la implicacion de
los actores religiosos es vista como novedosa. Por ejemplo, se ha visto reaparecer
recientemente la idea, promovida sobre todo por la Iglesia Catdlica, de una re-
evangelizacion del viejo continente, alejado de la fe por las tendencias secularistas del
mundo contemporéneo. Esta tendencia se manifiesta no solo al interior de los Estados
europeos, sino también a nivel de la Union Europea y en su busqueda de identidad
politica. Un magnifico ejemplo lo ofrece el debate sobre la mencion a las raices
cristianas de Europa durante la discusion del proyecto de Constitucion Europea.”™ Es la
Iglesia Catolica la entidad que més se ha involucrado en este camino de construccion de
la identidad europea. Las otras iglesias cristianas, aunque también han participado, han
mostrado un interés menor.

El contexto latinoamericano, a su vez, es diferente de los otros dos.” La
declinacion del monopolio catélico y el reforzamiento de la pluralidad religiosa no se
tradujeron en nuevas posturas que promovieran una ampliacion de la secularizacion de
la esfera publica. Los nuevos actores imitaron las ambiciones historicas de la Iglesia
Catolica, hasta ese momento monopolicas, por controlar el espacio publico y las
politicas de Estado. La cultura politica emergente del movimiento evangélico no se sitda
en ruptura, sino mas bien en continuidad, con el corporativismo propio del catolicismo
popular; pero implica una innovacion politica en cuanto supone desestabilizar las
expectativas de monopolio, tanto del poder estatal como de la Iglesia Cat6lica (Bastian,
1997: 110-111; 2001: 141).

4 Ver sobre el punto Durham y Smith (2010).

75 Ver sobre este punto Bossuat (2005). Ver también Diaz-Salazar (2008).

6 En primer lugar, hay que tener en cuenta que en América Latina la secularizacion de la esfera publica
ha sido paraddjica: la separacion de las iglesias y el Estado proclamada por las constituciones liberales se
asoci6 desde un primer momento a una fuerte implicacién publica de los actores religiosos, en especial
los catolicos. La nacién populista, organica, segmentaria o étnica continua oponiéndose al modelo de
nacion civica, voluntaria, contractual y electivo inscrito en las constituciones. Mas alla del marco juridico
secular, las practicas sociales e incluso politicas no son seculares (Bastian, 1997: 109; 2001: 135).

85



La Iglesia Catolica interviene constantemente sea como mediadora en los
conflictos politicos o como opositora a las medidas de modernizacion. La formacion de
partidos evangélicos responde a esta situacion intentando desplazar a la Iglesia Catolica
de su relacion privilegiada con el Estado, y movilizando las bases de la misma manera
que la Iglesia Catolica lo hace con las suyas (Bastian, 1997: 109).

La implicacion publica de las iglesias evangélicas es sin embargo relativamente
reciente. En efecto, suele insistirse en la actitud de retirada del mundo del primer
Pentecostalismo, su posicion de huelga social y de rechazo de participacion en la vida
politica. Sin embargo, a partir de los afios ’80, los evangélicos comienzan a intervenir
activamente en politica. Es discutible si el Pentecostalismo contribuye a una
democratizacion efectiva de América Latina (Ireland, 1998; 1999) o si por el contrario
el paralelo tocquevilliano con lo que el protestantismo histérico fue en los siglos
anteriores para la sociedad norteamericana no puede aplicarse del todo a la realidad
latinoamericana donde las formas culturales se rigen bajo otros supuestos (Hamui,
2005: 40).

Dejando de lado las particularidades geograficas y pasando a un plano méas
general, la intervencion publica de las organizaciones religiosas puede ser entendida, en
términos luhmannianos, como una performance: el campo religioso puede jugar un rol
fuera de su propio terreno, en tanto pueda ofrecer a otro campo un servicio que este
ultimo es incapaz de producir por si mismo. Asi, el pensamiento religioso puede
recuperar cierta influencia en la orientacion general de la sociedad (Voyé, 1999).

En el segundo apartado de este capitulo veremos un ejemplo de intervencion de
las organizaciones religiosas en el debate publico. Es interesante destacar que existe una
dificultad por parte de ciertos grupos religiosos para adaptarse a las exigencias de una
sociedad democrética y pluralista. Una cosa es haber tomado nota del caracter
irrevocable del hecho democréatico y otra cosa es saber adaptarse a ello. Por eso es
posible que algunos lideres religiosos no hayan encontrado su lugar ni el lenguaje
apropiados en una sociedad pluralista. De modo mas o menos residual segun los paises
y los momentos histdricos, sigue habiendo una tendencia de algunos lideres religiosos a
intentar definir de modo autoritativo el contenido normativo de las decisiones estatales.
En otras palabras: hay una dificultad a resignarse a ser solo una de las voces legitimas
en el debate publico, buscando definir el contenido de las normas incluso antes de que
tal debate sea iniciado. ¢Significa esto que la religion esta reconquistando su caracter
institucional y poniendo en duda la idea de neutralidad religiosa de los compromisos
politicos?

La participacion publica de las organizaciones religiosas (y también, para
algunos, en el incremento de las reivindicaciones identitarias de tipo religioso) obliga a
plantearse si no estamos frente a un renacimiento de lo religioso en tanto que proyecto
politico, o, como lo dice Mark Lilla (2008; 2010) ante un regreso de la teologia
politica. Para Lilla, desde las revoluciones americana y francesa hasta el colapso del

86



comunismo soviético aproximadamente, la vida politica de Occidente gir6 en torno a
cuestiones estrictamente politicas. Sin embargo, hoy se enfrentaria de nuevo a las
batallas del siglo XVI sobre revelacion y razén, pureza dogmaética y tolerancia.
Occidente estaria ciego ante la persistencia de la teologia politica, obnubilado por la
autocomplacencia respecto de las instituciones que él mismo ha desarrollado.

¢Tiene razén Lilla cuando proclama el regreso de la teologia politica? A
nuestro juicio, solo parcialmente. No puede dudarse de que describe con agudeza la
transformacion moderna de lo religioso, que comentamos en el capitulo anterior. Sin
embargo, no creemos que la implicacion religiosa en la esfera publica (ni tampoco el
renacimiento de una cierta cuestion identitaria a partir del componente religioso) pueda
ser entendida, en sentido propio, como un retorno de la teologia politica. Si asi fuera, se
deberia proponer un nuevo fundamento del lazo politico en términos religiosos, y no
parece este el caso.

Lilla tiene razon cuando sugiere que la Modernidad secularizada construyé una
filosofia politica a la medida de su propia secularizacién. Y también tiene razon cuando
dice que esta forma de organizar el mundo politico resulta excepcional en la historia
humana. Pero va méas alld de lo aceptable cuando insinla que los debates
contemporaneos son semejantes a las discusiones de teologia politica de la fase previa a
lo que él mismo denomina la Gran Separacion.

En efecto, la intervencidn de las organizaciones religiosas en el debate pablico
no busca, salvo algunas excepciones, volver a dar un sentido religioso a la esfera estatal.
Se trata, en cambio, de discutir sobre los fines y los medios de las politicas publicas
concretas. Y aqui el Estado tiene que elegir entre la exclusion del fenémeno religioso
del foro publico o el didlogo con él. De esto nos ocuparemos en los parrafos que siguen.

El caso de los matrimonios homosexuales

Vamos a estudiar aqui las transformaciones de la regulacion matrimonial, en
relacion con su ampliacién subjetiva que permite las uniones entre personas del mismo
sexo. Hemos de tener en mente que no es nuestra intencién hacer un tratamiento
pormenorizado de este tema en si mismo (lo que habilitaria un estudio profundo e
independiente). Nos interesa el tema en tanto involucra conflictos en la linea de la
secularizacion, y mas concretamente la intervencion discursiva de diferentes grupos
religiosos en relacion con determinadas transformaciones de los sistemas juridicos y de
las instituciones politicas.

El matrimonio homosexual y la secularizacion del matrimonio

87



La ampliacién del concepto de matrimonio a las uniones homosexuales forma
parte de su progresiva secularizacion, favoreciendo una vision individualista,
voluntarista e inmanente del matrimonio contra una concepcion tradicionalista,
instrumentalista y metafisica del mismo, que correspondia al modelo religioso de
matrimonio (Borrillo, 2005a; 2005b). Se produce asi un avance a favor de una
concepcién de tipo liberal-contractualista, en un proceso de secularizacion que viene
ligado a una progresiva aceptacion de las practicas homosexuales, asi como a una
disociacion entre unidon matrimonial y procreacion (Borrillo, 2001). La homosexualidad
ha pasado de ser una conducta ilicita a ser una practica que recibia atencion como mera
conducta privada susceptible de entrar en el dambito de reserva; y en un segundo
momento, a ser un modo de relacién reconocido y tutelado por el derecho. En efecto, el
abandono del modelo religioso de regulacion matrimonial a favor de uno puramente
contractual ha removido los obstaculos que podian existir a la ampliacion del &mbito
subjetivo en el que hasta ahora se habia movido la figura matrimonial.

El tratamiento legal de las uniones homosexuales puede ser diverso, y sus
caracteristicas concretas dependen de la forma en que cada legislacion nacional aborda
el tema. En un plano ideal puede pensarse en distintas vias (Calvo Borobia, 2005: 32-
34). En primer lugar, posibilitar directamente el matrimonio entre personas del mismo
sexo, equiparando las uniones homosexuales a las heterosexuales, tanto en lo referente a
los efectos juridicos cuanto en lo referente a los alcances simbolicos. En segundo lugar,
regular la existencia de parejas de hecho, mediante una regulacion aplicable tanto a las
parejas heterosexuales como a las homosexuales. Dentro de esta posibilidad cabe pensar
en leyes de parejas de hecho de maximos (que las equiparan al matrimonio en lo
relativo a los efectos juridicos, aunque no se identifique las dos formas en un plano
simbdlico); y leyes de parejas de hecho de minimos (con efectos juridicos disminuidos
respecto del matrimonio). En tercer lugar, regular la existencia de una union civil
homosexual, como estado civil especifico para las uniones homosexuales.

La evolucién de la consideracion de la homosexualidad que acompafa a la
secularizacion del matrimonio es manifiesta en la evolucion de la jurisprudencia de las
instancias europeas de derechos humanos en la materia, que han avanzado sin embargo
menos que las legislaciones nacionales. En un primer momento, la Comision Europea
de Derechos Humanos consideraba que no era contrario a la Convencién Europea de
Derechos Humanos que los Estados castigaran las practicas homosexuales, ya que la
vida privada podia ser objeto de injerencias destinadas a la proteccion de la salud y la
moral. Recién en 1977 la Comision considerd admisible una peticion contra la ley
inglesa sobre sodomia que cuestionaba su compatibilidad con el derecho a la vida
privada, y en 1981 el Tribunal declar6 que la prohibicion de actos homosexuales
realizados en privado constituye una violacion de la Convencion. Sin embargo, la
jurisprudencia europea todavia no ha dado el ultimo paso: el de reconocer a la
homosexualidad no solo como practica licita en el ambito privado, sino como forma de

88



vida familiar tutelada por el derecho a la vida familiar. Igual tendencia se aprecia en el
Tribunal de Justicia de las Comunidades Europeas, hoy Tribunal de Justicia de la Unién
Europea.”’

En los Estados europeos la legislacion se movio en el mismo sentido. Los
Paises Bajos se convirtieron en 2001 en el primer pais en el mundo en reconocer el
matrimonio de personas del mismo sexo, otorgando igualdad con las parejas
heterosexuales en lo relativo al matrimonio en si, al divorcio y a la adopcion. Otros
paises han establecido sistemas de unidn civil, han extendido el régimen de las parejas
de hecho tanto a las parejas homosexuales como a las heterosexuales o han aprobado,
con posterioridad, la posibilidad del matrimonio entre dos personas del mismo sexo.’®

Francia aprob6 en 1999 una ley sobre el Pacto Civil de Solidaridad, abierto
tanto a las parejas homosexuales como a las heterosexuales, que constituye un contrato
de efectos més reducidos que el matrimonio. Ese mismo afio el Consejo Constitucional
descartd que existiera violacion de principios constitucionales en este nuevo régimen
juridico.” Sin embargo, en 2012 comenz6 a discutirse sobre la posibilidad de ampliar el
concepto de matrimonio a las uniones entre personas del mismo sexo. Esta ampliacion
se produjo finalmente en 2013, siendo inmediatamente convalidada por el Consejo
Constitucional 2

7 Reconocimiento al derecho a la vida privada en la Comision Europea de Derechos Humanos. Comision
Europea de Derechos Humanos: Kerkhoven, Hinke y Hinke c/Paises Bajos (19/05/1992); Comision
Europea de Derechos Humanos: X. e Y. ¢/Reino Unido (03/05/1983); Comisién Europea de Derechos
Humanos: B. ¢/Reino Unido (12/10/1983); Comisién Europea de Derechos Humanos: R66sli c/Alemania
(15/05/1996); entre otros.

Jurisprudencia del Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Dudgeon c/Reino Unido (22/10/1981);
Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Rees c/Reino Unido (17/10/1986); Tribunal Europeo de
Derechos Humanos: C. y L. M. c/Reino Unido (09/10/1989); Tribunal Europeo de Derechos Humanos:
Cossey c/Reino Unido (27/09/1990).

En el Tribunal de Justicia de las Comunidades Europeas (hoy Tribunal de Justicia de la Unién Europea),
en el sentido de que, en el estado actual del derecho comunitario europeo, la no equiparacién entre parejas
heterosexuales y homosexuales no constituye una discriminacion en razén del sexo. Tribunal de Justicia
de las Comunidades Europeas: Lisa Jacqueline Grant ¢/South West Trains Ltd. (17/02/1998).

8 Algunos paises europeos aprobaron leyes de parejas hecho. Fue el caso de Hungria (1996), Francia
(1999), Croacia (2003), Luxemburgo (2004) y Andorra (2005). Holanda aprob6 en 1998 una ley de
parejas de hecho, y en 2001 permitié el acceso al matrimonio, como mencionamos. También Bélgica
habia aprobado una ley de parejas de hecho (1998) y permitio luego el acceso al matrimonio (2003);
idéntico camino siguieron Portugal (pareja de hecho, 1999, 2001; matrimonio, 2010) e Islandia (pareja de
hecho, 1996; matrimonio, 2010). Otros paises regularon formas especificas de unién civil: Dinamarca
(1989, siendo el primer pais del mundo en dar proteccion juridica a las uniones del mismo sexo),
Alemania (2001), Finlandia (2001) y Suiza (2004). Noruega y Suecia regularon uniones civiles
especificas (1993 y 1995 respectivamente), aunque luego permitieron el matrimonio (2009). Sobre las
uniones de hecho, las uniones civiles y el matrimonio para las parejas homosexuales en Europa véase:
Festy (2006); Digoix y Festy (2004); Waaldijk (2004) y (2005). Para los casos nacionales pueden verse
los estudios de Digoix (2008), Herbrand (2008) y Weeks (2008); ademas de la bibliografia que se
menciona mas abajo.

" Loi 99-944 sur le Pacte Civil de Solidarité. Sobre el Pacto Civil de Solidaridad, en sus aspectos
sociologicos, véase los trabajos de Rault (2007a; 2007b; 2008). Conseil Constitutionnel: Décision 99-419
DC (09/11/1999).

8 Loi 2013-404 ouvrant le mariage aux couples de personnes de méme sexe. Conseil constitutionnel:
Décision 2013-669 DC (17/05/2013).

89



En Espafia los primeros debates se remontan a fines de los afios ’80. Desde
fines de los afios *90, algunas leyes de parejas de hecho de nivel autonémico incluyeron
también a las parejas homosexuales. A comienzos de los afios 2000 los partidos de
izquierda presentaron proyectos de reforma al Codigo Civil para permitir el matrimonio
entre personas del mismo sexo. Estos proyectos fueron rechazados. EI matrimonio
homosexual fue finalmente incorporado a la legislacion espafiola en el afio 2005 y en
2012 el Tribunal Constitucional declar6 que esa reforma legislativa es conforme a la
Constitucion 8

En los Estados Unidos el debate se abrié cuando en 1993 la Corte Suprema de
Hawai declar6 que la ley local que prohibia el matrimonio entre personas del mismo
sexo era inconstitucional, a menos que el Estado demostrara que habia una razon
suficiente para establecer una diferencia con las parejas heterosexuales. A partir de
entonces, hubo reacciones en sentidos opuestos. Muchos Estados aprobaron leyes
conocidas como DOMA (Defense of Marriage Acts) que impiden reconocer
matrimonios homosexuales. Una ley semejante fue adoptada en el &mbito federal en
1996.82 Algunos Estados incorporaron enmiendas constitucionales que prohiben el
reconocimiento del matrimonio homosexual celebrado en otro Estado. En cambio, las
Cortes Supremas de algunos Estados reconocieron el derecho de las parejas
homosexuales al matrimonio o a la unién civil. Ademas, algunos Estados reconocieron
legalmente un estatuto de union civil; o de unién de hecho para todo tipo de parejas.
Otros admitieron directamente el matrimonio homosexual.®® En 2013, la Corte Suprema
declaré que la DOMA federal es inconstitucional .2

En Canada la evolucién comenzo con la aceptacion de la extension del régimen
de las uniones de hecho también a las parejas homosexuales, primero por el gobierno de
Québec (1999) y luego por el gobierno federal de Canada (2002).8° Un paso importante
fue franqueado cuando varias provincias aceptaron un régimen de unién civil
intermedio entre el simple concubinato y el matrimonio. Unos afios después, algunos
tribunales comenzaron a cuestionar que la definicion del matrimonio, que es
competencia del gobierno federal, no abarcara también las parejas homosexuales, y
dictaron sentencias obligando a los funcionarios competentes a la celebracién de

81 ey 13/2005 que introduce reformas al Cddigo Civil estableciendo la igualdad de requisitos y efectos
del matrimonio homosexual y el matrimonio heterosexual. Para una perspectiva juridica (critica) sobre la
reforma ver Tirapu Martinez (2011; 2005) y Cafiamares (2007). Ver también Pichardo Galan (2008).
Tribunal Constitucional: Sentencia 198/2012.

82 The Defense of Marriage Act (1996).

8 Véase la lista completa, con una descripcion de la situacion en cada uno de los Estados, en las paginas
web de Marriage Equality in USA y de Lambda Legal, dos organizaciones de lucha por la igualdad de
derechos. Pueden contrastarse los datos de estas dos organizaciones progresistas con el reporte de la
organizacion conservadora Traditional Values Coalition. Véase una sintesis historica en Masci (2009).

8 Supreme Court of the United States: United States v. Windsor, 570 U.S. ___ (2013). En otro caso
sentenciado simultdneamente (Supreme Court of the United States: Hollingsworth v. Perry, 570 U.S.
[2013]) se rechazd por motivos formales el recurso de los proponentes de una ley estatal contraria al
matrimonio homosexual que habia sido declarada inconstitucional por un juez inferior.

8 The Civil Marriage Act (2005).

90



matrimonios entre personas del mismo sexo. Esta situacion fue uniformizada con la
aprobacién, en 2005, de la extension del régimen matrimonial a las parejas
homosexuales por una ley federal %

En América Latina algunos paises permitieron el registro de parejas de hecho
sin distinguir entre parejas homosexuales y heterosexuales, o habilitaron un mecanismo
de union civil accesible tanto a las parejas homosexuales como a las heterosexuales. En
algunos casos, estos regimenes reconocian sus antecedentes en sentencias de los
organos jurisdiccionales en su mas alta instancia que, por imperativo del principio de
igualdad, se referian a la necesidad de la equiparacion entre las parejas homosexuales y
las heterosexuales.®” En otros paises se tratd de medidas de tipo legislativo o incluso
constitucional.®

El primer pais en la region en reconocer el matrimonio homosexual fue
Argentina. Aqui se desarrollaron, en primer lugar, disposiciones locales que reconocian
cierto estatuto juridico a las parejas de hecho tanto homosexuales como heterosexuales.
En 2009 un juez declaré inconstitucional la prohibicién de que dos personas del mismo
sexo contrajeran matrimonio. En lo que se refiere a la regulacion legal de la cuestion, a
nivel federal, el Congreso habia tenido en tratamiento varios proyectos de matrimonio
homosexual que no habian prosperado. Finalmente, el proyecto de ley que autoriza los
matrimonios entre personas del mismo sexo fue aprobado en 2010.8°

Es fundamental insistir en que la regulacién del matrimonio homosexual
significa un paso mas en la secularizacion del matrimonio, aunque sea cierto que las
demandas de los grupos homosexuales no tenian como objetivo directo la
secularizacion, sino el reconocimiento juridico de su derecho al libre desarrollo de su
personalidad (Fernandez-Coronado, 2006: 106). Es decir, las demandas de los
colectivos homosexuales no buscaban secularizar el matrimonio, no era la suya una
lucha por alejar el matrimonio del modelo religioso, aunque de hecho estas demandas
tuvieron ese resultado.

La relacidn entre las reformas del régimen matrimonial que llevaron a una
ampliacion de su contenido subjetivo y las creencias y practicas de las comunidades
religiosas puede analizarse desde un doble punto de vista: externo e interno. En primer
lugar, los debates sobre la reforma al régimen matrimonial resultan externos a las
comunidades religiosas en el sentido de que se trata de la modificacion del régimen civil
del matrimonio, y no de un cambio en la concepcion teoldgica o espiritual que la
comunidad religiosa pueda tener al respecto. Una reforma al régimen civil sobre la

8 Ver para el caso de Canada Chamberland y Lebreton (2008). Ver también, Tahon (2005).

87 Corte Constitucional de Colombia: Sentencia C-029/09 (28/01/2009); Tribunal Supremo Federal de
Brasil: Sentencia de 05 de mayo de 2011. Ambas equiparan las uniones de hecho homosexuales y
heterosexuales.

8 Uruguay (2007); Ecuador (2008); Estados de México (2006) y Coahuila (2006), en México.

8 Para algunos comentarios juridicos (criticos) a la reforma legislativa argentina, ver Navarro Floria
(2011). Para una vision anterior a la ley, ver Capella Ottone y de Lorenzi (2004).

Para mas informacion sobre la situacion legal en relacién con las parejas homosexuales en el mundo
véase: Masci, Lozano-Bielat, Ralston y Podrebarac (2009).

91



familia de ninguna manera exige de las comunidades religiosas que modifiquen su
propia concepcion al respecto ni las obliga a celebrar uniones que no encajan dentro de
los requisitos que ellas han definido para esas celebraciones.

Sin embargo, a pesar de este caracter externo, hay al menos dos puntos de
contacto entre los debates sobre la modificacion del matrimonio y las comunidades
religiosas. El primer punto de contacto es que, en los Estados democraticos, las
organizaciones religiosas son instituciones de primer orden en la configuracion de la
opinidn publica, e intervienen en la esfera publica participando en los debates que alli
tienen lugar. Se plantea asi para las comunidades religiosas la cuestion de la toma de
posicion a este respecto. El segundo punto de contacto es menos general, y se refiere al
régimen legal de aquellos paises (como los Estados Unidos) en los que los ministros
religiosos actuan en cardcter de funcionarios publicos en la celebracion de los
matrimonios. Aqui el problema que se les plantea a las comunidades religiosas es si sus
ministros pueden (y en su caso, si deben conforme a sus reglas de funcionamiento)
oponerse a la celebracion de un matrimonio que, aunque satisface los requisitos
establecidos por la ley civil para la celebracion, se aparta de la concepcion teoldgica
dominante en el seno de esa comunidad religiosa.

El aspecto interno se refiere a los debates que pueden darse al interior de las
propias comunidades religiosas, sobre cual es la aproximacion mas adecuada a la
situacion de las parejas homosexuales desde la propia tradicién. Ademas, en el caso de
aquellas comunidades religiosas en las que existen opiniones divergentes, aparece la
cuestion de si es posible imponer algln tipo de sancion a quienes no se ajustan a la
posicién dominante dentro de la comunidad. En este trabajo solo nos enfocaremos en
los aspectos externos, haciendo alguna mencion puntual al aspecto interno cuando sea
necesario.

El posicionamiento de las organizaciones religiosas frente al cambio del
régimen legal del matrimonio en su ampliacion a las parejas homosexuales, o incluso al
reconocimiento de otros regimenes juridicos equiparables (parejas de hecho, uniones
civiles) en cuanto estan abiertos a las uniones homosexuales ha ido desde el rechazo
frontal hasta, en algunos casos, su aceptacion abierta. Sin embargo, en mayor 0 menor
medida la mayoria de ellas se han opuesto a la mutacion del régimen legal, y han
desplegado, tanto en el ambito estatal como en el internacional, su capacidad de
expresion y de presion para evitar los cambios que mencionamos mas arriba, con
resultados diversos.

La oposicion de estos grupos puede leerse como un rechazo a las tendencias
gue llevan a una pérdida de su influencia sobre las caracteristicas de la regulacion
familiar. El protagonismo religioso en las discusiones parlamentarias y en los debates
mediaticos denota una estrategia de conservacion de sus poderes institucionales. Dadas
las dificultades que los grupos religiosos experimentan en impartir las coordenadas de
sentido en las sociedades contemporaneas, el accionar de las entidades religiosas

92



hegemonicas, que han conformado a este respecto una suerte de ecumenismo de valores,
es una manifestacion de su ofensiva en la esfera publica (Esquivel, 2010).

Sin embargo, como también deciamos, aunque parezca paraddjico, lo que lleva
a las religiones a salir a escena es su propio retroceso. Como explica Marcel Gauchet
(2003: 38-39), el avance de la secularizacién como separacion entre lo religioso y lo
politico las obliga a mostrar su identidad diferenciada frente a esas tendencias. La
reaparicion de lo religioso bajo estas caracteristicas no corresponde, entonces, a un
retorno de lo religioso, sino mas bien a la adaptacion de la fe religiosa a las condiciones
modernas y posmodernas de la vida social y personal que no implican una
estructuracion religiosa de la experiencia humana.

La estrategia de los grupos religiosos (I): la Iglesia Catolica

En primera fila, la Iglesia Catolica se ha manifestado a través de su Catecismo
y de otros documentos rechazando de plano la posibilidad de un régimen juridico de
proteccion para las parejas homosexuales.®® Esta posicion se despliega en el contexto de
su conocida afirmacién de que solo la familia basada en una unién matrimonial
heterosexual es digna de proteccion. Por esa misma razén, la hostilidad de la doctrina
catdlica no estd limitada a las uniones homosexuales, sino a cualquier union (incluso
heterosexual), no basada en el matrimonio. Valga como ejemplo el siguiente extracto de
una declaracién del Pontificio Consejo para la Familia en respuesta a una resolucion del
Parlamento Europeo que llamaba a proteger las uniones de hecho, sean heterosexuales u

homosexuales:
«Esta Resolucién representa un grave y reiterado atentado contra la familia fundada en el

matrimonio, como unién de amor y de vida entre un hombre y una mujer, de la cual

naturalmente nace la vida. [...] Asimilar tales uniones de hecho, y méas aln las homosexuales, a

las uniones propiamente matrimoniales e invitar a que los Parlamentos legislen en este sentido,

¢no constituye un desconocimiento de la profunda aspiracion de los pueblos en su méas honda

identidad?».%

Lo mismo ha sucedido en las Conferencias Episcopales nacionales, que se han
manifestado contrarias a las reformas que culminaron en la adopcion del Pacto Civil de
Solidaridad y del matrimonio homosexual en Francia,® del matrimonio homosexual en

% |glesia Catdlica (1997): Catecismo de la Iglesia Catdlica, nimeros 1601-1666; Congregacion para la
Doctrina de la Fe (2003): Consideraciones acerca de los proyectos de reconocimiento legal de las
uniones entre personas homosexuales. Resulta obvio decir que esta oposicion a la regulacion civil de
cualquier forma de relacion para-matrimonial se corresponde, en el ambito interno de la Iglesia Catolica,
con la afirmacién de la total ilegitimidad de este tipo de uniones.

%1 Pontificio Consejo para la Familia (2000): Declaracion acerca de la Resolucién del Parlamento
Europeo del 16/3/2000 sobre equiparacion entre familia y “uniones de hecho”, incluso homosexuales.

% Conseil Permanent de la Conférence des Evéques de France (1998): Le PACS : une loi inutile et
dangereuse. Conseil Permanent de la Conférence des Evéques de France (2013): Déclaration publiée a

93



Espafia® y del matrimonio homosexual en Argentina,® por citar algunos ejemplos.
Algo parecido ha pasado en Estados Unidos.*®

Los documentos en los que la Iglesia Catolica expresa su posicion se dirigen a
los catolicos en general, y a los politicos cat6licos en particular. Pero los documentos
también estan dirigidos a los no catdlicos, ya que pretenden basarse en argumentos
racionales que podrian ser compartidos por todos (sobre este punto volveremos mas
abajo). Por otra parte, si bien se reconoce que solo la autoridad legitima tiene potestad
para establecer las normas reguladoras de la vida social, se hace hincapié en que todos
pueden y deben colaborar con la exposicion de ideas para que esas hormas respondan a
los principios de justicia, lo que legitima la toma de posicion por parte de la Iglesia.

La posicion catolica es un rechazo del momento més contemporaneo de
secularizacion del matrimonio: la secularizacion por eliminacion del requisito de
diversidad de sexo entre los contrayentes. He ahi porqué la Iglesia Catdlica choca tan
frontalmente con este tipo de reformas. No se trata solo de la variacién de uno de los
caracteres del matrimonio. Se trata de un paso mas en el camino de la des-
institucionalizacion de una entidad que la Iglesia concibe precisamente bajo el prisma
de su carécter institucional, y cuyos rasgos esenciales cree que estdn fuera de toda
disponibilidad tanto por parte del legislador como por parte de los propios
contrayentes.%

Por otra parte, la cruzada de la Iglesia Catolica se incardina en su ya larga
lucha contra la Modernidad. De hecho, la Iglesia Catolica llevd adelante una lucha
encarnizada contra el liberalismo modernizador del siglo XIX 'y no reconocié sino hasta
fecha muy reciente, y con reservas, la libertad de religién. En el ambito propiamente
matrimonial, la Iglesia Catdlica se opuso tanto a la regulacién del matrimonio civil por
parte del Estado como a las reformas que llevaron a la incorporacion del divorcio.
También se opuso a las leyes de educacion laica, de registro civil y de cementerios
civiles.

En este sentido, el Concilio Vaticano Il representa un momento ambiguo en la
relacién de la Iglesia con el mundo moderno. Por un lado es verdad que supuso una
reconciliacion, al menos parcial, de la Iglesia con la libertad de religién y el Estado
constitucional. De hecho, para los progresistas, el Concilio fue el punto de partida para
futuras reformas dentro de la Iglesia y fuera de ella. Por otro lado, sin embargo, luego

I'occasion de sa réunion mensuelle qui s'est tenue a Paris du 10 au 12 juin 2013 et suite & “la loi créant
un nouveau statut du mariage et de la filiation”.

% Comité Ejecutivo de la Conferencia Episcopal Espafiola (2004): En favor del verdadero matrimonio.
Comité Ejecutivo de la Conferencia Episcopal Espafiola (2005): Acerca de la objecion de conciencia ante
una ley radicalmente injusta que corrompe la institucion del matrimonio.

% Comision Ejecutiva de la Conferencia Episcopal Argentina, (2009): Declaracion sobre los proyectos de
ley de matrimonio homosexual. Conferencia Episcopal Argentina (2010): Comunicado de prensa que
insta al Gobierno portefio a apelar el fallo que autoriza el matrimonio de personas del mismo sexo.

% US Conference of Catholic Bishops (2003): US Catholic Bishops’ Administrative Committee Calls for
Protection of Marriage. US Conference of Catholic Bishops (2006): Bishops’ Administrative Committee
Reaffirms Support for Federal Marriage Amendment.

% Para un andlisis mas en detalle de la posicion de la Iglesia Catolica puede verse O’Leary (2010).

94



del Concilio tuvo lugar una reaccion conservadora manifestada en los papados de Juan
Pablo Il y Benedicto XVI. Para los conservadores, por ello, el Concilio no es un
programa a desarrollar, sino un limite maximo a no traspasar (Kepel, 2005).

La postura asumida por la Iglesia pos-conciliar durante el papado de Juan
Pablo Il hace pensar en la posibilidad de que estemos frente a la tercera gran crisis de la
relacion de la Iglesia con la Modernidad (la primera fue la lucha contra el liberalismo
del siglo XIX, patentizada en el Syllabus de Pio IX y la segunda la lucha contra el
modernismo de principios del siglo XX). Se trataria de una nueva etapa en la lucha del
catolicismo contra el mundo moderno, en la que reaparecen los sectores convencidos de
poseer la verdad frente al error de los adversarios. En esta nueva corriente de lucha
contra la Modernidad, cuya vanguardia esta constituida por los sectores integristas, las
cuestiones morales son uno de los campos de batalla predilectos. Y entre los temas
morales, todo lo relativo a la sexualidad recibe una atencién especial (Kienzler, 2000:
64-73).

La nueva reaccién antimoderna forma parte del proyecto de re-evangelizacion
de Europa y de Ameérica emprendido por la jerarquia romana. A comienzos de los afios
’90, Gilles Kepel ([1991]2005) sefialaba que la crisis de la Modernidad comenzada a
mediados de los afios *70 habia puesto en el tapete la necesidad para la Iglesia Catdlica
de re-cristianizar Europa. La crisis econdmica, el creciente peligro atdmico y ecolégico,
y luego la caida del blogue comunista como ultima gran utopia terrestre, hacian
necesario buscar un nuevo horizonte de sentido y la Iglesia Catdlica se mostraba lista a
proveerlo, con un proyecto de reconquista de la esfera publica. Esta reconquista se
realizaria desde abajo, recreando marcos de existencia comunitaria; y también desde
arriba, produciendo movimientos generadores de influencia politica.®”’

Como plantea Fortunato Mallimaci (2010) respecto al rol jugado por la Iglesia
Catdlica en la discusion del matrimonio homosexual en Argentina, la posicién catolica
es una reaccion integralista, antiliberal, super-ortodoxa y conservadora contra la
Modernidad. La Iglesia Catdlica estaria sobreactuando su posicion, como reaccion a la
situacion de pérdida de fieles y de devaluacion de su discurso moral. En definitiva, se
trata de una pérdida de su autoridad moral, fundamentalmente hacia el exterior, pero
también al interior de la propia Iglesia.

El nucleo de las criticas que la postura re-cristianizadora de la Iglesia dirige al
mundo contemporaneo estriba en el peligro de la soberbia de la razon y, mas
concretamente, de la razon heredada del Siglo de las Luces. La Iglesia se ve a si misma

% La re-cristianizacion de América Latina tiene caracteristicas particulares. La posicion que adopta la
Iglesia Catolica tiene que ver con los desafios que para ella supuso la nueva situacién democréatica
posterior a las dictaduras, que vino acompafiada por un pluralismo religioso floreciente. La puesta en
discusion de la hegemonia religiosa catolica, juntamente con el creciente pluralismo democratico, hace
cada vez mas dificil a la Iglesia Catolica el imponer su agenda moral. Aunque ella se ha acostumbrado
poco a poco a la democracia, todavia no se ha acostumbrado a un contexto de reconocimiento de las
libertades civiles y derechos de las minorias. En definitiva, le cuesta aceptar la pérdida del estatus de
iglesia, en el sentido weberiano del término (Freston, 2010). Sobre las estrategias de re-evangelizacion de
América Latina ver Graziano (2007).

95



como el Unico recurso eficaz contra el Estado totalitario que naci6é de la llustracion.
Efectivamente, en los discursos religiosos catolicos sobre las reformas matrimoniales no
son infrecuentes las acusaciones de totalitarismo dirigidas al Estado. Hay que sefialar
ademas que el enemigo de la fe catdlica estd muy bien elegido: la contractualizacién del
régimen matrimonial es una clara consecuencia de una opcion liberal ilustrada sobre el
matrimonio.

La estrategia de los grupos religiosos (I1): las iglesias protestantes

La diversidad de posiciones sobre el matrimonio y las uniones homosexuales
entre las comunidades protestantes, por contraposicion a la unidad catolica, es una
consecuencia del pluralismo y de la descentralizacion del protestantismo. Esta
diversidad se expresa tanto en el plano interno (bendicion de parejas homosexuales,
celebracion de matrimonios homosexuales) como en el plano externo (apoyo o rechazo
de las iniciativas de regulacion civil). En general las comunidades luteranas han tenido
una posicion de mayor aceptacion, permitiendo desde la bendicién de las parejas
homosexuales hasta su matrimonio religioso en algunos casos,*® aunque no hayan sido
los promotores de las transformaciones en la legislacion civil. Las iglesias de la familia

% La Iglesia Luterana de Suecia (que dejé de ser iglesia oficial en el afio 2000) aceptd, luego de la
incorporacion a la legislacion estatal, la celebracion de matrimonios de personas del mismo sexo (ver el
informe sobre el tema elaborado por la Iglesia Luterana de Suecia: Information on the decision regarding
same-sex marriages). La Iglesia Luterana de Noruega (iglesia nacional), estad dividida en cuanto a la
consideracion teoldgica de la homosexualidad (ver la resolucion del sinodo de obispos de 2007
Appointment and ordination in the Church of Norway of homosexuals living in partnership.
Consequences of the Doctrinal Commission's 2006 statement). La Iglesia Luterana de Finlandia (iglesia
nacional), no celebra matrimonio ni bendice uniones homosexuales, pero aprobd una oracion de
intercesién para estos casos (ver The General Synod approved guidelines on facing same-sex couples de
2010). La Iglesia Luterana de Dinamarca (iglesia nacional) acepta la bendicién de las parejas
homosexuales, aunque los ministros individuales pueden oponerse por razones teoldgicas (ver el informe
de prensa de la Iglesia The Danish Government: Same-sex couples are to be able to marry in church). La
Iglesia Protestante Unida de Holanda (resultado de la fusion de la Iglesia Reformada de Holanda, la
Iglesia Evangélica Luterana y el grupo de lIglesias Reformadas en Holanda) llama a la no discriminacion
de los homosexuales y, aunque no les permite el acceso al matrimonio, si otorga bendiciones a las uniones
homosexuales (ver la informacion The Uniting Protestant Churches in the Netherlands and
homosexuality). Las iglesias luteranas en Alemania se expresan en el sentido de la preeminencia del
matrimonio heterosexual, pero en contra de la discriminacion de las parejas homosexuales y a favor de
permitir la bendicion de este tipo de uniones (ver los documentos EKD supports blessing for homosexuals
as part of pastoral care y Improve the legal status of homosexual partnerships).

96



anglicana se muestran divididas.®® También las iglesias reformadas (de origen
calvinista) tienen opiniones diversas.%

La posicién publica de las iglesias protestantes, en aquellos paises en los que se
discutié la adopcion de un estatuto legal que permitiera la union civil o el matrimonio
entre personas del mismo sexo, es muestra de su diversidad teoldgica y politica. Las
iglesias protestantes estadounidenses tienen posiciones divididas. De hecho, el
tratamiento de la homosexualidad, la ordenacion de ministros gays o lesbianas y la
celebracion de uniones de personas del mismo sexo constituyen, desde los afios *80, una
de las principales causas de division de las iglesias estadounidenses (Coulmont, 2004:
A7).

En razdn del hecho de que en muchos Estados los ministros religiosos tienen
competencia para la celebracion de matrimonios bajo el régimen civil o de uniones
civiles, la adopcion de un régimen legal que permite el acceso a esas figuras por parte
de parejas homosexuales obliga a las iglesias a tomar una decision sobre su futura
actuacion. Asi, mientras algunas iglesias han aceptado este nuevo rol conferido por la
legislacion estatal, otras han solicitado salir del sistema o al menos obtener excepciones
respecto de las parejas homosexuales (Coulmont, 2008: 74-75).

Las iglesias bautistas,’® las metodistas'®? y los mormones!®® se oponen
frontalmente a cualquier reconocimiento de las uniones homosexuales. En cambio, las
iglesias episcopalianas,*® las evangélico-luteranas'® y las presbiterianas'® se ubican en
posiciones mas flexibles.

% La Iglesia de Inglaterra tiene una posicion semejante a la de la Iglesia Catdlica (ver la resolucion
episcopal sobre las uniones civiles House of Bishops issues pastoral statement on Civil Partnerships). En
un sentido semejante se expresd la Iglesia Anglicana de Sudafrica (Statement from The Church of the
Province of Southern Africa). En cambio, los obispos de New Westminster, en Canada, aprobaron la
posibilidad de otorgar la bendicién a las parejas homosexuales (New Westminster Synod and Bishop
approve same-sex blessings). Sobre la Iglesia Episcopaliana (rama estadounidense de la comunidn
anglicana) ver mas abajo.

100 ver la diversidad de opiniones al interior de la Iglesia de Escocia (A challenge to unity: same-sex
relationships as an issue in theology and human sexuality). La Federacion de Iglesias Protestantes de
Suiza se mostro a favor de la aprobacion de la ley sobre uniones civiles (ver el documento Couples du
méme sexe. Loi sur le partenariat enregistré). Ver mas arriba las menciones a las iglesias reformadas en
Alemania y Holanda; y mas abajo las menciones a las iglesias reformadas estadounidenses.

101 American Baptist Churches USA (2009): Responses / Actions Pertaining to Homosexuality.

102 United Methodist Church (2009): Council Rejects Resolution on Same-Sex Marriages. United
Methodist Church (2008): What is the Denomination’s Position on Homosexuality?

108 The Church of Jesus Christ of Later-day Saints (1995): The family: A Proclamation to the World. The
Church of Jesus Christ of Later-day Saints (2006): Same-Gender Attraction. Aungue no sea estrictamente
una iglesia protestante, hemos decidido incluirla aqui por su cercania con las posiciones mas rigidas de
estas iglesias.

104 Episcopal Church (2010): Standing Commission on Liturgy and Music Response to 2009 Resolution
CO056: Liturgies for Blessings.

105 Evangelical Lutheran Church in America (2009): Social Statement: Human Sexuality: Gift and Trust.
Evangelical Lutheran Church in America (1996): Sexuality: Some Common Convictions.

106 preshyterian Church (2010): Civil Unions and Marriage Issues: Questions and Answers. Preshyterian
Church: Family Paper Approved: Assembly also Adopts Call Affirming Civil Rights of Same-Sex Couples.
Ver Coulmont (2008).

97



Tal vez la mejor manera de abordar este tema no sea partir de las fronteras
inter-denominacionales, sino analizar los diferentes grupos que se forman al interior de
las iglesias protestantes (e incluso del catolicismo estadounidense) y sus estrategias de
accion. En efecto, parece correcto decir que la distincion entre liberales y conservadores
atraviesa el interior de la mayoria de las denominaciones, por lo que no es extrafio ver la
formacion de grupos de activistas homosexuales que, desde fines de los afios ’60,
intentan modificar las practicas internas de las iglesias a las que pertenecen (Coulmont,
2003: 74-75). Paralelamente, no se puede descartar que las posturas mas aperturistas de
algunas denominaciones sean una estrategia destinada a aumentar (o al menos, a evitar
una disminucion en) el nimero de fieles (Coulmont, 2003: 81).

En Estados Unidos, la oposicion proveniente de algunos think tanks y lobbies
de orientacion conservadora refuerza la de las comunidades religiosas. Es significativo
consultar las agendas de organizaciones como Christian Coalition of America, Christian
Voice, The Traditonal Values Coalition o The Heritage Foundation. Ellas incluyen la
defensa del matrimonio tradicional y de las DOMA que se han ido aprobando en los
diferentes Estados.'%’

La postura de radical oposicién tanto en algunas comunidades protestantes
estadounidenses como, més claramente, en los lobbies conservadores de raiz cristiana se
encuadra en la histérica ubicacion de estos grupos en contra de la homosexualidad. El
énfasis en las cuestiones sexuales existia ya en los fundamentalistas de comienzos del
siglo XX, que rechazaban el darwinismo no solo porque suponia un cuestionamiento de
su interpretacion literal de la Biblia, sino también porque, creian ellos, rebajaba al ser
humano al nivel de la animalidad (y en particular, de la bestialidad sexual). Para muchos
grupos fundamentalistas, el feminismo y la homosexualidad son enfermedades contra
las que hay que luchar. EI miedo fundamentalista a la incertidumbre se traduce en este
campo como temor a las transformaciones sexuales de la época, del mismo modo en que
se manifiesta como temor a los cambios cientificos (Armstrong, 2004: 348-392).

Las cruzadas de los fundamentalistas estadounidenses por la preservacion del
pudor femenino, en contra del aborto y de la homosexualidad (no solo del matrimonio
homosexual, sino mas simplemente de la despenalizaciobn de las précticas
homosexuales) se asocian a su lucha por la preservacion de los roles de género
tradicionales. El énfasis puesto en estos temas parece sugerir la intensidad del vinculo
que ellos ven entre la supervivencia de la sociedad y el mantenimiento de los roles
tradicionales de género (Armstrong, 2004: 348-392).

El fundamentalismo ataca la Modernidad, en tanto esta obliga a la religion a
reducir su alcance y limitarse a la esfera personal y domeéstica, renunciando a la
direcciéon de la cosa publica. ElI fundamentalismo es un rechazo del discurso de la

107 Véase la posicion de Christian Voice, Christian Coalition, Traditional Values Coalition y The
Heritage Foundation.

98



Modernidad que implica no solo la igual libertad de todos, sino también la distincion
entre lo publico y lo privado.

Sin embargo, estas campafas tienen pocas perspectivas de éxito, por las
propias contradicciones internas del protestantismo. En efecto, muchas de las cosas a las
que los protestantes radicales se oponen, utilizando su prédica religiosa, no son
manifestaciones meramente incidentales de las sociedades modernas, sino que estan
enraizadas en las propias bases individualistas y liberales de estas sociedades. Bases
individualistas y liberales cuyo surgimiento estd intimamente ligado al nacimiento y
desarrollo del mismo protestantismo (Bruce, 2003).

En cualquier caso, hay que insistir en que no todas las comunidades
protestantes estadounidenses se han opuesto a las transformaciones del régimen
matrimonial y que no toda oposicion es una manifestacion de un irreductible
fundamentalismo. Si la opcion teoldgica de la comunidad religiosa consiste en no
bendecir uniones ni celebrar matrimonios homosexuales, como eleccion puramente
interna, no puede calificarse de fundamentalista. EI fundamentalismo consiste, en
cambio, en el intento de imponer la propia opcidn teol6gica como opcidn politica.

En qué medida las posiciones de las comunidades protestantes estadounidenses
pueden verse trasladadas a otras comunidades protestantes en el resto del mundo es una
cuestion abierta. Sigamos con los ejemplos. En Espafia, la Federacion de Entidades
Religiosas Evangélicas se pronuncio a favor del reconocimiento de ciertos derechos a
las parejas homosexuales, pero no dentro del régimen juridico del matrimonio, sino de
una institucion especial que se cree al efecto. Al expresar su punto de vista las iglesias
evangélicas espafiolas dejaron expresa constancia de que la gran mayoria de los
protestantes defiende la separacion entre la iglesia y el Estado y la obligacion del
Gobierno de legislar a favor de todos los ciudadanos, aunque el sentido de esa
legislacion no coincida con la vision cristiana que ellos profesan.® La Federacion
Protestante de Francia y el Consejo Nacional de los Evangélicos de Francia tienen
posiciones matizadas.®

Un ejemplo de oposicién radical puede hallarse en algunas iglesias evangélicas
latinoamericanas. Por ejemplo, la Alianza Cristiana de Iglesias Evangélicas de
Argentina!® y la Federacion Confraternidad Evangélica Pentecostal (también de
Argentina) convocaron una manifestacion en contra de la aprobacion legislativa del
matrimonio homosexual, postura de la que se desvinculd expresamente la tercera gran

108 Federacion de Entidades Religiosas Evangélicas de Esparia (2005): Consideraciones sobre el proyecto
de ley para la equiparacién de derechos de las uniones matrimoniales entre personas del mismo sexo.

109 Fédération Protestante de France (2002): Eglise et homosexualité : dossier de travail - document de
base. Conseil National des Evangeliques de France (s/f): Que croient les évangéliques ?

110 Alianza Cristiana de Iglesias Evangélicas de la Argentina (2003): Homosexualidad: reafirmando
valores evangélicos. Alianza Cristiana de Iglesias Evangélicas de la Argentina (2009): Postura de
ACIERA respecto al matrimonio y la homosexualidad. Federacion Confraternidad Evangélica Pentecostal
(2010): Masiva concurrencia evangélica a la plaza de los dos Congresos.

99



organizacion evangélica argentina (y la més antigua de todas), la Federacion Argentina
de Iglesias Evangélicas.'!

La intervencion publica de los grupos religiosos

Este rapido analisis nos permite hablar de tres grandes posiciones posibles
frente a la regulacion de las uniones homosexuales. En primer lugar, podemos encontrar
la situacion de oposicion radical a cualquier tipo de regulacion que implique conferir a
las parejas homosexuales, total o parcialmente, derechos que tradicionalmente han sido
reconocidos al matrimonio. Esta ha sido la posicion de la Iglesia Catdlica, de algunas
ramas del protestantismo estadounidense (metodistas, bautistas) y de algunos grupos de
la comunién Anglicana (Iglesia de Inglaterra).

Esta fuerte oposicidn, sin embargo, no ha impedido que se regularan regimenes
de protecciéon de los colectivos homosexuales en aquellos lugares en los que estos
grupos religiosos tienen una posicion dominante. Asi, no deja de ser significativo que
dos de los paises que han dado el maximo grado de proteccién, mediante la regulacion
del matrimonio para las personas del mismo sexo, hayan sido paises catélicos: Espafia y
Argentina. También en algunos Estados de México, otro pais catolico, se ha dado esta
situacion. Pareciera como si en algunos paises catélicos se reprodujeran los patrones de
secularizacion que tuvieron lugar a fines del siglo X1X y principios del XX, menguando
la incidencia religiosa en el orden juridico contra la oposicién de la religion dominante.

En los Estados Unidos, dado un panorama religioso mucho mas diverso, es mas
dificil hacer afirmaciones generales. Sin embargo, pueden sefialarse algunas
correlaciones interesantes. Asi, la totalidad de los Estados surefios del Bible Belt han
aprobado prohibiciones constitucionales de reconocimiento de matrimonios
homosexuales y otros tipos de uniones homosexuales, prohibiciones constitucionales de
reconocimiento de matrimonios homosexuales o prohibiciones legales de
reconocimiento de matrimonios homosexuales. Y ninguno de ellos ha regulado ningln
tipo de union civil o registro para tales parejas.'? También han sido aprobadas esas
prohibiciones en los Estados donde la presencia de los mormones es fuerte.

En cambio, los Estados del Noreste en los que se ha aprobado el matrimonio
homosexual muestran una fuerte presencia de grupos catélicos, que son entre el 30% y
el 40% de la poblacion, por encima de las iglesias protestantes. Esto mostraria una
menor efectividad de los catdlicos para hacer valer sus posturas en las discusiones
publicas. Esta idea vendria a ser confirmada por el hecho de que aquellos Estados que

111 Federacion Argentina de Iglesias Evangélicas (2010): La FAIE no adhiere ni apoya la marcha “Un
mensaje de los nifios: Queremos Mamd y Papd ™.

112 |_a distincion es importante, dado que un Estado podria prohibir el reconocimiento de los matrimonios
homosexuales celebrados en otro Estado, pero admitir un estatuto de unién civil o registro de parejas en
su propio territorio. Los datos de pertenencia religiosa pueden ser consultados en el Pew Forum on
Religion and Public Life.

100



han aprobado estatutos de uniones civiles no matrimoniales son ya Estados de
predominio catolico, ya los Estados del Este donde se encuentran los niveles de
indiferencia religiosa més altos de los Estados Unidos.

Resulta interesante sefialar que el entrecruzamiento de posiciones ha llevado a
la conformacion de peculiares alianzas entre los grupos religiosos. Asi, por ejemplo, en
Argentina, la Iglesia Catolica ha mantenido en las Ultimas décadas una mejor relacién
con el protestantismo historico que con el protestantismo Pentecostal. Sin embargo,
dado que los protestantes historicos eran mucho mas flexibles que el catolicismo
respecto de los matrimonios homosexuales, la Iglesia Catolica se vio en un curioso
acercamiento a la posicion mas radical del Pentecostalismo.

La segunda posicion esta ejemplificada por aquellas comunidades protestantes
que adoptan posturas favorables al reconocimiento de las uniones homosexuales, cuyo
caso mas radical sea tal vez el de la Iglesia Luterana de Suecia, que acepta incluso
celebrar matrimonios homosexuales. No deja de tener significacion que se trate de las
iglesias luteranas de aquellos paises que mejor se adecuan a la descripcion clasica de la
secularizacion.

Finalmente, la tercera categoria es intermedia a las dos anteriores, y
corresponde a las iglesias cristianas que caen entre los dos polos del espectro. Resultaria
muy interesante hacer una comparacion de estas aproximaciones cristianas con las de
otras religiones como el judaismo o el Islam, pero tal andlisis nos alejaria de nuestro
objetivo en este trabajo.!™

Los partidarios de la secularizacion politica pueden haber sido sorprendidos
por las apariciones de los grupos religiosos en el debate sobre el matrimonio. Tal vez
hayan sido sorprendidos, mas genéricamente, por el renovado protagonismo de la
religion en la politica. Seguramente buena parte de esa sorpresa se haya debido a la
extensa difusion de las teorias clasicas de la secularizacion que habian pronosticado una
retirada mas o menos definitiva.

Sin embargo, como dijimos en el capitulo 1, la secularizacion ha de
interpretarse no como un proceso lineal de desaparicion de lo religioso, sino como un
proceso de transformacién, en el que algunas formas religiosas desaparecen, mientras se
desarrollan reacciones contra esa tendencia y nuevas formas religiosas toman su lugar.
La permanencia de lo religioso en sociedades modernas y posmodernas, y en particular

113 El Islam condena, mayoritariamente, la homosexualidad. Algunas corrientes reformistas, como la
ejemplificada por el intelectual Tarig Ramadan (2011: 125-126), al tiempo que rechazan las uniones
homosexuales porque no cuadran con el plan divino para los seres humanos, se manifiestan a favor del
respeto por las personas homosexuales.

Entre los judios, los reformistas apoyan la extension de derechos, incluido el matrimonio, a las parejas
homosexuales, aunque permiten a los rabinos decidir si ofician los matrimonios o no. Entre los
conservadores la posicion es la contraria: no se acepta el matrimonio homosexual en general, pero se deja
libertad a los rabinos. Entre los ortodoxos, finalmente, no hay lugar para el matrimonio entre personas del
mismo sexo. Por ejemplo, en los Estados Unidos hay grupos judios (como Alliance for Jewish Renewal,
Central Conference of American Rabbis, Reconstructionist Rabbinical Association, Reform Judaism) que
estan a favor de la proteccion juridica de las parejas homosexuales o que incluso dan su bendicion a este
tipo de uniones.

101



de lo religioso fundamentalista, se relaciona con el despliegue de una ética de la
separacion: la creacion de una contracultura opuesta a la corriente secular (Armstrong,
2004: 393-453). La continuidad contemporanea de la secularizacion en sus dimensiones
de diferenciacion funcional y privatizacion religiosa (de las que la transformacion de la
regulacién matrimonial es un caso paradigmatico) no significa una paralela desaparicion
de las creencias religiosas como motivacion de las conductas.

Grupos religiosos, argumentos religiosos vy
deliberacién publica

Luego de hacer, en el apartado anterior, un rapido repaso de las posiciones de
los grupos religiosos mas significativos en Europa y Ameérica en relacion con las
transformaciones del matrimonio que han permitido las uniones homosexuales, daremos
en este apartado un salto conceptual. ElI enfoque del apartado anterior ha sido de
caracter historico o, si se quiere, historico-sociologico. El enfoque que proponemos
ahora pasa al plano de la filosofia politica y juridica. Se trata ya de analizar, desde el
angulo de la filosofia normativa cuéles son, en un contexto de debate democratico, las
condiciones de legitimidad de las intervenciones realizadas por los grupos religiosos en
contextos como los descritos en el apartado anterior.

Las intervenciones publicas y sus argumentos

Hemos insistido a lo largo de este trabajo en el hecho de que la esfera pablica
que se construyé a partir de la Modernidad es una esfera publica secular. Esto suele
sintetizarse en la expresion segun la cual las creencias religiosas son una cuestion
privada. Sin embargo, también hemos visto que esta caracterizacion, atractiva por su
simplicidad, debe complejizarse un poco mas.

La distincion publico / privado es mucho méas que un simple y claro par
binario. Publico y privado son expresiones polisémicas, que manifiestan oposiciones
que pueden darse en diferentes niveles. Como sabemos, publico puede significar estatal,
abierto al publico (o sea a la generalidad de las personas), conocido por todos, etc.;
puede hacer referencia a un espacio fisico, institucional o discursivo; puede también
significar aquello que a todos atafie; etc. Otro tanto puede decirse de la voz privado.
Asi, entre lo publico estatal y lo puramente privado (en alguna de sus acepciones) existe
un espacio publico no estatal mas o menos amplio, colmado por sus propias dindmicas.
Aqui entran las instituciones de la sociedad civil y aqui se desarrolla la discusion
democratica que otorga —al menos como ficcién democréatica— la base de racionalidad
que se espera de las normas propias de un Estado constitucional.

102



Podemos preguntarnos cual es el peso que se ha de atribuir a las intervenciones
de los actores de la sociedad civil en los debates que tienen lugar en la esfera publica no
estatal. Para aclarar el lenguaje, recordamos que tomamos aqui la expresion esfera
publica en el sentido de un espacio discursivo ideal en el que, mediante el intercambio
de argumentos tendientes a persuadir a los demas ciudadanos que participan en esa
esfera, se justifican las decisiones publicas (entendiendo publico en su sentido mas
amplio como aquello que atafie a todos). ¢Cudl es el rol de los lideres religiosos y de
los ciudadanos religiosamente motivados en este debate? Si es verdad que esta esfera
publica democratica es una esfera secular, ¢tienen en ella cabida argumentos y valores
religiosos?

Aclaramos desde ya que no nos preguntamos aqui por la libertad de expresion
de los lideres religiosos o de los ciudadanos que actian movidos por motivaciones
religiosas. Esto parece estar suficientemente claro: los actores religiosos tienen el
derecho a hablar y a ser escuchados. El problema que aqui se plantea es otro: no
estamos en el campo del comportamiento politico efectivo de los actores motivados por
sus convicciones religiosas y de la proteccion de su derecho constitucional a expresarse.
Lo que aqui se plantea es una cuestion conceptual relativa a si las razones religiosas son
bienvenidas en el debate publico.

Algun sector de la opinién liberal, muy restrictivo en cuanto al rol politico que
corresponde a los actores religiosos, cree que las organizaciones religiosas deberian
abstenerse de promover cualquier politica publica, en cuanto implicara restriccion de
libertades. Robert Audi ha sostenido el llamado principle of political neutrality, que
implicaria tal restriccion respecto de las organizaciones religiosas y de sus
representantes actuando en caracter de tales. Aunque Audi admite que la restriccion no
puede ser entendida en un sentido tan estrecho que implicara una exclusién de cualquier
tipo de cuestién moral que pudiera ser politicamente debatida, cree que ella es necesaria
para evitar fracturas religiosas e incluso dominacion religiosa. Para los ministros de las
organizaciones religiosas existiria una obligacion de observar una clara distincion entre
sus puntos de vista politicos de caracter personal y los puntos de vista politicos que
pueden adoptar en el ejercicio de su cargo, de evitar que sus orientaciones politicas
personales dominen su conducta como clérigos, y de abstenerse de promover, en tanto
lideres religiosos, normas que impliquen una restriccion de libertades (Audi, 1997: 40-
46).

Maés alla de cuél sea la valoracion que se haga del punto de vista de Audi,
parece claro que no puede llevar a una restriccion de la libertad de palabra de los lideres
religiosos o de las personas religiosamente motivadas. En el mejor de los casos, puede
representar un reclamo ético ideal de auto-restriccion dirigido a estos sujetos.

En el mismo nivel del principle of political neutrality de Audi se encuentra la
propuesta de Gustavo Zagrebelsky de que los grupos religiosos que intervienen en el
debate publico renuncien a la arrogancia de creerse poseedores de la verdad. Desde

103



luego esto no quiere decir que los ciudadanos religiosos deban ser excluidos del debate
sobre los temas fundamentales de la convivencia social. Pero han de saber que al entrar
en €l deben deponer cualquier pretension de infalibilidad que pueda derivarse de su
actuacion como apéndice de un poder jerarquico y dogmatico (Zagrebelsky, 2010: 71-
80).
«¢,Qué sentido tendria la libre discusion democrética si una parte dijera “haced lo que querais,
yo no estoy dispuesta a escucharos (pero vosotros debéis escucharme a mi), porque yo tengo la

verdad en el bolsillo, no necesito andar buscandola”?» (Zagrebelsky, 2010: 78).

Detrés de estas posiciones restrictivas late una cuestion mas profunda, relativa
al rol pablico que puede desempefiar la religion en una sociedad democrética. Asi,
mientras hay quienes creen que la religion puede ser una valiosa fuente de participacion
y socializacion ciudadana (Diaz-Salazar, 2007: 161-176; Segers, 1998) otros piensan
que los valores religiosos pueden afectar el proceso democratico (Jelen, 1998: 29-30).
De hecho, aunque no haya resistencia religiosa al proceso democratico en si mismo (por
ejemplo, no hay reclamaciones religiosas de abolicion del sistema bicameral), puede
suceder que se ataquen determinadas prerrogativas sustantivas de que gozan los
ciudadanos. En la medida en que algunos grupos religiosos anteponen su compromiso
con un determinado resultado (basado en sus creencias religiosas) al compromiso con
los procedimientos democraticos se estaria socavando la justificacion mas importante de
la que disponen los gobiernos democraticos: la legitimidad del proceso bajo el cual la
deliberacion es conducida (Jelen, 1998: 32).

Una cuestion diferente de la de la intervencion de los lideres religiosos y de los
ciudadanos motivados por la religion en los debates publicos es el modo en esa
intervencion tiene lugar. Volvamos al ejemplo del que hablabamos maés arriba. Alli nos
referimos a los debates sobre la modificacion del régimen matrimonial en diferentes
paises. Vimos como los grupos religiosos habian intervenido en este debate, en general
manifestando una postura contraria. Esta posicion contraria se resolvia sea en un
rotundo rechazo a cualquier reforma que abriera el campo matrimonial a las parejas del
mismo sexo, sea en un rechazo matizado que proponia algunas soluciones de
compromiso (por ejemplo, que se reconocieran derechos a las parejas homosexuales, sin
reconocer un derecho al matrimonio).

Si se mira desde una perspectiva global, los argumentos dados por los grupos
religiosos pueden agruparse en dos grandes categorias. Por un lado, los argumentos
propiamente religiosos. Por otro, los argumentos no religiosos (al menos a primera
vista) tomados de su concepcion del derecho natural.

El primer grupo de argumentos es el de tipo religioso. Asi, cuando se dice que
la ley civil no puede permitir el matrimonio entre personas del mismo sexo porque
segun el testimonio de los Evangelios la union matrimonial exige la diversidad de
sexos, 0 porque en el relato de la Creacidn la union sexual representada en la primera
pareja de seres humanos era una union heterosexual. EIl segundo grupo de argumentos

104



es el que remite a una idea de la naturaleza humana y de la ley natural que la rige segun
la cual, se sostiene, el matrimonio exigiria la diversidad de sexos. La discusion respecto
de la naturaleza del matrimonio, o del caracter del matrimonio como institucion de
derecho natural, se sitla asi en el contexto mas amplio de la discusion sobre la
ubicacion de las tesis iusnaturalistas en una sociedad politicamente secularizada.

Dado que la coercion ejercida por el Estado necesita ser justificada, es posible
preguntarse qué rol han de jugar las razones religiosas en la justificacion de las acciones
del Estado. Méas concretamente, en un contexto de pluralismo religioso, ¢son las razones
religiosas suficientes para justificar normas para las que no hay justificacion racional-
secular?, ¢pueden servir las razones religiosas para reforzar razones seculares?, en caso
de conflicto entre argumentos religiosos y argumentos seculares ¢hay algin orden de
preferencia?'*

La respuesta del liberalismo ortodoxo

La respuesta liberal dominante a las preguntas que planteamos en el
subapartado anterior es que la razén publica solo puede estar basada en argumentos
fundados en la racionalidad comun compartida, y que esta racionalidad comun
compartida es una racionalidad secular. Las justificaciones religiosas son argumentos
que no corresponden a la razon publica, sino a las doctrinas particulares de algunos
ciudadanos que, por estar formuladas en términos no racionales, no son comprensibles
por los demés ciudadanos. Asi, se debe escuchar tambiéen a los actores religiosos, como
a cualquier otro sujeto, con tal de que sus argumentos no sean religiosos, sino racional-
seculares. Desde esta perspectiva, solo son admisibles en el debate las razones
universalmente comprensibles (y por ello racionales), que se identifican con razones
seculares. La esfera publica democratica es racional o, mas precisamente, racional-
secular.

Por ello el punto de vista dominante en el pensamiento liberal es que las
razones religiosas juegan solo un rol limitado en la justificacion de las acciones
estatales. Segun esta perspectiva los ciudadanos no pueden promover leyes para las que
no existen justificaciones racionales y seculares. Es lo que se ha llamado la doctrina de
la restriccion religiosa: la existencia de argumentos solamente religiosos no es
suficiente para justificar una decisién publica. Un ciudadano de una democracia liberal
puede abogar por la implementacion de una determinada norma solo en el caso de que
razonablemente crea tener una justificacion racional-secular plausible para la norma, y
que esté dispuesto a ofrecerla en la discusion politica.

Los argumentos que se dan a favor de la doctrina de la restriccion religiosa
pueden ser clasificados en tres categorias: que restringir los argumentos religiosos

114 pyede verse este planteamiento en Eberle y Cuneo (2008).

105



permite evitar guerras civiles y religiosas; que una norma coercitiva basada en criterios
religiosos puede generar ira y frustracion de parte de quienes sufrirdn la norma sin
compartir sus fundamentos; que dado que toda coercion tiene que ser justificada frente a
los ciudadanos a quienes se aplica, la norma que carezca de justificacion racional (es
decir, valida para todos los ciudadanos) serd ilegitima (Eberle y Cuneo, 2008).

La idea subyacente a estos argumentos es que la vida democratica esta basada
en ciertos valores y préacticas, a los que la religion puede socavar. La religion seria
potencialmente incompatible con la deliberacion publica democréatica por dos razones.
En primer lugar, porque las creencias religiosas no proveen justificaciones suficientes
para las decisiones politicas. En segundo lugar, porque la autoridad que la religion
ejerce sobre sus adherentes amenaza la base comun de la que depende la democracia: un
compromiso compartido sobre los procesos democraticos. Ademas, en un sentido
complementario podria decirse que la participacion en la politica podria incluso socavar
las auténticas creencias religiosas. EI punto es que la religion estd generalmente basada
en una forma de revelacion divina, que puede estar o no de acuerdo con los
requerimientos seculares del discurso democratico. EI acomodarse a las demandas
seculares podria significar, para las perspectivas religiosas, un riesgo de subvertir el
caracter sobrenatural de sus creencias (Jelen, 1998: 32-38).

La propuesta liberal ortodoxa suele ser llamada liberalismo justificatorio: las
decisiones publicas, para ser legitimas, han de estar publicamente justificadas. Y estan
publicamente justificadas cuando estan basadas en argumentos accesibles a todos. Esta
propuesta es coherente con una justificacion contractualista del poder que exige una
comunicacion racional entre todas partes del contrato. Si se interpreta la sociedad como
una asociacion de individuos libres e iguales que se gobiernan a si mismos surge
inmediatamente la necesidad de la justificacion reciproca de las actitudes politicas de
los contratantes en términos de una interpretacion razonable de principios compartidos.

Las razones religiosas quedan entonces excluidas del debate publico, porque no
son comprensibles por todos los ciudadanos. Pero, ¢(qué sucede con las razones
racional-seculares (por ello comprensibles por todos) que sin embargo manifiestan un
punto de vista particular (porque representan, por ejemplo, solo los intereses de un
grupo)? Aunque la visién dominante en los sectores liberales excluya los argumentos no
seculares, no opta por la misma exclusion cuando se trata de argumentos provenientes
de doctrinas comprensivas seculares (Eberle y Cuneo, 2008).

Dentro de la perspectiva liberal dominante hay dos variantes. Por un lado, una
perspectiva fuerte, que exige que las razones seculares no solo existan como respaldo a
la accidn estatal, sino que también motiven a los ciudadanos a actuar en ese sentido.
Segun la perspectiva débil, por otro lado, es suficiente que existan razones seculares
aunque los ciudadanos actlien motivados por sus razones religiosas; no importaria si el
motivo ultimo de los ciudadanos es religioso, con tal de que pudieran traducir su interés
religioso en términos seculares.

106



Robert Audi se ubica dentro de la perspectiva liberal dominante: solo son
admisibles en el debate los argumentos secular-racionales.!® Y dentro de esta
perspectiva, opta por la variante fuerte: no solo deben darse argumentos seculares, sino
que son estos los que deben motivar la actuacion de los agentes. Para Audi, la virtud
civica en una democracia liberal implica una cierta responsabilidad de participacion
politica. En esta participacion, existe una obligacion prima facie de no promover
ninguna ley o politica pablica que restrinja la libertad de los individuos, a menos que se
esté en posicion de aportar una razén secular a favor de esta ley o politica. Es lo que
Audi ha denominado principle of secular rationale. Pero no es suficiente dar
argumentos seculares; ademas es necesario que quien los da esté motivado por ellos, es
decir, que el sentido del apoyo explique la accién de quien da los argumentos, y que esta
persona esté dispuesta a mantener su postura incluso si sus otras razones (por ejemplo y
muy particularmente, sus razones religiosas) fueran eliminadas. Este principio es lo que
Audi llama principle of secular motivation. Si el primer principio es un principio de
justificacién, el segundo puede ser visto como un principio de virtud. Para los
ciudadanos religiosos, ademads, existe un tercer principio: principle of theo-ethical
equilibrium. Cuando las consideraciones religiosas juegan en cuestiones de opcion
politica, las personas religiosas tienen una obligacion prima facie de buscar un
equilibrio entre esas consideraciones y los estandares éticos y politicos de caracter
secular que pudieran ser relevantes (Audi, 1997: 16-37).116

Una perspectiva diferente ofrece en este punto el pensamiento de John Rawls.
En un primer momento, que se corresponde con su obra A Theory of Justice, Rawls
sostuvo que en el debate publico solo eran admisibles los argumentos racionales que
correspondian a la razén publica, es decir, los argumentos tomados de los principios
politicos compartidos. Esto excluia como fuentes de argumentacion tanto las doctrinas
comprensivas religiosas de los ciudadanos, como las doctrinas comprensivas seculares
ya que estas Ultimas, aunque fueran racionales y razonables, expresan perspectivas
particulares y no valores politicos compartidos. Asi, solo serian admisibles los
argumentos seculares provenientes de la razén publica, pero no todos los argumentos
seculares. Para el Rawls de A Theory of Justice, la justicia de un proyecto de ley ha de
juzgarse

115 Seguimos aqui el texto Liberal democracy and the place of religion in politics (1997). Las ideas ya
habian sido desarrolladas antes por Audi en The Place of Religious Argument in a Free and Democratic
Society (1993). Ya en este texto Audi habia sostenido la necesidad de que los ciudadanos aplicaran el
principio de separacién entre las iglesias y el Estado en su uso publico de los argumentos religiosos,
especialmente cuando se trata de argumentos destinados a sostener leyes que restringen la libertad de
terceros.

118 Esto no quiere decir que los principios de justificacion y motivacion racional sirvan para restringir la
libertad de expresion, o impidan el uso de argumentos religiosos en cualquier tipo de discusion que no sea
politica (por ejemplo discusiones puramente morales); se trata siempre de principios relativos a la
justificacion de las decisiones politicas de la sociedad (Audi, 1997: 49).

107



«desde la posicion de un legislador representativo, el cual, como siempre, no sabrd nada

respecto de su persona en particular» (Rawls, [1971]1985: 198; version espafiola en Rawls,

1979: 231).

De este modo, el criterio para evaluar la justicia de las leyes una vez decidida
la estructura basica de la sociedad es el mismo que el que se utilizé para elegir los
principios de justicia que rigen esa estructura béasica. Para el Rawls de A Theory of
Justice, esos principios han sido elegidos por individuos que no conocen cual es su
propia concepcion del bien, es decir, en lo que aqui interesa, individuos que ponen entre
paréntesis sus doctrinas comprehensivas, entre las que se incluyen las doctrinas
religiosas. Lo fundamental es que los conflictos sobre la organizacion social se
solucionen a partir de los principios bésicos elegidos en la posicion original. En otras
palabras, la legitimidad de las reclamaciones relativas a las demandas conflictivas que
se ejerzan respecto de la estructura social ha de resolverse a partir de los principios
(compartidos) de la moralidad politica. Estos no solo especifican los términos de la
cooperacion social, sino que definen un pacto de reconciliacion entre las diversas
religiones, convicciones morales y culturas (Rawls, 1985: 136-142 y 216-221).

Rawls cambidé luego ligeramente de posicién admitiendo que, aunque es
necesario apelar a razones seculares y comunes para justificar las decisiones politicas,
es posible que estas no sean las Unicas (Rawls, 1993: 247-248), por lo que de algun
modo también serian admisibles las razones provenientes de las doctrinas
comprehensivas de los ciudadanos. Este cambio de postura es el que se corresponde con
los cambios que existen entre el Rawls de A Theory of Justice ([1971]1985) y el de
Political Liberalism (1993). La nueva posicion se acentta todavia méas en el ensayo The
idea of public reason revisited (2002).

El primer Rawls habia formulado una teoria contractualista basada en una
estrategia racional (siempre secular) en la que los individuos, al discutir sobre los
asuntos publicos, se despojaban de sus pertenencias particulares. ElI segundo Rawls
establecio una relacion mas flexible entre religion y democracia o, si se quiere en
términos mas generales, entre doctrinas comprensivas (religiosas o seculares) de los
ciudadanos y debate publico. El propio Rawls (2002: 179-180) explicaria luego las
diferencias entre ambos escritos, diciendo que en el primero de ellos habia tenido la
intencion de formular en términos mas sélidos una teoria contractualista de la justicia
que hundia sus raices en Locke, Rousseau y Kant, sin considerar el hecho efectivo del
pluralismo razonable de las sociedades reales. En otros términos, en A Theory of
Justice, dice Rawls, formul6 no solo una teoria liberal de la justicia como imparcialidad
sino también una doctrina comprensiva liberal (aunque la expresion doctrina
comprensiva no haya sido usada en el libro). Asi, al presentar la teoria de la justicia
admitio que los ciudadanos compartian ademas la doctrina comprensiva liberal que €l
formuld. En cambio, en Political Liberalism se aproximd a un problema diferente: dado
que las sociedades son efectivamente plurales en lo que se refiere a las doctrinas

108



comprensivas de los ciudadanos, cabia preguntarse como es posible que ciudadanos con
doctrinas comprensivas diferentes sostuvieran una concepcion razonable de la justicia
en un Estado constitucional. Asi, en el primer libro, la razén publica es descrita desde
una perspectiva liberal (en el sentido de doctrina comprensiva liberal) en tanto que en el
segundo la razon puablica es considerada como una forma de razonar sobre los valores
politicos compartidos por ciudadanos libres e iguales que guian sus vidas conforme a
diferentes doctrinas comprensivas. Estas diferentes doctrinas comprensivas son
irreconciliables entre si, pero son todas razonables y pueden todas sostener los valores
politicos compartidos.

Rawls introduce, en su libro Political Liberalism (1993), algunas distinciones
sobre diferentes esferas de discusion. Las esferas de discusion se dividen en tres: la
esfera doméstica, en la que la razon doméstica es apta. La esfera politica no publica, que
es el ambito de la sociedad civil y de la cultura politica, en la que las razones no
publicas son apropiadas (porque aungue sus deliberaciones son publicas respecto de los
miembros de los grupos que constituyen la sociedad civil, no son publicas respecto de la
sociedad considerada globalmente). Finalmente en la esfera politica publica solo los
argumentos provenientes de la razon publica son apropiados. En esta Gltima esfera se
aplica la restriccion sobre las razones apropiadas, aunque ahora flexibilizada.

En efecto, Rawls mantiene su postura de exclusion de todas las razones no
universalmente accesibles, sean religiosas o seculares. Sin embargo, admite que pueden
introducirse razones provenientes de doctrinas comprehensivas, si se introducen
simultaneamente razones politicas pablicas. Es decir que Rawls mantiene su posicion de
que quien defiende una determinada politica, ha de ser capaz de salir de su propia
doctrina comprensiva (religiosa o secular) para desarrollar un argumento que pueda
justificar publicamente sus preferencias mediante razones seculares y publicamente
compartidas. Esto es asi porque la razén publica es la razén de los ciudadanos, quienes
comparten una posiciéon igual de ciudadania, y cuyo contenido estda dado por los
principios expresados en la concepcion de la justicia politica (Rawls, 1993: 164-168).
En otras palabras, dado que los ciudadanos razonables y racionales saben que sostienen
una diversidad de doctrinas religiosas y filosoficas razonables, deberian también ser
capaces de explicarse unos a otros el fundamento de sus acciones en términos que cada
uno pudiera razonablemente esperar que los deméas aceptaran como consistentes con sus
propias libertad e igualdad. Rawls admite, sin embargo, que las razones de la razon
publica pueden no ser las unicas. Ellas pueden ser traduccion de elementos religiosos o
ir acompanadas por ellos; o bien ser traduccion de elementos provenientes de doctrinas
comprensivas seculares o ir acompafiadas por ellos.

El mismo Rawls acepta excepciones a la prohibicion de intervenir en la razén
publica con sustento exclusivo en la propia doctrina comprensiva. De hecho, admite que
son posibles dos puntos de vista sobre el rol de las doctrinas comprehensivas (entre
ellas, obviamente, las religiosas) en la razén pablica. El punto de vista excluyente sefiala

109



gue no pueden introducirse en la razon publica las razones dadas explicitamente en
términos de doctrinas comprehensivas; el punto de vista incluyente, en cambio,
incorpora las doctrinas comprehensivas con tal que de este modo se robustezca el ideal
de la razon publica. El punto de vista excluyente es el que debe ser promovido en
sociedades mads o0 menos ordenadas, cuyos miembros reconocen un CONSENsoO
entrecruzado firme de doctrinas razonables y en las que los valores de la razén politica
son familiares a todos los ciudadanos; en cambio, en una sociedad no ordenada y
dividida respecto de lo que han de ser las esencias constitucionales (como por ejemplo,
Estados Unidos antes de la Guerra Civil, con Estados que aceptaban la esclavitud) si es
legitimo apelar a doctrinas comprehensivas, en tanto estas puedan proporcionar a la
concepcion politica liberal la fuerza suficiente para ser realizada. En situaciones
intermedias de sociedades casi bien ordenadas en las que pueda existir alguna disputa,
manifestar pablicamente de qué modo las propias doctrinas comprehensivas sustentan la
adhesion a los valores politicos fundamentales puede servir para robustecer la confianza
mutua y animar a los ciudadanos a respetar el ideal de la razon publica (1993: 247-250).

La postura asumida en Political Liberalism fue reafirmada en un escrito
posterior llamado The idea of public reason revisited (2002). Alli Rawls introdujo
algunas precisiones sobre el funcionamiento de la razon publica. En primer lugar, Rawls
deja en claro que las exigencias de la razén publica se aplican a quienes acttan en el
foro politico publico, esto es, a los jueces, a los miembros de los poderes del gobierno y
a los candidatos a ocupar tales puestos. También los ciudadanos, al posicionarse en el
foro politico pablico, deben considerarse a ellos mismos como si fueran legisladores, y
en este sentido también estan vinculados por las exigencias de la razon publica (Rawls,
2002: 133-136).

La idea de la razén publica se basa en el criterio de reciprocidad: el ejercicio
del poder politico solo es legitimo cuando se cree sinceramente que las razones que se
ofrecen para justificarlo son suficientes y se puede pensar razonablemente que nuestros
conciudadanos las aceptarian. Sin embargo, e insistiendo en la distincidn ya reconocida
en Political Liberalism, Rawls (2002: 143-144) se cuida de no superponer la razén
publica con la razdn secular. Este ultimo campo incluye las doctrinas comprensivas
seculares de los ciudadanos. Pero tales doctrinas no sirven para justificar las acciones
publicas; para ello es necesario recurrir a los valores politicos de una concepcion
politica liberal. En este sentido, la teoria de la justicia como imparcialidad es solo una
de las teorias politicas liberales que son aceptables para formular los valores politicos
que justifican las acciones publicas: cualquier otra teoria que satisfaga el criterio de
reciprocidad, cree Rawls, podria servir a estos fines.

Asi planteadas las cosas, Rawls toma posicidn expresa en contra de Audi: para
el liberalismo politico, cree Rawls, los argumentos provenientes de las doctrinas
comprensivas seculares de los ciudadanos son tan inaptos como los provenientes de las
doctrinas comprensivas religiosas para justificar las decisiones politicas. Los

110



argumentos tomados de las doctrinas comprensivas (religiosas o seculares) pertenecen
al ambito de la cultura politica publica, pero no de la razon politica publica. Pueden ser
evocados en la discusion politica, dice Rawls (2002: 148-153) reafirmando su posicion
anterior, con tal de que se presenten también razones politicas que apoyen lo mismo que
se quiere apoyar con los argumentos tomados de las doctrinas comprensivas.

En sintesis la diferencia entre Audi y Rawls parece ser la siguiente. Audi solo
admite los argumentos racional-seculares que, ademas, estén secularmente motivados.
En el ejemplo que vimos maés arriba, seria aceptable un argumento del estilo «se debe
proteger a las parejas homosexuales porque de este modo se amplia la libertad de unos
sin restringir la de los demés». Pero no lo seria uno que dijera «el matrimonio entre
personas del mismo sexo es contrario al derecho natural» en tanto tuviera motivaciones
religiosas (por ejemplo, fuera expresado por una persona religiosa como forma de hacer
mas facilmente aceptables sus convicciones evangélicas sobre la homosexualidad).t’
Mucho menos, desde luego, seria aceptable un argumento como «la homosexualidad
debe ser prohibida porque los Evangelios asi lo estipulan».

Rawls, en su primera posicion, solo acepta los argumentos racional-seculares
que, ademas, manifiesten un punto de vista imparcial. Asi, aceptaria seguramente el
primer argumento y rechazaria los otros dos porque manifiestan una doctrina
comprensiva y no un punto de vista imparcial. Pero ademas rechazaria uno que dijera
«la homosexualidad debe ser protegida porque es una forma de vida buena», ya que
aunque se trata de un argumento formulado en términos racional-seculares (como
exigiria Audi), manifiesta una doctrina comprensiva y no un punto de vista imparcial.

En su segunda posicién Rawls sigue exigiendo que se den argumentaciones
racionales, seculares e imparciales para justificar las decisiones politicas. Pero admite
que otras razones, provenientes de las doctrinas comprensivas de los ciudadanos,
puedan reforzar las razones imparciales. Esto asi ya que ahora Rawls acepta que los
ciudadanos puedan adherir a su modelo de justicia como equidad a partir de sus propios
puntos de vista. En esta segunda fase, Rawls seguiria aceptando un argumento como «se
debe proteger a las parejas homosexuales porque de este modo se amplia la libertad de
unos sin restringir la de los demds». Y aceptaria como argumentos secundarios los que
provinieran del derecho natural, de la bondad de determinadas formas de vida o de una
tradicion biblica, pero solo en cuanto reforzaran el argumento imparcial (por ejemplo,
decir que la libertad de eleccion de la propia forma de vida es parte del derecho natural,
que una forma de vida homosexual es igualmente buena que una forma de vida
heterosexual o que la tradicion biblica exige igual respeto a la dignidad de cada ser
humano con independencia de sus elecciones de vida).

117 Audi efectivamente rechaza los argumentos de derecho natural. Asi, para Audi (1993: 682) decir que
la contracepcion es moralmente reprochable porque frustra la finalidad natural del acto sexual, que es la
reproduccion, solo puede ser sostenido con base en premisas teoldgicas. Porque aun si se acepta (por
ejemplo sobre la base estadistica) que el acto sexual tiene como finalidad la procreacion, decir que
interrumpir esa finalidad natural es algo moralmente malo solo resulta comprensible si se presupone que
esa interrupcion es contraria a una intencion divina.

111



Jurgen Habermas (2011b: 34-35) hace dos objeciones a la posicion de Rawls.
De estas objeciones, una es de tipo empirico y la otra de tipo normativo. La objecién de
tipo empirico es que los ciudadanos, en algunos casos, no quieren o no pueden realizar
la separacion entre sus aportaciones realizadas en lenguaje religioso y sus aportaciones
realizadas en lenguaje secular. La objecion normativa es que una constitucion liberal
existe también para salvaguardar formas religiosas de vida, por lo que no deberia
imponer una carga adicional y, por lo tanto, asimétrica, en perjuicio de los ciudadanos
religiosos.

Volveremos sobre el punto de vista de Habermas mas abajo. Aqui
mencionaremos rapidamente, para cerrar este subapartado, la respuesta que los liberales
dan a la objecion normativa de Habermas. Los liberales que promueven la doctrina del
religious restraint admiten que ella puede provocar conflictos de conciencia a personas
con fuertes convicciones religiosas. Sin embargo, sostienen, ella es necesaria como
garantia del igual respeto que los ciudadanos religiosos deben a sus conciudadanos
seculares. Al fin y al cabo, el liberalismo no puede garantizar la serenidad moral de
nadie, y es mucho lo que se gana con tal restriccion.

La respuesta republicana

Una perspectiva republicana plantea el problema que estamos estudiando en
otros términos. Los particularismos tampoco tienen cabida aqui, porque desde esta
perspectiva resulta indispensable la proteccion del legado que conforma la identidad de
la sociedad politica. El republicanismo aboga por la formacién de una cultura politica
unificadora, de modo que las voces que expresen particularismos no son atendibles
(Viola, 2005: 91-95). Ahora bien, el problema al que se enfrenta una cultura politica
republicana no es tanto el de cuales son los argumentos admisibles o no admisibles en el
debate pablico, sino mas bien el de cuéles son los elementos que han de formar parte de
la ética republicana compartida por los ciudadanos.

Jirgen Habermas cuestiona en este punto el liberalismo més ortodoxo.
Rectificando algunas de sus posturas anteriores, que desde una laicidad estricta lo
Ilevaban a negar la influencia de la religién en el debate politico, el autor aleméan sefiala
que la esfera pablica debe oir los argumentos de los actores religiosos. La primera
posicién del autor era que la esfera publica era un ambito secular. Si los ciudadanos
debian entenderse reciprocamente en esta esfera, su intervencion debia estar basada en

los principios racionales de la moral y del derecho:
«Esta disputa debe dirimirse con la plena consciencia reflexiva de que todos los implicados se

mueven en el mismo universo de discurso y se respetan mutuamente como participantes
cooperativos en la bisqueda de la verdad ético-existencial. Para ello, se precisa una cultura del

reconocimiento cuyos primeros principios se extraen del mundo secularizado de un

112



universalismo tan propio de la moral como del derecho natural racional» (Habermas, 1994:
115).
Las religiones no podian pretender tener, en el plano publico, este

reconocimiento de universalidad:
«El cristianismo no puede esperar para sus concepciones de la historia de la salvacion y del

orden de la creacion —impregnadas de contendido éticos—, un reconocimiento universal en el
mismo sentido en el que puede hacerlo una teoria procedimental del derecho y de la moral en
relacién con los derechos humanos y los principios del Estado de derecho que pretende
fundamentar apoyandose en un concepto de justicia procedimental» (Habermas, 1994: 114).

Sin embargo, en escritos mas recientes, Habermas modificé su postura. Siguio
manteniendo la necesidad de una secularizacion del Estado. Pero ahora considera que la
secularizacion del Estado, entendida como separacion liberal entre el Estado y las
religiones, no ha de significar necesariamente secularizacion de la sociedad; las
comunidades religiosas pueden pretender tener un lugar en la vida de las sociedades
modernas. Las sociedades plurales, en las que conviven diferentes visiones del mundo,
se encuentran cada vez mas escindidas por conflictos que requieren regulaciones
politicas. En este contexto, las comunidades religiosas pueden afirmarse como
comunidades de interpretacion. Asi, por ejemplo, en las polémicas sobre la legalizacién
del aborto o de la eutanasia, sobre las cuestiones bioéticas de la medicina reproductiva,
sobre las cuestiones de la proteccion de animales y del cambio climético, la
argumentacion es tan compleja que no se puede saber de antemano donde estan las
intuiciones morales correctas (Habermas, 2008: 5-6).

Habermas admite que las iglesias se comprometan en la esfera publica politica,
siempre que los argumentos que presenten al debate estén traducidos al lenguaje
secular; e incluso va mas alla, cuando dice que quien no puede o no quiere distinguir las
componentes sacras y las profanas de sus convicciones, ha de poder participar del
debate con un lenguaje religioso. El propio autor aleman reconoce que este modelo se
adecua mejor a la cultura politica de Alemania, impregnada de benevolencia del Estado
hacia las comunidades religiosas protestantes, catélicas y judias, siendo la situacion del
Islam todavia mas dudosa. Habermas va mas alla que los liberales al decir que incluso
los argumentos bajo forma religiosa son admisibles, en primer lugar porque las personas
que los sostienen no estan dispuestas a, y probablemente no son capaces de, desdoblar
sus argumentos en una parte profana y otra sacra; pero también porque si se cierra la
puerta de antemano a determinados argumentos es posible que se prive a la sociedad de
posibles reservas de fundacion de sentido e identidad (Habermas, 2008: 6; 2009b: 8-9;
2006: 10).

Sin embargo, hay que admitir una matizacion. La apreciacién de Habermas
supone la distincion entre la esfera publica (en donde resultarian aceptables los
argumentos religiosos) y la esfera institucional (parlamentos, tribunales, drganos
administrativos), donde los argumentos candidatos a la aprobacion deben ser

113



necesariamente traducidos a un lenguaje secular. Los argumentos religiosos solo pueden
entrar en la esfera institucional si antes han sido traducidos a un lenguaje compartido en
la esfera pablica informal (Habermas, 2006: 10; 2008: 6). El concepto de esfera publica
de Habermas se acerca aqui a lo que nosotros hemos denominado esfera publica no
estatal; en tanto que la esfera institucional es lo hemos denominado esfera publica
estatal.

«[...] el Estado liberal, que expresamente protege estas formas de vida [las religiosas] en
términos de derechos basicos, no puede al mismo tiempo esperar que todos los ciudadanos
justifiqguen sus afirmaciones politicas con independencia de sus convicciones religiosas o
visiones del mundo. Esta demanda estricta solo puede hacerse a los politicos, quienes dentro de
las instituciones estatales estan sujetos a la obligacién de permanecer neutrales frente a las

visiones del mundo que compiten entre si [...]». (Habermas, 2006: 8-9, traduccion nuestra).

Paolo Flores d’Arcais, en una controversia con Habermas sobre el punto, ha
criticado la distincion habermasiana entre esfera institucional y esfera pablica, no solo
por resultar imposible de hecho, sino porque al admitir el argumento religioso en la
esfera publica se corre el riesgo de que este termine colonizando la esfera institucional
(Flores d’Arcais, 2008: 19-20; 2009: 11). La postura de Flores d’Arcais se acerca asi a
la de los liberales que admiten la tesis de la restriccion religiosa.

Por otra parte, resulta claro que esos argumentos pueden ser incompatibles con
los valores democréticos y civicos de la Modernidad: el Estado no debe proteger todas
las formas de vida, sino que debe proteger las libertades constitucionales. Para poder
separar lo que en las tradiciones religiosas es compatible con los valores modernos de lo
que no lo es, se necesita del discernimiento racional secular, con lo que en definitiva se
llega a la necesidad de la subordinacion de las razones religiosas a las seculares (Flores
d’Arcais, 2008: 21; 2009: 13-14).

Para Habermas (2006: 11), la traduccion de las afirmaciones religiosas a
términos seculares no es una carga que deba recaer solo en las espaldas de los
ciudadanos creyentes. Esto resultaria, en opinion del autor aleman, en la imposicion a
los creyentes de una carga que no se impone a los no creyentes, y generaria un problema
de igualdad. También los ciudadanos no creyentes deben colaborar en la traduccién de

los propositos religiosos de sus conciudadanos.
«Segln esta propuesta, todos los ciudadanos deben tener libertad para decidir si utilizan el

lenguaje religioso en la esfera publica. Sin embargo, si lo utilizan tienen que aceptar que el
potencial contenido de verdad de las afirmaciones religiosas se debe traducir a un lenguaje
universalmente accesible, antes de que puedan entrar en el orden del dia de los parlamentos, los
tribunales o las instituciones administrativas, e influir en sus decisiones. En vez de imponer a
todos los ciudadanos la carga de depurar de retérica religiosa sus comentarios y opiniones
publicas, deberia establecerse un filtro institucional entre las comunicaciones informales en el
ambito puablico y las deliberaciones formales de los cuerpos politicos que llevan a decisiones

colectivamente vinculantes. Con esta propuesta se consigue el objetivo liberal de garantizar

114



que toda decisién ejecutiva publica y legalmente sancionada pueda ser formulada y justificada

en un lenguaje universalmente accesible sin tener que restringir la diversidad polifénica de las

voces publicas en su mismo origen. Naturalmente, las aportaciones “monolinglies” de los
ciudadanos creyentes dependen entonces, para no caer en saco roto, de que sus conciudadanos

cooperen con su esfuerzo en la traduccién» (Habermas, 2011b: 35).

De este modo, ambas partes estdn sometidas a exigencias epistémicas
igualmente fuertes. A la parte religiosa se le requiere un uso publico de la razén que se
relacione de modo razonable con otras religiones, deje las decisiones relativas al saber
mundano en las ciencias especializadas y compatibilice sus articulos de fe con las
exigencias de la moral de los derechos humanos.!!® A la parte secular se le exige que
tome conciencia de los limites de la racionalidad secular post-metafisica (Habermas,
2011a: 36).

En la posicion actualmente sostenida por el autor aleman no solo es legitimo,
sino ademéas democraticamente satisfactorio que las organizaciones religiosas se
expresen en debates como los que hemos resefiado mas arriba, e incluso que lo hagan en
términos explicitamente religiosos, ya que asi se enriquece la esfera publica como
ambito de discusion ciudadana.

La respuesta del liberalismo moderado y del comunitarismo

La postura liberal arriba mencionada no es, sin embargo, la Unica posicion
posible desde un punto de vista liberal. En efecto, otros autores liberales cuestionan la
restriccion que, segun el liberalismo dominante, corresponde imponer a los argumentos
religiosos en la esfera publica. Como hemos visto, en efecto, los argumentos religiosos
son excluidos ya sea porque se considera, como lo hace Audi, que la razon puablica es
una razon secular; ya sea porque se considera, como lo hace Rawls, que en la razén
publica solo caben argumentos tomados de valores politicos compartidos (lo que
excluye no solo los argumentos religiosos, sino también los seculares provenientes de
doctrinas comprensivas seculares).

Los liberales criticos creen que las propuestas que excluyen los argumentos
religiosos de la esfera publica resultan insatisfactorias. Algunos liberales
estadounidenses, como Clarke Cochran (1998) y Mary Segers (1998) han intentado, con
variantes entre si, articular propuestas sobre la admisibilidad de los argumentos
religiosos en la esfera publica. Ambos creen que, estableciendo ciertas restricciones en
cuanto a su uso, los argumentos religiosos pueden entrar en los debates publicos.

118 Una segunda exigencia se impone a la parte religiosa. Es que cuando las iglesias se dirigen a sus
creyentes deben considerarlos como ciudadanos, es decir, como miembros de la comunidad civica,
aunque orientados religiosamente; actian ilegitimamente si, por el contrario, buscan alcanzar sus
objetivos politicos de manera estratégica, apelando en forma directa a su conciencia religiosa, porque
entonces buscan influir en sus miembros en tanto creyentes, y no en tanto que ciudadanos (Habermas,
2008: 6).

115



Mary Segers (1998: 90-109) defiende desde una perspectiva liberal la igualdad
de las argumentaciones religiosas y seculares, y por ello cree que ambas son igualmente
admisibles en la esfera publica, con tal de que se sometan al mismo control de
racionalidad. Segers se opone al principio liberal de la restriccion del discurso religioso.
Mantiene que los grupos religiosos deben poder expresar sus argumentos incluso en
términos religiosos, siempre que estén dispuestos a traducirlos a un lenguaje racional
cuando sean requeridos a ello. En otras palabras, los ciudadanos creyentes han de poder
articular sus argumentos religiosos en publico, pero han de estar dispuestos a traducirlos
a un lenguaje racional si esto fuera necesario para crear un consenso publico. Las
convicciones religiosas deben estar sujetas al test racional de persuasion sobre los
demas ciudadanos.

Esta exigencia de racionalidad, sin embargo, no se impone solo a las
argumentaciones religiosas. También las argumentaciones seculares han de cumplir con
este requisito de racionalidad. Notese que lo que se exige es la conversion del lenguaje
religioso a lenguaje racional (el lenguaje religioso es por definicion el lenguaje de la fe,
es decir, un lenguaje irracional). No se trata de convertir lo religioso simplemente en
secular, porque también los argumentos seculares pueden ser no racionales. Por ello
para Segers los argumentos seculares han de estar sometidos al mismo test de
racionalidad que los argumentos religiosos. En cualquier caso, dado que las
argumentaciones de unos estan sometidas al control de todos los demas participantes en
el debate, seguramente los propios creyentes tomaran la iniciativa de traducir sus
argumentos a un lenguaje secular para que de este modo sean mas persuasivos para sus
conciudadanos.

Segers piensa que en una sociedad democrética, las convicciones religiosas
pueden servir de base para politicas publicas, siempre que estas politicas no impliquen
una limitacién directa a la libertad de terceras personas. En cualquier caso, el uso del
discurso religioso ha de estar sometido a ciertas condiciones. En primer lugar, quien lo
utilice debe apelar a las otras personas como conciudadanos, no como correligionarios
ni como adherentes de una tradicion religiosa comun.*'® En segundo lugar, los
principios religiosos a los que se apela deben ser presentados como principios publicos,
es decir, como principios a los que otros ciudadanos también pueden acceder, y no
como principios solo al alcance de un locutor particularmente iluminado. En tercer
lugar, hay que recordar que los principios religiosos estan abiertos a la critica. No gozan
de un estatus privilegiado por el solo hecho de ser principios religiosos. Finalmente,
como se apela a la razon para resolver las disputas publicas, no se ha de ver a quienes
disienten de la propia opinidn religiosa como si fueran la personificacion del mal.

118 Algunas precisiones suplementarias son necesarias en el caso del uso del lenguaje religioso por parte
de los lideres religiosos. Los lideres religiosos tienen posiciones de autoridad dentro de sus comunidades.
Los miembros de una comunidad religiosa no pueden abdicar de su responsabilidad como ciudadanos
dejando sus decisiones politicas en manos de sus lideres. Esto quiere decir que los lideres religiosos
deberian abstenerse de usar el pulpito para dar instrucciones sobre la forma de votar de los ciudadanos y
de los representantes politicos.

116



Clarke Cochran (1998: xvii-xviii) también cree que las voces religiosas pueden
legitimamente participar en el debate publico propio de la democracia, con tal de que se
respeten ciertas condiciones. La primera condicidén es que los grupos religiosos que
quieran tener una voz publica deben usar principios de discurso democratico a su
interior. Esto no quiere decir necesariamente que deban estar organizados
democraticamente, pero si que sus debates internos puedan validar su voluntad de
involucrarse publicamente en un determinado sentido. En segundo lugar, los grupos
religiosos que intervienen en el debate no necesitan abandonar sus vocabularios
teoldgicos especificos, usando un lenguaje totalmente neutral que resulta imposible.
Pero si deben desarrollar un vocabulario teoldgico-politico especifico que aplique los
conceptos religiosos al contexto de la vida politica. El derecho natural catélico y los
ordenes del lenguaje de la creacion de la Iglesia Reformada Holandesa son ejemplos de
esto. En tercer lugar, las comunidades religiosas deben evitar las tentaciones de la
religion civil cuando aparecen en puablico. Asociarse demasiado con la religion civil
lleva a las iglesias a fundirse en la identidad de la nacién abandonando sus propias
identidades particulares. En cuarto lugar, las comunidades religiosas deben aprender la
jerga y el manejo de datos empiricos que son pertinentes en los debates en los que
intervienen. Finalmente, los grupos deben emplear internamente los principios que
promueven en publico. Por ejemplo, una iglesia no puede promover un alza de los
salarios minimos si no paga a sus empleados salarios acordes con su propia prédica.

Lo fundamental es entonces, desde esta perspectiva critica, que existan
argumentos que permitan justificar que una determinada politica favorece el bien
comun, aungue se trate de argumentos religiosos. La restriccion no viene del contenido
de los argumentos, sino del modo en que se logra el consenso: los ciudadanos deben
sopesar las caracteristicas de las normas que proponen, escuchar atentamente las criticas
y estar dispuestos a cambiar sus puntos de vista cuando el balance de los argumentos lo
exija. Lo esencial es la paridad entre los argumentos: cualquier restriccién que sea
aplicable a los argumentos religiosos ha de ser también aplicable a los argumentos
seculares. Muchas razones provenientes de sistemas de pensamiento seculares son tan
controvertibles como las razones provenientes de sistemas religiosos. Los ciudadanos
religiosos no pueden tener una aspiracion mayor que sus conciudadanos de
convicciones seculares a presentar argumentos a favor o en contra de las normas, pero
tampoco puede exigirseles una aspiracion menor. Hay ademas otro argumento: respetar
a los conciudadanos puede exigir, segun esta perspectiva liberal critica, tratarlos no solo
como individuos abstractos, sino como personas con una identidad particular, identidad
que puede integrar componentes religiosos (Eberle y Cuneo, 2008).

También desde las corrientes comunitaristas se critica el liberalismo dominante
en este punto. Se dice que los valores constitucionales no pueden ser interpretados como
meros procedimientos (al modo del liberalismo ortodoxo) ni como una doctrina
comprehensiva (al modo del republicanismo), porque lo primero obliga al individuo a

117



desnudarse de su identidad pre-politica, para ingresar a la esfera politica, y lo segundo
roza peligrosamente la formacion de un Estado ético (Viola, 2005: 96).

Esto significa que no debe haber impedimento alguno para oir las posiciones de
los grupos religiosos, siempre que dos condiciones sean respetadas. La primera, que
estas posiciones sean comunicables y argumentables; la segunda, que sean respetuosas
de los derechos constitucionales. En definitiva, si los grupos religiosos pretenden dar su
perspectiva sobre las decisiones que la comunidad adoptara, estan en todo su derecho a
hacerlo, a condicién de que previamente traduzcan su posicion a un lenguaje racional,
accesible para todos los miembros de la comunidad, incluso (y fundamentalmente)
aquellos que no comparten su vision religiosa del mundo. La comunicabilidad de las
posiciones de los grupos religiosos implica que si estos pretenden participar en la
deliberacion publica, habran de someterse a los criterios de verdad, racionalidad y
justificacién que son propios de la comunidad linguistica en la que intervienen (Viola,
2005: 87-101).

Como explica Charles Taylor (2011b; 2011c), muchos quieren hacer de la
religion algo especial, para excluirla del debate publico. Segin Taylor, la idea de que
solo son admisibles los argumentos seculares se basa en la presuposicion epistémica de
que la razon secular es el lenguaje que todos hablan y en el que todos pueden
argumentar y convencer, mientras que la religion es un lenguaje especial, basado en
supuestos extraordinarios, que no todos comparten. En este sentido, o bien la razén
religiosa llega a las mismas conclusiones que la razon secular (y en este caso es
superflua) o bien llega a conclusiones contrarias (y en este caso es perjudicial y
peligrosa).

Para Taylor, tanto Rawls como Habermas tienen razon al afirmar que hay
espacios del Estado secular en los que se ha de usar un lenguaje neutral. Pero esto no
incluye la deliberacién de los ciudadanos, como lo pensaba el primer Rawls, ni la
deliberacion parlamentaria, como sugiere Habermas. Ese espacio que necesita un
lenguaje neutral es el del lenguaje oficial del Estado: el de las leyes, los decretos
administrativos y las sentencias. Pero la neutralidad no tiene nada que ver con la
naturaleza especifica del lenguaje religioso. Al exigir la neutralidad en estos espacios, lo
que se exige es que el Estado no opte por determinadas creencias (religiosas o no
religiosas) en perjuicio de otras (Taylor, 2011b: 53-54).

«El Estado no puede ser cristiano, ni musulman, ni judio. Pero por la misma razon, tampoco

debe ser marxista, ni kantiano, ni utilitarista. Naturalmente, el Estado democréatico terminara

aprobando leyes que (en el mejor de los casos) reflejen las convicciones de sus ciudadanos, que
seran cristianos, musulmanes, etc. Pero las decisiones no se pueden configurar de forma que se
dé reconocimiento especial a alguna de esas posturas. Esto no resulta sencillo: los limites son
dificiles de marcar y siempre hay que fijarlos de nuevox» (Taylor, 2011b; traduccion en Taylor,
2011a: 54).

118



También Michael Walzer (2010: 223-225) cree que ha de permitirseles a las
personas religiosas introducir sus argumentos religiosos al debate, con tal de que
aprendan a politizarlos, renunciando a su absolutismo, es decir, que acepten el caracter
abierto e inconcluso de todos los argumentos politicos. Entonces, sus puntos de vista
tendran que ser defendidos con pruebas y argumentos y no con meras proclamas de
autoridad divina. La procedencia de los argumentos no importa: si los creyentes estan
convencidos de que los mejores argumentos provienen de Dios, o de sus profetas, o de
los textos que El autorizd, deben decirlo, porque aun asi tendran que convencer
igualmente a sus conciudadanos.

Tanto Rawls como Habermas dan un estatus especial a la razon no religiosa (lo
que puede ser llamado sola razén) que se basa en la presuposicion de que la sola razén
es capaz de resolver ciertas cuestiones politico-morales de un modo legitimamente
satisfactorio para cualquier pensador honesto y de mente clara; y, paralelamente,
insindan que las conclusiones sustentadas religiosamente son siempre dudosas y a la
postre solo convincentes para los que ya admiten los dogmas en cuestion. Para Taylor,
esta distincion entre el discurso religioso y el no religioso carece de todo fundamento.
Puede resultar al final que la religion sea efectivamente una ilusién, y que todo lo
derivado de ella sea menos creible. Pero hasta que podamos con toda certeza concluir
eso, no hay motivo para sospechar de la religién. Es verdad que hay algunas
proposiciones (como las matematicas y las de la ciencia natural) que parecen estar
mejor fundadas en la sola razdn, pero las creencias que son necesarias para determinar
la moralidad no se encuentran entre ellas (Taylor, 2011b: 57-58)

Habermas concede a Taylor que no tiene sentido oponer la razon secular a las
razones religiosas como si estas Ultimas fueran intrinsecamente irracionales. La razon
opera en las tradiciones religiosas igual que en cualquier otro ambito cultural, incluida
la ciencia. Sin embargo, la diferencia entre las doctrinas religiosas y las doctrinas
filosoficas es que las segundas no exigen para ser comprendidas pertenecer a una
comunidad de creyentes. Al utilizar las razones religiosas, se apela implicitamente a la
pertenencia a una comunidad religiosa. La razén secular carece de vinculos con la
socializacion en una comunidad religiosa (Habermas, Taylor y Calhoun, 2011: 61-62).
Taylor responde a Habermas diciendo que no es cierto que la comprension de un
discurso religioso (al menos, un discurso religioso general) dependa de la pertenencia a

una comunidad religiosa:
«Si digo, por ejemplo: “estoy a favor de los derechos humanos porque el hombre esta hecho a

imagen de Dios” —algo que aparece en el Génesis—, no esta del todo claro si soy un judio
practicante, un catélico, un protestante o simplemente alguien que piensa que esta es una
afirmacién muy profunda que viene del Génesis. No veo cdmo se puede detectar si esa es una
forma especificamente religiosa de argumentar, a no ser que estemos hablando de otros tipos
de discurso, por ejemplo, si te digo: “He tenido una gran experiencia: se me ha aparecido la

Virgen o santa Teresa”, o cosas por el estilo [...] Martin Luther King tenia un determinado

119



discurso sobre la Constitucion de Estados Unidos y sus exigencias ain no cumplidas. Tenia

ademéas un discurso cristiano muy poderoso, con referencias al Exodo, a la liberacion. Nadie

tuvo dificultad para comprenderlo» (Habermas, Taylor y Calhoun, 2011: 63).

En sintesis, puede decirse que tanto Habermas como Taylor estan de acuerdo
en la necesidad de apelar a razones neutrales en algunos casos. Pero difieren en dos
cosas. En primer lugar, en el &mbito en el que se exige neutralidad: Habermas habla de
un ambito institucional, mientras que Taylor usa la expresion mas limitada de lenguaje
oficial. En segundo lugar, Habermas cree que hay una diferencia esencial entre las
razones seculares y las religiosas, que hace que estas Ultimas no sean neutrales, mientras
que Taylor considera que la misma falta de neutralidad que es posible encontrar en las
razones religiosas puede estar presente en las razones seculares.

Una aproximacion personal

En los apartados anteriores hemos visto tres posiciones diferentes sobre el rol
de la religion en la esfera pablica: la de los liberales ortodoxos, la de los republicanos y
la de los liberales criticos unidos a los comunitaristas. Vamos a insistir ahora en el
modo en que estas posiciones se vinculan a la cuestion del pluralismo religioso. Para
eso, renunciamos anticipadamente a hacer uso del concepto de racionalidad como
forma de evaluar los aportes de la religion a la esfera pablica. Esta renuncia tiene dos
razones. Por un lado, se trata de un concepto complejo y altamente controvertido, cuyo
estudio excederia el &mbito de este trabajo. Por otro lado, no es de gran utilidad para el
analisis que aqui efectuamos. En efecto, tanto los argumentos seculares como los
argumentos religiosos pueden ser racionales o irracionales y una tal calificacion,
ademas, depende del punto de vista que se adopte sobre la racionalidad.

Nos parece que resulta de interés aqui retomar la distincion entre la esfera
publica estatal y la esfera publica no estatal, ya que los alcances de la intervencion de
los grupos religiosos en una y otra son diferentes. Respecto de la esfera publica no
estatal, coincidimos con la posicion de liberales criticos, comunitaristas e incluso un
autor republicano como Habermas, en el sentido de que no hay motivo alguno para
cerrarla a los puntos de vista de las comunidades religiosas. Las cuestiones que se
debaten en las sociedades contemporaneas, desde las relativas a la organizacion familiar
con las que ejemplificamos al comienzo de este capitulo a las vinculadas con cuestiones
de bioética, desde las que se refieren a la macroeconomia hasta las relativas a la gestion
del medio ambiente, son tan complejas que todos los aportes deben ser bienvenidos.

Pero hay otra razdn para abrir el debate a todo tipo de argumentacién, incluso
la religiosa. Se trata de la libertad religiosa. En efecto, muchas comunidades religiosas
tienen, entre las exigencias de sus tradiciones, la de cumplir una mision profética o
proselitista. Impedirles el ejercicio de esta mision es limitar su libertad religiosa,

120



ademas de privar a la esfera pablica de importantes fuentes de sentido sobre los grandes
temas de la experiencia humana. En este punto, pues, no estamos de acuerdo con el
liberalismo mas ortodoxo.

De este modo, en la esfera publica no estatal resultan admisibles los
argumentos seculares, los argumentos religiosos y los argumentos originariamente
religiosos que han sido traducidos a lenguaje secular. Desde luego, el espectro de los
eventuales destinatarios de un argumento formulado en lenguaje religioso sera mas
reducido que el de los destinatarios de un mensaje secular. A diferencia de lo que opina
Charles Taylor, creemos que la comprension de un mensaje formulado en términos
explicitamente religiosos si exige la pertenencia a una comunidad religiosa de
referencia. Pero se trata de una cuestion de estrategia politica, y no de principios, el que
las organizaciones religiosas decidan formular sus mensajes en términos seculares
comprensibles por todos los ciudadanos. En otras palabras, no se puede exigir a los
grupos religiosos que secularicen sus mensajes. Cada uno de ellos debera evaluar si esta
secularizacion es conveniente para convencer mas facilmente a los ciudadanos que no
forman parte del propio grupo.

Hasta aqui la posicion que defendemos se acerca a la de Habermas. Sin
embargo, nos parece que el autor aleman se equivoca cuando pone en las espaldas de
todos ciudadanos, religiosos y no religiosos, la carga de la traducciéon de los mensajes
religiosos a términos seculares. Como deciamos en el parrafo anterior, traducir o no
traducir el mensaje religioso a términos seculares es una decision de estrategia que debe
ser adoptada al interior de cada grupo religioso. Exigir a los ciudadanos no religiosos un
esfuerzo de comprensién y traduccion de mensajes formulados en términos religiosos
significa cargarles con las consecuencias de la pertenencia religiosa de otros,
vulnerando de este modo la libertad religiosa (negativa) de los ciudadanos no religiosos.

En el ambito publico estatal, en cambio, solo son admisibles los argumentos
seculares. EI &mbito estatal es el campo en el que se adoptan las decisiones publicas,
que limitan la libertad de los ciudadanos. Desde nuestra Optica solo es viable esa
limitacidn de la libertad en cuanto pueda ser justificada discursivamente en términos
democraticos. Pero una tal justificacion solo es posible si se basa en argumentos
racionales comprensibles por todos los ciudadanos y estos son, como hemos dicho ya,
los argumentos seculares.

Aqui abrazamos, pues, el liberalismo clésico. Solo las razones seculares e
imparciales pueden servir de base a las decisiones publicas, porque solo estas razones
permiten justificar el ejercicio de la coaccion. Volvemos aqui a lo que dijimos en el
capitulo anterior sobre la neutralidad del Estado, en este caso bajo la forma de la
neutralidad de la justificacion de las decisiones estatales.

Esto desde luego no quiere decir que el Estado no pueda (o deba incluso)
proteger las formas de vida religiosas de los grupos. El Estado puede (y, desde nuestro
punto de vista, en algunos casos debe) hacerlo. Sin embargo, al proteger las formas de

121



vida religiosa no lo hace sobre la base de la bondad intrinseca de una forma de vida (y,
de este modo, no entra en el campo de las argumentaciones religiosas), sino que lo hace
considerando la justicia de proteger las formas de vida que las personas elijan llevar.

Llevando estas consideraciones al ejemplo estudiado mas arriba puede decirse
que es legitimo e incluso democraticamente saludable que las organizaciones religiosas
se expresen publicamente sobre las reformas al régimen matrimonial. La intervencion
publica de las organizaciones de la sociedad civil contribuye a reforzar el tejido
democratico, incluso cuando estas intervenciones tienen lugar en términos no seculares.
Sin embargo, cuando se discuten en el parlamento las reformas al régimen familiar solo
pueden darse razones seculares, porque se esta restringiendo la libertad de algunos
ciudadanos. Si de lo que se trata es de justificar que el matrimonio solo puede ser
heterosexual habra que dar argumentos que puedan ser comprendidos por todos, y en
particular por los ciudadanos homosexuales a los que se les niega el acceso al
matrimonio. Utilizar una base religiosa para restringir la libertad de los ciudadanos es
servirse de una base no imparcial: es dirigirse a las personas homosexuales en términos
que no estan obligados a comprender.

Los argumentos seculares utilizados para fundamentar las decisiones publicas
pueden incluso ser argumentos religiosos traducidos a un lenguaje secular. Sin embargo,
hay que tener cuidado aqui de que la traduccidn sea efectivamente una traduccion, y no
una simple forma de ocultar un discurso religioso bajo una apariencia de mensaje
secular.

En este sentido, son particularmente interesantes determinadas consideraciones
en torno de si el discurso iusnaturalista puede considerarse verdaderamente un recurso
secular, o si por el contrario es simplemente un disfraz para ocultar un mensaje
religioso. Sostener que el derecho natural que se usa como argumento a favor de una
determinada politica publica estd basado en un orden divino del universo, pero que sin
embargo resulta comprensible (y vinculante) con prescindencia de la opinién que se
tenga sobre tal orden es afirmar una especia de traducibilidad del lenguaje religioso al
lenguaje secular. Asi, para algunos, una forma de traduccion de las posiciones religiosas
podria ser la utilizacion de los argumentos del derecho natural para hacer por todos
comprensibles los puntos de vista de la tradicién cristiana (Viola, 2005: 105).

La opcidn iusnaturalista sostiene que los gobiernos tienen el derecho y el
deber de asegurar que sus ciudadanos lleven vidas moralmente correctas. El nlcleo de
lo politico esta asi constituido por el concepto de bien comdn que se refiere al conjunto
de condiciones sociales que permite a los individuos llevar vidas moralmente buenas.
Aunque hay muchos matices entre los iusnaturalistas contemporaneos, todos ellos
sostienen que los gobiernos deben buscar el bien comun entendido como el conjunto de
condiciones materiales y de otro tipo que permitan la plena realizacién del individuo en
el seno de la comunidad. En otras palabras, se trata de un conjunto de condiciones que
permite a los individuos alcanzar objetivos razonables y alcanzar los bienes que

122



justifican la colaboracion de unos con otros en la comunidad. El Estado debe identificar
lo que es moralmente valioso, y promoverlo; asi como debe reprimir el vicio moral. En
otras palabras, el Estado debe velar por la integridad moral de las personas, en tanto
tenga en esta un interés publico (Finnis, 1980; George, 1993; 2009).

Algunos iusnaturalistas admiten incluso que el Estado esta legitimado para
penalizar actos privados de vicio mutuamente consentidos entre adultos, aunque puedan
existir razones prudenciales para no hacerlo. Por ejemplo, sostienen que el Estado debe
prohibir la prostitucion porque quienes recurren a ella dafian su propio caracter; y al
hacerlo se vuelven menos confiables como esposos o como padres, y dafan a la
institucion del matrimonio (George, 2009: 171).

Los criticos del iusnaturalismo suelen sefialar que las posturas iusnaturalistas
son un intento de disfrazar viejas perspectivas teoldgicas en nuevos ropajes de
racionalidad. Audi (1993 682), por ejemplo, cree que los argumentos de derecho
natural no pueden ser conocidos o justificados si no es sobre la base de premisas teistas,
lo que impide que sean considerados como argumentos no religiosos.

Gregorio Peces-Barba (1993b: 14-15) manifiesta su desconfianza, utilizando
una cita de Bentham, frente a los fanaticos armados de un derecho natural que cada
uno entiende a su modo. Si cada uno usa su interpretacion de la ley natural y de la ley
divina para desligarse de los deberes emergentes del pacto que hace posible la vida en
comun (o para moldear las reglas de juego segun su particular concepcion natural del
mundo) en definitiva lo que esta haciendo es incumplir el deber de juego limpio. Por
esto, desde esta misma postura critica se sostiene que las organizaciones incurren

muchas veces en la confusion entre la ética pablica y la moral privada:
«La creencia muy arraigada en la cultura eclesiastica de la intervencién en la configuracion de

la sociedad politica desde los valores catélicos, que se identifican con la verdad o con el

Derecho Natural, son en nuestro tiempo un serio obstaculo para la modernidad, que aumenta

con la aparicion de otros fundamentalismos religiosos con idénticas pretensiones» (Peces-

Barba, 1996: 269).

La acusacion es rechazada por los interesados. En general sostienen que sus
respectivas concepciones del derecho natural son comprensibles incluso desde
posiciones no religiosas. En otras palabras, aunque personalmente ellos crean que la ley
natural tiene su origen en una potencia superior de tipo divino, argumentan que el
derecho natural puede (y debe) ser aceptado con independencia de este origen teoldgico.

Las respuestas no son siempre totalmente convincentes. Finnis, luego de
sefialar que el derecho natural puede ser entendido y aplicado con prescindencia de la
cuestion de la existencia de dios, dice sin embargo que esto no quiere decir que no sea
requerida una explicacion acerca del porqué de tales estandares y morales; y que esa
explicacion no sea dios. Mas aun: Finnis da una detallada explicacion de la concepcion
tomista de la ley natural como participacion de la ley eterna (Finnis, 1980: 49). George
(2009: 42), dice que la respuesta a la pregunta ¢existe una fuente divina del orden

123



moral? puede ser positiva 0 negativa sin que esto afecte su exposicion del derecho
natural. Sin embargo, en el mismo parrafo en el que sostiene esto, dice que aungue no es
necesario aceptar la premisa de la existencia de dios para reconocer la validez del
derecho natural, si es necesario reconocer que el hombre es poseedor de dos facultades
cuasi-divinas (j!) de razon vy libertad.

Con prescindencia de otras criticas que también pueden formularse,*” podria
pensarse que los argumentos de derecho natural no son admisibles en una sociedad
secular, porque la ética en la que se funda una sociedad secular es necesariamente una
ética autonoma (en el sentido de que el hombre, o la sociedad, se da leyes a si mismo) y
por eso no puede reconocer ninguna ley natural que se imponga desde el exterior a los
individuos; y mucho menos admitir que alguien se arrogue ser el intérprete auténtico de
esa ley natural (Bovero, 2007: 77; Diaz-Salazar, 2007: 57). El fundamento del Estado
de Derecho es una ética de la libertad, es decir, de la dignidad de la persona como ser
capaz de autodeterminacién individual; y de la sociedad como capaz de
autodeterminacion colectiva.

120

120 Como apunta Gustavo Zagrebelsky (2010: 89-94) el recurso al derecho natural tiene al menos dos
inconvenientes. En primer lugar, la distincion clasica entre lo que es natural y lo que es artificial ha sido
puesta en duda por la filosofia contemporanea, que ha acusado la influencia de los avances de la ciencia
contemporanea. En efecto, ¢como distinguir entre lo que es natural y lo que es artificial cuando incluso la
naturaleza humana puede ser modificada gracias a la genética? En segundo lugar, no existe una
naturaleza perceptible por todos como tal. Se puede hablar de naturaleza solo dentro de un determinado
sistema de pensamiento. Para los estoicos, la naturaleza era el reino de la igualdad; para Aristoteles, la
esclavitud era conforme con la naturaleza. Para los sofistas, la naturaleza manda lo mejor para el mas
fuerte: una idea retomada en el siglo X1X por Spencer que permite sostener que los racistas partidarios de
la eugenesia son defensores del orden natural.

124



Capitulo 4. El mundo privado

En el primer capitulo de este trabajo hemos realizado una division tripartita de
esferas ideales sobre la cual hemos estructurado nuestros analisis: la esfera publica
estatal, la esfera publica no estatal y la esfera privada. En el capitulo 2 nos ocupamos de
la esfera publica estatal, y hablamos del principio de neutralidad del Estado. En el
capitulo 3 abordamos la esfera publica no estatal, y nos preguntamos por las
condiciones de legitimidad de la intervencion de los actores religiosos en este ambito.
En este ultimo capitulo del libro nos ocuparemos de la esfera privada, y abordaremos un
instrumento juridico intimamente vinculado a esta esfera: la libertad religiosa.

La construccion del mundo privado

La secularizacion como proceso social, a la que nos hemos referido
fundamentalmente en el capitulo 1, produjo una completa transformacion de las formas
juridicas y significo una nueva estructuracion de las instituciones politicas. La
diferenciacion funcional que caracteriza a la secularizacion se traspuso al &mbito de las
instituciones politicas alejando al Estado de la potestad y la legitimacion religiosas
mediante el principio de neutralidad estatal, del que hablamos en el capitulo 2. Al
mismo tiempo, la privatizacion de la religion fue posible gracias al concepto juridico de
libertad religiosa, como mecanismo que permitid dejar las decisiones sobre las
realidades trascendentes en manos de los individuos. La libertad religiosa estuvo
precedida por la aparicion de estatutos de tolerancia como solucion pragmatica a las
guerras religiosas. Finalmente, la libertad religiosa, que habia nacido en un contexto
historico concreto, se expandié gradualmente adoptando formas diferentes segun las
circunstancias en las que se establecia. Haremos aqui un breve repaso historico por el
concepto de libertad religiosa.

La tolerancia de los disidentes

El comienzo de la Modernidad europea estuvo marcado por las guerras de
religion que siguieron a los diferentes movimientos de Reforma protestante. Rota la
unidad religiosa europea, y ante la nueva situacion de inestabilidad derivada de la
convivencia de diferentes grupos cristianos que luchaban entre si, se hizo necesario tejer
soluciones de compromiso que evitaran las luchas entre los grupos en pugna. El
compromiso adoptado pasé por otorgar ciertos margenes de tolerancia a las religiones

125



disidentes, es decir, a las religiones diferentes de la que profesaba el principe territorial.
Con el surgimiento de los Estados nacionales, el problema no fue ya el de la relacion
entre dos poderes al interior de una misma unidad politica (la republica cristiana), sino
el de la relacion entre las autoridades eclesiasticas (la Iglesia Catolica, primero; ella y
las diferentes iglesias protestantes, luego) y los distintos Estados nacionales. El
debilitamiento de las tesis hierocraticas se acentué con la Reforma protestante. Pero
aunque se produjo un cuestionamiento de las bases institucionales sobre las que se
asentaban las relaciones entre el poder temporal y el poder espiritual, el ideal de una
comunidad civica homogénea desde el punto de vista religioso se mantuvo. En
definitiva, se mantuvo la idea de identidad entre la unidad politica y la unidad religiosa.
Algunos buscaron esta unidad al interior de cada Estado, sea este catolico o protestante.
Otros, creyendo tal vez posible la reunificacion de la cristiandad, intentaron tender
puentes entre el mundo catdlico y el mundo protestante.

La reunificacion de la cristiandad no se produjo. El proyecto de reunir
nuevamente a la Europa cristiana bajo un solo pastor fracaso. Pero incluso la unidad al
interior de cada reino se mostrd6 como una tarea cada vez mas dificil. Se impusieron
entonces soluciones de compromiso, que los actores histéricos consideraron en la
mayoria de los casos como soluciones provisionales. Estos movimientos fueron
abriendo paso a situaciones de tolerancia de parte del Estado (y de la confesion
dominante) hacia otros grupos religiosos. La Reforma protestante en la primera mitad
del siglo XVI gener6 movimientos que disgregaron la cristiandad. En diferentes lugares
de Europa, diversos grupos cristianos se separaron de Roma, dando lugar a una ruptura
politica y teoldgica. Una combinacion de elementos politicos y linglisticos, unida a la
fragmentacion propia del protestantismo, hizo que su impacto fuera fuertemente
desigual a lo largo de Europa.

La tolerancia fue el paso previo al reconocimiento de un estatuto de derechos
que incluyera la libertad religiosa. La Reforma dio a luz una nueva forma de relacién
institucional entre lo temporal y lo espiritual, asi como también una nueva forma de
entender la dialéctica tolerancia-intolerancia en materia religiosa.

Respecto de lo primero, parece claro que la unidad entre la fe religiosa vy el
poder secular fue una de las bases en las que se apoyd la Reforma. En algunos casos,
como en el de los territorios luteranos, buscando las nuevas ideas religiosas la
proteccion del poder politico a cambio de su sumision. A resultados semejantes llegé la
reforma anglicana en Inglaterra, con la diferencia de que el movimiento no estuvo
simplemente amparado por el poder politico, sino que fue promovido y gestionado por
él. Este es el origen del sistema de iglesias nacionales. En otros casos, como en Ginebra
0 Zurich, se sigui6 el camino inverso, implantando un régimen politico de caracter
teocratico.

Respecto de la segunda innovacion de la Reforma, la referida a la dialéctica
tolerancia-intolerancia, los grupos reformados se mostraron en un primer momento tan

126



intransigentes en cuestiones religiosas como lo habia sido hasta entonces la Iglesia
Catdlica. Sin embargo, la libertad religiosa estaba latente en las doctrinas reformadas,
en particular la luterana. En efecto, a pesar de que los reformadores justificaran las
persecuciones en la Sagrada Escritura, la aceptacion del criterio de libre interpretacion
habria de conducir, en algin momento, a la aceptacion de multiples versiones de la fe
cristiana. Ademas, aunque las primeras manifestaciones del protestantismo hayan
enfatizado la dimension colectiva del hombre, estaban basadas no en la idea de una
comunidad universal, sino en pequefias comunidades de individuos creyentes,
organizados en base a un régimen de asociacién. La Reforma favorecid pues la
tolerancia, a pesar de los reformadores (Kamen, 1987: 44-45; Blazquez, 2001: 72).

Luego de la paz de Augsburgo (1555) acordada entre los Estados protestantes
del Imperio y el emperador Carlos V se reconocid la libertad de eleccion de la fe. Pero
esta libertad no era individual, sino colectiva. Se reconocia al principe el ius
reformandi, el derecho de fijar la religion de sus stbditos de modo obligatorio. De alli el
principio cujus regio eius religio, segun el cual el subdito estaba obligado a seguir la
religion de su principe. Al stbdito que no queria profesar la religion de su principe solo
le quedaba el ius emigrandi. Ademas, la posibilidad de elegir del principe se daba solo
entre la Iglesia Catdlica tradicional o la iglesia cristiana surgida de la confesién de
Augsburgo (1530), es decir, la luterana.

La solucion de Augsburgo fue fundamentalmente intolerante, y no logré evitar
la continuidad de las guerras de religion en todo el territorio europeo. Las guerras
civiles francesas (1562-1598), la revolucion holandesa contra Felipe Il (1567-1579), la
lucha de la Armada espafiola contra Inglaterra (1588), la rebelidn escocesa contra Maria
Estuardo (1565-1568) y la guerra de los Treinta Afios (1618-1648) pueden inscribirse
en esta logica (Ishay, 2008: 77). En algunos territorios concretos dentro o fuera del
ambito territorial del acuerdo de Augsburgo, sin embargo, se fueron reconociendo
parcialmente ciertos estatutos de tolerancia a determinados grupos cuyas creencias
disentian respecto de la religién oficial.

Entre los humanistas fue apareciendo la idea de que la tolerancia religiosa era
la mejor manera de evitar la guerra y la violencia, hasta reencontrar la perdida unidad
cristiana occidental. Fue surgiendo asi la idea de que la mejor manera de hacer frente a
las luchas religiosas era garantizar la proteccién de un ambito privado en el que cada
individuo y cada grupo pudieran decidir sobre sus convicciones religiosas y ajustar sus
formas de vida a esas convicciones. Este ambito privado habria de garantizarse,
primero, mediante el concepto de tolerancia religiosa; y luego mediante el de libertad
religiosa.

Para muchos pensadores politicos, la tolerancia religiosa habria de ser una
solucion provisional. Erasmo de Rotterdam, en su libro Educacion del principe
cristiano ([1516]2007), defendié la tolerancia pero solo como un medio para asegurar
la paz entre los cristianos. Tomo partido a favor de la Iglesia Catolica frente a los

127



luteranos, y propuso la definicion de un namero minimo de dogmas, dejando libertad de
juicio en todo lo demés, para de este modo admitir de nuevo a Lutero en la Iglesia.
Erasmo promovié la reunificacion de la cristiandad europea intentando revitalizar la
republica christiana medieval, regida por un principe cristiano.

La misma intencion de reunificacion basada en la definicion de un nucleo
dogmatico compartido fue sostenida por pensadores protestantes, aunque limitandola a
las iglesias protestantes. Hugo Grocio, en sus textos De veritatis religionis Christianae
([1627]2005a) y Tratado del Poder del Magistrado Politico sobre las Cosas Sagradas
([1647]2005b), propuso la reunificacion de estas iglesias basada en la definicion de un
nacleo dogmaético compartido. Grocio pretende demostrar la verdad de la religion
cristiana y enuncia una serie de principios unificados en materia de religion. EIl autor
holandés afirma que la autoridad politica no estd sometida mas que a Dios, y que ella
goza de potestad tanto sobre las cosas temporales como sobre las religiosas, ya que los
soberanos han sido establecidos por derecho divino para garantizar la tranquilidad
publica y el cumplimiento de los deberes de la piedad. Establece por otra parte una
distincién entre las acciones exteriores, que caen bajo la potestad publica, y las acciones
interiores, que solo en algunos casos y de modo indirecto caen bajo esta potestad. Las
creencias religiosas, que son acciones interiores, no pueden subyugarse: la religion no
puede ser ordenada. Esta posicion recuerda a la de Lutero y, al igual que aquélla, deja
en manos de los clérigos la tarea de la conversion, pero sin utilizar para ello la coercion.
El magistrado, que es un magistrado cristiano, puede utilizar la coercion para mandar a
los individuos a someterse a las leyes de Dios en la esfera externa, pero no puede
obligarlos a creer o no creer un determinado dogma.

Otros autores defendieron la libertad religiosa con criterios de estabilidad
politica. Como explica Juan Bodino en Los seis libros de la Republica ([1576]1997), el
fortalecimiento del naciente Estado nacional requeria de la paz social. Para lograr esto el
ideal habria sido el de la uniformidad religiosa. Sin embargo, dado que en las
circunstancias del momento no era posible lograr tal uniformidad, era preferible tolerar
a los distintos grupos y evitar la guerra entre facciones.!?

Las guerras de religion de finales del siglo XV y principios del XVII tuvieron
causas parcialmente religiosas, pero en buena medida derivaron del surgimiento de los
intereses de facciones y de los problemas politicos inherentes a la formacion de un
Estado nacional fuerte (Kamen, 1987: 112). La Paz de Westfalia (1648), corolario de la
guerra de los Treinta Afos, fue de trascendental importancia no solo para el futuro
religioso de Europa, sino para la conformacion del sistema de Estados nacionales tal
como lo conocemos hoy. Recién con este tratado la Iglesia Reformada (calvinista) pasé
a ser la tercera religion reconocida, junto con el catolicismo y el luteranismo. La paz de
Westfalia extendid a toda Europa el principio cujus regio, ejus religio que regia en

121 En una obra posterior, tardiamente descubierta ([¢?]1998), Heptaplomeres, Bodino parece justificar la
tolerancia en los derechos de la conciencia.

128



Alemania desde la paz de Augsburgo. Siguié entonces un periodo de fortalecimiento del
poder real, y de consiguiente debilitamiento de los vinculos feudales.

La paz de Westfalia supuso un cambio respecto de la situacion anterior, ya que
a quienes pertenecieran a alguna de las tres iglesias admitidas se les reconocia el
derecho a seguir profesando su fe, incluso si no era la del principe territorial. Para los
demas cristianos, se mantenia el ius emigrandi, y se incorporaba una clausula de
tolerancia para su culto privado. Esta tolerancia se fue ampliando sucesivamente. La
tolerancia consagrada en este texto tenia nuevamente un objetivo instrumental: lograr la
paz en un contexto de conflictos religiosos hasta que pudiera restablecerse la unidad
religiosa cristiana. La misma idea de tolerancia limitada aparecié en los territorios
ingleses.

Resulta interesante sefialar que, a pesar de la intolerancia de la mayor parte de
la opinion catdlica, varios Estados bajo gobierno catélico también avanzaron en el
sentido del reconocimiento de la tolerancia. Por supuesto, aunque habia respaldo
doctrinal de algun sector catélico, el reconocimiento de la tolerancia estuvo también
marcado por razones de conveniencia.

La aparicion y posterior expansion de la tolerancia religiosa fue el resultado de
una dinamica en la que intervinieron tres vectores esenciales (Peces-Barba y Prieto,
1998: 274). En primer lugar, el deseo de reunificar a la cristiandad y la necesidad de
encontrar una solucion provisional hasta lograr la reunificacion. En segundo lugar, las
necesidades organizativas del Estado moderno, para el cual si bien la pluralidad
religiosa era un elemento que conspiraba contra la cohesion social, era en todo caso
menos disolvente que las guerras de religion. EI motivo de oportunidad politica se
conjugaba con fundamentos de tipo econémico: cada vez mas la necesidad de la
promocion del comercio, llevaba a los Estados a decidirse por un régimen de tolerancia
religiosa. A efectos comerciales la religion era un elemento irrelevante, y en todo caso
la pacificacion era un requisito indispensable para el desarrollo de las relaciones
econdmicas. Por altimo, la idea, todavia en germen y no completamente desarrollada, de
que las opciones religiosas son una decision del individuo.

En este Gltimo sentido merecen ser destacadas las ideas de Pierre Bayle,
pensador francés precursor de la llustracion, que aparecen en obras como Commentaire
philosophique sur ces paroles de Jesus-Christ: contrains-les d’entrer ([1686]2006) V.
Dictionnaire historique et critique ([1695-1696]1982). De origen calvinista, Bayle se
convirtio al catolicismo para volver luego a su primitiva fe. Bayle defendid, desde una
perspectiva universalista, la necesidad de tolerar las creencias de los otros como forma
de obtener tolerancia para las propias. Tener por legitima la persecucién de los
detractores de la iglesia verdadera es incurrir en una peticion de principio, ya que esta
implicita la afirmacién de que la iglesia que persigue a los supuestos herejes es la iglesia
verdadera. Aceptar este argumento es otorgar a todas las religiones el derecho a
perseguirse mutuamente. Ademas, no es posible someter la conciencia del individuo a

129



creencias externamente impuestas. Solo sobre el fuero externo puede ejercer su poder el
derecho. Si el derecho intenta imponer creencias a las conciencias solo podra obtener
como resultado conductas hipdcritas de los ciudadanos. De hecho, aunque Bayle era un
defensor del Estado absoluto, defendio las prerrogativas de la conciencia. Lleg6 incluso
a admitir la posibilidad, en lo que se conoce como paradoja de Bayle, de que exista una
repUblica de ateos, porque pueden existir ateos virtuosos.??

Sin embargo, el més influyente de los escritores politicos a favor de la
tolerancia fue John Locke. En un primer momento, en sus Essays on the Law of Nature
([1663-1664]1999a), Locke se mostraba claramente intolerante, y reconocia al
magistrado civil un poder absoluto para regular todos los aspectos externos de la
religion, que caian dentro de lo indiferente (por opuesto a necesario, es decir, no
regulado expresamente por la ley de Dios). En su Essay Concerning Toleration
([1667]1999b) esta postura se fue flexibilizando, al tiempo que se ampliaba la lista de
actos que se consideraban internos, y por lo tanto, exentos del poder civil.

Las ideas del autor que se han hecho clasicas son las que aparecen en su obra A
Letter Concerning Toleration ([1689]1998a). Aqui Locke considera que las iglesias son
sociedades voluntarias de hombres, unidos por acuerdo mutuo, con el fin de rendir culto
publico a dios. Si en la formacién del contrato social los hombres renuncian a ciertos
derechos naturales a favor de la voluntad de la mayoria, al formar una iglesia, en
cambio, los hombres no renuncian a ningun derecho natural. Por ende, la iglesia no
tiene mas poder sobre sus miembros que los de cualquier otra asociacion. La maxima
sancion que puede aplicar es la expulsion, que en el caso de las iglesias asume la forma
de excomunidn. Por lo mismo, mucho menos tiene entonces una iglesia poder sobre las
demas.

Por otra parte, al acordar el contrato social, los hombres no han cedido a la
colectividad las decisiones en materia de fe, ya que resulta imposible, aunque se lo
quiera, regular la propia fe por preceptos ajenos. Ademas, si existe un tnico camino a la
salvacion, ¢qué garantia hay de que la sumision a la decisién del principe respecto de
cuél es la verdadera religion permita alcanzar ese camino? Como se ve, en A Letter
Concerning Toleration ([1689]1998a), Locke vuelve sobre sus argumentos anteriores.
Aungue reconoce que las cosas indiferentes estan en principio bajo la potestad del
legislador, la actividad del poder civil solo puede dirigirse a la proteccion de ciertos
bienes considerados valiosos, esto es, a evitar el dafio a terceros. Las cuestiones del
culto (aun cuando se manifiesten externamente) no tienen nada que ver con esto.?

122 5obre el pensamiento de Bayle puede consultarse el articulo de Simonutti (2011).

123 Seglin Hunter (2011), el pensamiento profundo de Locke es que se debe tolerar a las diferentes iglesias
porque ellas surgen del libre uso de la razén humana y nadie puede saber cual de las iglesias ha llegado a
la verdad. Es ilicito que el Estado imponga una religion, porque el Estado es también el resultado del uso
de la raz6n humana, por medio del cual el individuo ha delegado la proteccion de los intereses civiles,
pero no la basqueda de la verdad religiosa. Sobre el pensamiento de John Locke puede consultarse las
obras de Bastide (1970) y Waldron (1988).

130



«La jurisdiccién del magistrado se extiende solo a los intereses civiles; y cualquier poder,
derecho y dominio civil esta limitado y restringido solamente a promover estos bienes, y de
ninguna manera puede ni debe extenderse hasta la salvacion de las almas [...] En primer lugar,
porque el cuidado de las almas no estd encomendado al magistrado civil ni a ningin otro
hombre. No le esta encomendado por Dios, porque no parece que Dios haya dado nunca a
ningn hombre suficiente autoridad sobre otro como para obligarlo a aceptar su religion.
Tampoco puede tal poder ser conferido al magistrado por los hombres, porque nadie puede
abandonar tan ciegamente el cuidado de su propia salvacion como para adoptar por obligacion
el culto a la fe que otro hombre [...]. En segundo lugar, el cuidado de las almas no puede
corresponder al magistrado civil, porque su poder consiste solamente en la fuerza exterior,
mientras que la religion verdadera y salvadora consiste en persuadir la mente [...] En tercer
lugar, el cuidado de la salvacion de las almas no puede corresponder al magistrado porque,
incluso si la autoridad de las leyes y la fuerza de los castigos fueran capaces de cambiar la
mente de los hombres, esto no ayudaria en nada a la salvacién de sus almas. Pues al existir
solamente una religion verdadera, un solo camino hacia el cielo, ;qué esperanza habria de que
un nimero mayor de hombres los alcanzase, si no tuvieran mas guia que la religion de la corte
[...]?» (Locke, [1689]1998a: 8-10, traduccién nuestra).
La tolerancia que pregona Locke no es ilimitada. Se incluyen tres excepciones.
La primera consiste en que no se puede tolerar a los grupos peligrosos para la sociedad.
Esto es simplemente una consecuencia de los fines asignados a la autoridad civil. La
segunda impide el reconocimiento de la tolerancia a los ateos, ya que al no creer en dios
no se sienten sujetos a las promesas, pactos y juramentos, que son los lazos de la
sociedad humana. Finalmente, no pueden reclamar la tolerancia religiosa los que, al
entrar en una iglesia, se someten al servicio de un principe extranjero, lo que excluye a

los catolicos del &mbito de tolerancia.
«En primer lugar, ninguna opinion contraria a la sociedad humana, o a las reglas morales que

son necesarias para la preservacion de la sociedad civil, debe ser tolerada por el magistrado [...
En segundo lugar,] no tiene derecho a ser tolerada por el magistrado la iglesia que proclama
que todos los que entran en ella deben entregarse a la proteccién y servicio de un principe
extranjero [...] Por ultimo, no deben ser tolerados de ninguna forma quienes niegan la
existencia de Dios. Las promesas, convenios y juramentos, que son los lazos de la sociedad
humana, no pueden tener poder sobre un ateo» (Locke, [1689]1998a: 41-43, traduccion
nuestra).

Lo que desde la perspectiva contemporanea llama mas la atencion es sin duda
la exclusion de los catdlicos del ambito de la tolerancia. La exclusion de los ateos,
aunque hoy pueda parecer injustificada, era corriente en el pensamiento sobre la
tolerancia en la época. Dos interpretaciones son aqui posibles. Para una de ellas, Locke
aplica de manera inconsecuente su concepcién de la neutralidad del Estado en materia
de religion al negar la tolerancia religiosa a los catdlicos y a los ateos. Esta solucion se
derivaria de su concepcion protestante de la secularizacion, que le impide afrontar la

131



liberalizacidn del Estado fuera de los limites de un punto de vista religioso, receloso con
otras religiones (Pefia-Ruiz y Tejedor de la Iglesia, 2009: 195). Norberto Bobbio (1991:
252-254), en cambio, cree que la exclusion de los catdlicos es coherente con el principio
lockeano de que no se puede ser tolerante con los intolerantes. En las condiciones
historicas en las que vividé Locke habria sido razonable negar la tolerancia a quienes
niegan el principio mismo de tolerancia.

Hacia finales del siglo X V11, la tolerancia religiosa experimentd retrocesos. En
lo que a las relaciones institucionales entre la religion y el Estado se refiere, al tiempo
que en los paises protestantes se fortalecian las iglesias nacionales, en los territorios
catolicos la Iglesia Catdlica local se aliaba con el poder temporal y reclamaba una cierta
autonomia respecto de Roma. Este modelo de relaciones Iglesia Catolica - Estado se
conoce como regalismo y asumi6 diferentes manifestaciones particulares segin los
casos nacionales. Fue el caso del galicanismo en Francia, el josefinismo en Austria, el
febronianismo en Alemania, el jurisdiccionalismo en Italia, y el regalismo en Espafia y
Portugal. EIl siglo XVIII vio en cambio un renacimiento de la idea de tolerancia. Los
monarcas ilustrados promovieron, a comienzos de este siglo, una politica de tolerancia.

El respeto de la conciencia individual es en realidad una manifestacion de un
criterio mas amplio, que es el de la imposicion de limites al poder estatal. Se trata en
definitiva de deslindar el poder coactivo del derecho, del ambito privado y no coercible
de la moral del individuo. Este tipo de justificacion, basado en los derechos de la
conciencia, esta cerca de la filosofia de los modernos sistemas de garantia de los
derechos fundamentales (Peces-Barba y Prieto, 1998: 296). Sin embargo, existen
diferencias importantes entre un Estado religioso que tolera a algunos grupos disidentes
y un Estado secular que garantiza la libertad religiosa para todos los ciudadanos.

Tolerar es aceptar, por razones de conveniencia o de oportunidad, una creencia
que se entiende equivocada y digna de reprobacién. Garantizar la libertad religiosa es
permitir que cada individuo (o grupo, aunque esto genera problemas de otro tipo que
veremos mas adelante) elija y profese ciertas creencias sin que la sociedad politica
formule un juicio de reproche sobre esas creencias (juicio de reproche que existe en el
caso de la tolerancia, aunque se vea luego neutralizado por una razén de conveniencia u
oportunidad). EI concepto de tolerancia ha sido explicado por la filosofia analitica del
derecho como una relacion entre dos sistemas (un sistema normativo basico y un
sistema normativo justificante). Los valores insitos en el sistema normativo basico
Ilevan en si una tendencia a prohibir determinado acto; sin embargo, por otras razones
(por ejemplo, de tipo prudencial) que corresponden al sistema normativo justificante se
permite el acto que habia tendencia a prohibir (Garzén Valdés, 1992).

Utilizando estos conceptos se puede decir que la tolerancia religiosa tal como
se forjé en los siglos XVI-XVIII implicaba un sistema normativo basico estatal como
sistema politico-religioso. En virtud de este sistema, el Estado promovia una
determinada religion, que imponia a los miembros del cuerpo politico. Esta imposicion

132



se daba, precisamente, por mandato del sistema normativo basico religioso. Ahora bien,
en determinadas circunstancias, razones provenientes de otro sistema normativo
superior, el sistema normativo justificante, hicieron que el Estado prefiriera resignar la
prohibicion, emergente del sistema bésico, de que sus subditos profesaran una creencia
distinta a la del Estado. Estas razones estuvieron vinculadas, como vimos, a una
situacion de guerra religiosa a la que se queria poner fin, conjuntamente con las
necesidades emergentes de la formacion de un Estado nacional y un mercado capitalista
que exigian ciertos minimos de paz social. En otras palabras, el Estado seguia siendo
confesional y adoptaba una fe, que sostenia como fe verdadera, pero reconocia que
algunos grupos que no profesaban esa fe, podian mantener una fe distinta.

La tolerancia es una libertad limitada; es, si se quiere, el derecho que el Estado
reconoce a quienes no comparten la vision oficial del mundo, para que estos puedan
seguir estando en su error. La tolerancia es un acto gracioso de quien sostiene una fe y
admite que quien no la profesa puede seguir haciéndolo, porque se le reconoce la
facultad de estar equivocado. Tolerar quiere decir que se soporta algo que, en principio,
no hay obligacion de soportar. Como dice Javier De Lucas (1992: 121), la conducta
tolerada es siempre un mal permitido.

La tolerancia religiosa de la que hemos venido hablando era, ademés, una
tolerancia en muchos casos limitada. En primer lugar, porque los derechos que se le
reconocian a la conciencia eran fundamentalmente los del &mbito interno. La tolerancia
se resolvia, generalmente, en no castigar la opinién religiosa, pero rara vez existia un
verdadero margen para actuar en conformidad con las propias creencias religiosas. Por
otra parte, la tolerancia era concedida a ciertos grupos de disidentes concretos. Asi, era
usual que la tolerancia no se aplicara a los ateos. Finalmente, y esto es central para
calificar esta perspectiva como filosofia de la tolerancia y no de la libertad, los
(limitados) derechos de la conciencia se conjugaban con un amplisimo reconocimiento
del ius circa sacra de las monarquias absolutas.

Histdricamente, la tolerancia religiosa fue el paso previo al reconocimiento de
una plena y verdadera libertad. Esta libertad solo fue posible cuando el Estado dejo de
considerar a ciertas creencias religiosas como cargadas de disvalor. O, en otras palabras,
cuando el Estado dej6 de considerar valiosas ciertas creencias religiosas por encima de
las demas. La libertad religiosa solo fue posible cuando la secularizacion de las
instituciones estatales avanzo lo suficiente como para permitir que el Estado dejara de
implicarse en la defensa de un estilo religioso de vida, por encima de otras formas de
vida religiosas o no religiosas.

Esto podria traducirse al lenguaje juridico de la siguiente manera. La tolerancia
conlleva la tutela de un &mbito de libertad en el sentido de no coaccion. Pero no
significa igualdad de los individuos: los individuos que pertenecen a la confesion oficial
estaran siempre en posicion de ventaja. Tampoco implica la neutralidad estatal. El telon

133



de fondo de la tolerancia es el Estado creyente (Peces-Barba y Prieto, 1998: 268-269),
que dispensa un trato desigual a quienes estan bajo su autoridad.

El nacimiento de la libertad religiosa

La libertad religiosa es, como todos los derechos fundamentales y, mas
genéricamente, como cualquier constructo juridico, el resultado de una determinada
evolucion historica en un contexto cultural determinado. En el caso de la libertad
religiosa, y de los demas derechos fundamentales que se formaron luego a su
semejanza, este contexto historico es el comienzo de la Modernidad en Europa
occidental y en los Estados Unidos. Fue alli donde se desarrolld, al calor de las luchas
religiosas, el concepto de libertad religiosa. De esta raiz surgio también el pensamiento
liberal que se extendié luego a otras demandas como los derechos a la vida y a la
propiedad. Una combinacién de circunstancias hizo que el moderno discurso de los
derechos humanos naciera en Europa occidental y el norte de América, y no en India,
China o el mundo Islamico. Entre estas circunstancias se encuentran la Reforma misma,
el nacimiento de la ciencia moderna y el mercantilismo, la consolidacion de los Estados
nacionales, las expediciones maritimas y el nhacimiento de una nueva clase media (Ishay,
2008: 64-69).

No es este el lugar para hacer un estudio en profundidad de tales cambios, ni
para relatar la aparicion y evolucién del concepto de derecho fundamental y sus formas
de proteccion en el contexto de los Estados nacionales. Si interesa sefialar que el
reconocimiento de la libertad religiosa fue impulsado por las dos grandes revoluciones
liberales del siglo XVIII: la norteamericana y la francesa. De estos dos movimientos
surgieron dos patrones diferentes, dos modos distintos de comprender la libertad a la
que se estaba dando forma. A partir de alli, y a medida que se propagaron los ideales
revolucionarios, y que se fueron reproduciendo las circunstancias materiales a las que
ellos estaban vinculados, se reprodujo también en otros lugares el modelo de la libertad
religiosa.

La Modernidad impuso una idea de ciudadano, como miembro de la sociedad
politica, opuesta a la idea de subdito, como sujeto de un poder no contractual en cuya
formacion el sujeto no ha participado. Una de las caracteristicas del ciudadano es que su
caracter de tal es independiente de su caracter de creyente o no creyente: el ciudadano
resulta de la secularizacion del caracter de pertenencia a la sociedad politica (Peces-
Barba, 2006).

El subdito medieval (y también el subdito de las monarquias absolutas de la
temprana Modernidad) era un individuo definido por su carécter de sujecion a la
autoridad y su pertenencia a la comunidad de los cristianos. El ciudadano moderno es
un individuo definido por su autonomia politica (la sujecion del ciudadano moderno se

134



da, en todo caso, respecto de la ley impersonal pero no respecto de una autoridad
personal) y la indiferencia de sus creencias religiosas. No es que el ciudadano moderno
no tenga creencias religiosas, sino que estas resultan irrelevantes para su definicion
como ciudadano.

En forma mas o menos contemporanea se desarrollaron, a ambos lados del
Atlantico, dos revoluciones cuya implicacion en la formacion del concepto juridico de
libertad religiosa iba a ser trascendental. Estas dos revoluciones trajeron una nueva
forma de comprender la politica, y un nuevo modelo de organizacion de la comunidad
civica. Ellas dieron a luz una nueva matriz que habria de dar vida al discurso juridico
moderno. Esta nueva matriz era la del Estado de Derecho, es decir, la de un Estado con
funciones limitadas, sometido a las reglas de la legalidad y subordinado al respeto de
ciertos derechos subjetivos de los ciudadanos (concepto, una vez mas, propio del
discurso juridico moderno).

Entre los derechos subjetivos de los individuos que formaban parte de este
discurso juridico tenia una ubicacion de preferencia el derecho a la libertad religiosa.
Este se fue desarrollando como resultado de los movimientos politicos que se plasmaron
en cartas constitucionales, normas legales y decisiones jurisprudenciales. Los contornos
del derecho se fueron forjando asi de modo pragmatico, en respuesta a las tensiones que
en cada momento dominaban la escena politica. Si bien es cierto que en muchos casos
pueden discernirse algunos patrones generales, la construccion del discurso en torno de
la libertad religiosa se ha hecho a partir de un entretejido polimorfo, en el que no es
extrafio encontrar superposiciones, lagunas y contradicciones.

En los Estados Unidos, el punto de partida tedrico fue el llamamiento a la
tolerancia que, en el siglo XVII, habian realizado autores como John Locke o Roger
Williams. Fue la evolucion constitucional posterior la que convirtio la mera tolerancia
con los disidentes de los tiempos iniciales en un sistema de libertades individuales.

Las tesis de los autores franceses del siglo XVIII fueron méas radicales de lo
que habian sido las de los anglosajones en el siglo precedente. Una defensa de la
libertad religiosa puede encontrarse en la Enciclopedia, a partir de un argumento de tipo
cognoscitivo, semejante de alguna manera al que ya habia formulado Locke sobre la
posibilidad de errar en el camino a la salvacion, pero expuesto con mayor radicalidad.
Para los ilustrados franceses, se debe reconocer que la opinion del disidente puede ser
verdad. El origen de la intolerancia religiosa se encuentra en considerar falsa toda
religion diferente de la que uno profesa. Pero, como lo expresan dos articulos de la
Enciclopedia, la generalizacion de este razonamiento solo puede engendrar un circulo
de violencia (Diderot, [1765]2011; Romilly, [1765]2011).

También Voltaire, en su Traité sur la Tolérance ([1763]1989), expone un
argumento de tipo cognoscitivo: insiste sobre lo incierto de nuestras creencias, e invita a
tolerar, por humildad, a todos los hombres que estan tan persuadidos como nosotros de
tener la verdad. Voltaire se horrorizd de la sangre derramada por las guerras religiosas,

135



por las que acusé al espiritu dogmatico, y de otros absurdos producidos por el fanatismo
religioso, como la prohibicion de la ensefianza de determinadas doctrinas. Esta
enfermedad solo se cura, creia Voltaire, sometiendo todo al espiritu de la razon que
aclara lenta pero infaliblemente la mente de los hombres. La razén humana lleva a la
tolerancia, porque ella esta fundada en el principio de derecho natural que manda no
hacer a los otros aquello que no queremos que los otros nos hagan a nosotros. Para
Voltaire no se trata de promover la tolerancia entre diferentes grupos religiosos porque
asi lo manda el Evangelio y porque ella es la solucion pragméaticamente mas
conveniente, sino de promover la tolerancia porque este es el sistema mas conforme con
la razon.1?*

Voltaire no formula una teoria sistematica sobre la tolerancia. Estd més
preocupado por la exposicion de las consecuencias practicas de la intolerancia mediante
ejemplos que por una teoria sistematica. El ideal religioso de Voltaire es el de una
religion natural depurada de los excesos de las religiones positivas (supersticion, culto
de las reliquias, creencia en los milagros). Sin embargo, como esta no esta al alcance de
todos, y dadas las ventajas de la religion sobre la no religién, es preferible tolerar las
religiones. La ley natural permite a cada cual creer lo que quiera, aunque el limite de la
tolerancia se halla en el fanatismo religioso.

En estas perspectivas, el lenguaje de los derechos se confunde todavia con el de
la tolerancia. Tal vez esto sea asi porque, aunque frente al soberano los individuos
tienen verdaderos derechos, en las relaciones entre los grupos religiosos entre si ha de
prevalecer la tolerancia, como virtud privada. A pesar de esta ambigtiedad, la propuesta
de los ilustrados impulsa la distincién entre la sociedad politica y la sociedad religiosa
Yy, en consecuencia, el respeto por los derechos de la conciencia de cada uno.

Aunque resulte paradojico, esta firmeza en la separacion institucional de la
sociedad politica y la sociedad eclesiastica se combina con el reconocimiento de la
utilidad social de la religion. Voltaire se refiere a la utilidad de la religion tradicional,
aunque admite que ella cumpla, en sus formas minimas, funciones de religion civil. La
tolerancia de los cultos no impide la existencia de una religion civil, que Voltaire
considera necesaria. Esta religion debe ser establecida por la autoridad politica, y puede
asumir las formas de una religion preexistente, siempre que no se transforme en religion
teoldgica (es decir, en supersticion). Corresponde al Estado hacer prevalecer una
religion razonable, librada de toda forma de supersticion, reducida a ciertos dogmas
minimos (existencia de Dios, importancia de la justicia, fraternidad esencial). Se debe
tolerar a quienes no acepten la religion del principe, aunque estos deben aceptar como
consecuencia ciertas desventajas publicas.

124 Sobre el pensamiento religioso de Voltaire se puede consultar Charles (2011).

136



Rousseau'? tiene en miras una religion civil propiamente. En Du Contrat
Social ([1762]1985) distingue entre la religion del hombre y la religion del ciudadano.
La primera estd limitada al culto puramente interior del dios supremo y a los deberes
eternos de la moral: es el verdadero teismo que coincide con la religién del Evangelio,
que si bien hace que todos los hombres se reconozcan como hermanos, no sirve para
reforzar la eficacia de las leyes civiles. La religion del ciudadano, en cambio, es religion
de dogmas y ritos exteriores, prescriptos por las leyes de un Estado. Esta Ultima es
buena en tanto une el servicio a los dioses y el servicio al Estado, les ensefia a servir al
mismo tiempo a su religién y a su patria, sin dividirlos; pero es mala en cuanto se sirve
de dogmas que son puramente supersticiones, engafiando de esta manera a los

ciudadanos.
«El derecho que el pacto social da al soberano sobre sus stbditos no sobrepasa los limites de la

autoridad publica; los subditos no deben rendir cuentas al soberano de sus opiniones, salvo
cuando estas opiniones interesan a la comunidad. Ahora bien, si interesa al Estado que cada
ciudadano tenga una religion que le haga amar sus deberes; pero los dogmas de esta religién no
interesan al Estado, ni a sus miembros, salvo en la medida en que se refieren a la sociedad. Hay
una profesion de fe puramente civil, cuyos articulos deben ser fijados por el soberano, no como
dogmas de religion sino como sentimientos de sociabilidad, sin los cuales es imposible ser
buen ciudadano, ni stbdito fiel, sin poder sin embargo obligar a nadie a creerlos. El soberano
puede expulsar del Estado a cualquiera que no los crea, no como impio, sino como insociable,
como incapaz de amar sinceramente las leyes de la justicia y de inmolar, cuando fuera
necesario, su vida al cumplimiento de su deber» (Rousseau, 1985: 468, traduccion nuestra).
Una primera interpretacion podria llevar a pensar que Rousseau propone una
verdadera alienacion del individuo a la comunidad, al obligarlo a creer en la religion
civil. Una segunda interpretacion podria sugerir, en cambio, que esta religion civil solo
busca inspirar sentimientos civicos y que, en cualquier caso, Rousseau precisa que lo
importante no es que los hombres crean la verdad de los articulos de la religion civil,
sino que se comporten como si los creyeran. La religion civil limitara sus preceptos a lo
que sea necesario para formar buenos ciudadanos. Los subitos quedan libres de tener las
opiniones religiosas que quieran, mas alla de y mientras no interfieran con, la religion
civil. 1?6

125 Rousseau se confiesa calvinista, aunque en algunos de sus textos puede verse que su calvinismo se
inclina hacia el socinianismo. La religion de Rousseau es una religion racional que se corresponde
ademas con las Sagradas Escrituras. Rousseau respeta las Sagradas Escrituras, aunque pone en duda su
caracter divino y solo acepta aquellos dogmas conformes con la razén. Predica una religién democrética y
tolerante que recomienda las buenas obras, aunque en sus escritos no estan ausentes las contradicciones.
Critica la intolerancia catdlica, basada sobre la infalibilidad. Incluso se muestra a veces intolerante con los
catdlicos. Contrapone esta intolerancia al libre examen del protestantismo. Sin embargo, también critica a
los reformadores, cuando traicionan el espiritu de la Reforma y de perseguidos se convierten en
perseguidores. Sobre el pensamiento religioso de Rousseau pueden verse los estudios de Villaverde
(2011) y Dent (1988).

126 Romilly ([1765]2011) interpreta las palabras de Rousseau en el sentido de que aunque el soberano no
tiene ningun derecho de inspeccion sobre las conciencias, no debe tolerar los dogmas opuestos a la
sociedad civil. Entre estas ideas peligrosas estan las de los ateos, ya que quien no cree en Dios no es

137



Los cultos revolucionarios asociados a la razon y al ser supremo fueron la
consagracion de las tesis roussonianas. Se buscé suplantar la moralidad cristiana por
una nueva moralidad. Esta no era cristiana, sino burguesa, racionalista y anticlerical.
Esta tendencia permanecio latente en la tradicidn republicana francesa, uno de cuyos
pilares, la laicidad, ocupé luego el lugar de una verdadera moralidad civica.

La tradicion liberal anglosajona fue revitalizada en el siglo XIX por el
pensamiento de John Stuart Mill, cuyos escritos On Liberty ([1859]1991) y The Utility
of Religion ([1874]1986), ejercieron gran influencia. Mill estudio la naturaleza y los
limites del poder que puede ejercerse sobre el individuo. Para el autor inglés, la
democracia no es de por si suficiente para la proteccion de las libertades de los
individuos porque, a diferencia de lo que piensa Rousseau, la voluntad de la mayoria,
que es la que prevalece en una democracia, puede oprimir a otra parte de la sociedad. La

historia de la libertad religiosa es ejemplar en este sentido:
«Aquellos que consiguieron romper primero el yugo de la que se llamé a si misma Iglesia

Universal, estuvieron en general tan poco dispuestos a permitir diferencias de opinion religiosa

como esa misma iglesia. Pero al disiparse la pasién del conflicto sin dar una victoria completa

a ninguna parte, cada iglesia o secta se vio obligada a limitar sus esperanzas y a retener la

posicién del territorio que ya habia ocupado, las minorias, viendo que no tenian opcién a

hacerse mayorias, se vieron bajo la necesidad de pedir permiso para disentir a los que no

podian convertir. Por consiguiente, casi exclusivamente en este campo de batalla los derechos

del individuos frente a la sociedad se han afirmado sobre sélidos fundamentos de principio, y

ha sido abiertamente controvertida la exigencia de la sociedad de ejercer autoridad sobre estos

disidentes» (Mill, 1991: 72).

Como es sabido, para Mill el Gnico fin que puede justificar la intervencion en
la libertad de un individuo es evitar el perjuicio a terceros. Mill se muestra como un
decidido defensor de la libertad de pensamiento y expresion, lo que incluye la creencia
y expresion religiosas. Se debe evitar censurar cualquier opinion, religiosa o filosofica,
porgue no es posible saber de antemano si esa opinion es verdadera o falsa. Y porque
ademas incluso la opinidn verdadera corre el riesgo de debilitarse si es sostenida como
dogma sin que exista posibilidad alguna de discusion a su respecto.

Sin embargo, aunque se muestra defensor de la libertad de expresion religiosa,
Mill no cree en la utilidad social de la religién. Seguidor de Bentham, acepta el
principio de la mayor felicidad para el mayor nimero, pero no cree que la fe religiosa
sea la mejor via para conseguirlo. En esto se separa Mill no solo del pensamiento de los
ilustrados franceses, sino también de los Padres Fundadores estadounidenses. En un
ensayo publicado péstumamente, Mill ([1874]1986) dice que los efectos benéficos que
las religiones podrian producir pueden conseguirse igualmente sin necesidad de recurrir
a lo sobrenatural. Igualmente, estos eventuales efectos benéficos tienen perjuicios

capaz de mantenerse fiel al vinculo social. Pero la maxima de Rousseau lleva también a precaverse contra
el poder de los sacerdotes. Para Romilly, el sacerdote es en primer lugar ciudadano, y como tal esta
sometido al poder del soberano y las leyes del pais.

138



colaterales. Por ejemplo, la promesa de bienaventuranza estd acompafiada del miedo al
castigo.

Dos casos paradigmaticos

Las dos revoluciones liberales mas importantes del siglo XVIII dieron
nacimiento a dos modelos diferentes de libertad religiosa y, mas globalmente, a dos
concepciones diferentes de la ciudadania democratica. Nos detendremos aqui en estas
dos concepciones ya que representan dos formas paradigmaticas de regulacion en
relacion con la libertad religiosa. EI modelo francés partio de una radical defensa de la
igualdad. La libertad de todos para practicar sus creencias fue el resultado de la
necesidad de remover las desigualdades sociales que existian como consecuencia de
discriminaciones religiosas. Ademas, lo que el modelo francés defendi6 fue la libertad
de opinidn, y por aplicacién justamente del principio de igualdad, no importaba si las
opiniones eran religiosas o no religiosas. EI modelo norteamericano, en cambio, no tuvo
con premisa fundamental la igualdad, sino el respeto por la diferencia. La libertad
religiosa fue, en los Estados Unidos, una bdsqueda por eliminar la causa de la desunion
y de los conflictos que tuvieron su base en las diferencias religiosas, paraddjicamente
garantizando la supervivencia de estas mismas diferencias. Por eso la libertad religiosa
no fue protegida como mera manifestacion de la libertad de opinién, sino como ambito
especifico de libertad del individuo. La libertad de opinidn surgié mas tarde de la
ampliacion del contenido de la libertad religiosa.

En las trece colonias norteamericanas la situacion religiosa era variada.
Algunas eran intolerantes con los disidentes religiosos, ya tuvieran al anglicanismo o al
congregacionismo como religion oficial. Otras, en cambio, eran mucho més tolerantes.
Después de la declaracion de independencia, las antiguas colonias se fueron
organizando como Estados. Todas las constituciones o declaraciones de derechos de los
nacientes Estados protegieron la libertad religiosa, ya sea con caracter general o solo
para los creyentes. Sin embargo, la regulacion de las relaciones entre las iglesias y el
Estado fue diferente en unos y otros. Asi, algunos Estados optaron por un régimen de
separacion entre el Estado y las iglesias. Otros en cambio, establecieron religiones de
Estado o algun tipo de privilegio a favor de alguna confesion.

A nivel del Estado federal, la Constitucién de 1787 abrogo la religious test, de
modo gue ninguna condicion religiosa fue ya exigible para acceder a las funciones
publicas del Estado federal. Sin embargo, la Constitucién no establecié paralelamente
una declaracién de derechos, como lo habian hecho las constituciones de los Estados.
La declaracion de derechos fue incorporada con posterioridad. La primera enmienda a la
Constitucion, en 1791, garantizdé que el Estado federal no puede establecer ninguna

139



religion, ni prohibir su libre ejercicio.'?’ Esta restriccion limitaba su alcance al gobierno
federal solamente, de modo que los Estados federados mantuvieron su autonomia en lo
que respecta al grado de proteccion que otorgarian a la libertad religiosa y a la
definicion de sus relaciones con las confesiones. No obstante, los Estados fueron
eliminando gradualmente el sistema de iglesias establecidas, al tiempo que se ampliaba
el alcance de la libertad religiosa a todos los individuos.

Es cierto, y este hecho tiende a ser magnificado por los tedricos conservadores,
que los Padres Fundadores tenian una vision religiosa del mundo y que la Constitucion
es en buena medida el resultado de esa vision, por lo que posiblemente su intencién era
mas proteger a la religion del Estado que al Estado de la religién, asi como asegurar la
igualdad entre denominaciones religiosas (denominaciones protestantes, se entiende).
Los tedricos liberales creen en cambio que no se debe exagerar la importancia que los
constituyentes dieron al rol de la religion en la vida publica. El clima general era el del
rechazo al establecimiento de una religion por parte del gobierno federal, aunque es
cierto que no habia unanimidad respecto de lo que significaba el concepto de
establecimiento. En los debates sobre la ratificacién por parte de los Estados de la
Constitucion de 1787 y de sus enmiendas de 1791, algunos sectores utilizaron un
lenguaje non preferential, es decir, interpretando la clausula en el sentido de que
prohibia la preferencia a favor de una denominacion concreta, pero no a favor de la
religion en general. Sin embargo, no esta claro que se haya sostenido expresamente que
la no preferencia de una denominacion sobre otra agotaba todo el contenido de la
clausula de no establecimiento. Para Leonard Levy (1994: 93), tedrico liberal, la
comprension mas extendida de la clausula era que el gobierno central no tendria ningun
poder para legislar en cualquier materia de religion.

Mas alld de cudl haya sido la intencion original de los constituyentes, la
evolucion politica posterior acentud la secularizacion de las instituciones. La 142
enmienda, de 1868, establecio que ningun Estado federado puede limitar los privilegios
e inmunidades que la Constitucién federal garantiza a los ciudadanos de Estados
Unidos. La interpretacion jurisprudencial entendio, aunque bastante tiempo después,*?
que tanto la clausula del libre ejercicio como la del no establecimiento estaban
integradas en la 142 enmienda, y por lo tanto ambas constituian un limite al accionar de
los Estados. Esto es lo que se conoce como doctrina de la incorporacion: las garantias
de libre ejercicio y de no establecimiento estan incorporadas en la 142 enmienda.

En la tradicion de libertad religiosa estadounidense hay una cuestion que ha
sido largamente debatida: en qué medida la libertad religiosa exige el reconocimiento de
derechos diferenciados para los miembros de determinados grupos, es decir, en qué
medida la libertad religiosa exige hacer excepciones a hormas de derecho comun para

127 «El Congreso no aprobara ninguna ley sobre el establecimiento de una religién, o prohibiendo el
gjercicio de ella [...]» (traduccion nuestra).

128 Supreme Court of the United States: Cantwell v. Connecticut, 310 US 296 (1940). Supreme Court of
the United States: Everson v. Board of Education of Swing Township, 330 US 1 (1947).

140



acomodar las practicas de las minorias religiosas. La garantia que la Constitucion
federal otorga, en todo el territorio de los Estados Unidos, del libre ejercicio de la
libertad religiosa puede entrar en contraposicion con la legislacion comdn. ;Se debe en
este caso hacer prevalecer la legislacion comdn o, por el contrario, se debe hacer una
excepcion a la legislacion comin por razones religiosas? En el siglo XX la Corte
Suprema de los Estados Unidos fue desarrollando su tesis de la libertad religiosa como
preferred freedom, libertad especialmente protegida, que justifica un ajuste de las
disposiciones legales comunes para hacerlas compatibles con las creencias religiosas
particulares.

Esta forma de considerar la clausula de libre ejercicio proviene de la
consideracién del caracter especial de las creencias y practicas religiosas. Es decir, las
creencias y practicas religiosas no pueden ser equiparadas a cualquier otra clase de
opciones vitales, como pueden ser la eleccion de una profesion, de una ideologia
politica o de una orientacion sexual (Cochran, 1998: xii). La adaptacion se realizé por
via jurisprudencial como resultado de una evolucion en la concepcion de la 12
enmienda, ya que al redactarse la interpretacion general era que la adaptacion podia ser
legislativamente promovida, pero era dudoso que estuviese constitucionalmente exigida
y debiese ser reconocida por via judicial (Nussbaum, 2009: 120-130).

Hay dos casos que han sido paradigmaticos en este sentido. En 1963 una mujer
adventista, la sefiora Sherbert, fue despedida por no aceptar la reestructuracion
empresarial que le exigia trabajar en sabado. El Estado le negé le seguro de desempleo
precisamente porque, a raiz de la negativa a trabajar en sdbado, la sefiora Sherbert
rechazaba los puestos de trabajo que le eran ofrecidos. La cuestion llegé a la Corte
Suprema,’?® que elabord un test de equilibrio (conocido precisamente como test
Sherbert) que permite establecer en qué casos debe procederse al acomodamiento de la
legislacion comdn. El test se basa en tres preguntas: ¢se impone una carga sustancial
sobre el libre ejercicio de la religion? Si la respuesta es afirmativa: ¢la carga responde a
un interés superior del Estado? Si existe: ¢hay una forma alternativa de regulacion que
proteja ese interés superior sin limitar la libertad religiosa? Si no hay carga sustancial o
si la hay pero también hay un interés superior del Estado y no hay forma alternativa de
regulacién, debe prevalecer la legislacion comdn. En caso contrario, se impone el ajuste.
En el caso Sherbert, la Corte considerd que no habia interés superior del Estado, y por
eso decidio que a la sefiora Sherbert le correspondia la prestacion por desempleo.

El segundo caso significativo fue el relativo a la escolarizacion de los
miembros de la comunidad amish, conocido como caso Yoder.™*® Las leyes del Estado
de Wisconsin imponian la escolaridad obligatoria hasta los 15 afios de edad. La
comunidad amish rechazaba, por razones religiosas, los dos ultimos afios de la
escolarizacion obligatoria. Sus miembros alegaban la necesidad de proteger a la propia

129 Supreme Court of the United States: Sherbert v. Verner, 374 US 398 (1963).
130 Supreme Court of the United States: Wisconsin v. Yoder, 406 US 205 (1972).

141



comunidad: si los nifios continuaban la escolarizacion mas alla de la estricta formacion
primaria luego se verian tentados a abandonar la comunidad. La demanda se sustentaba
asi en una supuesta restriccion a la libertad religiosa de los padres, no de los hijos. La
Corte Suprema de los Estados Unidos favorecid la posicion de los amish. Entendi6 que
habia una carga sustancial sobre la libertad religiosa, pero no habia interés superior del
Estado que la justificara, porque los dos afios de escolarizacién extra no eran
indispensables para hacer a los nifios personas independientes y autosuficientes.

Como dice Martha Nussbaum (2009: 17; 2011a: 15) explicando la tradicion
estadounidense, no hay nada censurable en que las normas laborales, de proteccion
social, sobre dias festivos, etc. estén adaptadas a las necesidades de la mayoria, siempre
que se tomen medidas para proteger a las minorias. La libertad de conciencia requiere
conceder a los ciudadanos un espacio para que vivan de acuerdo con su conciencia,
incluso cuando esto implique concederles exenciones respecto de leyes generales. Estas
exenciones deben ser siempre reconocidas, salvo que exista una necesidad imperiosa del
Estado que lo impida.

A comienzos de los afios 90 se produjo un giro importante en la jurisprudencia
de la Corte Suprema de Justicia estadounidense en materia de acomodamientos. Smith,
un indigena americano que trabajaba en la oficina estatal contra el alcoholismo, fue
despedido cuando sus superiores se enteraron de que consumia peyote en las ceremonias
de su tribu. Se le denegd la prestacion por desempleo porque se entendi6 que habia sido
correctamente despedido. La mayoria de la Corte se negd a aplicar el test Sherbert por
considerar, a pesar de la larga serie de precedentes, que este nunca habia sido derecho
jurisprudencial consolidado. La Corte Suprema, restringiendo su tendencia a la politica
de ajuste, hizo prevalecer las leyes penales estaduales, entendiendo que la primera
enmienda protege las creencias religiosas en si, pero que las conductas exteriores estan
reguladas por las normas de los Estados, que han de aplicarse de modo igualitario.**!

De acuerdo con este nuevo criterio, solo serian contrarias a la primera
enmienda aquellas normas que estuvieran directamente destinadas a impedir una
practica religiosa, pero no aquellas otras que, siendo normas generales, tienen como
consecuencia indirecta impedir esa practica. Asi, el Estado no puede dictar una norma
que prohiba a los indigenas americanos fumar peyote, pero si puede dictar una norma
que prohiba a todos el peyote, aunque esto tenga como consecuencia la imposibilidad de
usar el peyote también en ceremonias religiosas indigenas. Esta posicion de la Corte
implico un regreso a la interpretacion liberal lockeana de la libertad religiosa, para la
cual son ilegitimas las leyes que discriminan expresamente a las minorias, pero no las
leyes generales y aparentemente neutras aunque tengan una consecuencia indirecta
gravosa para las minorias (Nussbaum, 2011a: 28-29).

El Congreso federal, por medio de la Religious Freedom Restoration Act
(RFRA) de 1993 intentd garantizar las practicas religiosas frente a las leyes generales

181 Supreme Court of the United States: Employement Division v. Smith, 494 US 872 (1990).
142



que las limitaban. La Corte Suprema replicoé en 1997 invalidando la ley,**? por
considerar que el Congreso federal no tenia competencias para imponer este tipo de
restricciones a los Estados. De todos modos, tratandose de una invalidacion parcial, la
RFRA sigue vigente para el &mbito federal, como lo reconoci6 la propia Corte Suprema
en el caso Gonzalez v. O Centro Espirita Beneficente Uniao Do Vegetal, en el que se
entendio que debia permitirse el uso de un té alucindgeno que formaba parte de un ritual
religioso, al amparo de la RFRA, en el ambito federal.*** Muchos elementos llevan a
pensar que el caso Smith no supuso un abandono del sistema de ajuste razonables, sino
solo una demostracion de que el ajuste no se produce siempre y en todo caso de forma
automatica, sino que se va considerando pragmaticamente caso a caso.

Podemos ahora pasar al segundo caso significativo que nos interesa. El proceso
de secularizacion del Estado frances que se encuentra en la base del actual régimen de
libertad de conciencia (asociada a la laicidad de la que hablamos en el capitulo 2) hunde
sus raices en el siglo XVI. Sin embargo, no fue sino hasta la Declaracion de los
Derechos del Hombre y del Ciudadano, en 1789, que se consagré una verdadera libertad
de conciencia. La Declaracion garantizo la libertad de religion como variante de la
libertad de opinion: lo que se protegio fue la libertad de tener cualesquiera creencias,
sean estas filosoficas, religiosas o de cualquier otra indole. El limite de la manifestacion
exterior de estas creencias debia hallarse en el orden publico establecido por la ley.!3

El concordato de 1801, que como hemos visto en el capitulo 2 instaurd un
sistema multiconfesional, reconoci6 la libertad de cultos. Un conjunto de articulos
organicos regld la situacion de luteranos, calvinistas y judios. La Carta constitucional
de la Restauracion de 1814, la Carta constitucional de 1830 y la Constitucion de 1848
reconocieron la libertad religiosa. Durante la I1l Republica, la Ley de Separacion de las
Iglesias y el Estado de 1905 reconoci6 la libertad de conciencia.

El Consejo de Estado, a través de su jurisprudencia, ha ido interpretando los
preceptos de la ley. Un aspecto que aqui nos interesa es el relativo a la manifestacion de
las creencias religiosas en los lugares publicos, fuera de una situacion de servicio
publico. Los antecedentes mas claros en lo que hace a la manifestacion de las creencias
religiosas en el espacio publico se refieren a las procesiones religiosas y a la
reglamentacion del ruido de las campanas de las iglesias. Respecto de lo primero, hay
una abundante jurisprudencia del Consejo de Estado de resguardo de las procesiones
tradicionales o ceremonias funerarias, pudiendo prohibirse solo en caso de riesgo de
afectacion grave del orden publico.'® Tratdndose de procesiones no tradicionales, el

132 Supreme Court of the United States: City of Boerne v. Flores, 521 US 507 (1997).

133 Supreme Court of the United States: Gonzales v. O Centro Espirita Beneficente Uniao do Vegetal, 546
US 418 (2006).

134 «Nadie debe ser molestado por sus opiniones, incluso religiosas, siempre que su manifestacion no
afecte el orden publico establecido por la ley» (articulo 10 de la Declaracion de los derechos del hombre y
del ciudadano de 1789, traduccién nuestra).

135 Conseil d’Etat: Abbé Chalmaudron et autres (27/01/1911); Conseil d’Etat: Abbé Plisson (22/11/1912);
Conseil d’Etat: Abbé Didier (01/05/1914); Conseil d’Etat: Rochette et autres (16/06/1926); Conseil

143



control del Consejo de Estado sobre la reglamentacion municipal era sin embargo mas
lax0.1% Respecto de la reglamentacion de las campanas, se reconocio la legitimidad de
la reglamentacion para asegurar la tranquilidad publica,®*” aunque se anularon aquellas
reglamentaciones que se considerd desprovistas de toda fundamentacion de orden
publico.'®

La expansion de la libertad religiosa

El siglo XIX fue testigo de la expansion de la filosofia de los derechos
individuales, en su version liberal, por diferentes lugares de Europa. Con matices, los
Estados europeos fueron reconociendo la libertad de conciencia, ya sea mediante sus
Constituciones o0 mediante disposiciones especiales para grupos especificos.

Frente a los movimientos liberales del siglo XIX, la opinion catélica se dividio
en un sector méas indulgente, el catolicismo liberal, y otro sector conservador heredero
de la tradicion autoritaria romana, la corriente ultramontana. El papado se ubico en este
ultimo sector y se opuso frontalmente a las reformas liberales. Pio IX, en un documento
de 1864 que se conoce comunmente como Syllabus, hizo una relacion de errores que la
Iglesia Catolica condenaba. Estos errores eran las tesis bésicas del liberalismo: la
libertad religiosa, la libertad de pensamiento y opinidn, la separacion entre la Iglesia y el
Estado. El Syllabus de Pio IX se encuadraba en la primera gran crisis de la Modernidad,
que se produjo a fines del siglo XIX como resultado del choque entre las nuevas formas
de vida del siglo del progreso y las posturas religiosas tradicionales. En esta primera
crisis estaban en juego cuéles eran los derechos politicos, sociales e histérico-
espirituales que la Iglesia Cat6lica podia considerar como propios en el mundo
moderno. La postura de la Iglesia Catdlica se compendié en el concepto que ella
formuld sobre si misma como societas perfecta, reclamando reconocimiento publico de
parte del Estado (Kienzler, 2000: 59). Un poco mas tarde, en la enciclica Inmortale Dei
de 1885, Ledn Xl recordd que segun la doctrina catolica tanto la Iglesia como el
Estado tienen su origen en Dios, y que este ultimo debe reconocer publicamente la
verdadera religion; la tolerancia con los disidentes solo puede ser aceptada por razones
pragmaticas en tanto sirva para evitar algiin mal u obtener algun bien.

Luego del impasse que significaron los regimenes autoritarios de la primera
mitad del siglo XX, el reconocimiento de la libertad de conciencia siguid
desarrollandose en el derecho publico europeo.

d’Etat: Abbé Demarest (22/12/1928); Conseil d’Etat: Abbé Vroman (26/07/1932); Conseil d’Etat: Rennus
(31/01/1934); Conseil d’Etat: Cuiller (02/07/1947).

136 Conseil d’Etat: Abbé Rerolle (05/05/1928).

137 Conseil d’Etat: Leclercq et Gruso (05/08/1908); Conseil d’Etat: Abbé Gary (07/06/1912).

138 Conseil d’Etat: Abbé Savarin (13/01/1911).

144



Si nos detenemos més concretamente en el caso esparfiol, podemos ver que la
tension entre clericalismo y laicismo atraviesa toda la historia del pais, desde los inicios
de la Modernidad hasta nuestros dias. En el siglo XVI las fuerzas de la renovacién
humanista cristiana se enfrentaron al catolicismo dogmaético e inquisitorial, con el
triunfo de este Ultimo. Este mismo catolicismo se opuso a la llustracion en el siglo
XVIII, se alio con el absolutismo y la Restauracion en el siglo XIX y se ligo a la
dictadura de Primo de Rivera a comienzos del siglo XX. Hay que reconocer si que el
catolicismo no actué como un movimiento monolitico en ese sentido, y que dentro de
las filas catolicas existio también una corriente de intelectuales y politicos, de
inspiracion erasmista, que bregd por la realizacion de reformas. Sin embargo, el
catolicismo humanista e ilustrado del siglo XVI1Il, el catolicismo liberal del siglo XIX'y
los modernistas del siglo XX fueron condenados por la Iglesia Catoélica jerarquica. En
este proceso, el integrismo catolico se propuso resistir al movimiento europeo de
liberalizacién en nombre de la fe catélica, condenando lo que el magisterio de la iglesia
denunciaba como errores. El progreso de Espafia se vinculaba asi al mito de la
catolicidad, al renacimiento del espiritu de cruzada que habia animado la lucha contra
los musulmanes, los judios y los protestantes, que renacia ahora contra las herejias del
siglo XIX: el liberalismo, el racionalismo, el modernismo, el naturalismo, etc.

Los sucesivos ensayos constitucionales a lo largo de los siglos XIX y XX
muestran claramente los vaivenes producidos por estas tensiones. En el capitulo 2 nos
hemos referido a ellos desde el prisma de la relacion entre el Estado y la religion.
Recién con la Constitucion monarquica de 1869 fue reconocida la libertad religiosa en
Espafia. El proyecto constitucional de la | Republica, nunca aprobado, mantenia esta
libertad. La Constitucion de la Restauracion de 1876 establecié que nadie podia ser
molestado por sus opiniones religiosas.

La Il Republica reconocié la libertad religiosa, aunque como ya sabemos
mantuvo una actitud hostil hacia el fendmeno religioso. La normativa franquista nego6 la
libertad religiosa. Sin embargo, mediante una reforma en 1967 se modifico el Fuero de
los Espafioles, incorporando el reconocimiento de la libertad religiosa, aungue dentro de
los limites de la moral y el orden publico, y sin perjuicio de la preeminencia catolica. La
libertad ideoldgica, religiosa y de culto fue reconocida por la Constitucién de 1978. El
precepto constitucional ha sido especificado por la Ley Organica de Libertad Religiosa
(Ley Organica 7/1980).

El liberalismo decimonénico también dejé su marca en las Constituciones
liberales latinoamericanas. Ellas consagraron la libertad religiosa, aunque adoptaron
diferentes perspectivas respecto de la relacion institucional del Estado con las
iglesias.*®°

139 Como ejemplos de la primera oleada del constitucionalismo latinoamericano del siglo XI1X pueden
verse la Constitucion de México de 1824 y la Constitucion de Uruguay de 1830. Ejemplos de la segunda
son la de México de 1857, la de México de 1917 y la de Uruguay de 1918. Uruguay fue uno de los

145



Buen ejemplo de los ideales politicos del liberalismo latinoamericano es el
pensamiento de Simoén Bolivar:
«En una Constitucién politica no debe prescribirse una profesion religiosa; porque segun las

mejores doctrinas sobre las leyes fundamentales, estas son las garantias de los derechos
politicos y civiles; y como la religién no toca a ninguno de estos derechos, ella es de naturaleza
indefinible en el orden social, y pertenece a la moral intelectual. La Religion gobierna al
hombre en la casa, en el gabinete, dentro de si mismo: solo ella tiene derecho de examinar su
conciencia intima. Las leyes, por el contrario, miran la superficie de las cosas: no gobiernan
sino fuera de la casa del ciudadano».*4
También en América Latina hubo, en los afios *30 y ’40 del siglo XX, un
renacimiento religioso vinculado al surgimiento de gobiernos autoritarios (Lida, 2007).
Sin embargo, a pesar de los vaivenes institucionales y sucesivos golpes militares, las
Constituciones actuales de los paises de la region garantizan la libertad religiosa.'*! Los
principales desafios de la situacion actual en América Latina se vinculan a la necesidad
de mantener y profundizar la secularidad del Estado sin negar el importante dinamismo
social de las instituciones religiosas, ya se trate de los grupos tradicionales como la
Iglesia Catdlica, las iglesias protestantes historicas, las comunidades judias o
musulmanas, ya se trate de los cada dia mas fuertes movimientos neo-pentecostales.
Paralelamente, aparece como digna de atencion la situacion de marginacion sufrida por
las comunidades aborigenes, cuyas formas de vida y espiritualidades merecen una
proteccidn especial.

Discusiones sobre el velo

Siguiendo en nuestro analisis sobre el mundo privado vy la libertad de religion,
nos apoyaremos aqui en un ejemplo concreto para pasar luego a un analisis tedrico mas
general. El ejemplo esta referido a la polémica sobre el uso del velo isldmico en varios
paises europeos. Comenzaremos con el debate sobre la visibilidad del Islam en los
ambitos educativos. Veremos luego los debates sobre el uso del velo islamico en los
espacios publicos en general.

Estados que méas avanzd en la secularizacion del régimen juridico, llegando a la aprobacién de una ley de
divorcio en 1907.

140 Discurso al Congreso Constituyente de Bolivia.

141 Sirvan como ejemplos la Constitucion de Brasil de 1988, que garantiza la libertad religiosa,
incluyendo expresamente la proteccion de las creencias de los grupos indigenas, la objecion de conciencia
y la prohibicién de establecimiento religioso; la Constitucion de Colombia de 1991 que dispone la
libertad de cultos; la ya mencionada Constitucién de México de 1917, que incorpord en 1992 la
proteccion de los derechos de los pueblos indigenas; y la Constitucion de Uruguay de 1967.

146



El velo en las escuelas

Como paso previo, resulta indispensable sefialar que en este trabajo hacemos
un uso amplio de las expresiones velo islamico o pafiuelo islamico para hacer referencia
a diferentes tipos de vestimentas, usadas tradicionalmente por mujeres musulmanas, que
cubren su cabeza y parte de su cuerpo o todo su cuerpo. No nos interesa hacer un
estudio del velo islamico en si mismo y de su uso en los paises musulmanes en los que
se ha originado. Nos referiremos al velo como una forma de identificar ciertas
dinamicas relativas a la gestion de las reivindicaciones de las minorias religiosas, y por
eso veremos como han sido tratados los casos conflictivos respecto de su uso Estados en
los que los musulmanes son una comunidad minoritaria. Existen diferentes tipos de velo
islamico. Algunos solo cubren la cabeza, dejando libre la cara (hiyab, shayla); otros
cubren todo el cuerpo, ya sea que dejen al descubierto la cara (chador), solo los ojos
(nigab) o que incluso cubran los ojos con una rejilla (burka).

El origen del velo islamico parece encontrarse en el desierto, donde las
personas de ambos sexos han desarrollado la préctica de cubrir todo su cuerpo para
protegerse de las inclemencias del habitat. Esta practica no tenia, en sus origenes,
ninguna vinculacion con el pudor. A partir de esta funcion material de proteccion el uso
del velo parece haber adquirido también una funcion religiosa. El velo estd mencionado
en el Coran, que manda a las mujeres usarlo al menos en tres ocasiones.'*? Sin embargo,
en este nuevo contexto, el uso de determinadas vestimentas si tiene una clara
vinculacion con el pudor y, mas especificamente, con la sexualidad (Amirian y Zain,
2009: 112-123).

Para algunos, el mero hecho de que el uso del velo esté mencionado en el
Coran seria la prueba de su carécter religioso. Para otros, no se trata de un verdadero
precepto del Islam aunque esté mencionado en el Coran. Para una tercera posicion, no
hay obligacion religiosa porque el Coran solo hace una recomendacion, de modo que el
uso del velo seria mas una prescripcién cultural que religiosa. A efectos politicos y
juridicos, el debate asi planteado es estéril. El caracter religioso de una conducta no
viene dado por su inclusién o no en un determinado libro. Para la perspectiva que aqui
nos interesa, que no es teoldgica sino politica y juridica, una conducta tiene caracter
religioso cuando un grupo humano la vivencia como religiosa, independientemente de si

142 En la sura 33 (La Coalicidn), versiculo 53, se dice: «Cuando les pidais un objeto, hacedlo desde detras
de una cortina. Es més decoroso para vosotros y para ellas». En el versiculo 59: «Profeta, di a tus esposas,
a tus hijas y a las mujeres de los creyentes que se cubran con el manto [hiyab]. Es lo mejor para que se las
distinga y no sean molestadas. Dios es indulgente, misericordioso». En la sura 24 (La Luz), versiculo 31,
se afirma: «Y di a las creyentes que bajen la mirada y que guarden su castidad, y no muestren de sus
atractivos [en publico] sino lo que de ellos sea aparente; asi pues, que se cubran el escote con el velo
[jumar]. Y que no muestren [nada mas de] sus encantos a nadie, salvo a sus maridos, sus padres, sus
suegros, sus hijos, los hijos de sus maridos [...] o a los nifios que no saben de la desnudez de las mujeres;
y que no hagan oscilar sus piernas [al caminar] a fin de atraer la atencion sobre sus atractivos ocultos».

147



se ha originado en un libro, en una tradicion oral o en una préactica repetida a lo largo de
los afios. Admitimos, pues, el caracter religioso del uso del velo.

En varios paises occidentales el uso del velo islamico por parte de algunas
mujeres ha sido fuente de controversia. El primero de los casos que analizaremos es el
de Francia. El primer momento de la polémica que estudiamos se sitia en 1989. Un
grupo de alumnas musulmanas de un colegio de Creil, cerca de Paris, se negd a ir a
clase con la cabeza descubierta. La cuestion tuvo una amplia repercusion mediatica. El
caso del velo dejo rapidamente de ser solo el problema de unas jovenes expulsadas de
un colegio para ser una discusion sobre los fundamentos mismos de la comunidad
civica. El debate desbord6 sus limites iniciales, para convertirse en una disputa en torno
de la autocomprension del republicanismo francés.

Se veia en el Islam una afrenta al republicanismo, por el caracter
presuntamente expansivo que este Ultimo asumiria en el espacio publico. Se habia
creado la sospecha entre algunos de que quienes usaban el velo no eran realmente
franceses, incluso si lo eran formalmente por tener la nacionalidad francesa, y que
preferian su identidad musulmana frente a su identidad francesa. Por ello el velo era
visto como el simbolo de un pueblo extranjero, con una religion extranjera, que habia
llegado a Francia pero que no deseaba integrarse en la vida francesa o en los valores
franceses (Gunn, 2004: 456).

Ante la trascendencia publica de los eventos que mencionamos arriba, el
gobierno decidié solicitar un dictamen al Consejo de Estado. Segln este dictamen, que
no tiene en si caracter vinculante pero si un alto valor moral, no habia en el derecho
francés fundamento suficiente para impedir, de forma general, que las jovenes
musulmanas usaran el velo en las escuelas. En definitiva, para el Consejo de Estado los
simbolos religiosos llevados por alumnos no son incompatibles con la laicidad. El limite

esta dado por aquellos signos que
«por su naturaleza, por las condiciones en las que son llevados individual o colectivamente, o

por su caracter ostentoso [ostentatoire] o reivindicativo [revendicatif] constituirian un acto de
presion, de provocacion, de proselitismo o de propaganda, implicarian una afectacion de la
dignidad o la libertad del alumno o de otros miembros de la comunidad educativa,
comprometerian su salud o su seguridad, perturbarian el desarrollo de las actividades de
ensefianza y el rol educativo de los docentes, en fin afectarian el orden en el establecimiento o

el funcionamiento normal del servicio pablico».14®

Solo en estos casos los simbolos religiosos eran incompatibles con la laicidad.
Una circular del Ministerio de Educacion conocida como circular Jospin siguio el
criterio del Consejo de Estado y autorizé a llevar simbolos religiosos, con tal de que
estos no fueran reivindicativos ni obstaculizaran el normal funcionamiento de los

143 Conseil d’Etat: Avis rendu par l'assemblée générale du Conseil d’Etat. No. 346893 (27/11/1989). La
traduccion es nuestra.

148



establecimientos educativos.** Quedaba en manos de los centros determinar cuando los
simbolos eran reivindicativos y debia impedirse su uso, aunque la circular insistia en
que, en caso de conflicto, debia recurrirse en primer lugar al dialogo. En cualquier caso,
se recordaba que era importante que los alumnos aprendieran que el respeto de la
libertad de conciencia de los otros puede exigir de su parte cumplir con un deber de
reserva. Al mismo tiempo, se insistia en el deber de los profesores de evitar cualquier
acto que pudiera menoscabar la libertad de conciencia de los alumnos.

Se abria asi un margen importante para una pluralidad de soluciones distintas,
que llegaron en muchos casos a los tribunales administrativos, los que asumieron
soluciones también heterogéneas. Cuando las cuestiones Ilegaban al Consejo de Estado,
este se mantenia fiel a su jurisprudencia, que no era otra que la de resolver
casuisticamente a partir de ciertas guias generales.

Poco después se volvid a poner en discusion la interpretacion del principio de
laicidad hecha por el Consejo de Estado. Una nueva circular del Ministerio de
Educacion, la circular Bayrou de 1994, volvié a referirse a la materia,'*> con el
argumento de que se habian dado nuevos incidentes en los establecimientos educativos
con ocasion de espectaculares manifestaciones de pertenencia religiosa. Aunque el
contenido de la circular era fiel a la jurisprudencia del Consejo de Estado, su tono era
otro. La circular enfatizaba el caracter de la nacion francesa como comunidad de
destino, que respeta todas las creencias, pero que rechaza la division de la nacion en
comunidades separadas, indiferentes las unas a las otras. Por eso, solicito a los
establecimientos educativos que incluyeran en sus reglamentos la prohibicion de signos
religiosos ostentosos [ostentatoires], que pudieran ser proselitistas o discriminatorios y
que tuvieran como efecto separar algunos alumnos de la vida comun de la clase.

En 2003, el gobierno decidié formar una comision, presidida por Bernard Stasi,
para el estudio del estado de la laicidad. Mientras la comision deliberaba la atencion de
los medios de comunicaciéon girdé hacia el caso de dos hermanas que habian sido
expulsadas de un liceo por negarse a retirar el velo que cubria sus cabezas. El debate
publico volvié a encenderse. Lo relevante del caso era que se trataba de dos jovenes
respecto de las cuales no podia caber duda de que habian adoptado el uso del pafiuelo
islamico en forma absolutamente libre: eran hijas de un padre judio y de una madre
argelina bautizada como cat6lica, ambos militantes de izquierda completamente
secularizados (Scott, 2007: 30-31).

El informe de la Comision Stasi'*® comenzd con una descripcion de la
situacion, sefialando que la cuestion del velo se manifestaba con gran agudeza en las
escuelas, por tratarse de recintos parcialmente cerrados, en los que los alumnos,

Y4 Circulaire du ministre de 1'Education Nationale du 12 décembre 1989 relative au port d’insignes
religieux a [’école se référant a I’avis du Conseil d’Etat.

Y5 Circulaire du ministre de 1’Education Nationale du 20 septembre 1994 relative au port de signes
ostentatoires dans les établissements scolaires.

148 Commission de réflexion sur 1’application du principe de laicité dans la République: Rapport au
Président de la République (Rapport Stasi, 11/12/2003). Ver en particular las pp. 28, 40-41 y 56.

149



caracterizados por la fragilidad de la edad, estdn sujetos a influencias y presiones
exteriores. La actitud de las jovenes musulmanas era interpretada como un intento de
hacer prevalecer las convicciones comunitarias sobre las reglas generales, que ponia en
cuestion el normal funcionamiento de los servicios publicos, en particular, el servicio
publico educativo.'4’

La respuesta de la Comision, segun sus propias palabras, fue la de afirmar una
laicidad firme que debia al mismo tiempo luchar contra las discriminaciones y
garantizar la libertad de conciencia. Se recomendd prohibir todo signo que manifieste
una pertenencia religiosa o politica, incluyendo como exposicion de motivos de la
norma una aclaracion de que los signos prohibidos eran los ostensibles.

La razén alegada para recomendar prohibir por ley los signos religiosos en las
escuelas y administraciones publicas fue el orden y unidad de la Republica, en la que se
reservan las manifestaciones de la diversidad cultural y religiosa al ambito privado. Lo
curioso es que una medida tan radical y restrictiva como esta se pretendia justificar
como una forma de equilibrio entre las exigencias del pacto republicano y del respeto
del pluralismo. El error més serio del informe Stasi fue no tomar en cuenta la libertad de
religion de quienes querian utilizar simbolos religiosos. EI Consejo de Estado, como
hemos visto, habia dicho que la Constitucion francesa y el derecho internacional daban
a los alumnos el derecho a manifestar sus convicciones religiosas en las escuelas.
Ademas, la Unica forma de coercion que la Comisidn condend es la coercidn que puede
resultar del uso de prendas religiosas; pero no menciond la presion que puede existir
sobre las mujeres musulmanas en sentido contrario, es decir, para no usar esas prendas.
Paralelamente, el informe describia las amenazas de que son victimas jovenes judios
que utilizan la kipa. Pero aqui el remedio propuesto fue exactamente el contrario que se
propuso para las jévenes musulmanas. Mientras la Comision argumentaba que el Estado
tiene la responsabilidad de combatir la presion sobre las jovenes musulmanas que no
quieren utilizar el velo, la respuesta de la Comision en el caso de la kipa dio a quienes
se oponian a su uso exactamente lo que querian: su prohibicion. Ademas, la Comisién
no dio argumentos para afirmar que la prohibicion de los simbolos religiosos en las
escuelas iba a llevar a una reduccién de la presion social sobre las jovenes musulmanas
para su uso fuera de ese ambito. Tampoco analizo las posibles consecuencias negativas
de sus recomendaciones (Gunn, 2004: 470-478).

Siguiendo la recomendacion de la Comision, la ley de prohibicion de los
simbolos religiosos en las escuelas se aprobd en 2004. Por medio de ella, se agregd un

articulo al Codigo de Educacion Nacional en virtud del cual
«en las escuelas, colegios y liceos publicos, el uso de signos o vestimentas por los que los

alumnos manifiestan ostensiblemente una pertenencia religiosa esta prohibido. El reglamento

147 Commission de réflexion sur 1’application du principe de laicité dans la République: Rapport au
Président de la République (Rapport Stasi, 11/12/2003), p. 41.

150



interno recuerda que la puesta en marcha de un procedimiento disciplinario debe ser precedido

de un didlogo con el alumno».4

La ley utilizo el término ostensible, que hace referencia algo que se manifiesta
abiertamente, que se muestra claramente, pero sin la connotacién de proselitismo o
provocacion que era necesaria en el caso de la sentencia del Consejo de Estado (Sayah,
2006: 946). Lo ostensible aparece asi como algo méas que lo meramente visible, pero
bastante menos que lo directamente ostentatoire.

La ley fue especificada por una circular posterior,” que fue evaluada por el
Consejo de Estado ese mismo afio. EI Consejo resolvio que la circular no implicaba una
restriccion excesiva a la libertad de manifestar la religion, en vistas del objetivo general
de proteccion de la laicidad en los establecimientos publicos.*

Las alumnas que insistieron en continuar con el uso del pafiuelo fueron
expulsadas de los establecimientos publicos, y optaron por escuelas privadas donde la
prohibicion no se aplica. Las protestas publicas cesaron. Sin embargo, la ley no sirvid
para ganar a los musulmanes a la causa de la laicidad francesa. Mas bien al contrario:
las jovenes que se retiraban el velo en las escuelas se lo volvian a colocar al salir de
ellas, e incluso pudo verse un aumento de su uso en ciertas zonas urbanas (Scott, 2007:
178).

149

En Alemania la controversia en torno del velo islamico tuvo caracteristicas
diferentes. En primer lugar, porque no se discutié el derecho de las alumnas al uso del
velo isldmico, sino el derecho de las maestras a llevarlo. En segundo lugar, porque no
hubo una solucién Gnica y centralizada, como en el caso de Francia, sino que, en
concordancia con el federalismo aleman, la cuestion se gestiond a nivel de los Lander, y
uno de esos casos llego al Tribunal Constitucional Federal el que, a su vez, remitio la
solucidn de fondo a la propia legislacion de las entidades federadas.

Un elemento esencial para entender el curso de la cuestion en Alemania es el
contexto politico-religioso en el que este se produjo. El patriotismo constitucional
aleman esta doblemente sustentado en la Constitucion y en la tradicion cristiana. Esta
basado, desde luego, en la Constitucion como expresion de un proyecto comun
plasmado en los principios constitucionales y en el respeto de los derechos
fundamentales de la persona humana. Pero también en una tradicion cultural que se
declara explicitamente cristiana.

La coexistencia de esta tradicion cristiana y del principio constitucional de
neutralidad no es sencilla. Desde luego que, por mandato de este principio y también
por imperio de la libertad religiosa que la Constitucion alemana reconoce, no es posible

148 |oi 2004-228 du 15 mars encadrant, en application du principe de laicité, le port de signes ou de
tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, colleéges et lycées publics. La traduccion
es nuestra.

199 Circulaire du ministre de 1’Education Nationale du 18 mai 2004 relative d la mise en ceuvre de la loi
n° 2004-228 du 15 mars 2004 encadrant, en application du principe de laicité, le port de signes ou de
tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, colléges et lycées publics.

150 Conseil d’Etat: Union francaise pour la cohésion nationale (08/10/2004).

151



exigir a quienes viven en Alemania una integracion total que implique, por ejemplo, una
conversion al cristianismo. Pero esto no impide que el cristianismo goce de un trato de
favor, por ejemplo, en las escuelas publicas.

El caso de mayor visibilidad fue el de Fereshta Ludin, una mujer musulmana
que el gobierno de Baden-Wiirttemberg se habia negado a contratar como maestra
porque habia afirmado, durante el proceso de seleccion, que de ser contratada
continuaria usando el velo durante el ejercicio de sus funciones. Ludin habia nacido en
Afganistan, se habia exiliado en Alemania con su familia luego de la llegada de las
tropas soviéticas, habia sido educada en Alemania, tenia la nacionalidad alemana y
estaba casada con un nacional alemén. Habia acabado con éxito sus estudios y hablaba
perfectamente aleman. Su reivindicacién del uso del pafiuelo isldmico no podia
interpretarse como un puro repliegue comunitario, como un simple acto de encierro en
su cultura de origen.

El Tribunal Constitucional Federal resolvio a favor de Ludin, aunque los
argumentos de fondo no fueron concluyentes respecto del uso del velo en si. EI Tribunal
Constitucional Federal entendié que el uso del velo islamico por parte de los docentes
entra dentro de los marcos constitucionales. Aunque acepté las premisas de neutralidad
del Estado y prohibicion de adoctrinamiento, considerd que el mero hecho de que un
docente llevara un simbolo religioso no implicaba su violacion. Por un lado, no viola la
neutralidad estatal porque esta no ha de entenderse en el sentido de estricta separacion
del Estado y las comunidades religiosas, sino en la forma mas laxa de no promocién
abierta de un credo. Por otro lado, el solo hecho de llevar el velo no equivale a un acto
de manipulacion de la conciencia del alumno por parte del docente. Sin embargo, este
modo de resolver el problema no estatuye directamente un derecho al uso del velo en
situaciones similares. El Tribunal acept6 que tal uso es una manifestacion de las propias
creencias religiosas, y que como tal cae en el &mbito constitucionalmente protegido de
la libertad religiosa. Pero admitié que si existiera una ley que asi lo estableciera, esa
libertad religiosa podria ser legitimamente restringida.>*

En otras palabras, el Tribunal Constitucional resolvié la cuestién por medio de
un reenvio al legislador. No dijo que la libertad religiosa de la maestra no podia ser
restringida en este caso, sino que no podia ser restringida sin una base legal. Asi, la
decision dejaba de estar en manos de los jueces, para pasar a la legislatura. El reenvio al
legislador debia entenderse como un reenvio a los legisladores federados, y no al poder
legislativo federal, porque en virtud de la Constitucion alemana son los Lander los que
tienen competencias en educacion. Esto implicaba permitir la limitacion de la libertad
de religion, un derecho constitucional reconocido por la Constitucion federal, por la via
de la legislacion local, admitiendo diferencias entre una y otra region del pais.

151 Bundesverfassungsgericht [Tribunal Constitucional Federal Aleman]: BVerfGE, 2 BvR 1436/02
(24/09/2003).

152



Luego de la decision constitucional, varios Lander aprobaron leyes que
prohibian simbolos religiosos, aunque hacian excepcion con los simbolos occidentales y
cristianos. Aunque las prohibiciones estaban redactadas en terminos amplios para evitar
la critica de que estaban dirigidas especificamente contra el velo islamico, este era
verdaderamente el destinatario de ellas (McGoldrick, 2006: 117). Solo Berlin aprobo
una ley que prohibe todos los simbolos religiosos sin excepcion.

En Francia y en Alemania la cuestion de fondo era la misma: el modo en que
un Estado liberal debe vérselas con la diferencia religiosa. En Francia, se tratd la
cuestion como un problema de unidad nacional (la unidad de la Republica estaba en
peligro y era necesario protegerla). En Alemania, se la abordé como una cuestion de
equilibrio de derechos a garantizar: una concordancia practica que debia ser alcanzada.
En primer lugar, el derecho del maestro a la libertad de creencia y al igual acceso a los
cargos publicos, garantizados por la Ley Fundamental. En segundo lugar, el derecho de
los alumnos a su libertad religiosa negativa, esto es, el derecho a no ser adoctrinados por
los maestros. En tercer lugar, el derecho de los padres a educar a sus hijos, garantizado
también por la Ley Fundamental. Y en cuarto lugar, los caracteres propios de la
educacién publica y el mandato de neutralidad al Estado. EI Tribunal Constitucional
decididé que los derechos de los maestros no podian ser restringidos sin una base legal,
que no existia en este caso (Joppke, 2010: 66-67).

Los rasgos del conflicto tal como se desarrollé en Gran Bretafia reflejan la
estructura del sistema educativo de este pais, y su coherencia con la alta
descentralizacion y el fuerte peso de la sociedad civil en la cultura politica britanica.

En lo que se refiere a nuestro ejemplo sobre los conflictos en torno del velo
islamico, el caso mayor de trascendencia fue el de Shabina Begum, una estudiante de la
escuela secundaria de Denbigh, en Luton. Hasta septiembre de 2002 Begum habia
utilizado sin problemas una vestimenta conocida como shalwar kameeze, una tanica
suelta combinada con pantalones y un pafiuelo en la cabeza, que era la forma alternativa
mas comun a los uniformes escolares. A partir de esa fecha, intenté comenzar a utilizar
el nigab. La escuela se opuso, y al negarse a usar algunos de los uniformes legalmente
prescritos, Shabina Begum fue expulsada.

En uno de los primeros casos en los que Gran Bretafia debi6o aplicar la
Convencién Europea de Derechos Humanos, que habia entrado en vigor en 1998, la
Camara de los Lores, maxima instancia judicial del pais, fue llamada a pronunciarse. En
2006 la Cémara decidio que no habia existido violacion de la libertad religiosa de la
alumna. Para ello siguio el siguiente razonamiento. En primer lugar establecio que
resultaba aplicable el articulo 9 del Convenio Europeo, relativo a la libertad religiosa,
porque el deseo de utilizar determinada prenda de vestir respondia a las convicciones
religiosas de Shabina. La mayoria de los miembros de tribunal considerd, sin embargo,
que no habia existido interferencia con las creencias religiosas de Shabina, ya que,
segun la jurisprudencia europea, tal interferencia no existe si el interesado puede

153



encontrar medios alternativos de manifestar sus creencias. Y esto era efectivamente lo
que habia sucedido: la familia de Shabina habia inscripto a su hija en una escuela que no
correspondia a la zona de su residencia y que ademas habia sido muy escrupulosa a la
hora de informar a los padres sobre las exigencias de vestimenta. Habia ademas otras
tres escuelas en la misma area que permitian el uso del nigab; Shabina habia sido
rechazada en una de ellas porque la matricula ya estaba completa, pero no habia
intentado ingresar a alguna de las otras dos.!>

El caso de Shabina Begum ratifico la politica britanica respecto de la
multiculturalidad: este tipo de problemas se resuelven mejor a nivel local, dando un
fuerte margen de decision a las autoridades politicas intermedias, en este caso las
autoridades escolares. EI multiculturalismo britanico es una variante del liberalismo que
prioriza las elecciones privadas y la no interferencia, por encima de los procesos
publicos de character-building. EI multiculturalismo britanico no es propiamente una
filosofia de la integracion, porque no hace referencia a una totalidad a la cual se dirija la
integracion. Es una opcion privada aplicada al hecho del pluralismo, no el pluralismo
celebrado como un valor publico (Joppke, 2010: 99; Idriss, 2006: 83 y 435).

Vamos a analizar, finalmente, el caso de Espafia. En el afio 2002 a una nifia
musulmana de 13 afios, Fatima, cuyo padre se oponia a que asistiera al colegio sin llevar
el hiyab, le fue impedida la entrada al colegio con esa vestimenta. La nifia fue primero
enviada a un centro educativo concertado, pero las autoridades se opusieron a aceptarla
en esas condiciones. Fue entonces enviada a otro colegio publico, pero la directora del
centro educativo publico también se opuso, porque creia que el uso del pafiuelo era una
violacion de los derechos civiles de la mujer. La Consejeria de Educacién de la
Comunidad de Madrid zanjo la cuestion: entendi6 que el derecho a la educacion de la
nifia debia prevalecer, y que mientras no hubiera normativa legal que prohibiera la
prenda, era posible que las alumnas la llevaran. Después de estar durante cuatro meses
sin escolarizacién, la nifia se incorporo finalmente al instituto publico.

En 2010 hubo otro caso semejante, el de Najwa, una alumna musulmana de un
instituto secundario, que fue sancionada disciplinariamente por cubrirse la cabeza con
un velo, en contra de las disposiciones del reglamento interno. Ante la insistencia del
centro en mantener sin modificaciones ese reglamento, la joven decidié cambiar de
establecimiento educativo. Paralelamente, sus padres iniciaron acciones legales contra
la administracion educativa.

Sin intentar volver sobre las consideraciones que hicimos mas arriba, solo nos
interesa sefalar, en relacion con el primero de los dos casos espafioles, la incongruencia
existente en la postura del centro educativo publico que se negd a aceptar a Fatima
porque creia que el uso del pafiuelo era una violacion de los derechos civiles de la

152 House of Lords: R (SB) v. Governors of Denbigh High School (2006), UKHL 15 (22/03/2006). Los
jueces que quedaron en minoria afirmaron que si habia habido una injerencia con la libertad religiosa de
Shabina, pero que ella habia estado justificada (algo que admitian, por via de hipétesis, incluso los jueces
gue sostuvieron que no habia existido interferencia).

154



mujer. Habia, en efecto, dos posibilidades: o bien Fatima tenia suficiente discernimiento
y estaba usando el velo libremente, y entonces no era posible invocar una violacion de
derechos civiles por el uso de una prenda que habia sido libremente escogida; o bien
Fatima estaba usando esa prenda por presion de su familia y de su entorno y habia una
verdadera lesion de los derechos civiles proveniente de una imposicion coactiva en
contra de su voluntad. Pero si esta segunda posibilidad era correcta, la solucién del
colegio era absurda, porque equivalia a rechazar la escolarizacién de, por ejemplo, una
nifia golpeada por sus padres, con el argumento de que la violencia ejercida contra la
menor es una violacion de sus derechos.

Se han presentado casos semejantes en otros paises, aunque a los efectos de
nuestro analisis tedrico lo que hemos dicho hasta aqui es suficiente.

El Islam en las calles

Tanto en el caso de Francia como en el de Espafia el conflicto que habia
comenzado dentro del dmbito escolar tomd luego dimensiones més amplias. De la
prohibicion del velo en las escuelas publicas, se pasé a discutir la prohibicion del
ocultamiento del rostro en los lugares publicos. Hubo diferentes iniciativas tendientes a
prohibir las prendas de vestir que ocultaran la cara, aunque estaba claro que de lo que se
trataba no era de prohibir todo ocultamiento del rostro, sino de prohibir algunas prendas
de vestir utilizadas por las mujeres musulmanas.

En Francia, el gobierno se propuso aprobar una ley que prohibiera el velo
integral en el espacio publico, y solicit6 al respecto un informe del Consejo de Estado.
El Consejo entendi6 que tal prohibicion seria una injerencia en la libertad de manifestar
las convicciones religiosas que no podria justificarse ni por el principio de laicidad, ni
por las ideas de dignidad o igualdad, ni por argumentos de seguridad publica. No podria
fundarse sobre la laicidad, porque ella se aplica con todo su rigor a las instituciones,
pero no a los individuos, salvo por la las exigencias concretas de ciertos servicios
publicos como la escuela. Una prohibicién general podria ademas encontrar obstaculos
en la jurisprudencia europea sobre manifestacion de creencias religiosas. No podria
tampoco fundarse en la proteccion de la dignidad, porque para la Corte Europea la
dignidad se identifica con el libre arbitrio y no con una exigencia moral colectiva que se
impone a la voluntad de la persona. Finalmente, la idea de seguridad publica tampoco
seria suficiente para estatuir una prohibicién general.

Al considerar que una prohibicion destinada concretamente al velo integral
seria incompatible con los principios fundamentales del derecho francés, el Consejo de
Estado examind la posibilidad de una norma que prohibiera en general el ocultamiento
del rostro en el espacio publico. También a este respecto la conclusion fue negativa. El
Consejo considero que la prohibicion general del ocultamiento del rostro en los lugares

155



publicos, y no solo la prohibicion del velo integral, seria una injerencia con la libertad
personal y la vida privada (entre otras libertades constitucionales) solo justificable a la
luz de un concepto de orden publico muy amplio nunca utilizado por el Consejo de
Estado, y que incluye una exigencia de afirmacién coactiva de la igual pertenencia de
cada individuo al cuerpo social. El principio de igualdad, por su parte, no podria servir
para restringir la libertad de los individuos, porque dado que se trata del uso de una
prenda que es voluntariamente aceptado, ello implicaria usar el principio de igualdad en
contra de la persona a la que se intenta proteger. Ademas, como no se han suscitado
problemas generalizados de seguridad publica, este argumento tampoco podria ser
invocado para una prohibicion general del ocultamiento del rostro. La seguridad publica
solo podria ser un fundamento para una prohibicion parcial, si ella se da en
circunstancias especiales (controles de seguridad o de identidad, por ejemplo).*>

Paralelamente, una Comision parlamentaria recomendd la adopcion de una
resolucion que declarara que el burka es contrario a los valores de la Republica. Sin
embargo, no propuso una ley que directamente prohibiera su uso y debié admitir que,
aunque muchos parlamentarios se mostraban favorables a una ley de prohibicion
general, esta actitud no era unanime. Si se propuso, en cambio, una ley de prohibicién
limitada, que se aplicara al transporte publico y a los edificios pablicos.*>

A pesar de la opinidn contraria del Consejo de Estado, el gobierno avanzo en la
prohibicion, lo que implicaba minimizar los riesgos de posible censura constitucional
posterior. La ley fue finalmente aprobada en 2010. Las exigencias de generalidad y
abstraccién que se suponen propias de toda legislacion hicieron que ella no prohibiera
concretamente el velo integral islamico sino genéricamente toda forma de ocultamiento
del rostro en el espacio publico. Su primer articulo estableci6, en efecto, que

«nadie puede, en el espacio pUblico, llevar una vestimenta destinada a ocultar su rostro».%

Aunque la ley se presentaba como una norma general y prima facie neutra, era
de hecho una ley para prohibir el uso del burka y del nigab. A continuacion, el segundo
articulo delimité qué es lo que se ha de entender por espacio publico, y reconocié una

serie de excepciones al principio general del articulo precedente.
«I- Para la aplicacion del articulo 1, el espacio publico esta constituido por las vias publicas,

asi como los lugares abiertos al publico o afectados a un servicio publico. 11- La prohibicion
prevista en el articulo 1 no se aplica si la vestimenta esta prescrita o autorizada por

disposiciones legislativas o reglamentarias, si ella esta justificada por razones de salud o por

188 Conseil d’Ftat: Etude relative aux possibilités juridiques d'interdiction du port du voile intégral.
Rapport adopté par [’assemblée générale pléniére du Conseil d’Etat (25/03/2010).

154 Assemblée Nationale: Rapport d’information fait en application de I'article 145 du Réglement au nom
de la mission d’information sur la pratique du port du voile intégral sur le territoire national
(26/01/2010).

155 |oi numéro 2010-1192 du 11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans I'espace public.
La traduccion es nuestra. Ver: L'Assemblée vote I'interdiction du voile intégral, Libération (13/07/2010);
Burqga : remous autour du projet d’interdiction, Libération (23/04/2010); Le Parlement vote I'interdiction
du voile intégral, Le Monde (14/09/2010); Premieres condamnations pour port du voile intégral en
France, Le Monde (22/09/2011).

156



motivos profesionales, o si ella se inscribe en el marco de practicas deportivas, de fiestas o de

manifestaciones artisticas o tradicionales».15¢

Los argumentos utilizados por los partidarios de la prohibicidn eran semejantes
a los usados antes en relacion con las escuelas. Se invocaba la igualdad entre hombres y
mujeres, pero también la idea de que la Republica no puede permitirse un repliegue
identitario comunitarista.’>” La cuestion de los simbolos religiosos era asi estrechamente
vinculada a los principios fundadores de la Republica (Koubi, 2004: 326). La
prohibicion se vinculaba a la pertenencia republicana; en ultima instancia, se buscaba
reforzar un mecanismo de asimilacion en los valores republicanos de los grupos
inmigrantes, asimilacion que no se habia producido naturalmente como tal vez se pensé
en algin momento que sucederia.

Dado el precedente del informe desfavorable del Consejo de Estado, los riesgos
de una eventual censura constitucional eran grandes. Por ello, los presidentes de ambas
asambleas legislativas decidieron enviar la ley al Consejo Constitucional. EI Consejo
Constitucional avalé la compatibilidad entre la norma legislativa y el texto
constitucional.®®® Uno de los puntos en debate era si el orden plblico debia entenderse
en un sentido restringido como lo habia hecho el Consejo de Estado; o si por el
contrario habia que hacer una lectura mas amplia del concepto de orden publico. El
Consejo Constitucional, aunque no hizo referencia expresa a esta distincion, autorizd
tacitamente una definicion amplia e inmaterial del orden pablico. EI Consejo considero
que la ley tenia por objeto responder a las practicas de disimulacion del rostro en el
espacio publico, y que

«[...] el legislador ha estimado que tales practicas pueden constituir un peligro para la
seguridad publica y desconocen las exigencias minimas de la vida en sociedad; que ha
estimado igualmente que las mujeres que ocultan su rostro, voluntariamente o no, se ubican en
una situacién de exclusion y de inferioridad manifiestamente incompatible con los principios
constitucionales de libertad e igualdad; que al adoptar las disposiciones deferidas, el legislador
ha completado las reglas hasta ahora reservadas a situaciones puntuales con la finalidad de
proteger el orden publico».%®

El Consejo Constitucional solo agregé una salvedad, segun la cual debia

mantenerse el equilibrio entre el orden publico y los derechos constitucionalmente
protegidos, y por ello

156 |oi numéro 2010-1192 du 11 octobre 2010 interdisant la dissimulation du visage dans I'espace public.
La traduccion es nuestra.

157 En el afio 2008, el Consejo de Estado francés nego la nacionalidad francesa a una mujer marroqui,
casada con un nacional francés, por llevar habitualmente el burka (Conseil d’Etat: Mme. M.
[27/06/2008]). EI Consejo de Estado entendi6 que la actitud de la mujer era un rechazo de los valores en
los que se asienta el pacto republicano, en concreto la igualdad de sexos. Y que la laicidad francesa
impide reconocer excepciones a los principios basicos en funcion de creencias religiosas.

1%8 Ver Les sages valident la loi sur la burga, Le Figaro (07/10/2010); Conseil Constitutionnel - La loi
interdisant le voile intégral validée par les Sages, Le Point (07/10/2010).

159 Conseil Constitutionnel: Décision n° 2010-613 DC (07/10/2010), traduccion nuestra.

157



«[...] la prohibiciéon de ocultar el rostro en el espacio publico no podria, sin implicar una
violacion al articulo 10 de la Declaracion de 1789, restringir la libertad religiosa en los lugares

de culto abiertos al plblico [...]».18

La opinidn del Consejo Constitucional fue generalmente aceptada. De hecho,
practicamente no hubo reacciones publicas, mas alla de algunas opiniones de
especialistas de derecho constitucional que cuestionaron la decision. Para estos
constitucionalistas, la decision era juridicamente débil, y solo podia entenderse como
una reaccion frente a la creciente islamofobia de la sociedad francesa. Para esta opinion
doctrinaria (Fatin-Rouge Stéfanini y Philippe, 2011) la argumentacion del Consejo
Constitucional fue, en primer lugar, excesivamente superficial, ya que las normas de
referencia utilizadas para el control de constitucionalidad fueron simplemente
enunciadas, practicamente sin argumentacion. En segundo lugar, el Consejo
Constitucional utilizd, como vimos més arriba, una nocion altamente controvertida de
orden publico, que superaba el orden material y exterior como habia sido
tradicionalmente considerado por la jurisprudencia francesa. Asi, el concepto de orden
publico se integré también un orden publico inmaterial, fundado sobre una concepcion
legislativa del orden y de la libertad.

Finalmente, la laicidad no podria ser invocada en apoyo de la prohibicion
porque en la interpretacion generalmente aceptada ella obliga a los agentes publicos y
en algunos casos a los particulares cuando acttian en relacion con un servicio publico.
Pero de ningun modo puede imponerse un deber de neutralidad a los particulares por el
solo hecho de estar ubicados en un espacio publico en el sentido fisico del término.

Si cruzamos ahora los Pirineos podremos ver que en 2010 el Senado espafiol
aprob6 una proposicién en la que solicitaba al Gobierno que promoviera las reformas
legales y reglamentarias necesarias para que se prohibieran las prendas que ocultan el
rostro de las personas en los espacios publicos. El principal argumento invocado era la
lesion a la igualdad entre hombres y mujeres. EI hecho mismo de que el argumento
central del debate fuera el de la dignidad de la mujer muestra que no se estaba hablando
de la prohibicion de ocultar el rostro (un hombre puede llevar el rostro oculto por un
pasamontafas, por ejemplo) sino de la prohibicion de ocultar el rostro de las mujeres en
virtud de un mandato religioso. Incluso muchos de los que estaban en contra del
proyecto coincidian en que el velo integral es una forma de opresién de la mujer,
aunque creian que no eran necesarias nuevas normas, sino que bastaba con la aplicacion
de las existentes para luchar contra él.

Por la misma eépoca, muchos ayuntamientos decidieron prohibiciones
semejantes, en su mayoria para los edificios publicos dependientes de la autoridad
municipal. La mayoria de estos ayuntamientos estan en la comunidad auténoma de

160 Conseil Constitutionnel: Décision n° 2010-613 DC (07/10/2010), traduccion nuestra.

181 Ver las siguientes informaciones de prensa: El Senado pide que se prohiba el “burka’ con los votos de
PP, CiU y UPN, El Mundo (23/06/2010); E! Congreso rechaza que se prohiba el uso del “burka”, El
Pais (20/07/2010).

158



Catalufia, y en el grupo se incluye a la ciudad de Barcelona.'®? Una de las decisiones
municipales, la del ayuntamiento de Lleida, fue judicialmente recurrida por un colectivo
musulman. Por un lado, se alegaba la violacién del derecho a la libertad religiosa y del
principio de igualdad. Por otro lado, se invocaban cuestiones formales respecto de la
competencia del ayuntamiento para legislar en la materia. Los tribunales inferiores
convalidaron la prohibicion municipal, y el asunto llegd al Tribunal Supremo. Este
anuld la prohibicidn establecida por el ayuntamiento de Lleida. Sin embargo, no lo hizo
por motivos de fondo, sino por considerar que la restriccion de la libertad de religion
necesitaba, de acuerdo con las disposiciones constitucionales, la existencia de una ley en
sentido estricto, es decir, de una disposicion de caracter general del poder legislativo,
por lo que una ordenanza o un reglamento municipal no resultaban suficientes.®

Para un sector de los especialistas juridicos la prohibicion se justifica como
forma de hacer frente a un extremismo identitario. El respeto a otras culturas y otras
tradiciones deberia ser posible siempre que las mismas no atenten contra los derechos
fundamentales de la persona o los elementos integrantes del orden publico. EI uso del
velo integral atentaria tanto contra lo uno como contra lo otro, porque seria contrario al
orden publico y ademas lesionaria los derechos fundamentales de las mujeres, en
concreto, el derecho a la dignidad personal, a la igualdad efectiva y la no discriminacion
(ver por ejemplo Areces, 2011). Los mismos argumentos subyacen en la prohibicion de
otras formas de velo en contextos especificos, como el educativo.

A nuestro juicio este tipo de opiniones adolecen de tres grandes vicios. En
primer lugar, consideran que hay violacién de los derechos de las mujeres. Interpretar el
velo como un signo de sumision de la mujer tiene el problema de saber quién esta
legitimado para decidir que el velo tiene ese sentido. El sentido del velo no es
unanimemente interpretado. Muchos podrian pensar que el hecho de que algunos
jévenes usen camisetas con ciertos simbolos (como el signo del dinero o publicidades
comerciales) es un atentado a la dignidad del ser humano, ya que supone su conversion
en objeto comercial; o que el uso de gorras y camisetas de un determinado club de
fatbol es equivalente a la incorporacion coactiva del individuo en un grupo de tipo
sectario; o cualquier cosa parecida. Asi, parece que es correcto decir que muchas de las
opiniones vertidas sobre el significado del velo responden a un estereotipo construido

162 Ver las siguientes informaciones de prensa: Lleida es ya la primera ciudad espafiola que prohibe el
“burka” en edificios publicos, El Pais (28/05/2010); EI Ayuntamiento de EI Vendrell aprueba el veto al
“burka” tras un crispado pleno, El Pais (11/06/2010); Coin sera el primer municipio andaluz en prohibir
el “burka”, El Pais (13/06/2010); Barcelona prohibe el acceso a las instalaciones municipales con
“burka”, El Pais (14/06/2010); El veto al “burka” fracasa en Reus, El Pais (19/06/2010); Manresa
limitard el uso del “burka” y Terrassa reclama una regulacion oficial, El Pais (22/06/2010); L'Hospitalet
prohibe el velo integral en las instalaciones municipales, El Pais (22/06/2010); Cunit prohibe el “burka”
en instalaciones municipales, El Pais (28/06/2010); Martorell prohibe el uso del “burka” en edificios
publicos, El Pais (21/07/2010); Un municipio de Madrid se suma al veto del “burka”, El Pais
(27/07/2010); Galapagar prohibe el “burka” en las dependencias municipales, El Pais (27/07/2010);
Cervera acuerda prohibir el uso del velo integral islamico en los edificios municipales, El Pais
(30/07/2010).

183 Tribunal Supremo: Sentencia de 15 de marzo de 2013.

159



en occidente sobre ese tipo de prendas y sobre los musulmanes en general, que ha
impregnado la teoria politica.

Pero aun admitiendo que el velo sea una afrenta a los derechos de la mujer, su
prohibicion no dejaria de ser paraddjica. En efecto, aunque se admitiera que se trata de
un caso de subordinacion femenina y por lo tanto una contradiccion de los valores
liberales, la supresion del velo también seria una medida iliberal. El velo no puede ser
suprimido, salvo que se nieguen al mismo tiempo los valores liberales, entre los cuales
ocupa un lugar primordial la libertad de eleccion del propio estilo de vida, que incluye,
obviamente, el estilo de vida que elige la mujer musulmana que usa el velo. El
argumento de la autonomia, en su version liberal, funcionaria si en todos los casos de
uso del velo se tratara efectivamente de una imposicion hacia la mujer musulmana
proveniente del grupo al que pertenece, o de alguno de sus miembros. Sin embargo, no
se puede probar que esto sea siempre asi, ni siquiera que sea asi en la mayoria de los
casos. Si la mujer actta voluntariamente en ejercicio de su libertad es dificil justificar la
existencia de discriminacién por el solo hecho de usar el pafiuelo islamico o incluso el
velo integral. Y ello independientemente de que se pueda considerar que esta opcion
personal confirma la posicién inferior que ocupa la mujer en la sociedad islamica frente
al varon, porque se trata en todo caso de una libre eleccion de la mujer.

Prohibir el uso del velo a una mujer que desea usarlo de modo voluntario es
adoptar una posicién paternalista. Tal actitud paternalista Unicamente podria justificarse
demostrando que la mujer actta voluntariamente solo en apariencia, ya que o bien le
falta informacion adecuada para decidir, o bien le falta la capacidad cognitiva suficiente
o bien le falta la experiencia suficiente para valorar la informacién. Parece claro que
ninguna de estas cosas puede suponerse en forma genérica respecto de mujeres adultas.
Asi, el paternalismo estaria justificado Unicamente en el caso de menores de edad que
no tuvieran la edad suficiente como para tomar por si mismos decisiones en materia
religiosa. Pero incluso en este ultimo caso la accion paternalista podria encontrar otros
escollos, como el derecho de los padres a educar a sus hijos en sus creencias religiosas.

En segundo lugar, se asume que el uso del velo integral es en si mismo y sin
considerar las circunstancias, contrario al orden publico. Este punto de vista solo puede
sostenerse, como hemos visto en el caso francés, haciendo uso de una nocion amplia e
inmaterial del orden publico, que incluya las buenas costumbres o las formas de vida de
la comunidad como valores integrantes de ese orden.

En esta nocion amplia e inmaterial del orden publico la autonomia de los
individuos no es Unicamente un derecho a su favor sino también un deber que pesa
sobre sus cabezas. O, lo que es lo mismo, es un derecho indisponible. Es el mismo
argumento que se usa para decir que el consentimiento no puede justificar la esclavitud,
que el esclavo feliz no justifica la esclavitud. Aunque parece que asi se lleva la cuestion
bastante mas lejos de lo que la razonabilidad permite ir: equiparar el uso del velo a una
situacion de esclavitud.

160



El argumento del orden publico podria resultar aceptable si se utilizara este
concepto en su acepcion limitada y material, es decir, en un sentido semejante al de
seguridad publica. En efecto, es defendible desde diferentes posturas que la libertad
religiosa debe ajustarse a ciertos limites y que la seguridad publica es uno de ellos. Se
tratara asi de un debate sobre los limites de la libertad.

El argumento de la seguridad es mas viable para la prohibicién, pero también
de aplicacion mucho mas restringida. Es mas viable, porque si por motivos de seguridad
se exige, por ejemplo, que el rostro de las personas esté visible, sera posible requerir que
se retire un velo islamico o un turbante sij, del mismo modo que se impide que alguien
ingrese a un edificio publico con la cara cubierta por un pasamontafias. EI argumento es
mas eficaz, pero también maés restringido. Porque puede utilizarse solo en aquellos
casos en que sea estrictamente necesario para garantizar la seguridad: se puede pedir
gue una mujer musulmana se quite el velo cuando sea necesario constatar su identidad
al ingresar a un edificio del gobierno, por ejemplo, pero no impedirle que camine
cubierta de pies a cabeza por la calle si ese es su deseo; se puede pedir a alguien que
lleva una cruz o una medalla metélicas que se las retire al pasar por un escaner de
control de metales, pero no que no las use cada vez que sale de su casa.

En tercer lugar, se hace una lectura en términos de oposicion de culturas (lo
que queda patente en las expresiones que hemos colocado en cursiva mas arriba, al
referirnos a otras culturas), de las cuales una es favorecida, a tal punto que entra ella
misma dentro del concepto de orden publico, y la otra debe subordinarse.

La idea de oposicion entre culturas recuerda a algunas posiciones que
presentan explicitamente la cuestion del velo como un conflicto entre el Islam y la
democracia. Se trata de una generalizacion simplista y, por ello, falsa. Esta claro que,
dentro de la tradicién islamica y en particular en algunas de sus interpretaciones, pueden
existir practicas no del todo conformes con los principios de un derecho liberal. Sin
embargo, no se puede presentar al Islam, globalmente y sin mas precisién, como
enfrentado con el Estado de Derecho; de la misma manera que no es posible presentar al
cristianismo como opuesto en si mismo al Estado de Derecho por el hecho de que
existan algunas vertientes integristas del cristianismo que sean contrarias a los
principios de un derecho liberal.

Es cierto que el velo puede tener una interpretacion religiosa o meramente
cultural. En cualquier caso, su uso estd amparado en principio por las libertades publicas
(la libertad religiosa, en el primer caso; la libertad de expresion o el derecho a la propia
imagen, en el segundo). Asi, no puede ser prohibido mientras no exista peligro para el
orden publico o para los derechos de terceros. Desde luego, debe interpretarse el orden
publico en su sentido estricto y material, y no como forma de proteger una cultura
mayoritaria.

Finalmente, la neutralidad del Estado no puede invocarse en ayuda de la
prohibicion, porque ella no es un limite a la libertad religiosa, sino por el contrario, un

161



compromiso estatal que la refuerza. La neutralidad puede ser exigida a la esfera publica
estatal entendida como &mbito de actuacion de los agentes estatales (y aun asi con
diversos grados de exigencia, segun el criterio interpretativo que se adopte) pero no se
aplica a toda la esfera publica (estatal o no estatal) entendida en su sentido de espacio
publico fisico para limitar las libertades de los particulares.

No podemos aqui referirnos a todos los supuestos en los que se ha discutido la
prohibicion del velo en el espacio publico. Haremos solo un rapido repaso para
completar una vision panoramica.

En los Paises Bajos no hay ninguna prohibicion general, pero si algunas
disposiciones parciales (por ejemplo, las facultades de la policia para la identificacion
de personas o normas aplicables al transporte publico). Algunos ayuntamientos, por su
parte, han prohibido el uso del velo integral en su &mbito territorial. Una situacion
parecida se da en ltalia. En Suiza tampoco hay una prohibicion general, aunque si
algunas disposiciones que se aplican a los agentes de la administracion publica en
ejercicio de sus funciones. Tampoco en Dinamarca, el Reino Unido, Austria ni en
Alemania hay una disposicion prohibitiva general.

En Bélgica se aprobd una prohibicién general, por parte de la Camara de
Representantes, en 2010. Sin embargo, la posterior disolucién del Parlamento impidid
que ella fuera votada por el Senado. La proposicién de ley fue nuevamente aprobada en
2011 y se encuentra hoy vigente. En virtud de la ley se introdujo una reforma al Codigo
Penal por la cual se castiga, salvo existencia de una disposicion legal contraria, a todos
aquellos que se presenten en los lugares accesibles al publico con la cara enmascarada u
oculta, en todo o en parte, de manera que no sean identificables.'

El velo en las instancias internacionales

La controversia sobre el uso del velo islamico llegd también a las instancias
internacionales de proteccion de los derechos humanos. Particularmente activo a este
respecto ha sido el Tribunal Europeo de Derechos Humanos, aunque también el Comité
de Derechos Humanos de las Naciones Unidas traté de un caso relativo al velo. En
general, se trataba de instancias recursivas frente a soluciones de derecho interno que no
satisfacian a los actores involucrados.

El primer caso resuelto por el Tribunal Europeo, y tal vez el mas relevante
porque fue decidido por la Gran Sala, tuvo su origen en 1998 cuando un reglamento
administrativo prohibié que los varones asistieran con barba y que las mujeres llevaran
el velo en las universidades turcas. Leyla Sahin, estudiante de medicina, debid

164 En McGoldrick (2006) puede encontrarse un analisis del tratamiento que ha recibido la cuestion del
velo en diferentes paises en Europa (Francia, Alemania, Suiza, Reino Unido, Espafia, Italia, Bélgica,
Paises Bajos, Turquia) y fuera de Europa (Estados Unidos, Trinidad, Uzbekistan, Afganistan, Singapur,
Arabia Saudita, Iran).

162



abandonar sus estudios en Turquia por negarse a retirarse el velo. EIl Tribunal convalidd
la prohibicion como compatible con el Convenio, al entender que el principio de
laicidad del derecho turco daba suficiente base para la prohibicion.%

El nudo del problema era la cuestién de la proporcionalidad de la medida
restrictiva de la libertad religiosa, es decir, su justificabilidad en una sociedad
democratica. El Tribunal Europeo de Derechos Humanos la entendié cumplida bajo el
amparo de la igualdad y la laicidad constitucionalmente previstas en Turquia como
modo de proteger el sistema democratico. ElI concepto de necesidad depende, desde
luego, de la concepcion que la sociedad democrética tiene de si misma. EI Tribunal
mediante la sentencia en el asunto Sahin vino a decir que una lectura republicana fuerte
de las necesidades democraticas no es contraria al Convenio Europeo (lo cual no
equivale a decir, evidentemente, que esa sea la solucion politicamente méas convincente,
consideracién que escapa a la jurisdiccion del Tribunal). En el asunto Kdse, y también
contra Turquia, la Corte convalidé una prohibicion semejante pero referida a las
escuelas primarias.t®®

Més alla de las criticas que puedan hacerse a la sentencia en el plano de la
dogmaética juridica, en el plano politico ella implica convalidar una postura de
asimilacién en los principios del republicanismo que parece poco respetuosa de la idea
de autonomia individual.

Si nos detenemos en el caso francés, vemos que varios estudios se
pronunciaron en el sentido de que la ley de 2004 era compatible con el Convenio
(Flauss, 2004: 322-324; Camby, 2005: 9; Debet, 2004: 247). Lo mismo puede decirse
de la decisién del Consejo de Estado de 2004 que, al evaluar la circular de ese mismo
afio, avald indirectamente la compatibilidad entre la ley y la Convencion Europea.'®” En
2008 dos sentencias del Tribunal Europeo reforzaron esta interpretacion. Aunque las
dos sentencias de 2008 no se refirieron a la ley de 2004, porque los hechos se habian
producido con anterioridad, ellas tienen un alcance méas amplio, en cuanto convalidan,
en términos generales, las restricciones que Francia pueda imponer en nombre de la
laicidad, de modo que es previsible que si la ley de 2004 llegara al Tribunal Europeo,
este la convalidaria (Chélini-Pont y Girard, 2009: 2-11).

En los casos Dogru y Kervanci dos estudiantes de nacionalidad francesa, que
fueron expulsadas de su establecimiento escolar por negarse a retirar el velo islamico
durante las clases de educacion fisica en forma reiterada, recurrieron a la Corte Europea,
alegando la violacion de su libertad religiosa, en cuanto veian en la prohibicion de llevar
el velo y la consecuente sancion disciplinaria de expulsion una violacion de su derecho
a la manifestacion religiosa; y también una violacion de su derecho de instruccion. La

185 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Leyla Sahin ¢/Turquia, Gran Sala (10/11/2005), parrafo 115,
traduccion nuestra. Puede verse una sintesis de la linea argumental de la sentencia en Chueca Sancho
(2005).

186 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Kose y otros c/Turquia (24/01/2006), decision de
inadmisibilidad.

187 Conseil d’Etat: Union francaise pour la cohésion nationale (08/10/2004).

163



Corte rechazé que existiera violacion de la libertad religiosa, ya que las restricciones
impuestas por Francia a la libertad religiosa en nombre de la laicidad fueron entendidas
como compatibles con el Convenio. La presunta violacion del derecho a la instruccién
también fue rechazada, porque existia un mecanismo de escolarizacion a distancia.®®

El Tribunal aplico su criterio de entender justificadas las restricciones a las
libertades cuando hay prevision legal, finalidad legitima y proporcionalidad. La
finalidad legitima aparecia en el hecho de que el Tribunal interpretd que un signo
religioso ostentoso puede constituir para los menores una fuente de presion y de
exclusion. La proporcionalidad (que el Tribunal identifica con la necesidad de la medida
en una sociedad democrética) podia verse en el hecho de que la medida no pone en
cuestion la libertad de conciencia, y no tiene mas que un efecto limitado y temporal,
maxime cuando se trata de un ambito (el de las relaciones del Estado con las iglesias) en
el que no existe un consenso europeo, por lo que los Estados tienen un cierto margen de
apreciacion. El requisito mas dificil de cumplir era el de la prevision legal, dado que al
momento del conflicto no existia en Francia todavia ninguna norma legal que prohibiera
el uso del velo. El Tribunal encontro ese sustento legal en el conjunto del ordenamiento
juridico, interpretado segun la opinién consultiva del Consejo de Estado de 1989 (que,
sin embargo, no tiene efecto vinculante en el derecho francés).

Fuera del ambito escolar, el mismo criterio antes sefialado fue aplicado en el
caso ElI Morsli para justificar la exigencia de retirarse un velo a la entrada de un
consulado.®® También est4 justificado que los controles de seguridad de los aeropuertos
exijan el retiro de un turbante, como lo sostuvo el Tribunal en el caso Phull.}’® Sin
embargo, el interés del Estado en el mantenimiento de la laicidad no puede ir tan lejos
como para prohibir en forma general determinadas vestimentas religiosas en los ambitos
publicos. Asi, en el caso Ahmet Arslan, el Tribunal decidié que es contraria al Convenio
la prohibicion (y la consiguiente penalizacion) de la utilizacién de turbantes en &mbitos
publicos que no son establecimientos publicos. Se trataba de un grupo de personas que
habian sido condenadas por utilizar esos turbantes en la calle, a la entrada de una
mezquita.l”* Precisamente por las consideraciones vertidas en este Gltimo caso, parece
que una prohibicion general de ocultamiento del rostro en el espacio puablico no pasaria
el filtro del Tribunal Europeo.

El Comité de Derechos Humanos de las Naciones Unidas también resolvio un
caso relativo al uso de simbolos religiosos en el &mbito publico. EI Comité considero
que la libertad de manifestar la religion comprende el derecho a usar en pablico ropas o
atuendos que estén en conformidad con la fe o religion del individuo. Pero también
sostuvo que tal derecho no es absoluto, de modo que aunque en el caso la sancién

188 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Dogru c/Francia (04/12/2008); Tribunal Europeo de
Derechos Humanos: Kervanci c/Francia (04/12/2008).

169 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: EI Morsli c/Francia (04/03/2008), decision de
inadmisibilidad.

10 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Phull ¢/Francia (11/01/2005), decision de inadmisibilidad.
171 Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Ahmet Arslan y otros c/Turquia (23/02/2010).

164



aplicada por el uso del velo islamico habia sido injustificada, quedaba abierta la puerta a
prohibiciones concretas en tanto hubiese una justificacion por parte del Estado.1’2

Las variantes de la libertad religiosa

Queremos ahora insistir en algunas cuestiones tedricas en torno de la libertad
religiosa. Haremos una aproximacion general al tema y nos preguntaremos luego si la
libertad religiosa exige reconocer derechos colectivos o excepciones a normas generales
para proteger a los grupos religiosos (en especial a los minoritarios) y a sus miembros.

Una lectura de la libertad religiosa en clave de igualdad

El pensamiento liberal y su consagracion politico-juridica impulsaron el pasaje
de una mera tolerancia pragmatica de los disidentes religiosos a una situacién de plena
libertad, con el reconocimiento de que las creencias religiosas son una opcion privada
de los ciudadanos y de que la autoridad politica no esta legitimada para imponer una
verdad religiosa. La libertad religiosa, ya lo hemos dicho, es la consagracion juridica de
la secularizacion como privatizacion de las creencias religiosas. Gracias a ella el
individuo puede elegir de entre diferentes sistemas religiosos a cudl ajustar su conducta;
e incluso puede organizar su vida conforme a un sistema de orientacion de conducta de
caracter no religioso. La religion pierde asi su funcion de elemento de cohesion social
(Mdller, 1982: 67; Durham, 1994: 469).

Desde el punto de vista de la teoria juridica, la libertad religiosa aparecié como
un derecho absoluto (0 sea, invocable erga omnes) y publico; era ademas, en su
formulacién del siglo XVIII, un derecho estrictamente individual, negativo (en el
sentido que exige abstencion de coaccion por parte del Estado y de terceros), y
reconocido en forma universal (es decir reconocido de modo formalmente igual para
todos los individuos). La negatividad, la individualidad y la universalidad son
caracteristicas de las primeras formulaciones del derecho, por otra parte comunes a la
generalidad de los derechos reconocidos por el Estado liberal. En qué medida pueden
esperarse, como derivaciones de este derecho, prestaciones positivas, derechos
colectivos o0 excepciones a normas generales, es una discusion que aparecio
posteriormente en el tiempo, y que nosotros trataremos en los parrafos siguientes.

En conformidad con el ideal liberal, una consagracion completa de la libertad
religiosa necesita de la paralela consagracion de la igualdad en el campo religioso
(Mantecdn, 1994: 115; Peces-Barba y Prieto, 1998: 268; Durham, 1994: 488). Sin

172 Comité de Derechos Humanos de las Naciones Unidas: Raihon Hudoyberganova c/Uzbekistan,
CCPR/C/82/D/931/2000 (05/11/2004).

165



embargo, para los tedricos clasicos del liberalismo, esta igualdad se veia satisfecha con
un tratamiento formalmente igual para todos los ciudadanos. De este modo, no eran
necesarias ni prestaciones positivas de caracter correctivo, ni reconocimiento de
derechos de grupo ni reconocimiento de derechos de excepcion. No hacian falta
derechos positivos, porque el mejor modo de lograr la igualdad era mediante la pura
abstencion estatal, de modo que se dejaba a los individuos, ya iguales por naturaleza,
que interactuaran libres de coacciones en la sociedad-mercado. Tampoco hacian falta
derechos de grupo o derechos excepcionales para los individuos o grupos, porque la
libertad religiosa debia mantener esta libertad como la garante de un ambito de
autonomia individual que posibilita las diferencias (en este caso, religiosas) pero solo en
el mundo privado, derivandose de ello un puro deber estatal de no interferencia.

En este apartado nos ocuparemos de las posibilidades de lectura del derecho a
la libertad religiosa como un derecho prestacional, tanto desde una postura que
podriamos llamar, genéricamente, de ciudadania social, como desde una postura de
ciudadania multicultural.

Veamos un ejemplo del primer tipo de justificacion, es decir, a través de la
ciudadania social. Como explica Ronald Dworkin (1982), un liberalismo basado en la
igualdad exige que el Estado trate a los ciudadanos como iguales, e insiste en un sistema
econdmico en el que ningun ciudadano tiene menos que una parte igual de los recursos
de la comunidad solo para que otros tengan mas. Desde luego, esto no implica exigir
una igualdad de resultados (por ejemplo, que todos los ciudadanos tengan en cada
momento de sus vidas una cantidad igual de recursos). Para una perspectiva liberal, el
mecanismo del mercado resulta, en principio, una forma satisfactoria de distribucion de
las riquezas para lograr la igualdad. En efecto, en un mercado ideal y eficiente, en el que
las personas comienzan con el mismo nivel de riqueza y tienen aproximadamente las
mismas capacidades, nadie podria quejarse de que a lo largo de su vida ha acumulado
menos riqueza que otros. En tal mercado ideal, cualquier persona podria tener la misma
riqueza que otra, si hubiese tomado las mismas decisiones econémicas que esta otra ha
tomado.

Sin embargo, el mercado real no es igual a ese mercado ideal. Las personas no
entran al mercado con los mismos recursos. Algunos tienen una mayor riqueza heredada
de sus familias, o tienen la posibilidad de una mayor educacién. Las personas no son
iguales en capacidades, y no todas las capacidades son igualmente favorecidas por el
mercado. La suerte es también un factor importante. Ademas, y esto es lo que a nosotros
nos interesa, muchas circunstancias no elegidas (como la raza o el sexo) pueden tener
consecuencias favorables o desfavorables en el mercado (Dworkin, 1982; 1981a;
1981b).

Desde los trabajos de Thomas Marshall ([1950]1983) el concepto de
ciudadania se corresponde con la atribucion de determinados derechos y deberes, que
habilitan al individuo como miembro pleno de la comunidad. Estos derechos han sido

166



en un primer momento los derechos civiles, luego los politicos, y finalmente los
sociales. El objetivo de los derechos sociales es reducir (no eliminar estructuralmente)
las desigualdades generadas por el mercado.

Los derechos sociales son, como se sabe, derechos de tipo positivo. El
concepto de derecho prestacional implica para el Estado una obligacion de actuar de
determinada manera. La primera conceptualizacion juridica correspondio a Alfred
Verdross (1963: 506), quien identificd, junto a los clasicos derechos de libertad que
exigen un non facere de los Estados, otros derechos que implican un facere de parte de
los Estados, y que incluyen a los derechos procesales y politicos, por un lado, y a los
sociales, por otro.

En lo que a nosotros nos interesa en este punto, dos son las preguntas que
surgen. La primera es si a partir de la libertad religiosa pueden justificarse tal tipo de
derechos positivos; la segunda, en su caso, es cual es esa justificacion. La cuestion de
este punto es saber si el reconocimiento genérico y uniforme de la libertad religiosa
como mera abstencion es por si solo suficiente, o si por el contrario se justifica un
tratamiento a favor de los grupos religiosos, que implique el reconocimiento de
prestaciones positivas en su beneficio. Hay que tener en cuenta que considerar la
libertad religiosa como una libertad puramente negativa o, por el contrario,
caracterizarla como una libertad prestacional, que Ilama a la existencia de un deber del
Estado de asegurar determinados medios para el ejercicio de la propia libertad, depende
en gran medida de la concepcion que se tenga sobre las relaciones entre el Estado y los
grupos religiosos.

Hay quienes creen que las prestaciones positivas que el Estado puede asegurar
a los grupos religiosos pueden justificarse como formas de promover una igualdad real
en el contexto de la filosofia del Estado social (Mantecdn, 1996: 75-77; Peces-Barba,
1993b: 406-410). Asi, medidas tales como el sostenimiento econdmico de las
organizaciones religiosas, la financiacion de la ensefianza de la religion en las escuelas
publicas, la asistencia religiosa en establecimientos estatales como las prisiones, etc.
podrian ser vistas como enmarcadas en el Estado social. ElI Estado deberia cooperar con
la generalidad de las organizaciones religiosas. En este caso, se trataria de un Estado
que valora positivamente el hecho religioso en cuanto tal, y que por considerarlo un
factor relevante para el pleno desarrollo de la personalidad de los ciudadanos, decide
cooperar con las organizaciones religiosas.

Para una posicion como la que estamos analizando (justificacion de
prestaciones positivas a traves de los presupuestos del Estado social) tales derechos
positivos forman parte de la probleméatica de la justicia en tanto que cuestiones
distributivas. Pero la filosofia del Estado social sigue siendo ajena al reconocimiento de
las identidades especificas de los grupos. En una sociedad en la que los individuos
persiguen sus propios fines de acuerdo con su propia concepcion de la vida buena
(concepcion liberal), o en la que lo que realmente importa es la identidad civica

167



decidida por el cuerpo social democratico (concepcion republicana), la identidad de los
colectivos que componen la sociedad global no interesa a la propia sociedad global. Por
ende, no es un problema de justicia.

Que de hecho las prestaciones positivas existen, en mayor o menor medida
segun las caracteristicas histéricas del régimen de neutralidad religiosa del Estado, no
hay ninguna duda. Que ellas puedan justificarse en la filosofia del Estado social, en
cambio, nos parece mas dudoso. Sucede que las politicas prestacionales propias del
Estado social tienen (0 al menos pretenden tener) un caracter universal. Las distintas
formas de promocion de las actividades de las confesiones religiosas por las diferentes
vias de cooperacion, en cambio, tienden a hacer frente a las necesidades propias y
especificas de los grupos religiosos. Y como lo reconocen incluso quienes hablan de
Estado social en estos casos (Peces-Barba, 1993a: 408), nos encontrariamos ante un
supuesto de igualdad como diferenciacion. En otras palabras, las politicas
redistributivas aplicadas a grupos culturales (o, en nuestro caso, religiosos) son
inseparables de las politicas de reconocimiento de la identidad de esos grupos.

Desde luego esto no quiere decir que las organizaciones religiosas no puedan
disfrutar de la actividad prestacional del Estado social como cualquier otra entidad de la
sociedad civil, y que el acceso a esas prestaciones positivas no esté justificado por los
fundamentos del Estado social. Si una organizacion religiosa gestiona, por ejemplo, una
residencia para personas de la tercera edad, y recibe para ello una subvencion estatal
como podria recibirla cualquier otra entidad no religiosa, tal prestacion esta justificada
dentro de la filosofia de la ciudadania social.

Sin embargo, la recepcion de prestaciones positivas de parte de las
organizaciones religiosas o de los individuos en tanto que organizaciones religiosas o
individuos creyentes no forma parte de la estructura de la ciudadania social. Tal tipo de
prestaciones estan basadas en la pervivencia de modelos anteriores a la secularizacion
de las instituciones politicas (como es el sistema de confesionalidad o iglesia estatal,
por ejemplo), se basan en una concepcion multicultural de la ciudadania o combinan
ambos elementos.

La promocion positiva de grupos religiosos puede estar ligada a la existencia
de una vinculacién especial del Estado con una religion en particular. En algunos
Estados existe una especial vinculacion entre la autoridad politica y alguna o algunas
confesiones religiosas, que hace esta o estas reciban un trato de favor. Estamos aqui en
el campo propio de los modelos confesionales, de iglesia de Estado o semejantes. Si hoy
subsisten estos modelos es como una reminiscencia de las épocas previas al Estado
secularizado.

La otra forma de reconocer prestaciones positivas es a través de los
mecanismos de ciudadania multicultural. Para una posicion multicultural, las cuestiones
de justicia comprenden no solo aspectos distributivos sino también aspectos identitarios
(Young, 1990: 33). Para los multiculturalistas, el reconocimiento de prestaciones

168



positivas es una herramienta para lograr una igualdad real frente a un punto de partida
desigual. En el caso de reconocimiento de derechos especificos positivos las
tradicionales caracteristicas de generalidad y objetividad (que acompafaron el
reconocimiento de las libertades clésicas) son sustituidas por las de singularidad y
subjetividad (Souto, 1995: 137).

Una teoria multicultural de la igualdad lleva a tener en cuenta las
circunstancias no elegidas, y a compensar las consecuencias negativas que ellas puedan
acarrear. En el plano cultural, es eso lo que propone Will Kymlicka desde un punto de
vista liberal. Para el autor canadiense la opcion de proteger los grupos minoritarios
exige no solo un reconocimiento simbdlico sino también recursos econdmicos. La
proteccion econémica que entra dentro del reconocimiento a los grupos minoritarios
debe sumarse a las politicas redistributivas clasicas (Kymlicka, 2007: 136).

La proteccién econdmica de las minorias se justifica a partir de la distincion,
entre las opciones personales y las circunstancias no elegidas. El Estado liberal no tiene
como funcién proteger a las personas de las consecuencias onerosas de sus propias
decisiones (al menos no en principio y dejando de lado casos extremos como serian, por
ejemplo, la atencion médica a un suicida). Siguiendo el ejemplo de Kymlicka (1991:
186-188), si una persona es amante de los vinos caros, el Estado no debe asignarle una
porcién mayor de recursos solo para satisfacer esta opcion personal por los vinos de alto
precio. Pero si una persona tiene, por ejemplo, una grave enfermedad, si es legitimo que
el Estado pague el tratamiento médico, aunque de este modo destine mas recursos a ese
ciudadano que a un ciudadano sano.

Asi, entonces, decidir si es legitimo que el Estado destine recursos econémicos
a proteger la libertad religiosa de las personas depende de si se considera que la religion
es una opcion libremente elegida o si se cree que es una circunstancia no elegida. Si la
religion es una circunstancia no elegida, y la libertad religiosa de los ciudadanos debe
ser garantizada de modo igualitario, seria legitimo que el Estado destinara dinero a
financiar, por ejemplo, los salarios de los ministros religiosos y de los profesores de
religion, y que lo hiciera en mayor medida respecto de los grupos minoritarios o
econdémicamente desfavorecidos. Si la religién es una pura opcion personal, en cambio,
tal financiacion podria ser equiparada a los vinos caros de los que hablamos en el
parrafo anterior.

Por nuestra parte coincidimos con las posturas de los multiculturalistas en el
sentido de afirmar la necesidad de las politicas de reconocimiento, y de que estas
incluyan aspectos distributivos. La segregacion cultural hacia determinados grupos no
es totalmente independiente de la marginacion econdémica. Desde luego que esto no
puede afirmarse asi para todos los casos. Hay ejemplos de grupos religiosos
econdmicamente prdsperos que ha sufrido marginacion cultural, como los judios
durante mucho tiempo en Europa o los mormones en Estados Unidos. Por ello no se
puede afirmar que siempre las politicas de reconocimiento deban ir unidas a politicas

169



distributivas, aunque si se debe decir que siempre hay que estar atentos a que las
politicas de reconocimiento se unan a las distributivas si ello es necesario.

El marco multicultural ofrece las mejores perspectivas para pensar la cuestion
de la igualdad y, més en particular, sus aspectos distributivos en tanto estan vinculados
a los grupos religiosos (y por ello son inseparables de las politicas de reconocimiento).
Nuestra posicion esta sustentada en lo que Will Kymlicka (2011: 6) ha denominado the
liberal multiculturalist hypothesis: que es posible reconocer y proteger la identidad y
cultura de las minorias sin lesionar valores democraticos y liberales basicos.

Por eso creemos que es posible que de la libertad religiosa se deriven
prestaciones positivas que permitan que el ejercicio de este derecho sea real y efectivo
aungue, como sefialaremos en los siguientes parrafos, hay que tener en cuenta los
limites de tales derechos positivos.

Creemos que las prestaciones positivas a favor de los grupos religiosos o de sus
miembros son aceptables, en tanto estén sometidas a dos criterios rectores. El primero:
el criterio distributivo. El segundo: el criterio de los limites.

El primer criterio es que las prestaciones positivas se realicen con la finalidad
de hacer efectiva la justicia distributiva, esto es, de igualar los puntos de partida de los
ciudadanos en el reparto de los bienes sociales. Asi, las comunidades religiosas méas
desfavorecidas podran reivindicar un trato méas favorable que aquellas que estén en
posicién de ventaja. Esto no quiere decir que los grupos mayoritarios no tengan derecho
a recibir ninguna prestacion; pero si que la distribuciébn no puede hacerse con
prescindencia de la consideracion respecto de la posicion social del grupo religioso en
cuanto a su disponibilidad econémica.

El segundo criterio es el de los limites, que se derivan de dos fuentes
fundamentales. La primera es el principio de neutralidad estatal, del que nos ocupamos
en otro capitulo de este trabajo. En efecto, aunque la neutralidad religiosa del Estado no
impide el reconocimiento de derechos positivos a favor de los individuos y grupos
religiosos, si plantea ciertos limites.

La segunda fuente de los limites es el estatuto particular de la religion. Una de
las ensefianzas de los liberales heterodoxos y de los comunitaristas ha sido mostrar que
no puede sostenerse que la dimensidn religiosa de la personalidad sea puramente
electiva como lo es, por ejemplo, el gusto por los vinos caros. La religion tiene que ver
con las convicciones méas profundas de los seres humanos, con la socializacion en
determinado grupo y con la pertenencia a una tradicion. La religion no es una mera
opcion personal. Sin embargo, tampoco puede afirmarse que la religion sea un elemento
de adscripcién igual a, por ejemplo, la raza. Las personas cambian de religion. Adoptan
nuevas creencias y abandonan las antiguas. Tienen dudas sobre sus creencias v,
fundamentalmente, tienen la capacidad de criticar la tradicion en la que han sido
educados.

170



Este aspecto al menos parcialmente voluntario de las creencias religiosas hace
que ellas no sean merecedoras de la misma proteccion de la que gozan las caracteristicas
puramente adscritas. Cualquier forma de penalizacién o carga suplementaria que se
imponga por la pertenencia a una raza nos resulta una forma absolutamente injustificada
de discriminacién. En cambio, no parece que sea absolutamente irrazonable pedir a las
personas con convicciones religiosas que asuman al menos una parte de las cargas que
conllevan esas convicciones.

Desde luego, las cargas que legitimamente podemos pedir que asuman las
comunidades y personas religiosas no son cargas extremas. Por ejemplo, nadie estaria
dispuesto a aceptar que los empleadores pudieran despedir libremente a los trabajadores
si descubren que estos profesan una religion que no les agrada. Sin embargo, no parece
irrazonable pedir que las personas religiosas que quieren participar todas las semanas de
la celebracion de su culto financien el salario del ministro de su religion.

El criterio de los limites puede desglosarse en tres elementos. EIl primer
elemento es el respeto de la neutralidad estatal. Esto implica que el Estado no puede
financiar las actividades propiamente religiosas de los grupos religiosos. El Estado
puede financiar a una escuela primaria gestionada por una comunidad religiosa, pero no
corresponde que pague a los profesores de religion. El Estado puede ayudar a las
residencias para personas sin hogar administradas por una comunidad religiosa, pero no
pagar el salario de sus capellanes. Si el Estado se involucrara con las actividades
propiamente religiosas de las comunidades estaria transmitiendo la idea de que se
identifica con esa tradicion religiosa, lo que vulnera la neutralidad estatal al admitir que
hay ciudadanos de primer y de segundo orden. Como explica Javier de Lucas (2011: 54-
55), el reconocimiento del pluralismo debe compaginarse con la neutralidad (que el
autor llama laicidad) del Estado.

El segundo elemento es que las organizaciones religiosas 0 sus miembros que
reivindican un apoyo positivo del Estado han de apartar toda finalidad de lucro. El lucro
ha de dejarse a los criterios comunes del mercado, y no se pueden utilizar prestaciones
distributivas socialmente financiadas para obtener un provecho personal.

El tercer elemento es que, tratdndose de fondos de origen publico, su uso ha de
estar reglado por los criterios del manejo publico del dinero. Asi, si el Estado financia
los salarios de los profesores de una escuela religiosa (de los profesores de matematicas
y ciencias, pero no de religion, como ya dijimos), la seleccion de los profesores debe
hacerse a través de una oposicion o concurso publico que garantice la transparencia.

Hemos hablado en este apartado de las interpretaciones de la libertad religiosa
en la oposicién derecho negativo / prestacion positiva. En los dos subapartados
siguientes nos referiremos a otras dos diadas que pueden afectar la libertad religiosa:
derecho individual / derecho colectivo y derecho universal / excepciones para las
minorias. Para ello nos apoyaremos en el ejemplo del velo islamico del que hemos
hablado mas arriba.

171



¢Exige la libertad religiosa reconocer derechos colectivos?

Otro problema fundamental en torno de la libertad religiosa es el de los
derechos colectivos. Esta claro que el derecho a la libertad religiosa concebido como un
derecho individual puede ejercerse individualmente o en grupo. Es decir, se admite
facilmente que es legitima la proteccion de una manifestacion colectiva de la religion a
partir del reconocimiento de un derecho individual. Esto es asi porque lo religioso tiene
inequivocamente una dimension social. Una cuestion diferente es, sin embargo, la de los
derechos de titularidad de un grupo religioso, es decir, de los derechos cuya titularidad
es colectiva y no individual.

Dejamos pues aclarado que en este trabajo utilizamos el concepto de derecho
colectivo como equivalente a derecho de titularidad colectiva. Los derechos de
titularidad colectiva son aquellos cuyos titulares son grupos y no individuos, cuyo
ejercicio se hace en forma grupal y cuya existencia es independiente de la voluntad de
los individuos que forman el grupo.l”® Para la existencia de derechos colectivos es
necesaria la existencia de sujetos colectivos.

Existen muchisimos derechos, cuya configuracién como tales es indudable, que
mas alla del rotulo bajo el cual se escondan responden claramente a la definicion que
dimos mas arriba. Los mecanismos de negociacion colectiva de los sindicatos en el
ambito del derecho laboral, por ejemplo, no pueden ser entendidos en el marco clasico
de los derechos individuales.

Aunque en un sentido amplio el concepto de derechos colectivos es el que
mencionamos en los péarrafos anteriores, en un sentido més estricto los derechos
colectivos son aquellos que corresponden a comunidades en sentido estricto, y que son
diferentes de las organizaciones de tipo asociativo (como los sindicatos con los que
ejemplificAbamos arriba). Estas comunidades son, basicamente, las comunidades
étnicas, religiosas y linguistico-culturales (Lerner, 2011: 2).

Reconocer la existencia de derechos colectivos implica aceptar que una
comunidad en cuanto tal tiene derechos propios, distintos de los derechos de los
individuos que la componen. Esto significa dar autonomia a la comunidad para tomar
decisiones en ejercicio de ese derecho colectivo con independencia de la voluntad
individual de los miembros del grupo.

El derecho colectivo tiene una dimensién externa, que permite su
reivindicacion por parte del grupo frente a terceros. Tiene también una dimension
interna, que significa la existencia de facultades de produccién normativa o de actividad
jurisdiccional del grupo respecto de sus miembros. El reconocimiento de estas

173 Para la distincién entre derechos de titularidad colectiva, derechos individuales de ejercicio colectivo y
derechos individuales atribuidos en funcién de la pertenencia a un grupo (que nosotros denominamos
diferenciados) véase: Lopez Calera (2002; 2000); Garcia Inda (2001).

172



competencias normativas o jurisdiccionales a favor de las comunidades implica la
aparicion de formas de pluralismo juridico.

Existe pluralismo juridico cuando coexisten una multitud de fuentes autbnomas
de regulacion y de resolucion de conflictos més alla de los establecidos por el Estado.
Aqui no es la normativa del Estado la que da un tratamiento especifico al fendomeno
religioso (directa o indirectamente), sino que junto al derecho estatal aparecen otras
fuentes de derecho. Sin llegar necesariamente al sistema del Millet que rigio en el
imperio otomano y que tendia a crear un pluralismo juridico fuerte, en el que sobre la
base del criterio de aplicacién personal de la ley se daba a cada comunidad potestad
sobre sus miembros, son sin embargo posibles ciertas formas de reconocimiento de la
autonomia normativa y jurisdiccional de los grupos.

El pluralismo juridico cuestiona la idea de que todo orden legal est4 enraizado
en el derecho estatal (Lerner, 2011: 837-838). El derecho estatal puede coexistir, por
ejemplo, con el derecho religioso. De hecho, el derecho consuetudinario o el derecho
religioso predatan a la aparicion del Estado moderno. Y aunque este Gltimo ha intentado
hacer efectivo un monopolio de produccién y aplicacion normativa, no siempre lo ha
logrado. Por ello es que los derechos no-estatales no solo coexisten con el derecho
estatal, sino que incluso pueden entrar en conflicto con él. Desde luego, el derecho
estatal continuard reivindicando su supremacia, de modo que las fuentes no-estatales
estaran, desde una perspectiva formalista, subordinadas o en pie de igualdad con el
derecho estatal segun lo que este ultimo disponga al respecto.

Veamos un primer ejemplo acerca de como funcionan los derechos colectivos
en el campo religioso. Un caso clasico en este campo es el relativo a la comunidad
Amish de los Estados Unidos, a la que la Corte Suprema de Justicia permitié que
sustrajera a los nifios de la comunidad a partir de una cierta edad de la educacién
obligatoria, y que ya hemos citado.!’* Con su decision, la Corte reconocié una potestad
del grupo sobre sus miembros, al establecer hasta qué momento los nifios concurriran a
las escuelas del Estado y cuando dejaban de hacerlo.

Veamos otro ejemplo: un nifio menor de edad que pertenece, junto con toda su
familia, al grupo de los testigos de Jehova necesita una transfusion sanguinea. Si no se
pone ningun limite al ejercicio de la patria potestad en este caso, y se admite que los
padres rechacen la transfusion sanguinea con base en sus creencias religiosas, se estaria
admitiendo el ejercicio de un derecho colectivo de la libertad religiosa respecto del
menor, que podria tener consecuencias gravisimas para su salud o incluso su vida. En
efecto, si un adulto testigo de Jehova se encuentra en idéntica situacion, y decide no
aceptar la transfusion de sangre, estd haciendo un ejercicio individual de su libertad
religiosa que nadie cuestionara. Pero si se trata de una decision tomada por el grupo (en
este caso, por los padres del menor que actdan de algin modo en nombre del grupo)
respecto de uno de sus miembros se trata de una forma colectiva de libertad religiosa.

174 Supreme Court of the United States: Wisconsin v. Yoder, 406 US 205 (1972).
173



Desde luego los casos de derechos colectivos en el ambito religioso no se
refieren solo a menores. El Estado puede, por ejemplo, reenviar a las normas internas de
un grupo religioso para regular determinadas cuestiones civiles. Asi se hace en muchos
paises respecto del matrimonio, cuando se admite que las diferentes comunidades
religiosas establezcan los ritos de celebracion del matrimonio de sus miembros, e
incluso puedan regular en algunos casos el contenido del matrimonio y las formas de su
disolucién, limitandose el Estado a reconocer esta realidad. En algunos Estados el
reconocimiento de derechos colectivos va todavia mas lejos, y se deja todo un sector de
las relaciones sociales (por ejemplo, todo el derecho de familia) bajo regulacion
religiosa.

Una cuestion crucial, sobre la que gira buena parte de la discusion sobre la
conveniencia de reconocer derechos colectivos, esta referida a si este reconocimiento
implica prescindir completamente de la voluntad de los individuos que forman parte del
grupo. En los dos primeros ejemplos que vimos arriba se prescindia efectivamente de
esa voluntad. En el tercer ejemplo (el del matrimonio) depende de cdmo se regule la
cuestion. Si se establece que quienes pertenecen a un grupo religioso solo pueden
contraer matrimonio mediante los ritos de ese grupo se estd sometiendo la voluntad del
individuo al grupo del que forma parte (aunque esto puede suavizarse, al menos en
teoria, si se admite juridicamente que el individuo abandone el grupo). En cambio, si el
rito matrimonial del grupo religioso aparece como alternativo a, por ejemplo, un
matrimonio civil, aqui existe un derecho colectivo a regular las formas de matrimonio
de los miembros del grupo, pero se mantiene el juego de la voluntad individual que
permite que los individuos se sustraigan a esa potestad colectiva.

Asi, algunas formas de reconocimiento de derechos colectivos pueden implicar
aceptar que la comunidad tiene derechos sobre los individuos que la componen, y que
estos individuos no pueden escapar del ejercicio de la potestad comunitaria. En este
caso, reconocer derechos religiosos a un grupo en cuanto tal podria poner en peligro la
libertad del individuo de adoptar o cambiar determinadas creencias religiosas, o de
sustraerse en algun aspecto a las formas de vida religiosas del grupo del que forma
parte.

Para las perspectivas comunitaristas esto no es un problema. Aunque desde
luego ninguna perspectiva comunitarista admitiria los derechos colectivos sin limites
(por ejemplo, nadie admitiria que se permitiera a los grupos religiosos hacer sacrificios
humanos con sus miembros), la eventual limitacion de la autonomia individual por parte
del grupo no es de por si un argumento suficiente para negar los derechos colectivos.
Para una perspectiva comunitarista, en algunos casos es justo limitar la autonomia
individual para preservar el grupo, porque la propia identidad del individuo depende en
gran medida de la subsistencia de las tradiciones de las que forma parte.

Los liberales, en cambio, se toman la cuestion de la autonomia individual mas
en serio. También los republicanos son hostiles a los derechos colectivos, aunque por

174



razones quizas distintas a las de los liberales. Como ya sabemos, las diferencias entre
liberales y republicanos no son menores: los liberales piensan la libertad
fundamentalmente en términos de limites frente al poder, mientras que para los
republicanos la libertad es entendida como requisito del ejercicio del autogobierno
colectivo (Gargarella, 1999: 184-185). Sin embargo, ambos comparten los recelos ante
los derechos colectivos: los liberales, porque pueden minar la autonomia de los
individuos; los republicanos, porque reconocer tales derechos implica la constitucion de
entidades intermedias que dividen la Republica.

Sin embargo, aunque inicialmente la postura de los liberales sea la de recelar
de los derechos colectivos, el liberalismo no tiene como consecuencia necesaria un
rechazo frontal de esta forma juridica. Es cierto que los liberales ortodoxos son en
general contrarios al reconocimiento de derechos colectivos. Sin embargo, algunos
liberales mas moderados admiten los derechos colectivos siempre que se encuentren
mecanismos para resguardar la autonomia de los miembros del grupo. Will Kymlicka
(1991: 169), por ejemplo, se pronuncia a favor de proteger los derechos de
determinados grupos culturales, pero cree que solo son merecedoras de proteccién
aquellas culturas que proporcionan estrategias de salida a sus miembros.

Buena parte de los esfuerzos de los autores multiculturalistas liberales, como
Will Kymlicka, han ido en el sentido de intentar compaginar los derechos colectivos
que pueden ser exigidos por politicas multiculturales con la proteccién de los individuos
al interior de esos grupos. Asi, seria posible sostener que permitir la supervivencia de
las practicas opresivas no es una consecuencia necesaria de las politicas multiculturales.
Para ello resultaria necesario que el ordenamiento juridico reconozca la posibilidad de
que los individuos escapen a las facultades normativas y jurisdiccionales de los grupos
de los que forman parte. En otras palabras, seria necesario que el derecho reconozca la
posibilidad del opt out.

Sin embargo, algunos autores han Ilamado la atencion sobre el hecho de que a
veces el mero reconocimiento formal de la posibilidad de ejercitar la autonomia
individual en contra del grupo puede no ser suficiente. Por ejemplo, tratandose del caso
de los testigos de Jehova que citamos mas arriba, el problema seria que, aunque los
miembros de los grupos religiosos tienen formalmente reconocidos derechos a la
autonomia y a abandonar el grupo, otros miembros del grupo pueden interpretar ese
abandono negativamente. Los miembros de los grupos suelen estar sometidos a
presiones para no abandonar el grupo y para adecuar su conducta a las pautas de vida de
ese grupo.

Por nuestra parte creemos que el respeto a la autonomia del individuo es un
requisito indispensable para la legitimidad del reconocimiento de derechos colectivos.
Pensamos que el reconocimiento de derechos colectivos es conveniente, pero con el
limite fundamental del respeto a la autonomia del individuo. Esta autonomia, por otra

175



parte, debe ser resguardada contra la coaccion ejercida por el grupo, pero no contra la
mera coaccion social difusa. Nos explicamos.

En primer lugar decimos que el reconocimiento de derechos de grupo es
conveniente, y que puede ser defendido (aunque con limites) incluso desde una
perspectiva liberal. De hecho, muchas declaraciones y tratados internacionales de
derechos humanos, nada sospechosas de comunitarismo sino mas bien claramente
inspiradas en una filosofia liberal, reconocen derechos colectivos en materia de libertad
religiosa al menos en un punto: al reconocer el derecho de los padres a educar a sus
hijos en sus propias creencias religiosas. Pero incluso fuera del ambito de la minoridad
es conveniente reconocer derechos colectivos para resguardar determinadas formas de
vida religiosas. Por ejemplo, se puede reconocer a los grupos religiosos la posibilidad de
celebrar el matrimonio de acuerdo con sus creencias, la posibilidad de aplicar sus
normas tradicionales en materia sucesoria, de resolver disputas cotidianas recurriendo a
las autoridades del grupo, etc. De este modo se protegen las formas de vida tradicionales
brindandoles herramientas para su subsistencia.

Sin embargo, esta proteccion solo tiene sentido si se respeta la autonomia del
individuo. No es posible justificar la proteccion de las culturas como se justifica la
proteccion ecoldgica de especies naturales, con la sola finalidad de la permanencia de la
diversidad cultural. A lo largo de la historia muchas culturas han desaparecido, y otras
nuevas las han reemplazado. Esto seguira siendo asi y no parece haber ninguna razon
que permita justificar una especie de congelamiento de la situacion actual, manteniendo
la puridad de las culturas tal como existen ahora.

Si las culturas (entre ellas, las tradiciones religiosas) deben mantenerse es
porque ellas sirven de marco para el desarrollo de la vida de los individuos. Solo las
personas importan. Solo ellas permiten justificar que se protejan las culturas. Por ello,
es un absurdo promover la proteccién de las culturas en contra de la autonomia de sus
miembros: si ellas merecen proteccion es solo porque otorgan un horizonte de
posibilidades dentro del cual los individuos pueden ejercitar su autonomia. En sintesis,
solo se justifica otorgar derechos colectivos si se otorgan, simultaneamente, vias de
salida para respetar la autonomia de los individuos. En el caso de los menores, asi como
de otros incapaces, estas vias de salida no estdn destinadas a proteger la autonomia
actual de los individuos, sino a preservar la posibilidad de su ejercicio futuro.

De este modo, si se nos pregunta si estan justificados los derechos colectivos
en los ejemplos que mencionamos mas arriba diremos que no lo estdn en los dos
primeros y solo pueden estarlo en el tercero si el recurso al matrimonio religioso no es
obligatorio. No esta justificado el reconocimiento de derechos colectivos en los dos
primeros casos porque, tratdndose de sujetos que todavia no pueden ejercer plenamente
su autonomia, se puede afectar de modo irreversible su interés superior (privandolos de
la educacion obligatoria o poniendo en serio riesgo su vida o su salud). En cambio, en el
tercer caso si esté justificado reconocer derechos colectivos, pero solo en la medida en

176



gue el miembro de un grupo religioso pueda elegir si quiere contraer matrimonio segun
los ritos de su grupo o segin una forma alternativa no religiosa.

Finalmente, y en el mismo sentido liberal que aqui defendemos, creemos que
es justo proteger a los individuos contra la coaccion ejercida por los grupos de los que
forman parte, pero no frente a la presion difusa que esos mismos grupos puedan ejercer.
Después de todo, todos los individuos estan sometidos a presiones sociales mas o menos
fuertes derivadas de la propia convivencia social, y no hay modo de evitarlo que no sea
a través de un paternalismo inadmisible en un sistema de libertades. ¢Se ha de proteger
al miembro de un grupo religioso contra la presioén que puede ejercer ese grupo para que
viva de determinada manera? Pues entonces habra que proteger también a los individuos
que son influenciables por la publicidad y por las formas de consumismo radical que
ella promueve; habra que proteger también a las personas que son facilmente
influenciables por las opiniones de sus amigos o vecinos; habra que prohibir también
que determinadas personas vayan al cine, porque pueden verse inclinadas a imitar en sus
vidas las conductas de los personajes de ficcion que ahi aparecen...

Ademas del limite de la autonomia de los individuos podria hablarse de un
segundo limite a la posibilidad de reconocer derechos colectivos. Se trata del limite del
respeto a los derechos humanos de las personas involucradas, con prescindencia de la
propia aceptacion voluntaria de la persona perjudicada. Veamos en qué medida es este
verdaderamente un limite legitimo a las potestades del grupo sobre el individuo.

El limite de los derechos humanos al ejercicio de los derechos de los grupos es
una de las cuestiones mas discutidas. Para una posicion, permitir sin restricciones el
ejercicio de potestades de los grupos sobre sus miembros conlleva el riesgo de que, en
nombre de formas de vida tradicionales, se avasallen derechos fundamentales de los
individuos. De hecho, algunas practicas que pueden encontrar amparo en el
reconocimiento de derechos colectivos pueden resultar lesivas de algunos derechos
fundamentales. Este es un argumento fuerte en manos de los partidarios del
universalismo de los derechos fundamentales. Para los universalistas los derechos
humanos son representativos de un consenso en torno del concepto de dignidad humana,
que esta mas alla de cualquier tradicién cultural. Por ello, los derechos de los grupos no
podrian pasar por encima de este piso minimo de derechos universales.

En cambio, muchos defensores de los derechos colectivos, aunque no todos,
argumentan frente a esta postura que los derechos humanos tal como son entendidos en
la tradicion juridica occidental no son principios absolutos y universales, sino valores
relativos a una cultura (la cultura que genéricamente podria Ilamarse occidental); y que
como tal no es legitimo intentar imponerlos frente a los valores de otras culturas
(aquellas que se intenta proteger con el reconocimiento de derechos colectivos). Por otra
parte, el excesivo énfasis en los derechos individuales universalmente reconocidos,
descuidando la proteccion de bienes necesarios para un bienestar comunitario, podria

177



llevar a un debilitamiento de los lazos comunitarios con nefastas consecuencias incluso
para los propios individuos (drogas, suicidio, etc.).

Asi, la verdadera universalidad de los derechos exigiria en primer lugar
reconocerlos como la via de satisfaccion de las necesidades de todos. Pero esto solo no
alcanza. Seria necesario ademas que ellos se manifiesten como forma de inclusién
plural y de igualdad compleja, lo que implicaria que ellos han de servir para que todos
puedan expresar sus necesidades y proyectos y participar en la elaboracion del consenso
constitucional (De Lucas, 2004: 39-40). Esta forma de entender los derechos vendria de
la mano de una democracia inclusiva, plural, consociativa e igualitaria (De Lucas, 2004:
44).

Tarig Modood (2008; 2010b: 170-177), por ejemplo, defiende el méximo
acomodamiento de las practicas de las minorias religiosas, incluso las no-liberales y no-
democraticas, por medio de derechos de grupo. El limite no son los derechos
fundamentales liberales, sino la decencia considerada bajo los estandares de una
moralidad de minimos. No se puede condenar de antemano determinadas practicas, en
forma genérica e indiscriminada suponiendo que la religion es de por si fuente de
précticas iliberales. Se impone una consideracion caso a caso.

Los universalistas por supuesto hacen primar el respeto a los derechos
fundamentales por encima de las précticas colectivas. La postura que relativiza el
alcance de los derechos fundamentales es lo que Angel Chueca (2009: 334-335)
denomina criticamente el mito del relativismo cultural: un respeto a rajatabla de las
culturas de los grupos que existen al interior del Estado solo seria posible si se restringe
el alcance de la validez de los derechos humanos al ambito de la propia cultura europea
en la que se originaron. Para la posicion relativista que Chueca critica, las formas de
vida de los grupos no podrian verse alteradas por una exigencia de respeto a los
derechos humanos, porque tales derechos serian solo la invencion de un grupo cultural y
solo tendrian validez dentro de esa tradicion cultural, pero no mas alla.

Los criticos del reconocimiento de los derechos de grupo creen que los
derechos colectivos implican el riesgo de que las comunidades se cierren sobre si
mismas, excluyendo la posibilidad del dialogo y la reciprocidad. Ademas, el
reconocimiento de los derechos para algunos colectivos podria promover el
resentimiento, la fragmentacién y la desunidén social. Quienes son favorables al
reconocimiento de los derechos de los grupos, en cambio, responden que esas ideas
preconcebidas de unidn y cohesion en realidad esconden la exigencia de la adhesion de
las minorias a la cultura de la mayoria.

Por nuestra parte creemos que es posible defender posiciones intermedias. Asi,
como afirma David Held (1997: 268), aunque los derechos humanos tal como aparecen
en la tradicion occidental no son valores intemporales, son sin embargo un elemento
fundamental de una determinada opcién politica (una democracia liberal) y quien quiera
comprometerse con esa forma politica debe aceptar esos derechos. En efecto, los

178



derechos humanos se han desarrollado en un contexto histérico concreto, y solo pueden
entenderse si es en relacion con ese contexto. Sin embargo, ellos son un requisito
fundamental de la democracia tal como se ha desarrollado en ese mismo contexto. Asi,
aunque no se pueda afirmar que los valores vinculados a los derechos humanos sean
intemporales, si se puede decir que una opcion por la democracia liberal exige
comprometerse con esos valores.

Sin embargo, no creemos que en este punto la cuestion de los derechos
humanos suscite un limite diferente al de la autonomia individual de la que hablamos
mas arriba. En efecto, esos derechos, aunque constituyen un piso minimo de garantia,
son derechos renunciables si el individuo decide libremente renunciarlos. En otras
palabras, lo que se debe proteger frente a las potestades colectivas es la autonomia de
los individuos, no sus derechos. Los individuos ya decidirdn, en ejercicio de esa
autonomia, qué hacen con sus derechos.

El caso es diferente tratdndose de menores, dado que estamos frente a sujetos
que todavia no pueden ejercitar plenamente su autonomia. En este caso, respecto por
ejemplo del menor testigo de Jehova cuyos padres se oponen a una transfusion
sanguinea, el Estado tiene un deber de hacer la transfusion coactivamente para proteger
los derechos del menor.

El ejemplo que estudiamos mas arriba, sobre el uso del velo islamico, guarda
cierta similitud con la temética de los derechos colectivos. Estrictamente hablando no se
trata de una reivindicacion del reconocimiento de un derecho del grupo, sino de un
derecho del individuo. Las prohibiciones de uso de determinadas prendas vinculadas a
la tradicion (cultural o religiosa) musulmana no afectaban (al menos no directamente) al
grupo en cuanto tal, sino a los individuos que forman parte de él. De hecho, lo que se
restringia era precisamente el derecho de ciertos individuos a manifestar sus creencias
externamente.

Sin embargo, existe una cercania con la temética de los derechos colectivos en
tanto que el mandato juridico, dirigido directamente al individuo, implica la prohibicién
de realizar una conducta fuertemente arraigada en las practicas del colectivo. En otras
palabras, no se trata de un derecho del grupo, pero si de un derecho de los individuos de
plegarse (0 no) a las marcas identitarias del grupo. Al establecer la prohibicion sobre los
individuos, la permanencia de ciertas practicas grupales se ve seriamente comprometida.

De hecho este componente grupal ha tenido un peso decisivo en la adopcion de
las decisiones sobre el caso. Uno de los argumentos mas frecuentemente utilizados es
justamente que de lo que se trata es de evitar la subordinacion de la mujer a una cultura
ancestral opresiva. Como explica en esta misma linea Marie Macey (2009: 35-57), el
problema fundamental es si las mujeres que usan el velo lo han elegido libremente o si
han sido presionadas para ello. Asi, el concepto de voluntariedad podria ser puesto en
duda en el contexto de culturas en las que existen grandes disparidades entre el poder de
las mujeres y de los hombres. El argumento de Macey (2009: 35-57) es que permitir la

179



subsistencia de ese tipo de practicas puede facilitar el control de las mujeres por medio
de la religion. Repetimos aqui lo que ya hemos mencionado respecto de los derechos
colectivos propiamente dichos: se debe proteger a los individuos frente a la coaccion de
los grupos, pero no frente a la mera presion social. Limitar la autonomia de los
individuos para evitar que ellos sean sometidos a presiones sociales inevitables significa
defender objetivos declamadamente liberales a través de medios decididamente anti-
liberales.

¢Exige la libertad religiosa reconocer excepciones a favor de las
minorias?

Veamos ahora la Ultima de las variantes interpretativas de la libertad religiosa,
que presentamos bajo la dicotomia entre derechos universales y derechos de excepcion.
El problema puede presentarse asi: ¢Son legitimas las reivindicaciones de quienes, en
razon de sus creencias religiosas, piden ser eximidos del cumplimiento de normas
generales? Algunos de los casos del ejemplo sobre el velo islamico que vimos mas
arriba pueden plantearse en esos términos. Se trata de aquellos casos en los que la
reclamacion se dirige a permitir un tipo concreto de vestimenta frente a los reglamentos
escolares que prohiben asistir a clase con la cabeza cubierta. De este modo habria una
regla general (la prohibicion de asistir a clases con la cabeza cubierta) y una demanda
de reconocimiento de una excepcion (para la prenda religiosa).t’

Para el liberalismo clasico de John Locke en su Carta sobre la tolerancia
([1689]1998), la libertad de conciencia incluia la libertad de manifestar las creencias
religiosas, pero no conllevaba una obligacion de ajustar el derecho a esas creencias
mediante medidas excepcionales, cuando habia un conflicto entre una ley que servia al
interés general y una prescripcion religiosa. Para los liberales de estricta observancia de
nuestros dias, en una postura similar a la de Locke, reconocer excepciones al derecho
comun por motivos de religién es violentar la igualdad ante la ley.

Si las creencias religiosas pertenecen al ambito estrictamente privado de las
opciones de vida, no seria legitimo invocarlas en la esfera pablica para eximirse de los
deberes que el ordenamiento juridico del Estado liberal impone. Asi, es acorde con una
perspectiva liberal el sostener que en una democracia constitucional el cumplimiento de
los deberes que la ley impone no puede ser dejado a los escrupulos morales de cada
individuo.

Lo mismo podria afirmarse desde una concepcién republicana. Como plantea
Jurgen Habermas (2003: 11-12), la libertad religiosa, asi como los derechos culturales,

175 En otros casos lo que se reivindicaba no era una excepcion a una prohibicion general establecida por
motivos de interés general, sino que no se estableciera una prohibicidn que se dirigia concretamente a las
vestimentas religiosas. Aqui no hay posibilidad de hablar de un pedido de excepcién, porque no hay una
prohibicién general.

180



han de servir para garantizar a todos los ciudadanos un acceso igualitario a las
comunicaciones, tradiciones y practicas que esos mismos ciudadanos consideran
necesarias para el mantenimiento de su identidad. Pero esto no ha de llevar a la
consagracion de derechos especiales de excepcion. La libertad religiosa y los derechos
culturales han de ser entendidos como derechos subjetivos de los ciudadanos, que
garantizan su identidad personal. Ademas, la coexistencia en igualdad de derechos no ha
de conducir a la segmentacion, sino que requiere la integracion de los ciudadanos en el
marco de una cultura politica compartida.

La excepcion frente al derecho estatal comin, en cambio, encaja en los
modelos multiculturales defendidos por comunitaristas y liberales moderados. La forma
mas evidente de excepcion en el ambito de lo religioso es la objecién de conciencia.
Esta funciona como una valvula de escape del sistema juridico, que tiene la funcién de
permitir la discrepancia frente a determinadas obligaciones juridicas, sin necesidad de
desobedecer al derecho.

Como afirma Will Kymlicka (1996: 53), se trata de medidas orientadas a

permitir la particularidad del grupo que evite una opresion por la comunidad dominante.
«Quiza la reivindicacion mas controvertida de los grupos étnicos es la relacionada con la

exencion de las leyes y las disposiciones que les perjudican, dadas sus préacticas religiosas. Por

ejemplo, los judios y los musulmanes han solicitado en Gran Bretafia que se les exima del

cierre dominical o de la legislacion relativa al sacrificio ritual de animales; los varones sijs en

Canada han solicitado que se les exima de la legislacion que obliga a llevar casco a los

motoristas y de las normas de indumentaria oficiales de las fuerzas de policia, para poder

seguir llevando sus turbantes; los judios ortodoxos en los Estados Unidos han reivindicado el
derecho a vestir la yarmulka durante el servicio militar; por altimo, las jévenes musulmanas
han solicitado en Francia que se les exima de las normas de indumentaria escolar para poder
usar el chador. Estas medidas especificas en funcioén del grupo de pertenencia, que denomino

“derechos poliétnicos™, tienen como objetivo ayudar a los grupos étnicos y a las minorias

religiosas a que expresen su particularidad y su orgullo cultural sin que ello obstaculice su

éxito en las instituciones econdmicas y politicas de la sociedad dominante» (Kymlicka, 1996:

53).

El ajuste del derecho a las formas de vida religiosas mediante mecanismos de
excepcién procede de la constatacion de que las normas de aplicacion general pueden,
en ciertas circunstancias, resultar discriminatorias respecto de personas que tienen
caracteristicas fisicas o culturales particulares (como el estado fisico, la edad, la etnia, el
idioma y, en el caso que a nosotros nos interesa, la religion). Las leyes y normas estan
pensadas por lo general en funcion de la mayoria o de situaciones de aplicacion mas
corrientes. Por ejemplo, se puede comprender facilmente que un colegio adopte un
reglamento prohibiendo que los alumnos lleven jeringas, pero nadie pensaria en
oponerse a que un alumno diabético esté exento de la aplicacion de ese reglamento
(Taylor y Maclure, 2010: 84-85). Para esta perspectiva es legitimo (y en muchos casos,

181



es la unica opcion posible) que el contenido de las normas esté sustentado en las
tradiciones de la mayoria, siempre que se reconozcan paralelamente los mecanismos
que permitan excepciones a favor de quienes pertenecen a las minorias (Taylor y
Maclure, 2010: 86-87).

A pesar de que los mecanismos de excepcion son favorecidos desde las
perspectivas multiculturales, también desde una perspectiva igualitarista pueden
defenderse, aunque solo sea mas moderadamente y en algunas de sus formas. Por
ejemplo, se puede decir que la objecion de conciencia no infringe de por si el principio
de igualdad, ya que es posible encontrar deberes o prestaciones equivalentes, aunque no
sean idénticas, que se impongan a quien pretende excepcionarse del cumplimiento de un
deber juridico (Peces-Barba, 1988-1989: 173). Asi, por ejemplo, John Rawls admite la

legitimidad de la objecion de conciencia, aunque con importantes limites:
«La objecion de conciencia consiste en no consentir un mandato legislativo mas o menos

directo, o una orden administrativa [...] Rehusamos, simplemente, sobre bases conscientes,
obedecer una orden o cumplir un precepto legal. No invocamos por tanto las convicciones de la
comunidad y, en este sentido, la objecién consciente no consiste en una actuacion ante el foro
publico. Aquellos que se niegan a obedecer, reconocen que no existe base para una
comprension mutua, y no recurren a la desobediencia como un medio de exponer su causa,
esperando por el contrario que no se produzca la necesidad de desobedecer [...] La objecion de
conciencia no se basa necesariamente en principios politicos, puede fundarse en principios
religiosos o de otra clase, en desacuerdo con el orden constitucional [...] Por ejemplo,
suponiendo que los primeros cristianos no justificasen su negativa a obedecer las costumbres
religiosas del estado, por razones de justicia, sino simplemente por ser contrarias a sus
convicciones religiosas, su argumento no seria politico, como tampoco lo serian los
argumentos de un pacifista, suponiendo que las guerras de autodefensa estan reconocidas por la
concepcion de justicia que subyace en un régimen constitucional [...] En una sociedad libre,
nadie puede ser obligado, como lo fueron los primeros cristianos, a ejecutar actos religiosos
que violaban la libertad igual, como tampoco ha de obedecer un soldado OGrdenes

intrinsecamente perversas, mientras recurre a una autoridad méas elevada» (Rawls, [1971]1985:

368-370; version espafiola en Rawls, 1979: 409-412).

Si la opcidn por no reconocer ningun tipo de exencion a las normas generales
puede reforzar la situacion de desigualdad en la que se encuentran algunos grupos
religiosos, como muy bien puntualizan liberales criticos y comunitaristas, su
reconocimiento tampoco esta exento de problemas. Veamos tres de ellos.

A veces se cuestiona que el ajuste del derecho comun basado en la libertad
religiosa favorece a los conceptos religiosos de vida buena frente a los seculares. Por
ejemplo, ¢por qué tendriamos que adaptar el horario de trabajo de una empleada
adventista para que no tenga que trabajar nunca el dia sabado, mientras que su colega,
que quiere hacer un curso de piano que se imparte los sabados o bien cuidar de su madre
anciana, debe trabajar ese dia a riesgo de perder su empleo? Como afirma Martha

182



Minow (2007b: 8), puede sospecharse que en esta preferencia a favor de las formas de
vida religiosas en desmedro de las seculares el Estado estaria violando el principio de
neutralidad.

Dos respuestas son posibles a esta objecion. Para Martha Nussbaum (2009:
171-175), el reconocimiento de las excepciones se justifica por el hecho de que la
religion atafie a las cuestiones fundamentales: las relativas a la vida y la muerte, el
significado de la vida humana, etc. Es cierto que hay un inevitable margen de injusticia
hacia las personas no religiosas, pero dado que no pueden concederse excepciones a
partir de las simples preferencias o gustos de los ciudadanos (lo que habilitaria que las
personas pudieran cumplir o no cumplir la ley a su antojo), hay que encontrar una base
que pueda administrarse razonablemente. Se puede mitigar de algin modo la injusticia
para con las personas no religiosas ampliando todo lo posible la concepcion de religion
(Nussbaum, 2009: 179-180).

La segunda respuesta posible es decir que la misma proteccion que se da a las
creencias religiosas puede darse a las convicciones morales de contenido secular,
siempre que sirva, al igual que una religion, de punto de referencia y de criterio de valor
en la vida de un individuo (Taylor y Maclure, 2010: 109-110). Asi, por ejemplo, habria
que permitir la objecion de conciencia al servicio militar de alguien con convicciones
pacifistas seculares del mismo modo que se admite la objecién de conciencia de un
Testigo de Jehova. Claro que, nuevamente, podria objetarse que existe un riesgo de
proliferacion, es decir, que si se admite que determinadas personas obtengan
excepciones, ¢por qué no habria de reconocerse una excepcién a favor de todo aquel
que la pidiera? En definitiva, se trata de saber qué demandas son aceptables. Para
responder a esta pregunta, Taylor y Maclure (2010: 109-125) proponen el criterio de la
intensidad del compromiso de la persona con la conviccion.

El segundo problema de una politica de exenciones es que puede debilitar
determinados bienes constitucionalmente protegidos, afectando derechos de terceros.
Por ejemplo cuando se admite que las organizaciones religiosas puedan discriminar a
personas por su género o su orientacion sexual (Minow, 2007b: 8). ;Por qué se permite
que la Iglesia Catdlica solo pueda ordenar sacerdotes a hombres solteros, cuando una
oferta de empleo publicada en un periddico que exigiera el requisito de ser hombre y
soltero para ocupar un puesto de oficinista nos resultaria ilegitimamente
discriminatoria?

La respuesta a esta objecion es mas dificil. Se trata de un problema de colision
de derechos: la libertad religiosa de unos frente a los derechos de otros. La opcion de
dar excepciones no solo a los grupos religiosos, sino también a cualquier otra
reclamacion basada en la conciencia, puede salvar las medidas diferenciadas frente a las
acusaciones de violacion de la neutralidad estatal, pero no da una respuesta satisfactoria
a cuestiones como la afectacion de los derechos de terceros.

183



La tercera critica solo sera mencionada, porque se refiere al caso de derechos
diferenciados que son al mismo tiempo derechos colectivos y que, por ello, pueden estar
sometidos a la misma critica que sefialamos en el subapartado anterior respecto de los
derechos colectivos en general: que pueden vulnerar la autonomia de los individuos.

En los parrafos que siguen vamos a intentar una formulacion sobre las
posibilidades de justificacion del reconocimiento de derechos de excepcion. Pero antes
resulta indispensable realizar una breve clasificacion de la forma que pueden asumir
estos derechos.

Una primera diferenciacion se da entre aquellos mecanismos que significan
reconocer excepciones a favor de los individuos respecto de aquellos otros que
significan reconocer excepciones a favor de los grupos. La forma tipica de medida
excepcional a favor de los individuos es el acomodamiento individual de las
convicciones religiosas, que tradicionalmente ha sido llamado objecion de conciencia.
Aqui nos referiremos a ella usando cualquiera de esas dos denominaciones. Respecto de
las medidas excepcionales a favor de los grupos, es posible distinguir las medidas de
acomodamiento grupal de las convicciones religiosas y las autorizaciones de
produccién normativa otorgadas a favor de determinados grupos.

Veamos algunos ejemplos. La objecion de conciencia al servicio militar a favor
de un miembro del grupo de los Testigos de Jehovd es una forma clésica de
acomodamiento individual de las convicciones religiosas. Permitir que la contratacion
de los trabajadores de la Iglesia Catolica se haga en excepcién a las normas comunes del
derecho del trabajo (por ejemplo, permitiendo que el proceso de seleccion sirva para
elegir a aquellas personas que estan comprometidas con la vision cat6lica del mundo) es
una forma de acomodamiento grupal de las convicciones religiosas. Permitir que las
comunidades islamica, judia, catélica y evangélica regulen las formalidades de la
celebracién del matrimonio de sus miembros es una forma de autorizacion de
produccion normativa a favor de un grupo religioso. Los ejemplos de los que hablamos
mas arriba al referirnos al velo son un caso de acomodamiento individual, aunque bajo
ciertas circunstancias no puede descartarse que sean también materia de un
acomodamiento grupal.

Como se puede apreciar, los derechos diferenciados concedidos a favor de los
grupos constituyen una forma de derechos colectivos. Dicho en otras palabras: son
derechos diferenciados y colectivos, del mismo modo que hay derechos diferenciados e
individuales. Las dos categorias son conceptualmente distintas.

Dos casos paradigmaticos respecto de los acomodamientos pueden encontrarse
en los Estados Unidos y en Francia. Mas arriba hemos visto que la tradicion
norteamericana en materia de libertad religiosa se ha caracterizado, precisamente, por el
reconocimiento de los acomodamientos razonables, tendientes a tornar compatibles el
derecho comun vy la libertad religiosa, que es ademas una preferred freedom. Estos
acomodamientos se concedian a todos los grupos religiosos (cada uno obviamente

184



dentro del ambito que le resultaba relevante, de modo que en algunos casos se trataba de
ajustar la legislacion laboral para hacerla compatible con la libertad religiosa y en otros
casos era el sistema educativo el que habia que ajustar a la medida de otro grupo) y no a
un grupo particular que se consideraba necesitado de una proteccion especial. Una
tradicion de acomodamiento semejante puede observarse en Canada, en Australia o
incluso en la tradicion juridica pragmatica del Reino Unido.

En cambio, la laicidad francesa es hostil a las excepciones. La concepcion
republicana de la laicidad nunca aceptdé (al menos no como principio general), a
diferencia del caso norteamericano, la posibilidad de obtener derogaciones particulares
a normas generales en pos de la libertad religiosa. La laicidad republicana es reticente a
las excepciones a reglas generales en pos de la garantia de la libertad de conciencia. Por
supuesto esta no es una afirmacion absoluta: por ejemplo, Francia reconocié la objecién
de conciencia al servicio militar en 1963. En este mismo sentido, en una decision de
1995 el Consejo de Estado entendid que correspondia autorizar la ausencia de
estudiantes para permitir el cumplimiento de ritos religiosos. Sin embargo, y en esto se
pone de manifiesto la vigencia todavia fuerte del modelo republicano, en ningun caso
estas ausencias podrian ser sistematicas (todos los sdbados, como lo solicitaba el
requirente) sino que debian autorizarse caso a caso, y en tanto fueran compatibles con el
cumplimiento de las tareas inherentes a la escolaridad y en el respeto del orden publico
del establecimiento.t’® De hecho, el informe Stasi en 2003, se mostraba preocupado por
el aumento, en el sistema educativo, de las solicitudes sistematicas de ausencia en
determinados dias de la semana y por el rechazo de determinados grupos de padres a
que sus hijos cursaran ciertas asignaturas.’’

En cualquier caso, para que pueda hablarse técnicamente de objecion de
conciencia o de acomodamiento de las convicciones religiosas es necesario que exista
una norma legal que la prevea (Peces-Barba, 1993b: 12-14).178 Esta norma legal puede
ser un texto expreso, o puede ser una interpretacion jurisprudencial o administrativa a
partir de un genérico texto constitucional. Si no existe ese amparo legal estariamos
frente a otras figuras, como puede ser la desobediencia civil (que puede estar
éticamente justificada o no segin el caso, pero que por definicion nunca esta
juridicamente justificada).

La postura que aqui defendemos significa aceptar los derechos de excepcion
con base religiosa a favor de los individuos y de los grupos, pero con las restricciones
que sean necesarias para proteger la autonomia de los individuos, los derechos de
terceros y la neutralidad del Estado. Veamos.

176 Conseil d’Etat: Koen (14/04/1995).

17 Commission de réflexion sur 1’application du principe de laicité dans la République: Rapport au
Président de la République (Rapport Stasi, 11/12/2003).

178 Sobre los acomodamientos, en particular la objecion de conciencia, puede consultarse el trabajo
colectivo en el que se incluyen los siguientes trabajos de Contreras (1993); De Lucas, Vidal y Afi6n
(1993); De Asis (1993); y Prieto (1993).

185



Un primer limite es interno, es decir, referido a los propios miembros del grupo
religioso que reivindica una excepcion. Respecto de la categoria de derechos
diferenciados que son al mismo tiempo derechos colectivos, vale lo dicho en el
subapartado anterior sobre los limites. El reconocimiento de derechos colectivos no
puede significar una vulneracion de la autonomia de los miembros de los grupos, salvo
que ella sea voluntariamente consentida por un sujeto competente.

Un segundo conjunto de limites es externo, es decir, referidos a la posibilidad
de que el reconocimiento del derecho diferenciado implique un dafio a un tercero. Una
situacion equiparable a la del dafio a terceros es el dafio a bienes sociales en su
conjunto, como por ejemplo la defensa nacional que podria verse afectada por el
ejercicio de una objecién de conciencia al servicio militar. A este respecto, los casos de
excepcién pueden ser divididos en tres categorias, que exigen diferente consideracion.

Hay una primera categoria de derechos excepcionales que no implican dafio a
terceros ni a la sociedad. Si un funcionario del Estado encargado de proceder a la
celebracion de los matrimonios se niega, por razones religiosas, a celebrar una union
entre personas del mismo sexo, no hay perjuicio para nadie, en tanto el matrimonio
pueda ser celebrado por otro funcionario de la misma oficina o de otra oficina cercana,
por ejemplo. No hay aqui razdén alguna para impedir la excepcion a favor del
funcionario, ya que los intereses de todos pueden verse satisfechos: el de la pareja
homosexual que quiere contraer matrimonio; el del funcionario que quiere proteger su
conciencia. Lo mismo puede decirse si son las propias comunidades religiosas las que
se oponen a celebrar un matrimonio entre personas del mismo sexo. En tanto ese
matrimonio pueda ser celebrado por otra persona con la competencia publica necesaria
(otro ministro religioso con competencia reconocida para celebrar matrimonios o un
funcionario del Estado), no hay ninguna razén para negar el acomodamiento.

Una segunda categoria de derechos de excepcion esta constituida por aquellos
que si pueden provocar un dafio a un tercero. La magnitud del dafio puede variar mucho
de un caso a otro. Hay una diferencia importante entre, digamos, permitir a un
trabajador judio ausentarse de su puesto de trabajo un dia al afio para participar en la
fiesta de Yom Kippur, provocando de este modo un pequefio perjuicio econémico a su
empleador y permitir a una organizacion religiosa despedir a una empleada que vive en
una relacién de pareja sin estar casada porque tal forma de vida es considerada
pecaminosa por la organizacion.

Es dificil saber cual es el limite del dafio que debe ser tolerado por el tercero
perjudicado para permitir el ejercicio de la libertad religiosa. En aquellos Estados en los
gue se han puesto en préactica politicas de acomodamiento, se han fijado ciertos limites
que establecen en qué casos el acomodamiento debe ser concedido y en qué casos no
debe serlo. Uno de ellos es el test utilizado en Canada y conocido como test de undue
hardship. Nadie esta obligado a soportar un coste indebido o excesivo. Sin embargo no

186



parece que con el concepto abstracto se haya avanzado mucho, porque seguimos sin
saber cuando un coste es exagerado.

Tal vez aqui convenga asumir la postura de Martha Minow (2007b: 49-69), que
implica favorecer que estos supuestos se resuelvan mediante la negociacion de las
personas interesadas. El derecho podria favorecer una negociacion caso a caso en lugar
de establecer soluciones rigidas de antemano. Si el acuerdo entre los interesados no es
posible, el caso deberia resolverse judicialmente mediante criterios prudenciales.

Uno de estos criterios prudenciales que reviste particular interés es el que
podriamos Ilamar del nucleo duro de las creencias religiosas. Hay algunas practicas que
forman parte de lo que podria considerarse como actividades fundamentales en la vida
de cualquier comunidad religiosa, de modo que no permitir la excepcidn en esos casos
seria tanto como violar directamente la libertad religiosa. Volviendo al ejemplo que
dabamos mas arriba: no permitir que la Iglesia Catdlica ordene en el sacerdocio solo a
hombres solteros llevaria a una directa violacion de la libertad religiosa de este grupo,
porque seria tanto como indicarle a un grupo religioso quiénes pueden ser sus ministros.

La tercera categoria estd dada por el caso en que no hay dafios a un tercero
concretamente identificado, pero si la afectacion de un interés social en el
mantenimiento de una regla juridica o de una institucion. Aqui parece conveniente el
criterio denominado del compelling state interest: el acomodamiento no se debe otorgar
si existe un interés estatal preponderante en el funcionamiento de una determinada
institucién cuyos fines podrian verse afectados si el acomodamiento se concediera. Pero
nuevamente aqui nos encontramos con el problema de definir cuando existe un interés
del Estado y, sobre todo, cuando este es prevalente.

Volviendo una vez mas a nuestros ejemplos: ¢hay un interés estatal prevalente
que permita excluir los simbolos religiosos llevados por las alumnas musulmanas con
base en que su uso afecta el normal funcionamiento del servicio pablico educativo? A
diferencia de lo que sucede cuando la afectacién se refiere a derechos de terceros, aqui
la negociacion caso a caso se ve dificultada porque una de las partes de esa negociacion
deberia ser normalmente el Estado, y su funcionamiento esta basado en principios como
los de generalidad y legalidad. Por eso, la solucion deberd pasar por una correcta
interpretacion del interés estatal en juego. Nuevamente se tratard en la mayoria de los
casos de una cuestion prudencial, que no puede solucionarse a partir de la simple
enunciacion de un principio.

Desde nuestro punto de vista, existe una diferencia central entre los pedidos de
excepcion gque analizamos aqui y otros que se han dado en el ambito educativo como la
exencion a ciertas asignaturas (Educacién para la Ciudadania en Espafia, clases sobre la
evolucion en Estados Unidos, etc.). Un Estado constitucional tiene un verdadero interés
en que las futuras generaciones sean educadas democraticamente y en que conozcan el
estado actual de la ciencia en un determinado aspecto. Pero un Estado constitucional no
tiene un verdadero interés en ahogar la diferente manifestacion de las creencias

187



religiosas por el solo objetivo de favorecer la uniformidad. Por ello, las excepciones al
cursado de la asignatura Educacion para la Ciudadania o de las clases sobre la
evolucidn, incluso si son pedidas por los propios alumnos, no estan justificadas; pero si
esta justificado el pedido de excepcion a favor de las alumnas musulmanas que quieren
ir a la escuela con el velo.

El tercer limite esta en el principio de neutralidad del Estado. ;Coémo hacer
para que el reconocimiento de excepciones no implique un excesivo involucramiento
del Estado en relacion con un grupo religioso que lleve a transmitir el mensaje de que el
Estado asume esas creencias o de que el ejercicio del poder estatal se fundamenta en
ellas?

Para poder superar las eventuales contradicciones serd necesario que las
excepciones se concedan no solo sobre la base de la religion, sino también sobre la base
de otras formas de vida o cosmovisiones de naturaleza secular. Esto es asi porque, como
explica Javier de Lucas (2011: 58-65), una democracia pluralista debe conciliar la
proteccidn de la diversidad religiosa con el principio de neutralidad estatal, y por ello ha
de considerarse en pie de igualdad a las convicciones religiosas y no-religiosas. Una
apuesta demasiado fuerte a favor de la proteccion de las creencias religiosas tiene el
riesgo de discriminar en contra de las posiciones no-religiosas (agndsticas, ateas, de
librepensamiento, etc.), vulnerando asi el principio de igualdad.

Las exigencias, en ambos casos, son semejantes: que las creencias, religiosas o
seculares, tengan un suficiente grado de solidez y coherencia. Que sean creencias
sinceras, es decir, que no se trata simplemente de una estratagema para eludir el
cumplimiento de la ley. Si el Estado admite la objecion de conciencia al servicio militar
por un testigo de Jehova, deberd hacerlo también respecto de una persona con
convicciones seculares pacifistas.

188



Algunas conclusiones

Sin intentar agotar un tema tan complejo como el que presentamos a lo largo de
este libro, nos permitiremos cerrarlo con algunas conclusiones generales de caracter
teorico.

Dividiremos estas conclusiones en tres ejes. En primer lugar, una perspectiva
transversal a los tres casos estudiados muestra las diferentes dindmicas que puede
asumir el conflicto religioso. En segundo lugar, un analisis pormenorizado de las
intervenciones de los actores religiosos en la esfera publica no estatal sefiala las
coincidencias y las contradicciones de los discursos religiosos con los presupuestos que
estructuran el espacio publico secular. En tercer lugar, se apunta al complejo rol del
derecho, mostrando que el principio de neutralidad estatal en materia religiosa (como
garantia de la imparcialidad de la esfera publica estatal) y el derecho fundamental a la
libertad religiosa (como garantia del ambito privado) pueden articularse en formas
diversas, que son a su vez diferentes modos de plasmar, con mas o menos éxito, el
principio de igualdad de los ciudadanos. Veamos someramente cada uno de estos
aspectos.

*khkkk

A partir de los ejemplos estudiados es posible hablar de una doble l6gica del
conflicto religioso. En efecto, en algunas situaciones el conflicto surge en relacion con
los procesos de secularizacion de las sociedades y la resistencia de ciertos actores,
principalmente algunas comunidades religiosas, a esos procesos de secularizacién. En
otras situaciones, en cambio, la l6gica es la de la pluralizacion religiosa de las
sociedades de modo que nuevos actores religiosos, o viejos actores hasta entonces
resignados a una situaciébn de subordinacion, reivindican publicamente el
reconocimiento de su identidad religiosa. El caso del matrimonio homosexual
ejemplifica la primera ldgica: la tendencia a una secularizacion creciente de la
institucion matrimonial y la resistencia de ciertos actores religiosos. El caso del velo
islamico ejemplifica la segunda logica: un grupo religioso minoritario reivindica que su
identidad religiosa sea tenida en cuenta por el derecho. En algunos casos ambas logicas
se entrelazan, como sucede respecto de la presencia de simbolos religiosos en los
espacios publicos: en principio se trata de una cuestion ligada a la secularizacion de la
esfera estatal. Pero la presencia de fuerzas secularizadoras no puede disociarse de la
creciente diversidad del espectro religioso (las reivindicacién de la neutralidad estatal,
por ejemplo, puede provenir de los miembros de grupos minoritarios que exigen ser
tratados con imparcialidad por el Estado).

189



Desde luego que esta caracterizacion que proponemos no ha de considerarse
como una distincion tajante e inflexible. Se trata méas bien de una distincion conceptual
que puede servir para clarificar la comprension de los casos que se han estudiado. No se
trata simplemente de clasificar los casos estudiados en una u otra categoria, sino mas
bien de ver de qué modo dos procesos tipicos de las sociedades modernas y
posmodernas, como son la creciente secularizacion de las instituciones juridicas y
politicas y las cada vez mayores demandas de reconocimiento por parte de los grupos
identitarios, presentan derivas conflictivas que pueden analizarse mejor si se consideran
los procesos més generales que subyacen en su trasfondo.

Para estudiar el modo general en que actGan estos dos movimientos podemos
recurrir a un concepto desarrollado por Jean Baubérot (1990a: 19-30). El sociélogo
francés ha explicado la resolucién de las tensiones en torno de lo religioso a partir de la
nocion de pacto. El pacto es un compromiso obtenido luego de un conflicto. Segun
explica Baubérot, la nocion de pacto no es incompatible con la de conflicto. Al
contrario: si hay un acuerdo, es precisamente porque han existido divergencias. El pacto
es la solucién temporal del conflicto, y supone que este conflicto no ha terminado con la
destruccion completa de uno de los protagonistas (si asi hubiera sido, no habria sido
necesario pactar con nadie). El pacto puede ser inequitativo, con un vencedor y un
vencido. Pero incluso en ese caso el orden establecido por el pacto tiene en cuenta
ciertas aspiraciones, ciertas demandas de quien ha perdido. EI compromiso funda una
relacién en la que el antiguo enemigo se convierte en un adversario-contraparte. Todos
los contratantes de un pacto son a partir de ese momento rivales y asociados; pueden
construir juntos, a pesar de sus diferencias, un mundo aceptable para todos.

Sin embargo, el conflicto no queda suprimido por la concrecién del pacto, sino
que este deviene un instrumento que permite darle cauce. El pacto establece, por un
cierto tiempo, una légica que se convierte en regla de juego social. A cada campo
(incluso al campo victorioso), el pacto le exige renunciar a ciertos objetivos. Existiran
probablemente, de los dos lados, quienes encuentren las concesiones realizadas
demasiado grandes. Rechazando mas o menos el pacto, ellos entraran en conflicto con
los miembros de su propio campo que aceptan el pacto. Se operard entonces un
desplazamiento y una multiplicaciéon del conflicto. El antiguo conflicto asumird una
nueva forma. El conflicto volvera a plantearse en nuevos términos. Como el conflicto
continuard, luego de un tiempo el pacto se mostrara insuficiente, y se alzaran voces para
su reformulacion.t”®

La misma lectura puede hacerse respecto de los conflictos que van apareciendo
incluso cuando las grandes lineas del pacto no son cuestionadas. Asi, se producen a

179 |a explicacion de Baubérot se refiere al caso de Francia, para el que el autor sefiala la existencia de
dos pactos historicos que supusieron alcanzar diferentes umbrales de laicidad. Creemos que esta lectura
conflictualista, adoptada por Baubérot como instrumento de analisis de la realidad francesa, tiene un
alcance mas general, y por eso la usaremos aqui como marco de interpretacion de los casos que
estudiamos.

190



veces conflictos dentro de un pacto, que llevan a nuevos pactos dentro del pacto,
pequefios arreglos dentro del gran esquema que no es cuestionado. Cuando estos
arreglos parciales dentro del pacto se muestran insuficientes, pueden surgir demandas
para la reformulacion integra de ese pacto.

La secularizacion del mundo juridico y politico es, segln tuvimos ocasion de
ver en el capitulo 1, una de las formas de la secularizacion. Implica una progresiva
diferenciacion de las instituciones publicas respecto del discurso de justificacion
religioso y del contenido religioso. Estas transformaciones politicas suelen conllevar la
movilizacién de los actores favorables al cambio, asi como una reaccion de parte de los
defensores de la sociedad tradicional. Del cruce de ambos, y de las dinamicas propias
que asuma el conflicto, surge un resultado peculiar que moldea las formas sociales.

Si la tesis de la secularizacion es correcta (y nosotros creemos que lo es, si
resulta correctamente entendida como proceso de transformacién de la posicion de lo
religioso en las sociedades modernas y posmodernas, y no como simple tendencia a su
desaparicion) los resultados pueden ser matizados en uno u otro sentido, pero la tonica
general es la de una progresiva secularizacion de las instituciones politicas y juridicas;
es decir, la tonica general es la del triunfo, aunque sea lento y por etapas, de los grupos
favorables a la secularizacion.

Si la forma clésica del conflicto religioso en la Modernidad ha estado vinculada
a la secularizacion de las instituciones politicas y juridicas, puede decirse que la
Posmodernidad suma, a la continuidad de esas formas de conflicto, otros conflictos
provenientes de las reivindicaciones identitarias de los grupos.

En sociedades culturalmente homogéneas, definir democraticamente el
contenido de las reglas de las interacciones entre individuos y grupos resulta en general
menos problemético que hacerlo en aquellas sociedades cuya composicion acusa una
creciente diversidad. EI nucleo del principio democratico consiste precisamente en la
preponderancia de la voluntad de la mayoria al momento de reglar los asuntos publicos.
En sociedades culturalmente homogéneas, puede haber diferencias de intereses que
generen posiciones diferentes al momento de discutir esos asuntos publicos, pero muy
probablemente las soluciones que se adopten no afectaran las formas de vida de los
individuos y de los grupos, porque en sociedades homogeéneas estas son globalmente
parecidas. En cambio, en sociedades culturalmente heterogéneas, si se quiere resguardar
las formas de vida de las minorias, habran de buscarse vias de solucion de las cuestiones
publicas que contemplen también la situacion de estas.

Esto es especialmente cierto cuando se trata de minorias religiosas. Una
primera via de reconocimiento de las minorias religiosas fue el estatuto de tolerancia del
que gozaron algunas de ellas en el seno de un Estado confesional. La aparicién de una
verdadera libertad religiosa, un poco mas adelante, fue un intento de permitir la
convivencia no ya en el seno de un Estado confesional sino en el marco de una
configuracion estatal neutra a las opciones religiosas.

191



La proteccion constitucionalmente garantizada de la libertad religiosa en los
Estados constitucionales obliga a analizar cuidadosamente los términos en que ha de
resolverse el conflicto cuando las creencias y las practicas de un grupo chocan con la
concepcion moral dominante, y en particular cuando estas creencias y practicas chocan
con la concepcion moral dominante plasmada en normas juridicas. Desde luego, en
virtud de la proteccion reforzada que entrafia el respeto constitucionalmente garantizado
a la libertad religiosa, la solucién no puede ser simplemente desconocer los codigos
morales de los grupos minoritarios por el solo hecho de ser minoritarios.

La libertad religiosa vino de la mano de la neutralidad religiosa estatal. La
neutralidad significa la imposicién de reglas juridicas equivalentes para todos los
ciudadanos. Sin embargo, esta declamada neutralidad estatal no es ni puede ser
absoluta. En el Estado constitucional, las decisiones publicas son tomadas por las
mayorias, e impuestas a las minorias. Estas decisiones pueden ser neutrales en algunos
aspectos permitiendo el libre juego de la autonomia de los individuos. Por ejemplo,
pueden ser neutrales en el sentido de que no optan por una fe religiosa. Sin embargo, no
pueden ser totalmente neutrales. Asi, aunque en algunos campos cabe la neutralidad, en
otros ella no es posible. Un Estado puede no tener iglesia oficial, pero no puede
prescindir de un idioma oficial. Basadas en la ya nombrada presuncion de uniformidad
cultural, las decisiones politicas estan ajustadas a las necesidades culturales y religiosas
de las mayorias.

Ademas, el Estado constitucional asume la proteccion de determinados valores
que son intrinsecos a su propia definicion como tal. El Estado constitucional puede ser
neutral frente a las diferentes religiones de sus ciudadanos, pero no puede serlo frente a
los valores que el propio Estado constitucional defiende, como la dignidad humana o la
soberania popular.

Estas consecuencias inevitables de la configuracién de los Estados modernos se
acenttan en un contexto de creciente pluralismo cultural y religioso como el actual. Alli
donde las sociedades se vuelven méas diversas por razon de las migraciones o de
fendmenos de transposicion o de renacimiento de ciertas practicas religiosas, las
reivindicaciones de los grupos minoritarios en defensa del reconocimiento de sus estilos
de vida son mas fuertes.

Queremos insistir sobre los conflictos que el pluralismo genera al interior de
las sociedades y su relacion con el orden legal. Desde el punto de vista juridico y
politico, las tensiones religiosas pueden ser interpretadas como derivadas de la tension
existente entre la uniformidad del ordenamiento juridico y las particularidades de los
grupos. Como dijimos, el ordenamiento juridico de los Estados modernos tiene
pretensiones de ser homogéneo y uniformemente aplicable a todos los ciudadanos: es
una situacion exigida por el principio de igualdad y por la neutralidad estatal en materia
religiosa.

192



Los conflictos tratados en el capitulo 4 ejemplifican claramente la tension
existente entre la uniformidad de las reglas de convivencia social, por un lado, y las
demandas de reconocimiento de la especificidad de los grupos minoritarios, por otro. La
adopcion de determinadas reglas sobre la vestimenta en los centros educativos es una
medida que en si misma resulta razonable. Las exigencias de higiene y seguridad, asi
como las condiciones necesarias para el cumplimiento de los fines de la propia
institucion escolar, justifican que se adopten ciertas medidas sobre el atuendo que han
de llevar los alumnos. Sin embargo, no se puede desconocer que estas normas estan
culturalmente condicionadas. En una sociedad de tradicion cristiana pero altamente
secularizada no suscita en principio ninguna reaccion el hecho de que se exija que los
alumnos vayan a la escuela con la cabeza descubierta. Pero en un contexto cultural
diferente esta medida seria mucho menos factible. Piénsese por ejemplo en una escuela
situada al interior de una comunidad judia ortodoxa. Este caso resulta un ejemplo
paradigmatico de que lo que muchas veces se presenta como universal y neutro desde
un punto de vista cultural, estd en realidad profundamente marcado por los valores de
un particular tiempo, lugar y cultura; de este modo, cuando una practica disidente
interpela determinadas las préacticas dominantes, se ponen de manifiesto los
fundamentos culturalmente determinados del orden legal.

Este ejemplo pone en guardia contra la ligereza con que a veces se aborda la
exigencia de la aplicacion uniforme de las normas legales. Alguien podria objetar, en
una postura con tintes republicanos o comunitaristas, que efectivamente las normas no
son neutrales sino que reflejan el contexto cultural en el que se han dado, pero que es
correcto que asi sea. Se podria decir que cada sociedad tiene derecho a vivir conforme a
sus propias tradiciones. El problema de tal postura es que, en contextos de creciente
pluralismo, las tradiciones de la sociedad son, en realidad, las tradiciones de la mayoria.
¢Qué queda entonces para las minorias? El Estado constitucional, aunque tiene como
uno de sus principios basicos la regla democrética de la mayoria, también reconoce que
la voluntad de la mayoria no es ilimitada, y que los derechos de las minorias (entre
otros, el derecho a defender sus propias formas de vida) han de ser respetados.

La légica de la secularizacion y la del pluralismo estdn entrelazadas. Es
interesante ver como, por efecto de la secularizacion, determinados grupos que antes
ostentaban una posicién hegemodnica se han vuelto ahora minoritarios, y recurren a
mecanismos de proteccion que han sido clasicamente utilizados por las minorias. Esto
pone de manifiesto que las dos ldgicas se vinculan intimamente. A medida que avanza
la secularizacion, aquellos grupos que antes se encontraban en una posicion hegemonica
se ven ahora relegados a un segundo plano y desarrollan estrategias de autoproteccion
gue antes no habian necesitado, precisamente porque el orden politico y juridico
respondia a sus expectativas.

Es posible ver un segundo modo en que las dos Idgicas se interrelacionan. En
efecto, la constatacion de la ausencia de neutralidad de la legislacion estatal ha llevado a

193



preguntarse por el reconocimiento de derechos especiales para los grupos minoritarios.
Sin embargo, esto obliga a preguntarse hasta qué punto el reconocimiento de
excepciones o el otorgamiento de derechos especiales no es una forma de revivir
estructuras pre-liberales de tratamiento diferenciado de los ciudadanos en razon de sus
creencias religiosas.

En los Estados confesionales es posible el reconocimiento de derechos
especificos a los miembros de un determinado grupo, con la justificacion de la
existencia de un vinculo especial del Estado con una religion particular, por razones
historicas o socioldgicas. Cambiando desde luego los destinatarios del trato beneficioso,
¢Nno es acaso el reconocimiento de derechos especiales para estos grupos desaventajados
un nuevo compromiso del Estado con una comunidad religiosa?

Veadmoslo con un ejemplo. Si excluir la ensefianza del libro del Génesis en las
escuelas es una muestra de la secularizacion de las instituciones (en este caso, la
secularizacion de la educacion a través de la exclusion de un contenido religioso), ¢no
puede acaso pensarse que permitir que las jovenes acudan a esas mismas escuelas con la
cabeza cubierta por razon de su religion es un retroceso de la secularizacion? La
respuesta es que en ambos casos, en efecto, se trata de una cuestion de secularizacion.
Sin embargo, la diferencia fundamental esta en que en el primer caso se secularizan las
instituciones, mientras que en el segundo son las conductas de los individuos y de los
grupos las que no se secularizan.

Desde el punto de vista politico los alcances de una y otra medida son
diferentes. Mantener el creacionismo fuera de las escuelas pablicas, como sucede en los
Estados Unidos, y prohibir el velo islamico en las escuelas publicas, como sucede en
Francia, son manifestaciones de la secularizacion con alcance diferente. En el primer
caso, lo que esta en juego son ciertas reivindicaciones religiosas de verdad en relacion
con el curriculo escolar que es ensefiado a todos los alumnos; en el segundo caso, lo que
esta en juego es que un grupo de alumnos puedan estudiar con el curriculo comdn a
todos, pero sin ocultar su pertenencia religiosa. En el primer caso, la decision secularista
sirve para evitar que una minoria imponga sus creencias religiosas en los curriculos
escolares; en el segundo, la decisidn secularista sirve para negar a una minoria el acceso
a aquello de lo que goza la mayoria.

*hkkkk

El segundo punto que queremos enfatizar tiene que ver con la intervencion de
los actores religiosos en la esfera publica no estatal.

Mas alla de su indiscutible derecho a la libertad de expresidn, que ni siquiera
los liberales mas restrictivos respecto de la presencia de la religion en la esfera publica
estarian dispuestos a negar, se abre un importante campo de discusion tedrica en
relacion con los aportes que los grupos religiosos estan legitimados a sostener. La

194



cuestion central gira en torno de si resulta legitimo, en una esfera publica secular, que
los actores religiosos utilicen un lenguaje religioso para defender sus posiciones; o una
traduccion de un originario discurso religioso en lenguaje secular (como es, para
algunos, el discurso del derecho natural).

En el capitulo 3 hemos presentado tres posibles respuestas a este
cuestionamiento. La presentacion estereotipada en tres categorias responde, es verdad, a
una cierta simplificacion; pero ella permite de alguna manera organizar las perspectivas
teoricas existentes.

Para una perspectiva liberal estricta, los debates que se dan en la esfera publica
no estatal, como antesala de las decisiones de la esfera publica estatal, han de
estructurarse en términos comprensibles por todos los ciudadanos, esto es, en términos
racionales. Presentar argumentos formulados en términos no racionales implica una
falta de consideracion hacia nuestros conciudadanos, en el sentido de que se presentan
argumentos que ellos no pueden comprender, y que no se les puede exigir que
comprendan. Ahora bien, como las argumentaciones religiosas serian por definicion no
racionales, estas quedarian excluidas del debate.

Dentro de esta perspectiva existen matices. Asi, para los mas exigentes, es
necesario no solo que los argumentos sean racionales y seculares, sino también que la
motivacion del agente sea secular. También es un punto de discusion si ademas de los
argumentos raciones y seculares resulta aceptable que se provean argumentos no
racionales en apoyo de los primeros.

Ademas otro punto de controversia es si los argumentos racionales deben ser
también imparciales, es decir, si deben reflejar un punto de vista no interesado sobre las
cuestiones que se debaten. Aunque el liberalismo tiende a descalificar los argumentos
religiosos porque, ademas de ser no racionales, son expresion de un punto de vista
particular y no imparcial, no realiza la misma descalificacion de otros argumentos no
imparciales cuando son seculares.

Algunos liberales son menos rigidos en este punto. Asi, por ejemplo,
cuestionan la identificacién entre racionalidad y secularidad. Para ellos, en efecto,
también los argumentos religiosos pueden ser racionales, y por ende no hay ninguna
razon para excluirlos del debate pablico. El requisito a cumplir tanto por los argumentos
religiosos como por los argumentos seculares (ambos igualmente racionales) seria el del
test de la imparcialidad.

Otros autores proponen establecer diferentes niveles en los que puede tener
lugar el debate, y dar a cada uno de esos niveles un grado particular de exigencia en
cuanto a los argumentos admisibles. Asi, desde una posicién republicana Habermas
sostiene que el lenguaje religioso puede entrar en el debate publico, con tal de que no
entre en el lenguaje institucional. De alguna manera, y traduciendo la cuestion a los
términos que hemos usado en este trabajo, lo que propone el autor aleman es que el

195



lenguaje religioso se mueva libremente por la esfera publica no estatal, pero que no sea
adoptado como lenguaje de la esfera publica estatal.

Algo parecido propone Taylor desde su posicién comunitarista. Sin embargo,
en su perspectiva, el espacio vedado al lenguaje religioso no es el del ambito
institucional, sino el del ambito oficial de las leyes y las sentencias. Asi, el debate
parlamentario podria darse en términos religiosos, pero el texto de la ley deberia ser
exclusivamente secular. De alguna manera, el estandar es menos exigente que
cualquiera de los anteriores, porque restringe la exigencia de uso del lenguaje secular a
una porcion mas limitada de la esfera pablica estatal.

La posicion que defendemos en este trabajo es que no existe ninguna razon
para imponer a los grupos religiosos ningun tipo de restriccion al uso del lenguaje
religioso en el debate en la esfera pablica no estatal. En esta, creemos, todas las
aportaciones han de ser bienvenidas. Claro que en esta esfera cada uno ha de llevar
sobre si las consecuencias del lenguaje que elige utilizar. Quien se dirige a sus
conciudadanos en un lenguaje religioso no puede esperar que todos lo entiendan, ni
puede imponerles a ellos el esfuerzo de la traduccion. Cada cual puede usar el lenguaje
que quiera, y que estime que ganard mas facilmente la adhesién de sus conciudadanos.
La eleccion del lenguaje es una cuestion estratégica.

Una cuestion diferente, segin lo hemos puesto de manifiesto, es que las
decisiones estatales estén basadas en argumentaciones religiosas. Esto no resulta
aceptable. En este ambito solo son posibles los argumentos racionales, comprensibles
por todos. Y estos argumentos son argumentos seculares. La argumentacion religiosa
que hace apelacion a una autoridad sobrenatural, a una tradicion o a una autoridad
sagrada es, por definicién, ajena al campo de la racionalidad compartida por los
ciudadanos. Ella no podra servir de base a las decisiones estatales, salvo que sea
traducible a un lenguaje racional y que esta traduccién sea efectivamente realizada.

En sintesis, en la esfera publica no estatal todos los actores involucrados
pueden realizar los aportes que crean convenientes en el lenguaje que mejor les parezca.
La justificacion de las decisiones en la esfera publica estatal, en cambio, solo es posible
mediante razones seculares.

Asi es posible sostener, respecto del ejemplo del debate sobre el matrimonio
homosexual que presentamos en el capitulo 3, que la intervencion publica de los grupos
y los ciudadanos religiosos no tiene nada de reprochable, ni siquiera cuando es realizada
en términos discursivos de tipo religioso. Al contrario, en cuestiones complejas como
las que afectan a las sociedades contemporaneas puede ser altamente positivo que todos
los puntos de vista se expresen libremente.

De este modo, lo que hemos sostenido en relacién con el ejemplo concreto del
capitulo 3 puede extenderse a otros campos de discusion en los que los grupos y los
ciudadanos religiosos han sido y son particularmente activos. Las cuestiones ya clasicas
de bioética (el aborto, la fecundacion asistida, etc.) y de justicia social son ahora

196



acompariadas por debates sobre la ingenieria genética, los efectos devastadores de la
crisis financiera o los limites medioambientales del desarrollo econémico. En todos
estos campos, los diferentes puntos de vista han de ser bienvenidos.

Lo que de ninguna manera pueden los grupos y los ciudadanos religiosos es
pretender que su punto de vista religioso sea aceptado como tal por sus conciudadanos.
En otras palabras: lo que no pueden es pretender que su punto de vista religioso sea
directamente acogido en la esfera publica estatal como fundamento de las normas que
regulan la convivencia.

*hkkkikk

En relacion con la esfera publica estatal nos hemos referido a diversas
interpretaciones posibles del principio de neutralidad.

Para el liberalismo clasico el Estado ha de ser neutral no solo frente a la
religion y a la anti-religion, sino mas genéricamente respecto de las formas de vida de
los ciudadanos. Los ciudadanos han de poder llevar adelante sus vidas de acuerdo con
sus propias convicciones de lo que es una vida buena, sin obstaculo alguno de parte del
Estado. El Estado ha de permitir el desarrollo de las diferentes formas de vida, con el
unico limite de que no sean incompatibles con las condiciones de la justicia. Lo justo
(las condiciones de justicia de la vida social) puede ser determinado con independencia
de lo bueno (las opciones de vida de los ciudadanos).

Aunque el comunitarismo y el republicanismo difieren mucho entre si,
coinciden en la critica del liberalismo en este punto, al menos del liberalismo maés
ortodoxo. Para ambos una posicion de neutralidad del Estado respecto de las formas de
vida de los individuos y de los grupos no es completamente posible. Lo justo no puede
ser determinado con independencia respecto de lo bueno.

Para el comunitarismo el Estado no puede ser neutral respecto de las formas de
vida de los individuos y, fundamentalmente, de los grupos que existen en su interior. Es
simplemente imposible que las decisiones del Estado no privilegien una lengua por
encima de otra, una forma de vida por encima de otra, una tradicién por encima de otra.
De lo que se trata es de identificar correctamente la tradicion o las tradiciones de los
grupos que constituyen el Estado, y resguardarlas en la medida de lo posible. En
Estados de religion uniforme esto puede significar, por ejemplo, la adopcion de una
religion oficial.

Para el republicanismo el Estado tampoco puede ser completamente neutral.
Sin embargo, la funcién del Estado no es resguardar una determinada tradicion y forma
de vida comunitaria. De lo que se trata es de resguardar determinados compromisos
politicos consensualmente asumidos, que constituyen la base de un patriotismo
constitucional. Ahora bien, estos compromisos no se adoptan en el vacio, sino que su

197



contenido esti tamizado por el horizonte historico del propio grupo, por lo que la
actividad del Estado estara también tefiida del contenido de ese horizonte.

Por nuestra parte hemos defendido una lectura del principio de neutralidad
estatal de tipo liberal, pero basada en una interpretacién que evite las trampas del
liberalismo clasico. Esta lectura se asienta en tres pilares: la afirmacion de que la
neutralidad estatal es una consecuencia de la secularizacion del Estado; la idea de que la
neutralidad estatal impide una identificacion del Estado con la religion; la necesidad de
una lectura contextualista y relativa del principio de neutralidad.

Respecto del primer punto no nos extenderemos demasiado. De la lectura de
los dos primeros capitulos de este libro puede comprenderse cual es el vinculo que une a
los dos conceptos.

Como hemos explicado en el capitulo 2, cuando decimos que el Estado no
puede identificarse con una determinada tradicion religiosa estamos diciendo que el
Estado debe adoptar una forma de neutralidad que denominamos neutralidad de
justificaciones y neutralidad de fines. Esta forma de neutralidad no es necesariamente
una neutralidad frente a todas las formas de vida de los ciudadanos, sino frente al
aspecto religioso de esas formas de vida.

Este concepto de neutralidad es relativo. En primer lugar, porque es
neutralidad entre religiones, o entre religion y no religion. Pero no es neutralidad entre
religion y no religion, de un lado, y secularismo, del otro. El secularismo es la
neutralidad misma.

En segundo lugar, porque el Estado no puede ser totalmente neutro, aunque
solo sea porgue no acepta las formas de vida que estan refiidas con los criterios minimos
y formales de justicia. Pero es también relativa porque el Estado promueve
determinadas formas de vida en desmedro de otras: promueve una forma de vida
saludable a través de la sanidad publica, promueve una determinada concepcion de la
cultura a través de la educacién puablica, promueve las artes y las ciencias. Esta
promocion resulta legitima porque no vulnera la neutralidad del Estado frente a la
religion.

La idea de neutralidad que aqui proponemos permite abordar y clarificar
distintos casos conflictivos. Por supuesto, no es una herramienta que permita la solucién
automatica de todas las dudas que se pueden presentar en relacion con la neutralidad
estatal. Tal solucién automatica no es posible, no sélo por el caracter siempre
controversial del enfoque que ha de darse a los problemas y a los principios juridicos
aplicables, sino también porque la configuracion concreta de estos principios varia de
un ordenamiento a otro.

A pesar de sus limites nuestra perspectiva permite diferenciar, por ejemplo,
entre el caso del capitulo 2 sobre la presencia de simbolos religiosos en los
establecimientos publicos y el caso del capitulo 4 sobre los simbolos religiosos llevados
por particulares. En el primer supuesto esta involucrada (y a nuestro juicio vulnerada) la

198



neutralidad estatal, porque al permitir que se cuelgue un crucifijo en un establecimiento
publico es el Estado el que se identifica con una tradicion religiosa; en cambio, en el
segundo supuesto, la identificacion con la tradicion religiosa es cosa de un particular.
Por lo mismo se puede diferenciar entre la autorizacion dada por un ayuntamiento para
que un grupo de particulares utilicen una calle para una procesion de Semana Santa y la
participacion de las autoridades del ayuntamiento en esa procesion.

Nuestro criterio de neutralidad es también contextualista. Saber si una
determinada decision es 0 no neutra respecto de las formas de vida de las personas
depende de cudles sean esas formas de vida. Un reglamento escolar que prohibe cubrirse
la cabeza es perfectamente neutro, mientras no haya entre los alumnos jovenes
musulmanas que pretendan usar un pafiuelo como muestra de apego a su tradicion
religiosa.

Esta caracterizacion nos lleva a hablar de la tercera forma de neutralidad: la
neutralidad de consecuencias. La neutralidad que se exige del Estado es la neutralidad
de justificaciones y la neutralidad de fines. Pero dado el caracter altamente variable de
las formas de vida, las consecuencias de las decisiones estatales pueden interferir de
diferentes modos con ellas. Por eso, es necesario en algunos casos que como derivacion
de la libertad religiosa (a la que nos referiremos seguidamente) se adopten los
necesarios acomodamientos para mantener la libertad por encima de la interferencia.

La neutralidad es contextual también porque resulta perfectamente legitimo
que el Estado, teniendo en cuenta las formas de vida de las personas y de los grupos,
ponga a disposicion de estos los bienes necesarios para el desarrollo sus planes de vida.
La neutralidad estatal no exige que el Estado renuncie a poner a disposicién de los
individuos y de los grupos la sanidad y la educacién publicas, o que renuncie a
promover las ciencias y las artes. Lo que si exige es que estos bienes no sean
coactivamente impuestos. La libertad de conciencia impide esa imposicion.

Finalmente, en relacién con la esfera privada, hemos abordado la cuestion de la
libertad religiosa como garantia de la eleccion de las propias formas de vida.

Respecto de la libertad religiosa, tres son los aspectos abordados. En primer
lugar, nos hemos preguntado si ella ha de ser solo una libertad negativa, o si por el
contrario ha de incluir el reconocimiento de derechos positivos, es decir, de derechos de
caracter prestacional. Hemos sostenido que es posible que de la libertad religiosa se
deriven prestaciones positivas que permitan que el ejercicio de este derecho sea real y
efectivo. Las prestaciones positivas deben reconocerse con la finalidad de hacer efectiva
la justicia distributiva, esto es, de igualar los puntos de partida de los ciudadanos en el
reparto de los bienes sociales.

Aunque es posible que algunas de las prestaciones positivas que emergen del
Estado social resulten en la promocion de la libertad de conciencia (como por ejemplo si
el Estado da ayudas genéricas a escuelas privadas, y las escuelas religiosas se benefician
de estas ayudas del mismo modo que las no religiosas), este no es el caso de las medidas

199



promocionales que se dirigen a garantizar determinadas formas de vida en tanto tales.
En este caso, més que de la filosofia del Estado social, de lo que se trata es de la
adopcion de un punto de vista multicultural que promueve determinada forma de vida
en tanto que tal forma de vida, y no de modo simplemente incidental a través de
politicas de caracter universal.

Desde nuestra perspectiva este tipo de promocion positiva debe estar sujeta a
tres limites. El primero es la neutralidad estatal; el segundo es que las organizaciones
religiosas 0 sus miembros que reivindican un apoyo positivo del Estado han de apartar
toda finalidad de lucro; el tercer limite es que, tratindose de fondos de origen publico,
su uso ha de estar reglado por los criterios del manejo publico del dinero.

Una segunda cuestion es el reconocimiento de derechos colectivos. Aunque
nos parece que la libertad religiosa puede exigir este tipo de derechos, el limite
fundamental que debe ser respetado es la autonomia de los individuos que forman parte
del colectivo. Como hemos puesto de manifiesto en el capitulo 4, se trata de proteger a
los individuos frente a las acciones coactivas provenientes del grupo, aunque no frente a
la mera coaccion social difusa.

Asi, no vemos razon para denegar que un grupo religioso pueda celebrar
matrimonios de conformidad con sus normas tradicionales o resolver determinados
litigios (por ejemplo, en materia familiar o sucesoria) de acuerdo con sus
procedimientos propios. Sin embargo, esta posicién supone el consentimiento de los
individuos que forman parte de ese colectivo a ser sometidos a esa normativa o
jurisdiccion. Quien no quiere quedar sometido a una determinada normativa
matrimonial religiosa o0 a una determinada jurisdiccion religiosa ha de tener siempre la
posibilidad de recurrir a la autoridad (secular) del Estado.

Finalmente, el tercer punto controvertido es si la libertad religiosa debe
aplicarse de modo uniforme, o si por el contrario conviene hacer excepciones a normas
generales cuando estas entren en conflicto con las formas de vida de determinados
grupos. EIl liberalismo clasico y las perspectivas republicanas se oponen al
reconocimiento de estas excepciones. EI multiculturalismo, ya en version comunitarista
ya en version liberal, las apoya.

La postura que aqui defendemos significa aceptar los derechos de excepcion
con base de conciencia a favor de los individuos y de los grupos, pero con las
restricciones que sean necesarias para proteger la autonomia de los individuos, los
derechos de terceros y la neutralidad del Estado.

Nuestra posicion en este punto permite hacer frente a diversas reivindicaciones
de excepcionalidad normativa que puedan plantearse. Por ejemplo: ¢es legitimo otorgar
una excepcién en favor del funcionario publico que pretende ser eximido de su deber de
celebrar un matrimonio entre personas del mismo sexo? Si esta excepcion no afecta la
autonomia de quien la solicita, no vulnera derechos de terceros y no afecta la
neutralidad estatal no hay razon para rechazarla. Si, en cambio, se da alguna de estas

200



afectaciones (porque, por ejemplo, el funcionario que pide la excepcién es el Unico
funcionario autorizado a celebrar matrimonios en un pequefio pueblo, y el
reconocimiento de la excepcion llevaria a privar a terceros de su derecho de contraer
matrimonio) entonces la excepcion debe ser rechazada.

*khkkk

Llegamos asi al final de nuestro trabajo. Como Ultima nota solo nos interesa
sefialar una distincion, que ha ido atravesando todo el texto, entre las opciones de
conciencia y las opciones religiosas o, en otros términos, entre las formas de vida en
general y las formas de vida religiosas. Nuestro trabajo se ha referido
fundamentalmente a estas Ultimas, pero por razones argumentativas nos hemos visto en
la necesidad, en algunos casos, de extender nuestra consideracion también a las
primeras.

En el ambito de la libertad de los individuos y de los grupos, que hemos
identificado con la proteccion del mundo privado, las opciones de conciencia y las
opciones religiosas estan al mismo nivel. Es decir: la libertad religiosa es una
especificacion de la libertad de conciencia, cuya distincion puede tener cierto gusto
tedrico, pero que funciona del mismo modo. El contenido y los limites de la libertad
religiosa son los mismos que el contenido y los limites de la libertad de conciencia.

Por supuesto que aqui hablamos desde un punto de vista general y abstracto,
prescindiendo de la configuracion concreta de un determinado sistema juridico. Los
sistemas juridicos concretos pueden establecer diferencias entre la protecciéon de la
conciencia religiosa y la proteccién de la conciencia no religiosa.

Algo parecido sucede en la esfera publica no estatal. Dado que admitimos que
todas las posiciones son aceptadas en este &mbito no realizamos distinciones entre los
argumentos imparciales y los provenientes de una concreta forma de vida, sea esta
religiosa o no religiosa.

En el caso de la esfera publica estatal la cuestion es diferente. EI Estado se
identifica con determinadas opciones valorativas, que son opciones no religiosas, pero
no puede identificarse con una determinada opcidn religiosa. A lo sumo, lo que puede
hacer el Estado es promover las condiciones para que las personas hagan sus propias
elecciones religiosas. El accionar del Estado ha de estar basado en motivos y finalidades
imparciales, de tipo puramente procedimental, y también en opciones valorativas. Estas
opciones, sin embargo, por imperativo del principio de neutralidad, no pueden ser
opciones religiosas.

201



Bibliografia

AMIRIAN, Nazanin y ZAIN, Martha (2009), El islam sin velo, Barcelona,
Planeta.

ARECES PINoL, Maria Teresa (2011), «¢El velo integral, burka y nigab, queda
amparado por el legitimo ejericio de la libertad religiosa?», Revista General de Derecho
Candnico y Derecho Eclesiastico del Estado, 26.

ARMSTRONG, Karen (2004), Los origenes del fundamentalismo en el judaismo,
el cristianismo y el islam, Barcelona, Tusquets.

AuUDI, Robert (1993), «The Place of Religious Argument in a Free and
Democratic Society», San Diego Law Review, 30, 677-702.

AuDI, Robert (1997), «Liberal democracy and the place of religion in politics»,
en Robert Audi y Nicholas Wolterstorff, Religion in the public square, Nueva York,
Rowman and Littlefield Publishers, 1-120.

BADER, Veit (2008), «Introduction to “Secularism or Democracy?
Associational governance of religious diversity”», Krisis. Journal for contemporary
philosophy, 1, 16-24.

BADER, Veit (2009), «Legal Pluralism and Differenciated Morality: Shari’a in
Ontario?», en Ralph Grillo, Legal practice and cultural diversity, Londres, Ashgate, 49-
72.

BADER, Veit (2010), «Secularism, public reason or moderately agonistic
democracy?», en Geoffrey Brahm Levey y Tariq Modood (ed.), Secularism, religion
and multicultural citizenship, Cambridge, Cambridge University Press, 110-135.

BASTIAN, Jean-Pierre (1997), «Minorités religieuses et confessionnalisation de
la politique en Amérique Latine», Archives des sciences sociales des religions, 97, 97-
114.

BASTIDE, Charles (1970), John locke. Ses théories politiques et leur influence
en Angleterre, Ginebra, Slatkine Reprints.

BAUBEROT, Jean (1990a), Vers un nouveau pacte laique?, Paris, Seuil.

BAUBEROT, Jean (1990b), «Notes sur Durkheim et la laicité», Archives des
sciences sociales des religions, 69, 151-156.

BAUBEROT, Jean (2001), «Pour une nouvelle morale laique. Entretien», Le
Débat, 116, 3-5.

BAUBEROT, Jean (2003), «Secularism and French Religious Liberty: A
Sociological and Historical View», Brigham Young University Law Review, 2, 451-464.

BAUBEROT, Jean (2004), Laicité 1905-2005, entre passion et raison, Paris,
Seuil.

202



BAUBEROT, Jean (2006), «La laicité en crise ?», Informations sociales, 136, 48-
59.

BAYLE, Pierre ([1686]2006), Comentario filosofico sobre las palabras de
Jesucristo: “obligales a entrar ”’, Madrid, Centro de Estudios Politicos.

BAYLE, Pierre ([1695-1696]1982), Dictionnaire historique et critique, New
York, Georg Olms Verlag.

BELLAH, Robert ([1970]1991), Beyond belief: Essays on religion in a post-
traditional world, California, University of California Press.

BELLAH, Robert (1973), «La religion civile en Amérique», Archives des
sciences sociales des religions, 35, 7-22.

BELLAH, Robert y BENOIT, Denis (1990), «Morale, religion et société dans
I’oeuvre durkheimniene», Archives des sciences sociales des religions, 69, 9-25.

BERGER, Peter (1981), Para una teoria sociologica de la religion, Barcelona,
Kairos.

BERGER, Peter (1982), «Secular Branches, Religious Roots», Society, 20, 1, 64-
66.

BERGER, Peter (1993), «Sociology: A Disinvitation?», Society, 30, 1, 12-18.

BERGER, Peter (1996), «Secularism in retreat», National Interest, 46, 3-10.

BERGER, Peter (2005), «Pluralismo global y religion», Estudios Politicos, 98.

BERGER, Peter (2009), «Faith and Development», Global Society, 46, 69-75.

BERGER, Peter y LUCKMANN, Thomas (1967), «Aspects sociologiques du
pluralisme», Archives des sciences sociales des religions, 23, 117-127.

BERGER, Peter, ZAcks, Jonathan y MARTIN, David (1999), The
desecularization of the world, Washington, Ethics and Public Policy Center.

BEYER, Peter (1999), «Secularization from the Perspective of Globalization: A
Response to Dobbelaere», Sociology of Religion, 60, 3, 298-301.

BLAZQUEZ MARTIN, Diego (2001), Herejia y traicion: Las doctrinas de la
persecucion religiosa en el siglo XVI, Madrid, Dykinson.

BoBsBIo, Norberto (1991), El tiempo de los derechos, Madrid, Sistema.

BoeBlio, Norberto (1998), Estado, gobierno y sociedad, México, Fondo de
Cultura Econémica.

BobINO, Juan ([¢?]1998), Coloquio de los siete sabios sobre arcanos relativos
a cuestiones ultimas: Colloquium heptaplomeres, Madrid, Centro de Estudios Politicos
y Constitucionales.

BoDINO, Juan ([1576]1997), Los seis libros de la repablica, Madrid, Tecnos.

BORRILLO, Daniel (2001), «Pluralisme conjugal ou hiérarchie des sexualités?
La reconnaissance juridique des couples homosexuels dans I’Union Européenne»,
McGill Law Journal, 46, 877-922.

203



BoORRILLO, Daniel (2005a), «ElI matrimonio entre personas del mismo sexo
como radicalizacion de la modernidad», Mundo juridico,
<www.mundojuridico.adv.br>, consultado el 03/07/2013.

BORRILLO, Daniel (2005b), «Who is Breaking with the Tradition? The Legal
Recognition of Same-Sex Partnership en France and the Question of Modernity», Yale
Journal of Law and Feminism, 17, 1, 89-97.

BossuAT, Gérard (2005), «Histoire d’une controverse. La référence aux
héritages spirituels dans la Constitution Européenne», Matériaux, 78, 2, 68-82.

BOUSSINESQ, Jean (1994), La laicité, Paris, Editions du Seuil.

Bovero, Michelagelo (2007), «Dignidad y laicidad. Una defensa de la ética
laica», Revista Internacional de Filosofia Politica, 30, 73-80.

BRUCE, Steve (2002), God is dead: Secularization in the west, Londres,
Blackwell.

BRUCE, Steve (2003), Fundamentalismo, Madrid, Alianza.

BRUCE, Steve y GLENDINNING, Tony (2010), «When was secularization?
Dating the decline of the British churches and locating its cause», British Journal of
Sociology, 61, 1, 107-126.

CALvO BoroBIA, Kerman (2005), «Matrimonio homosexual y ciudadania»,
Claves de razon préctica, 154, 32-38.

CAamBY, Jean-Pierre (2005), «Le principe de laicité: I’apaisement par le
droit?», Revue de droit public, 1, 3-17.

CANAMARES ARRIBAS, Santiago (2007), «El reconocimiento juridico del
matrimonio homosexual: un debate todavia abierto», Revista General de Derecho
Candnico y Derecho Eclesiastico del Estado, 14.

CANAMARES ARRIBAS, Santiago (2011), «Los simbolos religiosos en el espacio
publico. Entre la amenaza real y la mera sospecha», EI Cronista del Estado social y
democratico de derecho, 20, 60-67.

CAPELLA OTTONE, Lorena y DE LORENZI, Mariana (2004), «Uniones de hecho
homosexuales en el derecho argentino: Vision prospectiva», en Carlos Lasarte Alvarez,
Araceli Donado Vara, Maria Fernanda Moreton Sanz y Fatima Yafez Vivero (coords.),
Perspectivas del derecho de familia en el siglo XXI: XIII congreso internacional de
derecho de familia, Sevilla, Instituto de Desarrollo y Andlisis del Derecho de Familia en
Espana.

CASANOVA, José (1994), Public religions in the modern world, Chicago, The
University of Chicago Press.

CASANOVA, José (2007), «Reconsiderar la secularizacion: Una perspectiva
comparada mundial», Revista Académica de Relaciones Internacionales, 7.

CHAMBERLAND, Line y LEBRETON, Christelle (2008), «L’homosexualité au
bureau. A I’heure des transformations du droit conjugal et familial canadien», en

204



Virginie Descoutures (ed.), Mariages et homosexualités dans le monde, Paris,
Autrement, 139-149.

CHAMPION, Francoise (1993), «Entre laicisation et sécularisation. Des rapports
Eglise-Etats dans I’Europe communautaire», Le Débat, 77.

CHAMPION, Francoise (1995), «Persona religiosa fluctuante, eclecticismo y
sincretismos», en Jean Delumeau, El hecho religioso. Enciclopedia de las grandes
religiones, Madrid, Alianza Editorial.

CHARLES, Sébastien (2011), «Tolerancia activa y pasiva segun Voltaire», en
Maria José Villaverde Rico y John Christian Laursen (eds.), Forjadores de la
tolerancia, Madrid, Tecnos, 202-223.

CHUECA SANCHO, Angel (2005), «La prohibicion del velo islamico no viola los
derechos humanos», Revista de Derecho Migratorio y Extranjeria, 10, 263-265.

CHUECA SANCHO, Angel (2009), «;Una inmigracion sin derechos humanos?»,
en Seminario de Investigacion para la Paz (ed.), Todavia en busca de la paz, Seminario
de Investigacion para la Paz, Zaragoza, 329-335.

CocHRAN, Clarke E. (1998), «Introduction», en Mary C. Segers y Ted G.
Jelen, Wall of separation? Debating the public role of religion, Nueva York, Rowman
and Littlefield Publishers, ix-xx.

CoHN, Avern L. y ANDERSON, Bryan J. (2006), Ten Commandments, other
displays and mottos, <www.firstamendmentcenter.org>, consultado el 03/07/2013.

ComMmTE, Auguste ([1851]1972), La science sociale, Paris, Gallimard.

ComTE, Auguste ([1852]2002), Catéchisme positiviste, Chicoutimi,
Bibliotheque P.-E. Boulet de I’Université de Québec,
http://bibliotheque.ugac.uquebec.ca/index.htm, consultado el 01/07/2013.

CONTRERAS MAZARIO, José Maria (1993), «Libertad de conciencia, objecién
de conciencia, insumision y derecho», en Gregorio Peces-Barba (ed.), Ley y conciencia.
Moral legalizada y moral critica en la aplicaciéon del derecho, Madrid, Universidad
Carlos 111 - Boletin Oficial del Estado, 37-61.

COULMONT, Baptiste (2003), «Eglises chrétiennes et homosexualités aux Etats-
Unis, éléments de compréhension», Revue Francaise d ‘Etudes Américaines, 95, 73-86.

CouLMONT, Baptiste (2004), «Devant Dieu et face au droit? Le mariage
religieux des homosexuels aux Etats-Unis», Critique Internationale, 25, 43-52.

COULMONT, Baptiste (2008), «Etats-Unis. Le mariage religieux des couples de
méme sexe», en Virginie Descoutures (ed.), Mariages et homosexualités dans le monde,
Paris, Autrement, 73-81.

DaourT, Augustin (2004), «L’extériorisation des signes d’appartenance dans le
secteur public», en AAVV, Contribution du Centre d’Action Laique a la problématique
de I’extériorisation des signes d’appartenance, Bruselas, Centre d’Action Laique, 18-
29.

205



DAVIE, Grace (2002), Europe: The exceptional case: Parameters of faith in the
modern world, Londres, Darton, Longman and Todd.

DEe Asis RoIG, Rafael (1993), «Las tres conciencias», en Gregorio Peces-Barba
(ed.), Ley y conciencia. Moral legalizada y moral critica en la aplicacion del derecho,
Madrid, Universidad Carlos 1l - Boletin Oficial del Estado, 19-35.

De Lucas, Javier (1992), «;Para dejar de hablar de la tolerancia?», Doxa.
Cuadernos de Filosofia del Derecho, 11, 117-126.

DEe Lucas, Javier (2004), «La tolerancia en las sociedades multiculturales», en
José Maria Aguirre Oraa y José Martinez de Pison, Pluralismo y tolerancia. La
sociedad liberal en la encrucijada, Logrofio, La Perla Ediciones, 105-134.

DE Lucas, Javier (2011), «Principis de gestio democratica de la diversitat
cultural: la pluralitat religiosa», Dialegs, 53, 51-66.

De Lucas, Javier, VIDAL, Ernesto y ANON RoIG, Maria José (1993), «Una
alternativa aparente: desobediencia o respeto a la conciencia», en Gregorio Peces-Barba
(ed.), Ley y conciencia. Moral legalizada y moral critica en la aplicacion del derecho,
Madrid, Universidad Carlos 1l - Boletin Oficial del Estado, 91-123.

DEeBET, Anne (2004), «Signes religieux et jurisprudence européenne», Archives
de philosophie du droit, 48, 221-247.

DEBRAY, Régis (2005), «Le catholicisme romain a toujours été la pointe de
I’intervention médiatique», Libération, 14/04/2005.

DeNT, Nicholas (1988), «Rousseau and respect for others», en Susan Mendus,
Justifying toleration, Cambridge, Cambridge University Press, 115-135.

Diaz-SALAZAR, Rafael (1990), «Politica y religibn en la Espafa
contemporanea», Revista Espafiola de Investigaciones Socioldgicas, 52, 65-85.

DiAz-SALAZAR, Rafael (2007), Democracia laica y religion publica, Madrid,
Santillana.

DiAz-SALAZAR, Rafael (2008), «Laicismos europeos y nuevos debates sobre la
laicidad», Revista Internacional de Filosofia Politica, 31, 65-84.

DiDErOT, Denis ([1765]2011), «Intolérance», en AAVV, Encyclopédie
(dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers), http://alembert.fr/,
consultado el 01/07/2013.

Dicoix, Marie (2008), «Scandinavie. Le concept nordique d’égalité entre
différentiation et universalisme», en Virginie Descoutures (ed.), Mariages et
homosexualités dans le monde, Paris, Autrement, 18-33.

Dicoix, Marie y FesTy, Patrick (2004), Same-sex couples, same-sex
partnerships and homosexual marriages. A focus on cross-national differentials, Paris,
Institut National d’Etudes Démographiques.

DoBBELAERE, Karel ([1981]1994), Secularizacion: Un  concepto
multidimensional, México, Universidad Iberoamericana.

206



DoBBELAERE, Karel (1999), «Towards an Integrated Perspective of the
Processes Related to the Descriptive Concept of Secularization», Sociology of Religion,
60, 3, 229-247.

DoBBELAERE, Karel (2006), «Bryan Wilson’s Contribution to the Study of
Secularization», Social Compass, 53, 2, 141-146.

DoBBELAERE, Karel (2009), «China Challenges Secularization Theory», Social
Compass, 56, 3, 362-370.

DurRHAM, W. Cole Jr (1994), «Bases para un estudio comparativo sobre
libertad religiosa», Anuario de Derecho Eclesiastico del Estado, 10, 465-488.

DurHAM, W. Cole Jr y SMITH, Robert T. (2010), «Religion and the State in the
United States at the Turn of the Twenty-first Century», en Silvio Ferrari y Rinaldo
Cristofori (ed.), Law and religion in the 21st century, Londres, Ashgate, 79-110.

DURKHEIM, Emile ([1912]2008), Les formes élémentaires de la vie religieuse,
Paris, Presses Universitaires de France.

DwoORKIN, Ronald (1981a), «What is equality? Part 1: Equality of welfare»,
Philosophy and Public Affairs, 10, 3, 185-246.

DwORKIN, Ronald (1981b), «What is equality? Part 2: Equality of resources»,
Philosophy and Public Affairs, 10, 4, 283-345.

DwoRKIN, Ronald (1982), «Why Liberals Should Believe in Equality», The
New York Review of Books, 30, 1, 32-34.

EISENSTADT, Shmuel (2004), «La modernité multiple comme défi a la
sociologie», La Découverte, 24, 189-204.

ERASMO DE ROTTERDAM ([1516]2007), Educacion del principe cristiano,
Madrid, Tecnos.

EsQuIVEL, Juan Cruz (2008), «Laicidad, secularizacion y cultura politica: las
encrucijadas de las politicas publicas en Argentina», Laicidad y libertades, 8, 69-102.

ESQUIVEL, Juan Cruz (2010), «Zonceras en el debate sobre matrimonio
igualitario», Argentina Laica, <www.argentinalaica.org>, consultado el 01/07/2013.

FATIN-ROUGE STEFANINI, Marthe y PHILIPPE, Xavier (2011), «Commentaire de
la décision du Conseil constitutionnel du 7 octobre 2010, n° 2010-613 DC, Loi
interdisant la dissimulation du visage dans I’espace public, Journal officiel du 12
octobre 2010, p. 18345», Revue francaise de droit constitutionnel, 87, 3, 547-6309.

FERNANDEZ-CORONADO GONZzALEZ, Ana (2006), «La evolucion juridica del
sistema matrimonial espafiol desde la Constitucion de 1978 a la admision del
matrimonio homosexual», Foro, 3, 93-112.

FESTY, Patrick (2006), «Legal recognition of same-sex couples in Europe»,
Populations, 61, 417-463.

FINNIS, John Mitchell (1980), Natural law and natural rights, Oxford,
Clarendon Press.

207



FITZGERALD, Timothy ([2000]2010), La ideologia de los estudios religiosos,
Madrid, Minimo Transito - Antonio Machado Libros.

FLAUSS, Jean-Francois (2004), «Laicité et Convention européenne des droits de
I’homme», Revue de droit public, 2, 317-329.

FLORES D’ARCAIS, Paolo (2008), «Onze theses contre Habermas», Le Débat,
numero 5, pp. 16-26.

FLORES D’ARCAIS, Paolo (2009), «La insostenible distincion de Habermas»,
Claves de razon practica, 7, 10-21.

FOYER, Jean (2004), «La genése de la loi de séparation», Archives de
philosophie du droit, 48, 75-83.

FRESTON, Paul (2010), «As duas transi¢oes futuras: catélicos, protestantes e
sociedade na América Latina», Ciencias Sociales y Religion, 12, 13-30.

GARCIA INDA, Andrés (2001), Materiales para una reflexién sobre los
derechos colectivos, Madrid, Dykinson.

GARCIA INDA, Andrés (2008), «Sobre la laicidad», en AAVV, Entre la €tica, la
politica y el derecho. Estudios en homenaje al profesor Gregorio Peces-Barba, Madrid,
Dykinson, 581-601.

GARGARELLA, Roberto (1999), «Las teorias de la justicia después de Rawls»,
Barcelona, Paidos.

GARZON VALDES, Ernesto (1992), «“No pongas tus sucias manos sobre
Mozart”. Algunas consideraciones sobre el concepto de tolerancia», Claves de razon
practica, 19, 16-22.

GAUCHET, Marcel (2003), La religion en la democracia, Barcelona, EI Cobre
Ediciones.

GEORGE, Robert (1993), Making men moral: Public liberties and civil
moralities, Oxford, Clarendon Press.

GEORGE, Robert (2009), Entre el derecho y la moral, Cizur Menor, Aranzadi.

GINER, Salvador (1996), «Sociedad Civil», en Elias Diaz y Alfonso Ruiz
Miguel (ed.), Filosofia politica Il. Teoria del Estado, Madrid, Trotta, 117-145.

GLENDINNING, Tony y BRUCE, Steve (2006), «New ways of believing or
belonging: is religion giving way to spirituality?», British Journal of Sociology, 57, 3,
399-414.

GOLDBERG, Steven (2011), «The Coming Demise of the Crucifix», Rutgers
Journal of Law and Religion, 12, 277-294.

GREENAWALT, Kent (2009a), Religion and the Constitution. Volume 1: Free
exercise and fairness, Princeton, Princeton University Press.

GREENAWALT, Kent (2009b), Religion and the Constitution. Volume II:
Establishment and fairness, Princeton, Princeton University Press.

208



GRiLLO, Ralph (2009), «Cultural Diversity and the Law: Challenge and
Accommodation», Max Planck Institute for the Study of Religious and Ethnic Diversity
- Working papers, 14.

GRroclo, Hugo ([1627]2005), Traité de la vérité de la religion chrétienne,
Project Gutenberg, <www.gutenberg.org>, consultado el 01/07/2013.

GRoclI0, Hugo ([1751]2005), Traité du pouvoir du magistrat politique sur les
choses sacrees, Project Gutenberg, <www.gutenberg.org>, consultado el 01/07/2013.

GUNN, T. Jeremy (2004), «Religious Freedom and Laicité: a Comparison of
United States and France», Brigham Young University Law Review, Summer, 419-506.

HAARSCHER, Guy (2005), La laicité, Paris, Presses Universitaires de France.

HABERMAS, Jirgen (1978), L’espace public. Archéologie de la publicité
comme dimension constitutive de la société bourgeoise, Paris, Payot.

HABERMAS, Jirgen (1992), «“L'espace public”, 30 ans apres», Quaderni, 18,
161-191.

HABERMAS, Jurgen (1994), «Derechos humanos y soberania popular: las
concepciones liberal y republicana», Derechos y Libertades, 2, 3, 215-230.

HABERMAS, Jurgen (1999), La inclusion del otro, Barcelona, Paidos.

HABERMAS, Jurgen (2000), «Concepciones de la modernidad. Una mirada
retrospectiva a dos tradiciones», en Jurgen Habermas, La constelacion posnacional,
Barcelona, Paidos, 169-198.

HABERMAS, Jirgen (2006), «Religion in the public sphere», European Journal
of Philosophy, 14, 1, 1-25.

HABERMAS, Jirgen (2008), «La voz publica de la religion», Claves de razén
practica, 180, 4-6.

HABERMAS, Jurgen (2009a), «;Qué significa una sociedad postsecular? Una
discusion sobre el Islam en Europa», en Jirgen Habermas, jAy Europa!, Madrid, Trotta,
64-80.

HABERMAS, Jlirgen (2009b), «Repetita iuvant», Claves de razon practica, 190,
7-10.

HABERMAS, Jirgen (2011a), «“The Political”: The Rational Meaning of a
Questionable Inheritance of Political Theology», en Eduardo Mendieta y Jonathan
VanAntwerpen (eds.), The power of religion in the public sphere, Nueva York,
Columbia University Press, 15-33.

HABERMAS, Jirgen (2011b), «Lo politico: el sentido racional de una
cuestionable herencia de la teologia politica», en Eduardo Mendieta y Jonathan
VanAntwerpen (ed.), El poder de la religion en la esfera publica, Madrid, Trotta, 23-
38.

HABERMAS, Jurgen, TAYLOR, Charles y CALHOUN, Craig (2011), «Dialogue:
Jurgen Habermas and Charles Taylor», en Eduardo Mendieta y Jonathan VanAntwerpen

209



(ed.), The power of religion in the public sphere, New York, Columbia University
Press, 60-609.

HAaMILTON, Malcolm (1995), The sociology of religion, Londres, Routledge.

Hamul SUTTON, Alicia (2005), «Respuestas religiosas latinoamericanas a los
ajustes socio-culturales de la globalizacion», Confines, 1, 2, 35-43.

HELD, David (1997), La democracia y el orden global. Del estado moderno al
gobierno cosmopolita, Barcelona, Paidos.

HERBRAND, Cathy (2008), «Belgique. Les mutations du mariage et de la
parenté », en Virginie Descoutures (ed.), Mariages et homosexualités dans le monde,
Paris, Autrement, 34-43.

HERVIEU-LEGER, Daniele (2001), «Pour une sociologie des ‘“modernités
religieuses multiples”: une autre approche de la “religion invisible” des sociétés
européennes», Social Compass, 50, 3, 287-295.

HERVIEU-LEGER, Daniéle (2005), La religion, hilo de la memoria, Madrid,
Herder.

HERVIEU-LEGER, Daniéle y WILLAIME, Jean-Paul (2001), Sociologies et
religions. Approches classiques, Paris, Presses Universitaires de France.

HiLL, B. Jessie (2010), «Of Christmas trees and Corpus Christi: Ceremonial
deism and change in meaning over time», Duke Law Journal, 59, 4, 705-770.

HUNTER, lan (2011), «Libertad religiosa y coaccion racional. Thomasius y
Locke sobre la tolerancia», en Maria José Villaverde Rico y John Christian Laursen
(ed.), Forjadores de la tolerancia, Madrid, Tecnos, 116-140.

IANNACCONE, Laurence, FINKE, Roger Y STARK, Rodney (1997),
«Deregulating religion: the economics of church and state», Economic Inquiriy, XXXV,
350-364.

IANNACCONE, Laurence, STARK, Rodney y FINKE, Roger (1998), «Rationality
and the “religious mind”’», Economic Inquiriy, XXXVI, 373-389.

IDRISS, Mohammad Mazher (2006), «The defeat of Shabina Begum in the
House of Lords», Liverpool Law Review, 27, 417-436.

INNERARITY, Daniel (2006), El nuevo espacio publico, Madrid, Espasa Calpe.

IRELAND, Rowan (1998), «A Pentecostal Latin America?», The way, 38, 4,
209-220.

IRELAND, Rowan (1999), «Popular religions and the building of democracy in
Latin America: saving the Tocquevillian parallel», Journal of Inter-American Studies
and World Affairs, 41, 4, 111-136.

ISAMBERT, Frangois-André (1986), «Le “Désenchantement du Monde” : non
sens ou renouveau du sens», Archives des sciences sociales des religions, 61, 1, 83-103.

ISHAY, Micheline R. (2008), The history of human rights, Berkeley, University
of California Press.

210



JELEN, Ted G. (1998), «In Defense of Religious Minimalism», en Mary Segers
y Ted G. Jelen, Wall of separation? Debating the public role of religion, Nueva York,
Rowman and Littlefield Publishers, 3-52.

JoppPKE, Christian (2010), Veil. Mirror of identity, Londres, Polity Press.

KAMEN, Henry (1987), Nacimiento y desarrollo de la tolerancia en la Europa
moderna, Madrid, Alianza.

KEPEL, Gilles ([1991]2005), La revancha de dios, Madrid, Alianza.

KIENZLER, Klaus (2000), El fundamentalismo religioso, Madrid, Alianza.

Kousl, Geneviéve (2004), «Vers une déconstruction du principe de laicité ?»,
Revue de droit public, 120, 325-329.

Kymricka, Will (1991). Liberalism, Community and Culture, Oxford,
Clarendon Press.

KymLickA, Will (1996), Ciudadania multicultural, Barcelona, Paidds.

KymLicka, Will (2007), Multicultural odysseys, Oxford, Oxford University
Press.

KymLIckA, Will (2011), «Multicultural citizenship within multinational
states», Ethnicities, 11, 3, 281-302.

LAMBERT, Yves (1986), «Un paradigme inspiré de Weber. Pour contribuer a
renouveler le débat sur la sécularisation», Archives des Sciences Sociales de Religions,
61, 153-165.

LAMBERT, Yves (1999), «Religion in Modernity as a New Axial Age:
Secularization or New Religious Forms?», Sociology of Religion, 60, 3, 303-333.

LAMBERT, Yves (2004), «Des changements dans I’évolution religieuse de
I’Europe et de la Russie», Revue Francaise de Sociologie, 45, 2, 307-338.

Le TOURNEAU, Dominique (2000), L église et | 'Etat en France, Paris, Presses
Universitaires de France.

LERNER, Natan (2011), «Group rights and legal pluralism», Emory
International Law Review, 25, 829-851.

LEvY, Leonard W. (1994), The establishment clause, USA, The University of
North Carolina Press.

Lewis, Fréderick (2010), «Symbolic Conflict and the First Amendment: US
Supreme Court Adjudication of the Expression of Condensation Symbols», Semiot Law,
23, 207-220.

LiDA, Miranda (2007), «La Iglesia Catolica en las mas recientes historiografias
de México y Argentina: religion, modernidad y secularizacion», Historia Mexicana, 56,
4, 1393-1426.

LiLLa, Mark (2003), «What Is Counter-Enlightment?», Transactions of the
American Philosphical Society, 93, 5, 1-11.

LiLLA, Mark (2008), «La politica de Dios», Claves de razon préctica, 180, 14-
21.

211



LiLLA, Mark (2010), «Religion, politica y el occidente moderno», Claves de
razon practica, 201, 24-29.

LocKE, John ([1663-1664]1999), «Essays on the Law of Nature», en John
Locke, Political essays, Cambridge, Cambridge University Press, 79-133.

LockE, John ([1667]1999), «An Essay on Toleration», en John Locke,
Political essays, Cambridge, Cambridge University Press, 79-133.

LockE, John ([1689]1998), A letter concerning toleration, Pennsylvania,
Pennsylvania State University.

LockE, John ([1690]1998), Second essay: An essay concerning the true
original extent and end of civil government, Pennsylvania, Pennsylvania State
University.

LoPeEz CALERA, Nicoléds (2002), «EI Concepto de Derechos Colectivos», en
Manuel Calvo Garcia (ed.), Identidades culturales y derechos humanos, Madrid,
Dykinson, 49-79.

LorPez CALERA, Nicolas (2000), ¢Hay derechos colectivos?: Individualidad y
socialidad en la teoria de los derechos, Barcelona, Ariel.

LUCKMANN, Thomas (1967), Invisible religion, USA, MacMillan.

LUCKMANN, Thomas (2003), «Transformations of Religion and Morality in
Modern Europe», Social Compass, 50, 3, 275-285.

LUCKMANN, Thomas (2008), «Reflexiones sobre religién y moralidad», en
Eduardo Bericat Alastuey (ed.), EI fendbmeno religioso. Presencia de la religiéon y de la
religiosidad en las sociedades avanzadas, Sevilla, Centro de Estudios Andaluces, 15-
26.

MACEY, Marie (2009), Multiculturalism, religion and women, Londres,
Palgrave.

MALLIMACI, Fortunato (2010), «El rol de la jerarquia catdlica durante la
discusion de la ley de matrimonio. Entrevista de Néstor Leone», Argentina Laica,
<www.argentinalaica.org>, consultado el 02/07/2013.

MALLIMACI, Fortunato, DONATELLO, Miguel Angel y CuccHETTI, Humberto
Horacio (2006), «Religion y politica: discursos sobre el trabajo en la Argentina del siglo
XX», Estudios Socioldgicos, XXIV, 71, 423-449.

MARDONES, José Maria (1996), «De la secularizacion a la
desinstitucionalizacion religiosa», Politica y Sociedad, 22, 123-135.

MARSHALL, Thomas ([1950]1983), «Citizenship and Social Class», en David
Held (ed.), States and societies, Londres, Open University, 249-260.

MARTIN, David ([1978]1993), A general theory of secularization, Gregg
Revivals, Aldershots.

MARTINEZ DE PISON, José (2000), «El derecho a la libertad religiosa en la
historia constitucional espafiola», Derechos y Libertades, 8, 325-391.

212



MARTINEZ DE PISON, José (2001), Tolerancia y derechos fundamentales,
Madrid, Tecnos.

MARTINEZ DE PISON, José (2004), Tolerancia y derechos fundamentales, en
José Maria Aguirre Orda y José Martinez de Pison (ed.), Pluralismo y tolerancia. La
sociedad liberal en la encrucijada, Logrofio, La Perla Ediciones, 135-160.

MARTIN-RETORTILLO BAQUER, Lorenzo (2010), «Simbolos religiosos en actos
y espacios publicos», El Cronista del Estado social y democratico de derecho, 16, 54-
71.

MARX, Karl ([1843]2004), La question juive, Chicuoutimi, Bibliotheque P.-E.
Boulet de I’Université de Québec, <http://bibliotheque.uqgac.uquebec.ca/index.htm>,
consultado el 01/07/2013.

MARX, Karl y ENGELS, Friedrich ([varias fechas]2004), Sur la religion. Textes
choisis, Chicuoutimi, Bibliotheque P.-E. Boulet de [1’Universit¢ de Québec,
<http://bibliotheque.ugac.uquebec.ca/index.htm>, consultado el 01/07/2013.

Masci, David (2009), «A Contentious Debate: Same-Sex Marriage in the
U.S.», Pew Research Center’s Forum on Religion and Public Life, <www.pewforum>,
consultado el 01/07/2013.

Mascl, David, LozANO-BIELAT, Hope, RALSTON, Michelle y PODREBARAC,
Elizabeth (2009), «Gay Marriage around the World», Pew Research Center’s Forum on
Religion and Public Life<www.pewforum>, consultado el 01/07/2013.

McGoLDRICK, Dominic (2006), Human rights and religion: The Islamic
headscarf debate in Europe, Oregon, Hart Publishing.

MENDIETA, Eduardo (2002), «Sociologia y religion», en Francisco Diez de
Velasco y Francisco Garcia Bazan (ed.), El estudio de la religion, Madrid, Trotta, pp.
109-119.

MERRILL, Roberto (2011), «Comment un Etat libéral peut-il étre a la fois
neutre et paternaliste ?», Raisons politiques, 44, 15-40.

MILL, John Stuart ([1859]1991), Sobre la libertad, Madrid, Espasa Calpe.

MiLL, John Stuart ([1874]1986), Sobre la utilidad social de la religién,
Madrid, Alianza.

MiNnow, Martha (2007a), «Religion and the burden of proof: Posner’s
economics and pragmatism in Metzl v. Leininger», Harvard Law Review, 120, 1175-
1186.

Minow, Martha (2007b), «Should Religious Groups be Exempt from Civil
Rights Laws?», Harvard Law School Public Law Research Paper, 07, 09, 1-609.

Moboob, Tarig (2008), «Multiculturalism and groups», Social and Legal
Studies, 17, 549-553.

MobooD, Tariqg (2009), «Moderate Secularism and Multiculturalism», Politics,
29-1, 71-76.

213



Mobpoob, Tariq (2010a), «Moderate Secularism, Religion as Identity and
Respect for Religion», The Political Quarterly, 81, 1, 1-14.

MobooD, Tariq (2010b), «Muslims, religious equality and secularism», en
Geoffrey Brahm Levey y Tarig Modood (ed.), Secularism, religion and multicultural
citizenship, Cambridge, Cambridge University Press, 164-185.

MOoENS, Gabriél A. (2004), «The Menace of Neutrality in Religion», Brigham
Young University Law Review, Summer, 535-574.

MoNsMA, Stephen V. (1995), Positive neutrality: Letting religious freedom
ring, Grand Rapids, Baker Books.

MULLER, Christoph (1982), «Reflexiones criticas en torno a las relaciones entre
la religion y el Estado», Revista de Estudios Politicos, 30, 41-80.

MuRPHY, Michael (2012), Multiculturalism. A critical introduction, Nueva
York, Routledge.

NAIR, Sami (2010), «La Europa mestiza», Claves de razon practica, 205, 46-
53.

NAVARRO FLORIA, Juan G. (2005), «Algunas cuestiones actuales de Derecho
Eclesiastico argentino», Anuario de Derecho Eclesiastico del Estado, 21, 301-323.

NAVARRO FLORIA, Juan G. (2011), «Presente y desafios del derecho
eclesiastico en la Argentina», Revista General de Derecho Candnico y Derecho
Eclesiastico del Estado, 27.

NussBAUM, Martha C. (2009), Liberty of conscience. In defense of America’s
traditions of religious equality, Nueva York, Basic Books.

NussBAuM, Martha C. (2011a), «Libertad de conciencia: el ataque a la
igualdad de respeto», en Martha C. Nussbaum, Libertad de conciencia: El ataque a la
igualdad de respeto, Barcelona, Katz - Centro de Cultura Contemporéanea de Barcelona,
9-62.

NussBAUM, Martha C. (2011b), «“Vivir en democracia implica respetar el
derecho de las personas a elegir estilos de vida con los que no estoy de acuerdo”.
Entrevista de Daniel Gamper Sachse», en Martha C. Nussbaum, Libertad de
conciencia: El ataque a la igualdad de respeto, Barcelona, Katz - Centro de Cultura
Contemporanea de Barcelona, 63-96.

O’LEARY, Joseph S. (2010), «La théologie catholique face au mariage
homosexuel», Cités, 44, 27-43.

PECES-BARBA, Gregorio (1988-1989), «Desobediencia civil y objecion de
conciencia», Anuario de Derechos Humanos, 5, 159-176.

PECES-BARBA, Gregorio (1993a), Derecho y derechos fundamentales, Madrid,
Centro de Estudios Constitucionales.

PECES-BARBA, Gregorio (1993b), «Introduccién», en Gregorio Peces-Barba
(ed.), Ley y conciencia. Moral legalizada y moral critica en la aplicacion del derecho,
Madrid, Universidad Carlos I1I - Boletin Oficial del Estado, 9-17.

214



PECES-BARBA, Gregorio (1996), «Etica, poder y derecho. Reflexiones ante el
fin de siglo», en AAVV, Valores, derechos y Estado a fines del siglo XX, Madrid,
Dykinson - Universidad Carlos 111, 253-363.

PECES-BARBA, Gregorio (2006), «EI perfil del ciudadano», EI Pais,
21/10/2006.

PENA-RuUIZ, Henri (2008), «Los retos del laicismo y su futuro», Revista
Internacional de Filosofia Politica, 31, 199-218.

PENA-RuUIZ, Henri y TEJEDOR DE LA IGLESIA, César (2009), Antologia laica. 66
textos comentados para comprender el laicismo, Salamanca, Universidad de
Salamanca.

PERRY, Michael (2009), USA: «Religion as a Basis of Lawmaking?», Archives
des Sciences Sociales de Religions, 146.

PICHARDO GALAN, José Ignacio (2008), «Espagne. Le mariage homosexuel au
pays de la famille», en Virginie Descoutures (ed.), Mariages et homosexualités dans le
monde, Paris, Autrement, 62-71.

POULAT, Emile (1987), Liberté, laicité. La guerre des deux France et le
principe de la modernité, Paris, Editions du Cerf.

PoULAT, Emile (2003), Notre laicité publique, Paris, Berg International.

PRIETO SANCHIS, Luis (1993), «Insumision y libertad de conciencia», en
Gregorio Peces-Barba (ed.), Ley y conciencia. Moral legalizada y moral critica en la
aplicacion del derecho, Madrid, Universidad Carlos Ill - Boletin Oficial del Estado,
127-142.

RAMADAN, Tarig (2011), Mi vision del islam occidental, Barcelona, Kairos.

RATZINGER, Joseph (2005), Europa en la crisis de las culturas, Conferencia
pronunciada en Subiaco el 01/04/2005, <www.zenit.org>, consultado el 01/07/2013.

RATZINGER, Joseph (2006), Rencontre avec les représentants du monde des
sciences a [’'Université de Ratisbonne, <www.vatican.va>, consultado el 01/07/2013.

RATZINGER, Joseph (2010), Lumiére du monde: Le pape, | église et les signes
des temps. Entretien avec Peter Seewald, Bayard, Montrouge.

RAULT, Wilfred (2007a), «Nouvelles formes d’union, nouveaux rituels»,
Informations sociales, 144, 86-94.

RAULT, Wilfred (2007b), «Entre droit et symbole. Les usages sociaux du Pacte
Civil de Solidarité», Revue Francaise de Sociologie, 48, 555-586.

RAULT, Wilfred (2008), «Ce que le PACS fait au mariage gai et lesbien», en
Virginie Descoutures (ed.), Mariages et homosexualités dans le monde, Paris,
Autrement, 117-125.

RAwLs, John ([1971]1985), A theory of justice, Massachusetts, Harvard
University Press.

RAawLs, John (1979), Teoria de la justicia, Meéxico, Fondo de Cultura
Econdmica.

215



RAwLs, John (1993), Political liberalism, Nueva York, Columbia University
Press.

RAwLS, John (2002), The law of peoples / the idea of public reason revisited,
Cambridge, Harvard University Press.

RomiLLY ([1765]2011), «Tolérance», en AAVV, Encyclopédie (dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des meétiers), <http://alembert.fr/>, consultado el
01/07/2013.

ROUSSEAU, Jean-Jacques ([1762]1985), Du contrat social, Paris, Gallimard.

SAYAH, Jamil (2006), «La laicité réaffirmée: la loi du 15 mars 2004», Revue de
droit public, 4, 915-950.

ScotT, Joan Wallach (2007), The politics of the veil, Princeton, Princeton
University Press.

SEGERS, Mary C. (1998), «In Defense of Religious Freedom», en Mary C.
Segers y Ted G. Jelen, Wall of separation? Debating the public role of religion, Nueva
York, Rowman and Littlefield Publishers, 53-114.

SIMONUTTI, Luisa (2011), «Obsesion con la verdad: paradojas de Pierre
Bayle», en Maria José Villaverde Rico y John Christian Laursen (ed.), Forjadores de la
tolerancia, Madrid, Tecnos, 141-163.

SPINOzA, Benedictus de ([1670]1986), Tratado teoldgico-politico, Alianza,
Madrid.

STARK, Rodney (1999), «Secularization RIP», Sociology of Religion, 60, 3,
249-273.

TAHON, Marie-Blanche (2005), «Mariage homosexuel, bimaternité et égalité:
la loi québecoise instituant I’union civile», Recherches familiales, 2, 115-120.

TAYLOR, Charles (2007), A secular age, Cambridge, The Belknap Press of
Harvard.

TAYLOR, Charles (2011a), «Por qué necesitamos una redefinicion radical del
secularismo», en Eduardo Mendieta y Jonathan VanAntwerpen (ed.), El poder de la
religion en la esfera pablica, Madrid, Trotta, 39-60.

TAYLOR, Charles (2011b), «Why we Need a Radical Redefinition of
Secularism», en Eduardo Mendieta y Jonathan VanAntwerpen (ed.), The power of
religion in the public sphere, New York, Columbia University Press, 34-59.

TAYLOR, Charles (2011c), «Religion is not the problem», Commonweal,
25/02/2011.

TAYLOR, Charles y MACLURE, Jocelyn (2010), Laicité et liberté de conscience,
Paris, La Découverte.

THOMASIUS, Christian ([1705]1994), Fundamentos de derecho natural y de
gentes, Madrid, Tecnos.

216



TIRAPU MARTINEZ, Daniel (2005), «Perplejidades y contradicciones del
pretendido matrimonio homosexual», Revista General de Derecho Candnico y Derecho
Eclesiastico del Estado, 8.

TIRAPU MARTINEZ, Daniel (2011), «La cuestion no cerrada del matrimonio
homosexual», Revista General de Derecho Canonico y Derecho Eclesiastico del
Estado, 26.

TOURAINE, Alain (2008), «La relacién entre religion y politica en el desarrollo
de la sociedad contemporanea», en Eduardo Bericat Alastuey (ed.), ElI fendmeno
religioso. Presencia de la religion y de la religiosidad en las sociedades avanzadas,
Centro de Estudios Andaluces, Sevilla, 97-104.

VERDROSS, Alfred (1963), Derecho internacional publico, Madrid, Aguilar.

VILLAVERDE RicO, Maria José (2011), «Intolerancia, coaccion y fanatismo en
un apostol de la tolerancia: Rousseau», en Maria José Villaverde Rico y John Christian
Laursen (ed.), Forjadores de la tolerancia, Madrid, Tecnos, 241-266.

VIOLA, Francesco (2005), «Laicidad de las instituciones, sociedad multicultural
y religiones», Revista Persona y Derecho, 53, 81-112.

VOLTAIRE ([1763]1989), Traité sur la tolérance, Paris, Flammarion.

VOVYE, Liliane (1999), «Secularization in a Context of Advanced Modernity»,
Sociology of Religion, 60, 3, 275-288.

WAALDIK, Kees (2004), «Others may follow: the introduction of marriage,
quasi-marriage, and semi-marriage for same-sex couples in European countries», New
England Law Review, 38, 3, 569-590.

WAALDIK, Kees (2005), More or less together: Levels of legal consequences
of marriage, cohabitation and registered partnership for different-sex and same-sex
partners, Paris, Institut d’Etudes Démographiques.

WALDRON, Jeremy (1988), «Locke: toleration and the rationality of
persecution», en Susan Mendus (ed.), Justifying toleration, Cambridge, Cambridge
University Press, 61-86.

WALZER, Michael (2010), Pensar politicamente, Madrid, Paidos.

WEBER, Max ([1904]1958), The protestant ethic and the spirit of capitalism,
Nueva York, Charles Scribner’s sons.

WEBER, Max ([1922]1993), Economia y sociedad, Madrid, Fondo de Cultura
Econdmica.

WEBER, Max ([varias fechas]1996), Sociologie des religions. Textes réunis,
Paris, Gallimard.

WEEKS, Jeffrey (2008), «Royaume-Uni. Le partenariat civil, un compromis trés
british...» en Virginie Descoutures (ed.), Mariages et homosexualités dans le monde,
Paris, Autrement, 46-61.

217



WILLAIME, Jean-Paul (2005), «La loi de 1905 et la pratique d’une laicité de
reconnaissance sociale des religions», Archives des sciences sociales des religions, 129,
67-82.

WILSON, Bryan (1969), La religion en la sociedad, Barcelona, Labor.

YOUNG, Iris Marion (1990), Justice and the politics of difference, Princeton,
Princeton University Press.

ZAGREBELSKY, Gustavo (2010), Contra la ética de la verdad, Madrid, Trotta.

218



Referencias documentales

Informes

Commission de consultation sur les pratiques d’accommodement reliées au
différences culturelles (2008): Building the Future. A Time for Reconciliation,
http://www.accommodements-quebec.ca/documentation/rapports/rapport-final-integral-
en.pdf.

Commission de réflexion sur DI’application du principe de laicité dans la
République (2003): Rapport au Président  de la République,
http://www.ladocumentationfrancaise.fr/rapports-publics/034000725/.

Documentos institucionales

Alianza Cristiana de Iglesias Evangélicas de la Argentina (2003):
Homosexualidad: reafirmando valores evangélicos, www.aciera.org.

Alianza Cristiana de Iglesias Evangélicas de la Argentina (2009): Postura de
ACIERA respecto al matrimonio y la homosexualidad, www.aciera.org.

American Baptist Churches USA [lglesias Bautistas de los Estados Unidos]
(2009): Responses / Actions Pertaining to Homosexuality,
http://www.religiousinstitute.org/statement/american-baptist-churches-usa-
responsesactions-pertaining-to-homosexuality.

Church of England [Iglesia de Inglaterra] (2005): House of Bishops issues
pastoral statement on Civil Partnerships,
http://www.anglicancommunion.org/acns/digest/index.cfm?mode=entry&entry=867239
A9-2B34-BF81-CE46DEFAE18A5290.

Church of Scotland [lglesia de Escocia] (s/f): A challenge to unity: same-sex
relationships as  an issue in  theology and  human  sexuality,
http://www.churchofscotland.org.uk/__data/assets/pdf_file/0017/1772/challenge_to_uni
ty.pdf.

Church of the Province of Southern Africa [lglesia Anglicana de Sudéfrica]
(2005):  Statement from The Church of the Province of Southern Africa,
http://www.anglicancommunion.org/acns/news.cfm?mode=entry&entry=D10C7B92-
AD72-4104-5EE545BDF08FAGTA.

219



Comité Ejecutivo de la Conferencia Episcopal Espafiola (2004): En favor del
verdadero matrimonio,
http://www.conferenciaepiscopal.es/documentos/Conferencia/VerdaderoMatrimonio.ht
m.

Comité Ejecutivo de la Conferencia Episcopal Espafiola (2005): Acerca de la
objecién de conciencia ante una ley radicalmente injusta que corrompe la institucion
del matrimonio, http://www.conferenciaepiscopal.es/index.php/documentos-
ejecutivo/900-acerca-de-la-objecion-de-conciencia-ante-una-ley-radicalmente-injusta-
que-corrompe-la-institucion-del-matrimonio.html.

Conferencia Episcopal Argentina (2009): Declaracion sobre los proyectos de
ley de matrimonio homosexual,
http://www.aicaold.com.ar//index2.php?pag=ceaComisionEjecutiva091105.

Conferencia Episcopal Argentina (2010): Comunicado de prensa que insta al
Gobierno portefio a apelar el fallo que autoriza el matrimonio de personas del mismo
sexo, http://www.es.catholic.net/abogadoscatolicos/429/2805/.

Congregacion para la Doctrina de la Fe (2003): Consideraciones acerca de los
proyectos de reconocimiento legal de las uniones entre personas homosexuales,
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc
_20030731_homosexual-unions_sp.html.

Conseil National des Evangeliques de France [Consejo Nacional de los
Evangélicos de Francia] (s/f): Que croient les évangéliques ?, http://www.lecnef.org/ce-
quils-croient/51-que-croient-les-evangeliques-.

Conseil Permanent de la Conférence des Evéques de France [Consejo
Permanente de la Conferencia Episcopal de Francia] (1998): Le PACS : une loi inutile et
dangereuse, http://www.eglise.catholique.fr/conference-des-eveques-de-france/textes-
et-declarations/-le-pacs--une-loi-inutile-et-dangereuse-.html.

Conseil Permanent de la Conférence des Evéques de France [Consejo
Permanente de la Conferencia Episcopal de Francia] (2013): Déclaration publiée a
I'occasion de sa réunion mensuelle qui s'est tenue a Paris du 10 au 12 juin 2013 et suite
a “la loi créant un nouveau statut du mariage et de la filiation”,
http://www.eglise.catholique.fr/conference-des-eveques-de-france/textes-et-
declarations/communique-du-conseil-permanent-de-la-conference-des-eveques-de-
france-16668.html.

Den norske kirken [lglesia Luterana de Noruega] (2007): Appointment and
ordination in the Church of Norway of homosexuals living in partnership.
Consequences of the Doctrinal Commission's 2006 statement,
http://www.kirken.no/english/doc/engelsk/KMO7_vedtak_vigsl_homol_eng.pdf.

Diocese of New Westminster [Didcesis de New Westminster Iglesia Anglicana
de Canadd] (2002): New Westminster Synod and Bishop approve same-sex blessings,

220



http://www.anglicancommunion.org/acns/news.cfm?mode=entry&entry=FE1D63DF-
D68B-483C-E3B33DE67425A1A2.

Episcopal Church [Iglesia Episcopaliana] (2010): Standing Commission on
Liturgy and Music Response to 2009 Resolution CO056: Liturgies for Blessings,
http://www.episcopalchurch.org/notice/standing-commission-liturgy-and-music-
announces-task-group-leaders.

Evangelical Lutheran Church in America [Iglesia Luterana Evangélica de los
Estados Unidos] (2009): Social Statement: Human Sexuality: Gift and Trust,
http://www.elca.org/What-We-Believe/Social-1ssues/Social-Statements/JTF-Human-
Sexuality.aspx.

Evangelical Lutheran Church in America [lglesia Luterana Evangélica de los
Estados Unidos] (1996): Sexuality: Some Common Convictions,
http://www.elca.org/What-We-Believe/Social-Issues/Messages/Sexuality.aspx.

Evangelische Kirchen in Deutschland [lglesias Evangélicas de Alemania]
(1996): EKD supports blessing for homosexuals as part of pastoral care,
http://www.ekd.de/english/1709-3765.html.

Evangelische Kirchen in Deutschland [Iglesias Evangélicas de Alemania]
(2000):  "Improve the legal status of homosexual partnerships"”,
http://www.ekd.de/english/1691-2896.html.

Federacion Argentina de Iglesias Evangélicas (2010): La FAIE no adhiere ni
apoya la marcha ‘Un mensaje de los nifios: Queremos Mama y Papd’, www.faie.org.ar.

Federacion  Confraternidad Evangélica Pentecostal (2010): Masiva
concurrencia evangélica a la plaza de los dos Congresos, www.fecepinforma.com.ar.

Federacion de Entidades Religiosas Evangélicas de Espafia (2005):
Consideraciones sobre el proyecto de ley para la equiparacion de derechos de las
uniones matrimoniales entre personas del mismo Sexo,
http://www.ferede.org/pdf/noticiad2_2.pdf.

Fédération des Eglises Protestantes de Suisse [Federacion de Iglesias
Protestantes de Suiza] (2005): Couples du méme sexe. Loi sur le partenariat enregistre,
http://www.sek-feps.ch/fr/th-ologie-und-thique/couples-du-m-me-sexe/couples-du-m-
me-sexe.html.

Fédération Protestante de France [Federacion Protestante de Francia] (2002):
Eglise et homosexualité : dossier de travail — document de base,
http://www.protestants.org/index.php?id=31262.

Folkekirkens mellemkirkelige Rad [lglesia Luterana de Dinamarca] (s/f): Press
release. The Danish Government: Same-sex couples are to be able to marry in church,
http://www.interchurch.dk/fileadmin/interfiles/Arbejdsgruppe_Teologisk/Press_release
_same_sex_marriage_ KM.pdf .

Iglesia  Catdlica (1997): Catecismo de la Iglesia Catdlica,
http://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html.

221



Pontificio Consejo para la Familia (2000): Declaracion acerca de la
Resolucion del Parlamento Europeo del 16/3/2000 sobre equiparacion entre familia y
“uniones de hecho”, incluso homosexuales,
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/family/documents/rc_pc_family
_doc_20000317_declaration-homosexual-unions_sp.html.

Presbyterian Church [Iglesia Presbiteriana] (2010): Civil Unions and Marriage
Issues: Questions and Answers, http://www.pcusa.org/news/2010/7/14/civil-union-and-
marriage-issues-questions-and-answ/.

Presbyterian Church [Iglesia Presbiteriana] (s/f): Family Paper Approved:
Assembly also Adopts Call Affirming Civil Rights of Same-Sex Couples,
http://apps.pcusa.org/ga216/news/ga04112.htm.

Protestanse Kerk [lglesia Protestante Unida de Holanda] (s/f): The Uniting
Protestant Churches in the Netherlands and homosexuality,
http://www.protestantchurch.nl/info.aspx?0=938&inc=info&rintNavld=938&page=164
9.

Suomen evankelis-luterilainen kirkko [Iglesia Luterana de Finlandia] (2010):
The General Synod approved guidelines on facing same-sex couples,
http://evl.fi/EVLUutiset.nsf/Documents/2109F3C0B61DD35EC22577DC003FFCAQ0?0
penDocument&lang=EN.

Svenska Kyrkan [Iglesia Luterana de Suecia] (s/f): Information on the decision
regarding same-sex marriages, http://www.svenskakyrkan.se/default.aspx?id=654599.

The Church of Jesus Christ of Later-day Saints [La Iglesia de Jesucristo de los
Santos de los Ultimos Dias] (1995): The family: A Proclamation to the World,
http://www.lds.org/Static%20Files/PDF/Manuals/TheFamily _AProclamationToTheWor
ld_35538_eng.pdf.

The Church of Jesus Christ of Later-day Saints [La Iglesia de Jesucristo de los
Santos  de los  Ultimos Dias] (2006): Same-Gender  Attraction,
http://www.mormonnewsroom.org/official-statement/same-gender-attraction.

United Methodist Church [Iglesia Metodista Unida] (2009): Council Rejects
Resolution on Same-Sex Marriages,
http://www.umc.org/site/apps/ninet/content3.aspx?c=IwL4KnN1LtH&b=2789393&ct=
6941643.

US Conference of Catholic Bishops (2003): US Catholic Bishops’
Administrative Committee Calls for Protection of Marriage,
http://www.uscch.org/issues-and-action/marriage-and-family/marriage/promotion-and-
defense-of-marriage/defense-of-marriage-in-the-news.cfm.

US Conference of Catholic Bishops (2006): Bishops’ Administrative
Committee Reaffirms Support  for Federal Marriage Amendment,
http://www.uscch.org/issues-and-action/marriage-and-family/marriage/promotion-and-
defense-of-marriage/defense-of-marriage-in-the-news.cfm.

222



Informaciones de prensa

Court Restudies Issue of Government-Sponsored Christmas Displays, The New
York Times (23/02/1989), http://www.nytimes.com/1989/02/23/us/court-restudies-issue-
of-government-sponsored-christmas-displays.html.

The Supreme Court; Religious Displays, The New York Times (04/07/1989),
http://www.nytimes.com/1989/07/04/us/the-supreme-court-religious-displays.html.

Justices Will Hear 2 Church-State Cases, The New York Times (13/10/2004),
http://www.nytimes.com/2004/10/13/politics/13commandments.html?_r=0.

L'ltalie condamnée pour la présence de crucifix dans les écoles, Le Monde
(03/11/2009), http://www.lemonde.fr/europe/article/2009/11/03/I-italie-condamnee-
pour-la-presence-de-crucifix-dans-les-ecoles_1262023 3214.html.

Burga . remous autour du projet d’interdiction, Libération (23/04/2010),
http://www.liberation.fr/politiques/2010/04/23/burga-remous-autour-du-projet-d-
interdiction_622400.

Lleida es ya la primera ciudad espariola que prohibe el “burka” en edificios
publicos, El Pais (28/05/2010),
http://sociedad.elpais.com/sociedad/2010/05/28/actualidad/1274997603_850215.html.

El Ayuntamiento de El Vendrell aprueba el veto al “burka” tras un crispado
pleno, El Pais (11/06/2010),
http://elpais.com/elpais/2010/06/11/actualidad/1276244229 850215.html.

Coin sera el primer municipio andaluz en prohibir el “burka”, El Pais
(13/06/2010), http://elpais.com/diario/2010/06/13/andalucia/1276381329 850215.html.

Barcelona prohibe el acceso a las instalaciones municipales con “burka”, El
Pais (14/06/2010),
http://elpais.com/elpais/2010/06/14/actualidad/1276503426_850215.html.

El veto al “burka” fracasa en Reus, El Pais (19/06/2010),
http://sociedad.elpais.com/sociedad/2010/06/18/actualidad/1276812004_850215.html.

Manresa limitard el uso del “burka” y Terrassa reclama una regulacion
oficial, El Pais (22/06/2010),
http://elpais.com/diario/2010/06/22/catalunya/1277168841 850215.html.

L'Hospitalet prohibe el velo integral en las instalaciones municipales, El Pais
(22/06/2010), http://elpais.com/elpais/2010/06/22/actualidad/1277194623_850215.html.

El Senado pide que se prohiba el “burka’ con los votos de PP, CiU y UPN, El
Mundo (23/06/2010),
http://www.elmundo.es/elmundo/2010/06/23/espana/1277284485.html.

Cunit prohibe el “burka” en instalaciones municipales, El Pais (28/06/2010),
http://sociedad.elpais.com/sociedad/2010/06/28/actualidad/1277676001_850215.html.

223



L'Assemblée vote I'interdiction du voile intégral, Libération (13/07/2010),
http://www.liberation.fr/politiques/2010/07/13/1-assemblee-vote-I-interdiction-du-voile-
integral_665955.

El Congreso rechaza que se prohiba el uso del “burka”, El Pais (20/07/2010),
http://sociedad.elpais.com/sociedad/2010/07/20/actualidad/1279576806_850215.html.

Martorell prohibe el uso del “burka” en edificios publicos, El Pais
(21/07/2010), http://elpais.com/elpais/2010/07/21/actualidad/1279700238_850215.html.

Un municipio de Madrid se suma al veto del “burka”, El Pais (27/07/2010),
http://elpais.com/diario/2010/07/27/sociedad/1280181605_850215.html.

Galapagar prohibe el “burka” en las dependencias municipales, El Pais
(27/07/2010), http://elpais.com/diario/2010/07/27/madrid/1280229854 850215.html.

Cervera acuerda prohibir el uso del velo integral islamico en los edificios
municipales, El Pais (30/07/2010),
http://elpais.com/elpais/2010/07/30/actualidad/1280477831 850215.html.

Le Parlement vote I'interdiction du voile intégral, Le Monde (14/09/2010),
http://www.lemonde.fr/politique/article/2010/09/14/le-parlement-vote-I-interdiction-du-
voile-integral_1411203_823448.html.

Les sages valident la loi sur la burga, Le Figaro (07/10/2010),
http://www.lefigaro.fr/flash-actu/2010/10/07/97001-20101007FILWWWO00662-burga-
le-conseil-constitutionnel-valide.php.

Conseil Constitutionnel - La loi interdisant le voile intégral validée par les
Sages, Le Point (07/10/2010), http://www.lepoint.fr/societe/conseil-constitutionnel-la-
loi-interdisant-le-voile-integral-validee-par-les-sages-07-10-2010-1246341_23.php.

La Cour européenne des droits de I'hnomme sauve le crucifix a I'école italienne,
Le Monde (20/03/2011), http://www.lemonde.fr/europe/article/2011/03/19/la-cour-
europeenne-des-droits-de-I-homme-sauve-le-crucifix-a-1-ecole-
italienne_1495560_3214.html.

Premiéres condamnations pour port du voile intégral en France, Le Monde
(22/09/2011), http://www.lemonde.fr/societe/article/2011/09/22/premieres-
condamnations-pour-port-du-voile-integral-en-france_1575819 3224.html.

Paginas web

Marriage equality in USA, http://www.marriageequality.org/.
Lambda Legal, http://www.lambdalegal.org/.

Traditional Values Coalition, http://www.traditionalvalues.org/.
Christian Voice, http://www.christianvoiceonline.com.
Christian Coalition, http://cc.org.

The Heritage Foundation, http://heritage.org

224



Pew Forum on Religion and Public Life, http://religions.pewforum.org/maps.

225



Indice

[ oo [0 Tod ol To ] o F USSP 1
Capitulo 1. Modernidad, Posmodernidad y religion..........cccccevveveeieiiene e 8
Las teorias de la secularizacion 8
La secularizacion en los padres de 1a SOCIOl0gia.........cccoeveveevieiievicie e 8

La teoria de la secularizacion a mediados del Siglo XX.......ccccooiiiiiniinenninnennnn. 12
Cuestionamientos y vigencia de las teorias de la secularizacion 15
Las dudas sobre el paradigma de la secularizacion ...............ccooueveverevesicsnsinennan, 15

El desafio de 1a POSMOUErNIAad. ..........cccuiirieieieie s 19
Reformulacion y validez del paradigma de la secularizacion ...............cccccevvuvnee. 25

A modo de Sintesis CONCEPLUAL ..........cceeveiieiicci e 35
Esfera publica, mundo privado 38
Tres ambitos diferenCiados.........coevvviiieiiiiiise s 38
Privatizacion religiosa y diferenciacion funcional ............ccccooeviiiinniniennineen, 44
Capitulo 2. La esfera publica y la construccion del principio de neutralidad estatal ..... 48
La pérdida del caracter obligatorio de la religion 48
De institucion obligatoria a asociacion privada..........c.ccceeevereiieierne e 49

La neutralidad religiosa del EStad0 ............ccecveveiieiicii e 53

Un debate contemporaneo: los simbolos religiosos en los establecimientos publicos59
Primer ejemplo: 105 EStad0s UNIdOS..........cceiveiiiiiiiiieie e 60
Segundo €JemMPlO: EUIOPA. ......oviieieiieiiesiesieeee ettt 64
CUESHIONES JENETAIES........eciveeie ettt 66
¢Puede y debe el Estado ser neutro en materia de religion? 68
La posicién liberal clasica sobre la neutralidad del Estado.............cccccoeeeiieiieennnne 69

La posicion republicana respecto de la neutralidad del Estado..............c.ccceeveeeee. 74

Una perspectiva critica sobre la neutralidad estatal.............c.ccccooviviiiiieiiciiene 76

Capitulo 3. La esfera publica no estatal: la insercidn del argumento religioso en el

AEDALE PUDIICO. ... e 84
Actores religiosos y debate publico 84
El caso de los matrimonios homosexuales 87

El matrimonio homosexual y la secularizacion del matrimonio ............c.c.cccevvenee 87
La estrategia de los grupos religiosos (1): la Iglesia Catolica.............cccceevrrrinnnen. 93
La estrategia de los grupos religiosos (I1): las iglesias protestantes....................... 96
La intervencion pablica de 10s grupos religiosos .........coccvvvereeienenienese s 100
Grupos religiosos, argumentos religiosos y deliberacion publica 102
Las intervenciones publicas y SUS argumentos ...........cc.ccverereneeierienieniesie s 102
La respuesta del liberalisSmo ortodoX0.........cccccvvveiiiiiiiiicie e 105
La respuesta repUBDIICANA ..........oveiiriiiiiiiiieee s 112
La respuesta del liberalismo moderado y del comunitarismo ............c.ccccevverueenne. 115
Una aproxXimacion PEISONAL...........cciiiiiiiieieieriesie et 120

Capitulo 4. EI mMuNdO Privado..........cccoeeiiiiiiiieieiee e 125

La construccion del mundo privado 125




La tolerancia de 10S diSIABNTES.......cc.eeuiiiiiiiie e
El nacimiento de la libertad religiosa ..........cccccovvvevieiiiic i
D0S €as0S ParadigmAtiCOS. .......cuiueiririerieiei et
La expansion de la libertad religiosa..........ccccceveeiieiieiieii e
Discusiones sobre el velo
El VElO €N 18S BSCUBIAS .....cvvevieieie s
ElLISIam en 1aS CallES .......ooveeiie e
El velo en las instancias iNnternacionales ...........ccccoevevininieninienene e
Las variantes de la libertad religiosa
Una lectura de la libertad religiosa en clave de igualdad .............ccccooeeevieieennnn
¢Exige la libertad religiosa reconocer derechos COleCtivos? ...........ccccevvrviiennnee
¢Exige la libertad religiosa reconocer excepciones a favor de las minorias?.......

AlGUNAS CONCIUSIONES .....cuveivieiiieie ettt ste ettt e et e be et e e steenesreesreenee s
BIDHOQIafia......ccviiicce s

Referencias doCUMENTAIES ........ccviiiieiii i
Informes
Documentos institucionales
Informaciones de prensa
Paginas web

1000 [Tor= TSRS

227

189

202

219
219
219
223
224



