
 1 

L’espressione brateis datas nell’epigrafia sacra in lingua osca1 

 

È generalmente riconosciuto che l’espressione osca brateis datas corrisponde ad un 

ringraziamento, riferendosi ad un beneficio che è stato concesso da una divinità. Questa 

formula è stata utilizzata in più di una decina di dediche religiose nella regione centrale 

del territorio di lingua osca tra il IV e il II secolo a.C. ed è esclusiva dell’ambito italico. 

Il presente contributo si soffermerà su tale espressione per sottolinearne le caratteristiche 

più rilevanti ed esaminarne in profondità l’uso come formula epigrafica. 

Per quanto riguarda il significato, l’espressione brateis datas viene generalmente tradotta 

come “per grazia data” o “per grazia ricevuta”, intendendo “grazia” come “favore”, il che 

vuol dire che il significato pragmatico dell’espressione in questione sarebbe “offro questo 

—non sappiamo l’oggetto di tale dono (forse l’iscrizione stessa?)— per il favore 

concessomi dalla divinità”2. 

Dal punto di vista etimologico, brateis deriva dalla stessa radice indoeuropea3 che in 

latino dà origine a grātia ed in greco dà origine a χάρις. Datas è il participio passato del 

verbo “dare”4.  

 

1. Distribuzione geografica e datazione della formula, aspetti paleografici e 

contestuali 

L’epigrafia religiosa in lingua osca si distingue per un gran numero di epigrafi destinate 

ad essere esposte pubblicamente nei santuari. Tali iscrizioni furono commissionate da 

priuati o da magistrati, tra cui molte iscrizioni che potremmo definire “evergetiche”, in 

quanto commemorano la costruzione di infrastrutture per i luoghi di culto5. Questo tipo 

di epigrafi possiede abbondanti equivalenti latini che testimoniano per l'eternità chi ha 

costruito un podio, una cisterna o qualsiasi altra infrastruttura6. 

Appare rimarchevole il fatto che questo tipo di informazioni non appaiano nelle iscrizioni 

che contengono l’espressione brateis datas. A differenza delle iscrizioni citate, infatti, 

questa serie epigrafica non mette in evidenza l’oggetto che viene dedicato, ma piuttosto 

chi è il dedicante e a quale divinità si rivolge; siamo quindi dinnanzi a due fenomeni 

comunicativi diversi. 

Le epigrafi che contengono la formula brateis datas sono le seguenti7: 

[tabella – fig. 1] 

 
1 Vorrei ringraziare gli organizzatori per l’invito a partecipare a questo convegno. Questa ricerca è stata 

finanziata grazie al contratto Ramón y Cajal (RYC2018-024089-I, Fondo Social Europeo / Agencia Estatal 

de Investigación). 
2 Sulla sintassi di brateis datas, vd. POCCETTI 2009, pp. 81-82; RIX 2000, p. 222; TIKKANEN 2011, p. 107. 
3 *gwrh2-t-, forse un tema in consonante, vd. UNTERMANN 2000, p. 150; RIX 2000, p. 210; ZAIR 2016, p. 

123. 
4 UNTERMANN 2000, p. 174. 
5 POCCETTI 2021, p. 444. 
6 NONNIS 2003. 
7 In questa tabella non ho incluso le due iscrizioni col termine bratom (IMIT Sulmo 3, Anxia 1), pure 

etimologicamente collegato a bratas, né IMIT Venafrum 1 (vd. ESTARÁN TOLOSA 2017), la Tabula Bantina 

(IMIT Bantia 1, che conserva in effetti la parola brateis; ma non la troviamo inserita nell’espressione che 

stiamo esaminando, bensì nella locuzione brateis aut cadeis amnud, riguardante a questioni di tipo legale), 

né il frammento di base di un donario del santuario di Punta Penna (IMIT Histonium 4, dove alcune 

ricostruzione di brateis datas partono da una -s, vd. LA REGINA 2008). 



 2 

Dalla tabella che raccoglie le attestazioni della formula brateis datas si può vedere che 

esistono 13 testimonianze di quest’espressione in un totale di circa 145 dediche in lingua 

osca. Nonostante si tratti di un numero ridotto di esempi, si tratta comunque della formula 

più frequente nell’epigrafia religiosa osca insieme a donom do e alle sue varianti, meglio 

conosciuta perché comune all'epigrafia latina8. Entrambe le formule non si escludono a 

vicenda e possono coesistere nella stessa iscrizione9. 

In termini di distribuzione, è bene notare che quest’espressione è documentata in tutta la 

regione centrale del territorio osco-parlante,10 escluso il Bruzio. 

[fig. 2 – mappa] 

Ad iniziare dalla regione del Bruzio, è significativo che non vi sono ancora state trovate 

dediche che rientrino nella tipologia dei testi contenenti brateis datas acennata nella 

tabella sopra, cioè, il nome del dedicante e il nome della divinità, elementi fondamentali 

di una dedica fatta col fine di ringraziare per un dono concesso.  

Cominciando dalla regione del Bruzio, è significativo che non vi sia ancora attestata 

alcuna dedica che presenti la struttura tipica dei testi con “brateis datas”: come si è 

indicato nella tavola della figura 1, il nome del dedicante e quello della divinità sono 

elementi fondamentali di una dedica realizzata in segno di ringraziamento per la 

concessione di un favore. Tuttavia, il registro epigrafico di questa regione include 

iscrizioni senza divinità11 o il dedicante12; commemorazioni di costruzioni di luoghi di 

culto13 o riferimenti a sacerdozi14. Resterebbe solo in dubbio il graffito su ceramica 

proveniente da Napoli, (h)ηρα(κλει) (?) βρα(?)15.  

È chiaro, pertanto, che ci troviamo dinnanzi ad un’idiosincrasia della consuetudine 

epigrafica che distingue i popoli più meridionali da quelli del centro della penisola, in 

particolare per quanto riguarda la comunicazione con la divinità. 

D’altro canto, appare conveniente indicare, per delimitare la presenza della formula 

brateis datas nel mondo italico, che l’espressione in questione non è stata documentata 

nemmeno nell’epigrafia umbra, come non lo è nessun’altra espressione simile che possa 

indicare lo scambio o il ringraziamento di un individuo nei confronti di un essere 

superiore. Sembra, invece, che la figura donom do e le sue varianti siano ben 

documentate. Se osserviamo con attenzione le quattordici dediche religiose umbre, 

possiamo notare che, come nel caso del Bruzio, nessuna di queste è conforme ai “canoni” 

 
8 Tredici occorrenze nell’epigrafia sabellica, vd. EULER 1982. 
9 Come si vede in IMIT Bouianum 41, Incerulae 4 e Saepinum 4. 
10 Con una presenza concentrata a Rossano di Vaglio in alfabeto greco più una a Paestum, e una maggiore 

diffusione territoriale di testimonianze in alfabeto nazionale. Le altre tre testimonianze furono scritte in 

alfabeto latino, anche se una di queste è stata oggetto di discussione: la tavoletta di Sulmona. Prosdocimi 

ha cercato di dimostrare che si trattava di un testo autentico (PROSDOCIMI 1974, vd. anche RIX 2000). In 

ogni caso, oggi è persa. 
11 IMIT Metapontum 1 potrebbe essere un’eccezione; ma in questo caso sembra essere stato dedicato dalla 

vereia ad Atene, secondo l’interpretazione realizzata da POCCETTI 2009, pp. 50-51 e DEL TUTTO PALMA 

1990, pp. 42-45. 
12 IMIT Caulonia 2, di Monasterace Marina, ed il graffito sul piccolo piedistallo di terracotta della collezione 

Fröhner, IMIT Campania or Lucania or Brettii or Sicilia 1 sono costituiti solo dai nomi di divinità declinati 

in genitivo. IMIT Vibo 2, di Vibo Valentia, sarebbe il nome della divinità accompagnato, in questo caso, 

dall’oggetto dell’offerta (taurom). Non viene fatta alcuna menzione del dedicante. 
13 I blocchi provenienti da Messina IMIT Messana 4, 5 e 7 commemorano in realtà la costruzione di un 

luogo di culto ad Apollo a cura dei meddices della città. L’iscrizione sulla tavola d’altare nello stesso nucleo 

è in uno stato molto frammentario. 
14 IMIT Crimisa 1 e 2, non sembrano essere dediche religiose, vd. POCCETTI 2002. 
15 IMIT Campania or Lucania or Brettii or Sicilia 1. 



 3 

delle iscrizioni osche della tavola precedente, che comprendono la presenza esplicita del 

dedicante e della divinità. Abbiamo invece delle iscrizioni molto frammentarie16, riferite 

ai benefattori che hanno contribuito finanziariamente alla costruzione di alcune 

infrastrutture templari17, testi su termini18, testi su altari o arule che servono 

principalmente ad indicare a quale divinità sono consacrati19, oppure epigrafi in cui il 

nome del dedicante non viene specificato20. Restano solo da segnalare ancora le statuette 

di bronzo di San Vittore di Cingoli e il Marte di Todi.  

Anche se le attestazioni più antiche della formula brateis datas risalgono alla fine del IV 

secolo a.C. 21, tale espressione è generalmente documentata tra il III22 e il II secolo a.C.,23 

secondo la proposta di N. Zair24. Emergono di conseguenza diversi dati. In primo luogo, 

l’espressione brateis datas è stata utilizzata per più di due secoli (IV-II secolo a.C.) nel 

santuario lucano di Rossano di Vaglio, l’unico luogo in cui tale formula è attestata più di 

una volta. In secondo luogo, l'iscrizione più antica datata con certezza è Paestum 1, 

risalente al 300 a.C., prima che nella città lucana fosse stabilita la colonia romana. Le 

iscrizioni più recenti si trovano a nord, tra Vestini e Peligni e, sebbene non ci sia un 

consenso sulla loro datazione25,  si possono collocare nel III-II secolo a.C. 

Come è bene noto, quest’espressione è stata documentata nei tre sistemi di scrittura della 

lingua osca: alfabeto greco, osco e latino. Il primo termine, pronunciato /bra:tɛis/, è quello 

che possiede il maggior numero di varianti grafiche. Nelle iscrizioni in alfabeto greco 

esiste un’alternanza ει/ηι in βρατηις che forse risponde solo a ragioni ortografiche, non 

fonetiche26. L’ortografia che stupisce di più è β[ρ]α{ι}τη{·}ις δατας (IMIT Potentia 17), 

con ι nella prima sillaba ed interpunzione tra η e ι —che non è l’unica interpunzione 

“bizzarra” dell’iscrizione: ce n’è anche un’altra in με{·}fιτηι. Invece, negli alfabeti 

nazionale e latino si osserva una maggiore omogeneità, con la sola geminazione vocalica 

di braateís nell’epigrafe di Sepino redatta in alfabeto osco. L’aspetto più notevole 

relazionato con le testimonianze in alfabeto latino è il fatto che il primo termine, brateis, 

appare sempre in forma abbreviata. 

Per quanto riguarda il contesto archeologico, delle quattro iscrizioni trovate in situ, tre 

provengono da luoghi di culto27 e una da uno spazio civico (IMIT Paestum 1 è stata 

rinvenuta nell’ekklesiasterion). La maggior parte delle attestazioni della nostra formula 

 
16 IMIT Umbria 4, Trebiae 1.  
17 IMIT Interamna Nahars 2, Asisium 1, Tadinum 3, Fulginiae 1, Ameria 1. 
18 IMIT Asisium 1 e IMIT Fulginiae 2.  
19 SCREHTO EST 28. 
20 IMIT Plestia 1-4 (sulle inscriptiones loquentes, il nome del dedicante di solito non viene specificato; 

anche se non sarebbe inusuale che apparisse una formula di ringraziamento). L’iscrizione di Chioano di 

Todi (MANCONI – PROSDOCIMI 2008) non contiene il nome del dedicante ma il testo non è integro. 
21 IMIT Paestum 1, Bovianum 41. Potentia 13 è datata secondo un intervallo molto ampio: potrebbe risalire 

al IV secolo a.C. (325 a.C.) ma è possibile datarlo fino al 200 a.C. 
22 Quattro o cinque iscrizioni si possono datare al III secolo a.C. IMIT Potentia 17 e 32 (e probabilmente 

Potentia 13); Teanum Sidicinum 2, databile tra il 250 ed il 175 a.C.; Saepinum 4. 
23 IMIT Potentia 23, Aeclanum 2, Terventum 35, Incerulae 4, Superaequum 3, Sulmo 3. 
24 ZAIR 2016, pp. 178-181. 
25 Vd. BUONOCORE 2006, n. 57 contra POCCETTI 1993, p. 76.  
26 ZAIR 2016, p. 53 contra LEJEUNE 1990, che ha cercato di identificare una diacronia che corrispondesse 

a questa scelta di vocali. 
27 IMIT Potentia 21, Bovianum 41 e Saepinum 4. IMIT Potentia 13, 17, 32 sono state rinvenute in reimpiego 

nel santuario di Rossano di Vaglio; IMIT Teanum Sidicinum 2, nel frons scaenae del teatro di Teano; IMIT 

Aeclanum 2, incastrata in un pozzo nei pressi del Passo di Mirabella; IMIT Terventum 35, tra il materiale 

di copertura del podio del tempio italico di Vastogirardi; IMIT Superaequum 3, in un contesto secondario. 

Non si conoscono le circostanze del ritrovamento di IMIT Incerulae 4 e Sulmo 3. 



 4 

rientrano in ciò che conosciamo come epigrafia pubblica, ossia l’epigrafia esposta 

pubblicamente. Nove delle tredici iscrizioni sono in pietra e furono realizzate allo scopo 

di essere ben visibili28. Delle altre, due erano incise su lastre metalliche destinate ad essere 

fissate su di una base probabilmente litica29 e un'altra sul piccolo piedistallo di una 

statuetta30. Da ultimo, il graffito su ceramica di Campochiaro31 è la più “privata” di tutte 

le iscrizioni di questo dossier. 

 

2. Aspetti sociolinguistici ed epigrafici 

Il concetto di “dedica sacra” viene solitamente definito sulla base della presenza di alcuni 

elementi (teonimo, dedicante, verbo, formula, ecc.). Questo metodo, però, si è rivelato 

poco utile, perché spesso emergono delle eccezioni. Si potrebbe affermare che la formula 

brateis datas sia sempre accompagnata almeno dal nome del dedicante e dal nome della 

divinità: il soggetto appare documentato in 11 delle 13 testimonianze dell’espressione in 

questione (le altre due non sono integralmente preservate). È questo un dato molto 

interessante, giacché le modalità di comunicazione con la divinità sono normalmente 

molto eterogenee, mentre qui siamo dinnanzi ad un comportamento apparentemente 

costante, in cui vengono sottolineati sia il mittente che il destinatario divino del 

messaggio. 

Di conseguenza, le iscrizioni contenenti la formula brateis datas testimoniano un 

processo comunicativo derivato da un fenomeno molto preciso: un favore concesso dalla 

divinità. È comprensibile, quindi, che sia il nome del beneficiario che quello della divinità 

rappresentino degli elementi immancabili nell’iscrizione, il che distingue questo tipo di 

dedica da altre, soprattutto dalle iscrizioni evergetiche dei santuari, in cui il messaggio 

trasmesso è che determinate persone si occuparono di pagare l’esecuzione di un’opera e 

i destinatari di questo messaggio sono, in generale, i visitatori del santuario. Sembra che, 

al contrario, nelle iscrizioni di “ringraziamento”, come si potrebbero chiamare quelle che 

contengono la formula brateis datas, il destinatario principale sia la divinità e il 

destinatario secondario i lettori del testo. 

Oltre al nome del dedicante e al teonimo, nei testi analizzati compaiono altri elementi. Il 

verbo appare frequentemente. Le forme verbali che troviamo si riferiscono 

principalmente all’oggetto dell’offerta: “diede”, “dedicò” e “fece”32. Similmente, in tre 

epigrafi, la formula brateis datas è stata collegata all’espressione donum dedit e alle sue 

varianti33. In questi casi supponiamo che il uerbum dandi sia legato all’accusativo donom 

e non a brateis datas34. 

Per quanto riguarda altri elementi più problematici, resta ancora in sospeso 

l’interpretazione del frammento testuale? [---]vki, in IMIT Bovianum 4135. D’altra parte, 

la tavoletta di Sulmona, i cui problemi di interpretazione e di edizione non sono pochi, 

sembra contenere una frase subordinata dipendente dalla frase principale, [---]cia Pacia 

 
28 Lastra di copertura di altare (IMIT Potentia 13), blocchi (Potentia 17, 32; Aeclanum 2), piedistalli 

(Potentia 23), stele (Paestum 1, Incerulae 4, Superaequum 3), tavola d’altare (Teanum Sidicinum 2). 
29 IMIT Terventum 35, Sulmo 3. 
30 IMIT Saepinum 4. 
31 IMIT Bovianum 41. 
32 Testimoni: dunat(ted?) in IMIT Teanum Sidicinum 2, ups(e)d ded(e)d in Saepinum 4, d[eded? ---] o 

d[unatted?] in Aeclanum 2, α+[.]fεδ? in Paestum 1 (vd. ESTARÁN TOLOSA 2018). 
33 dunum ded(ed) in IMIT Bovianum 41; duno(m) didet in Incerulae 4; donom ded(et) in Superaequum 3. 
34 È possibile che donom venga utilizzato senza il verbo, come succede in IMIT Potentia 23 (δουνωμ). 
35[lu]vk(e)í, in ST Sa 60 (vd. POCCETTI 2009, p. 49). 



 5 

Minerva [---] brats datas, con il relativo pid. Si tratterebbe del documento più completo 

di tutti in termini di contenuto.  

In nove degli undici casi preservati il soggetto è posto all’inizio del testo dell’iscrizione, 

il che è prevedibile nelle lingue sabelliche. Nelle altre due, due delle attestazioni più 

antiche della formula (IMIT Bovianum 41, Potentia 13), è la divinità a venir menzionata 

prima del soggetto, potendosi considerare come una forma “marcata”. L’espressione 

brateis datas può precedere o seguire il verbo, non ha una posizione precisa all’interno 

della frase, anche se di solito la troviamo alla fine dell’epigrafe36. 

Per quanto riguarda le divinità dei testi che contengono la formula brateis datas non esiste 

una divinità determinata a cui dedicare un’offerta “per la grazia concessa”. Troviamo 

quindi delle dediche alle divinità classiche e locali, sia maschili che femminili, e 

naturalmente il quasi onnipresente Ercole, che è il più frequentemente rappresentato: 

μεfιτει, μεfιτηι ουτιαναι; hερεκλωι, [herek]lui aiserniui, Herclo Iouio, Herclei; ιουFηι 

[.]++αναρηι; mam(e)rt[eí; appelluneí; [---]+ínnianuí; de(í)vaí; Minerua. La scelta di 

queste divinità è probabilmente legata al contesto geografico del culto.  

I dedicanti sono principalmente uomini con un’onomastica locale: Μαρας σταλλιες, 

Στενις τιτιδιες +κηις, Fιβις Fιινλενις λωFκτιηις, [---] staíiiús, [---]biis, Trebis 

dekkiis, T. ·Vetio(s), Sa. Seio(s) L. f. Si documenta soltanto una donna, [---]cia Pacia, e, 

inoltre, solo un magistrato, un tríbuf plífríks, la cui iscrizione non fu commissionata da 

lui; sembra piuttosto che la dedica fu fatta a titolo privato37.  

3. Origine encoria o rielaborazione del formulario greco?  

In altre culture epigrafiche coeve non si documentano (oppure non sono state ancora 

identificate) espressioni equivalenti a brateis datas: né in umbro, né in etrusco, né in 

leponzio, falisco o latino arcaico, come neanche in venetico38 oppure in messapico39, dove 

pure esiste una certa varietà di formule epigrafiche legate al culto. In latino possiamo fare 

allusione al uotum, che è anch’esso un rituale in due fasi, per così dire, ma del tutto 

diverso da quello che affrontiamo qui. La cultura paleoeuropea che è stata più spesso 

associata a brateis datas è la cultura gallica, in base all’esistenza dell’espressione? bratou 

dekanten, il cui significato è ancora poco chiaro ma che sembra legato alla decuma40. 

Comunque, è interessante il fatto che l’espressione brateis datas sia scomparsa insieme 

alla lingua osca. Dal momento in cui, da un lato, si transita verso la religione romana e, 

dall’altro, si usa la lingua di Roma, questo rapporto con la divinità in cui si offre qualcosa 

in segno di gratitudine per un favore che viene concesso, non viene più commemorato e 

viene sostituito da altre espressioni simili, ma non equivalenti, come merito, che mostrano 

che la divinità è degna dell'offerta, o che il dedicante ha offerto volentieri il suo dono 

(libens, libens animo), espressioni che significativamente non sono documentate in osco, 

ad eccezione di alcune iscrizioni nella regione più settentrionale di lingua osca che sono 

scritte in latino e contengono interferenze dai dialetti della zona41. Questo concetto mette 

in risalto la giusta compensazione alla divinità ma non contiene nel suo significato l’idea 

 
36 POCCETTI 2009, p. 66. 
37 ADIEGO LAJARA 2001, POCCETTI 2002-2003, LA REGINA 2008, HERRERA RANDO 2019, pp. 378-379, 

CAPELLETTI 2016, p. 80. 
38 MARINETTI 2020, pp. 386-387. 
39 MORANDI 2017, pp. 297-298. 
40 Vd. SZEMERÉNYI 1974; MULLEN 2013, pp. 189-217; POCCETTI 2010. Sull’espressione bratou dekanten 

come risultato dei contatti culturali tra gli italici meridionali e i galli del Golfo de Leone o, infine, come  

risultato della “koiné mediterranea”, vd. MULLEN 2013, pp. 205-207, pp. 210-214. 
41 Per esempio, CIL I2 388, CIL IX 3658, CIL I2 2873c, CIL I2 1763. 



 6 

del “ringraziamento”42. Questo suggerisce che il ringraziamento documentato dalla 

formula brateis datas rappresentasse un’usanza religiosa prettamente sabellica.  

Nell’epigrafia greca arcaica esisteva il concetto di “favore” concesso dalla divinità 

espresso mediante il termine χάρις e la sua famiglia lessicale, che veniva usato insieme a 

verbi il cui significato prevedeva uno scambio, come τὺ δὲ δὸς χαρίεσσαν ἀμοιβάν; o 

mediante l’uso di verbi come ἀντιδίδωμι. Tale espressione si sviluppò nel senso di un 

“ringraziamento in cambio” del favore concesso dalla divinità43. Per questo motivo, 

l’origine della formula brateis datas è stata cercata nel contesto della cultura e 

dell’epigrafia greca, attraverso il quale i popoli italici avrebbero rielaborato la formula 

greca di gratitudine alla divinità44.  

Tuttavia, l’espressione χαρίεσσαν ἀμοιβάν si trova appunto documentata in Omero (Od. 

3.58)45 e in contesti molto lontani dalla Magna Grecia ed Italia (Corinto e Beozia), con 

soltanto un’eccezione proveniente da Napoli ma databile nei primi due secoli dopo 

Cristo46. Similarmente accade con le iscrizioni che contengono espressioni quali χάριν 

ἀντιδίδo o χάριν ἀνταποδοίη, documentate nella Grecia continentale, nelle isole greche e 

in Asia Minore47. In effetti, nei testi di IG XIV, compresi quelli pubblicati da Arena48 

come anche in quelli di Dubois49 che raccolgono le iscrizioni greche della Sicilia e della 

Magna Grecia, compare solo un’iscrizione che potrebbe contenere un termine collegato 

a χάρις. Si tratta di un contenitore bronzeo proveniente da Metaponto e risalente al 500 

a.C. circa, in cui si legge, in corrispondenza dell’orlo: [---]ν χαρεν[---] e [--- Ἀπόλλο]νι 

δεκάταν50.  

Contrariamente a quanto accade nella penisola italica, nella regione Narbonense esistono 

esempi di iscrizioni greche che documentano l’uso di χάρις come espressione di 

ringraziamento coeve alle iscrizioni più tarde che contengono bratou dekanten51. 

Pertanto, se si vuole stabilire con certezza un rapporto diretto tra la formazione 

dell’espressione brateis datas e la ripercussione dell’epigrafia greca in Italia 

bisognerebbe trovare documenti più pertinenti.  

Tuttavia, c’è una caratteristica dell’epigrafia greca, soprattutto a partire dal IV secolo 

a.C., che forse può interessarci a questo riguardo, cioè, la specificazione della causa della 

dedica (per volere della divinità, per guarigione, ecc.)52, il che potrebbe ipoteticamente 

essere legato alla presenza di questa formula nell’epigrafia osca. 

 

4. Conclusione 

 
42 POCCETTI 2009, pp. 79-80. 
43 LAZZARINI 1976, nn. 794-795; 1989-1990, pp. 850-851; POCCETTI 2009, p. 82. Sul significato di questo 

termine e la sua evoluzione verso brateis, vd. RIX 2000, pp. 219-220. 
44 POCCETTI 2010, p. 670. 
45 NOTOPOULOS 1960, p. 195. 
46 IG XIV 744. 
47 Vd. LAZZARINI 1976, pp. 131-136; 1989-1990, pp. 850-852. 
48 ARENA 1989; 1992; 1994; 1996 e 1998. 
49 DUBOIS 1989; 1995; 2002 e 2008.  
50 ARENA 1996, n.º 82. 
51 Una delle testimonianze più antiche è IGF, n.º 84, s. V-IV a.C. Un insieme molto interessante di 

documenti a questo riguardo sono i graffiti campani del santuario di Aristeo (II sec. a.C.- I sec. d.C.): IGF 

n. º 68.1, .4-6, .8, .11-12, 18, 21, 28, 31-35, 38, 40, 46, anche se ce ne sono molti altri, sui quali ha lavorato 

anche MULLEN 2013, pp. 243-263). 
52 LAZZARINI 1989-1990, p. 852. 



 7 

Una volta analizzate tutte le informazioni epigrafiche dell’espressione brateis datas, è 

possibile trarre alcune conclusioni. 

Come prima cosa, credo sia importante sottolineare la presenza del dedicante e del 

teonimo in tutte le dediche religiose che contengono la formula brateis datas. Questa 

caratteristica risponde, a mio avviso, alla necessità di esporre pubblicamente il legame tra 

il fedele e la divinità, e marca la differenzia tra questa serie di iscrizioni ed altre in cui 

questo legame non necessita di essere così evidente. La concessione previa di un favore 

e il successivo ringraziamento richiedono, in primo luogo, un rapporto con la divinità 

articolato in due momenti (un beneficio prima e l’offerta corrispondente poi) e, inoltre, 

richiedono che il dedicante sia stato “scelto” dalla divinità.  Risulta pertanto 

comprensibile che i devoti volessero rendere pubblico un tale avvenimento, scegliendo a 

tal fine soprattutto degli strumenti capaci di rendere il messaggio chiaramente visibile al 

resto dei fedeli. 

La varietà dei teonimi presenti nel dossier ci permette di affermare che tale 

ringraziamento non era vincolato a nessun culto in particolare. In questo senso, 

l’iscrizione di Paestum è molto interessante: la presenza dell’invocazione a Giove ha 

suggerito l’ipotesi di un ringraziamento “civico” (anche se fatto da un individuo) per la 

conquista lucana della città sottratta ai greci, ipotesi che sembra essere rafforzata dalla 

particolare localizzazione della dedica nel luogo destinato alle assemblee della città53.   

Questa ipotesi coinciderebbe con un altro dei riferimenti interessanti che si possono trarre 

dall’analisi del dossier brateis datas: una grande rarità nell’uso della formula brateis 

datas nelle iscrizioni evergetiche commissionate dai magistrati, il che rafforza l’idea 

secondo la quale quest’espressione rispecchierebbe un rapporto intimo tra l’individuo e 

la divinità. Per ora non si conosce che un’eccezione alla regola: l’iscrizione sulla tavola 

dell’altare di Teano, commissionata da un tríbuf plífriks54. Il carattere piuttosto “intimo” 

del rituale di ringraziamento che brateis datas implicherebbe potrebbe spiegare perché 

questa formula sia assente in santuari come quello di Pietrabbondante o nelle epigrafi 

religiose di Pompei. Sembrerebbe, per il momento, che la scrittura pubblica del grande 

santuario sannita fosse in gran parte di competenza dei magistrati nel pieno delle loro 

funzioni. 

Inoltre, è anche abbastanza difficile stabilire l’origine dell’espressione brateis datas. A 

mio giudizio, e in base ai dati epigrafici, non credo che si tratti di una rielaborazione 

sabellica della formulazione greca di χάρις, ma piuttosto del riflesso di un rituale sabellico 

praticato in tutto l’interno della penisola (a giudicare dal continuum riportato sulla mappa) 

prima di essere messo per iscritto, in modo simile al fenomeno delle tesserae hospitales 

celtiberiche, nelle quali l’impatto della cultura epigrafica romana causò la messa per 

iscritto di una consuetudine fino ad allora rilegata all’oralità55.  

Allo stesso modo, il risultato epigrafico del rituale di ringraziamento osco sarebbe una 

conseguenza dei contatti con le culture più sviluppate epigraficamente come quella greca 

e, perché no, quella romana. Sulla base di questo ragionamento, l’ipotesi di una diffusione 

da sud a nord in termini di rielaborazione dell’espressione greca, basata esclusivamente 

sulla datazione56, seppur possibile, non mi sembra assolutamente convincente, poiché, 

 
53 POCCETTI 2009, p. 86. 
54 Tra le altre attività svolte dagli individui che svolgono questa funzione pubblica c’è la tavola delle offerte 

al santuario di Punta Penna (Vasto), IMIT Histonium 4, e un blocco dal proposito poco chiaro di Bantia, 

IMIT Bantia 2.  
55 BELTRÁN 2001. 
56 POCCETTI 2009, p. 87. 



 8 

come abbiamo visto, le datazioni non sono del tutto precise (tranne a Paestum) bensì si 

accavallano, e lo spazio di tempo tra l’elaborazione delle iscrizioni più meridionali e 

quelle più settentrionali è abbastanza breve57. 

D’altra parte, e sebbene questo sia un argomento ex silentio, se l’espressione brateis datas 

fosse il risultato del contatto con la cultura ellenica, sembrerebbe prevedibile che 

l’epigrafia sabellica meridionale (Bruttium ed eventualmente Sicilia) offrisse delle 

testimonianze più abbondanti e antiche. Questo però, come abbiamo visto, non sembra 

essere il caso.  

Non si piò escludere che la particolare distribuzione geografica che è stata messa in 

rilievo, con due grandi lacune nel Bruzio e nell’Umbria, significhi non tanto una frontiera 

religiosa che condiziona gli aspetti legati al culto, ma soprattutto una frontiera che 

condiziona particolarmente l’uso della cultura scritta tra i vari popoli che parlano le lingue 

sabelliche. Questo sembra evidente dalla testimonianza epigrafica del santuario di 

Pietrabbondante. In questo grande luogo di culto sannita, non si è trovata alcuna prova 

della formula principale di ringraziamento alla divinità58, il che ovviamente non dipende 

da una scarsa conoscenza della scrittura epigrafica per dimostrare il ringraziamento alla 

divinità per un favore concesso né, a mio avviso, da particolarità legate al culto,59 bensì 

dal particolare uso della scrittura pubblica in questo santuario, che sembra essere stata 

quasi “monopolizzata” dai magistrati nell’esercizio del loro ruolo ai fini di registrare i 

propri atti di evergetismo. 

Queste notevoli assenze costituiscono un’altra argomentazione, insieme al fatto che le 

iscrizioni greche che contengono χάρις e formule di scambio votivo sono state rinvenute 

molto lontano dalla Magna Grecia. 

Per questo motivo credo che la serie epigrafica di brateis datas sia il risultato di contatti 

epigrafici e culturali caratteristici della koiné mediterranea; ma solo per quanto riguarda 

la sua parte materiale, la rappresentazione scritta di questa formula, la versione “in pietra” 

di un evento cultuale. Il ringraziamento che esprimerebbe la formula brateis datas 

significherebbe la concessione di un favore da parte della divinità ma anche la 

considerazione di gratitudine da parte dei fedeli, qualcosa che esisteva in effetti nel 

mondo greco, anche se in contesti molto lontani da quello che stiamo affrontando qui. Per 

il momento, non c’è nulla che possa suggerire che quest’usanza non fosse propriamente 

italica e che coincidesse con quella greca, pensando ad un modello poligenetico di questo 

fenomeno.  

Ci si potrebbe chiedere se la scelta di esporre in pubblico queste epigrafi 60 si debba 

all’influsso della pratica epigrafica romana, considerato che, com’è risaputo, nel corso 

del III secolo a.C. ma soprattutto nel II secolo a.C., si diffuse nella penisola italica l’abito 

epigrafico impulsato da Roma, in virtù del quale proliferarono le iscrizioni esposte al 

pubblico, un fenomeno che si sviluppò paralelamente al processo di 

monumentalizzazione dei santuari. Ciò non riguarderebbe tutte le iscrizioni con formula 

brateis datas ma escluderebbe quelle la cui cronologia è più alta (fine del IV secolo a.C., 

tra cui la stele particolare di Paestum e il graffito di Campochiaro, di carattere 

 
57 MCDONALD 2015.  
58 Così nei dintorni: la lastra di bonzo IMIT Terventum 35, di Vastogirardi. 
59 POCCETTI 2009, p. 78. 
60 Solo due epigrafi sono chiaramente private, in particolare il graffito di Campochiaro (IMIT Bouianum 

41). Se si potesse ricostruire il termine incompleto e, per il momento, incomprensibile con cui finisce questo 

testo ([---]vki), forse si potrebbe capire meglio perché un ringraziamento è stato iscritto in un supporto così 

limitato. 



 9 

strettamente privato), e inciderebbe soprattutto sulle iscrizioni dei dialetti oschi più 

settentrionali. 

María José Estarán Tolosa 

Universidad de Zaragoza 

mjestaran@ unizar.es 

 

 

Abbreviazioni 

CIL: Corpus Inscriptionum Latinarum. 

IG: Inscriptiones Graecae. 

IGF: J.-C. DECOURT, Inscriptions Grecques de la France, Lione 2004. 

IMIT: M. H. CRAWFORD et alii (ed.), Imagines Italicae. A corpus of Italic inscriptions, 

Londra 2011. 

SCREHTO EST: L. AGOSTINIANI - A. CALDERINI – R. MASSARELLI, Screhto est. Lingua e 

scrittura degli antichi Umbri, Catalogo della mostra (Perugia 2011), Perugia 2011. 

ST: H. Rix, Sabellische Texte. Die Texte des Oskischen, Umbrischen und Südpikenischen, 

Heidelberg 2002. 

 

Bibliografia 

 

 

ADIEGO LAJARA 2001: I. X. ADIEGO LAJARA, Osco TRÍBUF PLÍFRIKS, in Glotta 77, 1-

2, 2001, pp. 1-6. 

ARENA 1989: R. ARENA,  Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia. Iscrizioni 

di Sicilia I. Iscrizioni di Megara Iblea e Selinunte, Milano 1989. 

ARENA 1992: R. ARENA,  iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia. Iscrizioni 

di Sicilia II. Iscrizioni di Gela e Agrigento, Milano 1992. 

ARENA 1994: R. ARENA, Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna grecia III. 

Iscrizioni delle colonie euboiche, Pisa 1994. 

ARENA 1996: R. ARENA, Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia IV. 

Iscrizioni delle colonie achee, Alessandria 1996. 

ARENA 1998: R. ARENA,  Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia V. 

Iscrizioni di Taranto, Locri Epizefiri, Velia e Siracusa, Alessandria 1998. 

BELTRÁN 2001: F. BELTRÁN LLORIS, La hospitalidad celtibérica: una aproximación 

desde la epigrafía latina, in Palaeohispanica 1, 2001, 35-62. 

BUONOCORE 2006: M. BUONOCORE, Le inscriptiones sacrae dei Peligni dopo Theodor 

Mommsen, in E. MATTIOCO (ed.), Itinera Archeologica. Contributi di archeologia 

Abruzzese, Lanciano 2006, pp. 37-110.  

CAPELLETTI 2006: L. CAPELLETTI, L’elemento romano negli stati italici in età anteriore 

alla Guerra Sociale (90-88 a. C.), in M. C. BIELLA - M. DI FAZIO - P. SÁNCHEZ - 

M. WULLSCHLEGER - M. ABERSON (eds.), L’Italia centrale e la creazione di una 

koiné culturale? I percorsi della 'Romanizzazione', Berna 2006, pp. 73-84. 

CRISTOFANI 1996: M. CRISTOFANI, La scrittura e la lingua, in M. CIPRIANI - F. LONGO 

(eds.), I Greci in Occidente. Poseidonia e i Lucani, Napoli 1996, pp. 201-203. 



 10 

DE CARO 1999: S. DE CARO, Teano (CE). Iscrizione osca su una mensa d’altare, in StEtr 

63, 1999, pp. 456-458.  

DEL TUTTO PALMA 1990: L. DEL TUTTO PALMA, Le iscrizioni della Lucania preromana, 

Padova 1990. 

DUBOIS 1989: L. DUBOIS, Inscriptions grecques dialectales de Sicile. Contribution à 

l'étude du vocabulaire grec colonial, Roma 1989. 

DUBOIS 1995: L. DUBOIS, Inscriptions grecques dialectales de Grande Grèce. I, Colonies 

eubéennes. Colonies ioniennes. Emporia, Ginevra 1995. 

DUBOIS 2002: L. DUBOIS, Inscriptions grecques dialectales de Grande Grèce. Tome II: 

colonies achéennes, Ginevra 2002. 

DUBOIS 2008: L. DUBOIS, Inscriptions grecques dialectales de Sicile. Tome II, Ginevra 

2008. 

ESTARÁN TOLOSA 2017: M. J. ESTARÁN TOLOSA, Sobre una dedicación a Hércules en 

lengua osca, in ZPE 202, 2017, 299-308. 

ESTARÁN TOLOSA 2018: M. J. ESTARÁN TOLOSA, Tituli sacri y epigrafía pública en el 

ámbito itálico, Galia e Hispania (siglos IV-I a. C.), in F. BELTRÁN LLORIS - B. 

DÍAZ ARIÑO (eds.), El nacimiento de las culturas epigráficas en el occidente 

mediterráneo modelos romanos y desarrollos locales, III-I a.E., Madrid 2018, pp. 

231-251. 

EULER 1982: W. EULER, Donom do. Eine figura etymologica der Sprachen Altitaliens, 

Innsbruck 1982. 

HERRERA RANDO 2019: J. HERRERA RANDO, Magistrados locales y lenguas indígenas en 

el Occidente Romano. Hispania, Galia e Italia (ss. III a.C. - I d.C.), in Athenaeum 

107/2, 2019, pp. 357-387. 

LA REGINA 2008: A. LA REGINA, REE: 3. Frentania. Vasto (Histonium), Punta Penna, in 

StEtr 74, 2008, pp. 431-434. 

LAZZARINI 1976: M. L. LAZZARINI, Le formule delle dediche votive nella Grecia arcaica, 

Roma 1976. 

LAZZARINI 1989-1990: M. L. LAZZARINI, Iscrizioni votive greche, in ScAnt 3-4, 1989-

1990, pp. 845-859. 

LEJEUNE 1990: M. LEJEUNE, Méfitis: d'après des dédicances lucaniennes de Rossano di 

Vaglio, Lovaina 1990. 

MANCONI – PROSDOCIMI 2008: D. MANCONI - A. L. Prosdocimi, REI. Todi. Iscrizione 

umbra su frammento di coppa, in StEtr 74, 2008, pp. 425-428. 

MARINETTI 2020: A. MARINETTI, Venetico, in Palaeohispanica 20, 2020, pp. 367-401. 

MCDONALD 2015: K. MCDONALD, Oscan in Southern Italy and Sicily, Cambridge 2015. 

MORANDI 2017: A. MORANDI. Epigrafia Italica, 2. Roma 2017. 

MULLEN 2013: A. MULLEN, Southern Gaul and the Mediterranean. Multilingualism and 

Multiple Identities in the Iron Age and Roman Periods, Cambridge 2013. 

NONNIS 2003: D. NONNIS, Dotazioni funzionali e di arredo in luoghi di culto dell’Italia 

repubblicana. L’apporto della documentazione epigrafica, in J. SCHEID - O. DE 

CAZANOVE (eds.), Sanctuaires et sources. Les sources documentaires et leurs 

limites dans la description des lieux de culte, Napoli 2003, pp. 25-54. 

NOTOPOULOS 1960: J. A. NOTOPOULOS, Homer, Hesiod and the Achaean Heritage of Oral 

Poetry, in Hesperia 29/2, 1960, pp. 177-197. 

POCCETTI 1993: P. POCCETTI, Aspetti e problemi della diffusione del latino in area italica, 

in E. CAMPANILE (ed.), Caratteri e diffusione del latino in età arcaica, Pisa 1993, 

pp. 73-96. 

POCCETTI 2002-2003: P. POCCETTI, Una nuova carica pubblica osca (tríbuf plífriks) tra 

problemi linguistici ed istituzionali, in G. MAROTTA (ed.), Atti del convegno di 



 11 

studi in memoria di Tristano Bolelli (Pisa, 28-29 novembre 2003) (= SSL 40-41 

[2002-2003]), Pisa 2002-2003, pp. 297-315.  

POCCETTI 2002: P. POCCETTI, Osco sereukidima-, sakarakidima-, in Graeco-Latina 

Brunensia 6-7, 2002, pp. 251-265. 

POCCETTI 2009: P. POCCETTI, Paradigmi formulari votivi nelle tradizioni epicoriche 

dell’Italia antica, in M. KAJAVA J. BODEL (eds.), Dediche Sacre nel mondo greco-

romano. Diffusione, funzioni, tipologie, Roma 2009, pp. 43-94. 

POCCETTI 2010: P. POCCETTI, Contacts et échanges technologiques entre Grecs et 

indigènes en Italie méridionale: langues et écritures au cours du IVe siècle av. J.-

C., in H. TRÉZINY (ed.), Grecs et indigènes de la Catalogne à la Mer Noire, Parigi 

2010, pp. 659-678.  

POCCETTI 2020: P. POCCETTI, Lingue sabelliche, in Palaeohispanica 20, 2020, pp. 403-

494. 

PROSDOCIMI 1974: A. L. PROSDOCIMI, Tra epigrafia e filologia testuale nelle iscrizioni 

italiche. Restituzione e interpretazione di Vetter 203 = Conway 209, in Quaderni 

di Abruzzo 8, 1974, pp. 4-39. 

RIX 2000: H. RIX, Oskisch brateis bratom, lateinisch grates, in A. HINTZE – E. TICHY 

(eds.), Anusantatyai. Festschrift für Johanna Narten zum 70. Geburtstag, 

Dettelbach 2000, pp. 207-229. 

SZEMERÉNYI 1974: O. SZEMERÉNYI, A Gaulish dedicatory formula, in ZVerglSprF 88, 

1974, pp. 246-286. 

TIKKANEN 2011: K. TIKKANEN, A Sabellian Case Grammar, Heidelberg 2011. 

UNTERMANN 2000: J. UNTERMANN, Wörterbuch des Oskisch-Umbrischen, Heidelberg 

2000. 

ZAIR 2016: N. ZAIR, Oscan in the Greek Alphabet, Cambridge 2016. 


	L’espressione brateis datas nell’epigrafia sacra in lingua osca
	1. Distribuzione geografica e datazione della formula, aspetti paleografici e contestuali
	2. Aspetti sociolinguistici ed epigrafici
	3. Origine encoria o rielaborazione del formulario greco?
	4. Conclusione


