
Aragonia Sacra XXVI páginas 9 a 34

Para hacer felices las casas. 
Imágenes y objetos de devoción 

en los hogares zaragozanos del siglo XVIII

Carmen Abad Zardoya*



Resumen: La importante presencia de imágenes y objetos de devoción en la vivienda del siglo XVIII 
se documenta a través del testimonio de inventarios y testamentos, a los que hay añadir los objetos 
e imágenes conservados hasta hoy. En este análisis cualitativo, la información procedente de 247 do-
cumentos notariales zaragozanos se interpreta teniendo en cuenta las directrices de Antonio Arbiol 
en La familia regulada (1715). También se discute la influencia de órdenes y cofradías locales, o el 
refuerzo de las creencias a través de las comedias de santos y los pliegos de cordel.

Palabras clave: Devoción privada, Cultura material, devoción pilarista, siglo XVIII. 

Summary: The important presence of images and objects of devotion in 18th-century homes is do-
cumented through the testimony of inventories and wills, to which the objects and images preserved 
to the present day must be added. In this qualitative analysis, the information from 247 notarial 
documents from Zaragoza is interpreted taking into account the guidelines of Antonio Arbiol in La 
familia regulada (1715). The influence of local orders and confraternities is also discussed, as well 
as the reinforcement of beliefs through the comedies of saints and the pliegos de cordel.

Key words: Private devotion, Material culture, Pilarist devotion, 18th Century



En 1715, Antonio Arbiol publicaba en Zaragoza La Familia Regulada, una guía de 
conducta para los fieles que alcanzaría una enorme difusión gracias a sus múltiples reedicio-
nes. En sus páginas, el franciscano nacido en Torrellas describía una vida familiar arropada 
en el día a día por la presencia de imágenes y defensivos religiosos, imprescindibles para 
hacer felices las casas1. El padre Arbiol llegó a establecer una ordenación jerárquica de las 
devociones a las que los creyentes debían dirigir sus preferencias. El primer lugar correspon-
dería a Nuestro Señor, seguido de la Virgen María, el patriarca San José y el glorioso príncipe 
San Miguel Arcángel. Los niños de la casa, bajo la custodia de su Ángel de la Guarda, debían 
educarse además en la devoción específica al santo de su nombre de pila ya que, como se creía 
entonces, la imposición de un nombre elegido del santoral –o de los santuarios y misterios ma-
rianos– suponía de por vida la protección del santo o la advocación mariana correspondiente2.

La composición del ajuar devocional de las viviendas zaragozanas, obtenida a partir de 
una muestra de 247 documentos notariales del siglo XVIII (inventarios fundamentalmente), 
muestra una evidente correspondencia con las directrices marcadas por el padre Arbiol en 
La Familia Regulada. Sin embargo, esto no quiere decir que la obra del franciscano deba 
interpretarse como un factor determinante de las preferencias espirituales de sus vecinos. 
A decir verdad, el discurso articulado por Arbiol desempeñó en este proceso un papel más 

* Presento aquí una versión revisada de una parte del capítulo “Objetos de piedad. El arte al servicio de la devoción privada” 
tomado de mi tesis doctoral Poner Quartos. Lecturas del espacio doméstico en la España ilustrada. Distribución espacial y 
decoración en la zaragoza del siglo XVIII. La investigación, galardonada con el premio Gonzalo Borrás a la mejor Tesis Doc-
toral (2021), está disponible en la base de datos Teseo a partir del presente año. Las reflexiones sobre la topografía doméstica 
de esta parcela de la cultura material, así como su implicación en las prácticas religiosas domésticas se desarrollarán, igual-
mente, en una próxima publicación. Véase ABAD ZARDOYA, Carmen, Poner Quartos. Lecturas del espacio doméstico en la 
España ilustrada. Distribución espacial y decoración en la zaragoza del siglo XVIII, Dpto. de Historia del Arte, Universidad 
de Zaragoza, 2021, pp. 494-561. 
Este trabajo se inscribe en el marco del Proyecto I+D La vida cotidiana entre los discursos y las prácticas: aspectos materiales, 
sociales y culturales en la Monarquía española del Antiguo Régimen, Ref. RTI2018-095379-B-C31, IP: Gloria A.Franco Rubio 
(UCM).
1. ARBIOL, Antonio, La familia regulada, con doctrina de la Sagrada Escritura, y Santos Padres de la Iglesia Católica, 
para todos los que regularmente componen una Casa seglar á fin  de que cada uno en su Estado,y en su grado sirva a Dios 
Nuestro Señor, con toda perfección, y salve su Alma..., Zaragoza. Herederos de Manuel Roman, 1715, p. 164.
2. “Después de la Virgen Nuestra Señora, convienen también que tengamos devoción a otros santos y más especialmente al 
Angel de Nuestra Guarda, y a cada uno al Santo de su nombre, al Patriarca San Josef y al glorioso príncipe San Miguel Ar-
cángel”, Idem, p. 296.



12
Carmen Abad Zardoya

legitimador que inspirador, pues venía a ratificar una serie de creencias y prácticas propias 
de la religiosidad contrarreformista que –gracias al sermonario, la influencia de las cofradías 
y las comedias de santos– ya estaban asimiladas mucho antes de la publicación de La familia 
regulada. En las páginas siguientes se analizará la presencia de las imágenes de vírgenes y 
santos en los hogares zaragozanos del Setecientos, a la luz no solo de las recomendaciones de 
Arbiol, sino también de estos otros factores contextuales. 

Zaragoza, territorio mariano 

Según Arbiol la devoción de la Virgen Santísima es la que principalmente, después 
de Dios, han de tener todos los verdaderos Christianos3. En total sintonía con este principio, 
a la ingente cantidad de imágenes de El Salvador halladas en los inventarios zaragozanos, en 
su mayor parte Crucificados e imágenes del Ecce Homo4, le seguían muy de cerca las imágenes 
marianas, en un amplísimo surtido de pinturas, láminas, figuras de bulto redondo, estampas, 
benditeras, relicarios y paños bordados.

Algunos hogares hacen una clara ostentación de la devoción a María. Es el caso de la 
vivienda de María Antonia Gronendal y Calahorra5, en la que se contabilizaron hasta ocho 
imágenes de la Virgen, de las cuales siete correspondían a otras tantas advocaciones: Nuestra 
Señora del Portal, Nuestra Señora de la Llosa, Nuestra Señora de la Leche, Nuestra Señora de 
la Concepción, Nuestra Señora del Pópulo, Nuestra Señora de Belén y Nuestra Señora del Car-
men. Las dos que encabezan la lista se encontraban en la habitación en la que murió María 
Antonia, en 1742. Nuestra Señora del Portal, patrona de la villa de Maella, estaba incluida en 
el listado de imágenes antiguas y milagrosas recopiladas por el padre Faci6, y Nuestra Señora 
del Prado, nos redirige en cambio hacia las localidades aragonesas de Velilla de Jiloca y Daro-
ca, a través de la leyenda del hallazgo de la imagen, narrada por Juan de Mendoza y Porras7. 

En varias ocasiones, la casa llega a contar con una habitación dedicada de manera 
explícita a María, tanto en lo que concierne al programa decorativo de la estancia como al 
nombre que, en tono familiar, le dieron sus moradores. Así sucede en el quarto llamado de la 
Virgen de la duquesa viuda de Torresecas, un espacio que debe su apelativo a las diez imágenes 
marianas de cuerpo entero que rodeaban un quadro prolongado (es decir, apaisado) de la Ve-
nida, la escena narrativa más popular en los interiores zaragozanos8. Otro ejemplo comparable 
al anterior, por la coherencia del programa iconográfico, es el quarto de las Vírgenes, decora-
do con doce cuadros de advocaciones marianas que rodeaban un gran lienzo con la efigie de 
Santa Teresa, bajo cuyo patronazgo estaba, por mor de su nombre de pila, la dueña de la casa, 
doña Theresa de Mezquita, viuda del jurista Juan Crisóstomo Lagrava9. 

3.ARBIOL, Antonio, La familia…, op.cit., p. 162.
4. MUÑOZ GONZÁLEZ, María Jesús, La estimación de la pintura en España (1600-1700), Madrid, Fundación Universitaria 
Española, 2006, p. 153. 
5. A.H.P.N.Z., Valero Villanueva, 1742, ff. 223v.225r.
6. FACI, Roque Alberto, Aragón, Reyno de Christo, dote de María Santísima, fundado sobre la columna inmóvil de Nuestra 
Señora en su ciudad de Zaragoza, Zaragoza, por Josef Fort el tomo I, 1739 y por Francisco Moreno el tomo II, 1750.
7. FRAY DIEGO DE JESÚS, Historia de la Imagen Sacratísima de Nuestra Señora del Prado, Madrid, Imprenta real de 
Teresa Junti, 1650. “Relación e historia del hallazgo y aparición de Nuestra Señora Santa María del Prado”, del licenciado don 
Juan de Mendoza y Porras, en el último tercio del siglo XVI.
8. A.H.P.N.Z, José Cristóbal Villlarreal, 1749, ff. 605r.- 617r.,  
9. A.H.P.N.Z., Joseph Domingo Assín, 1754, ff. 352r.- 357v.

Usuario
Tachado
(eliminar la coma después del punto)

Usuario
Tachado
eliminar coma

Usuario
Tachado
(eliminar coma)



13
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

Desafortunadamente, algo más de un centenar de las representaciones marianas ci-
tadas en la documentación notarial se registró con la expresión una imagen de Nuestra Se-
ñora, hecho que demuestra las serias limitaciones de los estudios cuantitativos para calibrar 
con fiabilidad la relevancia de las distintas advocaciones. Por otra parte, es muy posible que 
dentro de ese 55% genérico se encontraran algunas imágenes marianas que, siendo populares 
en aquel contexto, terminaran por no dejar rastro en los inventarios, bien porque no fueron 
identificadas por el escribano, o bien porque éste no se tomó la molestia de hacerlo debido a 
su escaso valor. Esto podría explicar la insólita ausencia de imágenes de Nuestra Madre San-
tísima de la Luz (la siciliana Madonna del Lume), un tipo iconográfico que disfrutó de una 
excelente acogida hasta su prohibición, ejecutada en Zaragoza en 1770, a instancia del arzobis-
po Juan Sáenz de Buruaga. De hecho, la relación de ejemplares requisados en la ciudad para 
su posterior destrucción, en su mayor parte estampas, es indicio de que estuvieron presentes 
en los hogares, a pesar de que no fueran detectadas en los inventarios10. 

Así pues, tan solo un 45% de los asientos relativos a imágenes marianas indica de 
forma expresa el tipo iconográfico representado. Se hallan dentro de este porcentaje treinta 
advocaciones distintas, de las cuales 26 están contempladas en el Catálogo de Vírgenes ve-
neradas en Aragón que publicó el carmelita Roque Alberto Faci en 1739 en su Reyno de 
Christo y Dote de María Santissima11. 

La Virgen del Pilar fue, con mucho, el tipo mariano de mayor éxito en los inventarios 
zaragozanos. Tanto es así que le dedicaremos un apartado específico más adelante. El culto 
a Nuestra Señora del Portillo, uno de los más enraizados a principios de la Edad Moderna, 
retrocedió a costa del aumento progresivo de la devoción a la Virgen del Pilar en el XVII. Sin 
embargo, al llegar al Setecientos, se recuperó en parte gracias a la construcción del templo 
del Portillo y a la actividad de la cofradía homónima12. Bajo el dominio indiscutible del culto 
pilarista, se aprecia la sorda pero persistente rivalidad no ya entre ambas devociones, sino 
también la sostenida con el resto de las múltiples advocaciones marianas, tensión que refle-
ja la competencia de órdenes y cofradías por ganar, o simplemente conservar, una posición 
de influencia en la ciudad. En cuanto a imágenes domésticas, la Inmaculada Concepción y 
la Virgen del Rosario fueron, por detrás de las vírgenes de dolor, los únicos tipos marianos 
capaces de contrarrestar el aplastante dominio del fenómeno pilarista. Las dolorosas apare-
cen mencionadas en cuatro variantes, todas ellas recogidas, por cierto, en la compilación del 
padre Faci: Nuestra Señora de los Dolores, Nuestra Señora de la Agonía, Nuestra Señora de 
los Desamparados y la Virgen de la Soledad. La devoción a Nuestra Señora de los Dolores, 
cuya imagen vestidera se exhibía en la antigua capilla dedicada a San Gregorio Ostiense en la 
Iglesia de San Pablo, estaba sólidamente asentada13. Nuestra Señora de la Agonía contaba con 
una cofradía fundada en la Iglesia de Santa Isabel (1677), y la Virgen de los Desamparados la 
tendría, desde 1796, en la parroquia de San Gil Abad. 

10. CARRETERO CALVO, Rebeca, “La Madre Santísima de la Luz en Aragón, simbolismo de una iconografía jesuítica pro-
hibida”, en A.A.V.V. El recurso a lo simbólico. Reflexiones sobre el Gusto II, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2014, 
pp. 203-212.
11. Vid. nota 7.
12. MORTE GARCÍA, Carmen, (ed), El esplendor del Renacimiento en Aragón, Zaragoza, Gobierno de Aragón, Museo de Be-
llas Artes de Bilbao y Generalitat Valenciana, 2009, p. 250. SERRANO MARTÍNEZ, Armando, Nuestra Señora del Portillo. 
Historia y fe de un santuario urbano en Zaragoza, Zaragoza, Parroquia de Nuestra Señora del Portillo, 2002.
13. ROY SINUSÍA, Luis, El arte del grabado en Zaragoza durante los siglos XVIII y XIX, Zaragoza, Institución Fernando el 
Católico, 2006, p. 94.



14
Carmen Abad Zardoya

La siguiente por orden de relevancia fue la Virgen del Carmen, figura que adquirió 
un gran impulso en toda España precisamente a lo largo del Setecientos. El arraigo de la or-
den carmelita en Zaragoza, unido a la reciente fundación de la Venerable Orden Tercera del 
Carmen y Cofradía del Santo Escapulario (que tuvo su primera sede en el extinto Convento 
de Nuestra Señora del Carmen), podrían haber estimulado este movimiento ascendente.  La 
imagen grabada más antigua de las conservadas en Zaragoza, identificada por Luis Roy, data 
justo de esta época14. Desde una perspectiva que trasciende lo local, la recepción del culto a 
la Virgen del Carmen se benefició además de la popularidad de las figuras medianeras entre 
la divinidad y el pecador, una facultad subrayada visualmente en la variante iconográfica de 
Nuestra Señora del Carmen con las ánimas del Purgatorio15. 

En Zaragoza, la devoción al misterio de la Inmaculada Concepción se articuló tem-
pranamente alrededor de una de las cofradías más antiguas entre las creadas bajo la invo-
cación de la Sagrada y Pura Concepción, la del Convento de San Francisco (1333)16. Tras el 
Concilio de Trento, la causa inmaculista tuvo sus mejores valedores entre los franciscanos 
y los jesuitas17. La Compañía tuvo gozó de una importante relevancia en la ciudad antes de 
su expulsión, puesto que el 62% de los canónigos de la capital pertenecía a la orientación 
teológica jesuítica, una proporción claramente superior a la que se observaba por entonces 
en el conjunto del territorio aragonés18. En la proliferación del culto a la Inmaculada no hay 
que descuidar tampoco el papel de los concepcionistas, y muy especialmente la autoridad 
adquirida en Aragón por Sor María Jesús de Ágreda. La religiosa tuvo un papel decisivo 
en las nuevas formulaciones iconográficas del dogma19, derivadas de un ideario difundido 
tanto a través de su biografía como por sus escritos, presentes en muchas bibliotecas domés-
ticas zaragozanas. Conviene precisar además que la concepcionista encabeza el número de 
imágenes de Venerables citados en los inventarios20, y es la única entre aquellos con una 
representación que va más allá de la acostumbrada estampa, como demuestran las mencio-
nes a pinturas e incluso a una joya.

La devoción a la Virgen del Rosario fue impulsada con éxito por los dominicos. Las 
efigies de sus conventos masculino y femenino de Zaragoza sirvieron de modelo para las imá-
genes devocionales21, y el influjo de los padres predicadores en la ciudad se hizo notar desde el 

14. Se trata de una plancha anónima, trabajada a buril, hallada en el Archivo Parroquial de la Iglesia de San Pablo en Zara-
goza. Idem, nº de cat. 599, p. 644.
15. Los “Cuadros de ánimas” proliferaron extraordinariamente en los siglos XVII y XVIII ya que, como sugiere, eran eficaces 
instrumentos a la hora de demostrar ante el fiel la utilidad  de  las  indulgencias  y  de  los  sufragios  aplicados por los difuntos  
del Purgatorio. MONTANER LÓPEZ, Emilia, “Aspectos devocionales en las imágenes del Barroco”, Criticón 55, 1992, pp.  
5-14, esp. p. 9
16. LABARGA GARCÍA, Fermín, “El posicionamiento inmaculista de las cofradías españolas, Anuario de Historia de la 
Iglesia, 13, 2004, pp. 23-44. 
17. Los sermones pro-inmaculistas del franciscano Juan de Zeyta fueron publicados en Zaragoza en la Imprenta de Pedro 
Cabarte en 1625.  
18. LATORRE CIRIA, José Manuel., “Perfiles de un grupo eclesiástico: los canónigos aragoneses del último tercio del siglo 
XVIII”, Hispania Sacra LXI, 124, Julio-Diciembre 2009, pp. 545-569, esp. p. 558.
19. FERNÁNDEZ GRACIA, Ricardo, “Algunas representaciones inmaculistas hispanas del siglo XVIII. Fuentes gráficas y lite-
rarias de los defensores del “misterio concepcionista”, Anuario de historia de la Iglesia, 13, 2004, pp. 45-66, esp. pp. 55-62.
20. La lista se completa con la Madre Ana de San Joseph, el Padre Posadas, el Padre Jerónimo de la Compañía de Jesús, Simón 
de Rojas y el “memorable” Palafox.  
21. MORTE GARCÍA, Carmen, Esplendor del Renacimiento…op. cit., p. 268 y, de la misma autora, “Devoción a Nuestra Señora 
del Rosario en Aragón. Primeras manifestaciones artísticas de los siglos XV y XVI”, Aragonia Sacra, XII, 1997, pp 115-134.



15
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

púlpito a la imprenta22. Pero el fenómeno de mayor impacto en la cultura material doméstica 
fue la difusión del rezo del rosario, que va mucho más allá de ser un atributo distintivo del 
tipo iconográfico mariano reclamado por los dominicos. La popularidad adquirida por esta 
práctica religiosa fue tal que todas las órdenes y cofradías con presencia en la ciudad la adap-
taron a sus intereses. Baste recordar la edición de los Treinta Sermones Ascéticos y Panegí-
ricos del jesuita portugués Antonio Vieyra, cuya segunda impresión, de 1689, fue dedicada a 
la Compañía por el Noviciado del Real Convento de Predicadores de Zaragoza, atemperando 
en este punto la conocida rivalidad entre ambas órdenes23. En muchas ciudades españolas, la 
práctica privada del rezo cobró una dimensión pública al mezclarse con ritos procesionales en 
la fórmula del Rosario de la Aurora, y Zaragoza no sería una excepción. El de la Basílica del 
Pilar, celebrado por primera vez el 3 de Julio de 1756 por la iniciativa “popular” de Mariana 
Velilla y siete devotos, sería el punto de partida para una singular derivación del culto pila-
rista hacia lo que actualmente es la procesión del Rosario de Cristal24. 

Si, como acabamos de ver, la difusión de ciertos tipos marianos en el ámbito doméstico 
se puede vincular al ascendente de algunas órdenes en la esfera pública de la piedad, el caso 
de las imágenes de Santa María del Pópulo revela la influencia de las cofradías en la orien-
tación del culto, un fenómeno potenciado además en este caso con el prestigio de las “Santas 
imágenes”, que se transfiere a sus réplicas en la religiosidad popular. Las menciones a Nuestra 
Señora del Pópulo hacen referencia a reproducciones de la copia de la Salus Populi Romani 
conservada en la capilla homónima de la Iglesia de San Pablo, aunque haya más iconos ve-
nerados en Aragón bajo esta invocación, como señaló el padre Faci25. La importante cofradía 
zaragozana de Nuestra Señora del Pópulo vivió su mejor momento hacia 1673, cuando se inau-
guró la capilla barroca en el templo de San Pablo. La evolución de los acontecimientos a partir 
de entonces, estudiada minuciosamente por Isabel Bruñén, muestra hasta qué punto eran 
volubles las preferencias de la feligresía, y cómo en el origen de estos vaivenes subyacían mo-
tivaciones más prosaicas que espirituales. Una cofradía que, con el cambio de siglo, había visto 
menguar progresivamente su capital humano y económico, se propuso revertir la situación 
reactivando el culto a la imagen con una serie de iniciativas, que van desde la construcción del 
camarín de espejos para iluminar el aspecto del pequeño icono, hasta la composición, en 1798, 
de unos Gozos a duo de thenor y contralto y acompañamiento cifrado26. La que fuera una 
de las imágenes más veneradas de la “tercera catedral” de Zaragoza, se apuntaría también a 
la exitosa fórmula de los rosarios procesionales. En esta dirección caminaban las pretensiones 
de un grupo de feligreses cuando pidieron al cabildo la fundación de una nueva hermandad 

22. SAGASTIZÁBAL, Juan, Exortación a la Santa devoción del Rosario de la Madre de Dios, dirigida a Don Phelippe III 
Nuestro Señor, Príncipe de las Españas, Zaragoza, por Lorenzo de Robles, 1597. Sagastizábal pertenecía a la Orden de los 
Predicadores de la Provincia de Aragón.
23. VIEYRA, Antonio, María Rosa Mystica. Excelencias poder y maravillas de su Santísimo Rosario compendiadas en 
treinta sermones ascéticos y panegíricos…Segunda impresión que con índices copiosísismos y añadidos saca y dedica a la 
ínclita, venerable, sacra y apostólica religión de la Compañía de Jesús el Noviciado del Real Convento de Predicadores de 
Zaragoza, en Zaragoza, con licencia, por Domingo Gascón, Infançon de la Imprenta del Hospital Real y General de Nuestra 
Señora de Gracia, 1689.
24. HERNÁNDEZ, Ascensión, “El Rosario de Cristal de Zaragoza: aspectos artísticos de una devoción religiosa”, en Homenaje 
a Don Antonio Durán Gudiol, 1995, pp. 427-440, esp. p. 427. 
25. Las del Convento de Santa Clara de Calatayud y el Concepto de la Concepción de Miedes. FACI, Roque Alberto, Aragón, 
Reyno de Christo…, op. cit., t.II, 1750, pp. 134 y 135.
26. BRUÑÉN IBÁÑEZ, Ana Isabel., “Capilla de Nuestra Señora del Pópulo en la iglesia de San Pablo (Zaragoza)”, Aragonia 
Sacra, XIII, 1998, pp. 7-24, esp. p.10.



16
Carmen Abad Zardoya

adscrita a la misma capilla, pero bajo otra invo-
cación, como “hermandad de Nuestra Señora 
del Pópulo y acompañamiento del Santísimo 
Rosario cantado”. Se les denegó el uso de la 
capilla de la antigua cofradía, pero ello no im-
pidió que, a partir de 1761, el culto tradicional 
a la antigua Salus Populi Romani quedara re-
legado a un segundo término27. El rastro de la 
réplica de esta “Santa Imagen” en los hogares 
zaragozanos se revela en los inventarios a través 
de pinturas sobre lienzo o tabla, y en láminas 
sobre piedra o cobre pero, contra todo pronós-
tico, no hay estampas, a pesar de que la propia 
cofradía pudo haber emitido las que circulan 
todavía hoy en el mercado anticuario.

En la Iglesia de San Pablo se fundó 
además la cofradía de Nuestra Señora de Mon-
serrat, advocación que fue venerada también, 
por esta misma cofradía, en el Real Seminario 
de San Carlos28. Luis Roy menciona al respecto 
una estampa anónima de la antigua colección 
Aubá, vinculada expresamente al Seminario. 
Por su composición, con la virgen sentada en 
su santuario, el niño serrando un montículo y 
rodeada de edificaciones, recupera la fórmula 

iconográfica etiquetada como “gótica” de Nuestra Señora de Montserrate, fórmula que perdu-
ró en la producción gráfica más popular29. Las dos estampas que figuran en los inventarios, 
sobre papel y tafetán, podrían ser de este tipo. Hay además, pinturas, una lámina tallada e 
incluso objetos devocionales como midas (por medidas) y un ceñidor de estambre. 

Frente a los tipos anteriores, las menciones documentales a la Virgen de Belén, la Vir-
gen de la Leche, a Nuestra Señora de la Esperanza y a la Virgen del Buen Parto representan 
una sensibilidad más afectiva, con un marcado énfasis en la maternidad y la crianza. De ahí 
su vinculación a los espacios femeninos de la casa30, una presencia estimulada por los nume-
rosos textos que, desde los inicios de la modernidad, defendieron la conveniencia de rodear 
a las mujeres de estas imágenes  maternales –junto con las del Jesús Niño– para orientar sus 
aspiraciones vitales hacia el recto fin de criar hijos varones31. Si las pinturas de la Virgen de 

27. Ibidem.
28. El ejemplar, anónimo y datado en el siglo XVIII, con una leyenda al pie que remite al Real Seminario de San Carlos ofrece 
200 días de indulgencias rezando una salve. ROY SINUSÍA, Luis, El arte del grabado…, op.cit., p.639, nº catálogo 583.
29. La supervivencia de esta fórmula iconográfica a lo largo de toda la edad moderna y su extraordinaria difusión, en CANAL-
DA I LLOBET, Silvia, “Copia e invención. Retratos y réplicas de las santas imágenes en época moderna. El caso de Nuestra 
Señora de Montserrat”, en GIL CARAZO, Ana (coord.), Copia e invención. Modelos, réplicas, series y citasen la escultura 
europea, Valladolid, Museo Nacional de Escultura, 2013, pp. 187-201, esp.  p. 190. 
30. MALO BARRRANCO, Laura, “Los espacios de religiosidad y la devoción femenina en la nobleza moderna. El ejemplo de 
los linajes Aranda e Híjar”, Cuadernos de Historia Moderna, 42(1), 2017, Pp. 175-199, esp. p. 179. 
31. CARLOS VARONA, María Cruz de, “Entre el riesgo y la necesidad: embarazo, alumbramiento y culto a la Virgen en los 
espacios femeninos del Alcázar de Madrid (siglo XVII)”, ARENAL, 13:2, 2006, p. 288.

María humanizada y la representación de la talla gótica. José 
Luzán, La Venida de la Virgen del Pilar a Zaragoza, c. 1765, 
óleo sobre lienzo, Real Sociedad Económica Aragonesa de 
Amigos del País, depositado en el Museo Goya, Zaragoza.

Usuario
Tachado



17
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

Belén encajan perfectamente en la estética amable del Setecientos, las representaciones (en 
pintura, escultura, estampa y joya) de la Virgen de la Leche, son más bien un ejemplo de las 
inercias del culto, lo suficientemente enraizado en la mentalidad popular como para ignorar 
las reservas del Concilio de Trento hacia este tipo iconográfico. En la mayoría de los casos do-
cumentados, se trata de pinturas, aunque hay también joyas y piezas de porcelana engastada.

Imágenes de una Imagen. El fenómeno pilarista

De acuerdo con las observaciones del padre Arbiol sobre las ventajas de vincularse 
onomásticamente a un mediador celeste, cabría pensar que existía una relación directa entre 
los nombres de las personas y la cantidad de imágenes devocionales que aparecen en los hoga-
res. Aunque esta asociación pueda argumentarse en lo que respecta al santoral (se verá en el 
caso de San José), no parece tener la misma consistencia en el caso de los nombres de pila de 
inspiración mariana. A pesar de que los documentos notariales perfilan un escenario decidi-
damente pilarista desde principios de siglo, la primera zaragozana llamada María del Pilar no 
sería bautizada hasta 1743, en la parroquia de San Miguel de los Navarros32. De hecho, hasta 
entrado el Ochocientos no se generalizarían en Aragón ni este nombre ni otros derivados de 
santuarios o misterios marianos que, por el contrario, llevaban un tiempo campando entre los 
enseres de las viviendas zaragozanas33. 

A pesar de estas disonancias, la Virgen del Pilar fue, de largo, el tipo mariano con 
mayor representación en pinturas, figuras de bulto, benditeras, joyeles, relicarios y estampas. 
También abundaron las escenas pintadas o grabadas de la Venida de la Virgen, muchas de 
las cuales adoptarían la variante iconográfica que Ricardo Centellas consideró representativa 
de la producción dieciochesca avanzada, con la réplica de la talla gótica34 sustituyendo a la 
representación humanizada de la madre y el hijo, hasta entonces la fórmula dominante en la 
tradición figurativa del milagro35. La multiplicación de imágenes pilaristas fue aumentando 
progresivamente a lo largo del siglo, hasta consolidarse como en el tipo predilecto de los zara-
gozanos, manteniendo su dominio indiscutible en las casas inventariadas entre 1760 y 1804. 

Esta tendencia ascendente pudo apoyarse en el curso de una serie de acontecimientos, 
entre los que destaca, como punto de partida, la resolución de la disputa erudita entre Juan de 
Ferreras y Juan Francisco Escuder. El conflicto se saldó en 1720 con la prohibición, por parte 
del Santo Oficio, del Examen de la tradición del Pilar, impreso atribuido a Ferreras36. La 
agria polémica en torno a la veracidad, no ya del milagro de Calanda sino de la propia Venida 
de la Virgen, probablemente no caló en el vulgo, impermeable a las disquisiciones teológicas 
que contraviniesen cultos asentados, pero sí tendría repercusiones de orden práctico. A fin 

32. SERRANO, Carlos, El nacimiento de Carmen. Símbolos, mitos y nación, Madrid, Taurus, 1999, p. 30.
33. La primera mujer bautizada como Carmen, por ejemplo, aparece en Zaragoza en 1728, Idem, p. 40. 
34.Antes, la representación de la talla gótica en escenas de la Venida antes del XVIII se circunscribe a la estampa que ilustra 
el libro Triumpho de Maria de Martín Martínez de Ampiés (1495), la Venida de la Virgen del Pilar del Bristish Museum (h. 
1550) y un dibujo atribuido a P. Scheppers y R. Moys (h. 1575), MORTE, Carmen  y NAYA, Carolina, “la pervivencia de una 
devoción: la imagen procesional barroca de nuestra señora del pilar de Zaragoza, en plata, oro y gemas preciosas”, Ars Reno-
vatio, nº 2, 2014, pp. 60-98, p.61.
35. CENTELLAS SALAMERO, Ricardo, “El poder de la imagen: Iconografía de la Virgen del Pilar” en BUESA CONDE, 
Domingo J. y LOZANO LÓPEZ, Juan Carlos, El Pilar es la columna. Historia de una devoción, Zaragoza, 1996, pp. 133-151, 
esp. pp. 142 y 143. 
36. SERRANO MARTÍN, Eliseo, “Silentium facite: El fin de la polémica y el discurso en torno a la Virgen del Pilar en la Edad 
Moderna, Hispania, vol. LXXIV, 248, 2014, septiembre-diciembre, pp. 687-714.



18
Carmen Abad Zardoya

de cuentas, las facciones vencedoras de este tipo de controversias solían blindar su victoria 
desplegando todos los instrumentos de persuasión a su alcance para reforzar el culto, desde 
añadir pequeñas innovaciones litúrgicas, hasta impulsar de forma directa la producción y 
venta de artículos destinados a las prácticas devocionales domésticas.

Asegurar que la transformación iconográfica diagnosticada acertadamente por Cente-
llas pudo ser consecuencia directa de la reacción a las propuestas ferrerianas, resulta un tanto 
aventurado por mi parte, pero lo cierto es que, una vez zanjada la polémica entre partidarios 
y detractores, las escenas narrativas de La Venida fueron reemplazando a la María humani-
zada por la “imagen de la imagen venerada”. En la época este mismo recurso fue utilizado 
en la promoción directa de imágenes por parte de otros grandes santuarios marianos, como 
Guadalupe37 o Montserrat38. De esta manera, la efigie escultórica expuesta sobre la columna   
–desnuda o cubierta con el manto, en la evolución cronológica detallada por Olga Hycka39–  
acabó casi totalmente con la representación “en carne mortal”, también en lo que respecta a 
las imágenes y artículos creados para los espacios domésticos.

Una vez asentada la devoción pilarista se multiplicaría en los inventarios el número 
de objetos relacionados con aquella. En esta ocasión no es tan importante la dimensión cuan-
titativa del fenómeno cuanto la variedad de manufacturas disponibles, que se desarrolló en 
una atractivo abanico de precios, formatos y calidades. Si el siglo XVIII ha sido considerado 
por la historiografía como el marco de una auténtica “revolución” del consumo40, el caso de 
las imágenes pilaristas constituye un ejemplo óptimo para ilustrar este proceso. Se instauró la 
circulación de una serie de artículos muy asequibles (subsumibles a las categorías de bienes 
de populujo o démi-luxe) llamados a satisfacer una demanda que había venido creciendo desde 
mediados del siglo anterior, a raíz de la difusión del milagro de Calanda41. A su vez, la adquisi-
ción y acumulación de estos artículos en el espacio doméstico sostenía y reforzaba la devoción, 
hasta el punto de producirse un eficaz feedback entre culto, producción, oferta y consumo. No 
es un caso aislado, si tenemos en cuenta la fortuna recabada por estrategias de mercadotecnia 
como la desplegada a lo largo del siglo XVIII el monasterio de Guadalupe42. Los planes para el 
diseño y comercialización de imágenes del santuario extremeño demuestran hasta qué punto 
el clero tenía consciencia del potencial de las “imágenes de la imagen”, no ya para instruir al 
fiel, sino para retenerlo fiel en devoción siempre en competencia con otras.

37. PORTÚS PÉREZ, Javier, y VEGA GONZÁLEZ, Jesusa, La estampa religiosa en la España del Antiguo Régimen, Madrid, 
Fundación Universitaria Española, 1998, pp. 153-158.
38. En el caso de la imagen de Montserrat, la reproducción de la imagen escultórica sustituirá al anterior estereotipo visual 
a finales del XVI. Véase CANALDA I LLOBET, Silvia, “Retratos y réplicas de las Santas imágenes…”, op. cit., pp. 190-92.
39. Los sucesivos recubrimientos de la columna, la evolución en la disposición del manto y los cambios en el diseño y guarni-
ción del camarín de la virgen se encuentran explicados e ilustrados con imágenes en HYCKA ESPINOSA, Olga, Santa María 
la Mayor y del Pilar de Zaragoza. Evolución histórica del templo colegial, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2018, 
pp. 165-182.
40. CAPUZZO, Paolo, Culture del Consumo, Bologna, Socièta Editrice Il Mulino, 2006, pp. 103-104.
41. Sobre la importancia de los conceptos de populuxe y démi-luxe para explicar las nuevas dinámicas de producción y consu-
mo en la Edad Moderna véase el breve comentario de MEISS, Marjorie, La culture matérielle de la France. XVIème-XVIIIème 
siècle, Armand Colin, 2016, 54-55.
42. PORTÚS PÉREZ, Javier y VEGA GONZÁLEZ, Jesusa, La estampa religiosa…op.cit., pp. 153-158, y CRÉMOUX, François, 
“La imagen de devoción y sus usos. El culto a la Virgen de Guadalupe”, en CARLOS VARONA, María Cruz de, CIVIL, Pierre, 
PEREDA ESPESO, Felipe, y VINCENT-CASSY, Cécile, La imagen religiosa en la Monarquía Hispánica. Usos y espacios, 
Madrid, Casa de Velázquez, 2008, pp, 61-82, esp. pp. 71-72. En el siglo XVIII el Monasterio extremeño de Guadalupe encarga 
cobres nuevos a artífices de Madrid, Salamanca o Zaragoza, promoviendo la producción de miles de estampas, de varios forma-
tos y precios, con el fin de venderlas durante las fiestas de la Virgen el o de septiembre. También se encarga producción sobre 
tela, en seda, raso y tafetán, para cintas e incluso medias.



19
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

La variedad es un rasgo consustancial al consumo de imágenes pilaristas. Hubo en los 
hogares una importante presencia de imágenes de bulto redondo, que se exponían directa-
mente sobre mesas de arrimo, o bien dentro de sus correspondientes urnas, a veces construi-
das a modo de camarines arquitectónicos. Las piezas escultóricas más numerosas son vírgenes 
de mazonería, doradas o estofadas y encarnadas. Conforme avanza el tiempo, le siguen muy 
de cerca las de piedra blanca o alabastro, algunas con perfiles dorados que resaltaban los 
pliegues del manto. Las que se dicen talladas en piedra de Mediana remiten específicamente 
a alabastros aragoneses, procedentes de Mediana de Aragón o de sus alrededores43. También 
se mencionan ejemplares de yeso policromado, y alguna que otra Virgen de tierra. 

La estima que despiertan estas imágenes deja rastro documental en los legados píos. El 
ejemplo más elocuente figura en las mandas testamentarias de don Joseph Laboría, presbítero 
beneficiado de la iglesia parroquial de Santiago, quien dejó de gracia especial, para el altar 
mayor de dicho templo, un Cristo de marfil sobre peana de ébano, y una talla de Nuestra 
Señora del Pilar para su archivo. Con respecto a esta última, el clérigo manifestó su expreso 
deseo de que no se la sacara de ahí sino para ponerla en devoción, cosa que debía hacerse los 
días onze y doce del mes de octubre de cada un año, y después se vuelba al archivo; y para 
que se pueda colocar en el archivo dejo el estante, que tiene su nicho y seis gavetas al pie con 
su llabe, y se pueda poner tras el vanco44.

Tanto o más numerosas que las imágenes de bulto, fueron las pintadas sobre diferentes 
soportes, si bien a partir de mediados de siglo estas retrocedieron en favor de las estampas. Pero 
la cantidad no era en este caso indicio de calidad. No hay ni un solo ejemplar identificado como 
pintura fina. Cabe suponer, por tanto, que la mayoría de los lienzos domésticos eran réplicas 
más o menos afortunadas de imágenes devocionales conocidas en la ciudad o bien las diseñadas a 
partir de estampas. La fórmula habitual, entre las primeras, fue la que enmarcaba a la Virgen en 
un trampantojo de su camarín, representado, hay que puntualizar, con ligeras variaciones relati-
vas a los cortinajes, la altura y adornos del manto, y la presencia de candeleros o, en su lugar, de 
ángeles ceroferarios45. Así pues, las imágenes domésticas estarían en cierto modo emparentadas 
con las piezas conservadas hoy46 en el Archivo Capitular de la Seo, en las Canonesas del Santo 
Sepulcro, en la Parroquia de San Pedro en Langa del Castillo y en la de San Mateo de Gállego47.

Las estampas de la Virgen del Pilar –particularmente las impresas sobre tejido– se 
fueron adueñando poco a poco de los interiores domésticos a partir de 1745. El soporte más 

43. Dos imágenes de Nuestra Señora sobre otras tantas mesas de rincón en una pieza de la vivienda de don Pedro de Espinosa 
y Fuertes, A.H.P.N.Z., Francisco Antonio Torrijos, 1790, ff. 189r.-194r.
44. Acto de imbuición de cédula de testamento realizado en uno de los “quartos del entresuelo de las casas de los Señores 
Condes de Belchite”, con enumeración de los bienes que fueron de la propiedad de don Joseph Laboría, presbítero beneficiado 
de la Iglesia Parroquial de Santiago. A.H.P.N.Z., Joseph Domingo Assín, 1757, ff. 17v-22r.
45. Como una plancha anónima del siglo XVIII que pertenece a la colección del Cabildo Metropolitano de Zaragoza. Roy Sinu-
sía, L., Huellas del Pilar. Colección de grabados del Cabildo Metropolitano de Zaragoza, Zaragoza, Cabildo Metropolitano, 
1998, nº catálogo 29, p. 63. La grabada por Gerónimo Martín para el cabildo del Pilar en 1724 sería una versión del tipo 
mariano mucho más elaborada, Idem, nº catálogo 22, p. 56.
46. Un ejemplar vendido hace unos años por el anticuario Antonio Gajón pertenece a este tipo de imágenes inspiradas en las 
pinturas conservadas en Zaragoza. Presenta a la Virgen del pilar en su camarín. El dosel carmesí con franjas de oro que en-
marca la imagen cede el protagonismo a las cortinas parcialmente recogidas, y los jarrones de flores o los ángeles ceroferarios 
desaparecen sustituidos por sendos candeleros de una luz.
47. Sobre el dosel de plata, el de terciopelo carmesí que se colocaba sobre éste, los cortinajes para mantener oculta la imagen 
cuando se le cambiaba el manto y las tres parejas de ángeles ceroferarios que llegó a tener véase HYCKA ESPINOSA, O., Santa 
María la Mayor y del Pilar de Zaragoza…op.cit., pp. 170-174. 



20
Carmen Abad Zardoya

utilizado –al igual que en la producción comercializada por el propio monasterio de Guadalu-
pe48– fue el ruan, seguido a cierta distancia por el tafetán. Aunque Luis Roy documentó la es-
tampación sobre raso49, no hay referencias a ejemplares de este tipo en los inventarios, tal vez 
porque este material se usó únicamente en imágenes estampadas ex profeso para obsequiar 
a personalidades distinguidas y benefactores del templo50. El azul fue el color más utilizado 
en las imágenes impresas sobre tafetán, posteriormente enmarcadas con su cristal y moldura 
de media caña pintada, dorada o corlada51. Aunque los inventarios no siempre permiten de-
tectarlas con facilidad, hubo estampas bordadas para simular reposteros, y otras tratadas a 
pincel para que parecieran pinturas. Diego Antonio Rejón de Silva escribió, en su Diccionario 
de las Nobles Artes, el procedimiento para iluminar estampas al olio; estirándolas primero 
en un bastidor, y dándolas dos ó tres manos de barniz transparente; luego se dan por detrás 
las tintas competentes al olio y hace un efecto muy parecido a la pintura52.

Este tipo de manipulaciones de la imagen impresa no era exactamente una novedad. 
En la centuria anterior, el pintor y tratadista Jusepe Martínez ya dio noticias de un tal Ezpe-
leta, famoso por su paciencia y habilidad a la hora de iluminar las estampas53. Con el tiempo, 
los procedimientos empleados se diversificarían dando a las imágenes resultantes efectos de 
brillo equiparables a otros artículos de moda, como la pintura sobre vidrio. 

Las joyas y dijes infantiles de plata blanca conforman también un nutrido conjunto de 
artículos pilaristas. Muy probablemente, se trataría de pequeñas réplicas de la imagen –con 
manto en una sola pieza o acoplable, según los modelos– que sobrevivieron sin apenas varia-
ciones formales en la joyería ansotana y los dijes para pretina de creatura, como la rastra 
de bautismo fotografiada por Ricardo Compairé a principios del siglo XX en el Pirineo54. La 
piedad popular se volcó además en otros en artículos de finalidad apotropaica y escaso pre-
cio, cuya producción y distribución controlaba el propio cabildo. Es el caso de las midas [por 
medidas] de la Virgen, cuyo uso se ha mantenido vigente hasta la actualidad. El rey Felipe III 
había concedido a la Cámara Ángélica de Nuestra Señora del Pilar un privilegio exclusivo de 
distribución cuya observancia en tierras aragonesas se recogió en la provisión de Gastón de 
Moncada, de 160955. En 1621, los Jurados de la ciudad prohibieron su venta, síntoma inequí-
voco de que, en este tiempo, se había desarrollado un lucrativo comercio alternativo de este 
tipo de artículos. Este mercado extraoficial fue combatido activamente por el cabildo, que 

48. PORTÚS PÉREZ, Javier y VEGA GONZÁLEZ, Jesusa, La estampa religiosa…, op.cit., pp. 153-158. En Guadalupe se es-
tamparon sobre ruan, raso y tafetán estampas sueltas, cintas y medidas.
49. Solo en 1759 el cabildo pagó a Francisco Moreno 31 libras, 7 sueldos y 11 dineros en concepto de medidas y estampas y 
a Pedro Beratón 124 libras y un sueldo por la impresión de 5.659 estampas sobre papel, raso y tafetán. En 1767 se paga a 
Francisco San Juan por estampas hechas en raso y enmarcadas con su “media caña”. Véase ROY SINUSÍA, Luis, El arte del 
grabado en Zaragoza…op.cit., pp. 67 y 68.
50. Es el caso de una estampa enviada al arzobispo de Méjico, en formato grande, impresa sobre raso y guarnecida con su 
media caña. Idem, p. 68, nota 41.
51. Así las encargaba el propio cabildo en el caso de estampas finas sobre raso, por ejemplo, las que se pagaron a Francisco 
San Juan en 1767. Idem, p. 68.
52. REJÓN Y SILVA, Diego Antonio, Diccionario de las Nobles Artes para instrucción de los Aficionados y uso de los Profe-
sores, con Licencia, en Segovia, en la Imprenta de don Antonio Espinosa, 1788, segunda entrada de la voz “iluminar” donde 
se da cuenta de un uso moderno del término, p. 121.
53. “valíase de las estampas tal por tal, mas concluía sus iluminaciones con tanta paciencia que era una maravilla” MARTÍ-
NEZ, Jusepe, Discursos del Nobilísimo Arte de la Pintura, (ed. de Julián Gállego), Madrid, Akal, 1988, p. 230.
54. Ricardo Compairé Escartín, Relicarios, Fototeca Provincial de la Diputación de Huesca, nº inv. 0236.
55. El documento, conservado en el Archivo Capitular del Pilar de Zaragoza, se cita en Roy Sinusía, Luis, El arte del graba-
do…op.cit., p. 69, nota 44.

Usuario
Texto insertado
,
(añadir coma)



21
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

compró en repetidas ocasiones tafetancillos de 
diversos colores destinados específicamente a la 
impresión de midas56. Seguramente las hubo 
en muchos hogares, pero solo nos han quedado 
noticias de los ejemplares que se guardaron en 
muebles de secreto, escritorios cuyo contenido 
se registró gaveta a gaveta. 

La nómina de artículos devocionales 
pilaristas se completaría con benditeras –de 
plata o de loza–, rosarios con medallas de la 
Virgen, relicarios y pastas guarnecidas de pla-
ta. Las pastas de Agnus Dei estaban hechas 
con cera que se suponía mezclada con huesos 
de santo. En la época se las tenía por poten-
tes “vectores milagrosos”57, motivo por el cual 
se las encuentra en el interior de muebles de 
secreto, cajoncitos de bufetillos, o integradas 
en composiciones de relicarios. Como se pudo 
ver a través de algunos ejemplares expuestos 
en la muestra El Pilar es la columna, los papas 
Inocencio XIII y Clemente XII emitieron, en 
los años 1722 y 1737 respectivamente, Agnus 
Dei con imágenes, al reverso, de la Venida de 
la Virgen del Pilar, en las que ya se advertía 
el aludido cambio iconográfico al inicio de este 
apartado58. Entre los relicarios, imágenes im-
presas y/o pintadas sobre vitela o cartón con cerco de plata o plata sobredorada, destaca la 
variante de relicario de caja, que combinaba la imagen de Nuestra Señora del Pilar con la de 
otro santo, preferentemente San José o Santa Ana.  

En muchos casos, estos adornos personales se implicaron en la decoración de los es-
pacios, incorporándose a las buxerías de escaparate que rodeaban por completo la figura de 
bulto expuesta en aquel. Se aplicaba así una lógica expositiva equivalente a la empleada en 
los camarines marianos repletos de joyas o exvotos donados por los fieles. Dos ejemplos de 
este tipo de soluciones decorativas se encuentran, respectivamente, en las casas de Marta de 
Gállego59 –la viuda de un confitero– y de la condesa viuda de Torresecas60. En el primer caso, 
representativo de una fórmula básica, una Virgen del Pilar de bulto aparece arropada por diez 
relicarios de monjas. El segundo ejemplo es más elaborado y heterogéneo. Reúne en torno a la 

56. A.C.P.Z., Cuentas de la Fábrica de Nuestra Señora del Pilar (1747-1760) y A.C.P.Z., Cuentas de la Fábrica de Nuestra 
Señora del Pilar (1761-1769). 
57. CRÉMOUX, François, “La imagen de devoción y sus usos. El culto a la Virgen de Guadalupe”, en CARLOS VARONA, 
María Cruz de, CIVIL, Pierre, PEREDA ESPESO, Felipe, y VINCENT-CASSY, Cécile, La imagen religiosa en la Monarquía 
Hispánica. Usos y espacios, Madrid, Casa de Velázquez, 2008, pp, 61-82, esp. pp. 75-76.
58. CENTELLAS, Ricardo, “El poder de la imagen…”, op.cit., p. 145.
59. A.H.P.N.Z., Joseph Domingo Assín, 1749, ff.711 r-714v.
60. A.H.P.N.Z, José Cristóbal Villlarreal, 1749, ff. 605r.- 617r

La imagen de bulto más común en los hogares zaragozanos. 
Virgen del Pilar procedente de San Mateo de Gállego, ta-
lla en alabastro dorado y pintado, s. XVIII, Museo Alma 
Máter, Zaragoza.



22
Carmen Abad Zardoya

imagen mariana cuatro relicarios de criatura, otro de la Dolorosa, un rosario de piedra con 
cruz de plata, una medallita sobredorada de la Virgen del Pilar y, finalmente, una pequeña 
colección de plata de escaparate, a base de cocos guarnecidos, espejitos y cajitas61.

El provecho económico que el éxito de la devoción pilarista supuso para el artesanado 
local tiene su mejor exponente en el inventario post mortem de Manuela de Boyra, viuda del 
platero Joaquín de Fuentes. En el taller y botiga de su vivienda se conservaban, a su muerte, 
hasta 52 piezas para moldes de bronce de la Virgen del Pilar, todas en distintos tamaños y 
formatos, así como una carta entera de vírgenes estampadas para hacer con ellas relicarios 
de cerco o de caja. Entre la obra acabada se encontraron varias virgencitas de las peque-
ñitas, dos Vírgines del Pilar de manto de las grandes (es decir, dos imágenes de bulto) y, 
finalmente, un surtido de pinjantes clasificados en obra común concluida y dorada, entre los 
que destacamos unas vírgines del Pilar pequeñas de filigrana, con piedras moradas, de obra 
común concluida y dorada62. En el dijero que fotografió Ricardo Compairé clavado al dintel 
de una ventana, imagen mencionada en un párrafo anterior63, aparece, entre una sonaja y un 
relicario de cerco, un colgante de la Virgen del Pilar que podría encajar perfectamente con 
esta descripción.

Campeones de la santidad

Los zaragozanos repartieron su piedad entre un verdadero ejército de santos, pues la 
lista de varones santificados o beatificados alcanza los 72 de nombres distintos, 76 si añadi-
mos a los Venerables. En términos generales, la lista de preferencias coincide con las direc-
trices marcadas por Arbiol en La familia regulada. Pero si ampliamos la mirada más allá de 
los “imprescindibles” señalados por el franciscano, las figuras mejor posicionadas en los docu-
mentos encajan en los parámetros generales del discurso contrarreformista, en la medida en 
que priman mensajes como el valor del arrepentimiento y de los sacramentos, especialmente 
de la eucaristía y la confesión. 

Pero en la multiplicación de nombres y en la diversidad de los artículos intervinieron 
además otros factores. En el contexto local, la orientación del culto acusó las tensiones entre las 
órdenes con presencia en la ciudad, cada una con sus propios nombres de referencia, algunos 
escogidos del santoral recientemente canonizado. Desde un punto de vista antropológico, las 
preferencias destapan los aspectos más pragmáticos de la devoción, producto de la arraigada 
fe en las capacidades específicas de determinados santos para curar dolencias concretas (San 
Liborio, San Antonio Abad), para propiciar la natalidad (San Ramón Nonat) o, simplemente, 
para superar un día más con vida (San Cristóbal). Las cotas de popularidad que ya tenían, por 
estas razones, ciertos santos, se vieron además reforzadas por productos culturales de amplia 
difusión, como el romancero de ciego y la comedia de santos, cuyo influjo sobrevivió a las 
prohibiciones dictadas por Fernando VI y Carlos III. En los párrafos siguientes se analizarán 
las devociones a aquellas figuras del santoral que, en las fuentes notariales, no solo superan la 
decena de imágenes sino que, además, se presentan en diferentes formatos. 

61. Vid. nota anterior.
62. A.H.P.N.Z., Pascual de Almerge, 1790, ff. 77r.-86v.
63. Ricardo Compairé Escartín, Relicarios, Fototeca Provincial de la Diputación de Huesca, 0236.



23
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

Como buen conocedor de los intereses prosaicos de la feligresía, Antonio Arbiol alen-
taba la devoción afectuosa al glorioso Arcángel San Miguel argumentando que este gloriosí-
simo príncipe a sus devotos los hace felices en bienes temporales y espirituales64. Así pues, en 
la particular jerarquía que el franciscano estableció a la hora de repartir fervor y oraciones, 
San Miguel ocupaba un puesto de honor solo por detrás del Salvador y María ya que la Iglesia, 
en su pública letanía de Santos, pone la intercesión del Arcángel San Miguel inmediata a la 
de la Virgen Santísima65. La posición privilegiada en la que Arbiol colocó a San Miguel puede 
que no fuese del todo ajena al origen aragonés del autor, dado el arraigo del culto al santo en 
la capital66 pero, desde una perspectiva más amplia, en la admiración por el arcángel guerrero 
se vislumbran también ecos de la religiosidad del Siglo de Oro, en la que esta figura encar-
naba la gallardía, virtud de gran predicamento social67. Entre las más de veinte imágenes de 
San Miguel documentadas en las viviendas zaragozanas, la mayoría son pinturas sobre lienzo 
o tabla y láminas, incluida una de madreperla. Dentro de los ejemplares de bulto redondo ex-
puestos en escaparates, encontramos piezas de calidad, descritas como hechura de Nápoles o 
escultura buena. Una de las más destacadas, obra del napolitano Jacobo Bonavita, fue propie-
dad del caballero Alejandro de la Cerda68 y, como demostró Rebeca Carretero, se conserva hoy 
en la capilla de San Blas de la Colegiata del Santo Sepulcro de Calatayud69. Hay también joyas 
y hasta un peculiar defensivo infantil, un relicario de criatura grande con orla, guarnecida 
con treinta y dos mermelletas […] y las efigies de Santa Bárvara y San Miguel70.

El autor de La familia regulada se contradice en sus páginas sobre el rango de San 
José, a quien coloca por delante o detrás de San Miguel según el pasaje del libro que se tome 
en cada caso. A diferencia de Arbiol, los zaragozanos no dudaron en darle el primer puesto 
al carpintero de Nazaret, que duplicaba en número de imágenes a San Miguel, además de 
situarse muy por delante de cualquier otra figura del santoral. La revalorización de San José 
es un claro fenómeno postridentino, y está estrechamente ligada a la devoción a Santa Teresa 
de Jesús, la segunda santa en número de representaciones en los hogares zaragozanos después 
de la Magdalena. Con el impulso de las carmelitas descalzas, San José adquirió una notable 
relevancia, por supuesto con el nuevo tratamiento iconográfico que, después del Concilio de 
Trento, rejuvenecía al hombre, dulcificaba sus gestos y le concedía un protagonismo sin pre-
cedentes en las escenas narrativas de la Infancia de Cristo. Los moralistas del siglo XVIII, 
con Antonio Arbiol a la cabeza, reivindicaron al tierno San José barroco como referente de 
conducta para la vida conyugal y familiar. Esta circunstancia no es ajena a la difusión de una 
emotiva iconografía representada directamente por San José e, indirectamente, a través de las 

64. ARBIOL, Antonio, A., La familia…, op.cit., p.165.
65. Ibidem. San Miguel es el “Primer Ministro de Dios, Gobernador de su dilatado Reyno, Patrón Máximo de la Iglesia Ca-
tólica, Capitán General de los Exércitos del Señor y príncipe de la Milicia Angélica”.
66.FACI, Roque Alberto, Aragón Reyno de Christo…, op.cit., pp. 184-185.
67. Véase la cita de un pasaje de El valeroso catalán, de Lope de Vega, en MORÁN TURINA, José Miguel y PORTÚS PÉREZ, 
Javier, El arte de Mirar. La pintura y su público en la España de Velázquez, Madrid, Istmo, 1997, p. 210. 
68. A.H.P.N.Z, José Domingo Andrés, 1742, ff. 470 r- 481v. Este inventario estaba ya incluido en el corpus documental de 
mi monografía La casa y los objetos, de 2005 y se comentó más detalladamente en un trabajo de 2009. ABAD ZARDOYA, 
Carmen, “Objetos de representación en la vivienda aragonesa del XVIII” en PIERA, Mónica (dir.) y MASAL, Jordi (coord.), El 
culto al objeto: de la vida cotidiana a la colección, Barcelona, Asociació per al’estudi del moble en Barcelona, Ajuntament de 
Barcelona, Museu de les Arts Decoratives, 2009, pp. 63-73.
69. CARRETERO CALVO, Rebeca, “Dos esculturas del napolitano Jacobo Bonavita en la Real Colegiata del Santo Sepulcro de 
Calatayud (Zaragoza)”, Zaragoza, Centro de Estudios de la Orden del Santo Sepulcro, 2016, pp. 141-159, esp. p. 144.
70. Perteneció a doña Manuela de Boyra, A.H.P.N.Z., Pascual de Almerge, 1790, ff. 77r.-86v.



24
Carmen Abad Zardoya

efusiones afectivas de otras figuras masculinas relacionadas, por razones hagiográficas, con el 
Divino Infante (San Cristóbal, San Antonio de Padua, San Joaquín).

El amor y la dedicación paternal que se asociaron al nuevo San José eran de sobra 
conocidas, pero nunca estuvo de más en la prosa de Arbiol el apuntalar los mensajes doctri-
nales con incentivos prácticos. En el caso concreto de San José eran grandes los privilegios 
que el Altísimo tiene concedidos a los fieles devotos de este Santísimo Patriarca71. Entre los 
más apetecibles figuraban el conseguir una buena muerte, alcanzar la salud del cuerpo y 
alcanzar la sucesión de hijos en las familias72. 

No debemos olvidar en este punto que un gran número de zaragozanos fueron bautiza-
dos –como nombre único o, más comúnmente, como parte de uno compuesto– con los nombres 
de José o Josefa y, gracias a ello, contaban de por vida con la protección directa de este santo 
varón. La confianza en el patronazgo del santo del propio nombre se refleja con claridad en la 
imagen pintada sobre el cabecero de la cama a la imperial donde dormía el comerciante don 
Josef Torres, con la efigie del carpintero velando su sueño cada noche73. 

Además de las imágenes devocionales del santo, el glorioso patriarca aparece en otras 
fórmulas iconográficas de éxito que exaltaban su figura como padre y esposo modélicos, caso 
de la representación de San José con el Niño cogido en brazos o de la mano (en pintura, como 
imagen de bulto e incluso en joya)74, o bien como componente de una Sagrada Familia, en una 
variada gama de formatos que abarca desde el cuadro de altar para oratorio al teatrino de 
acento costumbrista, con figuras de cera y adornos de papel, metal y telas75. En cuanto a su 
asociación con otras figuras del Santoral, podemos destacar algunas noticias. La primera, de 
carácter excepcional, se refiere a un relicario de oro que combina las imágenes de San José 
y Santa Gertrudis. El curioso tándem podría justificarse en la creencia que hacía remontar 
el culto privado de San José a místicas como Santa Gertrudis o Santa Brígida, a quienes 
supuestamente el esposo de María habría manifestado su expreso deseo de recibir culto y 
atención. Semejante asociación tuvo eco en manifestaciones culturales conectadas con la de-
voción popular como las Comedias de Santos, con la Gertrudis la Magna de José Cañizares 
como referencia de éxito76. Más relevante que este ejemplo aislado es el hecho de que un buen 
número de cuadros o láminas de San José se registren junto a otras de San Joaquín, formando 
pareja o bien compartiendo espacio en una misma pared o habitación. Esta tendencia se hace 
más patente en documentos de segunda mitad de siglo. La lógica interna de semejante asocia-
ción no sería otra que la equiparación de ambos varones como arquetipos del buen cónyuge, 
detalle señalado por el propio Arbiol77.

71. ARBIOL, Antonio, La familia…, op.cit., pp. 164-165.
72. Ibidem.
73. A.H.P.N.Z., Joaquín de Lasala, 1780, ff. 29r.-85r.
74. El óleo sobre lienzo de José Luzán conservado en el Museo de Zaragoza expresa a la perfección este nuevo tratamiento emo-
cional de la relación paternofilial. Véase San José con el Niño. Óleo sobre lienzo, ca. 1750. Museo de Zaragoza, nº inv. 54243.
75. “dos mesas de piedra de rincón con los pies azules y talla dorada y sobre ellas dos urnas, la una de San Roque y la otra de 
San Joseph, la Virgen y el Niño”. A.H.P.N.Z., Manuel Gil y Burillo, 1804, ff. 325v.-331v.
76. CAÑIZARES, José de, Comedia nueva, La más amada de Christo, Sta. Gertrudis la Magna, Valladolid, en la imprenta 
de Alonso del Riego, 1750.
77. San Joaquín es uno de los santos que superan la decena de menciones pero el dato cuantitativo es engañoso porque, en la 
mayoría de los casos, forma parte de una escena de varios personajes, bien una Triple Generación o un Abrazo ante la Puerta 
Dorada (registrado habitualmente como San Joaquín y Santa Ana). “También vivieron perfectísimamente en el estado de Ma-
trimonio, aunque no con la perfección suma que su hija, los gloriosos patriarcas san Joaquin y santa Ana, abuelos inmediatos 
de Nuestro Señor Jesucristo”, ARBIOL, Antonio, La familia regulada… (ed. 1778), p.23.



25
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

Otro santo que, como el Glorioso Pa-
triarca San José, resultó reforzado a raíz del 
Concilio de Trento fue, por razones obvias, San 
Jerónimo. Aunque Antonio Arbiol apenas le 
dedica atención (fuera de constatar su condi-
ción de Doctor Máximo), el padre de la Iglesia 
y responsable de la Vulgata supera la veintena 
de imágenes, entre las que muy probablemente 
dominó el tipo de San Jerónimo penitente, en 
consonancia con la legión de Santos eremitas y 
penitentes que la Iglesia católica reclutó para 
subrayar el valor del arrepentimiento, legiti-
mando con ello el sacramento de la confesión. 

De ahí también la notabilísima presen-
cia de San Antonio Abad a quien, no en vano, 
Antonio Arbiol apodaba el príncipe de los ere-
mitas78, señalándolo como testigo abonado del 
amor a Cristo que profesaban los habitantes 
de una casa, medio infalible para mantener 
alejado a Satanás. Pero en el fervor popular, 
el aprecio a San Antonio estaba anclado a ra-
zones más terrenales, como su poder para evi-
tar los incendios y, sobre todo, para combatir 
el ergotismo, también conocido como fuego de 
San Antón, fuego infernal o fuego usagroso. El 
convento de antonianos en Zaragoza que, como 
otras fundaciones dedicadas a San Antonio tuvo función de hospital, estuvo emplazado junto 
al arco de Toledo, en la plaza dedicada al santo Abad79: La hermandad allí fundada en época 
medieval trasladó su sede, una vez desaparecido el convento, a la Iglesia de San Pablo (1836), 
momento a partir del cual comienza a documentarse la emisión de estampas del santo desde 
esta nueva sede. Tal vez por ello todas las imágenes inventariadas en los hogares del Setecien-
tos dan únicamente noticias de pinturas sobre lienzo o tabla, y no de grabados. Estos cuadros 
devocionales (pues no hay alusiones a temas específicos como las tentaciones) podrían estar en 
sintonía, por ejemplo, con el Éxtasis de San Antonio Abad de Goya, que representa al santo 
con la fórmula convencional del anacoreta, con los atributos del libro, la calavera y el crucifijo 
integrados en un esquemático paisaje rocoso80.

En consonancia con la promoción de los santos anacoretas o eremitas, se puede  interpretar 
también la predilección por las representaciones del apóstol San Pablo como primer ermitaño (la 
fórmula dominante en la documentación)81, así como las menciones a figuras del santoral menos 

78. ARBIOL, Antonio, La familia regulada…(ed.1778), op.cit., p. 176.
79. V.V.A.A., Guía de Zaragoza, Zaragoza, Vicente Andrés editor, 1860, pp. 211 y 212. 
80. La pintura fue adquirida por el museo en 1925. Museo de Zaragoza, ca.1780, nº inv. 10459.
81. Un San Pablo ermitaño de autoría desconocida, pintado en la segunda mitad del XIX y antes catalogado como San Jerónimo 
penitente, se conserva en el Museo de Huesca, con el nº inv. 00083. José María Quesada lo consideró obra de Diego Polo Menor, 
como se indica en la ficha de catálogo del propio museo.

San José como perfecto esposo y cabeza de familia. José 
Vergara, La Sagrada Familia y San Juan Bautista Niño 
(detalle), c. 1790-1798, óleo sobre lienzo, Real Sociedad 
Económica Aragonesa de Amigos del País, depositado en el 
Museo Goya, Zaragoza.



26
Carmen Abad Zardoya

conocidas, pero todas ellas caracterizadas por su rigor 
ascético, caso de San Macario, San Onofre, y su discí-
pulo, San Panuncio [por San Pafnucio]. De este modo, 
en las casas se subrayaba el valor de la penitencia en 
armonía con los programas iconográficos que se podían 
contemplar en los templos de la ciudad. Recuérdese al 
respecto la nómina de anacoretas representados en el 
grupo escultórico de José Martínez de Arellano para 
la parroquial de San Gil, otro santo penitente. En el 
conjunto inaugurado en 1745, se encontraban represen-
tados los santos que acabamos de comentar en relación 
a los espacios privados: San Antonio Abad, San Pablo 
ermitaño y San Macario82. Las féminas incluidas en la 
obra de Martínez Arellano también tendrían, un lugar 
destacado en los hogares zaragozanos.

Los representantes del santoral que hemos 
tratado hasta el momento ilustran y confirman la 
continuidad sin fisuras del imaginario de la Contra-
rreforma. No obstante, hubo otras figuras con una 
importante presencia, como San Antonio de Padua, 
cuyo éxito pudo venir refrendado por otros eficaces 
impulsores de la devoción, como los pliegos de cor-
del83. María Cruz García de Enterría localizó más 
de veinte dedicados a Antonio de Padua solo en el 
Romancero popular del siglo XVIII compilado por 
Aguilar Piñal, lo que nos puede dar una idea de la 
celebridad que tuvo el santo en aquella época84. Tan-

to la accesibilidad de esta producción impresa como su propia hagiografía, reafirmaron el 
predicamento del Serafín de Padua como intercesor, pues su personalidad estaba nítidamente 
perfilada por las virtudes de la caridad y la benignidad, todo un reclamo para los pecadores 
ávidos de perdón85. Por añadidura, al franciscano lisboeta ya se atribuían, por entonces, pode-
res tan estrechamente relacionados con la vida familiar como la protección de los embarazos 
y de los animales domésticos, o la posibilidad de encontrar desde un buen marido a un objeto 
extraviado. En el ámbito de la pintura de devoción la iconografía más común del santo fue la 
aparición del Niño Jesús en el cuarto del joven Antonio, tal y como se le describe en el Flos 
Sanctorum de Ribadeneyra86. 

82. RINCÓN GARCÍA, Wifredo, “El programa iconográfico de santos anacoretas y penitentes de la Iglesia Parroquial de San 
Gil Abad de Zaragoza”, en Cuadernos de Arte e Iconografía, Madrid, XV, 30, 2006, pp., 259-284, esp. p. 260.
83. Hay 18 referencias explícitas al de Padua y alrededor de veinte más, dudosas, porque solo se refieren a San Antonio.
84. GARCÍA DE ENTERRÍA, María Cruz, “Magos y Santos en la literatura popular (Superstición y devoción en el Siglo de 
las Luces)”, en PALACIOS FERNÁNDEZ, Emilio y HUERTA CALVO, Javier, (coords.), Al margen de la Ilustración: cultura 
popular, arte y literatura en la España del siglo XVIII (curso de verano de la Universidad Complutense de Madrid, celebrado 
en Almería del 17 al 24 de julio de 1994), pp. 53-76, esp. p. 71.
85.“Este es el zelo santo que dignamente se celebra en San Antonio de Padua: Zelo junto a charitas”. ARBIOL, Antonio, La 
familia regulada…op.cit., p. 310.
86. RIBADENEYRA, Pedro de, Flos sanctorum, de las vidas de los santos, escrito por Pedro de Ribadeneyra de la Compañía 
de Jesús aumentado de muchas por los PP. Juan Eusebio Nieremberg y Francisco García, de la misma Compañía de Jesús. 
Añadido nuevamente. por el M. R. P. Andrés López Guerrero, Madrid, por Joachin Ibarra, a costa de la Compañia de Libreros, 
1761. Ed. de 1863-1865, vol. 5, p. 335.

La caridad y benignidad del “Serafín de Padua”. 
Mariano Salvador Maella, Aparición del Niño Jesús 
a San Antonio de Padua, Mariano Salvador Maella, 
1785-1787, óleo sobre lienzo, Museo Goya, Funda-
ción Ibercaja, Zaragoza.

Usuario
Tachado



27
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

Como no podría ser de otro modo, entre todas 
las referencias a los santos de su orden, Antonio Ar-
biol decidió dar prioridad a su fundador, el seráfico 
padre San Francisco, con 17 imágenes documentadas 
expresamente en los inventarios analizados. A excep-
ción de unas sacras, la mayoría son cuadros (algunos 
de pintura fina) y láminas ejecutadas sobre diferen-
tes materiales. No hay imágenes de bulto expuestas 
en urnas o escaparates antes de 1760, a pesar de lo 
populares que se harían más adelante. 

Los dos Juanes son los siguientes en la lista de 
santos más destacados en número, situándose ligera-
mente por delante el evangelista. No obstante, una vez 
más, los datos cuantitativos resultan engañosos, ya 
que el discípulo predilecto aparece con frecuencia in-
tegrado en series de evangelistas o de apóstoles, como 
también en calvarios (consignados como Crucifixión 
con una Magdalena y un San Juan). Algo semejante 
sucede con los restantes miembros del santoral que 
superan la decena de imágenes en la documentación. 
Se trata de Santiago Apóstol y San Joaquín, dos figu-
ras que pocas veces se adaptan al formato de imagen 
devocional en solitario. Así, la presencia del primero 
se difumina en las numerosas imágenes narrativas de 
la Venida de la Virgen y, la del anciano varón en el 
Abrazo ante la Puerta Dorada o el tema de la Triple 
Generación. 

A cada orden su santoral

Por debajo de la decena de menciones, el listado de santos roza el medio centenar de 
referencias distintas.  Como cabía esperar, los padres predicadores promocionaron la ima-
gen de Santo Domingo y algunas escenas relacionadas con su figura, como el milagro Santo 
Domingo en Soriano, tema más conventual que doméstico que aparece citado en un par de 
ocasiones. El milagro, que da pie a un juego metapictórico cuya interpretación iconográfica 
fijaron Zurbarán, el dominico Juan Baustista Maíno, Vicente Carducho y Alonso Cano entre 
otros87, tuvo una repercusión mayor en España que en la propia Italia. Además de las pinturas 
ejecutadas por artistas de renombre, se dedicaron al episodio de Santo Domingo in Soriano 
más de veinte impresos a lo largo del Seiscientos88. El fervor y las celebraciones se apagaron 
con el cambio de siglo, de manera que la pintura y el singularísimo joyalito que encontramos 
en la Zaragoza del Setecientos –este último en el oratorio de la condesa viuda de Torresecas– 

87. Véase Juan Bautista Maino, Santo Domingo en Soriano, h. 1629, Museo del Prado, nº inv. P005773. El dominico se ins-
piró, probablemente, en una estampa italiana. PORTÚS PÉREZ, Javier, Metapintura. Un viaje a la idea del arte en España, 
Madrid, Museo Nacional del Prado, 2016, p. 63.
88. Ibidem.

El “milagroso aragonés”, en palabras de Antonio 
Arbiol. Mariano Salvador Maella, San Pascual Bai-
lón adorando la Eucaristía, 1785-1787, óleo sobre 
lienzo, Museo Goya, Fundación Ibercaja, Zaragoza.



28
Carmen Abad Zardoya

remiten a modelos pintados o grabados en el siglo anterior, durante el punto álgido de este 
culto89.

En la época, la conocida rivalidad entre dominicos y jesuitas se tradujo en un pulso 
entre su imaginario emblemático, que en Zaragoza se saldó claramente a favor de la Compa-
ñía90. San Vicente Ferrer, a quien Andrés Ferrer había apodado el Pablo de España, apenas se 
deja ver en los inventarios, a pesar de vehicular los esfuerzos de los dominicos por presentar 
un modelo del perfecto predicador91. Todo lo contrario sucede con la figura, en cierto modo 
simétrica, de San Francisco Xabier, el ideal de misionero propuesto por los jesuitas, cuya 
presencia en los hogares parece confirmar las palabras Juan Interián de Ayala, en su Pintor 
Cristiano y Erudito: La Imagen de S. Francisco Xavier, á quien sus trabajos Apostólicos le 
dieron el renombre de Apostol de las Indias, es bastante freqüente, y recibida en el Orbe 
Christiano92. No deja de ser curioso que San Ignacio le vaya a la zaga, no solo en número de 
menciones, sino también en la limitadísima variedad de sus imágenes. La práctica totalidad 
de las noticias relativas al fundador de la Compañía hacen referencia a artículos devociona-
les, fundamentalmente medallas, como la media docena de de la Sagrada Familia de San 
Ignacio que guardaba celosamente doña Francisca Arbós en el quartico interior de la pieza 
pintada93. Podrían pertenecer a la producción seriada de medallas comisionadas por la orden, 
ovaladas y con relieve en ambas caras, a diferencia de las más antiguas, ochavadas y con re-
lieve en el anverso. Estos artículos se conocerían más adelante como romas, en referencia a la 
Ciudad Eterna, donde se venían acuñando desde el siglo XVII94. La dimensión más exótica de 
la presencia ignaciana se materializa en relicarios de caja con su cerco de plata y sus cintas 
de raso, uno de ellos contenía pepitas de San Ignacio, unas semillas utilizadas para combatir 
las mismas dolencias que la nuez vómica, cuyo uso fue difundido desde Filipinas por jesuita 
de origen austriaco Jorge Camel95. Otras figuras afines a la espiritualidad jesuítica presentes 
en las viviendas aragonesas son San Luis Gonzaga (señalado en la época como patrón y modelo 
de conducta de la juventud)96, San Carlos Borromeo, y San Francisco de Sales. Solo los dos 
primeros cuentan con alguna imagen, registrada como lámina en ambos casos, mientras que 
la devoción a San Carlos Borromeo y a San Francisco de Sales se manifiesta en sendas cartas 

89. Doña María Labiano y Ferraz fue una de las propietarias de este cuadro, inventariado a su muerte en 1703. A.H.P.N.Z., 
Juan Antonio Loarre, 1703, ff. 71v.-78v. La otra, pieza, curiosamente, era un joyalito propiedad de la condesa viuda de Torre-
secas, y se encontraba en su oratorio. A.H.P.N.Z, José Cristóbal Villlarreal, 1749, ff. 605r.- 617r.
90. Sobre el establecimiento y desarrollo de la orden en la ciudad ÁLVARO ZAMORA, María Isabel, CRIADO MAINAR, 
Jesús, IBÁÑEZ FERNÁNDEZ, Javier, y MENDOZA MAEZTU, Naike, El plano más antiguo de Zaragoza. Descripciones li-
terarias e imágenes dibujadas de la capital aragonesa en la Edad Moderna (1495-1914), Zaragoza, Institución Fernando el 
Católico, 2010, pp. 121-146.
91. BETRÁN MOYA, José Luis, “Culto y devoción…”, op. cit. p.120.
92. INTERÁN DE AYALA, Juan, El pintor christiano y erudito ó Tratado de los errores que suelen cometerse freqüentemente 
en pintar y esculpir las Imágenes Sagradas, Madrid, Joachin Ibarra, impresor de S.M., 1782,  cap. VI, p. 454.
93. A.H.P.N.Z., Jose Antonio Ramírez y Lope, 1749, 303r-317v.
94. LATAS ALEGRE, Dabí, Diccionario histórico textil. Jacetania y Alto Gállego: tejidos, indumentarias y complementos en 
el viejo Aragón. Prames, 2018, voz “roma”, p. 273.
95. Un relicario con dos “pepitas de San Ignacio” que perteneció a Theresa del Balle, esposa de Pedro Pablo Cler, ayudante del 
Castillo y Fuerte de la ciudad de Zaragoza. A.H.P.N.Z., Valero Villanueba, 1741, ff. 444r. – 445v. La autoridad de Kamel sería 
revalidada por algunos títulos de la literatura médica europea traducida al español, como el tratado del escocés Guillermo 
Culen, que seguiría reeditándose  a lo largo del siglo XIX. CULLEN, GUILLERMO, Tratado de Materia Médica, t. 2, Madrid, 
en la Imprenta de don Benito Cano, 1794, p. 483.  
96. En la Zaragoza del XVIII hay al menos tres imágenes importantes del santo, la del Seminario de San Carlos Borromeo y 
las dos pinturas conservadas en el Museo de Zaragoza: una considerada obra de juventud de Goya (nº inv. 50558) y la otra, de 
fines de siglo, en la que representa al santo en su estudio (nº inv. Inv. 51125).

Usuario
Tachado



29
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

expuestas en el dormitorio principal de don Alejandro de la Cerda, con sus respectivos marcos 
de pie de mazonería97.

El santoral franciscano está representado, además de por el Seráfico Padre San Fran-
cisco, por San Buenaventura, San Pascual Bailón y San Pedro Regalado, a quien Juan Interián 
de Ayala distingue con el título de primer rigidísimo Reformador de esta Orden  que hubo 
en España98, y penitente mortificado de la carne. De todos ellos, el protector de las cocinas 
y valedor de la eucaristía, Pascual Baylón Yubero, es, por razones biográficas, el más apega-
do a la ciudad, pues había nacido en la zaragozana localidad de Torrehermosa. La fórmula 
iconográfica que debió primar aquí es la que, como en la pintura de Maella conservada en el 
Museo Goya, nos presenta al Santo adorando a la Sagrada Forma junto al perro que indica su 
humilde condición como pastor, oficio que desempeño antes de tomar los hábitos99. 

Especial relevancia tuvo la figura de San Francisco de Paula, fundador de los mínimos, 
al que los zaragozanos profesaron un gran cariño. Es un dato conocido que Francisco de Goya dio 
el nombre del santo a dos de sus hijos (Francisco de Paula Antonio Benito y Francisca de Paula). 
Tanto es así que la realización del grabado que el pintor hizo de este religioso se ha llegado a vin-
cular con el nacimiento del primero en 1780100. La Venerable Orden Tercera de San Francisco 
de Paula se fundó en el Convento de Nuestra Señora de la Victoria en 1744 y, como documentó 
Luis Roy, emitió cuatro láminas grabadas que pudieron contribuir a la difusión de su imagen101.

La orden de los agustinos aparece representada por San Agustín como cabeza de 
lista –con siete imágenes entre cuadros, láminas y figuras de bulto–, al que siguen menciones 
aisladas al Beato Lumbreras, a San Pedro Arbués y a Santo Tomás de Villanueva. El beato 
de origen zaragozano fray Martín Lumbreras Sánchez Pérez Peralta, también conocido como 
Martín de San Nicolás Lumbreras y Peralta102, fue uno de los “mártires de Nagasaki”, y se le 
atribuye la introducción de la devoción pilarista en el archipiélago filipino103. El acento local 
también se vislumbra en las menciones a San Pedro Arbués, el presbítero agustino e Inquisi-
dor General del Reino de Aragón que fue asesinado en La Seo, y cuya imagen más destacable 
en la Zaragoza del XVIII es la escultura que Juan Ramírez Mejandre hizo en 1725 para la 
capilla del Santo en la Basílica del Pilar. El dueño de la única efigie registrada de Santo To-
más de Villanueva104 es don Pedro de Azpuru, Abogado de los Reales Consejos, quien pudo 

97. Unas laminitas con christales y dentro de la una, una carta de San Carlos Borromeo, la otra de San Francisco de Sales, 
marcos dorados con sus pies; dos escribanías, la una de ébano; una mesitta labrada de marfil; una messa grande de nogal; una 
cama de pilares escala de granadillo; otra cama de pilares de nogal”, A.H.P.N.Z, José Domingo Andrés, 1742, ff. 470 r- 481v
98. INTERIÁN DE AYALA, Juan, El pintor christiano…op.cit., cap. VI, pp. 204-205.
99. Mariano Salvador Maella, San Pascual Bailón adorando la Eucaristía. Forma pareja con otro cuadrito devocional, también 
conservado en el Museo Goya, La Aparición del Niño Jesús a San Antonio de Padua. Ambos se fechan entre 1785-1787.
https://museogoya.ibercaja.es/obras/aparicion-del-nino-jesus-a-san-antonio-de-padua-y-san-pascual-bailon-adorando-la-eucaristia 
100. https://fundaciongoyaenaragon.es/obra/san-francisco-de-paula-1/676
101. Una de Simón Brieva de 1775, otra de José Lamarca con fecha incierta, de busto, una tercera de tamaño mediano, rea-
lizada en 1790 y un retoque de la de Brieva, del mismo año, realizado por Tadeo Lasarte. ROY SINUSÍA, Luis, El arte del 
grabado en Zaragoza…, op.cit., pp. 172-173.
102. “un quadro del retrato del Señor Don Juan Crisóstomo Lagraba sin marco, otro retrato de F. Martín de San Nicolás, alias 
Lumbreras sin marco, seis retratos de Reyes, marcos negros, filetes dorados, otro de don Alfonso y Don Jayme de Aragón”, En 
casa de Juan Bautista Lagraba. A.H.P.N.Z., José Cristóbal Villarreal, 1785, ff. 499r.-518v.
103. Junto al retrato de su difunto padre, el jurista Juan Baptista Lagrava exhibía “otro retrato de F. Martín de San Nicolás, 
alias Lumbreras, sin marco”. A.H.P.N.Z., José Cristóbal Villarreal, 1785, ff. 499r.-518v.
104. Los ejecutores testamentarios de Don Pedro Azpuru, abogado de los Reales Consejos, proceden al inventario post mortem 
de sus bienes, con motivo de la apertura de su testamento y posterior partición y distribución de los mismos. A.H.P.N.Z, José 
Cristóbal Villarreal, 1747, 318v-323v.



30
Carmen Abad Zardoya

ser (según García de Paso) el devoto que pagó el grupo de anacoretas realizados para la Iglesia 
de San Gil105. Se trata de una figura de bulto redondo que, expuesta en su escaparate, hace 
pareja con otro que contiene un Jesús infante.

Arrepentidas y fundadoras

La nómina de santas mencionadas en los inventarios zaragozanos es ostensiblemente 
menor a la de varones santificados. Encabezan la lista, por este orden, Santa María Magdale-
na, Santa Teresa, Santa Ana, Santa Bárbara, Santa Engracia y Santa Catalina de Alejandría, 
todas ellas con una decena de imágenes como mínimo. 

El clamoroso triunfo de María Magdalena sobre el resto de las santas mujeres se debe, 
en términos generales, al fuerte impulso de las imágenes de penitentes en la plástica barro-
ca, revelándose como la opción más atractiva, desde el punto de vista plástico, del speculum 
poenitentiae femenino. El crecimiento de imágenes devocionales de la Magdalena venía dándo-
se desde el siglo XVII en otras ciudades españolas donde se han realizado estudios semejantes 
a este, como Murcia, Madrid o Barcelona106. Ya hemos señalado en el primer apartado dedica-
do al santoral masculino, que el mejor ejemplo de la fortuna de los penitentes en la Zaragoza 
del Setecientos, es el programa iconográfico desarrollado por José Ramírez de Arellano para la 
iglesia parroquial de San Gil. El conjunto escultórico, inaugurado en 1745, incluía las figuras 
de seis santos, de los cuales cuatro tuvieron una notable presencia en los hogares inventaria-
dos107. Dicho programa delegaba en las figuras de la Magdalena y de Santa María Egipciaca 
el papel de representar con recato la santidad femenina, pues ambas aparecen vestidas deco-
rosamente, de acuerdo con las observaciones de Juan Interián de Ayala, quien desaprobaba 
los frecuentes excesos sensuales cometidos en la caracterización de estas anacoretas108. Las 
imágenes documentadas de las santas arrepentidas en las viviendas zaragozanas (únicamente 
Magdalenas y Egipciacas) son de muy diverso valor y calidad, lo que confirma su difusión en 
hogares de un amplio espectro socioeconómico. 

El discurso doctrinal contrarreformista sobre la necesidad del arrepentimiento y la 
penitencia como garantías de absolución se extendió eficazmente desde el púlpito, pero en el 
caso de las santas penitentes, la influencia de la literatura no puede desdeñarse. A este tenor 
podemos recordar el registro pintoresco adoptado por Malón de Chaide en su exitoso relato de 
la conversión de la antigua pecadora, en una obra que vería numerosas ediciones en los siglos 
XVII y XVIII109. No menos importante es la elección de María Magdalena como modelo inspi-
rador de las numerosas Comedias de Santos protagonizadas por santas de pasado turbulento. 

105. RINCÓN GARCÍA, Wifredo, “El programa iconográfico de santos…”, op.cit., p. 260 .
106. José Carlos Agüera (1994) estudia el caso del barroco murciano y Jesús Bravo Lozano (1981) confirma a la Magdalena como 
la primera en la lista de advocaciones femeninas documentadas en los inventarios madrileños de segunda mitad del seiscientos, 
ambos estudios recogidos en MORÁN TURINA, José Miguel y PORTÚS PÉREZ, Javier, El arte de Mirar…op.cit., p. 241, notas 
34 y 35. Para el caso barcelonés CREIXELL CABEZA, Rosa María, Cases grans. Interiors nobles a Barcelona 1739-1761, tesis 
doctoral dirigida por María Teresa Sala García, Universitat de Barcelona. Departament d’Història de l’Art, 2005.
107. La Magdalena, San Pablo Ermitaño, San Antonio Abad, San Macario Abad y Santa María Egipciaca. Queda fuera San 
Hilarión Abad y San Macario solo cuenta con una pintura.
108.“…no veríamos en el día pintadas algunas Pelagias, Marías Magdalenas, Egipciacas y otras mugeres anacoretas, gran parte 
desnudas o vestidas con poca decencia…” INTERÁN DE AYALA, Juan, El pintor christiano y erudito…op.cit., tomo I, p. 40.
109. MALÓN DE CHAIDE, Pedro, Libro de la conversion de la Madalena en que se ponen los tres estados que tuuo de pe-
cadora, y de penitente, y de gracia, compuesto por Frai Pedro Malon de Chaide, de la orden de S. Augustin, Barcelona, en 
casa de Hubert Gotard, 1588.



31
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

Basten como ejemplo los explícitos títulos que en el Setecientos se dedicaron a las peripecias 
de Eudoxia, Afra o María Egipciaca110 quien, por otra parte, protagonizó hasta una docena de 
los romances recogidos en la recopilación dieciochesca de Aguilar Piñal111. 

El segundo puesto, en volumen de noticias, después de la Magdalena, corresponde a 
Santa Teresa, nombrada patrona de España en 1627 por el papa Urbano VIII. Su culto, impul-
sado por el desarrollo de la reforma carmelitana, no hizo sino crecer desde entonces. En esta 
exitosa progresión jugó un papel relevante la retórica desplegada en la crónica impresa de la 
orden, de gran difusión en las bibliotecas privadas. La fortuna de la Madre fundadora y de 
San José no solo corrieron parejas, sino que se reforzaron mutuamente. La de Ávila dedicó sus 
fundaciones al Glorioso Patriarca, y el papa Gregorio XVI proclamó el día de San José, como 
fiesta de praecepto en 1621, lo que sin duda benefició la acogida de la espiritualidad carmeli-
ta entre la feligresía. Aunque Teresa nunca estuvo en Zaragoza, el convento de San Joseph de 
carmelitas descalzas, fundado en la ciudad en 1588, custodiaba, como destacó el Padre Faci, 
importantes reliquias de la religiosa, en concreto, dos fragmentos de carne de nuestra Santa 
Madre y un cinturón suyo que sudó sangre, amén del primer retrato que le había hecho Juan 
de la Miseria y que el autor, apoyándose en la autoridad de don Miguel Batista de la Nuza, 
señaló como el original de todos sus retratos112. A pesar de esta taxativa afirmación, la ico-
nografía de la religiosa fue tan variada en los siglos del barroco que no hay razones de peso 
para considerar que los cuadros y láminas registrados tuviesen como modelo preferente el del 
establecimiento zaragozano. 

Además de pinturas, contamos en la documentación notarial con estampas y relicarios 
de Santa Teresa, muestras del fervor por esta religiosa, a las que sumamos –precisamente por 
las propiedad taumatúrgicas que se le atribuían– la presencia de una varias firmas guarneci-
das de la santa, una de ellas perteneciente a la viuda del jurista Juan Crisóstomo Lagraba, de 
nombre Teresa113. En el último cuarto del siglo XVII se difundió la costumbre de coleccionar 
y enmarcar lujosamente cartas de santos o sus firmas, práctica que se extendió a la siguiente 
centuria. Tanto creció el interés por conseguir esta clase de artículos que las consecuencias 
de su búsqueda fueron censuradas en la reedición de las cartas de Santa Teresa publicada en 
1742. En las notas previas, el carmelita Fray Pedro de la Anunciación denunció, hasta en dos 
ocasiones, los efectos adversos que una desaforada demanda había tenido en el epistolario de 
la mística, salvajemente mutilado para acrecentar el volumen de ejemplares en circulación114. 

110. La ateísa penitente, Santa Eudoxia, (1721), de José de Cañizares, Ramera de Fenicia y Feliz Samaritana, Santa Eudo-
xia (1740) de Vicente Camacho Princesa, ramera y mártir, Santa Afra (1735) del clérigo Tomás de Añorbe y Corregel, Por 
ejemplo, La mujer fuerte, asombro de desiertos, penitente y admirable Santa María Egipciaca (1728), de Andrés Antonio 
Sánchez de Villamayor. Todos en PALACIOS FERNÁNDEZ, Emilio, “El teatro popular”, en FARRÉ, Judith, BITTOUN-
DEBRUYNE, N. Y FERNÁNDEZ, R. (eds.), El teatro en la España del siglo XVIII. Homenaje a Josep Maria Sala Valldaura, 
Lérida, Edicions de la Universitat de Lleida, 2012, p.165.
111. GARCÍA DE ENTERRÍA, María Cruz, “Magos y santos en la literatura popular…”, op. cit., p. 71.
112. FACI, Roque Alberto, Aragón Reyno de Christo y Dote de María Santíssima, Zaragoza, Francisco Moreno, 1750, tomo 
II, pp. 219 y 220, donde el autor recopila el relato de Lanuza, quien donó personalmente el retrato a la casa de carmelitas 
descalzas de Zaragoza.
113. “dos firmas de Santa Theresa guarnezidas de oro con piedras ordinarias” de Alejandro de la Cerda, A.H.P.N.Z, José 
Domingo Andrés, 1742, ff. 470 r- 481v. “un lignum crucis y la firma de la Santa  Madre a la espalda” de Theresa Mezquita, 
A.H.P.Z., Joseph Domingo Assín, 1754, ff. 352r.- 357v.” y “una (firma) de la Santa Madre guarnecida en oro, valuada en 
dieziocho libras jaquessas” Aportada a unos capítulos matrimoniales A.H.P.N.Z., Pedro Joseph Andrés, 1700, ff. 280v-291v.
114. Cartas de Santa Theresa…con notas de Fray Pedro de la Anunciación, lector de Theología de los Carmelitas Descalzos 
de Pamplona, Bruselas, a costa de Marcos-Miguel Bousquet y Compañía, 1742.

Usuario
Tachado

Usuario
Tachado



32
Carmen Abad Zardoya

Además de estas tendencias generales, en Zaragoza se advierten algunas especificida-
des locales, relativas a Santa Engracia y a Santa Bárbara. La primera ostentaba el patronazgo 
de la capital aragonesa desde 1480115, y los rastros materiales de su devoción fueron estudiados 
por Juan Postigo en un arco temporal que va del 1600 al 1800116. Nada podemos añadir a sus 
observaciones sobre este particular en lo que toca al siglo XVII, pero sí debemos señalar una 
incógnita que queda pendiente de resolver para futuras investigaciones, la evidente disminu-
ción de noticias sobre imágenes de calidad de la mártir en los hogares inventariados a partir 
de mediados del Setecientos. Salvo una representación del martirio, en su mayoría se trata de 
imágenes pintadas, a veces  incluidas conjuntos. Los objetos singulares como una medida azul, 
un sermón y unas cortinas de lienzo pintado con cerco de guadamecí (es decir, unas sargas 
pintadas con cenefas de guadamecí) se localizaron todas en documentos del Seiscientos,117 y la 
pintura más destacable por su iconografía, un cuadro de la Virgen con el Niño coronando a la 
Santa, nos lleva hasta la fecha de 1700, trazando con ello una especie de frontera simbólica 
que marca el comienzo de su estancamiento118. 

Otro particularismo que afecta especialmente a la capital aragonesa es el elevado 
número de imágenes de Santa Bárbara, ceñido a unas coordenadas concretas. La mayor parte 
de las referencias a Santa Bárbara se sitúa en la primera mitad del Setecientos, para decaer 
suavemente a partir de entonces. Aunque no deja de ser una hipótesis, resulta razonable 
aventurar que el punto álgido de la devoción a la santa estuviera relacionado con la actividad, 
en las primeras décadas del Setecientos, de la Cofradía Gloriosa de Santa Bárbara. Dice la 
tradición que dicha cofradía, una más de las adscritas a la tercera catedral de Zaragoza, se 
fundó a finales del siglo XVII a raíz de los desastres provocados por una serie de tormentas 
catastróficas para las cosechas. La concentración de las noticias en el tiempo puede indicar 
que el sentido utilitarista de la devoción guiase las preferencias de la feligresía, esta vez esti-
muladas por unos acontecimientos determinados y determinantes, en tanto que afectaban, de 
manera directa, a sus medios de vida. Las imágenes de la santa registradas en los inventarios 
son pinturas (algunas de pintura fina y de Valencia), figuras de bulto (de cuerpo entero o de 
busto, en conjuntos para oratorio)119 y algunos relicaritos de cerco. No hay noticia alguna de 
grabados de Santa Bárbara en los interiores, y ello a pesar de que tanto la cofradía fundada 

115. SERRANO MARTÍN, Eliseo, “Huesos de santos: Santa Engracia y las entregas de reliquias en las entradas reales zarago-
zanas”, en PEÑA DÍAZ, Manuel (coord.), La vida cotidiana en el mundo hispánico: (siglos XVI-XVIII), Madrid, Abada, 2012, 
pp. 407-424.
116. Postigo llevó a cabo esta investigación ya en su tesis doctoral, retomando el tema en otras publicaciones posteriores. POS-
TIGO VIDAL, Juan, Vidas de carne y hueso. Experiencias y tensiones cotidianas en Zaragoza (siglos XVII y XVIII), Tesis 
doctoral dirigida por Eliseo Serrano Martín, Universidad de Zaragoza, Departamento de Historia Moderna y Contemporánea, 
2014, pp. 199-240. POSTIGO VIDAL, Juan, La vida fragmentada. Experiencias y tensiones cotidianas en Zaragoza (siglos 
XVII y XVIII), Zaragoza, IFC, 2015,  pp. 307-309. 
117. La medida de Santa Engracia, en color “açul” perteneció a Francisca Soler y Carni (1649), viuda de un caballero; el 
“Sermón de Santa Engracia” al infanzón y notario del número Juan Gil Calvete (1657) y las cortinas de lienzo al corredor de 
cabalgaduras Beltrán Gracián (1627). En este caso una de las cortinas mostraba a la Inmaculada (madre de Dios de la Concep-
ción) y la otra a Santa Engracia. Postigo Vidal, Juan, Vidas de carne y hueso…, op.cit., pp. 220-221.
118. casas de doña Margarita Zuzaia y Pagaldi, viuda del maestro cirujano Pedro José Businach y Borbón. Ibidem.
119. Las figuras de bulto dignas de mención se encuentran en oratorios, formando conjuntos. “En el oratorio: más un quadro 
de San Pedro Arbués con su marco dorado; más dos ymágenes /75v./ de Nuestra Señora de bulto y otras dos ymágenes, la una 
de San Miguel y la otra de Santa Bárbara, también de bulto” en el inventario de doña María Labiano y Ferraz A.H.P.N.Z., 
Juan Antonio Loarre, 1703, ff. 71v.-78v ; “Mas tres Niños Jesuses en dicho oratorio; más un Santo Christo puesto en el altar 
del oratorio; más un San Antonio, Santa Bárbara, Santa Agueda de yeso, puestos en dicho altar son de yeso”, en el oratorio de 
Theresa Mezquita, decorado a la manera del siglo XVII. A A.H.P.Z., Joseph Domingo Assín, 1754, ff. 352r.- 357v.



33
Para hacer felices las casas. Imágenes y objetos de devoción en los hogares zaragozanos…

en San Pablo como la dedicada a la misma Santa en la Iglesia de los Agustinos Descalzos emi-
tieron gran cantidad de estampas. Tal vez se deba a que el grueso de la producción en papel 
(muy abundante en el caso de San Pablo) tuvo mayor difusión en el espacio público mediante 
tiradas que, como indica en diferentes años la documentación de la cofradía, se imprimían 
para colocar en las calles, pegadas en las puertas de los “nombrados” y en las plazas120.

120. Luis Roy Sinusía anota el primer pago de estampas para poner en las calles en 1714, en 1715 se especifica que las es-
tampas se pegan en las puertas de los “nombrados” proceder que se repite en los años 1728 y 1732. En 1778 el autor anota el 
libramiento de una cantidad por fijarlas en puertas y plazas. Véase ROY SINUSÍA, Luis, El arte del grabado en Zaragoza…, 
op.cit., p. 137, notas 362 y 363.






