
 

 

 

 

 

 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

Lucrecia en la pintura barroca: 
la sexualización de su tragedia frente a la 

exaltación de su dignidad 
 

Lucretia in Baroque painting: 
the sexualization of her tragedy versus the 

exaltation of her dignity 
 
 

Autora 
 

Lucía Valenciano Salvanés 

 
Directora 

 
Dra. Rebeca Carretero Calvo 

 
 
 

Grado en Historia del Arte 
 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 
Curso 2024-2025 



 

2 

 

 
RESUMEN 

 

Este Trabajo de Fin de Grado analiza la representación de Lucrecia en la pintura 

de los siglos XVI y XVII, explorando la tensión entre su sexualización y la exaltación de 

sus virtudes. A través del estudio de obras de Tiziano, Artemisia Gentileschi o Rembrandt, 

y del contexto histórico, religioso y político, se evidencia cómo la protagonista fue 

utilizada tanto para satisfacer el gusto erótico de la época como para transmitir los 

principios morales propios de la Contrarreforma. Además, también se comparan los 

diferentes enfoques de su historia, subrayando cómo artistas como Gentileschi rompieron 

con la visión patriarcal dominante al presentar a Lucrecia desde una perspectiva empática 

y poderosa. En definitiva, se revela cómo el cuerpo y la tragedia de esta heroína fueron 

instrumentalizados para reflejar la moral y las contradicciones de la sociedad de la Edad 

Moderna. 

 

  



 

3 

 

ÍNDICE 

 

I. INTRODUCCIÓN 

A. JUSTIFICACIÓN DEL TEMA 

B. ESTADO DE LA CUESTIÓN 

C. OBJETIVOS  

D. METODOLOGÍA  

 

II. DESARROLLO ANALÍTICO: Lucrecia en la pintura 

barroca: la sexualización de su tragedia frente a la exaltación 

de su dignidad 

1. ARQUETIPOS FEMENINOS DE VIRTUD EN EL BARROCO 

2. LUCRECIA, LA MATRONA QUE HIZO TEMBLAR A UN IMPERIO 

3. DEL MANUSCRITO ILUMINADO AL DESNUDO 

RENACENTISTA: LA EVOLUCIÓN DE LUCRECIA 

4. ENTRE LA DAGA Y LA MIRADA: MARTIRIO Y EROTISMO EN 

LA ICONOGRAFÍA BARROCA 

4.1. EL HOGAR COMO ESCENARIO MORAL 

4.2. LA VIOLACIÓN COMO ESPECTÁCULO SENSUAL 

4.3. LA TEATRALIDAD DEL SUICIDIO EN ITALIA 

4.4. LECTURAS DE LA MUERTE EN EL ARTE HOLANDÉS 

 

III. CONCLUSIONES  

 

IV. BIBLIOGRAFÍA 

 

V. RELACIÓN DE FUENTES DE LAS IMÁGENES  

 

4 

4 

5 

6 

 

 

7 

7 

9 

 

17 

 

18 

20 

28 

35 

 

41 

 

42 

 

47 



 

4 

 

I. INTRODUCCIÓN 

 

A. JUSTIFICACIÓN DEL TEMA 

He decidido centrar mi Trabajo de Fin de Grado en la figura de Lucrecia y los 

diferentes enfoques de su historia porque ofrece una vía de primer orden para reflexionar 

sobre la construcción de lo femenino en el arte occidental y las tensiones en la 

representación visual de mujeres fuertes de la Historia. 

Lucrecia, símbolo de castidad y dignidad, ha sido objeto de imágenes cargadas de 

erotismo y dramatismo, lo que revela una profunda ambigüedad. Esta dualidad adquiere 

una relevancia particular en el contexto del Barroco, un periodo en el que el arte se 

convierte en una herramienta al servicio de la Contrarreforma, promoviendo un modelo 

de mujer virtuosa y dócil, al tiempo que difunde imágenes que apelan al deseo. 

Estudiar cómo se representa a esta matrona en este contexto permite explorar las 

tensiones entre moral y sensualidad, espiritualidad y deseo, poder y obediencia. Además, 

permite valorar el papel de artistas como Artemisia Gentileschi, que cuestionó los 

discursos tradicionales. 

 

B. ESTADO DE LA CUESTIÓN 

El estudio de la figura de Lucrecia en el arte barroco se enriquece con múltiples 

aportes académicos que abordan tanto su evolución iconográfica como su carga 

simbólica. Ana Valtierra, doctora por la Universidad Autónoma de Madrid, en su trabajo 

Iconografía de Lucrecia. Repercusiones plásticas en la Península Ibérica (2014-2015),1 

analiza el recorrido del mito desde sus orígenes clásicos hasta su recepción en el ámbito 

ibérico. Destaca cómo artistas de diversos contextos geográficos contribuyeron a la 

difusión del relato en Europa, y enfatiza la ambivalencia con la que se presenta a Lucrecia: 

como mártir virtuosa, pero también como una figura sexualizada y victimizada. 

Asimismo, la tesis doctoral de Patricia Rocco, Maniera Devota/Mano Donnesca, 

defendida en 2014 en la Universidad de Nueva York, profundiza en cómo el arte de la 

 
1 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia. Repercusiones plásticas de la Península Ibérica», 

Anas, n.º 27-28, 2014-2015, pp. 241-261. 



 

5 

 

Contrarreforma construyó figuras femeninas como portadoras de valores morales y 

políticos. Su análisis sobre Elisabetta Sirani y su iconografía de Lucrecia permite 

contextualizarla junto a otras mujeres históricas como Cleopatra o Porcia y ayuda a 

comprender la complejidad simbólica de estos personajes.2 Complementariamente, el 

texto de la historiadora María del Carmen García Herrero Ostentatio mammarum (2010), 

aporta una lectura cultural del gesto de mostrar el pecho, interpretado como afirmación 

de dignidad, poder y autoridad materna, permitiendo matizar la visión tradicional del 

desnudo femenino en el arte barroco.3 

Por último, el estudio Ambigüedades barrocas (1999), del profesor de la UNED 

Francisco José Martínez, resulta fundamental para entender la tensión estética del 

periodo, marcada por la coexistencia de lo sensual y lo espiritual. El autor sostiene que el 

Barroco no renuncia a la sensualidad, sino que la emplea como estrategia visual para 

atraer y conmover, algo especialmente evidente en las representaciones del suicidio de 

Lucrecia, donde el dramatismo emocional convive con la intención moralizante aceptada 

por los valores contrarreformistas.4 Este enfoque permite comprender la riqueza y la 

ambigüedad que caracterizan a las imágenes de Lucrecia en los siglos XVI y XVII. 

 

C. OBJETIVOS 

El propósito principal de este trabajo es analizar la representación de Lucrecia en 

la pintura barroca, centrándose en el contraste entre su dignificación como emblema de 

virtud y su erotización como objeto de deseo. 

Al mismo tiempo, como objetivos secundarios, se busca: 

- Comprender cómo los artistas de los siglos XVI y XVII representaron 

visualmente esta figura y cómo influyeron en ello factores ideológicos, sociales y 

religiosos, especialmente la Contrarreforma. 

 
2 ROCCO, P., Maniera Devota/Mano Donnesca. Women, Virtue and Visual Imaginery during The Counter-

Reformation in the Papal States, 1575-1675 (tesis doctoral), Departamento de Historia del Arte de la 

Universidad de Nueva York, 2014. Disponible en https://academicworks.cuny.edu/gc_etds/101/. [Fecha de 

consulta: 11-IV-2025]. 
3  GARCÍA HERRERO, M.ª C., «Ostentatio Mammarum. Potencia y pervivencia de un gesto de autoridad 

materna», en Cid López, R. M.ª (coord.), Maternidades: representaciones y realidad social. Edades 

Antigua y Media, Madrid, Asociación Cultural Al-Mudayna, 2010, pp. 285-298.  
4 MARTÍNEZ MARTÍNEZ, F. J., «Ambigüedades barrocas», Cuadernos de Filología Francesa, n.º 11, 1999, 

pp. 153-161.  

https://academicworks.cuny.edu/gc_etds/101/


 

6 

 

- Identificar patrones iconográficos y desentrañar los significados simbólicos que 

transmiten, atendiendo tanto al contenido narrativo como a los aspectos formales. 

- Observar cómo varía la imagen de Lucrecia según la mirada del artista, ya que 

algunos ofrecen enfoques distintos que permiten cuestionar las convenciones visuales 

tradicionales. 

En conjunto, el trabajo propone una reflexión sobre la ambigüedad inherente al 

arte barroco y cómo, en el caso de Lucrecia, convergen el dolor, la virtud, el deseo y el 

poder en una figura cargada de complejidad simbólica. 

 

D. METODOLOGÍA 

Para este análisis, hemos empleado una metodología centrada en el estudio 

iconográfico e iconológico de representaciones visuales de Lucrecia creadas entre los 

siglos XVI y XVII. El trabajo se ha basado en la localización y selección de obras clave 

conservadas en museos de prestigio internacional, atendiendo tanto a sus aspectos 

formales como a su contexto social, cultural y político. A ello se suma una revisión crítica 

de bibliografía especializada que aborda la figura de Lucrecia y los marcos religiosos que 

condicionaron su representación, como la Reforma y la Contrarreforma, y las 

construcciones simbólicas de la rectitud femenina. 

El estudio se ha estructurado en torno a los tres momentos de la vida de la 

protagonista más repetidos en el arte barroco: el trabajo doméstico, la violación y el 

suicidio. A partir de estas escenas, las obras se han clasificado según el grado de 

victimización, erotización o empoderamiento con que se presenta a Lucrecia. Este 

enfoque ha permitido comparar las miradas masculina y femenina del tema, prestando 

especial atención al caso de Artemisia Gentileschi, quien ofrece una relectura desde una 

sensibilidad distinta. Además, se han incorporado referencias literarias de diversas 

épocas, desde Tito Livio hasta pensadores renacentistas, estableciendo así conexiones 

interdisciplinares que enriquecen el discurso.  



 

7 

 

II. DESARROLLO ANALÍTICO 

 

1. ARQUETIPOS FEMENINOS DE VIRTUD EN EL BARROCO 

Lucrecia forma parte de una serie de mujeres fuertes que han sido representadas 

frecuentemente desde la segunda mitad del siglo XVI y durante todo el siglo XVII. Estas 

obras no solo capturaban momentos clave de la Historia, sino que también se encargaron 

de transmitir una serie de valores. 5  Estas mujeres, caracterizadas por su fortaleza, 

sacrificio, astucia y moral, crearon arquetipos que trascendieron sus propios relatos. Por 

tanto, cada una de sus imágenes exalta y difunde su poder, sufrimiento y actos. 

Esta lista reúne a Porcia, la esposa de Bruto, quien llegó a herirse para demostrar 

su valía; Timoclea, la hermana de Teágenes que, tras ser capturada y violada por un 

capitán macedonio, decidió vengarse arrojándolo por un pozo; y Cleopatra, la última reina 

del Egipto Ptolemaico, que se suicidó a través del mordisco de una serpiente.6 

Sus representaciones a lo largo de los siglos han sido moldeadas por las estructuras 

de poder de cada época en Europa para difundir no solo sus historias, sino también las 

expectativas y los roles de género impuestos. En su caso, Lucrecia se convirtió en la 

protagonista de múltiples obras de la pintura y la literatura de diferentes periodos. Incluso 

William Shakespeare le dedicó un poema, La violación de Lucrecia (1594), que fue la 

base para la ópera que, con el mismo título, fue estrenada en 1946 por su libretista, Ronald 

Duncan, y compositor, Benjamin Britten.7 

 

2. LUCRECIA, LA MATRONA QUE HIZO TEMBLAR A UN 

IMPERIO 

La historia de Lucrecia es narrada por el historiador romano Tito Livio (59 a. C.-

17 d. C.) en Ab Urbe Condita, libro que relata la historia de la ciudad de Roma desde su 

fundación. El episodio se remonta al año 509 a. C. en la ciudad de Ardea, donde se 

desarrollaron las batallas bélicas entre el rey Tarquinio el Soberbio y los rútulos, 

 
5 ROCCO, P., Maniera Devota..., p. 1. 
6 Ibidem, pp. 144-146. 
7  DE LA TORRE OLIVA, C., «La violación de Lucrecia: de heroína clásica a contralto contemporánea», 

Revista Itálica, vol. 2, n.º 3, 2017, p. 51. 



 

8 

 

miembros de una legendaria tribu itálica. En esta guerra, los oficiales al frente eran Lucio 

Tarquinio Colatino, marido de Lucrecia, y los primos de este, entre los que se encontraba 

Sexto Tarquinio, el depravado hijo del rey. 

Como es habitual, durante estas campañas los oficiales romanos, mientras 

mantenían controladas las posiciones de los enemigos, celebraban fiestas en sus 

campamentos. Durante una de ellas, los hombres comenzaron a discutir sobre cuál de sus 

esposas era la más virtuosa. Para salir de dudas, Colatino propuso que cada uno regresara 

a su hogar de forma inesperada para saber qué hacían sus mujeres en su ausencia. La 

mayoría de los soldados las encontraron de fiesta o rodeadas de otros hombres; sin 

embargo, Lucrecia se dedicaba a las labores del hogar. Por consiguiente, se la consideró 

la más honorable, virtuosa, casta y prudente.8 

A partir de entonces, la mujer de Tarquinio Colatino fue digna de admiración en 

su época. Tanto fue así que Sexto Tarquinio quedó prendado de ella. Su deseo era cada 

vez más incontrolable, hasta el punto que, a los pocos días, acudió a Roma con la excusa 

de realizar unos encargos. Al llegar a casa de Lucrecia, al ser el primo de su marido, esta 

le acogió y alimentó durante el tiempo que fue preciso. Una noche Sexto Tarquinio 

irrumpió sigilosamente en su alcoba con la intención de intimar con ella. Ante el rechazo, 

amenazó con matarla, colocar un esclavo desnudo a su lado, lo que habría sido una 

deshonra para su familia y, así, justificar su asesinato como un castigo disciplinado. De 

este modo, el hijo del rey consiguió que cediera. 

Tras este ultraje, Lucrecia hizo llamar a su marido, a su padre, Espurio Lucrecio, 

y dos amigos fieles que actuarían como testigos. Tras contar todo lo ocurrido, también 

indicó que debían vengar la humillación que había sufrido, añadiendo que, de esta forma, 

se libraba de la culpa, pero no del castigo. En ese mismo instante, la matrona cogió un 

cuchillo y lo clavó en su corazón, terminando con su vida para restituir su bien más 

preciado, el honor. 

Bruto, uno de los testigos y amigo de la familia, aconsejó colocar sin ataúd el 

cuerpo de Lucrecia en la plaza del Mercado para que no quedase duda de la tiranía de los 

Tarquinios. Además, arrancó el cuchillo con el que se había quitado la vida para 

proclamar su venganza. En consecuencia, el ultraje tuvo grandes repercusiones políticas, 

 
8 HERRERO MEDINA, M., «La muerte de Lucrecia: una decisión de índole familiar», Anuario, n.º 25, 2021, 

pp. 55-59. 



 

9 

 

la destitución del último rey etrusco y la expulsión de este y su familia de Roma. Así, se 

sustituyó el sistema monárquico por el republicano en el año 509 a. C.9 

El objetivo de este relato es exaltar el comportamiento impecable de Lucrecia, 

quien se convirtió en un exemplum, el modelo a imitar por las romanas. En este periodo, 

la virtud y el honor de las mujeres eran muy valorados; por ello, historias como esta 

enfatizan que su pureza y fidelidad deben estar por encima de todo, incluso de su vida.10 

 

3. DEL MANUSCRITO ILUMINADO AL DESNUDO 

RENACENTISTA: LA EVOLUCIÓN DE LUCRECIA 

El episodio de Lucrecia ha sido muy tratado a lo largo de los siglos. Durante la 

Edad Media, podemos destacar algunas obras como, por ejemplo, De Claris Mulieribus 

(1361-1362), del italiano Giovanni Boccaccio. Este escrito recoge diversos relatos acerca 

de mujeres reconocidas a lo largo de la historia, entre ellas la matrona romana. En su caso, 

se enfoca en dos momentos, el previo a la violación y su posterior suicidio con una daga 

para ejemplificar su rectitud y moral. Así, este manuscrito iluminado se convirtió en el 

primer libro dedicado exclusivamente a biografías de mujeres.11 

Por otro lado, podemos destacar el episodio del Infierno de La Divina Comedia 

de Dante Alighieri, cuya fecha exacta se desconoce, pero que se data entre 1304-1308. 

Esta obra, la más importante del autor y una de las fundamentales en la Historia para 

comprender la transición entre el pensamiento medieval teocentrista y el antropocentrista 

que caracteriza al Renacimiento, menciona a Lucrecia, de nuevo, como ejemplo de mujer 

virtuosa que antepone el decoro a su vida. Aunque no muestre su suicidio mediante una 

imagen, su presencia dentro de la discusión sobre la nobleza de las mujeres en la antigua 

Roma en el Canto X del Infierno pone de manifiesto que su trágica historia ha sido 

utilizada en varias ocasiones en relación con la justicia.12 

Llegamos así al Renacimiento. En esta época, los humanistas desarrollaron una 

nueva mentalidad que revisaba la mirada sobre el cuerpo humano y sus pasiones. Sin 

embargo, la sociedad no estaba todavía preparada para contemplar un arte que incluyese 

 
9 BUVELOT, Q., «Muerte de Lucrecia», Catálogo de la Colección Leiden, n.º 2, 2017, p. 3. 
10 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», p. 242. 
11  DÍAZ-CORRALEJO, V., «La traducción castellana del De mulieribus claris», Revistas Científicas 

Complutenses, n.º extraordinario, 2001, p. 257. 
12 PÉREZ, E. B., «Las mujeres en La Divina Comedia», Revistas UNNE, n.º 8, 1998, p. 176. 



 

10 

 

imágenes de gran carga sexual. Por tanto, la estrategia que se llevó a cabo en los siglos 

XV y XVI fue crear una tipología erótica más próxima al espectador, pero guardando 

todavía ciertas distancias. Para ello, se recurrió a una serie de historias y leyendas 

cristianas y paganas, como el relato de Lucrecia.13 Por tanto, es así como comienza toda 

una nueva iconografía cargada de ambigüedad entre la virtud y la sensualidad que se 

vaticina en este periodo de renovación y explosiona en el Barroco. 

Rafael Sanzio fue uno de los artistas que trató este episodio en su dibujo de 

Lucrecia (1508-1510, Metropolitan Museum, Nueva York) [fig. 1]. La protagonista está 

decidida a clavarse la daga en el pecho. 14  Se trata de una imagen similar a la que 

encontramos en Suicidio de Lucrecia (1518, Pinacoteca Antigua, Múnich), de Alberto 

Durero [fig. 2]. Muestra a la noble romana en el momento de la muerte autoinfligida. Por 

tanto, su historia traspasó Italia y llegó al norte de Europa con el mismo fin.15 

 

 

Fig. 1 

 
13 BORNAY, E., Mujeres de la Biblia en la pintura del Barroco, Madrid, Cátedra, 1998, pp. 15-16. 
14  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Dibujos y grabados, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/337075. [Fecha de consulta: 13-III-2025]. 
15 DEPARTAMENTO DE HISTORIA DEL ARTE DE LA UNIVERSIDAD DE MICHIGAN, «DURERO, ALBERTO / 

Suicidio de Lucrecia / 1518», Library, Digital Collections, disponible en 

https://quod.lib.umich.edu/h/hart/x-702477/1. [Fecha de consulta: 13-II-2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/337075
https://quod.lib.umich.edu/h/hart/x-702477/1


 

11 

 

 

Fig. 2 

 

Otro testimonio a considerar es La Muerte de Lucrecia (1501-1550, Museo 

Nacional del Prado), obra del Maestro del Papagayo [fig. 3].16 En ella, una mujer con el 

cabello recogido, cadena de oro y ropajes transparentes sujeta con su mano derecha una 

espada que hunde en su abdomen. Por otro lado, lleva su mano izquierda al corazón, lo 

que podría hacer hincapié en su moral inquebrantable. Esto acentúa la idea de la 

protagonista como una mujer fuerte. Además, se une la expresión de sufrimiento muy 

parecida a las imágenes de las mártires de la época.17 

 
16 DÍAZ PADRÓN, M., «Una tercera réplica del “Suicidio de Lucrecia” del maestro Papagayo, del Museo del 

Prado, atribuida a Lucas Cranach», Boletín del Museo del Prado, vol. 9, n.º 25-27, 1988, p. 29. 
17 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», pp. 247-248. 



 

12 

 

Estas representaciones, por lo general, irían encauzadas dentro del humanismo 

cristiano, en el que esta historia era símbolo de la virtud cristiana.18 Así, existió una 

asociación explícita entre la figura de Lucrecia y las mujeres de la época para recordar a 

la sociedad su integridad y la pureza de su estatus. Un ejemplo de ello podría ser el Retrato 

de una mujer inspirado en Lucrecia, de Lorenzo Lotto (1533, National Gallery, Londres) 

[fig. 4].19 

 

 

Fig. 3 

 
18 DÍAZ PADRÓN, M., «Una tabla del Maestro del Papagayo atribuida a Heinrich Aldegrever en el Museo 

del Prado», Boletín del Museo del Prado, vol. 4, n.º 11, 1983, p. 97. 
19 THE NATIONAL GALLERY, «Retrato de una mujer inspirado en Lucrecia», Arte y Artistas, disponible en 

https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/lorenzo-lotto-portrait-of-a-woman-inspired-by-lucretia. 

[Fecha de consulta: 24-II-2025]. 

https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/lorenzo-lotto-portrait-of-a-woman-inspired-by-lucretia


 

13 

 

 

Fig. 4 

 

En este caso, contemplamos a una dama ricamente vestida. Sostiene en su mano 

un dibujo de Lucrecia desnuda en el momento de su suicidio. Sobre la mesa, un papel con 

un fragmento de la narración de Tito Livio: «Siguiendo el ejemplo de Lucrecia, que 

ninguna mujer sobreviva a su deshonra».20 Por lo tanto, vemos de nuevo su suicidio como 

modelo de castidad. 

A continuación, debemos valorar El funeral de Lucrecia, del Maestro de Marradi 

(siglos XV-XVI, colección Robert Lehman) [fig. 5], donde destaca un momento poco 

común: la exhibición del cuerpo sin vida de Lucrecia a los ciudadanos para revelar la 

bestialidad de lo cometido. Además, el pintor distingue entre todos los personajes a Bruto, 

quien jura con el mismo cuchillo vengar su dolor y muerte.21 

 
20 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», pp. 248-249. 
21 MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Colección Robert Lehman, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/459018. [Fecha de consulta: 02-III-2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/459018


 

14 

 

 

Fig. 5 

 

Por otro lado, Lucrecia de Lucas Cranach el Viejo (1534, Museo de Bellas Artes 

de Bilbao) [fig. 6], muestra la iconografía convencional. 22  Representa a Lucrecia, 

ricamente enjoyada, con el pelo recogido, símbolo de la mujer casada, y de medio cuerpo 

mientras se clava en el pecho una daga. En ocasiones, la podemos encontrar vestida, pero 

esta imagen no fue la dominante, siendo lo habitual presentarla total o parcialmente 

desnuda, como en este caso. Algunos autores han marcado el inicio de este modelo tan 

sexualizado en la Muerte de Lucrecia (h. 1515, Galería Sabauda, Turín) de Giovanni 

Antonio Bazzi, llamado Il Sodoma [fig. 7].23 En este caso, Cranach también considera su 

muerte erótica y, para centrar en esto su atención, coloca sobre ella un velo transparente 

que deja sus pechos al descubierto y recorta la figura sobre un fondo oscuro y neutro.24 

 
22  BILBAO MUSEOA, «Lucrecia», Colección online y banco de imágenes, disponible en 

https://bilbaomuseoa.eus/obra-de-arte/lucrecia/. [Fecha de consulta: 02-III-2025]. 
23 GARRARD, M. D., Artemisia Gentileschi: The Image of the Female Hero in Italian Baroque Art, Nueva 

Jersey, Princeton University Press, 1990, pp. 223-224.  
24 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», p. 251. 

https://bilbaomuseoa.eus/obra-de-arte/lucrecia/


 

15 

 

 

Fig. 6 

  

Fig. 7 



 

16 

 

El que Cranach representase el mismo asunto en 35 ocasiones de forma similar 

prueba su fijación. Por ejemplo, una de estas obras es la que se expone en el 

Landesmuseum Hannover, Lucrecia (1535) [fig. 8], donde vuelve a plasmar la daga, el 

velo transparente, las joyas, los pechos al descubierto, el fondo oscuro y la figura de 

medio cuerpo.25 En la misma línea se sitúa el cuadro también titulado Lucrecia (h. 1518), 

en este caso, expuesto en el Museo del Paisaje de Hesse de Kassel [fig. 9].26 Por lo tanto, 

el taller que dirigió en Wittenberg pintó durante más de treinta años el tema con algunas 

variantes, pero manteniendo siempre la imagen fija. 

 

 

Fig. 8 

 
25  CRANACH DIGITAL ARCHIVE, «Lucrecia», Lucas Cranach, disponible en 

https://lucascranach.org/de/DE_NLMH_PAM775/. [Fecha de consulta: 12-III-2025]. 
26 HERRSCHAFT, J. y HEYDENREICH, G., «Una Lucrecia de Lucas Cranach el Viejo en el Museo de Bellas 

Artes de Bilbao», Boletín del Museo de Bellas Artes de Bilbao, n.º 8, 2014, p. 7. 

https://lucascranach.org/de/DE_NLMH_PAM775/


 

17 

 

 

Fig. 9 

 

4. ENTRE LA DAGA Y LA MIRADA: MARTIRIO Y EROTISMO EN 

LA ICONOGRAFÍA BARROCA  

Desde finales del siglo XVI y en los siglos del Barroco, detectamos tres momentos 

de la vida de Lucrecia que han sido representados más habitualmente. Uno de ellos, en su 

hogar, donde la matrona teje junto al resto de mujeres de su casa, una tarea específica de 

las mujeres de clase alta. A continuación, la propia representación de la violación, cuando 

Tarquinio irrumpe en sus aposentos para amenazarla y aprovecharse de ella. Por último, 

el suicidio, el instante en que se clava el cuchillo para restaurar su dignidad. 

Estos dos últimos son los episodios más destacados en la Historia del Arte, si bien 

encontramos diferencias entre los artistas que permiten apreciar ciertas connotaciones y 

significados. La causa de la proliferación de estas representaciones en este momento 

histórico se encuentra en el contexto. Los siglos XVI y XVII son una época de gran 



 

18 

 

inestabilidad religiosa y, por tanto, social debido a las tesis luteranas. Este proceso de 

cambio, la Reforma, provocó una fractura en la Europa del momento y una época de gran 

intolerancia. La Iglesia respondió con una política de adoctrinamiento artístico promovida 

por la Contrarreforma.27 

El concepto de decoro constituyó la norma en toda iconografía artística. Sin 

embargo, contrasta con la sexualización de Lucrecia y de muchas otras mujeres de la 

Historia o la Biblia. Los eclesiásticos humanistas optaron por no renunciar a sus gustos y 

conciliarlos con la religión, pasando a abarcar los desnudos de personajes mitológicos o 

históricos desde la pureza que promovía la Iglesia.28 Es decir, las sensuales imágenes de 

la cultura clásica, como la violación y el suicidio de la romana, debían apropiarse de un 

mensaje en clave moral para ser aceptables. Por lo tanto, Lucrecia sirvió de pretexto para 

mostrar la desnudez femenina disfrazada de sacrificio virtuoso, acortando la distancia 

entre lo divino y lo mundano.29 

 

4.1. EL HOGAR COMO ESCENARIO MORAL 

Durante el Barroco, los pintores no destacaron de igual forma el instante previo a 

la violación que el propio acto o el suicidio, ya que estos dos permitían mostrar mejor 

tanto la moralidad como la sensualidad de esta mujer fuerte de la Historia. Por ello, la 

escena en la que Tarquinio sorprende a Lucrecia y sus acompañantes se representa en 

mayor medida en el grabado. En este campo, son destacables, por un lado, Lucrecia y sus 

damas hilando (1578-79), del neerlandés Hendrick Goltzius [fig. 10]; 30  y, por otro, 

Lucrecia instruyendo a sus hijas en costura (1557) de Giuseppe Salvati [fig. 11] creado 

para el libro La verdadera perfección del diseño de varios tipos de prendas de Giovanni 

Ostaus, publicado en Venecia.31 Por tanto, desde finales del siglo XVI, este instante es 

casi olvidado en el arte, pues no capta la esencia de lo buscado. 

 
27 BORNAY, E., Mujeres de la Biblia…, p. 18. 
28 Ibidem, p. 21. 
29 Ibidem, p. 19. 
30  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Pinturas y grabados, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/336753. [Fecha de consulta: 15-III-2025]. 
31  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Pinturas y grabados, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/372747. [Fecha de consulta: 15-III-2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/336753
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/372747


 

19 

 

 

Fig. 10 

 

Fig. 11 

Estas representaciones, ambas de la segunda mitad del Quinientos, aludían a la 

castidad y el virtuosismo de Lucrecia presentándola, junto al resto de damas, tejiendo en 

una estancia reservada, un espacio exclusivo para ellas. A un lado, solo algunas mujeres 

de la escena se voltean para descubrir a Sexto Tarquinio y Colatino entrando en la sala 

para comprobar la integridad de la noble en ausencia de su esposo. 



 

20 

 

Sin embargo, la menor presencia de esta escena durante los siglos del Barroco no 

implica que no se crease ninguna representación. Uno de los escasos ejemplos es Lucrecia 

en el trabajo (1633, Museo de los Agustinos, Toulouse) de Willem de Poorter [fig. 12].32 

Este óleo sobre lienzo muestra el mismo esquema: en primer término, la protagonista 

tejiendo y, al fondo, Sexto Tarquinio y Colatino vestidos de uniforme. 

 

 

Fig. 12 

 

4.2. LA VIOLACIÓN COMO ESPECTÁCULO SENSUAL 

La escena de la propia violación es uno de los dos momentos más plasmados en 

la Historia del Arte ya que eran varios los mecenas que encargaban este tipo de obras. Por 

ello, podríamos preguntarnos qué se esconde detrás de su demanda y, además, hasta qué 

punto el espectador se convierte en cómplice. 

 
32 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», p. 244. 



 

21 

 

Uno de los mayores adquisidores de esta escena fue Felipe II de España. Este 

ordenó a Tiziano la representación no solo de Lucrecia, sino también de mujeres desnudas 

desde diferentes puntos de vista. En ninguna de estas obras había una alusión moralizante 

o simbólica, servían simplemente para el disfrute de quien las mira, el rey.33 

¿Es posible disfrutar al contemplar una violación? Esta duda la resuelve el poema 

Roman de la Rose, escrito por Guillaume de Lorris y Jean de Meun entre 1225 y 1278. 

En este texto, el personaje Amigo declara que la mujer casada no soporta el aislamiento y 

cede ante cualquier hombre que insista. Además, asegura que «no existen Lucrecias ni 

Penélopes, ni una sola mujer honrada».34 Por tanto, ni siquiera se estima el concepto de 

violación ya que todas ceden si se les insiste. Esto es lo que convierte una pintura de 

historia sobre una agresión en una obra erótica. 

Ejemplo de ello son aquellos tres cuadros que Tiziano realizó, entre muchas otras 

obras clásicas con un componente sensual, para el monarca hispánico. Estas 

representaciones son una muestra de cómo este tema, aunque se desarrolla en el siglo 

XVII, ya está presente en la segunda mitad del XVI. El primero de ellos fue Tarquinio y 

Lucrecia (1571, Museo Fitzwilliam, Cambridge) [fig. 13].35 

Un aspecto clave es la agresividad de la acción, incrementada por la composición. 

Este detalle diferencia la obra de Tiziano, pese a que se inspiró en artistas anteriores; en 

especial, los grabados del norte de Europa, como, por ejemplo, Heinrich Aldegraver.36 

Volviendo a esa brutalidad, vemos sobre un lecho a Lucrecia que, con un gesto de 

angustia, forcejea con Tarquinio, quien sostiene en su mano derecha una daga. Además, 

su rodilla se coloca entre sus piernas para impedir cualquier resistencia. Como resultado, 

el general romano cae sobre ella con todo su peso como una bestia. El cuerpo desnudo y 

voluptuoso, aunque enjoyado, de la matrona contrasta con las vestimentas del general 

romano, resaltando así la fragilidad ante la violación. 

 
33 Ibidem, pp. 244-245. 
34 Ibidem, p. 246. 
35  THE FITZWILLIAM MUSEUM, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://www.fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914. [Fecha de consulta: 10-III-

2025]. 
36 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», p. 245. 

https://www.fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914


 

22 

 

 

Fig. 13 

Un elemento recurrente es el esclavo que observa asombrado. Esta constante es 

posiblemente una alusión a los espectadores, que actuamos como voyeurs ante la 

violencia. Además, otro componente presente es el punto de vista empleado, el masculino. 

Lucrecia no es la mujer digna y valiente que se relata en la narración original, sino que 

aparece caracterizada como una víctima indefensa sin dignidad ni fuerza de espíritu. El 

único atisbo de su genio lo encontramos en esa mano que intenta alejar a Tarquinio, pero 

no hace justicia a aquella matrona fuerte de la Historia. 

Tarquinio y Lucrecia de Tintoretto (1578-1580, The Art Institute of Chicago)37 

[fig. 14] es otro encargo de Felipe II dentro de esa tradición comenzada en el 

Renacimiento, el caracterizar la violación como un tema erótico. Sin embargo, en 

comparación con la obra de Tiziano, esta parece basada en una situación real ya que todo 

se ha desmoronado debido al forcejeo previo. En consecuencia, no solo la ropa de la 

romana ha sido arrancada, sino que también vemos al hijo del rey de Roma desnudo. 

 
37  INSTITUTO DE ARTE DE CHICAGO, «Tarquinio y Lucrecia», Arte y Artistas, disponible en 

https://www.artic.edu/artworks/64920/tarquin-and-lucretia. [Fecha de consulta: 16-III-2025]. 

https://www.artic.edu/artworks/64920/tarquin-and-lucretia


 

23 

 

 

Fig. 14 

 

A continuación, podemos mencionar la pintura Tarquinio y Lucrecia (1640, 

Academia Nacional de San Lucas, Roma) de Felice Ficherelli [fig. 15].38 De nuevo, 

representa la violación con gran agresividad y elementos ya vistos, como la desnudez de 

ella en comparación con el general. Sin embargo, destaca la calidad y el juego con las 

emociones del espectador. El italiano acerca las figuras y nos hace partícipes. 

Otra de las obras a considerar es La violación de Lucrecia de Artemisia 

Gentileschi (1645-1650, Palacio Nuevo de Potsdam) [fig. 16]. Junto con Judith con la 

cabeza de Holofernes, fue registrada en 1671 como creación de la pintora. Ambas se 

encontraban entonces en el palacio del Giardino en Parma, de la familia Farnese. Después, 

fueron compradas por Federico II de Prusia sin saber que eran de la artista.39 

 
38  ACADEMIA NACIONAL DE SAN LUCAS, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia. [Fecha de consulta: 16-III-2025]. 
39  MUSEO DIGITAL DE BRANDEBURGO, «Tarquinio y Lucrecia», Colección de Pintura de Berlín-

Brandeburgo de la Fundación de los Palacios y Jardines Prusianos, disponible en 

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia. [Fecha de consulta: 05-IV-2025]. 

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia
https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia


 

24 

 

 

Fig. 15 

 

Fig. 16 

Gentileschi representa el momento en que Tarquinio amenaza a Lucrecia para 

abusar de ella. De nuevo, podemos distinguir a un lado a un hombre observando, el 

sirviente que el hijo del rey colocaría al lado del cuerpo de la protagonista asesinada para 



 

25 

 

incriminarla por adulterio. Además, otra constante es la presentación de la noble romana 

desnuda y medio acostada en la cama. Con esta composición, enfatiza el papel de víctima 

en lugar del de heroína y virtuosa, como realmente se la describe en la literatura. 

Giuseppe Maria Crespi también trabajó este tema; en su caso, con Tarquinio y 

Lucrecia (1695-1700, Galería Nacional de Arte de Washington, colección de Samuel H. 

Kress) [fig. 17].40 

 

 

Fig. 17 

 

El boloñés decidió representar el momento de la violación; sin embargo, a 

diferencia de los anteriores, Tarquinio ha tirado la daga al suelo, lo que denota que 

Lucrecia ya ha sido sometida al abuso. Además, la vemos vestida, otra distinción respecto 

 
40  FUNDACIÓN KRESS, «Tarquinio y Lucrecia», Colección Kress, disponible en 

https://www.kressfoundation.org/kress-

collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e. [Fecha de 

consulta: 05-IV-2025]. 

https://www.kressfoundation.org/kress-collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e
https://www.kressfoundation.org/kress-collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e


 

26 

 

a las otras obras, pero con el escote desajustado, lo que evidencia el forcejeo previo propio 

de una escena agresiva como esta. Por tanto, no sexualiza a la romana y se acerca más al 

relato original. En consecuencia, el espectador se centra en la agresión, que provoca una 

conmoción simbolizada en el caballo tallado en la cama de madera.41 

Por otro lado, mientras la matrona mira al cielo, en posible alusión a su posterior 

suicidio, e intenta zafarse de Tarquinio apartando su cabeza con fuerza, él, enredado en 

las cortinas del lecho, la somete agarrándola del hombro y hace un gesto que no había 

representado ninguno de los tres autores previos: se lleva el dedo a los labios ordenando 

silencio y requiriéndole que ceda su inútil resistencia. Estos aspectos, junto con el uso 

dramático y siniestro de la luz, indican que, pese a que se trate de un tema clásico, no lo 

es su forma de abarcarlo. 

La última representación a considerar es Lucrecia y Tarquinio (primer cuarto del 

siglo XVIII, Museo del Louvre) de Luca Giordano [fig. 18].42 Al igual que Tiziano, Felice 

Ficherelli y Artemisia Gentileschi, el napolitano presenta a Lucrecia con un cuerpo 

voluptuoso y desnudo, pero a Tarquinio vestido, con cuchillo en mano y como un hombre 

rudo y agresivo que coloca su rodilla entre los muslos para impedir cualquier resistencia. 

Sin embargo, se diferencia en un pequeño aspecto, el gesto en el rostro de ella. 

Mientras que los anteriores artistas la muestran como una víctima indefensa, el italiano 

representa en mayor medida su braveza y estoicismo en su postura. Aunque no tenga otra 

opción que ceder ante el chantaje, la vemos enfadada, sintiendo la rabia que embriagaría 

a cualquier mujer u hombre en ese momento. Además, en las obras anteriores, Lucrecia 

intentaba alejar a Tarquinio alzando un brazo casi sin fuerza. No obstante, Giuseppe 

Maria Crespi y Giordano, no solo en esta obra, sino en otras en las que plasman el mismo 

tema, como Tarquinio y Lucrecia (1663, Museo de Capodimonte, Nápoles) [fig. 19],43 la 

muestran resistiéndose con todas sus fuerzas. Así pues, se trata de dos representaciones 

que, pese al erotismo del cuerpo desnudo de la versión del Louvre, se acercan más al 

relato original. 

 
41  GALERÍA NACIONAL DE ARTE, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://www.nga.gov/collection/art-object-page.41640.html. [Fecha de consulta: 06-IV-2025].  
42  MUSEO DEL LOUVRE, «Lucrecia y Tarquinio», Colecciones, disponible en 

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010059594- [Fecha de consulta: 07-IV-2025]. 
43  CATÁLOGO GENERAL DEL PATRIMONIO CULTURAL, «Tarquinio y Lucrecia», Catálogo, disponible en 

https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1500626061. [Fecha de consulta: 23-IV-

2025]. 

https://www.nga.gov/collection/art-object-page.41640.html
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010059594-
https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1500626061


 

27 

 

 

Fig. 18 

 

Fig. 19 



 

28 

 

4.3. LA TEATRALIDAD DEL SUICIDIO EN ITALIA  

La imagen del suicidio es la otra representación más exitosa sobre la historia de 

Lucrecia durante los siglos XVI y XVII. Sin embargo, mientras que en el Renacimiento 

se asoció con la virtud y el estoicismo, el mismo exemplum de la época romana, durante 

el Barroco fue bastamente erotizado.44 Esto se debe a que el arte de este tiempo se basa 

en la dualidad entre el espíritu y la carne, el bien y el mal, la moral y la sensualidad. Se 

trata de la ambigüedad del Barroco. 45  Por ejemplo, en la narración original no se 

especificaba si la romana, al encontrarse después de la violación con su marido y padre, 

estaba desnuda, y esto no sería propio de una mujer tan casta como se la describe, teniendo 

en cuenta además que, mientras acudían a su llamada, tendría tiempo para vestirse. Aun 

así, los artistas deciden insistir en su cuerpo desnudo, creando una dicotomía entre la 

rectitud y la sexualidad.46 

Ejemplo de ello es Lucrecia (h. 1650-1674, Museo Nacional de Estocolmo), 

atribuido a Elisabetta Sirani [fig. 20] por la fidelidad a su estilo, próxima a la Lucrecia 

(1640-1642) de Guido Reni [fig. 21].47 Esta obra, inventariada desde 1790 en la colección 

Borghese de Roma, muestra a la protagonista despojada de todas sus ropas y tumbada en 

el lecho tras la violación. Se trata del momento previo a su suicidio, cuando sujeta la daga 

en su mano y mira al cielo en alusión a su muerte, detalle ya visto en Tarquinio y Lucrecia 

(1695-1700) de Giuseppe Maria Crespi. Aunque la blancura de su piel y los textiles 

iluminados aluden al pudor, no hay valentía: la sexualiza.48 

 
44  MUSEOS ESTATALES DE BERLÍN, «Los héroes de Cranach, desde Lucrecia hasta Lutero», Patrimonio 

Cultural Prusiano, disponible en https://www.smb.museum/en/exhibitions/detail/cranachs-heroes-from-

lucretia-to-luther/. [Fecha de consulta: 23-IV-2025]. 
45 MARTÍNEZ MARTÍNEZ, F. J., «Ambigüedades barrocas…», p. 158. 
46 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», p. 252. 
47  GALERÍA BORGHESE, «Lucrecia», La Colección, disponible en 

https://www.collezionegalleriaborghese.it/en/opere/lucretia-2 [Fecha de consulta: 28-IV-2025]. 
48  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Arte Moderno y Contemporáneo, 

disponible en https://www.metmuseum.org/art/collection/search/656455. [Fecha de consulta: 15-IV-2025]. 

https://www.smb.museum/en/exhibitions/detail/cranachs-heroes-from-lucretia-to-luther/
https://www.smb.museum/en/exhibitions/detail/cranachs-heroes-from-lucretia-to-luther/
https://www.collezionegalleriaborghese.it/en/opere/lucretia-2
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/656455


 

29 

 

 

Fig. 20 

 

Fig. 21 



 

30 

 

Por otro lado, los artistas mantienen el cuchillo como atributo iconográfico 

constante ya que es el arma con el que Tarquinio amenaza a Lucrecia, ella se suicida y 

Bruto jura vengarse. Además, va unido a la feminidad y su relación con los objetos 

pequeños y domésticos. Igualmente, destaca el pecho al descubierto con esa intención 

sexualizante ya explicada.49 Por ello, cabe preguntarse cómo aquel ejemplo de castidad 

se convirtió en imagen erótica para el disfrute privado. No solo ocurre con Lucrecia, 

también con otras mujeres fuertes de la Historia o de la Biblia. Ejemplo de ello es 

Cleopatra (1621-1626, Museo Nacional del Prado) de Guido Reni [fig. 22].50 

 

 

Fig. 22 

 

 
49 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», p. 251. 
50  MUSEO NACIONAL DEL PRADO, «Cleopatra», Colección, disponible en 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-

508e507c0fa9. [Fecha de consulta: 28-IV-2025]. 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-508e507c0fa9
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-508e507c0fa9


 

31 

 

La gran demanda de estas sensuales representaciones pone de manifiesto la propia 

clientela y nos hace preguntarnos quién sería capaz de excitarse con la imagen de una 

mujer a punto del suicidio o en pleno acto tras una violación. La explicación podría 

encontrarse en una fuente textual muy anterior al Barroco: la Declamatio Lucretiae 

(1370) de Coluccio Salutati, humanista y canciller de la República de Florencia.51 En su 

segunda parte, y adoptando el papel de Lucrecia, describe lo que esta experimentó en todo 

momento. Así, afirmaba que llegó a sentir placer durante la violación y que, incluso, llevó 

a cabo su suicidio por no ser capaz de resistirse ante semejante gozo bajo los poderes de 

Venus, diosa del amor, la belleza y la fertilidad. Entonces, el mensaje de este escrito, que 

es reflejo de la sociedad de entonces, es que las mujeres desean ser agredidas.52 Se trata 

de una concepción enfermiza y misógina del sexo y el género femenino. 

No obstante, todo cambia con Lucrecia (h. 1621, colección Gerolamo Etro, Milán) 

de Artemisia Gentileschi [fig. 23].53 En su composición, destaca el pecho, pero de una 

forma completamente diferente. Lucrecia, sin joyas y con la ropa revuelta tras la 

violación, lo agarra para prepararse antes de clavar en él la daga, creando una escena que, 

con la mirada perdida en el cielo, prefigura su trágico final. Para enfatizar este aspecto, 

hace uso de una luz directa que cae sobre ella de forma cenital ya que destaca y dramatiza 

tanto el busto como el rostro fruncido y desencajado al ser consciente de que, con esa 

estocada final, no solo protege su reputación, sino que también pone fin al gobierno de 

los Tarquinios y asegura el inicio de una república. 

Sin embargo, no confiere un carácter lascivo a la postura de sostener su pecho, 

sino que lo representa como un acto de fuerza de la propia matrona. Esta es la mayor 

diferencia, lo que se conoce como ostentatio mammarum. La historiadora María del 

Carmen García Herrero, en su ensayo sobre el tema, cita algunas de las imágenes que 

muestran este gesto a lo largo de la Edad Media. Esta seña tuvo gran relevancia en 

conflictos judiciales o familiares ya que recordaba a los hombres que venían de sus 

madres y que durante años fueron dependientes de ellas, o les hacía sentir vergüenza al 

ver el busto desnudo de sus progenitoras. Por tanto, Gentileschi utiliza la ostentatio 

 
51 OTERO VIDAL, M., «¿“Si adulterata, cur laudata”?», Scriptura, n.º 12, 1996, p. 42. 
52 HULTS, L. C., «“Lucrecia” de Durero: Hablando del silencio de las mujeres», The University of Chicago 

Press, vol. 16, n.º 2, 1991, pp. 216-217. 
53 MCGRATH, J. E., Artemisia: A Reflection of Women’s Rights (Trabajo de Fin de Máster), Departamento 

de Historia del Arte de la Universidad de Lindenwood, 2019, disponible en 

https://digitalcommons.lindenwood.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1029&context=theses [Fecha de 

consulta: 07-V-2025].  

https://digitalcommons.lindenwood.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1029&context=theses


 

32 

 

mammarum como símbolo del juicio y la autoridad de Lucrecia.54 Así, es una de las pocas 

muestras que respeta el relato original, su drama y violencia, y que no sexualiza a la 

protagonista. Además, cabe destacar que es la única obra donde empuña la daga con 

decisión, no como una mujer indefensa. Por tanto, Gentileschi abarca la obra desde el 

punto de vista femenino que ensalza a la matrona, no el masculino que la victimiza y 

erotiza. De esta manera, se enfoca en su carácter, lo importante, y rompe con las 

convenciones anteriores. 

 

 

Fig. 23 

 

Sin embargo, esta misma artista crea una obra que se aleja del empoderamiento 

de la anterior. Así, Lucrecia (1627, Museo J. Paul Getty. Los Ángeles) [fig. 24], 

representa a la matrona emergiendo de las sombras antes de su apuñalamiento.55 Gracias 

 
54 GARCÍA HERRERO, M.ª C., «Ostentatio Mammarum...», p. 285. 
55  MUSEO GETTY, «Lucrecia», Colección del museo, disponible en 

https://www.getty.edu/art/collection/object/109Q8G. [Fecha de consulta: 10-IV-2025]. 

https://www.getty.edu/art/collection/object/109Q8G


 

33 

 

a la luz, destaca su piel clara y aterciopelada que, junto a las perlas en su cabello y las 

lujosas telas que viste, subraya el estatus noble de la protagonista. 

 

 

Fig. 24 

 

No obstante, lo más característico es el contraste entre ambas versiones. Mientras 

que su otra obra es empática y compleja, esta sigue el modelo establecido que ya veíamos 

con Sirani anteriormente: Lucrecia, indefensa, mira al cielo penando por el final de su 

vida y deseando una mejor, y coge un cuchillo sin decisión ni fuerza para hacer aquello 

que la sociedad ha decidido correcto, no ella por criterio propio. Además, esta obra se 

relaciona con otras dos anteriores al Barroco, La Muerte de Lucrecia (1501-1550) del 

Maestro del Papagayo y Lucrecia (1534) de Lucas Cranach el Viejo, por la presencia de 

ese velo transparente que se abre para mostrar los pechos. Este elemento retardatario hace 

que esta versión sea más cercana a las renacentistas que a la creación contemporánea de 

la propia Gentileschi. 



 

34 

 

De tal modo, comprobamos cómo una misma artista puede representar un hecho 

desde distintas miradas. Mientras que Gentileschi, en Lucrecia (1627) y La violación de 

Lucrecia (1645), se acomoda a la visión sexualizada y patriarcal que imperaba en la 

época, en Lucrecia (1627) de la colección milanesa la muestra desde la empatía y la rabia 

por el episodio sucedido tan atroz, rompiendo con lo estipulado y los límites de entonces. 

Para finalizar, cabría destacar La muerte de Lucrecia de Luca Giordano (h. 1660, 

Museo Calvet, Aviñón) [fig. 25] donde el napolitano retoma el tema y representa un 

momento inusual.56 En la composición, apreciamos en primer término a la matrona, que 

yace en el suelo. Tras ella, se encuentran a la derecha su padre y su marido, Colatino, que 

agarra su espada en señal del enfrentamiento que va a comenzar contra la familia real, 

Sexto Tarquinio y su padre, el último rey de Roma. En el centro, Bruto empuña el cuchillo 

que extrae de la matrona y con el que jura vengarse. Aparte, al fondo, se disponen 

hombres que, tras conocer lo ocurrido, intrigan sobre el futuro, que será el fin de la 

monarquía y la llegada de la República. 

 

 

Fig. 25 

 
56 AGORHA, «La muerte de Lucrecia», Plataforma de donaciones de la investigación del Instituto Nacional 

de Historia del Arte, disponible en https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-

d7d7bc97d22b. [Fecha de consulta: 11-IV-2025]. 

https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-d7d7bc97d22b
https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-d7d7bc97d22b


 

35 

 

4.4. LECTURAS DE LA MUERTE EN EL ARTE HOLANDÉS 

Gary Schwartz, historiador de la Universidad de Nueva York, ha propuesto que la 

iconografía sobre Lucrecia en aquellas regiones europeas donde la Reforma tuvo mayor 

impacto podría haberse inspirado en los eventos del momento, como la fundación de la 

República de los Siete Países Bajos.57 De manera que, mientras que su retrato dentro del 

mundo católico personificaba no solo un modelo de virtud, sino también el triunfo contra 

la Reforma, en el protestante, se trataba de un símbolo de cambio, lucha y victoria contra 

el opresor, la Iglesia y su paladín, Felipe II.58 Este hecho pone en evidencia que el arte 

fue utilizado como instrumento político y religioso por ambos bandos. 

Sin embargo, pese a que exista la posibilidad, no está confirmado que todos estos 

artistas pretendieran que toda o parte de su producción se asociase a estos hechos. 

Ejemplo de ello es Lucrecia (1665-1667, colección Leiden, Nueva York) de Caspar 

Netscher [fig. 26]. Esta obra ha sido interpretada como alegoría de la fundación de las 

Provincias Unidas; en cambio, no hay testimonio de que este fuese el deseo del artista. 

Además, al igual que muchos otros pintores de género a pequeña escala durante las 

décadas de 1660 y 1670, eligió un tema muy popular que se prestaba a ejercitar y mejorar 

la representación de los ropajes, el entorno y los accesorios, así como brindaba la opción 

de plasmar una figura voluptuosa semidesnuda bajo el manto del respeto por la historia.59 

Por otro lado, como ocurre con los italianos, aquí también se despoja a la 

protagonista de toda fuerza o carácter que sí están presentes en el relato romano. Es una 

víctima que, lejos de ser fuerte y decidir su destino, con lágrimas en los ojos y sujetando 

el puñal sin firmeza, se compadece de sí misma. Sumado a ello, mira al cielo implorando 

clemencia y deseando una vida mejor después de la muerte, como si la que tuvo en este 

mundo, como una mujer decidida, no fuese valiosa. De igual modo, destaca el mostrarla 

de nuevo con el pecho al descubierto. Esto se podría explicar debido al descubrimiento 

que hubo en la época de una escultura que podría representar a Lucrecia desnuda, aunque 

este detalle no se mencione en el relato original.60 

 
57  NATIONAL GALLERY OF ART, «Lucrecia», Pinturas Holandesas del siglo XVII, disponible en 

https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html. [Fecha de consulta: 04-

IV-2025]. 
58 KAMEN, H., «La política religiosa de Felipe II», Anuario de Historia de la Iglesia, n.º 7, 1998, p. 24. 
59  THE LEIDEN COLLECTION, «Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, disponible en 

https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 10-III-2025]. 
60 Ibidem. 

https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html
https://www.theleidencollection.com/archive/


 

36 

 

 

Fig. 26 

 

En adición, la falta de contexto en la obra se ha vinculado a las convenciones 

formales del arte cristiano para aludir a las emociones del espectador. La adopción de 

estas iconografías era lógica ya que la propia matrona era considerada a menudo como 

una suerte de mártir secular. 61  Además, retomando el aislamiento, recuerda a las 

sensuales Lucrecias de los autores nórdicos del siglo XVI. Sin embargo, el brusco giro 

de la cabeza y la patética mirada hacia arriba habrían sido inspiradas directamente por 

obras como la trágica Cleopatra (1621-1626) de Guido Reni [fig. 22]. Por esta influencia, 

Netscher ha evitado el contacto visual entre la figura y el observador, permitiendo a este 

entrometerse libremente en una escena dramática y privada.62 

No obstante, la desnudez erótica que muchos artistas volcaron a la escena de la 

violación fue decisiva para que este tema siguiera siendo representado con frecuencia. 

 
61  THE FITZWILLIAM MUSEUM, «La violación de Lucrecia», Stories and Histories, disponible en 

https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/context/stories-and-histories/the-rape-of-

lucretia. [Fecha de consulta: 17-IV-2025]. 
62  THE LEIDEN COLLECTION, «Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, disponible en 

https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 10-III-2025]. 

https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/context/stories-and-histories/the-rape-of-lucretia
https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/context/stories-and-histories/the-rape-of-lucretia
https://www.theleidencollection.com/archive/


 

37 

 

Además, al analizar la fascinación clandestina de las Lucrecias de Reni, Richard Spear, 

profesor de la Universidad de Maryland, ha señalado que su sensualidad «deriva menos 

de la desnudez que de su vulnerabilidad y la violación que se les hace: de la inminente 

inmersión de una daga fría y afilada en la carne pálida e inmaculada».63 Lo mismo podría 

decirse también de esta Lucrecia de Netscher al haber sido influenciado por el boloñés. 

En la línea de la versión menos convencional de Gentileschi, encontramos dos 

representaciones posteriores del holandés Rembrandt van Rijn, Lucrecia de 1664 (Galería 

Nacional de Arte, Washington) [fig. 27],64 y la datada dos años más tarde (1666, Instituto 

de Arte de Mineápolis) [fig. 28].65  Como la pintora italiana, pese a que muestre un 

momento diferente, desarrolla un estudio psicológico enfocado en las razones que 

llevaron a la matrona a suicidarse y lo que supuso para ella. 

 

 

Fig. 27 

 
63 SPEAR, R. E., Divine Guido: Religion, Sex, Money and Arte in the World of Guido Reni, New Haven, 

Universidad de Yale, 1997, p. 83. 
64 NATIONAL GALLERY OF ART, «Lucrecia», Ediciones Online de la Galería Nacional de Arte, disponible 

en https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html. [Fecha de consulta: 

20-III-2025].  
65  INSTITUTO DE ARTE DE MINEÁPOLIS, «Lucrecia», Colecciones, disponible en 

https://collections.artsmia.org/art/529/lucretia-rembrandt-van-rijn. [Fecha de consulta: 20-III-2025]. 

https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html
https://collections.artsmia.org/art/529/lucretia-rembrandt-van-rijn


 

38 

 

 

Fig. 28 

 

Hay una gran diferencia entre ambas versiones. Por un lado, en 1664 plantea el 

momento previo a su suicidio; en cambio, en 1666, el posterior, un instante menos 

representado. Sin embargo, en ambas vemos a Lucrecia completamente vestida, sin ni 

siquiera enseñar los pechos, como era habitual hasta entonces. Además, el holandés 

destaca la riqueza de sus vestimentas y joyas para subrayar su estatus. 

Por otro lado, en ambas imágenes, debido a la situación, muestra un rostro 

desencajado al aceptar y sufrir estoicamente su destino propiciado por culpa de los actos 

de un hombre. Por lo tanto, mientras Gentileschi ensalza su coraje, Rembrandt se centra 

en lo emotivo. No obstante, no cae en el estereotipo de víctima, sino que estudia lo 

humano, el cómo cualquier persona se sentiría frente a semejantes circunstancias. 

La Muerte de Lucrecia (1679, colección Leiden, Nueva York) de Frans van Mieris 

el Viejo [fig. 29] es otro pintor que, como Rembrandt, representa un momento muy 

inusual, especialmente por lo singulares que son los cuadros de su suicidio en los Países 



 

39 

 

Bajos. Se trata del instante inventado en el que la vieja criada encuentra a Lucrecia ya 

muerta.66 

 

Fig. 29 

 

Vemos a la protagonista tendida sin vida sobre una silla con los brazos curvos 

dispuestos de forma elegante. Tanto su pecho al aire como la habitación desordenada 

aluden a la violación de Tarquinio. No se derrama sangre de su cuerpo, pero el cuchillo 

con el que acabó con su vida yace a sus pies, junto a un perro que ladra por la misma 

consternación que la anciana. Este animal simboliza la fidelidad a esta, un recurso muy 

presente a lo largo de la Historia del Arte. Por otro lado, resalta el interior por sus techos 

 
66  THE LEIDEN COLLECTION, «Muerte de Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, disponible en 

https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 10-III-2025]. 

https://www.theleidencollection.com/archive/


 

40 

 

altos, las estancias sucesivas o las pieles e instrumentos. Este escenografía palaciega y 

antigua aludiría a la posición privilegiada de la familia. 

El dramatismo de este momento ya había sido recogido brevemente en la obra del 

poeta holandés Jan Neuye, Lucrecia vengada o Roma en libertad (1637). Este escrito 

pudo haber sido una fuente de inspiración para van Mieris, aunque este adaptó la historia 

a su gusto ya que Neuye relata cómo Lucrecia yacía en los brazos de su padre, un 

momento no plasmado en el lienzo. Este cambio pudo haber sido propiciado por la 

influencia de las numerosas obras de género que circulaban entonces, como, por ejemplo, 

se aprecia en otra tela del propio artista, La visita del doctor (1667) [fig. 30].67 

 

 

Fig. 30  

 
67 Ibidem. 



 

41 

 

III. CONCLUSIONES 

 

En este trabajo hemos analizado la figura de Lucrecia en la pintura de los siglos 

XVI y XVII, revelando su carácter ambivalente y moldeado por las tensiones religiosas 

de la época. Aunque su relato original ensalzaba la virtud femenina y el sacrificio por la 

honra, las representaciones visuales de dichas centurias oscilan entre la dignificación y la 

erotización. Esta dualidad responde al pensamiento del momento, siempre en oposición 

entre lo terrenal y lo divino, lo moral y lo sensual. 

A lo largo del estudio, hemos constatado que la Contrarreforma no eliminó la 

presencia del cuerpo al descubierto en el Arte, sino que lo justificó mediante discursos 

moralizantes. Así, Lucrecia sirvió como pretexto para representar la desnudez femenina 

bajo la apariencia de sacrificio virtuoso. Sin embargo, en muchas obras, el foco no se 

ubica en su dolor o dignidad, sino en su belleza, fragilidad o sensualidad, lo que revela 

una apropiación del relato con fines estéticos o eróticos. 

Otra aportación relevante es el análisis de las diferencias entre los artistas. 

Mientras algunos mostraban a Lucrecia como una víctima pasiva y sexualizada desde la 

mirada masculina, otros como Gentileschi o Rembrandt propusieron una iconografía más 

compleja, empática y crítica.  

El estudio también muestra cómo los pintores manipularon el texto clásico para 

acomodarlo a las demandas de sus mecenas. Cada elección pictórica responde no solo a 

su contexto, sino también al deseo de captar la atención del espectador. En consecuencia, 

la figura de Lucrecia, aparte de encarnar ideales morales, es utilizada como objeto de 

consumo en una cultura profundamente patriarcal. 

En definitiva, este trabajo evidencia cómo la historia de Lucrecia fue reformulada 

continuamente en base a los intereses del momento, y cómo el arte barroco, lejos de ser 

una mera ilustración, se convirtió en un espacio de lucha simbólica donde se proyectaron 

los deseos, temores, normas y transgresiones de una sociedad marcada por el control 

moral, las tensiones religiosas y la desigualdad de género. Recuperar su figura desde una 

mirada analítica permite no solo comprender mejor el arte de la época, sino también 

reflexionar sobre los mecanismos utilizados durante siglos para invisibilizar o 

distorsionar las voces femeninas.  



 

42 

 

IV. BIBLIOGRAFÍA 

 

ACADEMIA NACIONAL DE SAN LUCAS, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia. [Fecha de 

consulta: 16-III-2025]. 

AGORHA, «La muerte de Lucrecia», Plataforma de donaciones de la investigación del 

Instituto Nacional de Historia del Arte, disponible en 

https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-d7d7bc97d22b. 

[Fecha de consulta: 11-IV-2025]. 

BILBAO MUSEOA, «Lucrecia», Colección online y banco de imágenes, disponible en 

https://bilbaomuseoa.eus/obra-de-arte/lucrecia/. [Fecha de consulta: 02-III-2025]. 

BORNAY, E., Mujeres de la Biblia en la pintura del Barroco, Madrid, Cátedra, 1998. 

BUVELOT, Q., «Muerte de Lucrecia», Catálogo de la Colección Leiden, n.º 2, 2017, pp. 

3-6.  

CATÁLOGO GENERAL DEL PATRIMONIO CULTURAL, «Tarquinio y Lucrecia», Catálogo, 

disponible en 

https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1500626061. 

[Fecha de consulta: 23-IV-2025].  

CRANACH DIGITAL ARCHIVE, «Lucrecia», Lucas Cranach, disponible en 

https://lucascranach.org/de/DE_NLMH_PAM775/. [Fecha de consulta: 12-III-

2025]. 

DE LA TORRE OLIVA, C., «La violación de Lucrecia: de heroína clásica a contralto 

contemporánea», Revista Itálica, vol. 2, n.º 3, 2017, pp. 45-60.  

DEPARTAMENTO DE HISTORIA DEL ARTE DE LA UNIVERSIDAD DE MICHIGAN, «DURERO, 

ALBERTO / Suicidio de Lucrecia / 1518», Librería, Colecciones Digitales, 

disponible en https://quod.lib.umich.edu/h/hart/x-702477/1. [Fecha de consulta: 

13-II-2025].  

DÍAZ-CORRALEJO, V., «La traducción castellana del De mulieribus claris», Revistas 

Científicas Complutenses, n.º extraordinario, 2001, pp. 241-261. 

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia
https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-d7d7bc97d22b
https://bilbaomuseoa.eus/obra-de-arte/lucrecia/
https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1500626061
https://lucascranach.org/de/DE_NLMH_PAM775/
https://quod.lib.umich.edu/h/hart/x-702477/1


 

43 

 

DÍAZ PADRÓN, M., «Una tabla del Maestro del Papagayo atribuida a Heinrich Aldegrever 

en el Museo del Prado», Boletín del Museo del Prado, vol. 4, n.º 11, 1983, p. 97. 

DÍAZ PADRÓN, M., «Una tercera réplica del “Suicidio de Lucrecia” del maestro Papagayo, 

del Museo del Prado, atribuida a Lucas Cranach», Boletín del Museo del Prado, 

vol. 9, n.º 25-27, 1988, pp. 29-32. 

FUNDACIÓN KRESS, «Tarquinio y Lucrecia», Colección Kress, disponible en 

https://www.kressfoundation.org/kress-

collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a241178

0fa02469f952e. [Fecha de consulta: 05-IV-2025]. 

GALERÍA BORGHESE, «Lucrecia», La Colección, disponible en 

https://www.collezionegalleriaborghese.it/en/opere/lucretia-2. [Fecha de 

consulta: 28-IV-2025]. 

GARCÍA HERRERO, M.ª C., «Ostentatio Mammarum. Potencia y pervivencia de un gesto 

de autoridad materna», en Cid López, R. M.ª (coord.), Maternidades: 

representaciones y realidad social. Edades Antigua y Media, Madrid, Asociación 

Cultural Al-Mudayna, 2010, pp. 285-298. 

GARRARD, M. D., Artemisia Gentileschi: The Image of the Female Hero in Italian 

Baroque Art, Nueva Jersey, Princeton University Press, 1990. 

HERRERO MEDINA, M., «La muerte de Lucrecia: una decisión de índole familiar», 

Anuario, n.º 25, 2021, pp. 50-71. 

HERRSCHAFT, J. y HEYDENREICH, G., «Una Lucrecia de Lucas Cranach el Viejo en el 

Museo de Bellas Artes de Bilbao», Boletín del Museo de Bellas Artes de Bilbao, 

n.º 8, 2014, pp. 3-17.  

HULTS, L. C., «“Lucrecia” de Durero: Hablando del silencio de las mujeres», The 

University of Chicago Press, vol. 16, n.º 2, 1991, pp. 205-237. 

INSTITUTO DE ARTE DE CHICAGO, «Tarquinio y Lucrecia», Arte y Artistas, disponible en 

https://www.artic.edu/artworks/64920/tarquin-and-lucretia. [Fecha de consulta: 

16-III-2025]. 

https://www.kressfoundation.org/kress-collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e
https://www.kressfoundation.org/kress-collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e
https://www.kressfoundation.org/kress-collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e
https://www.collezionegalleriaborghese.it/en/opere/lucretia-2
https://www.artic.edu/artworks/64920/tarquin-and-lucretia


 

44 

 

INSTITUTO DE ARTE DE MINEÁPOLIS, «Lucrecia», Colecciones, disponible en 

https://collections.artsmia.org/art/529/lucretia-rembrandt-van-rijn. [Fecha de 

consulta:20-III-2025]. 

MARTÍNEZ MARTÍNEZ, F. J., «Ambigüedades barrocas», Cuadernos de Filología 

Francesa, n.º 11, 1999, pp. 153-161. 

MCGRATH, J. E., Artemisia: A Reflection of Women’s Rights (Trabajo de Fin de Máster), 

Departamento de Historia del Arte de la Universidad de Lindenwood, 2019, 

disponible en 

https://digitalcommons.lindenwood.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1029&cont

ext=theses [Fecha de consulta: 07-V-2025]. 

MUSEO DEL LOUVRE, «Lucrecia y Tarquinio», Colecciones, disponible en 

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010059594- [Fecha de consulta: 07-IV-

2025]. 

MUSEO DIGITAL DE BRANDEMBURGO, «Tarquinio y Lucrecia», Colección de Pintura de 

Berlín-Brandeburgo de la Fundación de los Palacios y Jardines Prusianos, 

disponible en https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia. 

[Fecha de consulta: 05-IV-2025]. 

MUSEO GETTY, «Lucrecia», Colección del museo, disponible en 

https://www.getty.edu/art/collection/object/109Q8G. [Fecha de consulta: 10-IV-

2025]. 

MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Arte Moderno y 

Contemporáneo, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/656455. [Fecha de consulta: 

15-IV-2025].  

MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Colección Robert Lehman, 

disponible en https://www.metmuseum.org/art/collection/search/459018. [Fecha 

de consulta: 02-III-2025]. 

MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Pinturas y grabados, 

disponible en https://www.metmuseum.org/art/collection/search/336753. [Fecha 

de consulta: 15-III-2025].  

https://collections.artsmia.org/art/529/lucretia-rembrandt-van-rijn
https://digitalcommons.lindenwood.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1029&context=theses
https://digitalcommons.lindenwood.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1029&context=theses
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010059594-
https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia
https://www.getty.edu/art/collection/object/109Q8G
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/656455
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/459018
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/336753


 

45 

 

MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Pinturas y grabados, 

disponible en https://www.metmuseum.org/art/collection/search/372747. [Fecha 

de consulta: 15-III-2025]. 

MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Dibujos y grabados, 

disponible en https://www.metmuseum.org/art/collection/search/337075. [Fecha 

de consulta: 13-III-2025]. 

MUSEO NACIONAL DEL PRADO, «Cleopatra», Colección, disponible en 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-

4fe1-8b55-508e507c0fa9. [Fecha de consulta: 28-IV-2025]. 

MUSEOS ESTATALES DE BERLÍN, «Los héroes de Cranach, desde Lucrecia hasta Lutero», 

Patrimonio Cultural Prusiano, disponible en 

https://www.smb.museum/en/exhibitions/detail/cranachs-heroes-from-lucretia-

to-luther/. [Fecha de consulta: 23-IV-2025].  

NATIONAL GALLERY OF ART, «Lucrecia», Ediciones Online de la Galería Nacional de 

Arte, disponible en https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-

dutch-paintings.html.  [Fecha de consulta: 20-III-2025]. 

NATIONAL GALLERY OF ART, «Lucrecia», Pinturas Holandesas del siglo XVII, disponible 

en https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-

paintings.html.  [Fecha de consulta: 04-IV-2025]. 

NATIONAL GALLERY OF ART, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://www.nga.gov/collection/art-object-page.41640.html. [Fecha de consulta: 

06-IV-2025]. 

OTERO VIDAL, M., «¿“Si adulterata, cur laudata…”?», Scriptura, n.º 12, 1996, pp. 33-49. 

PÉREZ, E. B., «Las mujeres en La Divina Comedia», Revistas UNNE, n.º 8, 1998, pp. 169-

191. 

ROCCO, P., Maniera Devota/Mano Donnesca. Women, Virtue and Visual Imaginery 

during The Counter-Reformation in the Papal States, 1575-1675 (tesis doctoral), 

Departamento de Historia del Arte, Universidad de Nueva York, 2014. Disponible 

en https://academicworks.cuny.edu/gc_etds/101/. [Fecha de consulta: 11-IV-

2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/372747
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/337075
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-508e507c0fa9
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-508e507c0fa9
https://www.smb.museum/en/exhibitions/detail/cranachs-heroes-from-lucretia-to-luther/
https://www.smb.museum/en/exhibitions/detail/cranachs-heroes-from-lucretia-to-luther/
https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html
https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html
https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html
https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html
https://www.nga.gov/collection/art-object-page.41640.html
https://academicworks.cuny.edu/gc_etds/101/


 

46 

 

KAMEN, H., «La política religiosa de Felipe II», Anuario de Historia de la Iglesia, n.º 7, 

1998, pp. 21-33.  

SPEAR, R. E., Divine Guido: Religion, Sex, Money and Arte in the World of Guido Reni, 

New Haven, Universidad de Yale, 1997.  

THE FITZWILLIAM MUSEUM, «La violación de Lucrecia», Stories and Histories, 

disponible en https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-

collection/highlights/context/stories-and-histories/the-rape-of-lucretia. [Fecha de 

consulta: 17-IV-2025]. 

THE FITZWILLIAM MUSEUM, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://www.fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914. 

[Fecha de consulta: 10-III-2025]. 

THE LEIDEN COLLECTION, «Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, disponible en 

https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 10-III-2025]. 

THE LEIDEN COLLECTION, «Muerte de Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, 

disponible en https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 

10-III-2025]. 

THE NATIONAL GALLERY, «Retrato de una mujer inspirado en Lucrecia», Arte y Artistas, 

disponible en https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/lorenzo-lotto-

portrait-of-a-woman-inspired-by-lucretia. [Fecha de consulta: 24-II-2025]. 

VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia. Repercusiones plásticas en la 

Península Ibérica», Anas, n.º 27-28, 2019, pp. 241-261. 

  

https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/context/stories-and-histories/the-rape-of-lucretia
https://fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/context/stories-and-histories/the-rape-of-lucretia
https://www.fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914
https://www.theleidencollection.com/archive/
https://www.theleidencollection.com/archive/
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/lorenzo-lotto-portrait-of-a-woman-inspired-by-lucretia
https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/lorenzo-lotto-portrait-of-a-woman-inspired-by-lucretia


 

47 

 

V. RELACIÓN DE FUENTES DE LAS IMÁGENES 

 

 

[Fig. 1] 

 

Autor: Rafael Sanzio 

Título: Lucrecia 

Cronología: 1508-1510 

Técnica: Dibujo con pluma y tinta   

Institución: Museo Metropolitano de Arte, Nueva York.68 

 

 
68  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», Colección. Dibujos y grabados, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/337075. [Fecha de consulta: 13-III-2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/337075


 

48 

 

 

[Fig. 2]  

 

Autor: Alberto Durero 

Título: Suicidio de Lucrecia  

Cronología: 1518 

Técnica: Óleo sobre madera de tilo  

Institución: Pinacoteca Antigua de Múnich.69 

 

 

 
69 DEPARTAMENTO DE HISTORIA DEL ARTE DE LA UNIVERSIDAD DE MICHIGAN, «DURERO, ALBERTO / 

Suicidio de Lucrecia / 1518», Librería, Colecciones Digitales, disponible en 

https://quod.lib.umich.edu/h/hart/x-702477/1. [Fecha de consulta: 13-II-2025].  

https://quod.lib.umich.edu/h/hart/x-702477/1


 

49 

 

 

[Fig. 3] 

 

Autor: Maestro del Papagayo  

Título: La muerte de Lucrecia  

Cronología: 1501-1550  

Técnica: Óleo sobre tabla  

Institución: Museo Nacional del Prado, Madrid.70 

 

 
70 DÍAZ PADRÓN, M., «Una tercera réplica…», p. 29.  



 

50 

 

 

[Fig. 4] 

 

Autor: Lorenzo Lotto  

Título: Retrato de mujer inspirado en Lucrecia   

Cronología: 1530-1533 

Técnica: Óleo sobre lienzo   

Institución: Galería Nacional de Londres.71 

 

 

 

 

 

 
71 THE NATIONAL GALLERY, «Retrato de una mujer inspirado en Lucrecia», Arte y Artistas, disponible en 

https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/lorenzo-lotto-portrait-of-a-woman-inspired-by-lucretia. 

[Fecha de consulta: 24-II-2025]. 

https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/lorenzo-lotto-portrait-of-a-woman-inspired-by-lucretia


 

51 

 

 

[Fig. 5] 

 

Autor: Maestro de Marradi  

Título: El funeral de Lucrecia  

Cronología: Finales del siglo XV – principios del siglo XVI 

Técnica: Témpera y oro sobre madera 

Institución: Museo Metropolitano de Arte, Nueva York.72 

 

 

 

 
72 MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Colección Robert Lehman, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/459018. [Fecha de consulta: 02-III-2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/459018


 

52 

 

 

[Fig. 6] 

 

Autor: Lucas Cranach ‘el Viejo’ 

Título: Lucrecia  

Cronología: 1534  

Técnica: Óleo sobre tabla de haya  

Institución: Museo de Bilbao.73 

 

 

 

 

 
73  BILBAO MUSEOA, «Lucrecia», Colección online y banco de imágenes, disponible en 

https://bilbaomuseoa.eus/obra-de-arte/lucrecia/. [Fecha de consulta: 02-III-2025].  

https://bilbaomuseoa.eus/obra-de-arte/lucrecia/


 

53 

 

 

[Fig. 7] 

 

Autor: Bazzi Giovanni Antonio, ‘il Sodoma’  

Título: Muerte de Lucrecia  

Cronología: h. 1515-1516  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Galería Sabauda de Turín.74 

 

 
74 GARRARD, M. D., Artemisia Gentileschi…, pp. 223-224. 



 

54 

 

 

[Fig. 8] 

 

Autor: Lucas Cranach ‘el Viejo’  

Título: Lucrecia  

Cronología: 1535  

Técnica: Pintura sobre madera de tilo  

Institución: Museo Estatal de Baja Sajonia de Hannover.75 

 
75  CRANACH DIGITAL ARCHIVE, «Lucrecia», Lucas Cranach, disponible en 

https://lucascranach.org/de/DE_NLMH_PAM775/. [Fecha de consulta: 12-III-2025]. 

https://lucascranach.org/de/DE_NLMH_PAM775/


 

55 

 

 

[Fig. 9] 

 

Autor: Lucas Cranach ‘el Viejo’ 

Título: Lucrecia  

Cronología: h. 1518  

Técnica: Pintura sobre madera de tilo  

Institución: Museo del Paisaje de Hesse, Kassel.76 

 

 
76 HERRSCHAFT, J. y HEYDENREICH, G., «Una Lucrecia de…», p. 7.  



 

56 

 

 

[Fig. 10] 

 

Autor: Hendrick Goltzius  

Título: Lucrecia y sus damas hilando  

Cronología: 1578-1579  

Técnica: Grabado  

Institución: Museo Metropolitano de Arte, Nueva York.77 

 

 

 

 
77  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Pinturas y grabados, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/336753. [Fecha de consulta: 15-III-2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/336753


 

57 

 

 

[Fig. 11] 

 

Autor: Giuseppe Salviati, o Porta, llamado ‘Il Salviati’  

Título: Lucrecia instruyendo a sus hijas en costura  

Cronología: 1557  

Técnica: Xilografía  

Institución: Museo Metropolitano de Arte, Nueva York.78 

 

 

 

 
78  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Pinturas y grabados, disponible en 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/372747. [Fecha de consulta: 15-III-2025]. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/372747


 

58 

 

 

[Fig. 12] 

 

Autor: Willem de Poorter  

Título: Lucrecia en el trabajo  

Cronología: 1633  

Técnica: Óleo sobre roble  

Institución: Museo de los Agustinos, Toulouse.79 

 

 
79 VALTIERRA LACALLE, A., «Iconografía de Lucrecia…», p. 244.  



 

59 

 

 

[Fig. 13] 

 

Autor: Tiziano  

Título: Tarquinio y Lucrecia  

Cronología: 1571  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Museo Fitzwilliam, Cambridge.80 

 

 
80  THE FITZWILLIAM MUSEUM, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://www.fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914. [Fecha de consulta: 10-III-

2025]. 

https://www.fitzmuseum.cam.ac.uk/explore-our-collection/highlights/914


 

60 

 

 

[Fig. 14] 

 

Autor: Jacopo Robusti, ‘Tintoretto’  

Título: Tarquinio y Lucrecia  

Cronología: 1578-1580  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Instituto de Arte de Chicago.81 

 

 
81  INSTITUTO DE ARTE DE CHICAGO, «Tarquinio y Lucrecia», Arte y Artistas, disponible en 

https://www.artic.edu/artworks/64920/tarquin-and-lucretia. [Fecha de consulta: 16-III-2025]. 

https://www.artic.edu/artworks/64920/tarquin-and-lucretia


 

61 

 

 

[Fig. 15] 

 

Autor: Felice Ficherelli (atribución)  

Título: Tarquinio y Lucrecia  

Cronología: h. 1640   

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Academia Nacional de san Lucas en Roma.82 

 

 
82  ACADEMIA NACIONAL DE SAN LUCAS, «Tarquinio y Lucrecia», Colección, disponible en 

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia. [Fecha de consulta: 16-III-2025].  

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia


 

62 

 

 

[Fig. 16] 

 

Autor: Artemisia Gentileschi  

Título: La violación de Lucrecia  

Cronología: 1645-1650  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Palacio Nuevo de Potsdam.83 

 

 
83  MUSEO DIGITAL DE BRANDEMBURGO, «Tarquinio y Lucrecia», Colección de Pintura de Berlín-

Brandeburgo de la Fundación de los Palacios y Jardines Prusianos, disponible en 

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia. [Fecha de consulta: 05-IV-2025].  

https://accademiasanluca.it/collezioni/opere/tarquini-lucrezia


 

63 

 

 

[Fig. 17] 

 

Autor: Giuseppe Maria Crespi  

Título: Tarquinio y Lucrecia  

Cronología: h. 1695-1700 

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Colección de Samuel H. Kress, Galería Nacional de Arte de 

Washington, D.C.84 

 

 
84  FUNDACIÓN KRESS, «Tarquinio y Lucrecia», Colección Kress, disponible en 

https://www.kressfoundation.org/kress-

collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e. [Fecha de 

consulta: 05-IV-2025].  

https://www.kressfoundation.org/kress-collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e
https://www.kressfoundation.org/kress-collection/artwork/1da7fd1a639c2f7d3f02c344d637516fb302983a6459a2411780fa02469f952e


 

64 

 

 

[Fig. 18] 

 

Autor: Luca Giordano  

Título: Lucrecia y Tarquinio  

Cronología: Primer cuarto del siglo XVIII 

Técnica: Óleo sobre Lienzo  

Institución: Museo del Louvre, París.85 

 

 

 
85  MUSEO DEL LOUVRE, «Lucrecia y Tarquinio», Colecciones, disponible en 

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010059594-. [Fecha de consulta: 07-IV-2025]. 

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010059594-


 

65 

 

 

[Fig. 19] 

 

Autor: Luca Giordano  

Título: Tarquinio y Lucrecia  

Cronología: 1663  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Museo de Capodimonte, Nápoles.86 

 

 

 
86 CATÁLOGO GENERAL DEL PATRIMONIO CULTURAL, «Tarquinio y Lucrecia», Catálogo, disponible en 

https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1500626061. [Fecha de consulta: 23-IV-

2025]. 

https://catalogo.beniculturali.it/detail/HistoricOrArtisticProperty/1500626061


 

66 

 

 

[Fig. 20] 

 

Autor: Elisabetta Sirani  

Título: Lucrecia  

Cronología: h. 1650-1674  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Colección Borghese, Roma.87 

 

 
87  GALERÍA BORGHESE, «Lucrecia», La Colección, disponible en 

https://www.collezionegalleriaborghese.it/en/opere/lucretia-2. [Fecha de consulta: 28-IV-2025]. 

https://www.collezionegalleriaborghese.it/en/opere/lucretia-2


 

67 

 

 

[Fig. 21] 

 

Autor: Guido Reni  

Título: Lucrecia  

Cronología: 1640-1642  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Museo Metropolitano de Arte, Nueva York.88 

 

 

 
88  MUSEO METROPOLITANO DE ARTE, «Lucrecia», La Colección. Arte Moderno y Contemporáneo, 

disponible en https://www.metmuseum.org/art/collection/search/656455. [Fecha de consulta: 15-IV-2025].  

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/656455


 

68 

 

 

[Fig. 22] 

 

Autor: Guido Reni  

Título: Cleopatra  

Cronología: 1621-1626  

Técnica: Óleo sobre Lienzo  

Institución: Museo Nacional del Prado, Madrid.89 

 

 
89  MUSEO NACIONAL DEL PRADO, «Cleopatra», Colección, disponible en 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-

508e507c0fa9. [Fecha de consulta: 28-IV-2025]. 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-508e507c0fa9
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/cleopatra/7531f3b5-193f-4fe1-8b55-508e507c0fa9


 

69 

 

 

[Fig. 23] 

 

Autor: Artemisia Gentileschi 

Título: Lucrecia  

Cronología: h. 1623-1625 

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Colección Gerolamo Etro, Milán.90 

 

 

 
90 MCGRATH, J. E., Artemisia: A Reflection of Women’s Rights (Trabajo de Fin de Máster), Departamento 

de Historia del Arte de la Universidad de Lindenwood, 2019, disponible en 

https://digitalcommons.lindenwood.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1029&context=theses. [Fecha de 

consulta: 07-V-2025].  

https://digitalcommons.lindenwood.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1029&context=theses


 

70 

 

 

[Fig. 24] 

 

Autor: Artemisia Gentileschi 

Título: Lucrecia 

Cronología: 1627 

Técnica: Óleo sobre lienzo 

Institución: Museo J. Paul Getty, California.91 

 

 

 
91  MUSEO GETTY, «Lucrecia», Colección del museo, disponible en 

https://www.getty.edu/art/collection/object/109Q8G. [Fecha de consulta: 10-IV-2025]. 

https://www.getty.edu/art/collection/object/109Q8G


 

71 

 

 

[Fi. 25] 

 

Autor: Luca Giordano  

Título: La muerte de Lucrecia  

Cronología: h. 1660 

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Museo Calvet de Aviñón.92 

 

 

 
92 AGORHA, «La muerte de Lucrecia», Plataforma de donaciones de la investigación del Instituto Nacional 

de Historia del Arte, disponible en https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-

d7d7bc97d22b. [Fecha de consulta: 11-IV-2025]. 

https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-d7d7bc97d22b
https://agorha.inha.fr/ark:/54721/d236c17c-936c-48c4-a5c9-d7d7bc97d22b


 

72 

 

 

[Fig. 26] 

 

Autor: Caspar Netscher 

Título: Lucrecia  

Cronología: h. 1665-1667 

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: La Colección Leiden, Nueva York.93 

 

 

 
93  THE LEIDEN COLLECTION, «Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, disponible en 

https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 10-III-2025]. 

https://www.theleidencollection.com/archive/


 

73 

 

 

[Fig. 27] 

 

Autor: Rembrandt van Rijn 

Título: Lucrecia 

Cronología: 1664 

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Galería Nacional de Arte de Washington.94 

 

 
94 NATIONAL GALLERY OF ART, «Lucrecia», Ediciones Online de la Galería Nacional de Arte, disponible 

en https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html. [Fecha de consulta: 

20-III-2025]. 

https://www.nga.gov/research/online-editions/17th-century-dutch-paintings.html


 

74 

 

 

[Fig. 28] 

 

Autor: Rembrandt van Rijn  

Título: Lucrecia  

Cronología: 1666  

Técnica: Óleo sobre lienzo  

Institución: Instituto de Arte de Mineápolis.95 

 

 
95  INSTITUTO DE ARTE DE MINEÁPOLIS, «Lucrecia», Colecciones, disponible en 

https://collections.artsmia.org/art/529/lucretia-rembrandt-van-rijn. [Fecha de consulta: 20-III-2025]. 

https://collections.artsmia.org/art/529/lucretia-rembrandt-van-rijn


 

75 

 

 

[Fig. 29] 

 

Autor: Frans van Mieris ‘el Viejo’  

Título: Muerte de Lucrecia  

Cronología: 1679  

Técnica: Óleo sobre tabla 

Institución: La Colección Leiden, Nueva York.96 

 

 
96  THE LEIDEN COLLECTION, «Muerte de Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, disponible en 

https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 10-III-2025]. 

https://www.theleidencollection.com/archive/


 

76 

 

 

[Fig. 30] 

 

Autor: Frans van Mieris ‘el Viejo’ 

Título: La visita del doctor  

Cronología: 1667  

Técnica: Óleo sobre tabla 

Institución: Museo J. Paul Getty de Los Ángeles.97 

 

 

 
97  THE LEIDEN COLLECTION, «Muerte de Lucrecia», The Leiden Collection Catalogue, disponible en 

https://www.theleidencollection.com/archive/. [Fecha de consulta: 10-III-2025]. 

https://www.theleidencollection.com/archive/

