
 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 

 
El clero: el portador de las llaves del cielo y de la 

tierra 

 
The	clergy:	the	bearer	of	the	keys	of	heaven	

and	earth	
  Autor 

Carlos Isanta Pomar. 
 

Director 
José Ignacio Gómez Zorraquino. 

 
 
 

Facultad de Filosofía y Letras 

Grado en Historia 

Curso académico 2024-2025 

 



 

 
INDICE 

 

RESUMEN 

 

1 INTRODUCCIÓN ..................................................................................................... - 2 - 

1.1 OBJETIVOS Y METODOLOGÍA APLICADA ............................................................................... - 2 - 

2 MIEDO A LA MUERTE Y RELIGIOSIDAD EN LA SOCIEDAD DEL ANTIGUO 

RÉGIMEN ....................................................................................................................... - 4 - 

3 LA IGLESIA: UNA VÍA DE ASCENSO SOCIAL ......................................................... - 8 - 

4 CARRERA ECLESIÁSTICA. SER CLÉRIGO ........................................................... - 10 - 

4.1 REQUISITOS PARA EL INGRESO EN EL CLERO ..................................................................... - 11 - 

4.2 FORMACIÓN DE LOS CLÉRIGOS. LOS SEMINARIOS ............................................................ - 13 - 

4.3 LAS ÓRDENES ECLESIÁSTICAS ........................................................................................... - 14 - 

5 EL BENEFICIO ECLESIÁSTICO: EL MANTENIMIENTO DEL CLERO ................... - 16 - 

5.1 TIPOLOGÍA DE LOS BENEFICIOS .......................................................................................... - 17 - 

5.2 LA PREBENDA: ..................................................................................................................... - 20 - 

6 LAS CAPELLANÍAS: PARA SALVAR EL ALMA Y COLOCAR A ALGÚN 

DESCENDIENTE ........................................................................................................... - 21 - 

6.1 NOCIÓN ETIMOLÓGICA Y REAL DE LAS CAPELLANÍAS ....................................................... - 21 - 

6.2 TIPOS DE CAPELLANÍAS ....................................................................................................... - 23 - 

6.3 FUNDACIÓN DE LA CAPELLANÍA ......................................................................................... - 25 - 

6.4 CRITERIOS PARA DISTINGUIR LAS CAPELLANÍAS COLATIVAS DE LAS LAICALES .............. - 27 - 

6.5 APOGEO Y DECADENCIA ...................................................................................................... - 28 - 

7 CONCLUSIONES ................................................................................................... - 30 - 

8 BIBLIOGRAFÍA Y WEBGRAFÍA ............................................................................ - 32 - 

9 ANEXOS ................................................................................................................ - 36 - 



- 1 - 
 

 
RESUMEN 

 

En el Antiguo Régimen la sociedad estaba sumida en una profunda religiosidad, 

preocupada por un más allá donde la idea, apuntalada por la Contrarreforma, de la 

existencia del purgatorio, exigía la búsqueda de tácticas que permitieran sortear o, al 

menos, acortar, en el mayor tiempo posible, una estancia de sufrimiento en el mismo. 

Esta estrategia pasaba por la práctica de una vida piadosa y confiar en la solidaridad 

familiar, tras la muerte.  

Una sociedad que también perseguía la visibilidad y notoriedad social y que no 

escatimaba, dentro de sus posibilidades, los medios necesarios para hacer patente su 

estatus. Y nada más eficaz que la convergencia de ambos intereses. La institución de 

capellanías eran la apuesta ideal, al aunar la búsqueda de la salvación eterna con la ayuda 

de la familia y la promoción social, personal y de su estirpe.   

 

Palabras clave: capellanía, beneficios eclesiásticos, purgatorio, Antiguo Régimen, 

estatus social.   

SUMMARY 

 
In the Ancien Régime, society was immersed in a profound religiosity, preoccupied 

with an afterlife where the idea, reinforced by the Reformation, of the existence of 

purgatory, required the search for tactics that would allow one to avoid, or at least shorten, 

a period of suffering there as much as possible. 

 This strategy involved practicing a pious life and relying on family solidarity 

after death. 

 A society that also pursued visibility and social notoriety and spared no expense, 

within its means, in order to make its status evident. And nothing was more effective than 

the convergence of both interests. The institution of chaplaincies was the ideal solution, 

combining the search for eternal salvation with the support of the family and the social 

advancement of oneself and one's lineage. 

 

Keywords: chaplaincy, ecclesiastical benefits, purgatory, Ancient Régime, social status. 

 



- 2 - 
 

1 INTRODUCCIÓN 
 

Los asuntos relacionados con la institución eclesiástica siempre han transmitido un 

cierto halo de esoterismo que han atraído la curiosidad de los estudiosos. Su faceta 

escatológica, sus dogmas, sus ceremonias y rituales que, en determinadas ocasiones, 

incluían representaciones que serían censuradas por la propia Iglesia, han podido 

contribuir, en parte, a ello, (Cerdà Subirachs, J., 2000)1. 

Mi inmersión en la afición genealógica me condujo a consultar durante un par de 

décadas múltiples archivos de Huesca y Cataluña. Esto me ha propiciado la oportunidad 

de leer ciertos documentos, algunos custodiados en archivos históricos, de los que, casi 

nunca llegaba a comprender su contenido, pero sí que consiguieron despertar mi 

curiosidad. Creo que eso es lo que me ha animado a abordar esta temática para el Trabajo 

Fin de Grado.  

Entre los objetivos del estudio, planteamos explorar las evidencias historiográfica 

que permiten verificar la existencia de una intensa religiosidad de la sociedad, en la época 

moderna, preocupada por la incertidumbre en el destino último, tras la muerte, y descubrir 

los instrumentos y estrategias utilizados para afrontarla con mayor sosiego. Dentro de 

estas estrategias investigamos el papel del clero, como instrumento de intermediación 

necesario, mediante la celebración de misas y otras obras piadosas, poniendo atención en 

los estudios sobre las estructuras eclesiásticas y el periplo de los aspirantes a órdenes 

sagradas para alcanzar sus objetivos.  

Por último, descubrir todo el entramado en el que se entrelazan los fines espirituales 

con otros más mundanos que aporten ingresos económicos y posibilidad de ascenso y 

notoriedad a determinados actores sociales. 

 

1.1 Objetivos y metodología aplicada 
 

 
1 Las llamadas "misas de San Amador", fueron censuradas por considerarse una superstición. Se trataban 
de un treintanario, a lo largo de los cuales se iban apagando unas velas conforme a un ritual numérico; el 
efecto deseado se conseguía mejor si, en vez de un clérigo, eran varios quienes ofrecían la misa y, mejor 
aún, si todos ellos se mantenían encerrados en la iglesia o lugar sagrado sin salir, y sin recibir visitas de 
mujeres. Al final de ese período, se creía que podrían conocer con certeza cuál había sido el destino del 
difunto.  
 



- 3 - 
 

El objetivo de este trabajo ha consistido en la revisión bibliográfica de los estudios 

realizados sobre la institución de las capellanías, sin olvidar el abordaje de asuntos que 

permitan su contextualización; asuntos relacionados con la religiosidad de la época 

moderna, obsesionada por el más allá, y la importancia del estatus, en una sociedad 

estamentaria que convertirá a la capellanía en una herramienta más de solidaridad familiar 

y exposición social.  

El estudio abarca, fundamentalmente el periodo moderno, en la Península Ibérica y 

en los territorios de ultramar, pertenecientes a la Corona Hispánica. 

La metodología que he aplicado para la realización de este trabajo ha sido, en su 

mayoría, el análisis de fuentes secundarias, tanto de libros como de artículos científicos, 

utilizando buscadores como Google académico y Dialnet. También he consultado una 

tesis doctoral2 y un TFG sobre el tema, realizados en las universidades de Sevilla y el País 

Vasco, respectivamente. No he encontrado ninguna tesis doctoral ni TFM o TFG en el 

repositorio Zaguán de la Universidad de Zaragoza. También he utilizado fuentes 

primarias, sobre todo como elementos ilustrativos. Son documentos relacionados con el 

tema de este TFG, procedentes de diferentes archivos de Cataluña. Estos documentos 

están recogidos en el epígrafe llamado Anexos.  

He creído interesante utilizar alguna imagen a modo de fuentes iconográfica, como 

una forma de contextualizar la lectura de este trabajo y acercarnos a la mentalidad de la 

época.  

Realizada la tarea de recopilación de fuentes, y tras una profunda lectura 

comprensiva, he ido seleccionando aquellos estudios que me parecían más relevantes a la 

hora de llevar a cabo el trabajo. Después he ido extrayendo, de cada uno de ellos, las ideas 

básicas que me permitieran contrastar la información proporcionada por los diferentes 

autores y poder realizar una exposición lo más precisa y contextualizada posible de los 

aspectos que quisiera resaltar en el TFG.  

Se ha realizado múltiples estudios sobre la actitud del ser humano frente a la muerte. 

Destacan, entre otros autores3 Philippe Ariès (2017) y Michel Vovelle (2018). Junto a 

otros investigadores, han escrutado diferentes aspectos relacionados con la muerte, 

abarcando funerales, rituales, tumbas, creencias y testamentos. Vovelle considera que los 

 
2 Un espléndido análisis del tema se expone en la tesis doctoral: Duro Garrido, R. (2022). Piedad, cultura 
y economía en una ciudad europea. Las capellanías en la Sevilla del siglo XVII. (Tesis Doctoral Inédita). 
Universidad de Sevilla, Sevilla. 
 
3 Citado en Pastén, D. O., 2018, p. 213.  



- 4 - 
 

testamentos son una herramienta clave para entender las actitudes hacia la muerte, lo que 

permite ofrecer una visión más amplia de cómo se percibía este fenómeno. Además, está 

dando lugar a investigaciones apasionantes. Destacan obras como “Muerte y sociedad en 

la España de los Austrias” de Fernando Martínez Gil (2000), y “La muerte en la Barcelona 

del Antiguo Régimen (Aproximación metodológica)” de Ricardo García Cárcel (1984).  

Son diversos los autores que han dedicado sus investigaciones al estudio de las 

capellanías. Desde los estudios pioneros de Serafín Pro Ruiz (1989) con su trabajo 

pionero, Las capellanías: familia, Iglesia y propiedad en el Antiguo Régimen y otros 

autores como Candelaria Castro Pérez (2007), con su publicación “Las capellanías en los 

siglos XVII-XVIII a través del estudio de su escritura de fundación.” También he 

consultado los trabajos de Rafael Duro Garrido (2016), Las capellanías de las parroquias 

de Sevilla (1600-1650). 

Un excelente trabajo que nos acerca a las vicisitudes de los clérigos en el Antiguo 

Régimen lo constituye el publicado por Arturo Morgado García (2000), “Ser clérigo en 

la España del Antiguo Régimen.” 

Melchor Bajén Español (2002), en su obra “Beneficios y capellanías: manifestación 

de la devoción y la fe popular”, hace referencia a la faceta espiritual como determinante 

del origen de las capellanías, mientras que Enrique Soria Mesa (2002) enfoca su trabajo 

“Las capellanías en la Castilla Moderna: familia y ascenso social”, en el papel de estas 

como plataformas de ascenso social,  

Autores como Guillermina del Valle Pavón (2020) han señalado la fundación de 

capellanías, en el continente americano, desde el punto de vista de estrategia económica, 

en su trabajo Estrategias de inversión de los mercaderes de México: la fundación de 

capellanías a fines del siglo XVIII.  
 

2 MIEDO A LA MUERTE Y RELIGIOSIDAD EN LA SOCIEDAD 
DEL ANTIGUO RÉGIMEN 

 
En la época medieval y en la Edad Moderna era patente la impronta del fervor 

religioso en la mentalidad y las prácticas de la sociedad. Muchas de las ideas ya asentadas 

en la Baja Edad Media, se mantendrían a lo largo del Antiguo Régimen. “Desde la Baja 

Edad Media la predicación de la Iglesia insistió en la importancia del momento de la 



- 5 - 
 

muerte para la salvación4; era fundamental el arrepentimiento y la ayuda de los 

sacramentos en ese trance final, así como unas adecuadas disposiciones testamentarias 

que dedicasen una parte del caudal acumulado en favor de la propia alma. Ésta podía 

perderse o, por el contrario, salvarse en los instantes finales de la agonía”, (Latorre Ciria, 

J.M., 2015). 

… siendo ahora la voluntad del Ramón Tramosa que en caso de morir antes de 

haber acabado de cobrar los arriba mencionados plazos que, de la cantidad que 

restare, autoriza a los deudores para invertirla en celebración de misas en sufragio de 

su alma habiendo de aprontar el recibo que lo acredite siempre que …5 

 

En Edad Moderna la idea de la muerte acompañaba a la sociedad en su día a día, 

convencida de que su actitud y sus acciones decidirían su posición en el más allá 

(González Torrico, A. J., 2020).  

Durante la primera mitad del siglo XV, en un contexto de epidemias de peste negra 

y motines populares, surge el Ars moriendi6 (“El arte de morir”), que presenta una serie 

de consejos que permitirán alcanzar una “buena muerte”, en consonancia con los 

preceptos de la fe cristiana. Será la obra precursora de una posterior serie de publicaciones 

de similar argumento. En paralelo, de la cultura popular surgen las Danzas de la Muerte 

que, junto con las vanitas, recuerdan, a los vivos, que las glorias mundanas son 

perecederas7. 

 

 
4 Una obra excepcional que nos ilustra sobre el miedo en general y y a la muerte en particular es El miedo 
en Occidente de Jean Delumeau. 
5 Escritura privada de débito otorgada por Magdalena Molins y Pau Prió de Cellers (Lérida) a favor de 
Ramón Tremosa de Antist (Lérida). Archivo Comarcal del Pallars Jussà. ACPJ350-74-T2-T4 
6 Los Ars moriendi son compendios redactados en el siglo XV, cuya finalidad era fomentar los tradicionales 
cuidados que debían procurársele a un moribundo. Fomentaban una actitud valiente, pacífica y positiva 
ante la muerte. 
7 La Danza de la muerte también conocida como "Danza macabra" es un género artístico tardo-
medieval cuyo tema es la universalidad de la muerte. Se cree que las danzas macabras eran de hecho 
bailadas y representadas teatralmente en. Las vanitas reflejaban mediante la pintura el mismo pensamiento 
de la vacuidad de la vida y la relevancia de la muerte como fin de los placeres terrenales.  

https://es.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9nero_art%C3%ADstico
https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media
https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media
https://es.wikipedia.org/wiki/Muerte


- 6 - 
 

 
La Danza de la Muerte, de Michael Wolgemut (siglo XV): https://www.funeralnatural.net/articulos/que-es-

la-danza-macabra-o-danza-de-la-muerte 

 

Otro elemento fundamental para conocer la visión de los fieles sobre la muerte, lo 

encontramos en la profesión de fe, que se recoge en innumerables ocasiones en el 

testamento. Constituyen un elemento más en la percepción de cómo el individuo 

afrontaba el final de la vida. El testamento sería entendido como un elemento externo 

preparatorio para la muerte. Por ello, a veces se ha afirmado que el testamento se convirtió 

en un salvoconducto para llegar al cielo (Fos Medina, J.B. 2015). 

En nombre de mi señor Dios Jesucristo el cual por su acostumbrada piedad no 

quiere que alguien perezca y los que en él esperan y confían salve y con felicidad a la 

gloria del paraíso aporte y coloque y porque ninguno en carne puesta puede evitar el 

peligro de la muerte y en este mundo no tengamos cosa más cierta que el morir ni cosa 

más incierta que la hora por eso yo Jaume Isanta8… 

 
8 Fragmento extraído del testamento de Jaume Isanta, residente en Solsona (Lleida), fechado el 1 de octubre 
de 1568. Propiedad de sus descendientes y que me han prestado, en el que observa la profesión de fe.  



- 7 - 
 

El medio principal para obtener la salvación era la actitud del propio difunto antes 

de morir, mediante la práctica continua de los sacramentos y la oración personal y la 

intercesión por los difuntos. 

La creencia en la intercesión por los difuntos está presente ya en el Antiguo 

Testamento. La Iglesia siempre ha ofrendado sufragios a lo largo de su historia, 

especialmente la misa, a la que considera pieza fundamental por su poder expiatorio de 

los pecados, tanto de los vivos como también de los difuntos.  

Este sentimiento impregnó la concienciade las gentes durante siglos y, así la 

segunda coplilla que se canta, el día de difuntos, en el municipio de Peñalba, en la 

provincia de Huesca, reza lo siguiente: 

 

Acercaos cristianos al templo 

a rezar plegarias con grande dolor 

al pensar que hoy pedimos en ellas 

a nuestros difuntos calmar su amargor 

Tened compasión 

de las almas que están padeciendo 

en el purgatorio y no ven a Dios 

 

Tras el Concilio de Trento, celebrado entre 1545 y 1563, el mundo católico trató de 

reforzar la validez de la eucaristía y de los rezos como mecanismo para mejorar la 

situación de los difuntos, tratando de minimizar su tránsito por el purgatorio9, como lugar 

donde redimir sus penas. La ayuda que permitiera la expiación eficaz y breve sólo podía 

provenir de la Tierra, de la solidaridad de sus parientes y es, por ello, por lo que surgen 

una serie de prácticas, que persiguen la salvación de las almas en pena y, como última meta, 

la permanencia al calor de la luz de Dios, por toda la eternidad, que, a la postre, era lo 

verdaderamente importante y a cuyo objetivo se dirigían todos los esfuerzos.  

Sin embargo, con la creación del purgatorio se destruía la igualdad entre los 

hombres después de la muerte. Nada cambiaba con respecto a la vida terrenal. Se 

podía comprar el salvoconducto a la vida eterna. La posesión de abundancia de 

 
9 Para una excelente exposición del tema debe consultarse la obra de Le Goff, J. (1985).  El nacimiento del 
Purgatorio. Madrid.    



- 8 - 
 

bienes, la riqueza, permitía adelantar la posesión de la dicha eterna (Martínez, E. 

C.,1999).  

Para soslayar todo el sufrimiento que ocasionada la estancia en el purgatorio y 

deseando una pronta salvación, los sacerdotes constituían un elemento primordial como 

intermediarios. El Concilio de Trento apuntala entre sus conclusiones la necesidad de la 

presencia de una jerarquía eclesiástica, mediadora entre Dios y el hombre, siendo el Papa 

la máxima autoridad y representante de Dios en la tierra.  

3 LA IGLESIA: UNA VÍA DE ASCENSO SOCIAL 
 

En la sociedad del Antiguo Régimen, marcada por su configuración “estamentaria”, 

la movilidad social era una constante, mayor de lo que se pensaba. Unas arcas reales 

deficientes impulsaban la venta de títulos nobiliarios que aprovechaban familias deseosas 

de escalar en el rango social. Este deseo de ascenso nunca dejó de observarse con cierto 

recelo ya que era considerado como perturbador del orden establecido. 

La riqueza fue el principal factor e instrumento de la movilidad social. Pero el 

dinero denigraba las acciones encaminadas al ascenso social, cubriéndolas de un barniz 

despreciable. Había que invisibilizarlo mediante su provisión por medio de personas de 

un prestigio fuera de cualquier género de duda. En la época Moderna si algo 

proporcionaba un halo de impunidad era la pertenencia a la institución eclesiástica. Tener 

un familiar eclesiástico otorgaba una enorme autoridad y carisma. Fue de este modo, 

como muchos eclesiásticos se ocuparon de promocionar socialmente a sus parientes y 

allegados, (Díaz Álvarez, J, 2017). 

El ascenso social era posible, pero conllevaba, necesariamente, ciertas tensiones, 

que se sustentaban entre otros soportes en la limpieza de sangre10. En la carrera del 

ascenso social muchos implicados eran judeoconversos que para ascender en la escala 

social necesitaban hacer olvidar sus orígenes hebreos. Se vieron obligados a sobornar 

testigos y a falsificar documentos de todo tipo a fin de conseguir purificar la imagen 

familiar (Julio Caro Baroja, 1961).  

También, los judeoconversos encontraban en la Iglesia un elemento de distracción 

de su antigua condición, otorgándoles un estatus que les alejara, aún más, de su pasado 

hebreo.  En general, en España los conversos no fueron a la zaga de las nobles familias a 

 
10 Una magnifica obra sobre esta temática es la publicada por Hernández Franco, J. (2011). Sangre limpia, 
sangre española: el debate sobre los estatutos de limpieza, siglos XV-XVII.  



- 9 - 
 

la hora de fundar capellanías y otras fundaciones pías (Quevedo Sánchez, F. I., 2010). El 

mismo Quevedo nos recomienza explorar la obra de otros autores expertos en el tema.11 

En la distribución de la herencia, el primogénito solía ser el depositario de la mayor 

parte del patrimonio, reservando a los hijos segundones un puesto en el ejército o en la 

Iglesia, para así formar parte del entramado clientelar tan beneficioso en el sentido 

político y, por añadidura en el espiritual.  

Los sectores sociales más influyentes parasitan los cargos y las rentas clericales 

para utilizarlos como simples utensilios de prosperidad económica y social. 

El clérigo era el protector natural de su familia (Domínguez Ortiz, A. 1985). Los 

mismos patrones emergieron en la Nueva España donde se ofrendaba “a Dios un hijo u 

otro miembro de la familia, el cual se pretendía que formara parte de la jerarquía 

eclesiástica a fin de garantizar el prestigio del clan y la manutención del clérigo”. (Valle 

Pavón, G. del, 2020, p. 42).  

El clérigo y su familia eran piezas que se retroalimentaban. Ambos se necesitaban 

a la hora de mejorar sus respectivas posiciones. La familia contribuía a su inicio y ascenso 

dentro del mundo eclesiástico que tarde o temprano les resarciría con creces en función 

del éxito en su carrera.  

La Iglesia española del Antiguo Régimen, sobre todo el clero secular, siguió anclada 

a su familia de una forma intensa. El clérigo no tuvo pudor en destinar las ganancias de 

las rentas eclesiásticas en beneficio de su clan familiar. 

Los lazos familiares, pues, se mantenían como medio de reproducción social, 

transmisión de patrimonios, perpetuación del estatus, y mantenimiento de valores 

sociales. El ingreso en el estamento eclesiástico dependía, en muchas ocasiones, de 

determinadas estrategias familiares por cuanto en las élites era bastante frecuente el 

acceso de los segundones a la Iglesia, ya que se trataba de un medio de evitar la 

subdivisión del patrimonio familiar.  José de Barcia señala los peligros de entrar en el 

sacerdocio con fines turbios, tales como el pretender gozar de una vida acomodada o por 

conveniencias meramente temporales, así como la responsabilidad de los padres, que 

deben examinar la inclinación y el talento de sus hijos, sobrinos o ahijados antes de 

resolver ordenarles (Morgado García, A., 2010, p.5).  

 
11 Tomado de F. I. Quevedo: para el contexto, véase Enrique Soria Mesa, E. (2002) «Las capellanías en la 
Castilla moderna: familia y ascenso social», en Antonio Irigoyen López y Antonio L. Pérez Ortiz (eds.), 
Familia, transmisión y perpetuación (siglos XVI-XIX), Murcia, 2002, págs. 135-148.  
 



- 10 - 
 

Muchas otras fueron las manifestaciones de simbiosis de la Iglesia con el poder 

terrenal que conducirían a la erección de elementos con gran boato, que no dejaran en 

duda el rango social de sus benefactores. La fundación de capillas y altares, provistos de 

los utensilios necesarios para los oficios religiosos y espacios adornados con una 

decoración exquisita, obras de reputados artistas, se convirtieron en ingredientes de 

ostentación (González Torrico, A.J., 2020).  

Otro elemento de relevancia social lo constituyeron las solicitudes de oratorios 

particulares que precisaban de una justificación que, en su mayoría, consistía en el 

impedimento para desplazarse de los solicitantes y que, en la mayoría de las ocasiones, 

eran llevadas a cabo por personas de un elevado estatus social (Arturo Morgado García 

A., 2022). 

Por último, reseñar que el fenómeno de los enterramientos, en el interior de los 

templos cristianos, comienza a generalizarse a lo largo de la Baja Edad Media. Este 

proceso continúa aumentando durante la Edad Moderna, llegando a su momento cumbre 

en el Barroco, con la masificación en el interior de las catedrales debido a la ubicación de 

enterramientos en las capillas laterales y exponente de disputas por ansiar la ubicación en 

el lugar más visible y próximo al altar (González Torrico, A. J. 2020).  

 

Como era hija de rey, la entierran en el altar; 

él, como era sólo Conde, tres pasitos más atrás.12 

4 CARRERA ECLESIÁSTICA. SER CLÉRIGO 
 

Tal como señala Morgado (2021) la carrera eclesiástica podría definirse como los 

distintos puestos que una persona ha ocupado a lo largo de su ejercicio profesional. El 

inicio vendría dado por la primera tonsura y posteriormente se irían adquiriendo las 

diferentes órdenes13.  Mediante esta ceremonia sagrada se adquiría la condición de 

clérigo. 

 
12 Vázquez Recio, N. (2018), Variaciones de lo fantástico en la tradición oral moderna. El romance del 
Conde Niño. Amaltea. Revista de mitocrítica, 10, pp. 79-92. http://dx.doi.org/10.5209/AMAL.58760. 
Consultado el 12 de marzo de 2025.  
 
13 El Sínodo de D. Álvaro de Mendoza, retomando el canon del celebrado por el obispo D. Luis Cabeza de 
Vaca en el año 1545, enumeraba de forma detallada los requisitos que debían reunir los aspirantes, así como 
las tareas que a cada ordenado le tocaba desempeñar dentro de la Iglesia, «MENDOZA, O. C, pp. 73-74. 
Recogido de Almudena García Herreros (2001, p. 149). 
 

http://dx.doi.org/10.5209/AMAL.58760


- 11 - 
 

Si existía esa diferencia, en la carrera eclesiástica, esta se debía a que los aspirantes 

provenían de cunas desiguales que les asignaba futuros difícilmente movibles. Cualquier 

apoyo exterior, contar con una sólida clientela, facilitaba, en muchas ocasiones, el 

progreso en la carrera eclesiástica, haciendo inclinar la balanza hacia la opción más 

favorable, lejos de tortuosos caminos. Al fin y al cabo, el éxito final consistía en ordenarse 

como presbítero, lo que, además de dar satisfacción a su deseo más noble, llevaba 

aparejado el disfrute de rentas eclesiásticas. 

 

4.1  Requisitos para el ingreso en el clero 
 

El desarrollo de la carrera eclesiástica estaba supeditado a la legislación tridentina 

y sinodal que incluía una serie de requisitos que el futuro clérigo debía exhibir, aunque, 

no siempre, con excesivo celo:  una vocación veraz y una moralidad intachable. Toda una 

serie de exigencias que evidenciaran su condición de personas virtuosas y de vida 

mínimamente ejemplar. La posesión de estos atributos de ejemplaridad eran investigados 

diligentemente sonsacando a las personas conocedoras de su vida. En lo sucesivo, las 

autoridades eclesiásticas, perseverarán en su mantenimiento, mediante conferencias 

morales y las visitas pastorales. 

No podían faltar la recepción de las aguas bautismales y la confirmación.  La 

demostración de una sangre limpia14 proporcionaba muchos trastornos y quebraderos de 

cabeza a los conversos (Quevedo Sánchez, F. I., 2012).  

En las Sinodales palentinas de 1582 se fijaron los requerimientos que se precisaban 

para alcanzar las diferentes órdenes (García Herreros, A., 2001, p.148). La edad quedaba 

condicionada más al sentido común que a una cifra concreta ya que, ni el Concilio de 

Trento, ni las Sinodales diocesanas repararon en ello. En algunas diócesis se consideraba 

una edad situada en torno a los siete años, aunque en otros obispados más exigentes, como 

el de Badajoz, su recepción se retrasaba hasta los catorce. A una edad similar se recibían 

las órdenes menores. En la diócesis de Cádiz, por ejemplo, en la segunda mitad del siglo 

XVIII, la primera tonsura es recibida por el 62% de los aspirantes a órdenes entre los 16 

y los 20 años, y solamente un tercio supera esta última edad, en tanto que las órdenes 

 
14 La limpieza de sangre es uno de los aspectos más característicos de la sociedad y la mentalidad españolas 
de la época moderna. Fue un mecanismo de exclusión social en relación con los conversos que terminó 
siendo una forma de controlar el ascenso social y profesional, ya que suponía un requisito para ingresar en 
multitud de instituciones como las eclesiásticas 



- 12 - 
 

mayores se imparten, en un 90% de las ocasiones, entre los 21 y los 30 años (García 

Herreros, A., 2001, p. 149). Sin embargo, el Derecho Canónico permitía que la tonsura y 

los tres primeros grados pudieran recibirse dentro del mismo año.  

También, la apariencia externa tenía gran importancia, ya que podía impedir la 

pertenencia a los oficios eclesiásticos. Aquellas personas cuyo aspecto pudiera provocar 

burla o rechazo no podían integrar el estamento eclesiástico.  

Sin embargo, una exigencia, quizás, de mayor calado, era la necesidad de contar 

con unas rentas que le sustentaran y facilitaran la apariencia exigible a su condición: la 

congrua15 (Candau Chacón, M.L., 2001, p. 31). Estas rentas mínimas podían proceder de 

un patrimonio particular, retenido con esa finalidad o bien mediante la obtención de un 

beneficio eclesiástico. 

Se necesitaba seguir un largo camino, a cuyo término no todos llegaban, y algunos 

ni siquiera lo pretendían, convirtiendo algunos de los pasos intermedios en destinos 

definitivos. Era bastante frecuente que muchos individuos recibieran la tonsura o las 

órdenes menores y no dieran nunca el salto al presbiterado. La carrera eclesiástica era un 

camino iniciado por muchos, pero no concluido por todos. 

La edad, en el caso de la recepción de las órdenes sagradas, estaba legislada16. Así, 

para acceder al subdiaconado había que tener 22 años, 23 para el diaconado y 25 para el 

presbiterado. No se podía acceder a las sagradas órdenes sin un mínimo de madurez.  

En la práctica, la primera tonsura solía recibirse entre los 17 y 18 años, las órdenes 

menores sobre los 21 años y las mayores entre los 25 o 26 años (Morgado García, A.  

2000, pp. 50-52). 

 
15 De acuerdo con la RAE en su segunda acepción, la congrua es la renta mínima de un oficio eclesiástico 
o civil o de una capellanía para poder sostener dignamente a su titular.  
 
16 Mendoza, A. de, Constituciones synodales del obispado de Palencia, compiladas, hechas y ordenadas 
ahora nuevamente, conforme al Santo Concilio de Trento, Burgos, Philipe de lunta, 1585, Libro I, «De 
Temporibus ordinandorum», cap. I, pp. 50-51, decía: «Lo que cada clérigo debía saber quando se viniere a 
examinar, para ser ordenado de ordenes menores o sacros (...) para la primera Corona, han de estar 
confirmados, y sabrán perfectamente signarse y santiguarse, y el Credo, y Pater nr. y Ave María, y Salve 
Regina, los Artículos de la fe, los Mandamientos de la ley, y los de la santa madre Yglesia los Peccados 
mortales, las Obras de misericordia, las Virtudes, los cinco Sentidos, conforme al sumario de la doctrina 
chrístiana, destas nuestras constituciones, y si no lo supieren no serán admitidos, hasta que enteramente 
estén suficientes en ello: y han de saber bien leer latín, y escribir -Los que se hubieren de ordenar de los 
quatro menores ordenes, ha de saber todo lo susodicho, y serán examinados, particularmente en cada cosa 
dello, y han de construyr, alómenos una oración, de manera que se entienda, tienen alguna inteligencia de 
la lengua Latina». Recogido por  García Herreros (2001, p. 148) 



- 13 - 
 

Los escasos requisitos exigidos terminarán condicionando la existencia de un clero, 

en parte, con niveles tan exiguos que darán origen a continuas denuncias en las visitas 

pastorales (Anexo, documento 3). 

 

4.2 Formación de los clérigos. Los seminarios 
 

Durante el Antiguo Régimen, la instauración de seminarios tridentinos, 

denominados Conciliares, como centro exclusivo de formación sacerdotal y por donde 

tuvieran que pasar todos aquellos individuos destinados a la carrera eclesiástica era una 

mera utopía. Su aportación a la formación clerical fue algo marginal.  

La implantación de seminarios conciliares fue acordada por el decreto Pro 

Seminariis que publicó el Concilio de Trento el 15 de julio de 1563 y, en España, fueron 

escasos los seminarios fundados entre los siglos XVI e inicios del XIX (Candau Chacón, 

M. L., 1993). Estos seminarios fueron instituidos según la filosofía de Trento, es decir, 

con internado y enseñanza propios y un régimen especial de disciplina y de piedad. Había 

un rector, un vicerrector, un mayordomo y varios maestros. Sin embargo, la formación 

intelectual recibida era sumamente deficiente.  

En la práctica, para su formación, los futuros tonsurados y las órdenes menores 

asistían a las clases de latinidad, retórica, filosofía y artes en los conventos y colegios de 

jesuitas situados en sus lugares de residencia o en aquella ciudad, más próxima, que 

pudiera contar con esos servicios.  En la mayoría de las ocasiones no había otro remedio 

que solicitar los estudios dirigidos por maestros particulares. También, la ocupación como 

criado en las casas de los eclesiásticos era canjeada con enseñanzas que les permitiera el 

ingreso y ascenso en el sistema eclesiástico (Irigoyen López A., 2016, p. 279). Mayor 

exigencia requería la preparación de los aspirantes a las órdenes mayores, que precisaban 

de estudios proporcionados en los conventos y universidades como se señala para el caso 

de Sevilla (Candau, M. L., 1993). 

En el arzobispado de Zaragoza a mediados del XVIII, los catalogados como 

mediocres y deficientes eran la nota dominante en el clero rural. Este bajo nivel de 

formación era consecuencia del poco interés por los estudios o simplemente por no 

haberlos recibido; algunos tenían dificultades para leer y otros desconocían el latín.  Para 

realizar una continua actualización de la formación clerical se establecieron las 

conferencias morales (Pueyo Colomina, M. P., 1991). 



- 14 - 
 

Destinados desde su tierna infancia a la carrera eclesiástica, apenas tuvieron 

contacto con el mundo de los laicos, al que, en muchos casos, serán incapaces de 

comprender.  

 

4.3 Las Órdenes Eclesiásticas 

 
Tipos de Órdenes: 

 
Las órdenes eclesiásticas se pueden clasificar en:  

MENORES 

• Ostiario 

• Lector 

• Exorcista 

• Acólito 

 

MAYORES 

• Subdiácono 

• Diácono 

• Presbítero 

 

La primera tonsura encarnaba la puerta de acceso a la carrera clerical. Para evitar la 

relajación o el voluntario anquilosamiento, ciertas diócesis, como la de Sevilla, realizaban 

un seguimiento admitiendo un periodo máximo de tres años para pasar al siguiente grado.  

Según Gómez Salazar17 era “una ceremonia instituida por la Iglesia para admitir 

entre el clero al lego bautizado y confirmado”, es decir, facilitar la ordenación a personas 

que, aunque no tuvieran la edad necesaria, sentían una sincera inclinación a formar parte 

de este mundo. Realmente no se trataba de una verdadera orden, ya que no proporcionaba 

ningún derecho, sino que era un requisito para acceder a las demás. Sin embargo, Benito 

Golmayo, aparcando estos términos, se centra más en la posibilidad de poder “obtener un 

beneficio, ejercer la jurisdicción eclesiástica, predicar con licencia del obispo, y ejercer 

todos los oficios de los ordenados de menores, excepto el de exorcista”18. Los futuros 

tonsurados tenían que ser minuciosamente seleccionados, dado que su futuro comportaba 

 
17 Recogido por García Herreros, A. (2001, p.146) 
18 Ibid., p.146 



- 15 - 
 

la recepción de las órdenes sagradas, exigiéndoseles que fuesen hijos de legítimo 

matrimonio. 

El siguiente paso incumbía a las conocidas como órdenes menores, limitadas por 

encima por el subdiaconado. No constituían el paso definitivo ya que estaban eximidas 

de determinados requisitos como el voto de castidad, manteniendo la posibilidad de 

renuncia y crear una familia, si así lo deseaban. No siempre sus objetivos estaban 

relacionados con un propósito espiritual, sino que se relacionaban con otras prerrogativas 

relacionadas con eludir la justicia civil, acogerse al fuero eclesiástico o alcanzar el goce 

de algún beneficio. La Iglesia se esmeró en que el deseo del servicio de Dios primara 

sobre cualquier otro motivo más prosaico.  

Dentro de las órdenes menores, el Ostiario era el encargado de velar por el adecuado 

acceso al templo evitando la entrada de personas no autorizadas. La función del Lector 

consistía en la lectura de las Sagradas Escrituras en la Iglesia permitidas a su cargo. La 

lectura de la epístola y el Evangelio correspondían al subdiácono y diácono 

respectivamente. El exorcista se ocupaba de arrojar al maligno alojado en el alma de los 

fieles. Finalmente, los Acólitos, responsables de ayudar y asistir al diacono y al sacerdote 

en las celebraciones litúrgicas, especialmente en la celebración de la Misa (Candau 

Chacón, M. L., 1994, p. 61). 

El ingreso en el estamento clerical era algo bastante apetecible, y todo ello podía 

provocar la afluencia masiva de individuos sin vocación ni interés por lograr un mayor 

perfeccionamiento espiritual   y atraídos tan sólo por motivaciones menos confesables, 

como se llegaría a plantear en cierto momento Guzmán de Alfarache19: 

 

No hallé otro mejor que acogerme a sagrado y díjeme. Yo tengo letras 

humanas. Quiero valerme de ellas, oyendo en Alcalá de Henares, pues la tengo 

a la puerta, unas pocas de artes y teología. Con esto me graduaré. Que podría 

ser tener talento para un púlpito, y, siendo de misa y buen predicador, tendré 

cierta la comida, y, a todo faltar, meteréme a fraile 

 

Por su parte, las tres órdenes mayores, el subdiaconado, el diaconado y el 

presbiterado constituyen el paso decisivo en la carrera eclesiástica, que requieren la 

 
19 Extraido de Bouzidi D. “El ingreso en el clero como una forma de subsistencia en obras literarias como 
Guzmán de Alfarache”, Modernalia. Recursos para la enseñanza de la Historia Moderna, consultado 9 de 
marzo de 2025, https://www.modernalia.es/items/show/1841 



- 16 - 
 

ordenación "in sacris”; que llevan además aparejado el voto de castidad, el celibato y la 

potestad de tocar los vasos sagrados.   

El último grado, el del presbiterado, es el sacerdocio en su plenitud, que cualifica y 

otorga potestad al ordenado para dar los sacramentos y administrar la misa.  

 

5 EL BENEFICIO ECLESIÁSTICO: EL MANTENIMIENTO DEL 
CLERO 

 

Se entendía por beneficio “la renta unida a un oficio eclesiástico, o el cargo u oficio 

en la Iglesia, constituido con autoridad del obispo y dotado con cierta renta. Constaba de 

un oficio sagrado y del derecho a percibir las rentas anejas o aparejadas a dicho oficio. 

La mayoría de los clérigos seculares son titulares de algún beneficio. Del obispo al 

capellán, pasando por un variopinto conjunto de prebendas capitulares, curatos o 

beneficios simples, en todos existe un vínculo común: el beneficio” (Barrio Gozalo, M., 

2001, p.75). 

El Derecho Canónico define el beneficio como un “oficio eclesiástico al que están 

unidos de forma indisoluble cierto número de bienes y que reúne dos características 

fundamentales: haber sido fundado con la intervención de la jerarquía eclesiástica y con 

una presumible perennidad, rasgo que no siempre se cumple” (Latorre Ciria, J. M., 2015, 

p. 185).  

Además, el beneficio eclesiástico era una pieza clave en el engranaje del clero 

diocesano ya que, al mismo tiempo que le proporcionaba una renta, le abría las puertas 

de la carrera eclesiástica. Trento remarcó que el sacerdocio otorgado por Jesucristo 

implicaba una vida integra, lejos de una vida de penuria y de ocupaciones de carácter 

impúdico, por lo que la ordenación implicaba que se dispusiera de una renta que le 

permitiera la dedicación exclusiva a su labor eclesiástica con el decoro que exigía su 

dignidad. 

 

 

 

 

 



- 17 - 
 

5.1 Tipología de los beneficios  
 

El sistema beneficial, en la Iglesia de la época moderna, alcanza una gran 

importancia, pues, en función del beneficio eclesiástico, el clero se jerarquiza y se 

diferencia, tanto por su cargo como por su condición económica y social20.  

Había varios tipos de beneficios: 

• Un beneficio podía ser mayor, como un episcopado o una abadía nullius, en la que el 

abad hace las funciones episcopales, o menor como un curato o un beneficio simple. 

• En virtud de la obligatoriedad de residir en el lugar donde estaba ubicado el beneficio 

se clasifican en residencial o no residencial;  

• También hay beneficios que posibilitan el disfrute de otros beneficios y beneficios que 

son incompatibles con la tenencia de ningún otro.   

 

Los beneficios mayores que existen en España, a mediados del siglo XVIII, son 

ocho arzobispados, cuarenta y siete obispados, junto con la primera dignidad de algunas 

colegiatas y el abad de ciertos monasterios. Los beneficios mayores o consistoriales eran 

de patronato real desde 1523. Un factor coyuntural que tuvo gran influencia en los 

primeros años del siglo fue la fidelidad al nuevo monarca y la defensa de la nueva dinastía. 

Otro de los criterios regios es que estuvieran graduados en teología o cánones por 

universidades aprobadas. 

Los beneficios menores se pueden clasificar como beneficios simples, 

patrimoniales y curados. Los beneficios simples ya existían en los primeros tiempos del 

cristianismo, sin ostentar ninguna administración, gobierno o jurisdicción. No tenían 

cargo de cura de almas, ni obligaciones pastorales y no exigían residencia personal del 

beneficiado, y los requisitos para acceder se limitaban a haber recibido la primera tonsura 

y tener cumplidos 14 años. Se conocen con el nombre de préstamos, sextas, novenas. Para 

desempeñar las obligaciones anejas a su beneficio podían contratar a un “subteniente, el 

servidero, para que desempeñara tales funciones. En una situación similar se encuentran 

los llamados beneficios personales o personados en Cataluña que son beneficios 

instituidos a favor de una o más personas con rentas estables y con intervención de la 

 
20 Benito Golmayo, P., en su trabajo Instituciones del Derecho Canónico, Madrid, 1885, Sexta edición, 
Tomo I, pp. 170, trata de los distintos tipos de beneficios. Recogido en García Herreros, A. ( 2001, pp. 152-
153). 



- 18 - 
 

autoridad episcopal. Al finalizar el oficio podía convertirse en una obra pía (Barrio 

Gozalo, M., 2022, p.44). 

Beneficios patrimoniales, a los que sólo podían acceder los originarios del pueblo, 

diócesis o provincia e incluía a todos los que habían recibido órdenes sagradas. Tras la 

Reforma todos los beneficios serán presbiterales. Se exigía residir en la localidad y no 

poder disfrutar de ningún otro cargo que implicara la obligación de residencia.  Se les 

requería obtener la orden acorde con su beneficio en un tiempo no superior a un año, si 

no querían perder el beneficio21.  

Beneficios curados: el beneficio curado era un “oficio eclesiástico, provisto de una 

dotación, que implicaba la cura de las almas y otorgaba a su titular potestad de orden, de 

jurisdicción y de gobierno sobre los fieles de su parroquia” (Morgado García, A., 1990, 

p. 344). Eran la continuación en el tiempo y en el espacio de la misión salvadora de Cristo. 

Se trataría de la “vigilancia y cuidado para evitar que las almas se pierdan, procurando su 

salvación mediante la instrucción, la corrección, y la administración de los sacramentos” 

(Díaz Moreno, J.M.,1993, pp. 256-260). Debían controlar la confesión y comunión anual, 

obligatoria en tiempos de Pascua de Resurrección. Debían vigilar igualmente la asistencia 

a la misas de obligada asistencia sin olvidar la correcta gestión de los libros parroquiales. 

También debían visitar a los enfermos, administrar la extremaunción a los que se hallaban 

en peligro de muerte, y, en el momento de la muerte, además de administrar los Santos 

Óleos, debían animar a que testasen. El cura debía atender las mandas y legados, si éstas 

habían sido estipuladas en el testamento 

En algunos obispados el único cura que existiría era el arzobispo, quien nombraba 

a representantes amovibles a su voluntad que realizarían la cura de almas y la provisión 

de los sacramentos. Los deberes de sus servidores aparecían especificados muy 

claramente en las Constituciones Sinodales de 159122.  

La posesión de un beneficio curado imponía el deber de residencia en el lugar donde 

estuviese constituido, éste era un precepto impuesto desde Trento. Y ante la imposibilidad 

de poder desempeñarlo, se nombraban “curas tenientes”, que realizaban las funciones en 

su nombre.  

 
21 Recogido en García Herreros, A. (2001é pp. 159). 
 
22 “Constituciones antiguas del obispado de Cádiz”, Año de 1882. Sínodo Diocesano de Cádiz, tít.14, p. 1. 
Recogido en Morgado García, A. (1990, p.344). 



- 19 - 
 

Una tarea importante consistía en la asignación del beneficio, que estaba en función 

de quién había fundado y dotado el mismo. Si se trataba de un eclesiástico con poder 

jurisdiccional, el procedimiento se denominaba de libre colación y era la autoridad 

eclesiástica quien designaba al titular. Pero si la fundación había sido realizada por 

instituciones o personas sin jurisdicción eclesiástica, el derecho de nombramiento 

correspondía al patrono respectivo y, en este caso, se producía una merma de los casos en 

que la autoridad eclesiástica detentaba su jurisdicción.  La provisión de los beneficios de 

libre provisión suman un tercio del total que había en España. Las dos terceras partes 

restantes de los beneficios son de patronato y, por tanto, corresponde a sus titulares el 

derecho de provisión, aunque el obispo tenía que conceder a los electos la institución 

canónica. La vía habitual para entrar en el estado eclesiástico era la constitución de un 

beneficio personado o también la ordenación a título de patrimonio y, en algunos casos, 

la erección de un beneficio perpetuo da lugar, como sucede en la diócesis de Gerona, a la 

fundación de 386 beneficios a lo largo del siglo XVIII23 (Marqués, J. M., 1989).  

La constitución de un beneficio precisaba el cumplimiento de algunos requisitos 

como la perpetuidad que requería la continuidad de los nombramientos. La segunda 

condición era la erección fuera realizada por la autoridad eclesiástica de la diócesis, 

aunque lo podía realizarse con posterioridad.24 La falta de esta última condición daba 

lugar a que lo fundado se transformara en una institución piadosa o en un legado pío. Sólo 

personas que, al menos, hubiesen recibido la primera tonsura, podían disponer de un 

beneficio. Primero se recibía la orden y después el beneficio. 

Por último, el beneficio siempre llevaba anejo la realización de un oficio sagrado. 

Cualquier renta eclesiástica que disfrutase un clérigo si no iba acompañada de unas 

obligaciones espirituales no era un beneficio (García Herreros, A., 2002, pp. 151-152). 

Pero a la postre, la realidad evidenciaba que, la mayor parte de los beneficios eran 

disfrutados por un clero parasitario e inútil que, libre de obligaciones pastorales, agravaba, 

en extremo, a un cuerpo de curas que, en gran parte de obispados, jamás gozó de una 

situación económica especialmente boyante. 

 

 
23 Jiménez Sureda, M. L’Església catalana sota la monarquía dels Borborns. La Catedral de Girona en el 
segle XVIII. Barcelona, pp. 59-123. Recogido en Barrio Gozalo, M. (2001). 
24 Hubo excepciones a esta regla, dándose casos de personas que mediante dispensas recibieron primero la 
prebenda, sin estar ordenados, pero fue con la condición de ingresar en el estado eclesiástico, lo que 
implicaba simplemente un retraso en la recepción de las órdenes. 



- 20 - 
 

5.2 La prebenda: 
La prebenda podría definirse como la dotación económica del beneficio. Su 

patrimonio estaba constituido por bienes raíces, prestaciones de alguna familia o persona, 

ofrendas entregadas por los fieles y por los llamados derechos de estola, es decir, el 

arancel o la costumbre que se aplicaba por administrar los sacramentos.  

Las rentas de los curas propios o rectores de las parroquias, por lo general, 

emanaban de tres fuentes:  

• De origen dotal, de memorias, aniversarios o capellanías agregados al curato. Dicho 

importe, en las diócesis de la cuenca del Duero (Barrio Gozalo, M., 2001, p. 83), se 

acerca al quince por ciento de la renta.  

• En segundo lugar, los ingresos provenientes de los diezmos y primicias que reciben y 

que constituyen la base principal de sus rentas en la mayoría de las diócesis, aunque 

las cuotas que reciben difieren mucho de unas parroquias a otras.  

• Y, en tercer lugar, adquieren gran importancia los emolumentos adventicios, como son 

las ofrendas, derechos de estola y distribuciones que reciben. Los beneficiados simples 

que ejercen la cura de almas por encargo del obispo disfrutan las rentas del beneficio 

y los emolumentos adventicios que produce el ejercicio de la cura de almas. 

La dotación del titular, que, si en el momento de la fundación era suficiente para su 

congrua o título de ordenación, en el siglo XVIII no bastaba para su decente manutención, 

lo que provocaba que muchos de los que se ordenaban inicialmente mediante alguna 

capellanía o beneficio incongruo, se vieran abocados a buscar otras fuentes de ingresos 

menos confesables y a llevar una vida menos acorde con su dignidad. 

En casi todas las diócesis había un número, más o menos grande, de beneficios 

incongruos; pero tras de la firma del Concordato de 1753, uno de los empeños más 

relevantes fue la transformación de los beneficios incongruos en congruos.  El 5 de julio 

de 1758 la Cámara de Castilla pide a los obispos la relación de los beneficios incongruos 

que hay en sus diócesis y su parecer sobre la unión o supresión de varios para formar uno 

congruo. La circular de 12 de julio de 1769 prescribe, a los prelados, un programa 

conducente a que, de acuerdo con la congrua establecida, en función del territorio, se 

elaborará el plan de unión y supresión de beneficios incongruos que los procurase 

congruos. En el caso de la imposibilidad del plan, las rentas se destinarán al seminario, 

mejora de las iglesias, dotación de párrocos u otros usos píos, o convirtiéndolas en simples 

legados piadosos, según las circunstancias. Sin embargo, la reforma beneficial no puede 

menoscabar los derechos de patronato particular. Por ello, se debe citar a los patronos 



- 21 - 
 

para que aumenten la dotación de los beneficios incongruos de su patronato y, en su 

defecto, se presume que consienten en su anexión y reducción.25  Con ello se pretende 

optimizar el sistema beneficial para que recobre su naturaleza original y sus titulares 

desempeñen la responsabilidad de residencia y lleven a cabo sus tareas pastorales, 

convirtiéndose en el protagonista de la vida religiosa de la parroquia.  

Esta reforma beneficial se desarrolló con mucha lentitud y de forma incompleta y, 

en ocasiones, errónea (Herman, C., 1988, p. 251).  

6 LAS CAPELLANÍAS: PARA SALVAR EL ALMA Y COLOCAR A 
ALGÚN DESCENDIENTE 

 

6.1 Noción etimológica y real de las capellanías 
 

En un principio se instituían legados píos o mandas que constituyeron los 

antecedentes de las denominadas capellanías laicas. Más tarde, a partir del siglo XI, 

surgirían las denominadas eclesiásticas.  

“El término de legado pío es mucho más amplio que el de capellanía, pues abarca 

a estas y otras muchas fundaciones, siempre que deban su origen a una disposición 

testamentaria de esta naturaleza y desde este punto de vista clasifican a las capellanías en 

tres grupos: primero, las fundadas por última voluntad; segundo, las fundadas durante la 

vida, pero que no surtirán efecto sino después de la muerte del fundador, y tercero, las 

fundadas y efectuadas en vida del fundador” (González Ruiz, M., 1950, pp. 475-501). 

Sólo las primeras son legados píos, aunque, como advierten algunos autores, a veces 

suelen denominarse así sólo las fundadas por última voluntad y cuyos bienes no hayan 

sido espiritualizados. 

Así pues, se trata de todas las instituciones creadas con el propósito de la 

celebración de misas, sufragios y otras actuaciones espirituales por el alma de algún 

difunto, sin que exista una vinculación sobre bienes de propiedad particular, sino que son 

satisfechas con la herencia del fallecido. Se denominarán aniversarios cuando las 

actuaciones tienen únicamente la finalidad de celebrar el aniversario del fallecimiento del 

fundador; si el propósito es celebrar un número determinado de actos sin especificar 

ningún otro detalle se denomina memorias de misas.  El pago de éstas se realiza mediante 

 
25 Novísima Recopilación. Libro 1. Tít. 16. Ley 2. (1805). 



- 22 - 
 

la herencia mientras que, en las capellanías laicales, la dotación queda segregada de la 

herencia del fundador (Castro Pérez, C., Calvo Cruz, M., & Granado Suárez, S., 2007).  

La capellanía se puede extinguir cuando el bien que origina la renta se pierde por 

algún motivo, mientras que los aniversarios y memorias persisten siempre que exista la 

herencia, aunque se pierda el bien hipotecado para esa finalidad.  

 

 

 
Cuadro tomado de González Ruiz, M., (1950, p. 483), que facilita la aproximación del tema 

 
 

El nombre de capellanía proviene de la capilla en la que se encuentra el altar donde 

se celebran las actuaciones encomendadas por el fundador. La hacen derivar de la palabra 

francesa "chapelle", que significa "capa pequeña” y que se refiere a la media capa de San 

Martin de Tours. Históricamente éste sería el origen de la palabra capilla. Esta capa 

acompañaba a los reyes en sus campañas, atribuyéndole resultados milagrosos en las 

batallas. Al conservarse en el oratorio del Rey, a dicho oratorio se le dio el nombre de 

capilla, nombre que, posteriormente, pasó a utilizarse para referirse a los oratorios 

particulares y, a veces incluso, a las mismas iglesias e incluso a las parroquias (González 

Ruiz, M., 1950, p. 476).  

Sintetizando, podemos definir las capellanías como instituciones destinadas a donar 

una cantidad para el sostenimiento de un capellán, que se comprometía a decir un cierto 

número de misas en memoria del fundador, destinadas a la salvación eterna.  

Se tramitaba en forma de contrato por el que el fundador establecía las obligaciones 

del capellán, el capital de la fundación y quién lo administraba. Las capellanías se podían 

configurar de diferentes maneras. La ausencia de obligaciones eclesiásticas hacía que 



- 23 - 
 

fueran beneficios simples.  El objetivo inicial de las capellanías era ayudar a los que han 

muerto en Cristo, a superar los obstáculos intermedios hacia la definitiva salvación, 

mediante sufragios, fundamentalmente misas, a las que se les atribuye una mayor eficacia 

benéfica, aunque también se incluyen otros actos piados, destinados a la expiación de los 

pecados, (Luque Alcaide, E., 2022).  

Un asunto importante para considerar era la función de ayuda económica con el 

objetivo, entre otros, de financiar los estudios eclesiásticos sobre todo a familiares y, 

desde un punto de vista más profano, también era útil para el enaltecimiento del linaje 

familiar. De esta manera, aunque de forma indirecta, al sufragar la asistencia a centros de 

enseñanza, ayudaron a elevar el nivel de educación en un sector de la población.  

Aunque la primera opción del obtentor era medrar en la jerarquía eclesiástica, la 

renuncia a estos fines y la satisfacción de objetivos diferentes, alejados de la órbita 

clerical, no fue una opción insólita.  

 

6.2 Tipos de capellanías 
 

Las capellanías se pueden dividir en dos grandes grupos: colativas y laicales. Las 

primeras constituían verdaderos beneficios eclesiásticos y eran instituidas y erigidas con 

intervención del ordinario del lugar pasando los bienes a la Iglesia, mediante su 

espiritualización y ocupándose de gestionarlos como emolumento para el capellán.  Los 

bienes que constituyen la dotación de las capellanías laicales siguen en poder del 

fundador, sin intervención de la autoridad episcopal, aun cuando tenía el derecho y el 

deber de vigilar el cumplimiento de las cargas espirituales ordenadas por el fundador.  

Cuando las capellanías son de fundación particular, las cargas que el fundador establece 

pueden variar, sin poder establecer un patrón común.   

Para Álvarez y Gómez, M. (1919, pp. 11), las capellanías laicales son “como 

simples vinculaciones o gravámenes particulares, cuyo instituyente podía imponer todas 

las condiciones compatibles con las reglas canónicas y con el espíritu de la institución”. 

Únicamente estaban sometidas al obispo en su aspecto religioso, pero los bienes con que 

se fundaban no dependían de la autoridad eclesiástica sino de la civil, por lo que no 

estaban amortizados. Los bienes sobre los que estaba sustentada la fundación se segregan 

de la herencia del fundador y quedan vinculados a la capellanía. Si el capellán no era 



- 24 - 
 

presbítero, el tenedor debía encargar la celebración de las cargas a una persona apta, hasta 

que se ordenase “in sacrís”.  

Algunos fundadores erigieron capellanías con el ánimo de incrementar el número 

de clérigos en el pueblo y establecían que los nuevos capellanes, preferentemente de la 

familia, dispusieran de la capellanía como un medio para financiar sus estudios, 

obligándoles en un plazo determinado a ordenarse. Si transcurrido este tiempo no lo 

habían hecho la capellanía quedaría vacante. 

Las capellanías laicales eran conocidas también como mercenarias, cumplideras, 

merelegas y profanas. La denominación de mercenaria se debe a que el capellán recibía 

los honorarios o limosnas de las misas que celebraba además de la retribución acordada 

por llevar a cabo los cometidos impuestos por el fundador. Cumplideras eran cuando, el 

llamado a disfrutar de la capellanía no era un presbítero y no podía, por tanto, celebrar las 

misas encargadas y precisaba del quehacer de una tercera persona que sólo tenía derecho 

a percibir el estipendio o merced correspondiente. Las merelegas o laicales se 

denominaban así porque las poseían los legos de cualquier clase, con la sola obligación 

de mandar cumplir la carga eclesiástica y eran conocidas como profanas porque los 

bienes, en que estaban fundadas, continuaban considerándose como temporales. Entre 

estas últimas, existía la posibilidad de ser nombrado capellán un laico, e incluso niños y 

mujeres, aunque con la obligación de lo que se conocía como “levantar cargas” 

espirituales, es decir encargar y sufragar las misas impuestas por el fundador; el obispo 

debe tener conocimiento únicamente del cumplimiento de las misas, no así de sus bienes 

(Huidobro Moya, J. M., 2022).  

Ambos tipos de capellanías, colativas y laicas, podían ser de sangre, en las que se 

llama a ejercer el patronato activo o gozar del pasivo al pariente del fundador o a un 

individuo de una familia determinada (Duro Garrido, R., 2016); es decir que, sólo se 

adjudicaban a miembros de una misma familia o descendiente del fundador. Esto se daba, 

fundamentalmente, en el caso de las merelegas (Irigoyen López, A., 2014).   

Esta condición de libertad, la falta de un compromiso real y la posibilidad del 

disfrute de un placentero sustento era el motivo de que muchos miembros de familias 

nobles se adhirieran al estado eclesiástico como “capellanes de sangre”, viviendo desde 

la más temprana infancia de las rentas sin otra misión que decir las misas por el fundador 

y su familia, y que en muchas ocasiones se transformaban en cumplideras, lo que añadía 

la falta de necesidad de residencia en el lugar donde estaba establecida.  



- 25 - 
 

Las capellanías estaban diseñadas para ser perpetuas, en virtud de que la fundación 

no se agotaba con el primer capellán que la poseía, puesto que a su muerte o renuncia se 

traspasaba a otra persona y así sucesivamente. Desde el punto de vista económico también 

se producía, teóricamente, esa continuidad al financiarse con réditos y no con un capital.  

Sin embargo, la renta podía sufrir modificaciones por problemas de tipo coyuntural, 

como un incremento de la inflación, de manera que no alcanzaba a sufragar los fines que 

la originaron y la extinción de la capellanía se consumaba. Por el contrario, con los 

beneficios eclesiásticos, procedentes de los ingresos de diezmos, oblaciones y estipendios 

de misas, podían variar de un año a otro, pero nunca extinguirse (García Herreros, A., 

2001).  

En el País Vasco, existía un importante número de hidalgos a los que la erección 

de una capellanía ofrecía un sucedáneo aceptable del patronato. En las capellanías 

vascas, hasta la primera mitad del siglo XVII, los títulos de deuda resultaron muy 

beneficiosos, pero con posterioridad y de forma irremediable fueron devaluándose 

por las oscilaciones monetarias, la variación de los tipos de interés y la imposibilidad 

de la Corona por ejecutar los dividendos de los juros (Catalán Martínez, E., 1999).  

Mirando desde un punto de vista más benévolo, las capellanías comportan 

tareas livianas, limitadas a la celebración de un número exiguo de misas. Los gastos 

ocasionados también son escasos y generados por el pago de las misas delegadas, los gastos 

en iluminación, el aceite, y todo lo necesario para el culto. El sacristán también solía 

recibir una pequeña cantidad, en pago de sus servicios. En el caso de poseer 

propiedades inmobiliarias era preciso destinar algunos gastos a su mantenimiento 

y reparación. Por último, hay que añadir los gastos relacionados con la gestión de los 

productos financieros como censos y juros.  

En las fundaciones laicales era fundamental evitar la intromisión de las 

autoridades eclesiásticas en la presentación del capellán. 

 

6.3  Fundación de la capellanía 
 

La fundación de las capellanías, de cualquier tipo, se llevaba a cabo suscribiendo 

un contrato o acta de fundación que podía hacerse inter vivos o bien por disposición 



- 26 - 
 

testamentaria26. En el primer caso, el fundador firmaba el acta fundacional junto con el 

escribano y los testigos, en presencia de un juez eclesiástico, en la mayoría los casos, o 

civil. En el caso de tratarse de una disposición testamentaria el albacea representaba al 

fundador. La normativa que rigió cada capellanía fue precisamente su acta fundacional.  

En los contratos de fundación debía constar el patrono o titular de la capellanía y la 

línea sucesoria del cargo. El acta fundacional recogía también las obligaciones religiosas 

de los capellanes: número de misas, a qué devoción se dedicaban, si habían de ser rezadas 

o cantadas, iglesia, capilla y altar donde se debían celebrar y fechas concretas (Luque 

Alcaide E., 2022, p. 2).  

El patrono podía ser un laico de cualquier edad, estado y sexo, que adquiría la 

obligación de ordenar cumplir las cargas piadosas establecidas en la fundación; en este 

caso se consideraban profanas porque sus bienes eran temporales, no eclesiásticos 

(Levaggi, A., 1992, p. 26)27.  

El patrono, habitualmente de la familia misma, transfería la capellanía a un niño 

tonsurado sin ninguna o muy escasa formación. Muchas veces no sólo no era 

imprescindible, sino que, incluso se señalaba la negativa a cualquier intervención de la 

autoridad eclesiástica, en estas fundaciones. 

En la irrupción de las capellanías en las Indias se constata la suma de motivos 

religiosos y sociales, resultando difícil averiguar hasta qué punto predominan unos u 

otros. Hubo algunas familias que, junto con la creación de instituciones religiosas, 

forjaron fuertes lazos sociales que le permitieron posicionarse en lado más respetable y 

sobresaliente de su comunidad: “Con la posesión de la capilla de Nuestra Señora de 

Loreto, el apellido Guerrero quedaba perpetuado en la iglesia parroquial de Hellín y 

gracias al linaje de los Guerrero se celebraba el primer servicio religioso del día. Las 

campanas que sonaban justo al amanecer se encargaban de recordarlo” (Irigoyen López, 

A., 2014, p. 89). 

En Chile, Horvitz (2006, pp. 198-204), en su investigación de 483 capellanías, entre 

los siglos XVI y XX, establece que el 46 % de los casos fueron fundadas por mujeres, el 

10% era una fundación mixta, prevalentemente un matrimonio, y el 44 % fueron varones 

 
26 Era frecuente que las capellanías se fundaran en el lecho de muerte, cuando las personas, arrepentidas de 
sus pecados y ante el temor al infierno, trataban d garantizar su salvación. Le Goff, La bolsa y la vida…, p. 
111. Recogido en Von Wobeser, G. (1996, p.123). 
27 Una excelente perspectiva de las capellanías argentinas en Levaggi (1998, pp. 143-154). En Luque 
Alcaide, E. (2022). 
 



- 27 - 
 

los promotores. Comparando estos datos con los de México en el siglo XVIII, el 54% 

fueron varones y el 27,6% mujeres; mientras que, en el Perú en el siglo XVII, el 25% 

fueron fundadas por mujeres. En Manila, Mesquida encuentra, entre los fundadores de 

capellanías, un grupo, nada desdeñable, de viudas ricas, deseosas de rogar por el alma de 

sus maridos; resalta también la capellanía fundada por una indígena, Juana Guinto 

(Mesquida, 2010, p. 483). 

Desde su fundación, la capellanía disponía de unos bienes, desgajados de los del 

fundador, que formaban la dotación económica de la misma. Si se trataba de una 

capellanía colativa, estas propiedades quedaban, en ese mismo acto, vinculadas a la 

Iglesia.  

6.4 Criterios para distinguir las capellanías colativas de las laicales 
 

En ocasiones resulta difícil discernir entre los diferentes tipos de capellanías por lo 

que habrá que escudriñar las distintas pistas que aporta el contrato de fundación. De este 

modo, si se constata la existencia de erección con una colación canónica continua, de los 

distintos capellanes, nos conduce a deducir su carácter de capellanía colativa.  En el caso 

contrario, se trata, más bien, de tipo laical. Esta tarea se complica si no existe decreto de 

erección o no consta de forma explícita el carácter de colativa. En este caso, es útil reparar 

en la presencia en el documento de algunas cláusulas tales como “para que en ella se sirva 

a Dios”, que conduce a su clasificación como colativa; del mismo modo, si consta el deseo 

del fundador de la perpetuidad de las misas, así como la obligación de inscribirla en los 

libros y tablas de la Iglesia, poniendo los bienes dotales bajo su control, también podemos 

deducir su carácter de colativa. Por el contrario, podemos considerar laical aquella 

capellanía en cuya fundación se prohíbe a la autoridad eclesiástica entrometerse en el 

nombramiento del capellán (González Ruiz, M., 1950). Igualmente, si se concede al 

patrono el derecho de cambiar al capellán a su placer y sin intervención del ordinario. 

Este tipo de cláusulas nos señalan el propósito último del fundador en cuanto al tipo de 

fundación que desea. 

Se da el caso de clérigos que sirven en una iglesia propia que s ó l o  recibían 

una renta fija, en dinero, determinada por el patrón, por lo que su potencial 

económico quedaba seriamente mermado al depender casi en exclusividad de las 

rentas generadas por el ejercicio de sus funciones pastorales. 

 



- 28 - 
 

6.5 Apogeo y decadencia 
 

Desde un punto de vista cuantitativo, se produjo un apogeo de las capellanías. Sin 

embargo, ese apogeo era fruto de prácticas abusivas que dieron lugar a la intervención de 

los reyes y legisladores, empeñados en corregir los abusos introducidos e intentaban sacar 

el mayor rédito económico posible para su propio tesoro, perjudicando los altos fines de 

aquellas fundaciones y por extensión a la Iglesia.  

En el período que abarca desde el siglo XVI hasta el comienzo de unas leyes 

abiertamente desamortizadoras, o sea, hasta fines del siglo XVIII, se promulgaron 

diversas disposiciones de la autoridad civil para poner fin a tales abusos. En este sentido, 

se aprobó la reducción del número de capellanías y los impuestos o tributos sobre sus 

bienes, la limitación del derecho de fundar otras nuevas y, finalmente, la supresión de los 

vínculos y mayorazgos, incluyendo en ellas a las capellanías merelegas. 

La obsesión de fundar capellanías llegó a tal punto que, las Cortes de Madrid de 

1593 se quejaron a Felipe II de que algunos obispos obligaban a los ordenandos a que 

convirtieran su patrimonio en capellanías eclesiásticas con la consecuencia resultante de 

privación de aquellos bienes a su familia (González Ruiz, M., 1950).  

Por lo que respecta a las capellanías laicales, fundadas a manera de mayorazgos, 

también había aumentado, desproporcionadamente, su número, en este tiempo, 

principalmente en los siglos XVII y XVIII. Por causas no muy edificantes, se fundaban 

capellanías familiares, con el objetivo de que los hijos no tuvieran que estudiar ni trabajar. 

Tantas capellanías, con el único objetivo de asegurar el patrimonio de jóvenes de familias 

acomodadas, dieron como resultado un gran aumento en el número de clérigos (Morgado 

García, A., 2010).  

No obstante, este alto número de clérigos no aseguraba que estuviesen bien 

atendidas todas las fundaciones pues muchos de estos clérigos descuidaban el 

cumplimiento de las cargas, atentos sólo a percibir la renta del beneficio, originando la 

queja del Concilio provincial de Valencia de 1565, que mandó, con severidad, que las 

misas de las fundaciones y las últimas voluntades se cumpliesen, a más tardar, dentro del 

año para el que estaban designadas. Sucedía, además, que muchos clérigos despreciaban 

ascender al presbiterado, pues les bastaba ser simples tonsurados para obtener las 

capellanías y sus beneficios anejos, por lo que, difícilmente se encontraban sacerdotes 

que pudiesen celebrar las misas fundadas. 



- 29 - 
 

En España, en el siglo XIV, aparece en Castilla la primera referencia legislativa 

mencionando expresamente las capellanías; en el XV, su elevado número provocó las 

quejas repetidas de las Cortes por su efecto sobre la amortización de propiedades. En los 

siglos XVI, XVII persiste su aumento, de forma que, a mediados del XVIII, sólo en nueve 

diócesis de Castilla las capellanías contabilizan más de veinte mil (Soria Mesa, E., 2002).  

Las capellanías aumentaron de número con el paso de los siglos28; llegó hasta tal 

punto que se ha calculado que, hacia el siglo XVII, había en nuestras iglesias la 

desorbitada cifra de más de 200.000, llegando a 722.794 en 1768, según el Censo de 

Aranda. En no pocos casos, las capellanías merelegas terminaron convirtiéndose en 

eclesiásticas y revirtieron los bienes a la Iglesia. Incluso se extendieron por América, no 

tanto en Filipinas, constituyendo una fuente de crédito como, por ejemplo, en la Nueva 

España, donde la institución de capellanías era un rasgo propio de la nobleza colonial, 

contabilizándose, en el siglo XVIII, 1.785 capellanías (Huidobro Moya, J. M., 2022, p.13) 

En 1677, Carlos II promovió la unión de beneficios incongruos hasta que 

quedaran con la suficiente congrua, alegando que “la mayor causa de la relajación del 

estado eclesiástico secular y crecido número de eclesiásticos nace de la multitud de 

capellanías que hay en estos reinos. Posteriormente, Carlos III, de forma categórica, 

prohibió a la Iglesia la adquisición de bienes raíces a la Iglesia que, a la postre, impedía 

fundar capellanías colativas ni otros beneficios eclesiásticos, sin la autorización especial 

del rey (Stringini, N., 2011, p. 118).  

Los gobiernos ilustrados eran conscientes de las negativas repercusiones que tenía, 

sobre las arcas del reino, la vinculación, que acarreaba la amortización de bienes raíces 

en manos de la Iglesia.  

Las disposiciones anteriores serían confirmadas por Carlos IV, quien estableció ya 

la ley definitiva y sin excepciones de que la Iglesia no podría adquirir bienes raíces o 

inmuebles. En 1795 se impuso una exacción del 15 por 100 sobre todos los bienes con 

que se dotasen y en 1796 se aprobó la prohibición de erigir, sin licencia real, fundaciones 

pías perpetuas y capellanías. Dos años más tarde, invitó a los obispos a enajenar las 

colativas y otras fundaciones eclesiásticas y poner su producto en la Caja de la 

Amortización. Se produjo la desaparición definitiva de las capellanías merelegas al 

suprimirse en España las vinculaciones perpetuas o mayorazgos. 

 
28 Una descripción de la evolución del número de fundaciones de capellanías y otras obras pías viene de 
forma extensa en el trabajo de 2010 de Maximiliano Barrio Gozalo, El Sistema beneficial de la Iglesia 
española en el Antiguo Régimen.  



- 30 - 
 

 

7 CONCLUSIONES 
 

La Iglesia, heredera de Jesucristo, ha ido consolidando su poder terrenal a lo largo 

del tiempo. Sus seguidores han ido estructurando su configuración de forma jerárquica al 

modo de cualquier institución mundana. Su poder no sólo alcanza a la disponibilidad de 

las llaves de la gloria, atando y desatando, sino que también allana las asperezas 

mundanas a sus más allegados. Sus observaciones y su intercesión son una ayuda 

inestimable para evitar los sufrimientos en el camino al más allá y su valor no tiene precio 

para lo que han diseñado distintas estrategias que alivien el espíritu y la fatiga de la espera 

terrenal.  

El estudio de las capellanías es una tarea compleja que obliga a un enfoque desde 

los numerosos ángulos que presenta. En su abordaje, es imprescindible tener en cuenta 

los aspectos culturales y psicológicos de una época moderna con una atmósfera invadida 

de un sentimiento religioso y del empeño de promoción social.  

Una religiosidad presidida por la angustia, heredera de las tesis medievales que 

incluyen la existencia del purgatorio y obligan a la búsqueda de una buena muerte, y el 

uso de estrategias que favorezcan una pronta llegada a la gloria celestial.  

La caridad con el necesitado, mediante la donación de limosnas a los pobres tienen 

como finalidad ayudar al alma del donante 

 Pero nada más eficaz, para conseguir esos fines, que la realización de sufragios, 

sobre todo la celebración de misas, como así recomienda la Iglesia en un mensaje 

reforzado por el concilio de Trento.  

Las capellanías fueron instituidas como fundaciones con un horizonte de 

perpetuidad que proporcionaran esas misas necesarias para la salvación del alma. Su 

fundación requería toda una estructura que abarcaba desde su fundador, que dejaba su 

impronta en la carta de fundación, tanto desde un aspecto espiritual como material, la 

presencia de un patrón y toda una serie de rentas que asegurara el mantenimiento del 

encargado de llevar a cabo sus propósitos.  

No siempre iban plasmados, en exclusividad, elementos religiosos, sino que, 

también incluía todos aquellos relacionados con la solidaridad familiar, una solidaridad 

bidireccional, que satisficiera los intereses de ambas partes.  La mayor solidaridad de los 

familiares con sus difuntos se manifestaba mediante los rezos. Es interesante comprobar 



- 31 - 
 

cómo están imbricados los motivos religiosos y los personales y económicos.  

El difunto ya había contemplado previamente los beneficios que obtendría su familia 

mediante las rentas anejas a su fundación, favoreciendo la integración de algún miembro 

en la estructura eclesiástica, así como la disposición de unas rentas que les permitieran 

vivir sin tener que dedicarse a otras ocupaciones menos atractivas. 

No es menos trascendente el aspecto relacionado con la exaltación del prestigio 

social que llevaba implícita la fundación de instituciones eclesiástica que permitieran la 

exposición permanente del linaje.  

Sin embargo, la Iglesia, en su vocación de universal, se había olvidado de los 

pobres, a los que resultaba inaccesible la creación individual de estas instituciones, 

teniendo que acudir a las creaciones colectivas mediante las municipalidades o las 

cofradías para que suplieran su falta de recursos. Otras posibilidades, para los menos 

adinerados, eran las memorias de misas o simples novenas y aniversarios. 

Las estrategias profanas de los fundadores provocaban que muchos patrimonios 

cayeran en manos muertas, lejos de los intereses económicos de las sucesivas monarquías 

que irían acotando y dificultando la formación de beneficios eclesiásticos, hasta su 

completa desaparición, al amparo de las distintas desamortizaciones. 

En resumidas cuentas, como señala María del Mar Felices de la Fuente (2022), Las 

capellanías aportaron numerosos beneficios a las familias que las fundaron, pues 

permitieron vincular patrimonio para los hijos segundones, sirvió de resorte para el 

mantenimiento de las relaciones clientelares con otras ramas colaterales del linaje y 

permitió a su vez colmar las aspiraciones espirituales y el ansia de memoria de quienes 

las crearon. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 32 - 
 

8 BIBLIOGRAFÍA Y WEBGRAFÍA 
 
 

1. Bajén Español, Melchor, “Beneficios y capellanías: manifestación de la devoción 
y la fe popular”, en Memoria Ecclesiae, 21, 2002, pp. 455-471. 

 

2. Barrio Gozalo, M. (2001). El sistema beneficial en la España del siglo XVIII: 
Pervivencias y cambios. Cuadernos dieciochistas: (2), pp. 73-107. 

 

3. Barrio Gozalo, M. (2010). El sistema beneficial de la Iglesia española en el 
Antiguo Régimen (1475-1834). Universidad de Alicante. 

 

4. Candau Chacón, M. L. (1994). El clero rural de Sevilla en el siglo XVIII, Caja 
Rural de Sevilla 

 

5. Candau Chacón, M. L., (1993). La preparación pastoral del clero rural sevillano 
en el siglo XVIII: la utopía de los seminarios tridentinos. Isidorianum, 2 (4), pp. 
175-197. 

 

6. Cerdà Subirachs, J. (2000). Hagiografia catalana medieva: la llegenda de sant 
amador i la difusió del purgatori (Doctoral dissertation, Universitat de Barcelona). 

 

7. Cárcel, R. G. (1984). La muerte en la Barcelona del Antiguo Régimen 
(Aproximación metodológica). En La documentación notarial y la historia Actas 
del II Coloquio de metodología histórica aplicada: [celebrado en la Universidad 
de Santiago de Compostela del 27 de septiembre al 1 de octubre de 1982], pp. 
115-124. 

 

8. Caro Baroja, J. (1978). Los judíos en la España moderna y contemporánea (60-
62). Ediciones Istmo. 

 

9. Castro Pérez, C., Calvo Cruz, M. y Granado Suárez, S., (2007). Las capellanías 
en los siglos XVII-XVIII a través del estudio de su escritura de 
fundación. Anuario de Historia de la Iglesia, (16), pp. 335-348.  

 



- 33 - 
 

10. Catalán Martínez, E. C. (1999). El precio del purgatorio. Ohm: Obradoiro de 
historia moderna, (8), pp. 31-63. 

 

11. Delumeau, J. (2019). El miedo en Occidente. Taurus. 
 

12. del Valle Pavón, G. (2020). Estrategias de inversión de los mercaderes de México: 

la fundación de capellanías a fines del siglo XVIII. Investigaciones de Historia 

Económica, 30-43. 

 

13. Díaz-Moreno, J. M. (1993). Iglesia particular y vida consagrada. Revista Catalana 
de Teología, pp. 247-260. 

 

14. Duro Garrido, R. (2016). Las capellanías de las parroquias de Sevilla (1600-
1650). En M. García Fernández (coord.). Familia, cultura material y formas de 
poder en la España Moderna. III Encuentro de jóvenes investigadores en Historia 
Moderna. Valladolid 2 y 3 de julio de 2015, pp. 461-470. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6187167 

 
15. Felices de la Fuente, M. M., (2022). Capellanías. Encrucijada de mundos. 

https://www.google.es/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https:/
/grupo.us.es/encrucijada/capellanias/&ved=2ahUKEwizqr61q8qMAxXqR6QEH
blqCxoQFnoECBIQAQ&usg=AOvVaw0-P3aXV1TWrYLx5IrUj6X8. 

 

16. García Herreros, A. (2001). Órdenes y beneficios en Palencia. Espacio Tiempo y 
Forma. Serie V, Historia Contemporánea, (14), pp. 127-144. 

 

17. González Ruiz, M. (1950).  Las capellanías españolas en su perspectiva histórica). 
Revista Española de Derecho Canónico, volumen 5, (14), pp. 475-501. 

 

18. González Torrico, A. J. (2020). El mundo funerario en la Catedral de Córdoba 
(siglos XIII-XVI). Revista electrónica de Historia Moderna, 10 (40), pp.1-24. 

 

19. Hermann, C. (1988). L'Eglise d'Espagne sous le patronage royal, 1476-1834: essai 
d'ecclésiologie politique (Vol. 3). Casa de Velázquez. 

 
20. Herreros Moya, Gonzalo J., “Así en la tierra como en el cielo. Aproximación al 

estudio de las capellanías en la Edad Moderna: entre la trascendencia y la política 
familiar. El caso de Córdoba”, en Historia y Genealogía, 2, 2012, pp. 111-144. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6187167


- 34 - 
 

21. Huidobro Moya, J. M. (2022). Capellanías como medio de promoción social: 
relación con la nobleza y los mayorazgos. Hidalgos: la revista de la Real 
Asociación de Hidalgos de España, (571), pp. 10-15. 

 

22. Irigoyen López A. (2014).  Del campo a la ciudad los racioneros Guerrero y la 
promoción social de su familia, Revista:  Historia y Genealogía (4). pp. 75-90.  

 

23. Irigoyen López A. (2016). Carrera eclesiástica, servicio doméstico y curso de vida 
(Murcia, Siglo XVIII): Revista de Historia Moderna. Anales de la Universidad de 
Alicante (34). pp. 279-295. 

 

24. Latorre Ciria, J. M. (2015). Las obras pías como camino de salvación: el obispado 
de Albarracín (siglo XVII). Studia historica: historia moderna: (37), pp.183-210. 

 

25. Luque Alcaide, E. (2022). Capellanías/Chaplaincies (DCH). Max Planck Institute 
for Legal History and Legal Theory Research Paper Series, (2022-18), pp. 1-25. 

 

26. Martínez Gil, F.  (2000). Muerte y sociedad en la España de los Austrias (Vol. 
30). Univ. de Castilla La Mancha. 

 

27. Mesquida Oliver, Juan (2010), La población de Manila y las capellanías de misas 
de los españoles: Libro de registros, 1642-1672, Revista de Indias, Vol. 70, (249), 
pp. 469-500. 

 

28. Morgado García, A. (2000). Ser clérigo en la España del Antiguo Régimen. 
Servicio de Publicaciones, Universidad de Cádiz, pp. 67-91. 

 

29. Morgado García, A. (2010). Iglesia y familia en la España Moderna. Revista 
electrónica de Historia Moderna, 7(20), pp. 1-22. 

 

30. Morgado García, A. (2021). Las carreras eclesiásticas en la España moderna: 
¿vocación o modo de vida? Cuadernos de Historia Moderna, 46 (2), pp. 419‑440. 

 



- 35 - 
 

31. Morgado García, A. (2022). Solicitudes de fundación de oratorios en la diócesis 
de Cádiz (1650-1814). Revista del Departamento de Historia Moderna, 
Contemporánea, de América y del Arte, 1(1), pp. 67-91. 

 

32. Ovalle Pastén, D.  (2018). Muerte y larga duración histórica: Hacia el sentido de 
la muerte en el siglo XXI. Una propuesta desde la teoría de la historia. Revista de 
Historia y Geografía, (38), pp. 213-228. 

 
33. Pro Ruiz, Serafín, “Las capellanías: familia, Iglesia y propiedad en el Antiguo 

Régimen”, en Hispania Sacra, XLI, 1989, pp. 585-602. 
 

34. Pueyo Colomina, P. (1986). Noticia sobre uno de los libros de la visita pastoral 
hecha al arzobispado zaragozano los años 1731 a 1734. Anales de la Universidad 
de Alicante. Historia Medieval, (4-5), pp. 323-336. 

 

35. Quevedo Sánchez, F. I. (2012). La limpieza de sangre como conflicto en la España 
moderna. Los Recio Aragonés de Lucena (Córdoba), de judíos a marqueses. En 
Antonio Jiménez Estrella y Julián J. Lozano Navarro (eds.), Actas de la XI 
Reunión Científica de la Fundación Española de Historia Moderna. pp. 557-569. 
Universidad de Granada 1982. 

 

36. Soria Mesa, E. (2002). Las capellanías en la Castilla moderna: familia y ascenso 
social. In Familia, transmisión, y perpetuación:(siglos XVI-XIX) (pp. 135-148). 
Servicio de Publicaciones de la Universidad de Murcia. 

 

37. Stringini, N. (2011). Ideología del proceso de desamortización eclesiástica. El 
caso de las capellanías. Iushistoria investigaciones, (4), pp.115-142. 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 36 - 
 

9 ANEXOS 
 

 

 

Documento 1 

 

1819, febrero, 22, La Pobla de Segur 

Joseph Isanta y Servós, patrono de una capellanía presenta para suceder al anterior 

capella, su tío, a su hermanastro Joaquim Tremosa Servós que está próximo a la 

primera tonsura.  

Archivo Comarcal Pallars Jussa. Protocolos notariales  

(ACPJ350-15-T1-313, fol 160). 

 

Sea manifiesto como yo Joseph Isanta y Servós, Labrador de la Villa de la Pobleta de 

Bellvehí, Abadiado de Gerri y Corregimiento de Talarn, Patrono cierto e indubitado de 

la Capellanía perpetua bajo invocación de San Lorenzo Mártir en el altar mayor de la 

Parroquial Iglesia del lugar de Senterada de dichos Obispado y Corregimiento instituida 

y fundada: Por cuanto se encuentra vacante la expresada Capellanía, por muerte del 

Reverendo Joan Servós y Vidal, Presbítero de la expresada Villa de la Pobleta de Bellvehí, 

su último obtentor. Por eso, queriendo usar el derecho que me pertenece, de mi 

espontánea voluntad, presento al Ilustrísimo Señor Obispo de Urgell o sea su Ilustre y 

Reverendo Señor Vicario General y Oficial o a quien pertenezca, la Persona de Joaquim 

Tremosa y Servós, estudiante de la misma Villa de la Pobleta de Bellvehí, mi hermanastro, 

como de género y parentela del fundador, próximo a tonsurarse y, obtenida la tonsura, 

hábil e idóneo para obtener la mencionada Capellanía, suplican a la Ilustrísima o a quien 

convenga, se dignen admitir esta presentación y conferir al sobredicho Joaquim Tremosa 

y Servós la expresada Capellanía con todos sus derechos y pertenecías pidiendo se le 

entregue posesión corporal o cuasi de aquella. Prometiendo y Jurando a Nuestro Señor 

Dios y a los cuatro Evangelios en mano y poder del Notario abajo escrito que en estas 

cosas no interviene ni intervendrá duelo, fraude, simonía ni otro pacto ilícito. Y promete 

esta presentación tener por agradable y no revocarla por motivo alguno. En testimonio 

del que firma esta Escritura en dicha Villa de la Pobla de Segur día mes y año 

sobrenotados. Siendo pacientes por testigos Antón Castellá, Sastre y Negociante y Antón 

Bros, Mauricio y Puig Escribano, los dos de la presente villa. Y dicho otorgante, al cual 



- 37 - 
 

yo el Notario abajo escrito doy fe conocer, lo firma de su propia mano = Joseph Isanta y 

Cervos 

 

En poder de mí  

Martí Comajuncosa Notario Público en la Pobla de Segur residente 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 38 - 
 

Documento 2 

 

1758, marzo, 31, Sort  

Francisco Cotonat de Pujalt (Lleida) instituye y funda en la Iglesia Parroquial de 

San Pedro del dicho pueblo de Pujalt una misa cantada cada año el día de San 

Francisco y para ello dona, asigna y consigna todo aquel censal muerto ya creado de 

pensión anual diez sueldos…  

Archivo Comarcal Pallars Sobirá. Protocolos Notariales.  

ACPS210-93-T1-358 

 

Sea a todos notorio como yo Francisco Cotonat soltero Pagés del Pueblo de Pujalt 

Obispado de Urgell por la fervientísima devoción aporto al Glorioso San Francisco mi 

patrón y a honra y gloria de mi Dios omnipotente y en remisión de mis culpas, pecados, 

por salud y reposo de mi alma y de las que tenga obligación rogar instituyo y fundo en la 

Iglesia Parroquial de San Pedro del dicho pueblo de Pujalt una misa cantada de 

aniversario cantada conforme se cantan las demás en dicha Iglesia, celebrada cada año 

el día de San Francisco mi patrón que es a tres del mes de Marzo por el Reverendo Rector 

que hoy es y por tiempo será de dicho Pueblo. Y porque cualquier pía Institución merece 

ser dotada de su competente dote, por eso insoluto dono, asigno y consigno a Dios 

nuestro Señor y a la pía institución y al Reverendo Rector que hoy es y por tiempo será 

de dicho Pueblo perpetuamente todo aquel censal muerto ya creado de precio y propiedad 

trece libras, trece sueldos y cuatro dineros y pensión anual diez sueldos que todos años 

en semejante día de San Francisco me hacen y prestan Joseph Cotonat y María Cotonat 

y Civis conjugues del Pueblo de Montardit, según consta del acto de su creación en poder 

del Notario infrascrito el día doce de abril del año próximo pasado de mil setecientos 

cincuenta y siete, eso es las pensiones y prorrata en eso cedederas y el precio en caso de 

quitación y demás accesorios de aquel. Cediendo por eso todos sus derechos en virtud de 

los cuales pida, exija y cobre el dicho censal y del recibo firme albarán y otras legítimas 

cautelas expuesto a clamos y reclamos e inste cualquier ejecución; Y en caso de quitación 

defina y remeta el dicho censal, cancele el acto de creación y haga lo que más convenga 

con cláusula de constitución de Procurador y de íntima. Y promete las presentes 

institución y dotación haber siempre por rectas y válidas. En cuyo testimonio otorga la 

presente en la Villa de Sort, Obispado de Urgell, día treinta y uno del mes de marzo año 

de la Natividad del Señor de mil setecientos cincuenta y ocho. Y por el otorgante, el cual 



- 39 - 
 

doy fe conocer, firma otro de los testigos que estuvieron presentes, el Reverendo Domingo 

Ciutat presbítero y vicario de Vilamur y Joseph Angelina trabajador de dicha villa de 

Sort. 

Por el dicho fundador firmo yo Domingo Ciutat Presbítero y vicario de Vilamur. 

 
En poder de mí Augusto Ciutat y Benavent Notario 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
Imagen 1. Iglesia de San Pedro de Pujalt (Lleida). Imagen del autor   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



- 40 - 
 

Documento 3 

 

1753, agosto, 20, Guisona. 

El Obispo de Urgel, Don Francisco Sebastián de Vitoria, instruye la forma en que 

deben de transmitirse las enseñanzas de la Santa Madre Iglesia, para que la palabra 

de Dios llegue a todos los feligreses, sobre todo a los menos instruidos. 

Libros Sacramentales de Sarroca de Bellera. Archivo Diocesano de Urgell. 

 

 

 
 

Nos D Fr. Sebastián de Victoria y de Emparán, de la orden de San Gerónimo, por la 

Gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica Obispo de Urgel Príncipe soberano de los 

Valles de Andorra, del Consejo de Su Majestad. 

 

  Tenemos oído, con no pequeño dolor, que algunos curados de nuestro Obispado 

son omisos en explicar a sus feligreses la doctrina, contentándose en leérsela como está 



- 41 - 
 

estampada en el Ritual. Fallan, sin duda, estos Párrocos desidiosos, a una de las 

Principales obligaciones de su oficio, que es instruir a sus feligreses en lo que deben 

creer, y enseñarles lo que han de obrar para su salvación, los misterios 1753. El Obispo 

de Urgel, Don Francisco Sebastián de Vitoria, instruye la forma en que deben de 

transmitirse las enseñanzas de la Santa Madre Iglesia, para que la palabra de Dios llegue 

a todos los feligreses, sobre todo a los menos instruidos de nuestra Santa Fe y los 

preceptos y reglas de la Cristiana vida. Si bien se hallan en el Ritual con claridad que 

corresponde a su idea, mas no plenamente adecuadas al capto de los ignorantes y rudos 

a quienes son tan deudores los Párrocos como a los sabios. Está allí este celestial Pan 

dividido para sí explicarlo en bocados desproporcionados, por grandes, para digerirse 

por el débil calor mental de las personas; se ofrecen, digo, en Palabras, por sucintas no 

ajustadas a la rudeza y corta capacidad de los tales. Es necesario pues dividirla en más 

menudos trozos, esto es, explicarlos con multiplicadas voces claras y ajustadas a su 

comprensión. De no practicarlo así los curados, procede que los más de sus feligreses, 

faltos de estas Sagradas noticias, por no proporcionarse, digo, a su capacidad este 

místico pan, viven, o ayunos o mal alimentados para la vida espiritual de que es 

consecuencia que ni conocen a Dios ni temen su justicia ni aman su bondad. Pide en los 

Párvulos con caladas voces la necesidad que sus Padres y pastores les administren este 

divino alimento partido y apto para su digestión; pero desentendidos algunos Párrocos 

a los clamores de esta indigencia y olvidados de su obligación no lo quieren hacer, que 

es una detestable impiedad que lamenta a sus trenos Jeremías: Parvuli petierunt panem, 

et non erat qui frangeret eis. Qué responderán pues estos Párrocos descuidados al 

Supremo Juez en su tribunal tremendo y qué cuenta darán al Sumo Pastor de las ovejas 

que les ha encomendado y no es obligación de los Pastores el apacentar las ovejas y 

pregunta Dios por Ezequiel a los Sacerdotes de Israel non greges a pastoribus pascuntur, 

no habla el Profeta del pasto material de los cuerpos sino del espiritual de las almas. 

Pregunto pues, también yo, a los Sacerdotes Pastores de los rebaños de Dios: no es de su 

Cargo, de su estrecha obligación, el apacentar sus ovejas con la luz de la Divina fe y el 

instruir a sus feligreses con la evangélica Santa Doctrina y pues, como sin temor de Dios, 

sin atención a su mandato, dejan de administrarles o les administran mal este soberano 

pasto y como no consideran el gravísimo daño que, de su torpe omisión, se les sigue, 

pues, faltos de las sobrenaturales luces de la fe e ignorantes de los preceptos de la Divina 

ley, como en tenebrosa noche andan errantes, sin acertar a dar paso hacia el cielo, antes 

dado de ojos en mil escollos tropezando y entrándose en vicios y pecados se precipitan 



- 42 - 
 

al abismo. Bien solícitos son los tales curados a costa de sus ovejas, esto es con los 

derechos que exigen de sus feligreses, pues como en justa correspondencia no los 

administran los salutíferos alimentos espirituales a infelices (*) ve pastoribus Israel qui 

pacebant semetipsos, y más adelante: neque enim quaesierunt Pastores mei gregen 

meum, sed pascebant Pastores semetipsos, et greges meos non pascebant. Sepan pues que 

con su pecado entiendan que con este desorden se hacen reos de la perdición de las Almas 

de sus súbditos (*) Propterea pastores audite verbum Domini: hec dicit Dominus Deus: 

hec Ecce ego ipse super pastores requiram gregem meum de manu eorum. Por las 

entrañas de Dios pues y como mayor encarecimiento que puedo ruego a los curdos de mi 

obispado a quienes me ha concedido la divina piedad por coadjutores y estrechamente 

les mando que atentos a tan grave obligación expliquen todos los días festivos la doctrina 

a sus feligreses con palabras honestas y claras acomodadas a la rudeza de los más 

ignorantes valiéndose para esto de alguno de varios libros que muchos autores píos y 

doctos han escrito a este asunto y les prevengo que al que entendió y se continua es esta 

perniciosa falta castigaré severamente. Dado en nuestro Palacio Episcopal de la nuestra 

villa de Guisona a los 20 de Agosto 1753.Fr.  Sebastián Obispo de Urgel  

  Con licencia 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 43 - 
 

Documento 4 

 

1777, febrero, 19, La Pobleta de Bellveí 

Testamento del clérigo Joan Cervós y Pujol en el que lega a su sobrino Joan Cervós 

y Vidal todos sus libros, bien entendido que prosiga la carrera de los Estudios y tire 

por la Iglesia.” 

Archivo Comarcal Pallars Jussa. Protocolos Notariales del Distrito Notarial de 

Sarroca de Bellera. Notario Bonaventura Martí i Doria  

(ACPJ350-15-T1-852), fol. 23 

 

 

En nombre de Dios nuestro Señor y de la Gloriosa y humilde Virgen María, Madre 

suya y Señora nuestra sea siempre amen. Yo, Joan Cervós y Pujol, Presbítero y 

Beneficiado de la Villa de la Pobleta de Bellvehí, Abadiado de Gerri, hijo legítimo y 

natural de Joseph Cervós y Soldevila, Labrador que fue de dicha Villa y de Josepha 

Cervós y Pujol, cónyuges difuntos, estando en la cama detenido de enfermedad corporal 

de la cual temo morir, si bien con mi entendimiento, sana memoria y claro hablar, 

queriendo disponer de mis bienes hago el presente mí testamento y última voluntad mía, 

en y con el cual elijo en Albaceas y del presente testamento ejecutores al Rector Víctor 

Bosor, Presbítero, en el lugar de Senderada residente, a Francisco Cervós y Pujol, mi 

Hermano y a Francisco Cervós y Vidal mi sobrino, a los cuales, y a la mayor parte de 

aquel, dono pleno poder y facultad de cumplir esta mía testamentaria disposición que 

por mí, abajo encontrarán dispuesto y ordenado. 

Primeramente, quiero que todas mis deudas, que el día de mi óbito dejaré y las injurias 

a restitución de las cuales esté obligado sean satisfechas de mis bienes, según que de 

aquellos legítimamente aparecerá la verdad del hecho atendida y considerada. Elijo la 

sepultura a mi cadáver hecha en la Capilla del Arcángel San Miguel de la Parroquial 

Iglesia de la presente Villa de la Pobleta, pero si fuese el caso que, por razón de 

soterrarme en dicha Capilla, el Sr Abad de Gerri pretendiese hacer pagar algún interés, 

en este caso quiero sea mi cuerpo soterrado en el fosar o cementerio de la presente Villa 

y en el sepulcro de mis padres el cual junto con las demás exequias del entierro, honras, 

novena y fin de año quiero me sea hecha con la asistencia de veinticinco Capellanes, 

dándoles la caridad de tres pesetas en plata y refección corporal, y estos tengan la 

obligación de celebrar dos misas rezadas y un nocturno de difuntos. Ítem, quiero y mando 



- 44 - 
 

que todo seguido de mi óbito y lo más presto que sea posible para salud y reposo de mi 

alma, Padres y demás de mi obligación se hagan decir y celebrar por mi heredero abajo 

escrito, cien misas rezadas, de caridad cuatro sueldos y seis dineros por cada una, con 

la obligación que, al final de cada una misa, hayan de hacer unos responsos, rezados los 

que pueda y tenga libertad decir mi heredero de hacer decir y celebrar por los Sacerdotes 

o por los religiosos de los conventos que a él mejor le parecerá por una vez tan solamente. 

Item, quiero sea pagada de mis bienes a mi Prelado por derecho de superioridad el 

derecho del morabetí por una vez tan solamente. Item, dejo y lego a Francisca Cervós y 

Vidal, sobrina mía por los buenos servicios que de ella tengo recibidos y en especial en 

esta enfermedad, cuatro servilletas, una toalla de las que tengo al Baúl y un Baúl de los 

dos que tengo en la Villa de Calaf, de los cuales pueda listar lo que a ella mejor le 

parezca; con lo bien entendido que, en caso de casarse dicha Francisca, mi sobrina y 

ésta muere sin sucesión, en tal caso todo lo sobre, por mí donado, vuelva a mi heredero 

abajo escrito. Item, dejo y lego a Alemanda Cervós y Vidal, mi sobrina por el particular 

amor, le aporto cuatro servilletas y una toalla, y en caso de casarse y morir ésta sin 

sucesión quiero torne a mi heredero abajo escrito. Item, dejo y lego a Joan Cervós y 

Vidal mi sobrino todos los libros que yo tengo, bien entendido que prosiga la carrera de 

los Estudios y tire por la Iglesia; dejando a la disposición de mi heredero abajo escrito 

donárselos, así como los haya de menester y, de otra manera, no tirando dicha carrera 

quiero sean de dicho mi heredero abajo escrito. Y, así mismo, es mi voluntad que la ropa 

de mi porte o de vestir quede, a la disposición de dicho mi heredero abajo escrito de 

darle, al referido Joan mi sobrino, aquella que, a dicho mi heredero o heredera, mejor 

le parezca. Item, dejo y lego a Francisco Cervós y Pujol y Francisco Cervós y Vidal, 

Hermano y Sobrino respectivos míos por iguales partes y porciones toda la renta o 

pensión que el día de mi óbito me estarán debiendo, a excepción de la renta de Calaf, 

para que de ellas puedan hacer a sus libres voluntades. Todos los otros, empero, bienes 

míos, muebles e inmuebles, habidos y por haber, cumplido todo lo, sobre por mí, 

dispuesto, nombres, voces, derechos, fuerzas y acciones mías Universales, a donde se 

quiera que sean y a mí me pertenecen y pertenecer puedan, ahora y en el futuro, en 

cualquier parte del mundo, y por cualesquiera nombres, derechos, títulos, causas y 

razones, dejo y otorgo y mi heredera Universal hago e instituyo a María Cervós y Vidal, 

Viuda, mi Cuñada a todas sus libres voluntades y en defecto de ésta a María Isanta y 

Cervós mi sobrina y a sus herederos y sucesores, a todas sus libres voluntades. 

Revocando, cesando y anulando con el presente cualquier otros Testamentos, Codicilos 



- 45 - 
 

y otras especies de últimas voluntades por mí, hasta el día presente, hechos y hechas, 

aunque en aquellos y aquellas haya cualquier palabra derogatoria y otras de las cuales 

con el presente no haya de hacer expresa mención; queriendo que el presente testamento 

a todos los otros prevalezca. 

Y esta es mi última y definitiva voluntad, la cual quiero que valga para testamento, 

codicilo o para aquella otra especie de última voluntad que mejor en derecho valer 

pueda; de la cual, mi óbito seguido y no antes, quiero sean hechas tantas copias como 

demandadas serán por los que pretenderán tener interés. 

Hecho y firmado fue el presente mi testamento, última y definitiva voluntad mía 

en un cuarto de la Casa, de mi propia habitación o de mis Padres, situada dentro de la 

presente Villa de la Pobleta, hoy que contamos a los diecinueve días del mes de Febrero, 

año del Nacimiento del Señor de mil setecientos setenta y siete, señal de mi dicho testador 

que el presente mi testamento alabo, apruebo, ratifico y firmo; Testigos llamados y, por 

boca propia de dicho testador, rogados a la firma del presente mi testamento son 

Francisco Pallás del lugar de Castellás y Francisco Palacín del lugar de Castanesa reino 

de Aragón, los dos labradores; de que yo el Notario infrascrito doy fe como de conocer 

a dicho testador el cual firma aquí de su propia = T y renta o pensiones que el día de mi 

óbito se me estarán debiendo en Calaf = También = Item aprobado Notario infrascrito 

mano propia. 

Joan Cervós Pre 

En Poder de mí 

Bonaventura Martí Notario 

 

 

 

 

 

 

 



- 46 - 
 

Documento 5 (Sic) 

 

1779, marzo, 17, Senan 

Novena y Aniversario 

Imagen del documento original (en catalán) del libro de difuntos de la parroquia de 

Senan (Tarragona), depositado en el Archivo Histórico de la Archidiócesis de 

Tarragona. ahttps://arxiuenlinia.ahat.cat/Document/0000007217#imatge-266 

 

 

 
 
 
Día diecisiete de marzo de mil setecientos setenta y nueve, en la Parroquial de Sanant se 

hace la Novena y Aniversario de Fransesch Bosch hijo legítimo y natural de Joan Bosch 

y de Elisabet Bosch y Vallverdu Conjuges de Sanant con asistencia de tres Sacerdotes. Su 

óbito día diez de Enero del mismo Año 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



- 47 - 
 

Documento 6 

 

1767, febrero, 12, Erdeu (Sic), 

Gracia Aytés, viuda de Bonifacio Canut de Erdó y su nieto Jaime Canut i Farrero 

donan una cantidad de dinero a Domingo Canut, nieto y hermano respectivamente 

para su sustento mientras accede a la dignidad sacerdotal 

Archivo Comarcal Pallars Jussa. Protocolos Notariales del Distrito Notarial de 

Sarroca de Bellera. Notario Bonaventura Martí i Doria  

(ACPJ350-15-T1-842), fol. 25 

 

 

Día doce del mes de febrero, año del Nacimiento del Señor de mil setecientos sesenta y 

siete, en el Lugar de Erdeu, sufraganía del Lugar de la Bastida de Bellera, Obispado de 

Urgel. En nombre de Dios nuestro Señor y de la Gloriosa e Inmaculada Virgen María, 

Madre y Sra nuestra, Amen. Sepan cuantos esta pública escritura de Patrimonio vieren 

como Nosotros Gracia Canut y Aytés, Viuda de Bonifacio Canut, Labrador y vecino del 

mismo Lugar de Erdeu, no solo como tenutaria por mi dote (incremento) y otros créditos 

que tengo e intento tener de y en la heredad de dicho mi difunto marido, según la antigua 

y Loable consuetud de Barcelona y Constitución general de Cataluña, en Perpiñan hecha, 

que empieza: Hac nostra, si también, sin perjuicio de dicha tenuta, Usufructuaria de la 

misma heredad y bienes de dicho mi marido por éste dejada con su último y válido 

testamento que hizo y otorgó ante el Rdo Gabriel Soler, Presbítero y Vicario del Lugar de 

la Bastida a los diez y nueve días del mes de Abril de mil setecientos y cuarenta; En 

dichos nombres y en otro cualquier que más en derecho aproveche; Y Jayme Canut y 

Farrero, también Labrador y vecino del mismo Lugar de Erdeu, heredero Universal de 

la Casa, heredad y bienes de dicha Casa de Canut, Abuela y Nieto respectivos, 

considerando que el infrascrito Dr. Domingo Canut, estudiante del mismo Lugar de 

Erdeu, Nieto y hermano respectivamente nuestro, arreglado a su constante vocación 

desea llegar a la suprema Dignidad sacerdotal y no pueda lograr la ejecución de tan 

saludables deseos por no tener Beneficio alguno, cuyos frutos puedan dejarle asegurada 

la congrua dotación para sus precisos y decentes alimentos por cuyo motivo no 

quedándole aquellos con seguridad prevenidos no puede a los sagrados órdenes se 

promovido; Y atendido que será del agrado de Dios Nuestro Señor como meritorio a 

nosotros el promover al dicho Dr. Domingo Canut de título congruamente dotado 



- 48 - 
 

mediante el cual, y su seguridad atendida podamos verle promovido a dichos sagrados 

órdenes. Por ende, con tenor del presente público Instrumento de Patrimonio no del 

engaño inducidos ni de la fuerza o temor compelidos; De nuestro buen grado y 

espontanea voluntad por dichas causas y por el amor que le profesamos a mayor Gloria 

y honra de Dios Nuestro Señor y de su Madre Santísima. Por nosotros y nuestros 

herederos y sucesores y con Donación pura, perfecta, simple e irrevocable llamada entre 

vivos, Donamos, asignamos y consignamos al dicho Dr. Domingo Canut ausente, como 

si fuese presente y el Escribano público abajo escrito por el presente y aceptante en título 

de Clerical Patrimonio Ochenta libras Barcelonesas cobradoras por el dicho Dr. 

Domingo Canut de nosotros y de nuestros bienes y del otro de nosotros a solas, 

anualmente con dos anticipadas pagas y soluciones, empezando a darle la primera paga 

desde dicho día a seis meses próximos venideros y así en adelante anualmente en 

semejantes dos plazos y días mientras durare la vida del dicho Dr. Domingo Canut y 

hasta que quede provisto de algún Beneficio simple o Curado o de alguna Capellanía que 

le rente Ochenta libras para sus alimentos y no en adelante ni en otra forma o manera 

pues en cualquiera de dichos dos casos cese esta nuestra obligación y sea este 

Instrumento nulo y de ninguna fuerza y valor y como si no le hubiésemos otorgado. Y con 

estas condiciones y no sin ellas prometemos dar, pagar y entregar al mismo Dr. Domingo 

Canut las dichas Ochenta libras Barcelonesas en dichos dos anticipados plazos, pagas y 

soluciones dentro dicho Lugar de Erdeu o donde él mismo quisiere con tal que sea dentro 

este Principado de Cataluña, con toda seguridad y a nuestras costas; todo lo que 

prometemos cumplir sin dilación, gasto ni daño alguno de dicho Dr. Domingo Canut y 

con el salario de Procurador dentro dicho Lugar de Erdeu diez sueldos y fuera veinte 

sueldos, costas, intereses y menoscabos, que por no cumplir nosotros a dicha nuestra 

presente obligación puedan seguirse al dicho Dr. Domingo Canut, quien sobre esto 

deberá ser creído de su palabra o del solo juramento, que ahora por entonces le 

deferimos, y ninguna otra prueba atendida. Y para cumplir todo lo que está prometido 

obligamos al dicho Dr. Domingo Canut en especial hipotecas. Primero, toda aquella 

pieza de tierra campa que por nuestros ciertos y legítimos títulos tenemos y poseemos en 

el término de dicho Lugar de Erdeu, vulgarmente nombradas los Cunys, detenida de once 

cuarteras de trigo de sembradura poco más o menos, que linda a levante con La Llau de 

la costa, a mediodía con tierras de Casa de Minovés del Lugar de la Bastida, a poniente 

con tierras de Casa Farrás de dicho Lugar de Erdeu y a cierzo con tierras de dichos 

Canut, otro sí, y finalmente toda aquella otra pieza de tierra campa que así mismo por 



- 49 - 
 

nuestros legítimos títulos tenemos y poseemos en el referido término de dicho Lugar de 

Erdeu, vulgarmente nombrada la Lougran y Tosquis, detenida de diez cuarteras de trigo 

de sembradura poco más o menos que linda a levante con la Llau del Noguerás, a medio 

día con tierras de dichos Canut, a poniente con el Camino del Vedado y a cierzo parte 

con tierras de dicha Casa de Farrás y parte con el Camino de los Cunys. Las cuales 

especiales hipotecas Agustín Balló y Bautista Castell, Labradores, Prohombres y vecinos 

del citado Lugar de Erdeu afirman mediante el juramento por ellos prestado en poder del 

infrascrito Escribano ser de valor mucho más de Trescientas libras Barcelonesas según 

la estimación por ellos hecha de dichas cosas. Afirmando y asegurando con toda verdad 

los arriba nombrados Otorgantes no saber que dichas dos pieza de tierra estén obligadas 

ni hipotecadas a otro crédito anterior, y que además de éstas les queda bienes suficientes 

para la sustentación de ellos y de su familia. Y finalmente, sin perjuicio de dichas 

especialidades obligaciones obligamos todos nuestros bienes y del otro de nosotros a 

solas, muebles y sitios habidos y por haber, aunque sean privilegiados por el derecho, 

con la facultad que expresamente concedemos al dicho Dr. Don Domingo Canut, que en 

caso le suspendamos la paga de su anua pensión pueda dichas especiales obligaciones, 

o de los mayores bienes nuestros y del otro de nosotros, elegir y tomar aquella propiedad 

o finca que le pareciera suficiente y capaz de satisfacer todo lo que se le debiere así de 

pensiones como de gastos, a cuyo fin sin solemnidad alguna pase el dicho Dr. Domingo 

Canut a vender dicha propiedad a quien más le diere y ofreciere la cual venta ahora por 

entonces aprobamos como si nosotros la otorgásemos, y por entonces cobrando el precio 

que resultare de ella o alienación firmando su carta de pago de él y lo aplique a la 

satisfacción de todo lo que le damos al dicho Dr. Domingo Canut tal y tanta facultad, y 

poder, cual de derecho es necesario; Renunciando expresamente a cualquier ley que 

prohíba la concesión de semejantes facultades, y en cuanto la presente escritura tenga 

visos de Donación, Renunciamos a la ley que dice que la donación por razón de 

ingratitud, pobreza, ofensa pueda revocarse y a cualquier dilaciones para no pagar lo 

prometido dar acostumbradas moratorias, privilegios, indultos, pretextos de firma de 

derecho, Beneficio de cesión de bienes, causas de concurso de acreedores y otras 

cualquier excepciones, leyes y derechos de nuestro favor; Renunciando así mismo al 

Beneficio de nuevas Constituciones dividideras y cedederas acciones a la Epístola del 

Divo Adrián y consuetud de Barcelona que habla de dos o más que a solas se obligan y 

no menos a la ley que empieza: Quod prius transeundum sit, y a otra que empieza : Quod 

quam diu potest creditor. Y yo dicha Gracia Canut y Aytés cerciorada primeramente de 



- 50 - 
 

mis derechos por el Escribano abajo escrito renuncio al Beneficio Valean Senado 

Consulto a favor de las Mujeres introducido y a la auténtica que empieza si qua Mulier 

positaeod ad valeanum, a mi dote esponsalicio y otros derechos al beneficio de la tenuta, 

derecho de hipotecas y cualesquiera otros que me competan en los bienes de dicho mi 

marido; Queriendo que dicho Dr. Domingo Canut me prefiera en ellos; Y todos 

Renunciamos a otro cualquier derecho o ley que favorecer nos pueda y por pacto a 

nuestro propio fuero sometiéndonos y sujetándonos al fuero y jurisdicción de los Ilustres 

Sres Corregidores de Barcelona, Talarn y otros cualesquiera Tribunales, Jueces y 

Superiores así Eclesiásticos como Seglares y singularmente al fuero y Jurisdicción del 

Ilustrísimo y Reverendísimo Sr Obispo de Urgel y de su Ilustrísimo Sr Vicario General y 

Oficial, ante quienes dicho Dr. Domingo Canut pueda convenirnos como a nuestro Juez 

competente constituimos y su jurisdicción en nos, y los nuestros prorrogamos de cierta 

ciencia aunque sepamos no estar otramente sujetos a su Jurisdicción. Renunciando así 

mismo a la ley: si convenerit de Jurisdictione ómnium Judicum et juri revocandi 

Dominum, con facultad que concedemos al dicho Dr. Domingo Canut que, aunque haya 

elegido una Curia pueda dejarla y recurrir a otra y variar el Juicio como le pareciere a 

cuyo fin renunciamos a cualquier ley que lo prohíba o no lo permita: Haciendo y 

firmando escritura de tercio en los libros de tercios de la Curias sobre nombradas y de 

cualquiera de ellas así Eclesiásticas como Seglar respectivamente, con tal que esta 

sumisión no repugne o no se oponga a los reales Decretos de Su Majestad, pues en este 

caso no entendemos haber hecho tal sumisión al solo fin de arreglarnos a dichos Reales 

Decretos, obligando todos nuestros bienes y del otro de nosotros a solas, queriendo que 

por la dicha escritura de tercio no se le siga a ese Instrumento perjuicio, novación ni 

derogación alguna, ni al contrario, antes bien, pueda dicho Dr. Domingo Canut valerse 

de ambas cauciones o de aquella que mejor le pareciere. Y, por cuanto firmamos fuera 

de dichas Curias, Constituimos Procuradores nuestros y del otro de nosotros a solas a 

todos los Notarios y Escribanos Jurados de dichas Curias Insolidum o a cualquier de 

ellos de por sí para firmar dicha escritura de tercio según estilo, y prometemos haber por 

firme y valedero todo lo que por cualquier de ellos se practicare. Y para que todas las 

susodichas cosas tengan mayor firmeza, no por fuerza ni engaño, sí espontáneamente 

Juramos a Dios Nuestro Señor y a sus Santos cuatro Evangelios en mano y poder del 

Notario infrascrito todas las susodichas cosas cumplir y observar y no contravenir a ellas 

ni alguna de ellas por cualquier pretexto, título, causa o razón. Suplicando finalmente a 

dicho Ilustrísimo Señor Obispo de Urgel o su Ilustrísimo Vicario General que en virtud 



- 51 - 
 

del presente real y verdadero título de Patrimonio se digne promover a los sagrados 

órdenes a dicho Dr. Domingo Canut y autorizar con Decreto el presente público 

Instrumento. Que fue hecho en dicho Lugar de Erdeu, sufraganía de la Bastida, Obispado 

de Urgel, Corregimiento de Talarn, día Mes y año arriba dichos, siendo presentes por 

testigos Franco Estremé, Maestro Albañil del Lugar de Castellvill, sufraganía del lugar 

de Castellnou del mismo Obispado y Joseph Blasí y Morera, Labrador del Lugar de 

Capdella del sobrereferido Obispado de Urgel y de presente habitante en dicho Lugar de 

Erdeu, para lo susodicho llamados y rogados; De que Yo el Infrascrito Escribano doy fe 

conozco a todos los arriba nombrados Otorgantes, de los cuales dichos Jayme Canut y 

Farrero, Agustín Balló, Bautista Castell firmaron de sus manos, y dicha Gracia Canut y 

Aytés, por cuanto dijo no sabía de escribir y a su ruego firmo uno de los testigos abajo 

escritos = tildado = mesmo = no valga = Esponsalicio = tildado = Creix = no valga = ^ 

en S. T. = tildado = por entonces = no valga = Así lo aprueba el Escribano abajo escrito 

de mano propia = Jaume Canut y Farrero = Agustí Ballo = Batista Castell = Joseph Blas 

y morera  Testigos 

Ante mí Buenavra Martí Notario 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



- 52 - 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Imagen 2: Oratorio privado. Vivienda de la familia Amat, en Cardedeu (Barcelona). Dedicado a 
la Virgen del Pilar. Imagen del autor  


