Universidad
Zaragoza

afnnanme
JU
_

1542

Trabajo Fin de Grado

El clero: el portador de las llaves del cielo y de la
tierra

The clergy: the bearer of the keys of heaven

and earth
Autor

Carlos Isanta Pomar.

Director
Jos¢ Ignacio Gémez Zorraquino.

Facultad de Filosofia y Letras
Grado en Historia

Curso académico 2024-2025



INDICE

RESUMEN
1 INTRODUCCION....coottteeeeerteeeeeesreeeesssseeessssssesessssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnsses -2-
1.1 OBJETIVOS Y METODOLOGIA APLICADA -2-
2 MIEDO A LA MUERTE Y RELIGIOSIDAD EN LA SOCIEDAD DEL ANTIGUO
REGIMEN ...evvveiiiiueeeeeeiaeeeeeesseeeesssssesessssssesssssssessssssssesssssssessssssssessssssssssssssssesssssssesssssnnne -4-
3 LA IGLESIA: UNA VIA DE ASCENSO SOCTAL ...uuuueieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesansseeeessssessns -8-
4 CARRERA ECLESIASTICA. SER CLERIGO.....cuueiitiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeseasseeessseeeesessanes -10-
4.1 REQUISITOS PARA EL INGRESO EN EL CLERO -11-
4.2 FORMACION DE LOS CLERIGOS. LOS SEMINARIOS -13-
4.3 LAS ORDENES ECLESIASTICAS -14-
5 EL BENEFICIO ECLESIASTICO: EL MANTENIMIENTO DEL CLERO................... -16 -
5.1 TIPOLOGIA DE LOS BENEFICIOS -17-
5.2 LA PREBENDA: -20-
6 LAS CAPELLANIAS: PARA SALVAR ELALMA Y COLOCAR A ALGUN
0] ORT 0 DI\ 0] § DI N S -21-
6.1 NOCION ETIMOLOGICA Y REAL DE LAS CAPELLANIAS -21-
6.2 TIPOS DE CAPELLANIAS -23-
6.3 FUNDACION DE LA CAPELLANIA -25-
6.4 CRITERIOS PARA DISTINGUIR LAS CAPELLANIAS COLATIVAS DE LAS LAICALES ...cceeeeeee. -27-
6.5 APOGEO Y DECADENCIA -28-
7 CONCLUSIONES ... ttitititettetetececececeeeeesesessssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssnsne -30-
8  BIBLIOGRAFIAY WEBGRAFIA .....uuuveiiieeeeieeieeeeeeesreeeeeesseeeeeesssseesssssseeessssssessssns -32-
9 F- N0 0, (0 1 T RN -36-



RESUMEN

En el Antiguo Régimen la sociedad estaba sumida en una profunda religiosidad,
preocupada por un mas alld donde la idea, apuntalada por la Contrarreforma, de la
existencia del purgatorio, exigia la busqueda de tacticas que permitieran sortear o, al
menos, acortar, en el mayor tiempo posible, una estancia de sufrimiento en el mismo.

Esta estrategia pasaba por la practica de una vida piadosa y confiar en la solidaridad
familiar, tras la muerte.

Una sociedad que también perseguia la visibilidad y notoriedad social y que no
escatimaba, dentro de sus posibilidades, los medios necesarios para hacer patente su
estatus. Y nada mas eficaz que la convergencia de ambos intereses. La institucion de
capellanias eran la apuesta ideal, al aunar la busqueda de la salvacion eterna con la ayuda

de la familia y la promocion social, personal y de su estirpe.

Palabras clave: capellania, beneficios eclesidsticos, purgatorio, Antiguo Régimen,

estatus social.

SUMMARY

In the Ancien Régime, society was immersed in a profound religiosity, preoccupied
with an afterlife where the idea, reinforced by the Reformation, of the existence of
purgatory, required the search for tactics that would allow one to avoid, or at least shorten,
a period of suffering there as much as possible.

This strategy involved practicing a pious life and relying on family solidarity
after death.

A society that also pursued visibility and social notoriety and spared no expense,
within its means, in order to make its status evident. And nothing was more effective than
the convergence of both interests. The institution of chaplaincies was the ideal solution,
combining the search for eternal salvation with the support of the family and the social

advancement of oneself and one's lineage.

Keywords: chaplaincy, ecclesiastical benefits, purgatory, Ancient Régime, social status.



1 INTRODUCCION

Los asuntos relacionados con la institucion eclesiastica siempre han transmitido un
cierto halo de esoterismo que han atraido la curiosidad de los estudiosos. Su faceta
escatoldgica, sus dogmas, sus ceremonias y rituales que, en determinadas ocasiones,
incluian representaciones que serian censuradas por la propia Iglesia, han podido
contribuir, en parte, a ello, (Cerda Subirachs, J., 2000)'.

Mi inmersion en la aficion genealdgica me condujo a consultar durante un par de
décadas multiples archivos de Huesca y Catalufia. Esto me ha propiciado la oportunidad
de leer ciertos documentos, algunos custodiados en archivos historicos, de los que, casi
nunca llegaba a comprender su contenido, pero si que consiguieron despertar mi
curiosidad. Creo que eso es lo que me ha animado a abordar esta temdtica para el Trabajo
Fin de Grado.

Entre los objetivos del estudio, planteamos explorar las evidencias historiografica
que permiten verificar la existencia de una intensa religiosidad de la sociedad, en la época
moderna, preocupada por la incertidumbre en el destino ultimo, tras la muerte, y descubrir
los instrumentos y estrategias utilizados para afrontarla con mayor sosiego. Dentro de
estas estrategias investigamos el papel del clero, como instrumento de intermediacion
necesario, mediante la celebracion de misas y otras obras piadosas, poniendo atencidén en
los estudios sobre las estructuras eclesiasticas y el periplo de los aspirantes a 6rdenes
sagradas para alcanzar sus objetivos.

Por ultimo, descubrir todo el entramado en el que se entrelazan los fines espirituales
con otros mas mundanos que aporten ingresos econdmicos y posibilidad de ascenso y

notoriedad a determinados actores sociales.

1.1 Objetivos y metodologia aplicada

! Las llamadas "misas de San Amador", fueron censuradas por considerarse una supersticion. Se trataban
de un treintanario, a lo largo de los cuales se iban apagando unas velas conforme a un ritual numérico; el
efecto deseado se conseguia mejor si, en vez de un clérigo, eran varios quienes ofrecian la misa y, mejor
aun, si todos ellos se mantenian encerrados en la iglesia o lugar sagrado sin salir, y sin recibir visitas de
mujeres. Al final de ese periodo, se creia que podrian conocer con certeza cual habia sido el destino del
difunto.

-2-



El objetivo de este trabajo ha consistido en la revision bibliografica de los estudios
realizados sobre la institucion de las capellanias, sin olvidar el abordaje de asuntos que
permitan su contextualizacidon; asuntos relacionados con la religiosidad de la época
moderna, obsesionada por el mas alla, y la importancia del estatus, en una sociedad
estamentaria que convertiré a la capellania en una herramienta mas de solidaridad familiar
y exposicion social.

El estudio abarca, fundamentalmente el periodo moderno, en la Peninsula Ibérica y
en los territorios de ultramar, pertenecientes a la Corona Hispénica.

La metodologia que he aplicado para la realizacion de este trabajo ha sido, en su
mayoria, el analisis de fuentes secundarias, tanto de libros como de articulos cientificos,
utilizando buscadores como Google académico y Dialnet. También he consultado una
tesis doctoral? y un TFG sobre el tema, realizados en las universidades de Sevilla y el Pais
Vasco, respectivamente. No he encontrado ninguna tesis doctoral ni TFM o TFG en el
repositorio Zaguan de la Universidad de Zaragoza. También he utilizado fuentes
primarias, sobre todo como elementos ilustrativos. Son documentos relacionados con el
tema de este TFG, procedentes de diferentes archivos de Cataluia. Estos documentos
estan recogidos en el epigrafe llamado Anexos.

He creido interesante utilizar alguna imagen a modo de fuentes iconografica, como
una forma de contextualizar la lectura de este trabajo y acercarnos a la mentalidad de la
época.

Realizada la tarea de recopilacion de fuentes, y tras una profunda lectura
comprensiva, he ido seleccionando aquellos estudios que me parecian mas relevantes a la
hora de llevar a cabo el trabajo. Después he ido extrayendo, de cada uno de ellos, las ideas
basicas que me permitieran contrastar la informaciéon proporcionada por los diferentes
autores y poder realizar una exposicion lo mas precisa y contextualizada posible de los
aspectos que quisiera resaltar en el TFG.

Se ha realizado multiples estudios sobre la actitud del ser humano frente a la muerte.
Destacan, entre otros autores® Philippe Ariés (2017) y Michel Vovelle (2018). Junto a
otros investigadores, han escrutado diferentes aspectos relacionados con la muerte,

abarcando funerales, rituales, tumbas, creencias y testamentos. Vovelle considera que los

2 Un espléndido analisis del tema se expone en la tesis doctoral: Duro Garrido, R. (2022). Piedad, cultura
y economia en una ciudad europea. Las capellanias en la Sevilla del siglo XVII. (Tesis Doctoral Inédita).
Universidad de Sevilla, Sevilla.

3 Citado en Pastén, D. O., 2018, p. 213.



testamentos son una herramienta clave para entender las actitudes hacia la muerte, lo que
permite ofrecer una vision mas amplia de como se percibia este fendémeno. Ademas, estd
dando lugar a investigaciones apasionantes. Destacan obras como “Muerte y sociedad en
la Espafia de los Austrias ” de Fernando Martinez Gil (2000), y “La muerte en la Barcelona
del Antiguo Régimen (Aproximacion metodologica)” de Ricardo Garcia Cércel (1984).

Son diversos los autores que han dedicado sus investigaciones al estudio de las
capellanias. Desde los estudios pioneros de Serafin Pro Ruiz (1989) con su trabajo
pionero, Las capellanias: familia, Iglesia y propiedad en el Antiguo Régimen y otros
autores como Candelaria Castro Pérez (2007), con su publicacion “Las capellanias en los
siglos XVII-XVIII a través del estudio de su escritura de fundacion.” También he
consultado los trabajos de Rafael Duro Garrido (2016), Las capellanias de las parroquias
de Sevilla (1600-1650).

Un excelente trabajo que nos acerca a las vicisitudes de los clérigos en el Antiguo
Régimen lo constituye el publicado por Arturo Morgado Garcia (2000), “Ser clérigo en
la Espafia del Antiguo Régimen. ”

Melchor Bajén Espafiol (2002), en su obra “Beneficios y capellanias: manifestacion
de la devocion y la fe popular”, hace referencia a la faceta espiritual como determinante
del origen de las capellanias, mientras que Enrique Soria Mesa (2002) enfoca su trabajo
“Las capellanias en la Castilla Moderna: familia y ascenso social”, en el papel de estas
como plataformas de ascenso social,

Autores como Guillermina del Valle Pavon (2020) han senalado la fundaciéon de
capellanias, en el continente americano, desde el punto de vista de estrategia econdmica,
en su trabajo Estrategias de inversion de los mercaderes de México: la fundacioén de

capellanias a fines del siglo XVIIIL.

2 MIEDO A LAMUERTE Y RELIGIOSIDAD EN LA SOCIEDAD
DEL ANTIGUO REGIMEN

En la época medieval y en la Edad Moderna era patente la impronta del fervor
religioso en la mentalidad y las practicas de la sociedad. Muchas de las ideas ya asentadas
en la Baja Edad Media, se mantendrian a lo largo del Antiguo Régimen. “Desde la Baja

Edad Media la predicacion de la Iglesia insistio en la importancia del momento de la



muerte para la salvacion*; era fundamental el arrepentimiento y la ayuda de los
sacramentos en ese trance final, asi como unas adecuadas disposiciones testamentarias
que dedicasen una parte del caudal acumulado en favor de la propia alma. Esta podia
perderse o, por el contrario, salvarse en los instantes finales de la agonia”, (Latorre Ciria,
J.M., 2015).
... Siendo ahora la voluntad del Ramon Tramosa que en caso de morir antes de
haber acabado de cobrar los arriba mencionados plazos que, de la cantidad que
restare, autoriza a los deudores para invertirla en celebracion de misas en sufragio de

su alma habiendo de aprontar el recibo que lo acredite siempre que ...

En Edad Moderna la idea de la muerte acompafiaba a la sociedad en su dia a dia,
convencida de que su actitud y sus acciones decidirian su posiciéon en el mas alla
(Gonzalez Torrico, A. J., 2020).

Durante la primera mitad del siglo XV, en un contexto de epidemias de peste negra
y motines populares, surge el Ars moriendi® (“El arte de morir”), que presenta una serie
de consejos que permitirdn alcanzar una “buena muerte”, en consonancia con los
preceptos de la fe cristiana. Sera la obra precursora de una posterior serie de publicaciones
de similar argumento. En paralelo, de la cultura popular surgen las Danzas de la Muerte
que, junto con las vanitas, recuerdan, a los vivos, que las glorias mundanas son

perecederas’.

4 Una obra excepcional que nos ilustra sobre el miedo en general y y a la muerte en particular es El miedo
en Occidente de Jean Delumeau.

5 Escritura privada de débito otorgada por Magdalena Molins y Pau Pri6 de Cellers (Lérida) a favor de
Ramon Tremosa de Antist (Lérida). Archivo Comarcal del Pallars Jussa. ACPJ350-74-T2-T4

® Los Ars moriendi son compendios redactados en el siglo XV, cuya finalidad era fomentar los tradicionales
cuidados que debian procurarsele a un moribundo. Fomentaban una actitud valiente, pacifica y positiva
ante la muerte.

" LaDanza de la muerte también conocida como "Danza macabra”es un género artistico tardo-
medieval cuyo tema es la universalidad de la muerte. Se cree que las danzas macabras eran de hecho
bailadas y representadas teatralmente en. Las vanitas reflejaban mediante la pintura el mismo pensamiento
de la vacuidad de la vida y la relevancia de la muerte como fin de los placeres terrenales.

-5-


https://es.wikipedia.org/wiki/G%C3%A9nero_art%C3%ADstico
https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media
https://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media
https://es.wikipedia.org/wiki/Muerte

La Danza de la Muerte, de Michael Wolgemut (siglo XV): https://www.funeralnatural.net/articulos/que-es-

la-danza-macabra-o-danza-de-la-muerte

Otro elemento fundamental para conocer la vision de los fieles sobre la muerte, lo
encontramos en la profesion de fe, que se recoge en innumerables ocasiones en el
testamento. Constituyen un elemento més en la percepcion de coémo el individuo
afrontaba el final de la vida. El testamento seria entendido como un elemento externo
preparatorio para la muerte. Por ello, a veces se ha afirmado que el testamento se convirtid
en un salvoconducto para llegar al cielo (Fos Medina, J.B. 2015).

En nombre de mi sefior Dios Jesucristo el cual por su acostumbrada piedad no
quiere que alguien perezca y los que en él esperan y confian salve y con felicidad a la
gloria del paraiso aporte y coloque y porque ninguno en carne puesta puede evitar el

peligro de la muerte y en este mundo no tengamos cosa mas cierta que el morir ni cosa

mds incierta que la hora por eso yo Jaume Isanta®...

8 Fragmento extraido del testamento de Jaume Isanta, residente en Solsona (Lleida), fechado €l 1 de octubre
de 1568. Propiedad de sus descendientes y que me han prestado, en el que observa la profesion de fe.

-6-



El medio principal para obtener la salvacion era la actitud del propio difunto antes
de morir, mediante la practica continua de los sacramentos y la oracion personal y la
intercesion por los difuntos.

La creencia en la intercesion por los difuntos estd presente ya en el Antiguo
Testamento. La Iglesia siempre ha ofrendado sufragios a lo largo de su historia,
especialmente la misa, a la que considera pieza fundamental por su poder expiatorio de
los pecados, tanto de los vivos como también de los difuntos.

Este sentimiento impregné la concienciade las gentes durante siglos y, asi la
segunda coplilla que se canta, el dia de difuntos, en el municipio de Pefialba, en la

provincia de Huesca, reza lo siguiente:

Acercaos cristianos al templo
a rezar plegarias con grande dolor
al pensar que hoy pedimos en ellas
a nuestros difuntos calmar su amargor
Tened compasion
de las almas que estan padeciendo

en el purgatorio y no ven a Dios

Tras el Concilio de Trento, celebrado entre 1545 y 1563, el mundo catolico trat6 de
reforzar la validez de la eucaristia y de los rezos como mecanismo para mejorar la
situacion de los difuntos, tratando de minimizar su transito por el purgatorio’, como lugar
donde redimir sus penas. La ayuda que permitiera la expiacion eficaz y breve solo podia
provenir de la Tierra, de la solidaridad de sus parientes y es, por ello, por lo que surgen
una serie de practicas, que persiguen la salvacion de las almas en pena y, como ultima meta,
la permanencia al calor de la luz de Dios, por toda la eternidad, que, a la postre, era lo
verdaderamente importante y a cuyo objetivo se dirigian todos los esfuerzos.

Sin embargo, con la creacion del purgatorio se destruia la igualdad entre los
hombres después de la muerte. Nada cambiaba con respecto a la vida terrenal. Se

podia comprar el salvoconducto a la vida eterna. La posesion de abundancia de

9 Para una excelente exposicion del tema debe consultarse la obra de Le Goff, J. (1985). El nacimiento del
Purgatorio. Madrid.

-7-



bienes, la riqueza, permitia adelantar la posesién de la dicha eterna (Martinez, E.
C.,1999).

Para soslayar todo el sufrimiento que ocasionada la estancia en el purgatorio y
deseando una pronta salvacion, los sacerdotes constituian un elemento primordial como
intermediarios. El Concilio de Trento apuntala entre sus conclusiones la necesidad de la
presencia de una jerarquia eclesidstica, mediadora entre Dios y el hombre, siendo el Papa

la maxima autoridad y representante de Dios en la tierra.

3 LAIGLESIA: UNA ViA DE ASCENSO SOCIAL

En la sociedad del Antiguo Régimen, marcada por su configuracion “estamentaria”,
la movilidad social era una constante, mayor de lo que se pensaba. Unas arcas reales
deficientes impulsaban la venta de titulos nobiliarios que aprovechaban familias deseosas
de escalar en el rango social. Este deseo de ascenso nunca dejoé de observarse con cierto
recelo ya que era considerado como perturbador del orden establecido.

La riqueza fue el principal factor e instrumento de la movilidad social. Pero el
dinero denigraba las acciones encaminadas al ascenso social, cubriéndolas de un barniz
despreciable. Habia que invisibilizarlo mediante su provision por medio de personas de
un prestigio fuera de cualquier género de duda. En la época Moderna si algo
proporcionaba un halo de impunidad era la pertenencia a la institucion eclesiastica. Tener
un familiar eclesiastico otorgaba una enorme autoridad y carisma. Fue de este modo,
como muchos eclesidsticos se ocuparon de promocionar socialmente a sus parientes y
allegados, (Diaz Alvarez, J, 2017).

El ascenso social era posible, pero conllevaba, necesariamente, ciertas tensiones,
que se sustentaban entre otros soportes en la limpieza de sangre!®. En la carrera del
ascenso social muchos implicados eran judeoconversos que para ascender en la escala
social necesitaban hacer olvidar sus origenes hebreos. Se vieron obligados a sobornar
testigos y a falsificar documentos de todo tipo a fin de conseguir purificar la imagen
familiar (Julio Caro Baroja, 1961).

También, los judeoconversos encontraban en la Iglesia un elemento de distraccion
de su antigua condicion, otorgandoles un estatus que les alejara, aun més, de su pasado

hebreo. En general, en Espafia los conversos no fueron a la zaga de las nobles familias a

10 Una magnifica obra sobre esta tematica es la publicada por Herndndez Franco, J. (2011). Sangre limpia,
sangre espaniola: el debate sobre los estatutos de limpieza, siglos XV-XVII.

-8-



la hora de fundar capellanias y otras fundaciones pias (Quevedo Sanchez, F. 1., 2010). El
mismo Quevedo nos recomienza explorar la obra de otros autores expertos en el tema.'!

En la distribucion de la herencia, el primogénito solia ser el depositario de la mayor
parte del patrimonio, reservando a los hijos segundones un puesto en el ejército o en la
Iglesia, para asi formar parte del entramado clientelar tan beneficioso en el sentido
politico y, por afadidura en el espiritual.

Los sectores sociales mas influyentes parasitan los cargos y las rentas clericales
para utilizarlos como simples utensilios de prosperidad econdmica y social.

El clérigo era el protector natural de su familia (Dominguez Ortiz, A. 1985). Los
mismos patrones emergieron en la Nueva Espafia donde se ofrendaba “a Dios un hijo u
otro miembro de la familia, el cual se pretendia que formara parte de la jerarquia
eclesiastica a fin de garantizar el prestigio del clan y la manutencion del clérigo”. (Valle
Pavoén, G. del, 2020, p. 42).

El clérigo y su familia eran piezas que se retroalimentaban. Ambos se necesitaban
a la hora de mejorar sus respectivas posiciones. La familia contribuia a su inicio y ascenso
dentro del mundo eclesiastico que tarde o temprano les resarciria con creces en funcion
del éxito en su carrera.

LaIglesia espafiola del Antiguo Régimen, sobre todo el clero secular, sigui6 anclada
a su familia de una forma intensa. El clérigo no tuvo pudor en destinar las ganancias de
las rentas eclesidsticas en beneficio de su clan familiar.

Los lazos familiares, pues, se mantenian como medio de reproducciéon social,
transmision de patrimonios, perpetuacion del estatus, y mantenimiento de valores
sociales. El ingreso en el estamento eclesidstico dependia, en muchas ocasiones, de
determinadas estrategias familiares por cuanto en las élites era bastante frecuente el
acceso de los segundones a la Iglesia, ya que se trataba de un medio de evitar la
subdivision del patrimonio familiar. José de Barcia sefiala los peligros de entrar en el
sacerdocio con fines turbios, tales como el pretender gozar de una vida acomodada o por
conveniencias meramente temporales, asi como la responsabilidad de los padres, que
deben examinar la inclinacion y el talento de sus hijos, sobrinos o ahijados antes de

resolver ordenarles (Morgado Garcia, A., 2010, p.5).

' Tomado de F. I. Quevedo: para el contexto, véase Enrique Soria Mesa, E. (2002) «Las capellanias en la
Castilla moderna: familia y ascenso social», en Antonio Irigoyen Lopez y Antonio L. Pérez Ortiz (eds.),
Familia, transmision y perpetuacion (siglos XVI-XIX), Murcia, 2002, pags. 135-148.

-9-



Muchas otras fueron las manifestaciones de simbiosis de la Iglesia con el poder
terrenal que conducirian a la ereccion de elementos con gran boato, que no dejaran en
duda el rango social de sus benefactores. La fundacion de capillas y altares, provistos de
los utensilios necesarios para los oficios religiosos y espacios adornados con una
decoracion exquisita, obras de reputados artistas, se convirtieron en ingredientes de
ostentacion (Gonzalez Torrico, A.J., 2020).

Otro elemento de relevancia social lo constituyeron las solicitudes de oratorios
particulares que precisaban de una justificacion que, en su mayoria, consistia en el
impedimento para desplazarse de los solicitantes y que, en la mayoria de las ocasiones,
eran llevadas a cabo por personas de un elevado estatus social (Arturo Morgado Garcia
A., 2022).

Por ultimo, resefiar que el fendmeno de los enterramientos, en el interior de los
templos cristianos, comienza a generalizarse a lo largo de la Baja Edad Media. Este
proceso continua aumentando durante la Edad Moderna, llegando a su momento cumbre
en el Barroco, con la masificacion en el interior de las catedrales debido a la ubicacion de
enterramientos en las capillas laterales y exponente de disputas por ansiar la ubicacién en

el lugar mas visible y proximo al altar (Gonzalez Torrico, A. J. 2020).

Como era hija de rey, la entierran en el altar,

él, como era sélo Conde, tres pasitos mds atrds."?

4 CARRERA ECLESIASTICA. SER CLERIGO

Tal como senala Morgado (2021) la carrera eclesidstica podria definirse como los
distintos puestos que una persona ha ocupado a lo largo de su ejercicio profesional. El
inicio vendria dado por la primera tonsura y posteriormente se irian adquiriendo las
diferentes ordenes!'’. Mediante esta ceremonia sagrada se adquiria la condicion de

clérigo.

12 Vazquez Recio, N. (2018), Variaciones de lo fantéstico en la tradicion oral moderna. El romance del
Conde Nifio. Amaltea. Revista de mitocritica, 10, pp. 79-92. http://dx.doi.org/10.5209/AMAL.58760.
Consultado el 12 de marzo de 2025.

13 El Sinodo de D. Alvaro de Mendoza, retomando el canon del celebrado por el obispo D. Luis Cabeza de
Vaca en el afio 1545, enumeraba de forma detallada los requisitos que debian reunir los aspirantes, asi como
las tareas que a cada ordenado le tocaba desempefiar dentro de la Iglesia, kcMENDOZA, O. C, pp. 73-74.
Recogido de Almudena Garcia Herreros (2001, p. 149).

-10 -


http://dx.doi.org/10.5209/AMAL.58760

Si existia esa diferencia, en la carrera eclesiastica, esta se debia a que los aspirantes
provenian de cunas desiguales que les asignaba futuros dificilmente movibles. Cualquier
apoyo exterior, contar con una soélida clientela, facilitaba, en muchas ocasiones, el
progreso en la carrera eclesiastica, haciendo inclinar la balanza hacia la opcidon mas
favorable, lejos de tortuosos caminos. Al fin y al cabo, el éxito final consistia en ordenarse
como presbitero, lo que, ademas de dar satisfaccion a su deseo mas noble, llevaba

aparejado el disfrute de rentas eclesidsticas.

4.1 Requisitos para el ingreso en el clero

El desarrollo de la carrera eclesiastica estaba supeditado a la legislacion tridentina
y sinodal que incluia una serie de requisitos que el futuro clérigo debia exhibir, aunque,
no siempre, con excesivo celo: una vocacion veraz y una moralidad intachable. Toda una
serie de exigencias que evidenciaran su condicion de personas virtuosas y de vida
minimamente ejemplar. La posesion de estos atributos de ejemplaridad eran investigados
diligentemente sonsacando a las personas conocedoras de su vida. En lo sucesivo, las
autoridades eclesidsticas, perseverardn en su mantenimiento, mediante conferencias
morales y las visitas pastorales.

No podian faltar la recepcion de las aguas bautismales y la confirmacién. La
demostracion de una sangre limpia'# proporcionaba muchos trastornos y quebraderos de
cabeza a los conversos (Quevedo Sanchez, F. 1., 2012).

En las Sinodales palentinas de 1582 se fijaron los requerimientos que se precisaban
para alcanzar las diferentes 6rdenes (Garcia Herreros, A., 2001, p.148). La edad quedaba
condicionada mas al sentido comun que a una cifra concreta ya que, ni el Concilio de
Trento, ni las Sinodales diocesanas repararon en ello. En algunas didcesis se consideraba
una edad situada en torno a los siete afios, aunque en otros obispados mas exigentes, como
el de Badajoz, su recepcion se retrasaba hasta los catorce. A una edad similar se recibian
las 6rdenes menores. En la didcesis de Cadiz, por ejemplo, en la segunda mitad del siglo
XVIII, la primera tonsura es recibida por el 62% de los aspirantes a 6rdenes entre los 16

y los 20 anos, y solamente un tercio supera esta ltima edad, en tanto que las 6rdenes

' La limpieza de sangre es uno de los aspectos mas caracteristicos de la sociedad y la mentalidad espafolas
de la época moderna. Fue un mecanismo de exclusion social en relacion con los conversos que termino
siendo una forma de controlar el ascenso social y profesional, ya que suponia un requisito para ingresar en
multitud de instituciones como las eclesidsticas

-11 -



mayores se imparten, en un 90% de las ocasiones, entre los 21 y los 30 afos (Garcia
Herreros, A., 2001, p. 149). Sin embargo, el Derecho Canénico permitia que la tonsura y
los tres primeros grados pudieran recibirse dentro del mismo afio.

También, la apariencia externa tenia gran importancia, ya que podia impedir la
pertenencia a los oficios eclesidsticos. Aquellas personas cuyo aspecto pudiera provocar
burla o rechazo no podian integrar el estamento eclesiastico.

Sin embargo, una exigencia, quizas, de mayor calado, era la necesidad de contar
con unas rentas que le sustentaran y facilitaran la apariencia exigible a su condicion: la
congrua'® (Candau Chacon, M.L., 2001, p. 31). Estas rentas minimas podian proceder de
un patrimonio particular, retenido con esa finalidad o bien mediante la obtencion de un
beneficio eclesiastico.

Se necesitaba seguir un largo camino, a cuyo término no todos llegaban, y algunos
ni siquiera lo pretendian, convirtiendo algunos de los pasos intermedios en destinos
definitivos. Era bastante frecuente que muchos individuos recibieran la tonsura o las
6rdenes menores y no dieran nunca el salto al presbiterado. La carrera eclesidstica era un
camino iniciado por muchos, pero no concluido por todos.

La edad, en el caso de la recepcion de las 6rdenes sagradas, estaba legisladal®. Asi,
para acceder al subdiaconado habia que tener 22 afios, 23 para el diaconado y 25 para el
presbiterado. No se podia acceder a las sagradas 6rdenes sin un minimo de madurez.

En la préctica, la primera tonsura solia recibirse entre los 17 y 18 afios, las 6rdenes
menores sobre los 21 afos y las mayores entre los 25 o 26 afos (Morgado Garcia, A.

2000, pp. 50-52).

' De acuerdo con la RAE en su segunda acepcion, la congrua es la renta minima de un oficio eclesiastico
o civil o de una capellania para poder sostener dignamente a su titular.

16 Mendoza, A. de, Constituciones synodales del obispado de Palencia, compiladas, hechas y ordenadas
ahora nuevamente, conforme al Santo Concilio de Trento, Burgos, Philipe de lunta, 1585, Libro I, «De
Temporibus ordinandorumy, cap. I, pp. 50-51, decia: «Lo que cada clérigo debia saber quando se viniere a
examinar, para ser ordenado de ordenes menores o sacros (...) para la primera Corona, han de estar
confirmados, y sabran perfectamente signarse y santiguarse, y el Credo, y Pater nr. y Ave Maria, y Salve
Regina, los Articulos de la fe, los Mandamientos de la ley, y los de la santa madre Yglesia los Peccados
mortales, las Obras de misericordia, las Virtudes, los cinco Sentidos, conforme al sumario de la doctrina
christiana, destas nuestras constituciones, y si no lo supieren no seran admitidos, hasta que enteramente
estén suficientes en ello: y han de saber bien leer latin, y escribir -Los que se hubieren de ordenar de los
quatro menores ordenes, ha de saber todo lo susodicho, y seran examinados, particularmente en cada cosa
dello, y han de construyr, aldmenos una oracion, de manera que se entienda, tienen alguna inteligencia de
la lengua Latina». Recogido por Garcia Herreros (2001, p. 148)

-12-



Los escasos requisitos exigidos terminaran condicionando la existencia de un clero,
en parte, con niveles tan exiguos que daran origen a continuas denuncias en las visitas

pastorales (Anexo, documento 3).

4.2 Formacion de los clérigos. Los seminarios

Durante el Antiguo Régimen, la instauracion de seminarios tridentinos,
denominados Conciliares, como centro exclusivo de formacion sacerdotal y por donde
tuvieran que pasar todos aquellos individuos destinados a la carrera eclesiastica era una
mera utopia. Su aportacion a la formacion clerical fue algo marginal.

La implantacion de seminarios conciliares fue acordada por el decreto Pro
Seminariis que publicé el Concilio de Trento el 15 de julio de 1563 y, en Espafia, fueron
escasos los seminarios fundados entre los siglos X VI e inicios del XIX (Candau Chacén,
M. L., 1993). Estos seminarios fueron instituidos segun la filosofia de Trento, es decir,
con internado y ensefianza propios y un régimen especial de disciplina y de piedad. Habia
un rector, un vicerrector, un mayordomo y varios maestros. Sin embargo, la formacion
intelectual recibida era sumamente deficiente.

En la préctica, para su formacion, los futuros tonsurados y las 6rdenes menores
asistian a las clases de latinidad, retorica, filosofia y artes en los conventos y colegios de
jesuitas situados en sus lugares de residencia o en aquella ciudad, mas proxima, que
pudiera contar con esos servicios. En la mayoria de las ocasiones no habia otro remedio
que solicitar los estudios dirigidos por maestros particulares. También, la ocupacién como
criado en las casas de los eclesidsticos era canjeada con ensefianzas que les permitiera el
ingreso y ascenso en el sistema eclesiastico (Irigoyen Lopez A., 2016, p. 279). Mayor
exigencia requeria la preparacion de los aspirantes a las 6rdenes mayores, que precisaban
de estudios proporcionados en los conventos y universidades como se sefiala para el caso
de Sevilla (Candau, M. L., 1993).

En el arzobispado de Zaragoza a mediados del XVIII, los catalogados como
mediocres y deficientes eran la nota dominante en el clero rural. Este bajo nivel de
formacion era consecuencia del poco interés por los estudios o simplemente por no
haberlos recibido; algunos tenian dificultades para leer y otros desconocian el latin. Para
realizar una continua actualizacion de la formacién clerical se establecieron las

conferencias morales (Pueyo Colomina, M. P., 1991).

-13-



Destinados desde su tierna infancia a la carrera eclesidstica, apenas tuvieron
contacto con el mundo de los laicos, al que, en muchos casos, serdn incapaces de

comprender.

4.3 Las Ordenes Eclesiasticas

Tipos de Ordenes:

Las ordenes eclesiasticas se pueden clasificar en:
MENORES
e Ostiario
e Lector
e Exorcista

e Acolito

MAYORES
e Subdiicono
e Diacono

e Presbitero

La primera tonsura encarnaba la puerta de acceso a la carrera clerical. Para evitar la
relajacion o el voluntario anquilosamiento, ciertas didcesis, como la de Sevilla, realizaban
un seguimiento admitiendo un periodo maximo de tres anos para pasar al siguiente grado.

Seglin Goémez Salazar!” era “una ceremonia instituida por la Iglesia para admitir
entre el clero al lego bautizado y confirmado”, es decir, facilitar la ordenacion a personas
que, aunque no tuvieran la edad necesaria, sentian una sincera inclinacién a formar parte
de este mundo. Realmente no se trataba de una verdadera orden, ya que no proporcionaba
ningun derecho, sino que era un requisito para acceder a las demés. Sin embargo, Benito
Golmayo, aparcando estos términos, se centra mas en la posibilidad de poder “obtener un
beneficio, ejercer la jurisdiccion eclesiastica, predicar con licencia del obispo, y ejercer
todos los oficios de los ordenados de menores, excepto el de exorcista™'®. Los futuros

tonsurados tenian que ser minuciosamente seleccionados, dado que su futuro comportaba

17 Recogido por Garcia Herreros, A. (2001, p.146)
18 Ibid., p.146
-14 -



la recepcion de las ordenes sagradas, exigiéndoseles que fuesen hijos de legitimo
matrimonio.

El siguiente paso incumbia a las conocidas como 6rdenes menores, limitadas por
encima por el subdiaconado. No constituian el paso definitivo ya que estaban eximidas
de determinados requisitos como el voto de castidad, manteniendo la posibilidad de
renuncia y crear una familia, si asi lo deseaban. No siempre sus objetivos estaban
relacionados con un proposito espiritual, sino que se relacionaban con otras prerrogativas
relacionadas con eludir la justicia civil, acogerse al fuero eclesiastico o alcanzar el goce
de algtn beneficio. La Iglesia se esmer6 en que el deseo del servicio de Dios primara
sobre cualquier otro motivo mas prosaico.

Dentro de las 6rdenes menores, el Ostiario era el encargado de velar por el adecuado
acceso al templo evitando la entrada de personas no autorizadas. La funcion del Lector
consistia en la lectura de las Sagradas Escrituras en la Iglesia permitidas a su cargo. La
lectura de la epistola y el Evangelio correspondian al subdidcono y didcono
respectivamente. El exorcista se ocupaba de arrojar al maligno alojado en el alma de los
fieles. Finalmente, los Acolitos, responsables de ayudar y asistir al diacono y al sacerdote
en las celebraciones liturgicas, especialmente en la celebracion de la Misa (Candau
Chacoén, M. L., 1994, p. 61).

El ingreso en el estamento clerical era algo bastante apetecible, y todo ello podia
provocar la afluencia masiva de individuos sin vocacion ni interés por lograr un mayor
perfeccionamiento espiritual y atraidos tan so6lo por motivaciones menos confesables,

como se llegaria a plantear en cierto momento Guzman de Alfarache!”:

No hallé otro mejor que acogerme a sagrado y dijeme. Yo tengo letras
humanas. Quiero valerme de ellas, oyendo en Alcala de Henares, pues la tengo
a la puerta, unas pocas de artes y teologia. Con esto me graduare. Que podria

ser tener talento para un pulpito, y, siendo de misa y buen predicador, tendré

cierta la comida, y, a todo faltar, meteréme a fraile

Por su parte, las tres ordenes mayores, el subdiaconado, el diaconado y el

presbiterado constituyen el paso decisivo en la carrera eclesiastica, que requieren la

19 Extraido de Bouzidi D. “El ingreso en el clero como una forma de subsistencia en obras literarias como
Guzman de Alfarache”, Modernalia. Recursos para la ensefianza de la Historia Moderna, consultado 9 de
marzo de 2025, https://www.modernalia.es/items/show/1841

-15-



ordenacion "in sacris”; que llevan ademas aparejado el voto de castidad, el celibato y la
potestad de tocar los vasos sagrados.
El ultimo grado, el del presbiterado, es el sacerdocio en su plenitud, que cualifica y

otorga potestad al ordenado para dar los sacramentos y administrar la misa.

5 EL BENEFICIO ECLESIASTICO: EL MANTENIMIENTO DEL
CLERO

Se entendia por beneficio “la renta unida a un oficio eclesiastico, o el cargo u oficio
en la Iglesia, constituido con autoridad del obispo y dotado con cierta renta. Constaba de
un oficio sagrado y del derecho a percibir las rentas anejas o aparejadas a dicho oficio.
La mayoria de los clérigos seculares son titulares de algiin beneficio. Del obispo al
capellan, pasando por un variopinto conjunto de prebendas capitulares, curatos o
beneficios simples, en todos existe un vinculo comun: el beneficio” (Barrio Gozalo, M.,
2001, p.75).

El Derecho Candnico define el beneficio como un “oficio eclesiastico al que estan
unidos de forma indisoluble cierto niimero de bienes y que reune dos caracteristicas
fundamentales: haber sido fundado con la intervencion de la jerarquia eclesiastica y con
una presumible perennidad, rasgo que no siempre se cumple” (Latorre Ciria, J. M., 2015,
p. 185).

Ademas, el beneficio eclesiastico era una pieza clave en el engranaje del clero
diocesano ya que, al mismo tiempo que le proporcionaba una renta, le abria las puertas
de la carrera eclesiastica. Trento remarco que el sacerdocio otorgado por Jesucristo
implicaba una vida integra, lejos de una vida de penuria y de ocupaciones de caracter
impudico, por lo que la ordenacién implicaba que se dispusiera de una renta que le

permitiera la dedicacion exclusiva a su labor eclesidstica con el decoro que exigia su

dignidad.

-16 -



5.1 Tipologia de los beneficios

El sistema beneficial, en la Iglesia de la época moderna, alcanza una gran
importancia, pues, en funciéon del beneficio eclesiastico, el clero se jerarquiza y se
diferencia, tanto por su cargo como por su condicién econdémica y social®®.

Habia varios tipos de beneficios:
¢ Un beneficio podia ser mayor, como un episcopado o una abadia nullius, en la que el

abad hace las funciones episcopales, o menor como un curato o un beneficio simple.
e En virtud de la obligatoriedad de residir en el lugar donde estaba ubicado el beneficio

se clasifican en residencial o no residencial;

e También hay beneficios que posibilitan el disfrute de otros beneficios y beneficios que

son incompatibles con la tenencia de ningtn otro.

Los beneficios mayores que existen en Espana, a mediados del siglo XVIII, son
ocho arzobispados, cuarenta y siete obispados, junto con la primera dignidad de algunas
colegiatas y el abad de ciertos monasterios. Los beneficios mayores o consistoriales eran
de patronato real desde 1523. Un factor coyuntural que tuvo gran influencia en los
primeros afios del siglo fue la fidelidad al nuevo monarca y la defensa de la nueva dinastia.
Otro de los criterios regios es que estuvieran graduados en teologia o canones por
universidades aprobadas.

Los beneficios menores se pueden clasificar como beneficios simples,
patrimoniales y curados. Los beneficios simples ya existian en los primeros tiempos del
cristianismo, sin ostentar ninguna administracion, gobierno o jurisdiccion. No tenian
cargo de cura de almas, ni obligaciones pastorales y no exigian residencia personal del
beneficiado, y los requisitos para acceder se limitaban a haber recibido la primera tonsura
y tener cumplidos 14 afios. Se conocen con el nombre de préstamos, sextas, novenas. Para
desempefiar las obligaciones anejas a su beneficio podian contratar a un “subteniente, el
servidero, para que desempefara tales funciones. En una situacion similar se encuentran
los llamados beneficios personales o personados en Catalufia que son beneficios

instituidos a favor de una o mas personas con rentas estables y con intervencion de la

20 Benito Golmayo, P., en su trabajo Instituciones del Derecho Candnico, Madrid, 1885, Sexta edicion,
Tomo I, pp. 170, trata de los distintos tipos de beneficios. Recogido en Garcia Herreros, A. (2001, pp. 152-
153).

-17 -



autoridad episcopal. Al finalizar el oficio podia convertirse en una obra pia (Barrio
Gozalo, M., 2022, p.44).

Beneficios patrimoniales, a los que s6lo podian acceder los originarios del pueblo,
didcesis o provincia e incluia a todos los que habian recibido 6rdenes sagradas. Tras la
Reforma todos los beneficios seran presbiterales. Se exigia residir en la localidad y no
poder disfrutar de ninglin otro cargo que implicara la obligacion de residencia. Se les
requeria obtener la orden acorde con su beneficio en un tiempo no superior a un afio, si
no querian perder el beneficio?!.

Beneficios curados: el beneficio curado era un “oficio eclesiastico, provisto de una
dotacion, que implicaba la cura de las almas y otorgaba a su titular potestad de orden, de
jurisdiccion y de gobierno sobre los fieles de su parroquia” (Morgado Garcia, A., 1990,
p. 344). Eran la continuacion en el tiempo y en el espacio de la mision salvadora de Cristo.
Se trataria de la “vigilancia y cuidado para evitar que las almas se pierdan, procurando su
salvacién mediante la instruccion, la correccion, y la administracion de los sacramentos”
(Diaz Moreno, J.M.,1993, pp. 256-260). Debian controlar la confesion y comunién anual,
obligatoria en tiempos de Pascua de Resurreccion. Debian vigilar igualmente la asistencia
a la misas de obligada asistencia sin olvidar la correcta gestion de los libros parroquiales.
También debian visitar a los enfermos, administrar la extremauncion a los que se hallaban
en peligro de muerte, y, en el momento de la muerte, ademés de administrar los Santos
Oleos, debian animar a que testasen. El cura debia atender las mandas y legados, si éstas
habian sido estipuladas en el testamento

En algunos obispados el unico cura que existiria era el arzobispo, quien nombraba
a representantes amovibles a su voluntad que realizarian la cura de almas y la provision
de los sacramentos. Los deberes de sus servidores aparecian especificados muy
claramente en las Constituciones Sinodales de 159122,

La posesion de un beneficio curado imponia el deber de residencia en el lugar donde
estuviese constituido, éste era un precepto impuesto desde Trento. Y ante la imposibilidad
de poder desempenarlo, se nombraban “curas tenientes”, que realizaban las funciones en

su nombre.

2l Recogido en Garcia Herreros, A. (2001¢ pp. 159).

22 “Constituciones antiguas del obispado de Cadiz”, Afio de 1882. Sinodo Diocesano de Cadiz, tit.14, p. 1.
Recogido en Morgado Garcia, A. (1990, p.344).

-18 -



Una tarea importante consistia en la asignacion del beneficio, que estaba en funcion
de quién habia fundado y dotado el mismo. Si se trataba de un eclesiastico con poder
jurisdiccional, el procedimiento se denominaba de libre colacion y era la autoridad
eclesidstica quien designaba al titular. Pero si la fundacion habia sido realizada por
instituciones o personas sin jurisdiccion eclesidstica, el derecho de nombramiento
correspondia al patrono respectivo y, en este caso, se producia una merma de los casos en
que la autoridad eclesiastica detentaba su jurisdiccion. La provision de los beneficios de
libre provision suman un tercio del total que habia en Espafa. Las dos terceras partes
restantes de los beneficios son de patronato y, por tanto, corresponde a sus titulares el
derecho de provision, aunque el obispo tenia que conceder a los electos la institucion
canonica. La via habitual para entrar en el estado eclesiastico era la constitucion de un
beneficio personado o también la ordenacidn a titulo de patrimonio y, en algunos casos,
la ereccion de un beneficio perpetuo da lugar, como sucede en la didcesis de Gerona, a la
fundacion de 386 beneficios a lo largo del siglo XVIII> (Marqués, J. M., 1989).

La constitucion de un beneficio precisaba el cumplimiento de algunos requisitos
como la perpetuidad que requeria la continuidad de los nombramientos. La segunda
condicion era la ereccion fuera realizada por la autoridad eclesiastica de la didcesis,
aunque lo podia realizarse con posterioridad.?* La falta de esta ultima condicion daba
lugar a que lo fundado se transformara en una institucion piadosa o en un legado pio. Sélo
personas que, al menos, hubiesen recibido la primera tonsura, podian disponer de un
beneficio. Primero se recibia la orden y después el beneficio.

Por ultimo, el beneficio siempre llevaba anejo la realizacion de un oficio sagrado.
Cualquier renta eclesiastica que disfrutase un clérigo si no iba acompafiada de unas
obligaciones espirituales no era un beneficio (Garcia Herreros, A., 2002, pp. 151-152).
Pero a la postre, la realidad evidenciaba que, la mayor parte de los beneficios eran
disfrutados por un clero parasitario e inutil que, libre de obligaciones pastorales, agravaba,
en extremo, a un cuerpo de curas que, en gran parte de obispados, jamas goz6 de una

situacién econdémica especialmente boyante.

23 Jiménez Sureda, M. L Església catalana sota la monarquia dels Borborns. La Catedral de Girona en el
segle XVIII. Barcelona, pp. 59-123. Recogido en Barrio Gozalo, M. (2001).
24 Hubo excepciones a esta regla, dandose casos de personas que mediante dispensas recibieron primero la

prebenda, sin estar ordenados, pero fue con la condicién de ingresar en el estado eclesidstico, lo que
implicaba simplemente un retraso en la recepcion de las ordenes.

-19-



5.2 La prebenda:
La prebenda podria definirse como la dotacion econdémica del beneficio. Su

patrimonio estaba constituido por bienes raices, prestaciones de alguna familia o persona,

ofrendas entregadas por los fieles y por los llamados derechos de estola, es decir, el

arancel o la costumbre que se aplicaba por administrar los sacramentos.

Las rentas de los curas propios o rectores de las parroquias, por lo general,
emanaban de tres fuentes:

e De origen dotal, de memorias, aniversarios o capellanias agregados al curato. Dicho
importe, en las diocesis de la cuenca del Duero (Barrio Gozalo, M., 2001, p. 83), se
acerca al quince por ciento de la renta.

e En segundo lugar, los ingresos provenientes de los diezmos y primicias que reciben y
que constituyen la base principal de sus rentas en la mayoria de las didcesis, aunque
las cuotas que reciben difieren mucho de unas parroquias a otras.

e Y, en tercer lugar, adquieren gran importancia los emolumentos adventicios, como son
las ofrendas, derechos de estola y distribuciones que reciben. Los beneficiados simples
que ejercen la cura de almas por encargo del obispo disfrutan las rentas del beneficio
y los emolumentos adventicios que produce el ejercicio de la cura de almas.

La dotacion del titular, que, si en el momento de la fundacion era suficiente para su
congrua o titulo de ordenacidn, en el siglo X VIII no bastaba para su decente manutencion,
lo que provocaba que muchos de los que se ordenaban inicialmente mediante alguna
capellania o beneficio incongruo, se vieran abocados a buscar otras fuentes de ingresos
menos confesables y a llevar una vida menos acorde con su dignidad.

En casi todas las didcesis habia un nimero, méas o menos grande, de beneficios
incongruos; pero tras de la firma del Concordato de 1753, uno de los empefios mas
relevantes fue la transformacion de los beneficios incongruos en congruos. El 5 de julio
de 1758 la Camara de Castilla pide a los obispos la relacion de los beneficios incongruos
que hay en sus didcesis y su parecer sobre la unidén o supresion de varios para formar uno
congruo. La circular de 12 de julio de 1769 prescribe, a los prelados, un programa
conducente a que, de acuerdo con la congrua establecida, en funcion del territorio, se
elaborara el plan de union y supresion de beneficios incongruos que los procurase
congruos. En el caso de la imposibilidad del plan, las rentas se destinaran al seminario,
mejora de las iglesias, dotacion de parrocos u otros usos pios, o convirtiéndolas en simples
legados piadosos, segun las circunstancias. Sin embargo, la reforma beneficial no puede

menoscabar los derechos de patronato particular. Por ello, se debe citar a los patronos
-20 -



para que aumenten la dotacion de los beneficios incongruos de su patronato y, en su
defecto, se presume que consienten en su anexion y reduccion.?> Con ello se pretende
optimizar el sistema beneficial para que recobre su naturaleza original y sus titulares
desempefien la responsabilidad de residencia y lleven a cabo sus tareas pastorales,
convirtiéndose en el protagonista de la vida religiosa de la parroquia.

Esta reforma beneficial se desarrollé con mucha lentitud y de forma incompleta y,

en ocasiones, erronea (Herman, C., 1988, p. 251).

6 LAS CAPELLANIAS: PARA SALVAR ELALMA Y COLOCAR A
ALGUN DESCENDIENTE

6.1 Nocion etimologica y real de las capellanias

En un principio se instituian legados pios o mandas que constituyeron los
antecedentes de las denominadas capellanias laicas. Mas tarde, a partir del siglo XI,
surgirian las denominadas eclesiésticas.

“El término de legado pio es mucho mas amplio que el de capellania, pues abarca
a estas y otras muchas fundaciones, siempre que deban su origen a una disposicion
testamentaria de esta naturaleza y desde este punto de vista clasifican a las capellanias en
tres grupos: primero, las fundadas por ultima voluntad; segundo, las fundadas durante la
vida, pero que no surtiran efecto sino después de la muerte del fundador, y tercero, las
fundadas y efectuadas en vida del fundador” (Gonzalez Ruiz, M., 1950, pp. 475-501).
Soélo las primeras son legados pios, aunque, como advierten algunos autores, a veces
suelen denominarse asi solo las fundadas por tltima voluntad y cuyos bienes no hayan
sido espiritualizados.

Asi pues, se trata de todas las instituciones creadas con el propodsito de la
celebracion de misas, sufragios y otras actuaciones espirituales por el alma de algin
difunto, sin que exista una vinculacion sobre bienes de propiedad particular, sino que son
satisfechas con la herencia del fallecido. Se denominaran aniversarios cuando las
actuaciones tienen Unicamente la finalidad de celebrar el aniversario del fallecimiento del
fundador; si el propdsito es celebrar un nimero determinado de actos sin especificar

ningln otro detalle se denomina memorias de misas. El pago de éstas se realiza mediante

25 Novisima Recopilacion. Libro 1. Tit. 16. Ley 2. (1805).
-21-



la herencia mientras que, en las capellanias laicales, la dotacion queda segregada de la

herencia del fundador (Castro Pérez, C., Calvo Cruz, M., & Granado Suarez, S., 2007).
La capellania se puede extinguir cuando el bien que origina la renta se pierde por

algin motivo, mientras que los aniversarios y memorias persisten siempre que exista la

herencia, aunque se pierda el bien hipotecado para esa finalidad.

. [Erigidos en beneficio: beneficio ecle-
| sidstico o capellanfa colativa.

Los bienes ecle Erigidos en persona moral eclesidsti-
siasticados - ca auténoma: institutos eclesidsti-
Fundaciones pfas:} S1450a805 weeeen cos no colegiados.

. Dos elementos:
Dados con sus cargas a una persona

I Masa de bi{!—‘ moral eclesidstica: fundacién pia
nes. II. Fin reli- \" en sentido estricto.
81080 ....civiiinnns .

Si el fin es celebrar misas o actos de

. . culto en determinada iglesia: cape-
Los bienes conti- llania laical.

nuan profanos...

Otro fin religioso: diversos nombres,
segun el fin.

Cuadro tomado de Gonzalez Ruiz, M., (1950, p. 483), que facilita la aproximacion del tema

El nombre de capellania proviene de la capilla en la que se encuentra el altar donde
se celebran las actuaciones encomendadas por el fundador. La hacen derivar de la palabra
francesa "chapelle", que significa "capa pequefia” y que se refiere a la media capa de San
Martin de Tours. Histéricamente éste seria el origen de la palabra capilla. Esta capa
acompafiaba a los reyes en sus campaiias, atribuyéndole resultados milagrosos en las
batallas. Al conservarse en el oratorio del Rey, a dicho oratorio se le dio el nombre de
capilla, nombre que, posteriormente, pasé a utilizarse para referirse a los oratorios
particulares y, a veces incluso, a las mismas iglesias e incluso a las parroquias (Gonzalez
Ruiz, M., 1950, p. 476).

Sintetizando, podemos definir las capellanias como instituciones destinadas a donar
una cantidad para el sostenimiento de un capellan, que se comprometia a decir un cierto
numero de misas en memoria del fundador, destinadas a la salvacién eterna.

Se tramitaba en forma de contrato por el que el fundador establecia las obligaciones
del capellan, el capital de la fundacion y quién lo administraba. Las capellanias se podian

configurar de diferentes maneras. La ausencia de obligaciones eclesidsticas hacia que

-22.-



fueran beneficios simples. El objetivo inicial de las capellanias era ayudar a los que han
muerto en Cristo, a superar los obsticulos intermedios hacia la definitiva salvacion,
mediante sufragios, fundamentalmente misas, a las que se les atribuye una mayor eficacia
benéfica, aunque también se incluyen otros actos piados, destinados a la expiacion de los
pecados, (Luque Alcaide, E., 2022).

Un asunto importante para considerar era la funcién de ayuda econdmica con el
objetivo, entre otros, de financiar los estudios eclesiasticos sobre todo a familiares vy,
desde un punto de vista mas profano, también era util para el enaltecimiento del linaje
familiar. De esta manera, aunque de forma indirecta, al sufragar la asistencia a centros de
ensenanza, ayudaron a elevar el nivel de educacion en un sector de la poblacion.

Aunque la primera opcién del obtentor era medrar en la jerarquia eclesidstica, la
renuncia a estos fines y la satisfaccion de objetivos diferentes, alejados de la oOrbita

clerical, no fue una opcion insolita.

6.2 Tipos de capellanias

Las capellanias se pueden dividir en dos grandes grupos: colativas y laicales. Las
primeras constituian verdaderos beneficios eclesidsticos y eran instituidas y erigidas con
intervencion del ordinario del lugar pasando los bienes a la Iglesia, mediante su
espiritualizacion y ocupandose de gestionarlos como emolumento para el capellan. Los
bienes que constituyen la dotaciéon de las capellanias laicales siguen en poder del
fundador, sin intervencion de la autoridad episcopal, aun cuando tenia el derecho y el
deber de vigilar el cumplimiento de las cargas espirituales ordenadas por el fundador.
Cuando las capellanias son de fundacion particular, las cargas que el fundador establece
pueden variar, sin poder establecer un patrén comun.

Para Alvarez y Goémez, M. (1919, pp. 11), las capellanias laicales son “como
simples vinculaciones o gravdmenes particulares, cuyo instituyente podia imponer todas
las condiciones compatibles con las reglas candnicas y con el espiritu de la institucion”.
Unicamente estaban sometidas al obispo en su aspecto religioso, pero los bienes con que
se fundaban no dependian de la autoridad eclesidstica sino de la civil, por lo que no
estaban amortizados. Los bienes sobre los que estaba sustentada la fundacion se segregan

de la herencia del fundador y quedan vinculados a la capellania. Si el capellan no era

-23-



presbitero, el tenedor debia encargar la celebracion de las cargas a una persona apta, hasta
que se ordenase “in sacris”’.

Algunos fundadores erigieron capellanias con el &nimo de incrementar el numero
de clérigos en el pueblo y establecian que los nuevos capellanes, preferentemente de la
familia, dispusieran de la capellania como un medio para financiar sus estudios,
obligdndoles en un plazo determinado a ordenarse. Si transcurrido este tiempo no lo
habian hecho la capellania quedaria vacante.

Las capellanias laicales eran conocidas también como mercenarias, cumplideras,
merelegas y profanas. La denominacion de mercenaria se debe a que el capellan recibia
los honorarios o limosnas de las misas que celebraba ademas de la retribucion acordada
por llevar a cabo los cometidos impuestos por el fundador. Cumplideras eran cuando, el
llamado a disfrutar de la capellania no era un presbitero y no podia, por tanto, celebrar las
misas encargadas y precisaba del quehacer de una tercera persona que solo tenia derecho
a percibir el estipendio o merced correspondiente. Las merelegas o laicales se
denominaban asi porque las poseian los legos de cualquier clase, con la sola obligacion
de mandar cumplir la carga eclesidstica y eran conocidas como profanas porque los
bienes, en que estaban fundadas, continuaban considerandose como temporales. Entre
estas ultimas, existia la posibilidad de ser nombrado capellan un laico, e incluso nifios y
mujeres, aunque con la obligacion de lo que se conocia como “levantar cargas”
espirituales, es decir encargar y sufragar las misas impuestas por el fundador; el obispo
debe tener conocimiento tinicamente del cumplimiento de las misas, no asi de sus bienes
(Huidobro Moya, J. M., 2022).

Ambos tipos de capellanias, colativas y laicas, podian ser de sangre, en las que se
llama a ejercer el patronato activo o gozar del pasivo al pariente del fundador o a un
individuo de una familia determinada (Duro Garrido, R., 2016); es decir que, s6lo se
adjudicaban a miembros de una misma familia o descendiente del fundador. Esto se daba,
fundamentalmente, en el caso de las merelegas (Irigoyen Lopez, A., 2014).

Esta condicion de libertad, la falta de un compromiso real y la posibilidad del
disfrute de un placentero sustento era el motivo de que muchos miembros de familias
nobles se adhirieran al estado eclesidstico como “capellanes de sangre”, viviendo desde
la mas temprana infancia de las rentas sin otra mision que decir las misas por el fundador
y su familia, y que en muchas ocasiones se transformaban en cumplideras, lo que anadia

la falta de necesidad de residencia en el lugar donde estaba establecida.

-24-



Las capellanias estaban disefiadas para ser perpetuas, en virtud de que la fundacion
no se agotaba con el primer capellan que la poseia, puesto que a su muerte o renuncia se
traspasaba a otra persona y asi sucesivamente. Desde el punto de vista econémico también
se producia, teéricamente, esa continuidad al financiarse con réditos y no con un capital.

Sin embargo, la renta podia sufrir modificaciones por problemas de tipo coyuntural,
como un incremento de la inflacion, de manera que no alcanzaba a sufragar los fines que
la originaron y la extincion de la capellania se consumaba. Por el contrario, con los
beneficios eclesiasticos, procedentes de los ingresos de diezmos, oblaciones y estipendios
de misas, podian variar de un afo a otro, pero nunca extinguirse (Garcia Herreros, A.,
2001).

En el Pais Vasco, existia un importante nimero de hidalgos a los que la ereccion
de una capellania ofrecia un sucedaneo aceptable del patronato. En las capellanias
vascas, hasta la primera mitad del siglo XVII, los titulos de deuda resultaron muy
beneficiosos, pero con posterioridad y de forma irremediable fueron devaludndose
por las oscilaciones monetarias, la variacion de los tipos de interés y la imposibilidad
de la Corona por ejecutar los dividendos de los juros (Catalan Martinez, E., 1999).

Mirando desde un punto de vista mas benévolo, las capellanias comportan
tareas livianas, limitadas a la celebracion de un niimero exiguo de misas. Los gastos
ocasionados también son escasos y generados por el pago de las misas delegadas, los gastos
en iluminacidn, el aceite, y todo lo necesario para el culto. El sacristan también solia
recibir una pequena cantidad, en pago de sus servicios. En el caso de poseer
propiedades inmobiliarias era preciso destinar algunos gastos a su mantenimiento
y reparacion. Por ultimo, hay que afadir los gastos relacionados con la gestion de los
productos financieros como censos y juros.

En las fundaciones laicales era fundamental evitar la intromisiéon de las

autoridades eclesiasticas en la presentacion del capellan.

6.3 Fundacion de la capellania

La fundacién de las capellanias, de cualquier tipo, se llevaba a cabo suscribiendo

un contrato o acta de fundacién que podia hacerse inter vivos o bien por disposicion

-25-



testamentaria®®. En el primer caso, el fundador firmaba el acta fundacional junto con el
escribano y los testigos, en presencia de un juez eclesidstico, en la mayoria los casos, o
civil. En el caso de tratarse de una disposicion testamentaria el albacea representaba al
fundador. La normativa que rigié cada capellania fue precisamente su acta fundacional.

En los contratos de fundacion debia constar el patrono o titular de la capellania y la
linea sucesoria del cargo. El acta fundacional recogia también las obligaciones religiosas
de los capellanes: numero de misas, a qué devocion se dedicaban, si habian de ser rezadas
o cantadas, iglesia, capilla y altar donde se debian celebrar y fechas concretas (Luque
Alcaide E., 2022, p. 2).

El patrono podia ser un laico de cualquier edad, estado y sexo, que adquiria la
obligacion de ordenar cumplir las cargas piadosas establecidas en la fundacién; en este
caso se consideraban profanas porque sus bienes eran temporales, no eclesidsticos
(Levaggi, A., 1992, p. 26)*’.

El patrono, habitualmente de la familia misma, transferia la capellania a un nifio
tonsurado sin ninguna o muy escasa formacion. Muchas veces no sdélo no era
imprescindible, sino que, incluso se sefialaba la negativa a cualquier intervencion de la
autoridad eclesiastica, en estas fundaciones.

En la irrupciéon de las capellanias en las Indias se constata la suma de motivos
religiosos y sociales, resultando dificil averiguar hasta qué punto predominan unos u
otros. Hubo algunas familias que, junto con la creacion de instituciones religiosas,
forjaron fuertes lazos sociales que le permitieron posicionarse en lado mas respetable y
sobresaliente de su comunidad: “Con la posesion de la capilla de Nuestra Sefora de
Loreto, el apellido Guerrero quedaba perpetuado en la iglesia parroquial de Hellin y
gracias al linaje de los Guerrero se celebraba el primer servicio religioso del dia. Las
campanas que sonaban justo al amanecer se encargaban de recordarlo” (Irigoyen Lopez,
A., 2014, p. 89).

En Chile, Horvitz (2006, pp. 198-204), en su investigacion de 483 capellanias, entre
los siglos XVIy XX, establece que el 46 % de los casos fueron fundadas por mujeres, el

10% era una fundacion mixta, prevalentemente un matrimonio, y el 44 % fueron varones

26 Era frecuente que las capellanias se fundaran en el lecho de muerte, cuando las personas, arrepentidas de
sus pecados y ante el temor al infierno, trataban d garantizar su salvacion. Le Goff, La bolsa y la vida..., p.
111. Recogido en Von Wobeser, G. (1996, p.123).

27 Una excelente perspectiva de las capellanias argentinas en Levaggi (1998, pp. 143-154). En Luque
Alcaide, E. (2022).

-26-



los promotores. Comparando estos datos con los de México en el siglo XVIIIL, el 54%
fueron varones y el 27,6% mujeres; mientras que, en el Peru en el siglo XVII, el 25%
fueron fundadas por mujeres. En Manila, Mesquida encuentra, entre los fundadores de
capellanias, un grupo, nada desdenable, de viudas ricas, deseosas de rogar por el alma de
sus maridos; resalta también la capellania fundada por una indigena, Juana Guinto
(Mesquida, 2010, p. 483).

Desde su fundacion, la capellania disponia de unos bienes, desgajados de los del
fundador, que formaban la dotacién econdmica de la misma. Si se trataba de una
capellania colativa, estas propiedades quedaban, en ese mismo acto, vinculadas a la

Iglesia.

6.4 Criterios para distinguir las capellanias colativas de las laicales

En ocasiones resulta dificil discernir entre los diferentes tipos de capellanias por lo
que habra que escudrinar las distintas pistas que aporta el contrato de fundacion. De este
modo, si se constata la existencia de ereccion con una colacion candnica continua, de los
distintos capellanes, nos conduce a deducir su caracter de capellania colativa. En el caso
contrario, se trata, mas bien, de tipo laical. Esta tarea se complica si no existe decreto de
ereccion o no consta de forma explicita el caracter de colativa. En este caso, es Util reparar
en la presencia en el documento de algunas clausulas tales como “para que en ella se sirva
a Dios”, que conduce a su clasificacion como colativa; del mismo modo, si consta el deseo
del fundador de la perpetuidad de las misas, asi como la obligacion de inscribirla en los
libros y tablas de la Iglesia, poniendo los bienes dotales bajo su control, también podemos
deducir su caracter de colativa. Por el contrario, podemos considerar laical aquella
capellania en cuya fundacion se prohibe a la autoridad eclesidstica entrometerse en el
nombramiento del capellan (Gonzdlez Ruiz, M., 1950). Igualmente, si se concede al
patrono el derecho de cambiar al capelldn a su placer y sin intervencion del ordinario.
Este tipo de clausulas nos sefialan el proposito ultimo del fundador en cuanto al tipo de
fundacion que desea.

Se da el caso de clérigos que sirven en una iglesia propia que s6lo recibian
una renta fija, en dinero, determinada por el patrén, por lo que su potencial
econdémico quedaba seriamente mermado al depender casi en exclusividad de las

rentas generadas por el ejercicio de sus funciones pastorales.

-27-



6.5 Apogeoy decadencia

Desde un punto de vista cuantitativo, se produjo un apogeo de las capellanias. Sin
embargo, ese apogeo era fruto de practicas abusivas que dieron lugar a la intervencion de
los reyes y legisladores, empefiados en corregir los abusos introducidos e intentaban sacar
el mayor rédito econdmico posible para su propio tesoro, perjudicando los altos fines de
aquellas fundaciones y por extension a la Iglesia.

En el periodo que abarca desde el siglo XVI hasta el comienzo de unas leyes
abiertamente desamortizadoras, o sea, hasta fines del siglo XVIII, se promulgaron
diversas disposiciones de la autoridad civil para poner fin a tales abusos. En este sentido,
se aprobo la reduccion del ntimero de capellanias y los impuestos o tributos sobre sus
bienes, la limitacion del derecho de fundar otras nuevas y, finalmente, la supresion de los
vinculos y mayorazgos, incluyendo en ellas a las capellanias merelegas.

La obsesion de fundar capellanias llego6 a tal punto que, las Cortes de Madrid de
1593 se quejaron a Felipe II de que algunos obispos obligaban a los ordenandos a que
convirtieran su patrimonio en capellanias eclesidsticas con la consecuencia resultante de
privacion de aquellos bienes a su familia (Gonzalez Ruiz, M., 1950).

Por lo que respecta a las capellanias laicales, fundadas a manera de mayorazgos,
también habia aumentado, desproporcionadamente, su nimero, en este tiempo,
principalmente en los siglos XVII y XVIII. Por causas no muy edificantes, se fundaban
capellanias familiares, con el objetivo de que los hijos no tuvieran que estudiar ni trabajar.
Tantas capellanias, con el unico objetivo de asegurar el patrimonio de jévenes de familias
acomodadas, dieron como resultado un gran aumento en el nimero de clérigos (Morgado
Garcia, A., 2010).

No obstante, este alto numero de clérigos no aseguraba que estuviesen bien
atendidas todas las fundaciones pues muchos de estos clérigos descuidaban el
cumplimiento de las cargas, atentos solo a percibir la renta del beneficio, originando la
queja del Concilio provincial de Valencia de 1565, que mando, con severidad, que las
misas de las fundaciones y las tltimas voluntades se cumpliesen, a mas tardar, dentro del
afio para el que estaban designadas. Sucedia, ademads, que muchos clérigos despreciaban
ascender al presbiterado, pues les bastaba ser simples tonsurados para obtener las
capellanias y sus beneficios anejos, por lo que, dificilmente se encontraban sacerdotes

que pudiesen celebrar las misas fundadas.

-28-



En Espaia, en el siglo XIV, aparece en Castilla la primera referencia legislativa
mencionando expresamente las capellanias; en el XV, su elevado niimero provoco las
quejas repetidas de las Cortes por su efecto sobre la amortizacion de propiedades. En los
siglos X VI, XVII persiste su aumento, de forma que, a mediados del XVIII, s6lo en nueve
didcesis de Castilla las capellanias contabilizan mas de veinte mil (Soria Mesa, E., 2002).

Las capellanias aumentaron de nimero con el paso de los siglos®3; llegd hasta tal
punto que se ha calculado que, hacia el siglo XVII, habia en nuestras iglesias la
desorbitada cifra de mas de 200.000, llegando a 722.794 en 1768, segiin el Censo de
Aranda. En no pocos casos, las capellanias merelegas terminaron convirtiéndose en
eclesiasticas y revirtieron los bienes a la Iglesia. Incluso se extendieron por América, no
tanto en Filipinas, constituyendo una fuente de crédito como, por ejemplo, en la Nueva
Espaina, donde la institucion de capellanias era un rasgo propio de la nobleza colonial,
contabilizandose, en el siglo X VIII, 1.785 capellanias (Huidobro Moya, J. M., 2022, p.13)

En 1677, Carlos II promovid la uniéon de beneficios incongruos hasta que
quedaran con la suficiente congrua, alegando que “la mayor causa de la relajacion del
estado eclesiastico secular y crecido nimero de eclesiasticos nace de la multitud de
capellanias que hay en estos reinos. Posteriormente, Carlos III, de forma categorica,
prohibid a la Iglesia la adquisicion de bienes raices a la Iglesia que, a la postre, impedia
fundar capellanias colativas ni otros beneficios eclesiasticos, sin la autorizacidon especial
del rey (Stringini, N., 2011, p. 118).

Los gobiernos ilustrados eran conscientes de las negativas repercusiones que tenia,
sobre las arcas del reino, la vinculacion, que acarreaba la amortizacion de bienes raices
en manos de la Iglesia.

Las disposiciones anteriores serian confirmadas por Carlos IV, quien establecio ya
la ley definitiva y sin excepciones de que la Iglesia no podria adquirir bienes raices o
inmuebles. En 1795 se impuso una exaccion del 15 por 100 sobre todos los bienes con
que se dotasen y en 1796 se aprobo la prohibicion de erigir, sin licencia real, fundaciones
pias perpetuas y capellanias. Dos afios mas tarde, invitdo a los obispos a enajenar las
colativas y otras fundaciones eclesidsticas y poner su producto en la Caja de la
Amortizacion. Se produjo la desaparicion definitiva de las capellanias merelegas al

suprimirse en Espafia las vinculaciones perpetuas o mayorazgos.

% Una descripcion de la evolucion del nimero de fundaciones de capellanias y otras obras pias viene de
forma extensa en el trabajo de 2010 de Maximiliano Barrio Gozalo, El Sistema beneficial de la Iglesia
espariola en el Antiguo Régimen.

-29 -



7 CONCLUSIONES

La Iglesia, heredera de Jesucristo, ha ido consolidando su poder terrenal a lo largo
del tiempo. Sus seguidores han ido estructurando su configuracion de forma jerarquica al
modo de cualquier institucién mundana. Su poder no s6lo alcanza a la disponibilidad de
las llaves de la gloria, atando y desatando, sino que también allana las asperezas
mundanas a sus mas allegados. Sus observaciones y su intercesion son una ayuda
inestimable para evitar los sufrimientos en el camino al més alla y su valor no tiene precio
para lo que han disefiado distintas estrategias que alivien el espiritu y la fatiga de la espera
terrenal.

El estudio de las capellanias es una tarea compleja que obliga a un enfoque desde
los numerosos dngulos que presenta. En su abordaje, es imprescindible tener en cuenta
los aspectos culturales y psicologicos de una época moderna con una atmosfera invadida
de un sentimiento religioso y del empeno de promocion social.

Una religiosidad presidida por la angustia, heredera de las tesis medievales que
incluyen la existencia del purgatorio y obligan a la biisqueda de una buena muerte, y el
uso de estrategias que favorezcan una pronta llegada a la gloria celestial.

La caridad con el necesitado, mediante la donacidon de limosnas a los pobres tienen
como finalidad ayudar al alma del donante

Pero nada mas eficaz, para conseguir esos fines, que la realizacion de sufragios,
sobre todo la celebracion de misas, como asi recomienda la Iglesia en un mensaje
reforzado por el concilio de Trento.

Las capellanias fueron instituidas como fundaciones con un horizonte de
perpetuidad que proporcionaran esas misas necesarias para la salvacion del alma. Su
fundacion requeria toda una estructura que abarcaba desde su fundador, que dejaba su
impronta en la carta de fundacion, tanto desde un aspecto espiritual como material, la
presencia de un patréon y toda una serie de rentas que asegurara el mantenimiento del
encargado de llevar a cabo sus propositos.

No siempre iban plasmados, en exclusividad, elementos religiosos, sino que,
también incluia todos aquellos relacionados con la solidaridad familiar, una solidaridad
bidireccional, que satisficiera los intereses de ambas partes. La mayor solidaridad de los

familiares con sus difuntos se manifestaba mediante los rezos. Es interesante comprobar
-30 -



como estan imbricados los motivos religiosos y los personales y econdémicos.
El difunto ya habia contemplado previamente los beneficios que obtendria su familia
mediante las rentas anejas a su fundacion, favoreciendo la integracion de algiin miembro
en la estructura eclesidstica, asi como la disposicion de unas rentas que les permitieran
vivir sin tener que dedicarse a otras ocupaciones menos atractivas.

No es menos trascendente el aspecto relacionado con la exaltacion del prestigio
social que llevaba implicita la fundacion de instituciones eclesidstica que permitieran la
exposicion permanente del linaje.

Sin embargo, la Iglesia, en su vocacién de universal, se habia olvidado de los
pobres, a los que resultaba inaccesible la creacion individual de estas instituciones,
teniendo que acudir a las creaciones colectivas mediante las municipalidades o las
cofradias para que suplieran su falta de recursos. Otras posibilidades, para los menos
adinerados, eran las memorias de misas o simples novenas y aniversarios.

Las estrategias profanas de los fundadores provocaban que muchos patrimonios
cayeran en manos muertas, lejos de los intereses econémicos de las sucesivas monarquias
que irian acotando y dificultando la formacion de beneficios eclesiasticos, hasta su
completa desaparicion, al amparo de las distintas desamortizaciones.

En resumidas cuentas, como sefiala Maria del Mar Felices de la Fuente (2022), Las
capellanias aportaron numerosos beneficios a las familias que las fundaron, pues
permitieron vincular patrimonio para los hijos segundones, sirvi6 de resorte para el
mantenimiento de las relaciones clientelares con otras ramas colaterales del linaje y
permitié a su vez colmar las aspiraciones espirituales y el ansia de memoria de quienes

las crearon.

-31-



8

BIBLIOGRAFIA Y WEBGRAFIA

. Bajén Espafiol, Melchor, “Beneficios y capellanias: manifestacion de la devocion

y la fe popular”, en Memoria Ecclesiae, 21, 2002, pp. 455-471.

. Barrio Gozalo, M. (2001). EI sistema beneficial en la Espafia del siglo XVIII:

Pervivencias y cambios. Cuadernos dieciochistas: (2), pp. 73-107.

. Barrio Gozalo, M. (2010). El sistema beneficial de la Iglesia espafiola en el

Antiguo Régimen (1475-1834). Universidad de Alicante.

. Candau Chacon, M. L. (1994). El clero rural de Sevilla en el siglo XVIII, Caja

Rural de Sevilla

. Candau Chacon, M. L., (1993). La preparacion pastoral del clero rural sevillano

en el siglo XVIII: la utopia de los seminarios tridentinos. Isidorianum, 2 (4), pp.
175-197.

. Cerda Subirachs, J. (2000). Hagiografia catalana medieva: la llegenda de sant

amador i la difusi6 del purgatori (Doctoral dissertation, Universitat de Barcelona).

. Carcel, R. G. (1984). La muerte en la Barcelona del Antiguo Régimen

(Aproximacién metodologica). En La documentacion notarial y la historia Actas
del IT Coloquio de metodologia historica aplicada: [celebrado en la Universidad
de Santiago de Compostela del 27 de septiembre al 1 de octubre de 1982], pp.
115-124.

. Caro Baroja, J. (1978). Los judios en la Espaiia moderna y contempordnea (60-

62). Ediciones Istmo.

. Castro Pérez, C., Calvo Cruz, M. y Granado Suérez, S., (2007). Las capellanias

en los siglos XVII-XVIII a través del estudio de su escritura de
fundacion. Anuario de Historia de la Iglesia, (16), pp. 335-348.

-32-



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Catalan Martinez, E. C. (1999). El precio del purgatorio. Ohm: Obradoiro de
historia moderna, (8), pp. 31-63.

Delumeau, J. (2019). El miedo en Occidente. Taurus.

del Valle Pavon, G. (2020). Estrategias de inversion de los mercaderes de México:
la fundacion de capellanias a fines del siglo XVIIL. Investigaciones de Historia

Economica, 30-43.

Diaz-Moreno, J. M. (1993). Iglesia particular y vida consagrada. Revista Catalana
de Teologia, pp. 247-260.

Duro Garrido, R. (2016). Las capellanias de las parroquias de Sevilla (1600-
1650). En M. Garcia Fernandez (coord.). Familia, cultura material y formas de
poder en la Espafia Moderna. III Encuentro de jovenes investigadores en Historia
Moderna. Valladolid 2 y 3 de julio de 2015, pp. 461-470.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6187167

Felices de la Fuente, M. M., (2022). Capellanias. Encrucijada de mundos.
https://www.google.es/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449 &url=https:/
/grupo.us.es/encrucijada/capellanias/&ved=2ahUKEwizqr61q8qMAxXqR6QEH
blgCxoQFnoECBIQAQ&usg=AOvVaw0-P3aXVI1TWrYLx5IrUj6X8.

Garcia Herreros, A. (2001). Ordenes y beneficios en Palencia. Espacio Tiempo y
Forma. Serie V, Historia Contemporanea, (14), pp. 127-144.

Gonzélez Ruiz, M. (1950). Las capellanias espafiolas en su perspectiva historica).
Revista Espariola de Derecho Candnico, volumen 5, (14), pp. 475-501.

Gonzalez Torrico, A. J. (2020). El mundo funerario en la Catedral de Cordoba
(siglos XIII-XVI). Revista electronica de Historia Moderna, 10 (40), pp.1-24.

Hermann, C. (1988). L'Eglise d'Espagne sous le patronage royal, 1476-1834: essai
d'ecclésiologie politique (Vol. 3). Casa de Veldzquez.

Herreros Moya, Gonzalo J., “Asi en la tierra como en el cielo. Aproximacion al

estudio de las capellanias en la Edad Moderna: entre la trascendencia y la politica

familiar. El caso de Cérdoba”, en Historia y Genealogia, 2, 2012, pp. 111-144.
-33-


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6187167

21. Huidobro Moya, J. M. (2022). Capellanias como medio de promocién social:
relacion con la nobleza y los mayorazgos. Hidalgos: la revista de la Real
Asociacion de Hidalgos de Esparia, (571), pp. 10-15.

22. Irigoyen Lopez A. (2014). Del campo a la ciudad los racioneros Guerrero y la
promocion social de su familia, Revista: Historia y Genealogia (4). pp. 75-90.

23. Irigoyen Lopez A. (2016). Carrera eclesiastica, servicio doméstico y curso de vida
(Murcia, Siglo XVIII): Revista de Historia Moderna. Anales de la Universidad de
Alicante (34). pp. 279-295.

24. Latorre Ciria, J. M. (2015). Las obras pias como camino de salvacion: el obispado
de Albarracin (siglo XVII). Studia historica: historia moderna: (37), pp.183-210.

25. Luque Alcaide, E. (2022). Capellanias/Chaplaincies (DCH). Max Planck Institute
for Legal History and Legal Theory Research Paper Series, (2022-18), pp. 1-25.

26. Martinez Gil, F. (2000). Muerte y sociedad en la Esparia de los Austrias (Vol.
30). Univ. de Castilla La Mancha.

27. Mesquida Oliver, Juan (2010), La poblacion de Manila y las capellanias de misas
de los espaioles: Libro de registros, 1642-1672, Revista de Indias, Vol. 70, (249),
pp- 469-500.

28. Morgado Garcia, A. (2000). Ser clérigo en la Espariia del Antiguo Régimen.
Servicio de Publicaciones, Universidad de Cadiz, pp. 67-91.

29. Morgado Garcia, A. (2010). Iglesia y familia en la Espana Moderna. Revista
electronica de Historia Moderna, 7(20), pp. 1-22.

30. Morgado Garcia, A. (2021). Las carreras eclesidsticas en la Espafia moderna:
(vocacion o modo de vida? Cuadernos de Historia Moderna, 46 (2), pp. 419-440.

-34-



31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

Morgado Garcia, A. (2022). Solicitudes de fundacion de oratorios en la didcesis
de Cadiz (1650-1814). Revista del Departamento de Historia Moderna,
Contemporanea, de América y del Arte, 1(1), pp. 67-91.

Ovalle Pastén, D. (2018). Muerte y larga duracion histérica: Hacia el sentido de
la muerte en el siglo XXI. Una propuesta desde la teoria de la historia. Revista de
Historia y Geografia, (38), pp. 213-228.

Pro Ruiz, Serafin, “Las capellanias: familia, Iglesia y propiedad en el Antiguo
Régimen”, en Hispania Sacra, XLI, 1989, pp. 585-602.

Pueyo Colomina, P. (1986). Noticia sobre uno de los libros de la visita pastoral
hecha al arzobispado zaragozano los afios 1731 a 1734. Anales de la Universidad
de Alicante. Historia Medieval, (4-5), pp. 323-336.

Quevedo Sanchez, F. 1. (2012). La limpieza de sangre como conflicto en la Espafia
moderna. Los Recio Aragonés de Lucena (Cordoba), de judios a marqueses. En
Antonio Jiménez Estrella y Julian J. Lozano Navarro (eds.), Actas de la XI
Reunion Cientifica de la Fundacion Espaiiola de Historia Moderna. pp. 557-569.
Universidad de Granada 1982.

Soria Mesa, E. (2002). Las capellanias en la Castilla moderna: familia y ascenso
social. In Familia, transmision, y perpetuacion:(siglos XVI-XIX) (pp. 135-148).
Servicio de Publicaciones de la Universidad de Murcia.

Stringini, N. (2011). Ideologia del proceso de desamortizacion eclesiastica. El
caso de las capellanias. lushistoria investigaciones, (4), pp.115-142.

-35-



9 ANEXOS

Documento 1

1819, febrero, 22, La Pobla de Segur

Joseph Isanta y Servos, patrono de una capellania presenta para suceder al anterior
capella, su tio, a su hermanastro Joaquim Tremosa Servos que esta proximo a la
primera tonsura.

Archivo Comarcal Pallars Jussa. Protocolos notariales

(ACPJ350-15-T1-313, fol 160).

Sea manifiesto como yo Joseph Isanta y Servos, Labrador de la Villa de la Pobleta de
Bellvehi, Abadiado de Gerri y Corregimiento de Talarn, Patrono cierto e indubitado de
la Capellania perpetua bajo invocacion de San Lorenzo Martir en el altar mayor de la
Parroquial Iglesia del lugar de Senterada de dichos Obispado y Corregimiento instituida
v fundada: Por cuanto se encuentra vacante la expresada Capellania, por muerte del
Reverendo Joan Servos y Vidal, Presbitero de la expresada Villa de la Pobleta de Bellvehi,
su ultimo obtentor. Por eso, queriendo usar el derecho que me pertenece, de mi
espontanea voluntad, presento al Ilustrisimo Serior Obispo de Urgell o sea su llustre y
Reverendo Serior Vicario General y Oficial o a quien pertenezca, la Persona de Joaquim
Tremosa y Servos, estudiante de la misma Villa de la Pobleta de Bellvehi, mi hermanastro,
como de género y parentela del fundador, proximo a tonsurarse y, obtenida la tonsura,
habil e idoneo para obtener la mencionada Capellania, suplican a la Ilustrisima o a quien
convenga, se dignen admitir esta presentacion y conferir al sobredicho Joaquim Tremosa
vy Servos la expresada Capellania con todos sus derechos y pertenecias pidiendo se le
entregue posesion corporal o cuasi de aquella. Prometiendo y Jurando a Nuestro Seiior
Dios y a los cuatro Evangelios en mano y poder del Notario abajo escrito que en estas
cosas no interviene ni intervendra duelo, fraude, simonia ni otro pacto ilicito. Y promete
esta presentacion tener por agradable y no revocarla por motivo alguno. En testimonio
del que firma esta Escritura en dicha Villa de la Pobla de Segur dia mes y aino
sobrenotados. Siendo pacientes por testigos Anton Castelld, Sastre y Negociante y Anton
Bros, Mauricio y Puig Escribano, los dos de la presente villa. Y dicho otorgante, al cual

-36 -



vo el Notario abajo escrito doy fe conocer, lo firma de su propia mano = Joseph Isanta y

Cervos

En poder de mi

Marti Comajuncosa Notario Publico en la Pobla de Segur residente

-37 -



Documento 2

1758, marzo, 31, Sort

Francisco Cotonat de Pujalt (Lleida) instituye y funda en la Iglesia Parroquial de
San Pedro del dicho pueblo de Pujalt una misa cantada cada afio el dia de San
Francisco y para ello dona, asigna y consigna todo aquel censal muerto ya creado de
pension anual diez sueldos...

Archivo Comarcal Pallars Sobira. Protocolos Notariales.

ACPS210-93-T1-358

Sea a todos notorio como yo Francisco Cotonat soltero Pagés del Pueblo de Pujalt
Obispado de Urgell por la fervientisima devocion aporto al Glorioso San Francisco mi
patron y a honra y gloria de mi Dios omnipotente y en remision de mis culpas, pecados,
por salud y reposo de mi alma y de las que tenga obligacion rogar instituyo y fundo en la
Iglesia Parroquial de San Pedro del dicho pueblo de Pujalt una misa cantada de
aniversario cantada conforme se cantan las demas en dicha Iglesia, celebrada cada anio
el dia de San Francisco mi patron que es a tres del mes de Marzo por el Reverendo Rector
que hoy es y por tiempo sera de dicho Pueblo. Y porque cualquier pia Institucion merece
ser dotada de su competente dote, por eso insoluto dono, asigno y consigno a Dios
nuestro Sefior y a la pia institucion y al Reverendo Rector que hoy es y por tiempo serad
de dicho Pueblo perpetuamente todo aquel censal muerto ya creado de precio y propiedad
trece libras, trece sueldos y cuatro dineros y pension anual diez sueldos que todos arios
en semejante dia de San Francisco me hacen y prestan Joseph Cotonat y Maria Cotonat
v Civis conjugues del Pueblo de Montardit, segun consta del acto de su creacion en poder
del Notario infrascrito el dia doce de abril del ario proximo pasado de mil setecientos
cincuenta y siete, eso es las pensiones y prorrata en eso cedederas y el precio en caso de
quitacion y demas accesorios de aquel. Cediendo por eso todos sus derechos en virtud de
los cuales pida, exija y cobre el dicho censal y del recibo firme albaran y otras legitimas
cautelas expuesto a clamos y reclamos e inste cualquier ejecucion, Y en caso de quitacion
defina y remeta el dicho censal, cancele el acto de creacion y haga lo que mas convenga
con clausula de constitucion de Procurador y de intima. Y promete las presentes
institucion y dotacion haber siempre por rectas y validas. En cuyo testimonio otorga la
presente en la Villa de Sort, Obispado de Urgell, dia treinta y uno del mes de marzo aiio

de la Natividad del Serior de mil setecientos cincuenta y ocho. Y por el otorgante, el cual
-38 -



doy fe conocer, firma otro de los testigos que estuvieron presentes, el Reverendo Domingo
Ciutat presbitero y vicario de Vilamur y Joseph Angelina trabajador de dicha villa de
Sort.

Por el dicho fundador firmo yo Domingo Ciutat Presbitero y vicario de Vilamur.

En poder de mi Augusto Ciutat y Benavent Notario

Imagen 1. Iglesia de San Pedro de Pujalt (Lleida). Imagen del autor

-39 -



Documento 3

1753, agosto, 20, Guisona.

El Obispo de Urgel, Don Francisco Sebastian de Vitoria, instruye la forma en que
deben de transmitirse las ensefianzas de la Santa Madre Iglesia, para que la palabra
de Dios llegue a todos los feligreses, sobre todo a los menos instruidos.

Libros Sacramentales de Sarroca de Bellera. Archivo Diocesano de Urgell.

Encabezamiento del documento que reza: Liber Tertius in quo inscribenda sunt omnia Decreta visite ecclesie de Sarroca. (Libros Sacramentales de Sarroca de Bellera.

Archivo diocesano de Urgel)

Nos D Fr. Sebastian de Victoria y de Empardn, de la orden de San Geronimo, por la
Gracia de Dios y de la Santa Sede Apostolica Obispo de Urgel Principe soberano de los
Valles de Andorra, del Consejo de Su Majestad.

Tenemos oido, con no pequerio dolor, que algunos curados de nuestro Obispado

son omisos en explicar a sus feligreses la doctrina, contentandose en leérsela como esta
- 40 -



estampada en el Ritual. Fallan, sin duda, estos Parrocos desidiosos, a una de las
Principales obligaciones de su oficio, que es instruir a sus feligreses en lo que deben
creer, y ensenarles lo que han de obrar para su salvacion, los misterios 1753. El Obispo
de Urgel, Don Francisco Sebastian de Vitoria, instruye la forma en que deben de
transmitirse las ensefianzas de la Santa Madre Iglesia, para que la palabra de Dios llegue
a todos los feligreses, sobre todo a los menos instruidos de nuestra Santa Fe y los
preceptos y reglas de la Cristiana vida. Si bien se hallan en el Ritual con claridad que
corresponde a su idea, mas no plenamente adecuadas al capto de los ignorantes y rudos
a quienes son tan deudores los Parrocos como a los sabios. Estad alli este celestial Pan
dividido para si explicarlo en bocados desproporcionados, por grandes, para digerirse
por el debil calor mental de las personas; se ofrecen, digo, en Palabras, por sucintas no
ajustadas a la rudeza y corta capacidad de los tales. Es necesario pues dividirla en mads
menudos trozos, esto es, explicarlos con multiplicadas voces claras y ajustadas a su
comprension. De no practicarlo asi los curados, procede que los mas de sus feligreses,
faltos de estas Sagradas noticias, por no proporcionarse, digo, a su capacidad este
mistico pan, viven, o ayunos o mal alimentados para la vida espiritual de que es
consecuencia que ni conocen a Dios ni temen su justicia ni aman su bondad. Pide en los
Parvulos con caladas voces la necesidad que sus Padres y pastores les administren este
divino alimento partido y apto para su digestion; pero desentendidos algunos Parrocos
a los clamores de esta indigencia y olvidados de su obligacion no lo quieren hacer, que
es una detestable impiedad que lamenta a sus trenos Jeremias: Parvuli petierunt panem,
et non erat qui frangeret eis. Qué responderan pues estos Pdrrocos descuidados al
Supremo Juez en su tribunal tremendo y qué cuenta daran al Sumo Pastor de las ovejas
que les ha encomendado y no es obligacion de los Pastores el apacentar las ovejas y
pregunta Dios por Ezequiel a los Sacerdotes de Israel non greges a pastoribus pascuntur,
no habla el Profeta del pasto material de los cuerpos sino del espiritual de las almas.
Pregunto pues, también yo, a los Sacerdotes Pastores de los rebaiios de Dios: no es de su
Cargo, de su estrecha obligacion, el apacentar sus ovejas con la luz de la Divina fe y el
instruir a sus feligreses con la evangélica Santa Doctrina y pues, como sin temor de Dios,
sin atencion a su mandato, dejan de administrarles o les administran mal este soberano
pasto y como no consideran el gravisimo dario que, de su torpe omision, se les sigue,
pues, faltos de las sobrenaturales luces de la fe e ignorantes de los preceptos de la Divina
ley, como en tenebrosa noche andan errantes, sin acertar a dar paso hacia el cielo, antes

dado de ojos en mil escollos tropezando y entrandose en vicios y pecados se precipitan
41 -



al abismo. Bien solicitos son los tales curados a costa de sus ovejas, esto es con los
derechos que exigen de sus feligreses, pues como en justa correspondencia no los
administran los salutiferos alimentos espirituales a infelices (*) ve pastoribus Israel qui
pacebant semetipsos, y mas adelante: neque enim quaesierunt Pastores mei gregen
meum, sed pascebant Pastores semetipsos, et greges meos non pascebant. Sepan pues que
con su pecado entiendan que con este desorden se hacen reos de la perdicion de las Almas
de sus subditos (*) Propterea pastores audite verbum Domini: hec dicit Dominus Deus:
hec Ecce ego ipse super pastores requiram gregem meum de manu eorum. Por las
entranias de Dios pues y como mayor encarecimiento que puedo ruego a los curdos de mi
obispado a quienes me ha concedido la divina piedad por coadjutores y estrechamente
les mando que atentos a tan grave obligacion expliquen todos los dias festivos la doctrina
a sus feligreses con palabras honestas y claras acomodadas a la rudeza de los mds
ignorantes valiéndose para esto de alguno de varios libros que muchos autores pios y
doctos han escrito a este asunto y les prevengo que al que entendio y se continua es esta
perniciosa falta castigaré severamente. Dado en nuestro Palacio Episcopal de la nuestra
villa de Guisona a los 20 de Agosto 1753.Fr. Sebastian Obispo de Urgel

Con licencia

-42 -



Documento 4

1777, febrero, 19, La Pobleta de Bellvei

Testamento del clérigo Joan Cervos y Pujol en el que lega a su sobrino Joan Cervos
y Vidal todos sus libros, bien entendido que prosiga la carrera de los Estudios y tire
por la Iglesia.”

Archivo Comarcal Pallars Jussa. Protocolos Notariales del Distrito Notarial de
Sarroca de Bellera. Notario Bonaventura Marti i Doria

(ACPJ350-15-T1-852), fol. 23

En nombre de Dios nuestro Sefior y de la Gloriosa y humilde Virgen Maria, Madre
suya y Sefiora nuestra sea siempre amen. Yo, Joan Cervos y Pujol, Presbitero y
Beneficiado de la Villa de la Pobleta de Bellvehi, Abadiado de Gerri, hijo legitimo y
natural de Joseph Cervos y Soldevila, Labrador que fue de dicha Villa y de Josepha
Cervos y Pujol, conyuges difuntos, estando en la cama detenido de enfermedad corporal
de la cual temo morir, si bien con mi entendimiento, sana memoria y claro hablar,
queriendo disponer de mis bienes hago el presente mi testamento y ultima voluntad mia,
en y con el cual elijo en Albaceas y del presente testamento ejecutores al Rector Victor
Bosor, Presbitero, en el lugar de Senderada residente, a Francisco Cervos y Pujol, mi
Hermano y a Francisco Cervos y Vidal mi sobrino, a los cuales, y a la mayor parte de
aquel, dono pleno poder y facultad de cumplir esta mia testamentaria disposicion que
por mi, abajo encontraran dispuesto y ordenado.
Primeramente, quiero que todas mis deudas, que el dia de mi obito dejaré y las injurias
a restitucion de las cuales esté obligado sean satisfechas de mis bienes, segun que de
aquellos legitimamente aparecera la verdad del hecho atendida y considerada. Elijo la
sepultura a mi cadaver hecha en la Capilla del Arcangel San Miguel de la Parroquial
Iglesia de la presente Villa de la Pobleta, pero si fuese el caso que, por razon de
soterrarme en dicha Capilla, el Sr Abad de Gerri pretendiese hacer pagar algun interés,
en este caso quiero sea mi cuerpo soterrado en el fosar o cementerio de la presente Villa
v en el sepulcro de mis padres el cual junto con las demas exequias del entierro, honras,
novena y fin de ano quiero me sea hecha con la asistencia de veinticinco Capellanes,
dandoles la caridad de tres pesetas en plata y refeccion corporal, y estos tengan la

obligacién de celebrar dos misas rezadas y un nocturno de difuntos. Item, quiero y mando
-43-



que todo seguido de mi obito y lo mas presto que sea posible para salud y reposo de mi
alma, Padres y demds de mi obligacion se hagan decir y celebrar por mi heredero abajo
escrito, cien misas rezadas, de caridad cuatro sueldos y seis dineros por cada una, con
la obligacion que, al final de cada una misa, hayan de hacer unos responsos, rezados los
que pueda y tenga libertad decir mi heredero de hacer decir y celebrar por los Sacerdotes
o por los religiosos de los conventos que a él mejor le parecera por una vez tan solamente.
Item, quiero sea pagada de mis bienes a mi Prelado por derecho de superioridad el
derecho del morabeti por una vez tan solamente. Item, dejo y lego a Francisca Cervos y
Vidal, sobrina mia por los buenos servicios que de ella tengo recibidos y en especial en
esta enfermedad, cuatro servilletas, una toalla de las que tengo al Baul y un Baul de los
dos que tengo en la Villa de Calaf, de los cuales pueda listar lo que a ella mejor le
parezca; con lo bien entendido que, en caso de casarse dicha Francisca, mi sobrina y
ésta muere sin sucesion, en tal caso todo lo sobre, por mi donado, vuelva a mi heredero
abajo escrito. Item, dejo y lego a Alemanda Cervos y Vidal, mi sobrina por el particular
amor, le aporto cuatro servilletas y una toalla, y en caso de casarse y morir ésta sin
sucesion quiero torne a mi heredero abajo escrito. Item, dejo y lego a Joan Cervos y
Vidal mi sobrino todos los libros que yo tengo, bien entendido que prosiga la carrera de
los Estudios y tire por la Iglesia; dejando a la disposicion de mi heredero abajo escrito
donarselos, asi como los haya de menester y, de otra manera, no tirando dicha carrera
quiero sean de dicho mi heredero abajo escrito. Y, asi mismo, es mi voluntad que la ropa
de mi porte o de vestir quede, a la disposicion de dicho mi heredero abajo escrito de
darle, al referido Joan mi sobrino, aquella que, a dicho mi heredero o heredera, mejor
le parezca. Item, dejo y lego a Francisco Cervos y Pujol y Francisco Cervos y Vidal,
Hermano y Sobrino respectivos mios por iguales partes y porciones toda la renta o
pension que el dia de mi obito me estaran debiendo, a excepcion de la renta de Calaf,
para que de ellas puedan hacer a sus libres voluntades. Todos los otros, empero, bienes
mios, muebles e inmuebles, habidos y por haber, cumplido todo lo, sobre por mi,
dispuesto, nombres, voces, derechos, fuerzas y acciones mias Universales, a donde se
quiera que sean y a mi me pertenecen y pertenecer puedan, ahora y en el futuro, en
cualquier parte del mundo, y por cualesquiera nombres, derechos, titulos, causas y
razones, dejo y otorgo y mi heredera Universal hago e instituyo a Maria Cervos y Vidal,
Viuda, mi Cuiiada a todas sus libres voluntades y en defecto de ésta a Maria Isanta y
Cervos mi sobrina y a sus herederos y sucesores, a todas sus libres voluntades.

Revocando, cesando y anulando con el presente cualquier otros Testamentos, Codicilos
-44 -



y otras especies de ultimas voluntades por mi, hasta el dia presente, hechos y hechas,
aunque en aquellos y aquellas haya cualquier palabra derogatoria y otras de las cuales
con el presente no haya de hacer expresa mencion, queriendo que el presente testamento
a todos los otros prevalezca.

Y esta es mi ultima y definitiva voluntad, la cual quiero que valga para testamento,
codicilo o para aquella otra especie de ultima voluntad que mejor en derecho valer
pueda; de la cual, mi obito seguido y no antes, quiero sean hechas tantas copias como
demandadas seran por los que pretenderan tener interés.

Hecho y firmado fue el presente mi testamento, ultima y definitiva voluntad mia
en un cuarto de la Casa, de mi propia habitacion o de mis Padres, situada dentro de la
presente Villa de la Pobleta, hoy que contamos a los diecinueve dias del mes de Febrero,
ano del Nacimiento del Sefior de mil setecientos setenta y siete, sefial de mi dicho testador
que el presente mi testamento alabo, apruebo, ratifico y firmo, Testigos llamados y, por
boca propia de dicho testador, rogados a la firma del presente mi testamento son
Francisco Pallas del lugar de Castellas y Francisco Palacin del lugar de Castanesa reino
de Aragon, los dos labradores; de que yo el Notario infrascrito doy fe como de conocer
a dicho testador el cual firma aqui de su propia = T y renta o pensiones que el dia de mi
obito se me estaran debiendo en Calaf = También = Item aprobado Notario infrascrito
mano propia.

Joan Cervds Pre
En Poder de mi

Bonaventura Marti Notario

-45 -



Documento 5 (Sic)

1779, marzo, 17, Senan

Novena y Aniversario

Imagen del documento original (en catalan) del libro de difuntos de la parroquia de
Senan (Tarragona), depositado en el Archivo Historico de la Archidiocesis de

Tarragona. ahttps://arxiuenlinia.ahat.cat/Document/0000007217#imatge-266

y74

g/m ovet Jos Iraxs e WL/K’/ CW/Q(am/a.»
a;ﬁvg@‘; ﬂau,é’ﬂ'-/él ﬂ/tﬁo a,Q &%/M%Je é
seria De ry Los Sororises /
@f_?,c__%.’__ W;; Pm/ %ijé?ﬂf ma/uflaé O@J/amﬂoﬂ/
"/ % e/, Y Yellvendecs Gm/@e/
/ Waﬂ anptenceeo o /12/ bcexd:
071 dZ?/' c@w ﬂeal ey ~7€’//2% M?ﬂafelp .

5 S L Lol B e

wamper v

1

e e as > Saser digee

Dia diecisiete de marzo de mil setecientos setenta y nueve, en la Parroquial de Sanant se
hace la Novena y Aniversario de Fransesch Bosch hijo legitimo y natural de Joan Bosch
vy de Elisabet Bosch y Vallverdu Conjuges de Sanant con asistencia de tres Sacerdotes. Su

obito dia diez de Enero del mismo Afio

- 46 -



Documento 6

1767, febrero, 12, Erdeu (Sic),

Gracia Aytés, viuda de Bonifacio Canut de Erdo y su nieto Jaime Canut i Farrero
donan una cantidad de dinero a Domingo Canut, nieto y hermano respectivamente
para su sustento mientras accede a la dignidad sacerdotal

Archivo Comarcal Pallars Jussa. Protocolos Notariales del Distrito Notarial de
Sarroca de Bellera. Notario Bonaventura Marti i Doria

(ACPJ350-15-T1-842), fol. 25

Dia doce del mes de febrero, ario del Nacimiento del Sefior de mil setecientos sesenta y
siete, en el Lugar de Erdeu, sufragania del Lugar de la Bastida de Bellera, Obispado de
Urgel. En nombre de Dios nuestro Serior y de la Gloriosa e Inmaculada Virgen Maria,
Madre y Sra nuestra, Amen. Sepan cuantos esta publica escritura de Patrimonio vieren
como Nosotros Gracia Canut y Aytés, Viuda de Bonifacio Canut, Labrador y vecino del
mismo Lugar de Erdeu, no solo como tenutaria por mi dote (incremento) y otros créditos
que tengo e intento tener de y en la heredad de dicho mi difunto marido, segun la antigua
v Loable consuetud de Barcelona y Constitucion general de Cataluiia, en Perpifian hecha,
que empieza: Hac nostra, si también, sin perjuicio de dicha tenuta, Usufructuaria de la
misma heredad y bienes de dicho mi marido por éste dejada con su ultimo y valido
testamento que hizo y otorgo ante el Rdo Gabriel Soler, Presbitero y Vicario del Lugar de
la Bastida a los diez y nueve dias del mes de Abril de mil setecientos y cuarenta; En
dichos nombres y en otro cualquier que mas en derecho aproveche; Y Jayme Canut y
Farrero, también Labrador y vecino del mismo Lugar de Erdeu, heredero Universal de
la Casa, heredad y bienes de dicha Casa de Canut, Abuela y Nieto respectivos,
considerando que el infrascrito Dr. Domingo Canut, estudiante del mismo Lugar de
Erdeu, Nieto y hermano respectivamente nuestro, arreglado a su constante vocacion
desea llegar a la suprema Dignidad sacerdotal y no pueda lograr la ejecucion de tan
saludables deseos por no tener Beneficio alguno, cuyos frutos puedan dejarle asegurada
la congrua dotacion para sus precisos y decentes alimentos por cuyo motivo no
quedandole aquellos con seguridad prevenidos no puede a los sagrados ordenes se
promovido; Y atendido que sera del agrado de Dios Nuestro Sefior como meritorio a

nosotros el promover al dicho Dr. Domingo Canut de titulo congruamente dotado
-47 -



mediante el cual, y su seguridad atendida podamos verle promovido a dichos sagrados
ordenes. Por ende, con tenor del presente publico Instrumento de Patrimonio no del
engano inducidos ni de la fuerza o temor compelidos; De nuestro buen grado y
espontanea voluntad por dichas causas y por el amor que le profesamos a mayor Gloria
vy honra de Dios Nuestro Serior y de su Madre Santisima. Por nosotros y nuestros
herederos y sucesores y con Donacion pura, perfecta, simple e irrevocable llamada entre
vivos, Donamos, asignamos y consignamos al dicho Dr. Domingo Canut ausente, como
si fuese presente y el Escribano publico abajo escrito por el presente y aceptante en titulo
de Clerical Patrimonio Ochenta libras Barcelonesas cobradoras por el dicho Dr.
Domingo Canut de nosotros y de nuestros bienes y del otro de nosotros a solas,
anualmente con dos anticipadas pagas y soluciones, empezando a darle la primera paga
desde dicho dia a seis meses proximos venideros y asi en adelante anualmente en
semejantes dos plazos y dias mientras durare la vida del dicho Dr. Domingo Canut y
hasta que quede provisto de algun Beneficio simple o Curado o de alguna Capellania que
le rente Ochenta libras para sus alimentos y no en adelante ni en otra forma o manera
pues en cualquiera de dichos dos casos cese esta nuestra obligacion y sea este
Instrumento nulo y de ninguna fuerza y valor y como si no le hubiésemos otorgado. Y con
estas condiciones y no sin ellas prometemos dar, pagar y entregar al mismo Dr. Domingo
Canut las dichas Ochenta libras Barcelonesas en dichos dos anticipados plazos, pagas y
soluciones dentro dicho Lugar de Erdeu o donde él mismo quisiere con tal que sea dentro
este Principado de Cataluiia, con toda seguridad y a nuestras costas; todo lo que
prometemos cumplir sin dilacion, gasto ni daiio alguno de dicho Dr. Domingo Canut y
con el salario de Procurador dentro dicho Lugar de Erdeu diez sueldos y fuera veinte
sueldos, costas, intereses y menoscabos, que por no cumplir nosotros a dicha nuestra
presente obligacion puedan seguirse al dicho Dr. Domingo Canut, quien sobre esto
debera ser creido de su palabra o del solo juramento, que ahora por entonces le
deferimos, y ninguna otra prueba atendida. Y para cumplir todo lo que esta prometido
obligamos al dicho Dr. Domingo Canut en especial hipotecas. Primero, toda aquella
pieza de tierra campa que por nuestros ciertos y legitimos titulos tenemos y poseemos en
el término de dicho Lugar de Erdeu, vulgarmente nombradas los Cunys, detenida de once
cuarteras de trigo de sembradura poco mas o menos, que linda a levante con La Llau de
la costa, a mediodia con tierras de Casa de Minoveés del Lugar de la Bastida, a poniente
con tierras de Casa Farras de dicho Lugar de Erdeu y a cierzo con tierras de dichos

Canut, otro si, y finalmente toda aquella otra pieza de tierra campa que asi mismo por
-48 -



nuestros legitimos titulos tenemos y poseemos en el referido término de dicho Lugar de
Erdeu, vulgarmente nombrada la Lougran y Tosquis, detenida de diez cuarteras de trigo
de sembradura poco mas o menos que linda a levante con la Llau del Noguerds, a medio
dia con tierras de dichos Canut, a poniente con el Camino del Vedado y a cierzo parte
con tierras de dicha Casa de Farras y parte con el Camino de los Cunys. Las cuales
especiales hipotecas Agustin Ballo y Bautista Castell, Labradores, Prohombres y vecinos
del citado Lugar de Erdeu afirman mediante el juramento por ellos prestado en poder del
infrascrito Escribano ser de valor mucho mas de Trescientas libras Barcelonesas segun
la estimacion por ellos hecha de dichas cosas. Afirmando y asegurando con toda verdad
los arriba nombrados Otorgantes no saber que dichas dos pieza de tierra estén obligadas
ni hipotecadas a otro crédito anterior, y que ademas de éstas les queda bienes suficientes
para la sustentacion de ellos y de su familia. Y finalmente, sin perjuicio de dichas
especialidades obligaciones obligamos todos nuestros bienes y del otro de nosotros a
solas, muebles y sitios habidos y por haber, aunque sean privilegiados por el derecho,
con la facultad que expresamente concedemos al dicho Dr. Don Domingo Canut, que en
caso le suspendamos la paga de su anua pension pueda dichas especiales obligaciones,
o de los mayores bienes nuestros y del otro de nosotros, elegir y tomar aquella propiedad
o finca que le pareciera suficiente y capaz de satisfacer todo lo que se le debiere asi de
pensiones como de gastos, a cuyo fin sin solemnidad alguna pase el dicho Dr. Domingo
Canut a vender dicha propiedad a quien mas le diere y ofreciere la cual venta ahora por
entonces aprobamos como si nosotros la otorgdsemos, y por entonces cobrando el precio
que resultare de ella o alienacion firmando su carta de pago de él y lo aplique a la
satisfaccion de todo lo que le damos al dicho Dr. Domingo Canut tal y tanta facultad, y
poder, cual de derecho es necesario;, Renunciando expresamente a cualquier ley que
prohiba la concesion de semejantes facultades, y en cuanto la presente escritura tenga
visos de Donacion, Renunciamos a la ley que dice que la donacion por razon de
ingratitud, pobreza, ofensa pueda revocarse y a cualquier dilaciones para no pagar lo
prometido dar acostumbradas moratorias, privilegios, indultos, pretextos de firma de
derecho, Beneficio de cesion de bienes, causas de concurso de acreedores y otras
cualquier excepciones, leyes y derechos de nuestro favor, Renunciando asi mismo al
Beneficio de nuevas Constituciones dividideras y cedederas acciones a la Epistola del
Divo Adrian y consuetud de Barcelona que habla de dos o mas que a solas se obligan y
no menos a la ley que empieza: Quod prius transeundum sit, y a otra que empieza : Quod

quam diu potest creditor. Y yo dicha Gracia Canut y Aytés cerciorada primeramente de
- 49 -



mis derechos por el Escribano abajo escrito renuncio al Beneficio Valean Senado
Consulto a favor de las Mujeres introducido y a la auténtica que empieza si qua Mulier
positaeod ad valeanum, a mi dote esponsalicio y otros derechos al beneficio de la tenuta,
derecho de hipotecas y cualesquiera otros que me competan en los bienes de dicho mi
marido; Queriendo que dicho Dr. Domingo Canut me prefiera en ellos;, Y todos
Renunciamos a otro cualquier derecho o ley que favorecer nos pueda y por pacto a
nuestro propio fuero sometiéndonos y sujetandonos al fuero y jurisdiccion de los Ilustres
Sres Corregidores de Barcelona, Talarn y otros cualesquiera Tribunales, Jueces y
Superiores asi Eclesidsticos como Seglares y singularmente al fuero y Jurisdiccion del
llustrisimo y Reverendisimo Sr Obispo de Urgel y de su Ilustrisimo Sr Vicario General y
Oficial, ante quienes dicho Dr. Domingo Canut pueda convenirnos como a nuestro Juez
competente constituimos y su jurisdiccion en nos, y los nuestros prorrogamos de cierta
ciencia aunque sepamos no estar otramente sujetos a su Jurisdiccion. Renunciando asi
mismo a la ley: si convenerit de Jurisdictione omnium Judicum et juri revocandi
Dominum, con facultad que concedemos al dicho Dr. Domingo Canut que, aunque haya
elegido una Curia pueda dejarla y recurrir a otra y variar el Juicio como le pareciere a
cuyo fin renunciamos a cualquier ley que lo prohiba o no lo permita: Haciendo y
firmando escritura de tercio en los libros de tercios de la Curias sobre nombradas y de
cualquiera de ellas asi Eclesiasticas como Seglar respectivamente, con tal que esta
sumision no repugne o no se oponga a los reales Decretos de Su Majestad, pues en este
caso no entendemos haber hecho tal sumision al solo fin de arreglarnos a dichos Reales
Decretos, obligando todos nuestros bienes y del otro de nosotros a solas, queriendo que
por la dicha escritura de tercio no se le siga a ese Instrumento perjuicio, novacion ni
derogacion alguna, ni al contrario, antes bien, pueda dicho Dr. Domingo Canut valerse
de ambas cauciones o de aquella que mejor le pareciere. Y, por cuanto firmamos fuera
de dichas Curias, Constituimos Procuradores nuestros y del otro de nosotros a solas a
todos los Notarios y Escribanos Jurados de dichas Curias Insolidum o a cualquier de
ellos de por si para firmar dicha escritura de tercio segun estilo, y prometemos haber por
firme y valedero todo lo que por cualquier de ellos se practicare. Y para que todas las
susodichas cosas tengan mayor firmeza, no por fuerza ni enganio, si espontaneamente
Juramos a Dios Nuestro Serior y a sus Santos cuatro Evangelios en mano y poder del
Notario infrascrito todas las susodichas cosas cumplir y observar y no contravenir a ellas
ni alguna de ellas por cualquier pretexto, titulo, causa o razon. Suplicando finalmente a

dicho Ilustrisimo Sefior Obispo de Urgel o su Ilustrisimo Vicario General que en virtud
-50 -



del presente real y verdadero titulo de Patrimonio se digne promover a los sagrados
ordenes a dicho Dr. Domingo Canut y autorizar con Decreto el presente publico
Instrumento. Que fue hecho en dicho Lugar de Erdeu, sufragania de la Bastida, Obispado
de Urgel, Corregimiento de Talarn, dia Mes y anio arriba dichos, siendo presentes por
testigos Franco Estremé, Maestro Albariil del Lugar de Castellvill, sufragania del lugar
de Castellnou del mismo Obispado y Joseph Blasi y Morera, Labrador del Lugar de
Capdella del sobrereferido Obispado de Urgel y de presente habitante en dicho Lugar de
Erdeu, para lo susodicho llamados y rogados,; De que Yo el Infrascrito Escribano doy fe
conozco a todos los arriba nombrados Otorgantes, de los cuales dichos Jayme Canut y
Farrero, Agustin Ballo, Bautista Castell firmaron de sus manos, y dicha Gracia Canut y
Aytés, por cuanto dijo no sabia de escribir y a su ruego firmo uno de los testigos abajo
escritos = tildado = mesmo = no valga = Esponsalicio = tildado = Creix = no valga ="
en S. T. = tildado = por entonces = no valga = Asi lo aprueba el Escribano abajo escrito
de mano propia = Jaume Canut y Farrero = Agusti Ballo = Batista Castell = Joseph Blas
y morera Testigos

Ante mi Buenavra Marti Notario

-51 -



Imagen 2: Oratorio privado. Vivienda de la familia Amat, en Cardedeu (Barcelona). Dedicado a
la Virgen del Pilar. Imagen del autor

-52-



