
ÉCHANGES et 
CONFRONTATIONS

Tr
an

sp
yr

én
al

ia

Chrétiens et Musulmans 
à l’époque du vicomte de Béarn Gaston IV 

et du roi d’Aragon Alphonse 1er

XIe-XIIe siècles



© Édition de la Maison du Patrimoine
Association Trait-d'Union Oloron-Sainte-Marie

traitdunion.patrimoine@orange.fr
mai 2021

ISBN : 978-2-9550966-3-5
EAN : 9782955096635



9. Avant-propos
Pierre-Louis Giannerini

19. Gaston Centulle (vers 1070-1130), dit Gaston IV le Croisé : entre histoire et épopée
Dominque Bidot-Germa

31. The oliphant of Gaston IV
David L. Simon

55. Talèse d'Aragon, vicomtesse de Béarn : une dame du XIIe siècle
Almudena Blasco Vallès

67. De Saraqustah à Saragosse
Philippe Sénac et Alexandre Giunta

91. Las Órdenes militares en las sociedades fronterizas del valle medio del Ebro
Julía Pavón Benito y María Bonet Donato

111. Grupos aristocráticos al servicio del Batallador en la conquista del valle de Ebro
Juan F. Utrilla Utrilla y María Luz Rodrigo Estevan

	133. La documentación de san Pedro el Viejo en el ayuntamiento de Huesca: posibilidades de exploitacíon histórica
Roberto Viruete Erdozain

	145. Cristanos, mozárabes, musulmanes y judíos en la documentación de Alfonso I de Aragón
María del Mar Agudo Romeo y María Luz Rodrigo Estevan

	161. Los origínes del mudejarismo en el valle medio del Ebro. convivencia, coexistencia, convenienca
Esteban Sarasa-Sánchez

	173. ¿Cruces en las cúpulas? La catedral de Jaca, Santa María de Santa Cruz de la Serós y Santa Cruz de Olorón
Javier Martínez de Aguirre

	217. La cathédrale romane d'Oloron. Des origines jusqu'à la mort de l'évêque Roger de Saintes (1060-114)
Peter Scott Brown

	233. Échanges d'ateliers et de modèles iconographiques dans la sculpture romane entre les royaumes d'Aragon et de Navarre et le
Sud-Ouest de l'Aquitaine
Juan Antonio Olañeta Molina

	261. Les croisades mises en images au Moyen Âge. Une vision à des fins de propagandes politiques
Fanny Caroff

	281. La mémoire des relations entre musulmans et chrétiens dans les fêtes de Moros y Cristanos de la province d' Alicante
Marlène Albert Llorca

	295. Tancrède de Hauteville et Gaston IV de Béarn : acteurs historiques, personnages uchroniques
Ugo Bellagamba

SOMMAIRE



En couverture :
détail du portail de la cathédrale d'Oloron-Sainte-Marie

Porte d'entrée de l'Aljafería de Saragosse
4e de couverture : 

le château de Loarre, chapiteau de Rebolledo de la Torre 
(Burgos), coupole de l'église Sainte-Croix d'Oloron, l'olifant 

de Gaston IV (Musée du Pilar, Saragosse)

Impression Marcaprint
mai 2021



Cet ouvrage, agrémenté de 320 photographies, est la traduction épistolaire du colloque organisé 
dans la cité encore médiévale d’Oloron-Sainte-Marie. Neuf cent ans auparavant, Saraqusta 
devenait Zaragoza grâce aux soldats d’Alphonse le Batailleur et de Gaston le Croisé. Il y eut 

donc confrontations entre chrétienté et islam mais, dans la péninsule ibérique, les sièges se 
terminaient presque tous par une reddition, et les musulmans soit repartaient librement 

vers le sud, soit décidaient de rester sur place avec le statut relativement avantageux de 
mudéjars. Entre ces deux civilisations il y eut aussi des périodes d’échanges. C’est 

spectaculaire au niveau artistique si l’on prend comme exemples la coupole d’Oloron 
et les claustras de l’Hôpital-Saint-Blaise. Finalement, la vingtaine d’universitaires 

réunis à Oloron, par leurs précieuses communications, nous ont restitué une 
période historique foisonnante : l’Aragon prenait son envol, le Béarn 

s’affirmait et l’art roman atteignait son apogée grâce aux maîtres 
sculpteurs qui sillonnaient  les deux versants des Pyrénées.

19€
ISBN : 978-2-9550966-3-5
EAN : 9782955096635



147

Cristanos, mozárabes, 
musulmanes y judíos 
en la documentación  
de Alfonso I de Aragón 
(1104-1134)

La relecture et la confrontation des documents d’archives , en  rapport avec les mozarabes, 
les musulmans et les juifs, de l’époque du roi Alphonse Ier d’Aragon le Batailleur permettent 
d’accroître les connaissances et les analyses sur les orientations politiques et les actions 
réalisées entre 1104 et 1134.

Ces trois groupes sociaux ont été impactés dans leur vie quotidienne par les nouvelles 
politiques de reconquête et de repeuplement mises en œuvre par Alphonse Ier d’Aragon. 

En premier lieu notre attention s’est portée sur le traitement réservé aux chrétiens 
mozarabes : ces derniers avaient été ramenés par le roi lors de son expédition sur les terres 
andalouses en 1126, avec l’objectif de repeupler ses terres. Ainsi nous constatons que, durant 
la période de 1126 à 1132, ces mozarabes ont perdu leur juridiction et leur culture, remplacées  
par celles des chrétiens qui vivaient sur les terres  vers lesquelles ils avaient été déplacés. 
Tel fut le résultat du processus d’intégration mené à bien envers ceux-ci qui devinrent des 
chrétiens « arabisés ».

En second lieu, nous avons analysé le transfert aux chrétiens des biens appartenant aux 
musulmans ceci en reconnaissance de leur soutien militaire à Alphonse le Batailleur. Nous 
avons étudié certaines dispositions exceptionnelles et leur problématique : par exemple  le 
droit donné à l’Église de percevoir la dîme sur les mosquées et les biens qui en font partie. Par 
ailleurs, nous pouvons affirmer qu’ont été respectées les concessions octroyées par Alphonse 
le Batailleur à la vallée de l’Èbre, d’après les documents relatifs aux traités de capitulation. 
Un certain nombre d’entre elles ne sont restées en vigueur qu’un an, comme le droit d’occuper 
la Grande Mosquée et les habitations ; d’autres ont été progressivement supprimées, comme 
la liberté de revenir sur des terres musulmanes, d’autres enfin ont survécu jusqu'au 15e siècle, 
tel le choix d’élire leurs représentants ainsi que le maintien de leurs propres lois et de leur 
juridiction.

Nous avons constaté enfin que les juifs, par crainte de l’intolérance des chrétiens, avaient 
abandonné leur lieu de résidence lorsque celui-ci se trouvait  sous la domination d’ Alphonse  
le Batailleur ; par la suite ces juifs ont été incités à revenir chez eux et pour ce faire on leur 
a concédé certains privilèges. Tout cela met en évidence que, pour les chrétiens d’ Aragon, 
le problème du repeuplement était urgent. Les documents sur les traités de capitulation, 
les fors locaux et autres concessions révèlent en particulier l’objectif de donner un élan à 
l’implantation des mozarabes dans cette région et de mettre aussi un frein au départ des juifs 
et des musulmans déjà installés sur les territoires conquis par Alphonse Ier.

María del Mar 
AGUDO ROMEO
María Luz 
RODRIGO-ESTEVAN

Universidad de Zaragoza

Chrétiens, mozarabes, 
musulmans et juifs 
dans les documents 
d'Alphonse 1er d'Aragon 
(1104-1134)



148

En 1104 no existía una frontera definida entre el reino 
cristiano de Aragón y el poder islámico de la Marca superior. 

La dificultad de defender el extenso territorio heredado por Alfonso 
I de Aragón (1104-1134) facilitaba la realización de incursiones 
musulmanas periódicas soslayando las posiciones defensivas 
cristianas y creando un clima de inseguridad que fue característico 
de las tierras de frontera con el Islam peninsular. En este contexto, 
la actividad ofensiva del Batallador estuvo impregnada del ideal 
de cruzada de la Cristiandad occidental promovido con éxito por 
Urbano II entre los reyes y nobles europeos (Concilio de Clermont, 
1095). Tras la conquista de Huesca (1096) por Pedro I, la llegada 
al trono de su hermano Alfonso I supuso un definitivo impulso del 
proyecto ofensivo contra la taifa de Saraqusta y la ocupación del 
valle del Ebro. 

La documentación correspondiente al reinado de Alfonso 
I el Batallador1, además de permitir profundizar en el estudio de 
los protagonistas de nuestro trabajo —los llamados cristianos 
mozárabes, los musulmanes o moros, y los judíos—, corrobora con 
detalle este proceso de avance militar así como los movimientos 

poblacionales que generó y el esfuerzo por llevar a cabo la 
organización social del espacio recién incorporado. 

Algunos textos aluden a la guerra y los lugares de frontera 
en la lucha con los musulmanes. Así, en la marcha del Batallador 
hacia las Cinco Villas, se nombra Tauste2 como lugar de frontera 
con los moros en 1105, e cuando el rey hace una donación a 
San Juan de la Peña pro seruicio quod fecit mihi Garsias, Abbas 
Sancti Iohannis, apud Taust, quando ibi tenebamus fronteram. 
Un documento expedido posiblemente en El Castellar en 1106 
contiene otra donación regia a favor de Gincha de Escuain y sus 
hijos Blasco y Pedro Cic: propter amorem viro tuo Cic de Flandres, 
qui moruit in seruicio Dei et meo super defensionem corporis mei 
in posse sarracenorum cum quinque filios suos, milites optimos et 
pulchros. (CDAI, doc. 9). Un año más tarde, en 1107 se produce la 
concesión a Esteban de Estadilla de unas casas y posesiones en la 
villa de Tamarite, que pertenecían al moro Yben Alfachi, así como 
de otras tierras quare primus intrasti in illa villa de Tamarit quando 
Deus mihi illam dedit et fuit presa (CDAI, doc. 21); la toma de 
Tamarite sirve para situar un hecho concreto: ipso tempore quando 
ipsum camium fuit factum, in anno quando dedit Deus castrum 
Tamarit ad christianos (CDAI, doc. 24). Años más tarde, en 1117, 
en un documento muy manipulado, Alfonso I concedió los fueros 
de Sobrarbe a Tudela, Cervera del Río, Alhama y Gallipienzo, 
haciendo alusión a la conquista de Tudela: 

Ego Aldeffonsus, rex Aragonie et Nauarre ach filius 
regis Sancii, cum consilio et prouidencia virorum 
meorum nobilium et curie mee, qui per Dei gratiam 
aiuvaverunt capere Tutelam et aliam circum adiacentia 
loca. (CDAI, doc. 82)

El asedio y captura de Zaragoza en 1118 es mencionado en las 
datas tópicas de varios documentos del Batallador: en un permiso 
regio de compraventa de heredades —ad Cesaraugustam, quam 
tenebat obsessam—, y en la donación de los fueros de los infanzones 

María del Mar Agudo Romeo y María Luz Rodrigo Estevan

Fig. 2 – El rio Ebro y las ruinas de El Castellar. Ph. PLG



149

de Aragón a los habitantes de Zaragoza: Facta carta donationis 
de istos fueros suprascriptos sub era millesima C.L. tertia, in illa 
Açuda ciuitatis Çaragoçe, in mense ianuario, in ipso anno quando 
fuit capta predicta ciuitas Çaragoça.3 También se recuerda los 
asedios de Zaragoza, Tudela y Tarazona en la donación regia de la 
iglesia de Tudela a favor del obispo de Pamplona, Guillermo: 

Dono illam ecclesiam predictam Sancte Marie de 
Pampilonam pro remissione peccatorum meorum 
et parentum meorum et per laborem et seruicium 
quod michi predictus episcopus fecit in obssesione 
Cesarauguste, Tutele et Tirasone, in cuius videlicet 
obsessione istud donum feci et hanc cartam firmaui. 
(CDAI, doc. 93)

En algún caso tiene cabida la alusión a conquistas futuras, 
como la donación de Alfonso I a su fiel vasallo el conde Céntulo 
de Bigorra de varias posesiones ya en manos cristianas y de media 
ciudad de Albarracín, cuando sea conquistada4.

Entre los lugares sometidos por Alfonso I se halla Ejea, 
conquistada en el año 1105, que recibe en 1110 una carta ingenuitatis 
et franchetatis5; con posterioridad, en el mismo año se apodera 
de Tauste. Los avances prosiguieron hacia el este, y Tamarite se 
tomó en el año 1107. Es muy abundante la apoyatura documental 
sobre las incorporaciones territoriales de los años siguientes y ha 
sido profusamente investigada. En el año 1118 Alfonso I sometió a 
Zaragoza y en 1119 puso bajo su poder a Tudela, Tarazona y Borja; 
en 1120 el monarca se enfrentó y ganó en Cutanda a las tropas 
musulmanas que pretendían frenar su expansión por el sur del valle 
del Ebro. La victoria cristiana permitió la conquista de Calatayud 
y Daroca, y el avance hasta las tierras de Monreal del Campo y 
Singra. 

La atención posterior se centró en la expedición que Alfonso I 
llevó a cabo en 1125 y 1126 por tierras musulmanas de Andalucía 
de donde trajo a un contingente de cristianos mozárabes con 

la intención de ser asentado y 
repoblar las tierras de Zaragoza. 
La última etapa de su reinado 
continuó avanzando hacia el Este, 
tratando de abrir una ansiada salida 
al mar que facilitase el embarque 
de cruzados y la participación 
en las guerras de Oriente. En 
su campaña contra Fraga, el 
Batallador encontró, precisamente, 
la muerte en 1134, lo que supuso la 
pérdida inmediata de Mequinenza, 
conquistada previamente6. 

 

1. Cristianos mozárabes

Con el nombre de ‘cristianos mozárabes’ o ‘mozárabes cristianos’, 
la documentación se refiere a los cristianos que vivieron en territorios 
sometidos a los musulmanes; también son mencionados simplemente 
con la voz ‘mozárabes’7. Llama la atención que el pacto de Alfonso I 
con los moros de Tudela (c. 1119), al referirse a los cristianos en tierras 
musulmanes los denomina ‘mozárabes cristianos’, destacando de este 
modo su condición de permanencia en tierras musulmanas antes que 
su condición de cristianos. Sin embargo, en el privilegio de Alfonso 
I a los mozárabes que trajo a tierras cristianas de su expedición a 
Andalucía fechado en 1126 se les denomina ‘cristianos mozárabes’, 
incidiendo, en primer lugar, en su condición de cristianos; y en 1132, 
la versión breve de la concesión de fueros a los mozárabes de Mallén, 
conserva el sintagma ‘cristiano mozárabe’, pero la versión ampliada  
sustituye esta expresión por un único vocablo, ‘cristianos’8.

En las capitulaciones que pacta Alfonso I con los moros de 
Tudela9, los mozárabes cristianos son citados al disponer que si 

Cristanos, mozarabes, musulmanes y judíos en la documentación  de Alfonso I de Aragón

Fig. 3 – "Mozárabe", canecillo de la 
iglesia de Fromista. Ph. PLG



150

los almorávides llevan a cabo algún cambio en sus políticas sobre 
los mozárabes cristianos, los cristianos no entren en disputa con 
los moros de Tudela10. Es, por tanto, un supuesto que protegió a 
los moros de Tudela ante los perjuicios que pudiera acarrearles los 
cambios negativos en la situación de los cristianos que permanecían 
viviendo bajo dominio almorávide.

Otros dos documentos hacen mención a los cristianos 
mozárabes traídos de tierras de moros a tierras cristianas por el 
propio Alfonso I el Batallador11. El monarca, acompañado por 
Gastón de Bearne y los obispos Pedro de Zaragoza y Esteban de 
Jaca, inició en septiembre de 1125 una expedición hacia Andalucía; 
a su regreso, en junio de 112612, trajo consigo a un grupo de 
cristianos mozárabes a quienes, intentó asentar de inmediato en 
tierras cristianas mediante la concesión de privilegios. Así queda 
recogido en un documento datado en Alfaro el mismo mes de junio 
en que regresa la expedición en cuya intitulación el monarca se 

denomina Adefonsus, Dei gratia imperator reinante en Castilla, 
Pamplona y Aragón, en Sobrarbe y Ribagorza y en tierras de 
Zaragoza13. Esta concesión, denominada como carta donationis et 
ingenuitatis, va dirigida ad uos, totos christianos mozarabis quos 
ego traxi cum Dei auxilio de potestate sarracenorum et adduxi in 
terras christianuorum. Las concesiones hechas por el Batallador a 
los cristianos mozárabes –traídos a resultas de su campaña militar 
en el sur peninsular– fueron las siguientes:

•	 Estatuto jurídico de libertad, extensible a descendientes 
y otros repobladores: Que sean ingenuos, libres y francos 
ellos, sus hijos y toda su descendencia y cuantos otros 
hombres vengan a poblar con ellos, con todo cuanto puedan 
poblar, trabajar y roturar en las villas y en los términos que 
les serán dados o encomendados. 

•	 Privilegio económico de no pagar lezda en todas sus 
tierras por cuantos mercados habrán de hacer en ellas, lo 
que supone la potenciación de la actividad mercantil por 
parte de unos individuos, los mozárabes, que seguramente 
conservaron estrechos vínculos personales, familiares y 
económicos al otro lado de la frontera.

•	 Exención militar para no participar ni ellos ni su 
descendencia a favor del rey en campañas militares –hueste 
y cabalgada– sobre los cristianos. 

•	 Privilegio procesal de tener los juicios en su propio lugar 
(ad vestram portam) con todas las otras gentes de otras 
tierras; de apelar al monarca si el juicio no les fuera grato, 
compareciendo en juicio ante el rey cuando éste se encuentre 
en dichas tierras o pueda acudir a esas tierras; y de mantener 
sus fueros y usos antiguos en todos los juicios que se entablen 
entre este colectivo: que totos uestros alios iuditios qui 
fuerint inter uos ipsos, quod habeatis sicut est uestro fuero 
et uestro usatico antico.

María del Mar Agudo Romeo y María Luz Rodrigo Estevan

Fig. 4 – Manuscrito mozárabe, Beatus de Facundus, Madrid 
Biblioteca nacional, Ms Vit.14.2, f°233 v détail. Commons.



151

•	 Libertad de movimientos y seguridad de sus personas y 
bienes para desplazarse por todas las tierras del rey

•	 Protección regia mediante elevadas sanciones monetarias 
a quienes utilicen la fuerza o vulneren los derechos de este 
colectivo.

Es importante destacar que la concesión de Alfonso I es 
aplicable a todas las tierras de su señoría, no especificando un lugar 
determinado, como es habitual en otras concesiones regias. Lo que 
caracteriza al documento es, precisamente, a quién va dirigido: ad 
uos, totos christianos mozarabis quos ego traxi cum Dei auxilio 
de potestate sarracenorum et adduxi in terras christianuorum. Y a 
todos ellos les otorgó, entre otros privilegios, el mantenimiento de 
sus usos jurídicos tradicionales, como ya hemos aludido más arriba. 

Además de este documento, se ha conservado otra donación 
datada en Novillas en 1132, en la que se especifica que los 
destinatarios son los cristianos mozárabes de Mallén14. En este caso, 
la concesión se concretiza en un lugar. José Ángel Lema presenta en 
la edición del documento dos versiones. La que denomina versión 
breve es muy semejante en su contenido y estructura a la donación 
de 1126, pero presenta pequeños pero fundamentales cambios en su 
significación. Como hemos destacado, la concesión es para un lugar 
determinado, Mallén, y ello obliga a modificar algunas expresiones. 
Así, en el precepto referente a que sean libres los mozárabes y su 
descendencia, la donación de 1126 señala in illas uillas, y en esta 
versión se escribe en singular, in illa uilla. Además, el precepto 
relativo a la administración de la justicia, el final del documento 
de 1126 —donde se especifica que los juicios entre los cristianos 
mozárabes sean según su fuero y uso antiguo— desaparece en la 
concesión a Mallén. Por otro lado, a los preceptos del documento de 
1126 se añaden otros dos finales: el primero, que está incompleto, 
dice: non faciad nulla contraria uobis nullo homo, y el segundo 
otorga todas las tierras yermas y pobladas de Mallén. Además, 
Alfonso I se intitula como rey —ego Aldefonsus, Dei gratia rex— y 

em el cierre del documento aparece también como rey y se suprime 
Castilla como lugar donde reina.

En la versión que José Ángel Lema denomina extensa, hallamos 
las mismas diferencias que hemos señalado en la versión breve con 
respecto al documento de 1126, pero se añaden más elementos. 
Así, tras las fórmulas iniciales, se establecen unos términos para 
la obtención de leña y pastos para ganados y otros derechos, y les 
otorga los fueros y costumbres que tienen Zaragoza, Tudela, Mallén 
y toda la tierra del rey. Al eximirles de la lezda, la versión extensa 
habla también de peage y herbage y hace mención expresa a vendas 
y compras. Los dos preceptos finales de la redacción breve se unen 
en un único precepto en la versión extensa con un significado 
diferente pues va referido a los exáricos que el rey conceda a los 
mozárabes de Mallén, señalando que nadie podrá ir contra ellos en 
todas las tierras yermas y pobladas de Mallén.

Esta versión extensa otorga a los mozárabes de Mallén, como 
hemos dicho, los fueros y costumbres vigentes en Zaragoza, Tudela, 
la propia Mallén y toda la tierra del rey. Precisamente, en relación 
con Zaragoza y Tudela, conquistadas del dominio musulmán en 
fechas muy cercanas entre sí, Alfonso I concedió a Zaragoza el fuero 
de los infanzones de Aragón15 y a Tudela los fueros de Sobrarbe16 
y, además, otorgó a ambos lugares otros privilegios muy parecidos 
entre sí y similares, en parte, con la versión extensa de Mallén y 
con algún precepto de la versión breve que ya estaba presente en el 
documento de 1126. 

El documento referenciado para Zaragoza es la concesión 
conocida como ‘Privilegio de los Veinte’17, datado el 5 de febrero de 
1127 en Huesca18; y el documento relativo a Tudela19 es el otorgado 
el 18 de agosto de 1127 en Zaragoza20 cuyo contenido alude, además, 
a la concesión a los de Tudela del privilegio zaragozano. Los 
destinatarios son, en el caso de Zaragoza, ad totos uso populatores 
qui estis populatos in Çaracoça et quantos in antea ueneritis ibi 
populare, y en el caso de Tudela, ad uos totos populatores qui 

Cristanos, mozarabes, musulmanes y judíos en la documentación  de Alfonso I de Aragón



152

estis populatos in Totela, quantos in antea ueneritis ibi populare. 
En ambos casos, simplemente se habla de populatores, sin tener 
en cuenta su origen. Es una diferencia importante respecto a la 
concesión de Mallén cuyos destinatarios fueron, específicamente, 
los cristianos venidos con el monarca de tierras de moros. No 
obstante, la versión extensa de Mallén también añade dono vobis 
populatoribus cuando se otorgan los recursos naturales, leñas y 
pastos para sus ganados y se señalan los límites concedidos; aunque 
el documento vuelve a decir vos, mozárabes de Mallen, al repetirse 
la donación de leñas21. En las tres localidades aparece la exención 
del pago de lezda22 pero sólo se alude expresamente a la exención 
de los mozárabes en el documento de 1126 y en la versión breve de 
Mallén, pues en su versión extensa lo sustituye por hominibus de 
Mallén23.

Este pormenorizado análisis documental nos permite sustentar 
la tesis de que entre 1126 y 1132 los cristianos mozárabes perdieron 
su derecho y costumbres propias y pasaron a adquirir los de las 
tierras cristianas en las que se asentaron. La versión extensa de la 
concesión de 1132 a los mozárabes de Mallén presenta semejanzas 
con los privilegios reales concedidos a Zaragoza y Tudela, donde lo 
que importaba era destacar el carácter cristiano de estas localidades 
arrebatadas al Islam e inmersas en estas fechas en el urgente e 
ingente proyecto repoblador de Alfonso I; ello explica, sin duda, 
que no exista ninguna mención en tales documentos al origen de 
sus pobladores24.

2. Musulmanes, moros o sarracenos

El término utilizado con más frecuencia en la documentación 
de Alfonso I de Aragón para designar a los musulmanes es moro25. 
También se encuentra en los documentos estudiados el vocablo 
sarraceno, ‘musulmán’26. En alguna ocasión se utiliza con el mismo 
significado otros dos términos: paganus e ismaelita27.

En el corpus de documentos otorgados por Alfonso I que 
analizamos, destacan aquellos cuyo asunto principal es el traspaso 
de bienes muebles e inmuebles. En ellos se puede observar 
cómo diversas propiedades cuyos poseedores anteriores fueron 
musulmanes pasaron a manos de otros poseedores cristianos. 
En unos casos simplemente se cita el nombre árabe del primer 
propietario, pero en otros se pone la palabra ‘moro’, sustituida 
alguna vez por ‘sarraceno’. En otros documentos se mencionan 
‘moros’ de una manera genérica. 

Al igual que hemos señalado en la introducción, hacer un 
seguimiento de las menciones de musulmanes en los documentos 
permite seguir la cronología de los avances militares y territoriales 
del reino de Aragón y calibrar la naturaleza y valor de los bienes y 
otros beneficios con los que el monarca compensó la ayuda militar 
de sus más cercanos colaboradores. Así, en el diploma fechado en 
1107 en Tamarite, Alfonso I donaba a su mayordomo Lope Garcés 
en Huesca illas casas qui fuerunt de illo moro qui dicitur Albairelle; 
de esa misma fecha es la concesión real a Songer Ramón, en la que 
se dice: dono tibi in Petraseleç illos casales de Iben Abdeluhet et 
de Citella, sua muliere; en 1108 fueron los hermanos Galindo y 
Fortún Juan los que recibieron del rey illa almunia de Abin Aamet 
que est in Litera; otro diploma, datado también en 1110 y expedido 
en Montearagón, contiene la donación a García Fortuñones en 
Coscullano de illos casales de illos sarraçenos nomine Pico et 
Abocalanda; unos años más tarde, en 1116, Alfonso I se encuentraba 
en Montearagón y donó a Jimeno Lope illas casas que fuerunt de 
Iben Annezar cum totas suas hereditates quod abebat et tenebat 
in terminos de Sancto stephano, sicut ipse Iben Anneçar fuit inde 
umquam melius tenente in suos diez. Más adelante, en el año 1124, el 
beneficiado de la donación regia fue el merino Sancho Garcés, que 
recibió in Valterra illas casas que fuerunt de Iuçef Alcamiel. Tres 
años más tarde, en 1127, Alfonso I donó y confirmó a Fortún Garcés 
Cajal in Zaracoza illas casas que fuerunt de Iben Azarrage. Frente 

María del Mar Agudo Romeo y María Luz Rodrigo Estevan



153

a estos ejemplos, un documento posiblemente expedido en 1128, 
habla de los pobladores de un lugar, Aracil, y de los pobladores 
moros que lo habitaban con anterioridad: Et dono et concedo uobis 
quod habeatis toto uestro termino ermo et populato sicut hodie 
illum habetis et quomodo illum habuit in tempus de mauros28.

Junto a estos ejemplos, queremos destacar el documento29 
expedido en el mes de marzo del año 1119 en Pueyo de Sancho 
que recoge las capitulaciones de los moros de Tudela. Estas 
capitulaciones debieron ser semejantes a las que se pactaron poco 
antes con los moros de Zaragoza, tras ser conquistada la ciudad, 
y que no se han conservado. Frente a esos traspasos de propiedad 
de un individuo musulmán a otro cristiano, el documento afecta 
a toda una comunidad, la Tudela musulmana que capitulaba ante 
los cristianos y su máximo representante, Alfonso I, intitulado 
como rey emperador: Hec carta que fecit rex imperator Aldeffosus, 
filius regis Sancii. Por el lado de los moros aparecen las distintas 
autoridades de Tudela, que fueron confirmadas en sus cargos:

[…] cum alcadi de Tutela et cum illos alguaziles et 
cum illos alfaquis et cum illos bonos moros de Tudela 
et cum Alffabibi. Et affirmauit illos alcadis in lures 
alcaldías et illos alfaquidas in lures alfaquias et illos 
alguazillis in lures alguazilias.

Interpretamos que esta permanencia en sus cargos se prolongó 
durante el año que los moros debían o, mejor dicho, podían 
permanecer viviendo dentro de Tudela y continuarían en posesión 
de la mezquita mayor durante un año completo; pasado este tiempo, 
debían instalarse con sus mujeres, sus hijos y sus bienes muebles 
en los barrios de fuera de Tudela. El documento parece incidir en 
la necesidad de que los moros permaneciesen en sus heredades de 
Tudela y de otras villas del entorno y de que pagasen diezmos, en 
un intento de que su sistema socioeconómico no colapsase. Sin 
embargo, más adelante, el documento consigna varias disposiciones 
en sentido opuesto ya que parecen fomentar la marcha de los moros: 

se autorizó la venta o empeño de sus propiedades sin empacho 
alguno y obtuvieron libertad de movimientos y seguridades para 
marcharse a territorio islámico con sus mujeres e hijos, con todo su 
haber, por agua o por tierra, de día o de noche30.

En cuanto a la administración de justicia, el documento establece 
que los juicios y pleitos entre musulmanes continuasen en manos de 
su juez y alguaciles, como en tiempos de dominio islámico. Y en 
caso de juicios de un moro con un cristiano o viceversa, el juez 
moro debía hacer justicia al moro según su ley y el juez cristiano 
al cristiano según su fuero. Otros supuestos contemplados dieron 
garantías procesales en caso de sospechas de hurto, fornicio u otras 
causas, en la aplicación de sistemas probatorios y en la ejecución de 
registros judiciales. Más adelante se insiste en la obligación de los 
cristianos de mantener el mando y señoría de los moros en manos 
de Alfabibi o del moro elegido por Alfabibi; de mantener y respetar 
a los jueces moros; de no demandar causa alguna a los mayorales 
que hubo en tiempo de los moros, etc.

El documento recoge otros preceptos que regularon la vida 
entre los integrantes de comunidad cristiana y la musulmana: 
no imponer a los moros un mayoral cristiano, que no fuese buen 

Cristanos, mozarabes, musulmanes y judíos en la documentación  de Alfonso I de Aragón

Fig. 5 – Tudela, el puente del Ebro, postal de principios del siglo XX.



154

cristiano, fiel, de buen nacimiento y sin mal ingenio; no forzar la 
participación de un moro en apellido ni en guerra alguna; no entrar 
por la fuerza en la casa o huerto de un moro; no vetar a ningún 
moro la permanencia en su huerto o en su almunia fuera de la 
medina; no obligar a ningún moro ni a su bestia a la realización 
de prestaciones personales pesadas; dejar a sus ganados y hombres 
transitar libremente por la tierra del rey, prendando únicamente 
las ovejas correspondientes, según la propia ley de los moros; no 
prohibir entrar a Tudela y atravesar el puente para ir a sus heredades 
a los moros que pueblen los barrios extramuros… Tampoco se 
permitió que ningún hombre vetase a los moros sus armas. Y en el 
supuesto de que los almorávides endureciesen sus políticas contra 
los cristianos mozárabes, la capitulación censuró, como ya hemos 
señalado, cualquier represalia contra los moros de Tudela.

El documento hace referencia en varios apartados a la 
comunidad judía: que ningún judío señorease las personas y 
haciendas de los moros; que ningún cristiano consintiese a un judío 
la compra de un moro; y que las malas palabras dichas por un judío 

fuesen castigadas fuerte y duramente. Finalmente, el conjunto de 
disposiciones concluye con la firma y jura del documento realizado 
por el rey Alfonso I y sus barones31.

Llama la atención que las capitulaciones con los moros de 
Tudela regularon de manera excepcional que la mezquita mayor 
permaneciese en manos de los moros. Este proceder no fue 
habitual. En general, la documentación conservada corrobora que 
las mezquitas y los bienes que tenían asociados pasaron a manos de 
los cristianos y, más concretamente, de las iglesias cristianas. Sirvan 
de muestra, entre otros, los casos de Tudela, Zaragoza y Tarazona. 
En relación con Tudela, entre los años 1124 y 1125, Alfonso I hizo 
donación a la iglesia de Santa María de Tudela, a su prior, Bernardo 
y a sus clérigos, de todas las mezquitas del interior de la medina y 
las ubicadas en los castillos y en las almunias tudelanas, con todos 
sus hornos y heredades32. Posteriormente, en 112933 ordenó a los 
justicias de Tudela que entregasen a los capellanes y clérigos de la 
Iglesia de Tudela las heredades de las mezquitas, las donaciones 
pías que recibieron y todos los derechos pertenecientes a ellas y 
sus hornos, según fueron en tiempo de los moros de las mezquitas 
de Tudela; el rey señalaba que esto debía ser así para que la Iglesia 
no reclamase más dichos bienes. El mismo documento consigna 
la obligación de pagar diezmos y primicias a todos los pobladores 
cristianos de Tudela y sus villas, incluso por las tierras cultivadas a 
medias por exáricos moros; y esta obligación se extiende también 
tanto a los moros como a los judíos tudelanos.

Otra concesión similar fue realizada en 1123 al obispo de 
Tarazona: el rey le otorgó las mezquitas existentes en la propia 
Tarazona, con todas las heredades que éstas poseían en tiempo 
de los sarracenos. El documento reconoce también el derecho del 
obispo a reclamar en las villas de su episcopado las heredades de 
las mezquitas para que una vez “eliminada de ellas la inmundicia 
de Satanás y de los seguidores de Mahoma, en ellas sea adorado, 
glorificado y santificado Jesucristo, Señor nuestro”34.

María del Mar Agudo Romeo y María Luz Rodrigo Estevan

Fig. 6 – Postal de Tudela: en el centro la catedral construida en el emplazamien-
to de la mezquita al finales de siglo XII. 



155

En el caso zaragozano, Alfonso I dispuso en 1118 que las 
iglesias del episcopado de Zaragoza recibiesen las heredades de 
todas las mezquitas que, con la ayuda de Dios, se iban a convertir 
en iglesias y de aquellas que se encontraban en lugar despoblado.35 
No obstante, en torno al año 1124, el monarca ordenó al zalmedina 
de Zaragoza, a tenor de las quejas del obispo, que le fueran 
entregadas las propiedades musulmanas dadas en legado pío a las 
mezquitas y los hornos que eran propiedad de las mezquitas.36 Unos 
años más tarde, posiblemente en 1129,37 en una disposición muy 
semejante a la dada para Tudela ese mismo año, el monarca ordenó 
a Cuadrat, zalmedina de Zaragoza, el pago de los diezmos debidos 
por las propiedades de cristianos y exáricos moros. Este conjunto 
de noticias evidencia la existencia de numerosas negligencias —o 
quizá reticencias y resistencias de los grupos aristocráticos— en 
el cumplimiento de las disposiciones regias a favor de obispos e 
iglesias. 

3. Los judíos

La presencia de judíos38 en la documentación analizada 
es mucho menos notoria que la de mozárabes y musulmanes. 
Esta minoría aparece citada, como acabamos de anotar, en 
las capitulaciones de Tudela. También se refiere a los judíos 
tudelanos una carta conteniendo la concesión del fuero de Nájera 
que les hizo Alfonso I el Batallador a mediados de marzo de 
111939. El documento comienza con una fórmula —Hec carta 
quam mandauit facere rex Adefonsus imperator— que difiere de 
la habitual y contenida, por ejemplo, en la concesión a los moros 
de Tudela: Hec est carta que fecit rex imperator Aldeffonsus. Con 
un claro objetivo repoblador, sus destinatarios fueron los judíos 
que habitaron Tudela. Por ello el rey, implícitamente, exhortaba 
en la carta a regresar a sus casas a quienes en su día abandonaron 
la ciudad con familias, bienes y haberes; para incentivar el regreso 

y atraer nuevos pobladores judíos, Alfonso I ofreció ventajas 
fiscales —abonar el habitual impuesto de parias una sola vez al 
año, para Pascua de Ramos— y concedió el fuero de los judíos 
de Nájera que recoge privilegios judiciales y económicos como la 
exención del pago de diversas multas (caloñas, homicidios) y del 
pago de portazgo en los mercados de Tudela.

El contenido de esta carta corrobora que en la Tudela 
musulmana había habitado una comunidad judía —con la 
suficiente entidad demográfica y económica para captar la atención 
del Batallador—, cuyos miembros abandonaron la localidad tras 
caer en manos cristianas. Sabedor de la importancia de frenar 
los trasvases poblacionales inherentes a la conquista militar y 
consciente de la necesidad de mantener el tejido socioeconómico 
de los territorios ganados al Islam, el rey Alfonso I trató de hacer 
regresar a los judíos tudelanos mediante la concesión de ventajas 
fiscales y fueros. 

Un documento de 1110 nos da noticia de la comunidad judía 
asentada en Huesca: Alfonso I, al hacer la donación de unos 
terrenos para edificar una iglesia y un cementerio cristianos, 
menciona tanto el barrio de los sarracenos como la judería 
oscense40. Por su parte, el acuerdo de 1108 firmado en Barbastro 
entre Bertrán Atón, conde de Tolosa, y Alfonso I de Aragón, en 
el marco de las intensas relaciones feudovasalláticas establecidas 
con magnates ultrapirenaicos, también recoge una alusión a varios 
judíos, cuatro en concreto, los cuales, con todas sus heredades, 
pasaron a ser vasallos del rey de Aragón, al igual que otros cuatro 
burgueses de Toulouse:

Et in illa ciuitate de Tolosa donauit illo comite don 
Bertran ad regem ad suam propriam dominicaturam 
.IIII. iudeos et .IIII. burgueses cum omni earum 
hereditates et cum totos illos foros et illos usaticos 
quos facere debent ad illo comite de Tolosa. (CDAI, 
doc. 29).

Cristanos, mozarabes, musulmanes y judíos en la documentación  de Alfonso I de Aragón



156

Para concluir, queremos apuntar 
que en fechas algo más tardías, los 
ordenamientos forales de cierta 
extensión con los que Alfonso I de 
Aragón dotó a poblaciones inmersas ya 
en su organización interna, mencionan 
a judíos a la hora de especificar 
determinadas normas que afectan 
también, a cristianos y moros. Estos 
fueros locales fueron otorgados a 
lugares ya incorporados de manera 
estable a la corona aragonesa. Así, el 
fuero de Calatayud41 otorgado en 1131, 
menciona a los judíos al confirmar que 
un vecino de Calatayud podía ser señor 
de cristianos, moros o judíos, pero de 

tal modo que estos vasallos no tuvieran obligación de responder ante 
ningún otro señor; también regulaba la potestad del Concejo bilbilitano 
para entregar a un cristiano la heredad de aquellos moros o judíos de 
Calatayud que huyesen del lugar para luchar —se sobreentiende—, 
en contra de los cristianos. Así mismo, las relaciones comerciales 
entre cristianos, moros y judíos fueron protegidas por este fuero, 
permitiéndoles comprar entre ellos, según pudiesen y quisieran. Y 
también quedaron regulados aspectos de carácter procesal y penal, 
como el castigo y el medio de prueba en el supuesto de homicidio, 
cuando un cristiano, moro o judío es sujeto tanto activo como pasivo 
del delito. Otro ejemplo que traemos a colación es el de la localidad 
de Cáseda (Navarra). Un documento que Lema data en 1133, recoge 
la disposición del Batallador por la que otorga a Cáseda los fueros de 
Daroca y Soria; la concesión remite a ambos ordenamientos legales 
al establecer que aquellos moros, judíos y cristianos que fueran 
pobladores en Cáseda se rigiesen por los fueros de Soria y Daroca42.

Conclusiones
La relectura y cotejo de la documentación archivística de la época del rey 

Alfonso I de Aragón referida a mozárabes, moros y judíos permite ampliar 
el conocimiento y las interpretaciones sobre las políticas y acciones llevadas 
a cabo entre 1104 y 1134. Los tres grupos sociales se vieron afectados en su 
vida cotidiana por las nuevas políticas de reconquista y repoblación puestas 
en marcha por Alfonso I de Aragón. Nuestra atención se ha centrado en, 
primer término, en el trato dispensado a los cristianos mozárabes que el rey 
trajo consigo de su expedición a tierras andaluzas en 1126 como medida 
repobladora; nuestra conclusión es que entre 1126 y 1132, estos mozárabes 
perdieron su derecho y sus costumbres, adquiriendo las de las tierras cristianas 
a las que se trasladaron, como consecuencia del proceso de asimilación 
llevado a cabo con estos ‘arabizados’ cristianos. En segundo lugar, hemos 
analizado el traspaso de las propiedades musulmanas a manos cristianas en 
reconocimiento a la colaboración militar recibida por el Batallador, estudiando 
la excepcionalidad de algunas disposiciones y detectando la problemática de 
ejecutar los derechos reconocidos a la Iglesia en cuestión de percepción de 
diezmos y en relación con la posesión de las mezquitas y sus propiedades 
asociadas. Podemos afirmar que los moros vieron respetadas las concesiones 
reconocidas en los documentos de capitulación expedidos por el Batallador 
en el Valle del Ebro; algunas de ellas sólo tuvieron un año de vigencia, 
como ocupar la mezquita mayor y habitar en sus casas; otras se recortaron 
progresivamente, como la libertad de movimientos para marcharse a tierras 
musulmanas; y otras pervivieron hasta el siglo xv, como la elección de sus 
autoridades y el respeto a sus propias leyes y procedimientos jurídicos. Por 
último, hemos constatado que los judíos, quizá temerosos de la intolerancia 
cristiana, abandonaron las poblaciones ocupadas por el Batallador pero 
fueron conminados a regresar a sus casas otorgándoles determinados 
privilegios. Todo ello evidencia la urgencia repobladora que tuvo el Aragón 
cristiano. Los contenidos de capitulaciones, fueros locales y otras concesiones 
son especialmente reveladores en el intento de impulsar asentamientos 
mozárabes y de frenar la pérdida de los efectivos poblacionales de judíos y 
musulmanes que ya habitaban los territorios incorporados por Alfonso I.

María del Mar Agudo Romeo y María Luz Rodrigo Estevan

Fig. 7 – Judíos de una comuni-
dad aragonesa a la salida de la 
sinagoga. Haggadad de Sara-
jevo, museo national de Bos-
nia-Herzégovina. Commons



157Cristanos, mozarabes, musulmanes y judíos en la documentación  de Alfonso I de Aragón

Bibliografía

Agudo Romeo, María del Mar (1992) El fuero de Daroca. Introducción, edición crítica, traducción, estudio léxico y concordancia. Daroca.
Agudo Romeo, María del Mar (2004). “El Privilegio de los Veinte de la ciudad de Zaragoza. Un documento ejemplar”, en El municipio 
en Aragón, Zaragoza: 87-97. 
Agudo Romeo, María del Mar (2006). “Una concesión de Alfonso I el Batallador a Tudela”, en Navarra: Memoria e imagen. Actas 
de VI Congreso de Historia de Navarra, Pamplona, vol. I: 95-108.
Corriente, Federico (1999). Diccionario de arabismos, Zaragoza.
LacÁmarra Ayllon, David (2017), “Privilegios para una capital. Zaragoza en el ejercicio de control del territorio y sus recursos: El Pri-
vilegio de los Veinte o del Tortum per Tortum”, Roda da Fortuna, 6/1: 40-72.
Lacarra, José María (1978). Alfonso el Batallador, Zaragoza. 
Lacarra, José María, (1982). Documentos para el estudio de la reconquista y repoblación del valle del Ebro, Zaragoza, 2 vols. [DERRVE]
Lacarra, José María (1987), Estudios dedicados a Aragón, Zaragoza.
LapeÑa PaÚl, Ana Isabel y Agudo Romeo, María del Mar (2003). El fuero de Ejea de los Caballeros y su difusión. Zaragoza.
Lema Pueyo, José Ángel (1990). Colección diplomática de Alfonso I de Aragón y Pamplona, San Sebastián. [CDAI].
Lema Pueyo, José Ángel (1991). “Las relaciones entre moros y cristianos en Tudela y su ordenamiento foral en el pacto de capitulación 
de marzo de 1119”, Cuadernos de Sección. Historia-Geografía, 18: 23-34.
Lema Pueyo, José Ángel (1997). “El itinerario de Alfonso I el Batallador (1104-1134)”, Historia, Instituciones. Documentos, 24: 333-354. 
Motis Dolader, Miguel Ángel (2003). Judíos y conversos en Ejea de los Caballeros en la Edad Media (siglos xii-xv), Zaragoza.
OrcÁstegui gros, Carmen (1986). Crónica de san Juan de la Peña. Ed. crítica, Zaragoza.
Pallaréz JiménezA, Miguel Ángel (1993). “La carta de población de Tauste y la frontera navarro-aragonesa a la muerte de Alfonso I el 
Batallador”, Aragón en la Edad Media, X-XI: 683-703.
PeÑarroja Torrejon, Leopoldo (1993). Cristianos bajo el Islam. Los mozárabes hasta la reconquista de Valencia, Madrid.
Rodrigo Estevan, María Luz (1991), “La reconquista aragonesa y navarra con Alfonso I el Batallador (1104-1134)”, en Atlas de Histo-
ria de Aragón, Zaragoza: cap. 44.
Ubieto Arteta, Antonio (1981). Historia de Aragón. La formación territorial, Zaragoza.
Viguera, María Jesús (1981). Aragón musulmán, Zaragoza.



158

Notas

1.	 En la referencia de documentos seguimos la edición de José Ángel Lema (1990), que citaremos como CDAI.
2.	 CDAI, doc. 3. A Tauste le conceden carta puebla, en el año 1138, el rey Ramiro II y su yerno Ramón Berenguer IV, conde de Barcelona (Pallarès, 1993).
3.	 CDAI, docs. 86 y 90.
4.	 […] et illa medietate de Sancta Maria de Aberrezin cum tota sua pertinencia quando Deus omnipotens eam mihi dederit. (CDAI, doc. 109)
5.	 LapeÑa y Agudo, 2003.
6.	 Para un rápido seguimiento de todos los avances militares, puede consultarse on-line el capítulo 43 de Rodrigo (1991) en el Atlas de Historia de Aragón de la 

Institución Fernando el Católico, además de los estudios ya clásicos sobre el tema, entre otros (Lacarra, 1978; Ubieto, 1981).
7.	 Este vocablo deriva del and. musta’rabí, gentilicio del cl. musta’rab ‘arabizado’. (Corriente 1999, s. u. mozárabe).
8.	 En CDAI, el doc. 91 (c. 1119) recoge mozarabes christianos; el doc. 162 (1126) presenta christianis mozarabis y mozarabes; y en el doc. 253 (1132), la versión breve 

anota chistianos mozarauis de Mallen y mozarauis de Malien, y la versión amplia utiliza christianos de Mallen, omitiendo mozarauis y mozarabes de Mallen.
9.	 No es segura la fecha del documento que las contiene. Lema (1990: doc. 144) propone su datación en 1119.
10.	 Et si illos almorabites faciant aliquam mutationem super illos mozarabes christianos, no se tornasent illos christianos ad illos moros de Tudela (CDAI, doc. 91).
11.	 La Crónica de san Juan de la Peña, en su versión aragonesa, dice así sobre esta expedición: Enpués esto, en el anno de Nuestro Sennor de MCXXV, plegó sus 

gentes et con él don Gastón de Bearne, don Pedro vispe de Caragoça, don Esthevan vispo de Jacca; en el mes de octubre entraron en la tierra de los moros, tal-
lando et destruyendo plegoron a Valencia; et después passaron Xucar et talloron Dennya, después passoron Murcia, después fueron a d’Almeria, que lo clamavan 
en aquel tiempo Urcia, et a la raiz de una sierra et montanna fincaron sus tiendas, et en el lugar que dizen Alcaçar tenieron la Nadal con gran goyo et abaste-
cimiento de viandas. Enpués esto fueron a Granada et, talando et destruyendo, después cercó Cordova; y el rey sennor de todos los reyes moros d’Espanna con 
todo su poder ixió a dar batalla en el lugar que yes dito Azinçol et fueron vencidos los moros, et fue y el rey de Córdova et morieron grandes gentes de moros que 
no y havía conta. Et non fue rey en Espanna que tanto ganasse de moros nin corriesse nin talasse nin tanto mal. (CSJP: 47-48.)

12.	 Un documento datado en junio de 1126 en Calahorra, anota: eo mense quando rex Adefonsus Sancii regressus est cum sua hoste de Cordoua. (DERRVE, doc. 131).
13.	 CDAI, doc. 162; DERRVE, doc. 132. El título de imperator lo detenta por su enlace con Urraca de Castilla, y aparece también como reinando en Castilla. Tras la 

ruptura de este matrimonio tan poco afortunado dejará de utilizar este título que era detentado por los monarcas castellanos.
14.	 CDAI, doc. 253.
15.	 CDAI, doc. 90, datado en enero de 1119.
16.	 CDAI, doc. 82. Según señala el propio Lema, la data que aparece de 1117 es sospechosa ya que Tudela fue conquistada en 1119. Todo el documento en su conjun-

to resulta sospechoso por lo que Lema considera que de existir una carta primitiva concedida por Alfonso I a los pobladores cristianos de Tudela correspondería a 
1119 o a los años inmediatamente siguientes, y que posteriormente sería manipulada. 

17.	 CDAI, doc. 209. Se denomina ‘Privilegio de los Veinte’ por el hecho de que los vecinos debían elegir entre los mejores a veinte de ellos para jurar los fueros, 
y luego esos veinte vecinos debían hacer los jurar a los demás; así mismo, debían ayudar en su aplicación, no dejándose hacer fuerza por nadie, y, si alguno lo 
intentaba, tenían que actuar contra él, como si fuesen una única persona. Aparece tanto en Zaragoza como en Tudela, pero no en Mallén. Sobre diversos aspectos 
del Privilegio y su contenido, vid. Agudo, 2004; LacÁmara, 2017.

18.	 Lema data este documento en el año 1129; según nuestra opinión es del año 1127, con unos meses de antelación con respecto al dado a Tudela. (Agudo 2004).
19.	 CDAI, doc. 184.
20.	 Agudo, 2006.
21.	 CDAI, doc, 253 v. ext. (1132): Dono vobis, populatoribus, in monte de Samañas, ad vos Mallen, ligna virida et sicca […]; CDAI, doc, 253 v. ext. (1132): Et vos, 

mozarabes de Mallen, habeatis ligna sicca et virida […] En los privilegios a Zaragoza y Tudela también se concede la explotación de leñas y pastos, establecien-
do los límites que les corresponde en los sotos del río Ebro: en Zaragoza pueden explotar la leña y los pastos de los sotos del Ebro desde Pina hasta Novillas y en 
Tudela desde Novillas hasta Milagro.

22.	 Estas semejanzas en los documentos analizados no son las únicas. Muy significativo es el siguiente ejemplo documentado en todos ellos: CDAI, doc. 162, conce-
sión de 1126 a los mozárabes traídos de Andalucía: Et nullus homo non faciat uobis ullo torto nec ulla força. Et qui hoc fecerit, quod peitet mihi mille morabe-
dinos et illo captale cum nouena. CDAI, doc. 184, concesión a Tudela: Si quis uero uoluerit uobis tollere uel tortum facere de istos fueros quos ego uobis dono, 
pectet mihi inde mille morabetis et emendet uobis illo dampno cum illa nouena. CDAI, doc. 209, concesión a Zaragoza: Si quis uero uoluerit tollere uel tortum 
facere de istos fueros quos ego uobis dono, peitet mihi inde mille morabidis et emendet uobis illo dampno cum illa nobena. CDAI, doc. 253, versión breve de la 

María del Mar Agudo Romeo y María Luz Rodrigo Estevan



159Cristanos, mozarabes, musulmanes y judíos en la documentación  de Alfonso I de Aragón

concesión a los mozárabes de Mallén: Et nullus homo non faciad vobis nullo torto nec ulla forza. Et qui fezerid hoc, quod peite mihi mille marauedis et illo captal 
cum nouena. CDAI, doc. 253, versión extensa de la concesión a los mozárabes de Mallén: Et nullus homo non faciat vobis nullo torto nec ulla força. Et qui hoc 
fecerint, pectent in mille morabetinos et illo capdal cum novena.

23.	 CDAI, doc. 162 (1126): Et uos, mozarabes, quod non detis lezta […]; CDAI, doc. 253 v. br. (1132): Et uos, mozarauis de Mallen, quod non detis leçta […]; 
CDAI, doc. 253 v. ext. (1132): Et etiam dono vobis, hominibus de Mallen, libertatem quod non detis nec persolvatis lezdam […]

24.	 Creemos que sería de gran interés continuar este estudio comparado del conjunto de documentos que recogen las concesiones hechas a Zaragoza, Tudela y Mallén 
y analizar con mayor profundidad las coincidencias que presentan.

25.	 Se trata de una forma derivada de maurus mediante la contracción del diptongo au en o, aunque también suele ser escrita en alguna ocasión en su forma no 
contracta. Mauri, orum es una voz documentada en el latín de época clásica para designar a los habitantes de Mauritania. La voz Mauri, -orum es utilizada, entre 
otros, por historiadores de la Antigüedad como Salustio y Tito Livio.

26.	 Es un término derivado del aram. rb. sarqa’/yin ‘habitantes del desierto’, gentilicio de seraq ‘desierto’. (Corriente, 1999, s. v. sarraceno). Sarraceni, -orum, referi-
do a un pueblo de la Arabia Feliz, ya está documentado en el siglo iv por Amiano Marcelino y san Jerónimo.

27.	 Paganus deriva de pagus —en el latín clásico significaba ‘rústico’—, pero posteriormente, en el latín cristiano. pasó a tener el significado de ‘infiel’ y, por tanto,  
adquirió un sentido más amplio que los términos anteriores. Ismaelitae, -arum ‘ismaelitas’, deriva de Ismael, -elis ‘Ismael’, según la Biblia hijo de Abraham y Agar, de 
quienes serían descendientes los mahometanos. En CDAI, doc. 27, en una falsificación de 1108, hay una referencia a Tauste: locum de Thaustab ismaelitis adquisiui.

28.	 CDAI, docs. 19 (1107); 20 (1107); 31 (1108); 45 (1110); 66 (1116); 125 (1124); 181 (1127); 198 (1128).
29.	 CDAI, doc. 91.
30.	 Frente a esta total libertad para marcharse a tierras de moros, en 1129 (CDAI, doc. 213), se plantearon algunos problemas: ante la partida de exáricos moros, los 

dueños cristianos buscaron a otros exáricos musulmanes para cultivar a medias las tierras y no abonar diezmos arguyendo que eran tierras trabajadas por manos 
moras; ante este sistema de ‘evasión impositiva’ Alfonso I ordenó al justicia de Zaragoza, Cuadrat, que les obligase a pagar diezmos y primicias a la Iglesia; 
además se estableció que no permitiesen marchar a los moros a tierras de Valencia sin su permiso: […] et mando uobis quod non lexetis ullo moro ad terra de 
Balentia ire et qui se fuerit sine mea carta […]

31.	 Suscriben el documento una quincena de barones aragoneses y navarros, algunos tan conocidos como, Fortun Garçez Caxal, Tizon de Montsono o Lop Arçeiz 
Pelegrin. Sobre los barones del rey Alfonso I, véase el trabajo de Utrilla y Rodrigo incluido en este mismo monográfico.

32.	 CDAI, doc. 161.
33.	 CDAI, doc. 212.
34.	 CDAI, doc. 122. […] quatinus eliminata ab eisdem omni spurcicia Sathane et sequacias ipsius Mahomet, Ihesus Christus, Dominus noster, in eis adoretur, glorifi-

cetur simul et santificetur.
35.	 CDAI, doc. 88. 
36.	 CDAI, doc. 127.
37.	 CDAI, doc. 213.
38.	 El término judaeus se documenta en el latín clásico y bíblico. En nuestros documentos se registran las formas evolucionadas iudeos e iudios.
39.	 CDAI, doc. 92 (1119). Cronológicamente, nos parece que es un texto muy cercano a las capitulaciones con los moros tudelanos.
40.	 CDAI, doc. 46 (1110).
41.	 CDAI, doc. 245. Aunque se considera que este es el fuero concedido por Alfonso I, la redacción que nos ha llegado parece posterior a esta fecha.
42.	 CDAI, doc. 269. A Daroca le concede fuero Alfonso I, pero la redacción que se conserva corresponde a la concesión del fuero que en 1142 hizo Ramón Berenguer IV 

(Agudo, 1992).




