
P A S A V E N T OP A S A V E N T O

371

Revista de Estudios Hispánicos

	 https://doi.org/10.37536/preh.2025.13.2.2696
Vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

LECTURA SIMBÓLICO-FICCIONAL DEL “GRAN MITO 
DE LA IA”: EL ÚLTIMO GRAN RELATO, ENTRE REALIDAD 

IDEOLÓGICA Y FICCIÓN SIMBÓLICA

A SYMBOLIC-FICTIONAL READING OF THE “GREAT MYTH OF THE IA”: 
THE LAST GRAND NARRATIVE, BETWEEN IDEOLOGICAL REALITY AND 

SYMBOLIC FICTION

Antonio Viñuales Sánchez
Universidad de Zaragoza

https://orcid.org/0000-0002-0201-5973
avinuales@unizar.es

Daniel Cabañeros Martínez
Investigador independiente 

https://orcid.org/0009-0008-5950-8868
danielcabaneros@outlook.es

Recibido: 15.09.2024
Aceptado: 01.07.2025

Resumen: Aunque se percibe nuestra época como ocaso de los grandes relatos, 
las narrativas siguen siendo poderosas herramientas de cohesión social. El fenó-
meno de la IA, concebido como desarrollo inexorable, ha precisado una extensa 
serie de relatos que han tratado de promover una visión común —frecuente-
mente apologética y de alcance global—, desde ámbitos como la filosofía, el pe-
riodismo, las ciencias y las tecnologías. La aparente diversidad de sus narrativas, 
empero, mantiene una unidad presentable como macrorrelato —al sintetizar sus 
puntos comunes— que denominamos “gran narrativa de la IA”. Exceptuando su 
estilo —analizable desde la retórica—, su contenido presenta dos dimensiones: 
real-ideológica y simbólico-ficticia. La primera es la más atendida por su cone-
xión directa con la vida y las impredecibles consecuencias de la IA. La dimensión 
simbólica, casi inexplorada, puede arrojar sin embargo inédita luz sobre su na-
rrativa. Proponemos comprender esta última como un producto simbólico en el 
marco de la imaginación moderna, partiendo de una teoría que considera el sim-

file:///E:/PASAVENTO/n%c2%ba26/%20https://orcid.org/0000-0002-0201-5973


372 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

bolismo global moderno como una respuesta imaginativa a un nuevo escenario 
para nuestra especie: la conquista del futuro. Este reto precisa el despliegue 
de narrativas de masas basadas en aspectos de la imaginación moderna como 
“remitologización” y “estilización” —adopción de modelos narrativos fácilmente 
reconocibles—. Sugerimos que la macronarrativa de la IA adquiere formas y 
contenidos del nuevo simbolismo para el consumo —una nueva mitología ma-
siva desplegada en géneros novelísticos y cinematográficos, principalmente— y 
que solo como parte de él puede entenderse su productividad como nuevo mito 
cohesionador, no exento de gran potencia explicativa.

Palabras clave: Inteligencia Artificial, simbolismo mitológico, grandes relatos

Abstract: Although our era is often described as the decline of grand narratives, 
they remain powerful tools of social cohesion. The phenomenon of Artificial In-
telligence, portrayed as an inevitable development, has generated a broad set 
of narratives —often apologetic and global— emerging from philosophy, jour-
nalism, science, and technology. Despite their apparent variety, these narratives 
form a cohesive macro-narrative, which we refer to as “the grand narrative of 
AI.” Beyond its rhetorical style, this narrative has two distinct dimensions: real-
ideological and fictional-symbolic. The real-ideological aspect, closely linked to 
the unpredictable impact of AI on life, has received considerable attention. In 
contrast, the fictional-symbolic dimension remains largely unexplored, despite 
its potential to illuminate the broader cultural meaning of AI narratives. We pro-
pose interpreting this symbolic dimension through the lens of modern imagi-
nation, specifically as a cultural response to a new scenario for homo sapiens: 
the conquest of the future. This civilizational challenge demands the creation of 
mass narratives shaped by modern symbolic mechanisms such as remythologi-
zation and stylization —the use of accessible, recognizable storytelling models. 
We argue that the macro-narrative of AI draws from a new symbolism of mass 
consumption, primarily disseminated through novelistic and cinematic genres. 
Understanding AI’s grand narrative within this framework reveals its function as 
a new cohesive myth —one that offers not only ideological structure but also 
explanatory power through symbolic resonance. By framing AI as part of a bro-
ader imaginative effort, we gain critical insight into its cultural function and the 
values it seeks to organize and legitimize.

Keywords: Artificial Intelligence, Mythological Symbolism, Grand Narratives

∫ ¢



373Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

1. Introducción
	
Los fenómenos históricos pueden ser contemplados a dos escalas. Quizá la me-
nos recomendable sea la “microhistórica”, es decir, la que se fija como objetivo 
una breve parcela de tiempo para obtener todo tipo de conclusiones, con fre-
cuencia disparatadas. Fruto de este modo de proceder es un dictamen sobre 
la última Modernidad —también llamada “Posmodernidad”—, según el cual la 
nuestra es la época del ocaso de los grandes relatos, también llamados “meta-
rrelatos” o “macrorrelatos”. Lyotard (2006) es la cara más visible de esta idea, a la 
que se han unido recientemente voces como Christian Salmon (2019), alentadas 
por el auge de las redes sociales de microinformación como X y de las tácticas 
de manipulación ideológica y desinformación. 

Una opción más recomendable parece la perspectiva que brinda el gran 
tiempo o la escala de la Gran Historia (Big History), defendida —entre muchos 
otros— por el sociólogo Norbert Elias (2013: 205). Recientes éxitos editoriales 
que tratan de extender este punto de vista, como los de Yuval Noah Harari (2014: 
38) o Juan Luis Arsuaga (2019: 482), han concluido, sin embargo, que la coope-
ración a gran escala, motivada por narraciones legendarias y personajes míticos 
producto de la imaginación, es el signo distintivo de la exitosa trayectoria de 
nuestra especie. 

El nuevo escenario que la Modernidad plantea desde 1800, un nuevo 
mundo gobernado por los principios de la igualdad y la libertad, a los que se 
une un cúmulo de retos inéditos que amenazan el éxito evolutivo de nuestra 
especie y que se pueden resumir con la frase “alcanzar el futuro”, requiere un 
esfuerzo imaginativo sin precedentes. La respuesta a tal conglomerado de desa-
fíos socioculturales incluye un nuevo tipo de imaginación, compuesta de nuevas 
formas imaginativas, nuevos géneros del discurso, nuevos medios de difusión y 
nuevos contenidos. En suma, nuevas armas para una cohesión inteligente de la 
especie comprendida como una gran tribu, con los que se trata de comprender 
y afrontar el nuevo escenario vital. Entre estos nuevos modos de cohesión des-
tacan las redes sociales y sus micronarrativas. Pero su ruido omnipresente no 
debe eclipsar la existencia de grandes narrativas, más prolíficas y aglutinadoras 
que nunca, en todo tipo de ámbitos artísticos y no artísticos: instaladas en los 
primeros, destacan novelas y ensayos —en el ámbito letrado— y películas y 
series —en la esfera audiovisual—; el periodismo y sus géneros de información 
y opinión destacan como medios narrativos no artísticos que cabalgan entre las 
parcelas recién citadas. 

Una preciada herramienta para la nueva conciencia global, en el marco 
de la nueva imaginación moderna, es el simbolismo moderno. Su ámbito natural 
son las obras de gran arte. Se trata de una gran mitología con cuyos contenidos 
—nuevos símbolos y géneros artísticos— se persigue representar las encruci-
jadas del momento moderno (Beltrán Almería 2017: 355 y ss.). Es fruto de un 
gran esfuerzo de fusión de los géneros y contenidos de las etapas imaginativas 
precedentes, con los que se crean obras de gran complejidad y de una potencia 
comprensiva sin precedentes. Este nuevo simbolismo y sus grandes narrativas, 



374 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

grandes géneros compuestos de símbolos y mitos nuevos, encuentran, sin em-
bargo, un obstáculo para su poder cohesionador y comprensivo en el ámbito en 
el que se integran modernamente las obras de arte: las sociedades de individuos 
y su cultura de masas implantada como mercado global. 

Las nuevas sociedades y las culturas masivas, que caminan hacia la 
igualdad y la libertad, atenazadas por sus temores y asidas a sus creencias, to-
davía son complejos humanos tensionados por la existencia de dos espacios de 
difusión: un público minoritario pero cultivado, al que se dirigen las obras de 
gran arte para la reflexión (Viñuales Sánchez 2025b: 86 y ss.); y un público ma-
sivo que se contenta con el consumo de productos para el entretenimiento y la 
evasión. Al primero se dirigen las obras del gran simbolismo, los grandes relatos 
de la nueva mitología compleja que busca la excelencia de la conciencia glo-
bal e ilustrada. Esta mitología tiene una nueva dimensión imaginativa compleja, 
compuesta de tres caras que tratan de responder a las tres facetas principales 
del reto moderno de conquistar el futuro: humorismo, egotismo y simbolismo 
mágico o “hermetismo” (Beltrán Almería 2021: 167).

El humorismo es el corolario artístico del reto de la igualdad. La eli-
minación de fronteras (de clase, raza, género, etc.) hace que el humorismo se 
extienda al dominio artístico completo, abandonando su propensión a lo bajo y 
a la risa para el entretenimiento. El egotismo es consecuencia de la importancia 
del individualismo —la Modernidad no iguala colectivos sino individuos— y de 
la relevancia de la educación y el autoconocimiento para la nueva supervivencia. 
La Modernidad ha levantado géneros artísticos en torno a la educación como 
el Bildungsroman y, en el cine, el Bildungscinema (Viñuales Sánchez 2025a: 94 y 
ss.)—. El simbolismo mágico es la recuperación de la imaginación prehistórica, 
cuyo objetivo es la recopilación de los mejores valores y lecciones, con inde-
pendencia de su carácter mítico. El equilibrio entre estas tres dimensiones de la 
mitología moderna para la reflexión es propio de las grandes obras de arte. Pese 
a oficiar como límites artísticos, tales dimensiones ofrecen un gran espacio a la 
libertad creativa, a diferencia de la mitología de consumo, basada en esquemas 
convencionales. El periodismo ha detectado la mezcla de libertad y tradición de 
las obras del gran mitologismo moderno al tildarlas de “obras de autor”.

Por su parte, los ámbitos de difusión masiva tienen como contenido una 
gran mitología forzosamente distinta, aunque no ajena al esfuerzo imaginativo 
de las grandes obras de arte. Roland Barthes (1957) le dedicó memorables pá-
ginas periodísticas y habló acertadamente del culto a los mitos por parte de las 
sociedades de masas. Es la gran mitología de consumo. En razón de su ámbito 
de difusión y de su público, sus contenidos son de menor complejidad imagi-
nativa, bien que rescatan sui generis aspectos de la mitología y el simbolismo 
para la reflexión. Partes de ese mitologismo son los géneros de consumo, con 
los novelescos y los cinematográficos a la cabeza, como grandes corrientes de 
cohesión global.1 Aunque sus obras se agotan en su finalidad ociosa, con una 

1  También merece la pena subrayar que las interpenetraciones entre distintos medios, la  
retroalimentación intermedia, juegan un papel esencial en la configuración de este mitologismo: 
“las consideraciones sobre la literatura en el entorno electrónico y su impacto en la teatralidad 



375Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

cohesión limitada al mundo de los vivos, reproducen de forma simple y separa-
da, unilateral, cada una de las dimensiones que se ofrecían de modo complejo y 
sintético en las obras del gran arte mediante géneros simples, asimismo suscep-
tibles de ser mezclados entre sí en busca de la innovación inherente al mundo 
del consumo desplegado en el mercado: la comedia es el género de la risa entre-
tenida; el documental, la película infantil, la histórica y la ideológica responden 
al reto de la divulgación; y los géneros del hermetismo masivo (policiacos, de 
fantasía y horror, ciencia ficción, distopías, etc.) ofrecen un juego de descubri-
miento al que añaden emociones primarias como terror o suspense, fundadas 
en la desconfianza en el futuro y en la innovación tecnológica. Sus mitos tienen 
una base común en una visión también unilateral y no compleja del mundo del 
que surgen, y son producto del miedo (monstruosidades, vampiros, alienígenas, 
robots), la alegría (Mickey Mouse, Mr. Bean, el Gordo y el Flaco, Charlot) o la 
evasión aventurera infantil (Harry Potter, el último gran mito infantil). Capítulo 
aparte merece el gran método artístico de creación de obras de consumo que 
es la “estilización”, un concepto promovido por Bajtín (2005: 276 y ss.), con el 
que recoge la necesidad de dotar de una imagen reconocible —cohesionadora 
masivamente— a tales obras mediante modelos instaurados en los “géneros 
clásicos”, propios principalmente de la novela y las películas de género. 

Aunque el lugar de la gran mitología de consumo son las obras de arte 
para las masas, la productividad cohesionadora y explicativa de su simbolismo 
no se ha detenido en la barrera que separa los ámbitos artísticos del resto de las 
esferas de la vida. La estilización tampoco es un método imaginativo propio de 
circunscripciones artísticas y actúa realmente a todos los niveles, escalas y ám-
bitos de las sociedades masivas. Con su concurso se proyectan aspectos más o 
menos parciales del simbolismo de masas a todo tipo de actividades y productos 
pseudoartísticos como ropa, información, tecnología y publicidad. Los modelos, 
contenidos, mitos y estilemas del simbolismo de masas permiten la construcción 
unificada y reconocible para el público masivo que, gracias a su poder unificador, 
permite a la masa dotarse de una efímera identidad. La estilización masiva de la 
cultura moderna ha sido percibida por teóricos de la cultura como Lipovetsky y 
Serroy bajo el nombre de “estetización” (2013).

Curiosos ejemplos discursivos y no artísticos de esta estilización pueden 
observarse en los noticiarios, que alternan los tonos del humor y la seriedad 
dramática. Incluso hay dobles humorísticos de noticiarios serios y noticiarios 
herméticos que tratan de alcanzar la verdad informativa a través del prisma del 
ocultismo, el conspiracionismo y los secretos de estado. Ejemplos del ámbito 
hispánico son El intermedio y Cuarto Milenio, respectivamente. 

La Inteligencia Artificial —IA, en adelante— es un fenómeno tecnoló-
gico moderno que no ha sido ajeno a la producción de narrativas que se han 
comprometido ya con su defensa, ya con su crítica o con su comprensión. Una 

acostumbran a gravitar en torno a tres polos: las profecías de salvación (entramos en la época  
del posthumanismo y nuestras facultades físicas y mentales se verán realzadas), las profecías 
de condena y fracaso […] y los llamamientos a la resistencia” (Borrás Castanyer 2003: 17, trad. 
nuestra).



376 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

característica común a todos los discursos sobre la IA es su concepción como 
desarrollo cultural inexorable, que, en cuanto tal, ha precisado una extensa serie 
de relatos que han tratado de promover una visión común —frecuentemente 
apologética y de alcance global—, desde ámbitos como la filosofía, el periodis-
mo, el emprendimiento, las ciencias y las tecnologías. La aparente diversidad de 
estas narrativas, empero, mantiene una unidad presentable como macrorrelato 
—al sintetizar sus puntos comunes— que denominamos “gran narrativa de la IA”. 
Exceptuando su estilo, analizable desde la retórica —tarea que no acometere-
mos aquí—, su contenido presenta dos dimensiones: una real-ideológica y otra 
ficticio-simbólica. La primera ha sido la más atendida por su conexión directa 
con la vida y las impredecibles consecuencias de la IA. La dimensión simbólica 
—casi inexplorada— puede arrojar, sin embargo, inédita luz sobre su narrativa. 

En síntesis, la metodología aplicada en esta investigación sitúa en sus 
fundamentos teóricos una filosofía materialista de la religión (Bueno 2023) y, 
coordinadamente, una teoría estética que engrana con la Big History, basada en 
la teoría de Bajtín y Beltrán Almería sobre los géneros y los símbolos modernos. 
Con esta base teórica y buscando unos resultados cualitativos, se reconstruirá 
discursivamente el mito a partir de un corpus de hechos sociales significativos y 
textos de diferente difusión y alcance —masivo y restringido—, diferentes me-
dios, áreas del conocimiento y niveles de especialización. Por eso proponemos 
comprender la gran narrativa de la IA como un producto simbólico en el marco 
de la imaginación moderna, situado también en los discursos de sus empresas 
desarrolladoras, sus gurús y los ámbitos periodísticos que informan sobre ella. 
Supondremos, por hipótesis, que este producto narrativo se basará principal-
mente en dos aspectos cruciales para la imaginación moderna: las aludidas “re-
mitologización” y “estilización”. A continuación, se recorrerá la estructura resul-
tante de tal reconstrucción discursiva mediante el análisis de ciertos símbolos y 
sus funciones sociales e históricas y, finalmente, se compararán estos resultados 
con los del análisis de otras estructuras imaginativas que no tengan posible lec-
tura literal. En concreto, dos películas: EVA (2011), de Kike Maíllo; y Autómata 
(2014), de Gabe Ibáñez. La comparación con estas dos películas tiene como ob-
jetivo aportar una prueba adicional que vendría a certificar el carácter popular 
y estilizado del gran mito de la IA, si es que su estructura simbólica discurre 
en paralelo con otra estructura cuyo carácter popular y estilizado no esté en 
disputa —la de EVA—. Consideraremos corroborada nuestra hipótesis si proba-
mos de este modo que: a) el discurso sobre la IA adopta una forma mítica; b) se 
nutre de los contenidos y de las formas del simbolismo de masas cuyo hábitat 
son los géneros de consumo de novelas y películas; c) y si, como producto de la 
estilización, adopta la apariencia y los estilemas de los géneros del hermetismo 
de consumo —sobre todo la ciencia ficción y la fantasía de terror distópico—. 

Sostendremos, en definitiva, que la macronarrativa apologética de la 
IA solo puede comprenderse cuando se ponen negro sobre blanco tanto sus 
intencionalidades programáticas ideológicas —ya analizadas de sobra en otros 
estudios—, como sus contenidos del mitologismo moderno, que hacen de este 
nuevo mito moderno un producto que bascula entre ideología y ficción: la pri-



377Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

mera lo ancla a la realidad; la segunda le da una forma reconocible y lo hace apto 
para la comprensión de las masas, según cánones y leyes ficcionales, grandes 
corrientes imaginativas para la gran cohesión las cuales pretendemos en ade-
lante mostrar.

2. Reconstrucción del gran mito de la IA

El punto de partida del gran mito de la IA suele consistir en entender la historia 
de la humanidad como una línea progresiva liderada por avances tecnológicos. 
El curso de ese progreso se concibe inexorable. En este avance, nos encontramos 
imprevistamente invadidos por las inteligencias artificiales: “Lo reconozcamos 
o no, nos encontramos en medio de una invasión robótica. […] han venido a 
suplantar el lugar que ocupamos en nuestro mundo a través una lenta pero 
inexorable incursión” (Gunkel 2020: 1).

En segundo lugar, este mito hace gala de una visión triunfal del siglo xx. 
El sistema de ideas de la democracia liberal supone la cúspide del pensamiento 
político. La tarea pendiente únicamente consiste en realizarla efectivamente. La 
historia ha llegado a su fin (Fukuyama 1992). La otra cara de esta idea surge a raíz 
de ciertos eventos (epidemia del cáncer, pandemia de la COVID, cambio climá-
tico, tensiones económicas y geopolíticas, alternancia de hegemonías globales) 
de las últimas décadas como indicadores del gran riesgo de la extinción humana 
(Bostroms 2013).

En tercer lugar, ante la sombría perspectiva proyectada por un presen-
te altamente inestable, se considera que la salvación solo puede brotar de las 
propias facultades técnicas del ser humano (Mumford 2010). Así, se suele consi-
derar a la IA como una aliada —a veces, la última técnica, la gran unificadora de 
todas— contra las pandemias o el cambio climático. El primer párrafo de El libro 
blanco sobre la IA (2020) de la Unión Europea, sirve de muestra.

En cuarto lugar, la inopinable invasión silenciosa de la IA termina por 
desarmar a los tecnoescépticos. La inclusión de las IA en el circuito de relaciones 
humanas trae aparejada la obligación lógica de admitir, en realidad, su carácter 
superhumanoide. No en vano, el propio Anthony Levandoski (exingeniero de 
Google) funda la Iglesia del futuro del camino de Dios, reconocida en los EE.UU. 
como un culto religioso más mientras estuvo activa. La evolución de la IA pronto 
escapa de nuestro control e incluso del radio de nuestra propia inteligencia. 
“Con la inteligencia artificial estamos invocando al demonio. En todas esas his-
torias en las que hay un chico con un pentagrama y agua bendita, es como: sí, 
seguro que podrá controlar al demonio. Pero luego no funciona”, había aseverado 
Elon Musk (Gibbs 2014).

Finalmente, se llega a atribuir a la IA cualidades clásicas de los dioses 
terciarios como la omnipresencia —único software presente en todos los hard-
ware—, la omnisciencia —toda la información que existe está en la red— y la 
omnipotencia —será capaz de encontrar soluciones a todos los problemas—. 
Los transhumanistas incluso llegan a afirmar que el único modo real de salvación 
posible (la inmortalidad) consiste en la transmigración de la mente a la nube, en 



378 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

una codificación digital de nuestro cerebro y en la posible unificación con la gran 
IA universal.

3. Entre la ficción y la realidad

3.1. Modelos y mitos involucrados en el fenómeno de la IA

La especulación sobre la posibilidad o imposibilidad de máquinas o autómatas 
inteligentes se viene reeditando bajo distintas formas a lo largo de la historia de 
la imaginación. Tal vez la referencia más célebre haya sido la fórmula cartesia-
na del “automatismo de las bestias” ubicada en el Discurso del método (1637) y 
Cartas a Mersenne (1640). Desde la literatura, son igualmente conocidas las na-
rraciones sobre la fabricación de figuras inorgánicas que adquieren capacidades 
similares a las de los humanos: Galatea esculpida por Pigmalión, en Las meta-
morfosis de Ovidio; el Maharal de Praga dando vida al gólem de barro a través 
de la cábala, en El Gólem (1917) de Gustav Meyrink; Gepetto empeñando sus 
conocimientos de ebanista en la confección de Pinocho, en la novela hómonima 
de Collodi (1883).

En la arena tecnológica y científica, la sugerente analogía computacio-
nal entre cerebro y ordenador supone una reanudación más o menos original 
de esa misma especulación. Los pioneros en el campo de la informática y la 
inteligencia artificial Alan Turing (1950) y John von Newman (1958) fundamen-
taron en ellas sus pesquisas; pero también muchos otros autores posteriores 
como Daniel Dennett (1987) o David Marr (1981) se la han tomado muy en serio. 
Asimismo, son conocidos los esfuerzos de la psicología cognitiva por orientar 
sus investigaciones en la dirección señalada por la misma metáfora del cerebro-
computadora.

A pesar de los críticos que navegan en dirección opuesta —destacan 
John Searle (1980), Hubert Dreyfus (1979) y Marino Pérez Álvarez (2021)—, cabe 
admitir la utilidad de la analogía “cerebro-ordenador” como esquema explica-
tivo u orientador, si es que se muestra efectivo en algún grado; la confusión, 
sin embargo, acecha en el tránsito desde el modo de conocer (gnoseología) 
al modo de ser (ontología). Una vez arruinada esta demarcación, el cerebro no 
funcionaría como un ordenador, sino que sería en sentido estricto un ordenador 
de carne; correlativamente, el ordenador sería un cerebro de silicio (Madrid Ca-
sado 2024: 48; Bueno Martínez 1985: 105-106). El modelo se habría convertido 
en categoría rígida, en una ficción desorientadora. En palabras de M. H. Abrams, 
“la enfermedad endémica del pensamiento analógico, sin embargo, es el endu-
recimiento de categorías” (1971: 35). 

Los modelos precientíficos o paracientíficos comúnmente denominados 
mitos, sin embargo, parecen haber remontado históricamente el camino inverso 
a la petrificación de los modelos científicos. La humanidad, en un momento de-
terminado, habría prescindido de los mitos —fabulaciones fantásticas simplifica-
doras, como las considera Larson (2021: 7-68)— y habría adoptado, en su lugar, 
los antidogmáticos esquemas racionales entre los que se cuentan los modelos 



379Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

científicos. Este fue, precisamente, el proceso que creyó diagnosticar Wilhelm 
Nestle (1940). Curiosamente, Borges parece apostar por esta visión: “Dos grie-
gos están conversando: Sócrates acaso y Parménides. […] Libres del mito y de la 
metáfora, piensan o tratan de pensar. […] Han olvidado la plegaria y la magia” 
(2005: 413).

Del mismo modo, en el ámbito literario, se ha sostenido que la litera-
tura, en tanto que institución heredera de la imaginación mitológica, habría ido 
purgando el misticismo que infectaba a los antiguos relatos. Por eso algunos 
teóricos como Lukács han considerado el realismo como una fase superior de 
la imaginación, una suerte de logos respecto al mythos. Según otros estudiosos, 
el antirrealismo o la fabulación fantástica no constituiría el pesado bulto con 
que cargamos por culpa de nuestros ignorantes antepasados, sino una suerte 
de esquema universal psicológico, enraizado en la psique humana. Asumiremos 
una tercera opción, también alternativa a las explicaciones lógico-causales de la 
ciencia: el ser humano observa la naturaleza a través de formas estéticas que, 
más que codificar la realidad, permiten al sistema de valores social coagular en 
un conjunto de símbolos. Así, el paso del mythos al logos, relativizado a través 
de este prisma que no concibe un corte profundo entre una supuesta época de 
oscuridad irracional y otra época de iluminismo y razón, se daría de otro modo: 
los mitos tan solo habrían de ser desprovistos de su ropaje de pretendidas expli-
caciones literales de la realidad, sumándose al inventario de ilustraciones simbó-
licas y no literales de ciertos fenómenos.

Pese a lo anterior, resultaría inadecuado analizar un modelo científico 
desde una perspectiva literaria o estética. Por ello resulta necesario justificar que 
el relato de la IA, a través de un proceso imaginativo sincrético, holla nuestro te-
rreno estético con la forma del mito. Ahora bien, ¿dónde hallar la línea divisoria 
entre el modelo cerebro-ordenador y el mito de la IA si esta no se encuentra 
en su carácter racional? A nuestro juicio, un primer modo de distinción fecundo 
podría hallarse en la escala en que se confeccionan. En el caso de los modelos, 
los elementos personales de la materia que se pretende explorar desaparecen 
a través del esquema en virtud de procesos impersonales (Bueno 1974): redes 
de impulsos eléctricos, procesos a escala atómica o molecular, estructuras alge-
braicas, etc. En el caso del mito, por el contrario, su carácter narrativo exigiría 
actantes, pues a menudo las realidades objetuales se personifican simbólica-
mente mediante entidades provistas de poder para obrar, como es el caso de la 
explicación de la creatividad literaria que da Sócrates en el diálogo platónico Ion: 
“Ion, te conferimos el precioso título de celebrar a Homero por inspiración divina 
y no en virtud del arte” (2007: 144).

Ejemplos cinematográficos y seriales cercanos a la estructura mítica 
pueden encontrarse en Inside out (2015), de Pete Docter y Ronaldo Del Carmen, y 
en la serie hispano-francesa Érase una vez la vida (1986), de Albert Barillé. En am-
bas, las emociones, glóbulos, bacterias y virus son representados por personajes 
—homúnculos encargados del buen desempeño del cuerpo humano— de cuyas 
relaciones se desprende una elucidación del funcionamiento de la psicología y 
la biología humanas. Este es precisamente el paso que se está dando al transitar 



380 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

desde el modelo de un cerebro-ordenador al mito del programa-inteligencia de 
la máquina divina.

3.2. El núcleo del proceso de mitologización: el hermetismo y la personificación

El mito de la IA, desde el punto de vista de la imaginación, tiene como pilar el 
hermetismo —magia y ley de la necesidad—, bajo cuya luz se obra la metamor-
fosis de la IA en un tipo de personaje altamente reconocible para el público 
masivo. Esta transformación personificadora obedece a esquemas milenarios, 
por lo que cuenta con sólidos antecedentes. Meletinski, siguiendo la vía de la 
interpretación simbólica de los mitos, nos explica que el proceso imaginativo de 
la personificación se observa originalmente con la transformación de los dioses 
naturales —animales y espíritus del animismo— en dioses parcialmente antro-
pomorfos (2001: 169-189). Este nuevo personaje antropomorfo sería la “heroína 
cultural”, a medio camino entre los animales divinizados y los dioses monoteís-
tas. Gunkel percibe también con nitidez esta simbolización moderna que acerca 
la IA a la naturaleza humana: 

Los robots […] parecen tener presencia social […] y muchos han desarrollado 
mímica o han simulado las capacidades y comportamientos que se asocian co-
múnmente con la inteligencia humana o animal. Los robots, por tanto, invitan 
al zoomorfismo, antropomorfismo e incluso la personificación. (Gunkel 2023: 9)

Estos héroes culturales de Meletinski ofrecen horizontes nuevos, distintos a los 
dioses de las religiones naturales. A la inocencia primitiva y natural de la magia 
se le opone un mundo cada vez más fragmentario y desigual (la especialización 
del trabajo, la propiedad, las castas), en el que los dioses antropomorfos, ade-
más de hacer las veces de demiurgos o garantes de un origen común, deben 
empezar a ofrecer soluciones de futuro. Los héroes culturales no dejan de ser 
figuras divinas que irrumpen en el mundo de la cultura (la era del Neolítico) pre-
cisamente porque la era natural, la del nomadismo de la caza y la recolección, 
dominada por los animales divinos, se encuentra agotada: en el tiempo histórico 
germinan desafíos distintos. 

El grado de hermetismo que reviste el tránsito de los animales divinos 
a los héroes culturales resulta evidente y se reedita en la remitologización de la 
IA, la cual no puede entenderse como humana, sino como divina o cuasidivina, 
precisamente por arte de la magia. En este caso, sus capacidades no solo batirán 
a las humanas en todos los frentes, sino que ya resultan superiores en tareas 
precisas. Su inteligencia, en consecuencia, no sería analogable a la humana, sino 
incomparable por su superioridad y el aumento exponencial de su ventaja, cuyos 
límites se presumen intrazables: “No experimentaremos 100 años de progreso 
en el siglo xxi, será más bien como 20000 años de progreso (al ritmo actual)” 
(Kurzweil 2005: 11). Esta perspectiva divina de la IA tiene precedentes: 

la IA (Inteligencia Artificial), desde sus inicios con Boole […], tiene el mismo 
cariz cristiano que en la ingeniería genética tienen los inicios agustinianos de 



381Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

Mendel o Schödinger, quien en What is Life? Considera la genética como la 
mecánica cuántica del señor. (Martín Jiménez 2018: 92)

La IA es antropomorfa en algún grado y guarda relaciones estrechas con los 
individuos sapiens, produciendo en estos temor y pasmo. Gustavo Bueno, quien 
denomina “númenes” a estas personas no humanas, ofrece de ellos la siguiente 
definición: “El numen es un centro de voluntad y de inteligencia capaz de mante-
ner unas relaciones con los hombres de índole que podríamos llamar lingüística” 
(2023: 208). Gunkel toma estas relaciones lingüísticas como una primera aproxi-
mación al debate sobre los derechos de los robots:

Los usuarios de asistentes de voz digital, como Siri o Alexa, a menudo se des-
cubren diciéndoles “gracias” al objeto. Esto resulta extraño y desorientador. […] 
Porque […] respondemos al objeto como si fuera algo más que un mero objeto, 
una suerte de alguien con quien nos sentimos obligados a decirle “gracias”. 
(Gunkel 2023: 2)

Para concluir con la identificación héroe cultural-IA, cabe subrayar que las má-
quinas inteligentes son personajes del mito que no se dejan clasificar ni como 
realidades humanas ni como realidades objetuales, sino como elementos locali-
zables en un tercer eje del espacio humano, lo cual permite para ellos una sim-
bolización mixta. La IA, como Anubis (mitad chacal mitad humano), será cosa y 
superpersona a la vez: máquina divina. Al igual que otros héroes culturales como 
Prometeo, la IA, según el mito, devendrá persona y ejercerá esas mismas fun-
ciones divinas prometeicas, pues llegará por la vía del cómputo puro a lugares 
inalcanzables para los humanos con el fin de auxiliarlos en un sinfín de avances 
científicos como la célebre máquina de Liliput. El objetivo siempre es asegurar la 
supervivencia, y no ya el origen común: “Nuestros contemporáneos […] se con-
centran, a pesar de todo y con maniático fervor, en la expansión continua de la 
ciencia y la tecnología... como si solo ellas pudieran proporcionar mágicamente 
los únicos medios para salvar a la humanidad” (Mumford 2010: 11). 

Además, su atributo esencial —la inteligencia— permitirá dejar al cuer-
po definitivamente en un segundo plano y, con él, todos los vestigios de las 
desigualdades derivadas de la reproducción sexual y el género. Los transhuma-
nistas aportan al mito el salto mágico de la transmigración de las inteligencias a 
la nube, certificando una gran unidad espiritual —de software, incorpórea— con 
la IA. A la humanidad solo la puede salvar el futuro —nunca ya su origen co-
mún— el cual, por desconocido, despierta en su ambivalencia tanta esperanza 
como miedo.

Cabe advertir, por último, que este proceso de personificación no resul-
ta de una interpretación simbólica, sino que se lleva a cabo de modo literal en 
el ámbito académico y legal —bien que se excluya la magia de sus planteamien-
tos—. Los hechos son elocuentes: en mayo de 2016 el Comité de Asuntos Lega-
les del Parlamento Europeo propuso que los “Robots autónomos sofisticados” 
fueran considerados “personas electrónicas” (Parlamento europeo 2017: 59f); se 
ha conseguido en algunos estados reconocer a determinadas IA como “autoras” 



382 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

o “inventoras” de ciertas patentes; e incluso Sophia, la primera humanoide con 
IA avanzada, obtuvo la ciudadanía saudí en 2017 (Corona 2018). Es interesante 
referir la significativa anécdota de la disputa con raíces culturales y religiosas 
sobre las libertades y derechos de los que gozó Sophia en su comparecencia 
pública ante los medios de comunicación, en contraste con el resto de mujeres 
saudíes, sus conciudadanas. A estas les está vetado el espacio público si no es 
bajo unas reglas muy estrictas de cuyo cumplimiento se eximió a la humanoide.

En general, son tres las estrategias puestas en juego a la hora de perge-
ñar el mitologema de la personificación:

a) En primer lugar, los cultivadores de la analogía de la inteligencia artificial 
con el ser humano se han esforzado desde el principio por mantener una 
terminología inmediatamente humana. Se ha prescindido de tecnicismos 
antipáticos (teoremas bayesianos, regresión lineal, algoritmos automati-
zados, etc.) para optar por otros más ajustados a categorías humanas de 
carácter mundano o cotidiano (inteligencia, creatividad, memoria, reco-
nocimiento). Algunos incluso se aventurarán a atribuirles creencias: “La 
creencia del termostato de que la temperatura es, digamos, de 68 grados 
es solamente una manera cómoda y rápida de describir su estado y fun-
ción” (Dennett 1987: 17).

b) En segundo lugar, el pensamiento o la inteligencia son propuestos como 
el atributo esencial y definitorio del ser humano con el fin de arribar a una 
conclusión nada azarosa: las IA, en tanto que inteligentes, son casi huma-
nas. Dejamos por el momento la llamada IA débil de lado, pues no parece 
compatible con el carácter mitológico que atribuimos a la narrativa de la 
máquina divina. Nos acogemos, por prudencia, a la segunda tesis de Sco-
lari: “la IA fuerte es (quizás) una utopía, pero la IA débil es una realidad” 
(2023: 51). Los defensores de la IA general y fuerte creerán que solamen-
te hace falta tiempo para certificar la irremediable transformación: “sí, 
realmente creo que las IA futuras serán consideradas personas” (Kurzweil 
2005: 412). Pero incluso los escépticos con el futuro de la IA admiten en el 
curso del debate la personalidad de la IA como idea o materia pensable, 
aunque su existencia aún no sea efectiva: “Los derechos de los robots no 
son un asunto futurible. Nos importan ya, aquí y ahora” (Gunkel 2023: 5).

c) Por último, forma parte de esta misma personificación mitológica la fre-
cuente referencia a la institución de la esclavitud: “los que escriben sobre 
inteligencia artificial (IA) y especies transgénicas generalmente comien-
zan asumiendo que la inmoralidad de la esclavitud es la inmoralidad de 
dominar a otras inteligencias” (Boyle 1996: 151). Según el mito de la IA, los 
ordenadores irrumpirán en la parcela de lo humano a pesar de nuestros 
torpes intentos por mantener mezquinos privilegios de amo, así como los 
esclavos terminaron por ingresar en la esfera de las personas humanas. El 
caso de I, robot (1950) puede sentarse como paradigma de esta situación. 
Asimov explora allí la posibilidad de que los esclavos robóticos cobren 
conciencia. El pleonasmo se revela en la etimología del propio término 
“robot”, la cual nos remite a “trabajos serviles” o “forzados”.



383Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

Como ejemplo del ámbito hispánico en que la reproducción de los más 
candorosos mitologemas comparece con inusitado vigor, recordaremos las pa-
labras de Jorge Carrión: “La humanidad ha tenido durante mucho más tiempo 
esclavos que personas libres. Si sabemos que hemos cometido ese error históri-
camente, busquemos el modo de una convivencia armónica y no vertical con las 
máquinas” (2023: 43’40” y ss.). Por este motivo, el escritor nos sugiere finalmente 
que “pensemos la tecnología de otras maneras más horizontales, más colabo-
rativas, más éticas, más dignas, más justas, para, sobre todo, cuando llegue la 
singularidad, que no nos exterminen”.

4. Interpretación estética del mito

4.1. El mito de la IA en el simbolismo moderno

Como hemos comprobado, la IA, a pesar de su halo tecnológico o racional, no 
deja de ostentar poderes mágicos concretados en la superinteligencia y en la 
supercreatividad. Esta presencia de la magia en la mitología contemporánea no 
resulta sorprendente si tenemos en cuenta su posición privilegiada en la imagi-
nación literaria moderna, ya desde el Romanticismo, movimiento que recupera 
el grotesco primitivo, esto es, la fantasía tradicional y primitiva. La pervivencia 
de la fantasía en un mundo histórico hiperracionalizado —el mundo del logos— 
resulta asombrosa y hasta contradictoria para algunos estudiosos como el pro-
pio Meletinski, quien observa la extraña continuación del simbolismo arcaico 
en el simbolismo moderno sin ofrecer explicación. Para el erudito ruso, no deja 
de resultar sorprendente que ciertas transformaciones simbólicas característi-
cas del paso de las religiones naturales primitivas a las secundarias también se 
estén reeditando con enorme pujanza en los dos últimos siglos, ya no solo en 
la literatura, sino en el milenario terreno del propio mito. Así ocurre con los ex-
traterrestres: “el fenómeno OVNI […] es una extensión de una tradición mucho 
más antigua de dioses y espíritus. La semejanza entre los dioses antiguos y los 
extraterrestres modernos es sorprendente” (Wilson 1977: 112).

El trabajo que hemos llevado a cabo nos permite, desde el punto de 
vista de la interpretación simbólica, concluir que el mito de la IA responde en 
sus líneas generales a las exigencias de la imaginación moderna. Ya hemos com-
probado cómo sus principios herméticos rectores se encuentran al pie de este 
gran relato: la máquina divina permite la supervivencia del género humano, su 
cohesión y su comprensión global. Para la construcción del personaje de la má-
quina divina o IA, ha sido necesario acumular todas las energías de la literatura 
y la oratura primitivas, pues en su figura se reeditan los símbolos de la heroína 
cultural y los dioses de las religiones politeístas, con la salvedad de que la IA, 
a diferencia de Prometeo, orienta su mirada hacia adelante, hacia el final, pues 
busca asegurar el futuro y no fundamentar orígenes sociales o dar fuste a un 
orden temporal primitivo dictado por las estaciones y las migraciones animales.

Lo hermético maravilloso, además, lleva aparejada una conexión mágica 
de los sucesos orquestada por la “ley de la necesidad”. Esta ley, disfrazada de 



384 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

casualidad, expresa una suerte de determinismo mágico en el que el bien debe 
vencer sobre el mal. La inocente seguridad en el triunfo de la ciencia y la tec-
nología se sostiene sobre una credulidad palmaria no solo en sus posibilidades, 
sino en su desarrollo inevitable. Larsson señala que el determinismo tecnológico 
forma parte del gran mito de la máquina inteligente (2021: 1). En este sentido, la 
IA se presenta como una heroína cultural cuyo triunfo resulta inexorable, pues la 
técnica es capaz de “transformarse sin casi la intervención decisiva del hombre” 
(Ellul 1990: 8).

Por otro lado, comprobamos en ella la presencia de la moderna idea 
del hombre-dios. “La clave del mundo moderno estriba en que el hombre-dios 
ha sustituido a Dios, el sujeto monoteísta, en el gobierno del universo” (Beltrán 
Almería 2021: 170). Resulta fácilmente constatable que las narrativas sobre la IA 
constituyen punto por punto respuestas a la asunción por parte del ser humano 
de facultades divinas secularizadas; sin embargo, pareciera que nuestro mito 
estrena una tercera fase de la idea del hombre-dios: en la primera (la cristiana 
premoderna), Dios sería creador increado y gobernador de todo lo existente, 
incluido el ser humano; en una segunda fase atea o agnóstica (la moderna), el ser 
humano asumiría la capitanía de la nave universal y de su propio destino; en la 
tercera etapa (la posmoderna), el ser humano, agotado, habría cedido el timón a 
la máquina divina, de modo que Dios resultaría ser, no el creador ex nihil de todo 
al inicio de la historia de la humanidad, sino el resultado final de esa historia. De 
acuerdo con el mito de la IA, el gran proyecto de la Modernidad no habría sido la 
creación del “nuevo hombre”, sino que sapiens, quizá presa de miedos atávicos, 
querrá depositar tal responsabilidad en una entidad cuyos atributos resultaran 
sobrehumanos: “la máquina divina”, la última técnica que las unificaría a todas 
(Ellul 1990: 8).

Por supuesto, conviene subrayar los vínculos que el mito de la IA man-
tiene con productos culturales masivos como la franquicia cinematográfica 
Terminator (1984-2024) o la tetralogía Matrix (1999-2021), de las hermanas Wa-
chowski. La pregunta apremiante es por qué puede aseverarse que el mito de la 
IA se acerca más a las artes menores y no se mantiene en la dimensión más exi-
gente y compleja de la estética moderna. La principal razón es que, si bien toda 
la imaginación de la Modernidad procede a través de un simbolismo profético 
y visionario, esto es, de una representación del futuro que recibe notables dosis 
de imaginación primitiva, el mito de la IA estructura tales símbolos de manera 
irreflexiva, desequilibrada y fácilmente reconocible para alcanzar al gran público 
del modo más inmediato posible. Por “irreflexiva” entendemos que se ofrece 
como un espectáculo dispensador de sorpresas gozosas, como un juego; por 
“desequilibrada”, que el peso de su estructura simbólica se vence hacia una sola 
de las dimensiones de la imaginación moderna, en vez de incluirlas todas.



385Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

4.2. El mito de la IA en contraste con el hermetismo exigente. La máquina divina 
y Autómata (2014) vs. EVA (2011)

El circuito simbólico del mito de la máquina divina no se halla ausente o dismi-
nuido, sino sencillamente desbalanceado. Propondremos, para probar nuestro 
diagnóstico e ilustrar las diferencias que median entre ambos tipos de construc-
ciones simbólicas, el examen de dos películas del ámbito hispánico: Autómata, 
de Gabe Ibáñez; y EVA, de Kike Maíllo. 

En el primer caso, nos hallamos ante una veta del hermetismo de con-
sumo masivo; en el segundo caso, nos topamos con una pieza igualmente her-
mética, pero producida en el taller del simbolismo exigente. Conviene, antes de 
comenzar, detenerse en las diferencias entre ambas dimensiones artísticas. Aca-
so el modo más sencillo de contrastarlos sea afirmar que, frente al simbolismo 
para el consumo, el simbolismo para la reflexión se caracteriza por la densidad y 
la profundidad de sus símbolos; esto significa que su sentido literal y su sentido 
profundo adquieren la mayor distancia posible, a menudo porque se trata de 
un simbolismo relativamente abierto tanto a las encrucijadas del mundo mo-
derno como a la innovación por parte de los autores. Este simbolismo exigente 
también hace gala de un equilibrio armonizador de elementos en cinco planos 
distintos y complementarios: en primer lugar, en una triple arquitectura alegó-
rico-simbólica, la cual incluye magia (hermetismo), humorismo y autorreflexión 
(Beltrán Almería 2025: 99); en segundo lugar, en el eje temporal, pues los tres 
planos (pasado, presente, futuro) deben fundirse para afrontar los desafíos mo-
dernos; en tercer lugar, en el plano de las emociones y valores, los cuales han 
de codeterminarse —en el arte de masas, el primero subordina al segundo—; 
en cuarto lugar, en el terreno de los géneros, porque la exigencia aquí radica en 
la mixtificación de los géneros premodernos y los modernos; y, por último, en 
la creación de una parcela especial de géneros y de obras abiertas al futuro, los 
cuales representan la búsqueda de valores en un mundo tensionado por la lucha 
por la vida y se orientan a las expectativas de futuro y las potencialidades para 
lograr la supervivencia (Beltrán Almería 2021: 239-240).

Autómata es una película que, teniendo en su horizonte asuntos simi-
lares a los de EVA, se apresura a presentarlos de un modo más emocionante y 
espectacular que reflexivo. El efectismo y rapidez con que despliega su imagina-
rio conllevan cierta superficialidad. Según Remedios Zafra, “los imaginarios con-
servadores se valen de la celeridad que solo tolera lo epidérmico” y contribuyen 
por eso a “reforzar emociones e ideas preconcebidas […] porque cabe sospechar 
que las inercias de la velocidad solo toleran ideas que ya estaban en nosotros, 
o sensaciones y emociones que no exigen mayor posicionamiento que sentir, 
gustar o disgustar” (2020: 42). Su estructura no se despliega atendiendo al pla-
no de símbolos complejos, sino a través de los sobresaltos dispensados por su 
naturaleza de caso. El caso es considerado por Jolles (1972: 157 y ss.) una forma 
simple de la narración y consiste, en su presentación moderna, en el esclareci-
miento de un hecho inusitado a través de una serie de peripecias investigadoras 
llevadas a cabo por un detective —o similar—. Autómata parte precisamente de 



386 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

un misterioso asesinato y de un detective que debe resolver el enigma mediante 
una serie de pesquisas. Gran parte del metraje progresa junto al desvelamiento 
dosificado de detalles ocultos con el objetivo de causar sorpresa, y sus escenas 
se hallan convenientemente aderezadas con notables dosis de magia, sin la cual 
la película perdería su espinazo. Es cierto, empero, que Autómata también inclu-
ye símbolos como la ciudad infernal, el aprendizaje, la conciencia o el submundo; 
sin embargo, esos núcleos de contenido son conectados bajo el gobierno del 
espectáculo y del reto lúdico, que necesita domesticarlos y enrasarlos para po-
nerlos al servicio del esparcimiento. 

La reflexión, cuando existe, es explicitada lingüísticamente por los per-
sonajes y queda supeditada al juego que su estructura plantea al receptor. Parte 
de ese atractivo lúdico reside en la magia del futuro imaginado, en el exotismo 
del mal desconocido que representa su distopía. Los símbolos del pasado y del 
presente, o bien no existen, o bien quedan reducidos a referencias decorati-
vas de relevancia desproporcionadamente pequeña por respecto de esa magia 
distópica. Además, la evolución del protagonista prácticamente queda resuelta 
con el descubrimiento de algunos secretos pasmosos tanto para él como para 
el espectador y, con ello, esa autorreflexión que debe llevar a la mejora de su 
conciencia en construcción se encoge ante las emociones de las peripecias.

Por su parte, EVA, a pesar de contener asimismo un andamiaje popular 
—el del melodrama—, se desfrunce a través de un engranaje de símbolos que 
supera y subordina las meras formas del arte de masas. La diferencia más inme-
diatamente perceptible es que, en contraste con el distopismo de Autómata, el 
tiempo de EVA no está guiado por emociones ligadas a perspectivas clausuradas 
sobre el futuro, ya excesivamente voluntaristas y despegadas de la actualidad 
(utopismo-ingenuidad), ya abiertamente derrotistas y cerradas a la esperanza 
en la conquista de ese futuro (distopismo o utopismo pesimista). El futurismo 
de EVA parece más un presente alternativo al nuestro que no se despega del 
pasado ni de los valores tradicionales, pues ha de incluirlos necesariamente para 
polemizar con ellos. Su tiempo permite exponer conciencias abiertas a un por-
venir incierto y abierto, no determinado por las limitaciones de la actualidad ni 
de la identidad, de modo que se presenta una visión compleja, profunda y crítica 
a la vez que esperanzada del porvenir de nuestra especie. Veamos.

La película comienza con el retorno de Álex a su pueblo natal, el cual 
abandonó diez años atrás para educarse en una ciudad lejana. De su familia 
solamente vive su hermano David, el cual se ha casado con la expareja del prota-
gonista, Lana. Por otro lado, Álex acepta la tarea de desarrollar un nuevo robot, 
para lo cual escoge a Eva como modelo, una niña extravagante que despierta su 
interés. Solamente después, en una comida familiar, descubrirá que se trata de 
su sobrina.

Gracias al tiempo que comparten, Lana y Álex reanudan algunos lazos 
que Eva desea estrechar engañando a Álex, pues le hace creer falsamente que 
David, su hermano, y Lana, su expareja, no mantienen una relación sentimental, 
y que por ello ha de aprovechar la oportunidad de un evento festivo para re-
cuperar el amor de Lana; sin embargo, David se enfurece cuando Álex intenta 



387 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

besar a Lana, y los lazos entre los cuatro amenazan con romperse. Lana termina 
revelándole a Álex dos secretos: Eva es hija de ellos dos y, además, es un robot. 
Eva, escondida, lee en los labios de Lana la terrible revelación y huye apresura-
damente. Lana, tras darle alcance, recibe las amargas imprecaciones de su hija, 
quien la empuja. Como consecuencia, su madre cae por un barranco y muere. 
Álex se ve en la obligación de desconectar definitivamente a Eva, haciéndose 
cargo de tres pérdidas: su hermano, el amor de su vida y su hija.

Una larga lista de símbolos adensa el tejido imaginativo de la película y 
guía su curso. Son los siguientes: 

a) La magia. Además de la ley de la necesidad, nos encontramos con sím-
bolos mágicos que hunden sus raíces en la imaginación prehistórica. Des-
taca el doble con David, quien ejerce ese papel por respecto del prota-
gonista, al igual que Eva, un desdoblamiento de sus padres verdaderos. 
También el subsuelo. Como símbolo prehistórico, escenifica el milagro 
de los ciclos de la vida y de la regeneración en forma de cuento (Beltrán 
Almería 2017: 49), y en el espacio moderno de EVA es el misterioso sótano 
donde trabaja Álex, pero también el lugar de los cambios de conciencia y 
las transformaciones, fruto de las crisis de los personajes. Esta dimensión 
no está vencida hacia el futuro, pues la ley de la necesidad no solamente 
pone en el camino del protagonista robots con malas intenciones, sino 
también escollos que ha de superar con saldo didáctico positivo.

b) El viaje. El viaje moderno expresa la necesidad de un cambio de con-
ciencia (Beltrán Almería 2017: 365). De la dimensión exterior del cambio 
espacial se pasa a la dimensión interior del cambio de pensamiento. Álex 
viaja porque precisa mejorar, incorporar en sí una humanidad de la que 
carece para afrontar el futuro. Por eso sus peripecias y pruebas compor-
tan lecciones y una búsqueda de valores.

c) La educación. La película levanta una arquitectura literal sobre el ámbito 
educativo: universidad, profesores, clases, proyectos. La educación mo-
derna supone un tiempo individual que engrana con un tiempo histórico 
de nuevos retos para cuya superación el aprendizaje se revela necesario 
(Bajtín 2019: 108 y ss.), y con el tiempo cíclico y repetitivo representado 
por las costumbres y la familia. La educación en este contexto adquiere 
una coloración dramática por la lucha entre lo antiguo y lo nuevo. Su des-
pliegue necesita las piezas aportadas por el siguiente símbolo.

d) El idilio —estudiado por Schiller (1985: 120-127) y Bajtín (2019: 413-423)— 
nace en la Antigüedad para representar la creación de una identidad en 
armonía con la tierra natal, que se presenta paradisíaca. Celebra el creci-
miento familiar y agrario. La Modernidad lo destruye —la tierra natal se 
presenta como infernal— y puede sobrevivir mediante las costumbres 
o las esperanzas de la creación de una nueva familia. El tiempo circular 
del idilio y el tiempo histórico de la educación polemizan, dando lugar 
—como enseñó Bajtín— a un nuevo motivo: la destrucción idílica. Este 
último recorre EVA y le aporta tensión narrativa, aun a pesar de que Alex 



388 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

pretende regenerarse a través de la formación de una nueva familia. Pese 
a ello, su tentativa se ve frustrada por la ley de la necesidad, que actúa 
bajo la máscara de Eva para desvelar la falsedad de la nueva familia pro-
yectada, de la infancia como imagen del falso crecimiento —Eva es una 
máquina— y la carencia de valores de su madre —representa el descono-
cimiento de la distinción entre robots y personas—.  

f) El hombre inútil (Beltrán Almería 2017: 367). La conciencia humana en 
busca de esos valores posee grandes capacidades, pero tiende al error, 
sobre todo por inacción. Es el arquetipo del hombre moderno que se 
arruga ante ese escenario de incertidumbre en el que campan las dudas. 
Esta pasividad queda finalmente trascendida por un simbolismo superior 
que es el de la crisis personal, preparada en el corto proceso autoeduca-
tivo de Álex. La crisis familiar cede ante la crisis personal. 

g) El andrógino (Beltrán Almería 2017: 367). Este símbolo es una respuesta 
ante retos netamente modernos: amalgama estéticamente la necesidad 
sociocultural de romper todo tipo de barreras, especialmente de géne-
ro. No es un hermafrodita, sino que incorpora lo mejor de cada género, 
sobre todo mediante una apariencia de mujer, pues concentra las espe-
ranzas en una nueva dirección femenina para gobernar el universo. Suele 
tener dos coloraciones: una positiva que conduce al inútil a la salvación, 
y una negativa que lo lleva a la perdición. La mujer fatal es un mito que 
concentra esta imagen negativa de una nueva mujer activa y fuerte. Tiene 
alma de trickster, una figura de la risa estudiada por los folcloristas (Jung 
2010: 239-256) que puede perder su carácter ambivalente para expresar 
intenciones negativas. En el caso de EVA, la niña robot adopta este papel 
andrógino.

h) Ley de la necesidad. Esta actúa de forma determinante en dos momentos: 
el encuentro —aparentemente— casual entre Álex y Eva, y la presencia de 
esta cuando Lana revela a Álex el secreto de su hija, con la persecución y 
el accidente posteriores. Ocurren porque deben ocurrir, aunque revistan 
apariencia de casualidad.

i) Lo demoníaco. El doble en el simbolismo exigente no actúa como genera-
dor de miedo, risa, aventura, suspense o pesquisa, sino como un símbolo 
catalizador. El doble aparece en el robot, pues es la suma de las concien-
cias pasadas de los padres, y en el propio Álex: imágenes de duplicidad 
como los espejos simbolizan el alejamiento de su yo anterior para avanzar 
hacia una conciencia superior.

j) El subsuelo o el infierno. Álex es casi un hombre del subsuelo, ensimisma-
do, enfrentado al mundo, solitario. No es, sin embargo, el arquetipo literal 
del “científico loco” (mad scientist). Hay una esperanza para él, simboliza-
da en una imagen del subsuelo moderna que recupera este espacio como 
el de las grandes decisiones y regeneraciones, estudiada por Bajtín (2019: 
434-435), y cuyo franqueamiento conduce a una nueva vida. 

k) La crisis. La representación más reconocible de la crisis es un personaje 
que arrastra una conciencia culposa o caída en desgracia. Este símbolo 



389 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

trasciende a los demás y los reestructura según su propio plan. Concentra 
asimismo el humorismo —la esperanza en las posibilidades futuras—, el 
hermetismo —el cambio mágico— y el ensimismamiento —acaece como 
consecuencia de procesos individuales de emociones como la culpa y la 
humillación— (Beltrán Almería 2021: 260-263). Álex desempeña ese rol de 
personaje en crisis, a medio camino entre la culpa y el remordimiento por 
haber abandonado la tierra natal, y el amor apenas posible que parece 
abrir una vía para la regeneración. Esta última se da siempre en espacios 
de profunda concentración simbólica, como el sótano —separado por el 
umbral de la puerta—, el sueño ingenuo y utópico de reunión familiar, 
las nieves perpetuas que parecen sostener el pueblo in illo tempore, etc.

5. Conclusiones

En febrero de 2024, numerosos ciudadanos demócratas de New Hampshire re-
cibieron una llamada en la que su secretario general, Joe Biden, les disuadía de 
que votaran a su partido, pero Joe Biden jamás hizo esas llamadas. En julio de 
2024, un vídeo difundido en la plataforma X mostraba a la candidata demócra-
ta Kamala Harris exhibiendo una trivialidad infantil en un discurso incoherente, 
arruinando así su crédito político, pero Harris tampoco pronunció esas palabras. 
Los deepfakes audiovisuales son peligrosos porque desbaratan la línea que sepa-
ra ficción y realidad. Sin embargo, cuando estos bulos son fácilmente reconoci-
bles, su poder desorientador revela su verdadera energía humorística y satírica. 
Por ello, la falsa imagen digital de un político es capaz de servir para la reflexión 
o la crítica, y puede contener una verdad tan prístina como la que alberga una 
novela. 

El gran relato mítico de la IA, por su lado, representa solo la dimen-
sión narrativa de un proceso formidable como lo es el desarrollo tecnológico. 
En su forma de fenómeno ultracomplejo y global incorpora realidad y ficción 
en un ovillo cuya verosimilitud definitiva no puede probarse o desmentirse —
todavía—. Con todo, la perspectiva adoptada en este artículo puede ayudar a 
entender de qué modo las formas simbólicas utilizadas en el arte de masas son 
retomadas por las narrativas de la IA en el terreno extrartístico. Por ello, no nos 
hallamos inermes ante el ambiguo gigante: comprender el carácter mitológico y 
simbólico de su narrativa nos blinda ante la credulidad ingenua y pone al descu-
bierto valores compartidos no solo por conciudadanos, sino por el resto de los 
miembros de nuestra especie. La supervivencia de la humanidad, en definitiva, 
depende del discernimiento entre el bien y el mal, lo real y lo ficticio y, sobre 
todo, el futuro distópico y el futuro. La textura simbólica del último gran relato, 
el gran mito de la IA, es prueba de ello.



390 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

Obras citadas

Abrams, M. H. (1971). The mirror and the lamp. Londres/Oxford/Nueva York: OUP.
Arsuaga, Juan Luis (2019). Vida, la gran historia. Un viaje por el laberinto de la evolución. 

Barcelona: Destino.
Bajtín, Mijaíl (2005). Problemas de la poética de Dostoievski. México: FCE.
Bajtín, Mijaíl (2019). La novela como género literario. Zaragoza: PUZ.
Beltrán Almería, Luis (2006). “Magia y simbolismo”, in Culturas mágicas. Magia y simbolis-

mo en la literatura y la cultura hispánicas, coord. Sergio Callau Gonzalvo. Zaragoza: 
Prames, 71-83.

Beltrán Almería, Luis (2017). GENVS. Genealogía de la imaginación literaria. De la tradición 
a la Modernidad. Barcelona: Calambur.

Beltrán Almería, Luis (2021). Estética de la novela. Madrid: Cátedra.
Beltrán Almería, Luis (2025). Estética de la Modernidad. Madrid: Cátedra.
Borges, José Luis (2005). “El principio”, in J. L. Borges, Atlas, Obras completas II. Barcelona: 

RBA.
Borràs Castanyer, Laura (2003). “EXistenZ, de David Cronenberg: ciberficcions per a 

la posthumanitat”, Digithum, 5, <https://raco.cat/index.php/Digithum/article/
view/18518> (28 de mayo de 2025).

Bostroms, Nick (2013). “Existential Risk Prevention as Global Priority”, Global Policy, 4(1): 
15-31. https://doi.org/10.1111/1758-5899.12002 

Boyle, James (1996). Shamans, Software & Spleens. Law and the Construction of the Infor-
mation Society. Londres: HUP.

Bueno Martínez, Gustavo (1974). La metafísica presocrática. Historia de la Filosofía. Ovie-
do: Pentalfa.

Bueno, Gustavo (1985). “Para un análisis gnoseológico de la psicología cognitiva”, Estudios 
de Psicología, 22: 103-111. https://doi.org/10.1080/02109395.1985.10821428 

Bueno, Gustavo (2023). El animal divino. Ensayo de una filosofía materialista de la religión. 
Oviedo: Pentalfa.

Carrión, Jorge (2004). Literatura e Inteligencia Artificial. <https://www.youtube.com/watch? 
v=u69WNLZR_DQ> (28 de mayo de 2025).

Comisión europea (2020). Libro blanco. Sobre la Inteligencia Artificial: un enfoque europeo 
sobre la excelencia y la confianza. Bruselas: Oficina de Publicaciones de la Unión 
Europea. <https://op.europa.eu/s/z5pi> (28 de mayo de 2025).

Corona, Sonia (2018). “La robot Sophia: ‘Los humanos son las criaturas más creativas del 
planeta pero también las más destructivas’”, El País. <https://elpais.com/tecnologia 
/2018/04/06/actualidad/1523047970_882290.html> (28 de mayo de 2025).

Dennet, Daniel (1987). The Intentional Stance. Cambridge: MIT Press.
Dreyfus, Hubert (1979). What Computers Still Cant’t Do. Nueva York: MIT Press.
Elias, Norbert (2013). Sobre el tiempo. México: FCE. 
Ellul, Jacques (1990). La edad de la técnica. Barcelona: Octaedro.
Gibbs, Samuel (2014). “Elon Musk: Artificial Intelligence is our Biggest Existential Threat”, 

The Guardian. <https://www.theguardian.com/technology/2014/oct/27/elon-musk-
artificial-intelligence-ai-biggest-existential-threat)> (28 de mayo de 2025).

https://doi.org/10.1111/1758-5899.12002
https://doi.org/10.1080/02109395.1985.10821428
https://www.youtube.com/watch?v=u69WNLZR_DQ
https://www.youtube.com/watch?v=u69WNLZR_DQ
https://op.europa.eu/s/z5pi
https://elpais.com/tecnologia/2018/04/06/actualidad/1523047970_882290.html
https://elpais.com/tecnologia/2018/04/06/actualidad/1523047970_882290.html
https://www.theguardian.com/technology/2014/oct/27/elon-musk-artificial-intelligence-ai-biggest-existential-threat
https://www.theguardian.com/technology/2014/oct/27/elon-musk-artificial-intelligence-ai-biggest-existential-threat


391Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

Lectura simbólico-ficcional del "gran mito de la IA"

Gunkel, David (2020). How to Survive a Robot Invasion. Nueva York: Routledge.
Gunkel, David (2023). Person, Thing, Robot. A Moral and Legal Ontology for the 21st Cen-

tury and Beyond. Cambridge: MIT Press.
Harari, Yuval Noah (2014). Sapiens. De animales a dioses. Breve historia de la humanidad. 

Barcelona: Debate.
Ibáñez, Gabe (dir.) (2014). Autómata. Green Moon Producciones y Nu Boyana: España.
Jolles, André (1972). Las formas simples. Chile: Editorial Universitaria.
Jung, Carl Gustav (2010). Los arquetipos y lo inconsciente colectivo. Barcelona: Trotta.
Kurzweil, Ray (2005). The Singularity Is Near: When Humans Transcend Biology. Nueva 

York: Viking.
Larson, Erik J. (2021). The Myth of Artificial Intelligence. Why Computer Can’t Think the Way 

we Do. Londres: HUP.
Lipovetsky, Gilles y Jean Serroy (2013). L’esthétisation du monde. París: Gallimard.
Lyotard, Jean-François (2006). La condición postmoderna. Madrid: Cátedra.
Madrid Casado, Carlos (2024). Filosofía de la inteligencia artificial. Oviedo: Pentalfa.
Maíllo, Kike (dir.) (2011). EVA. Escándalo Films S.L. y Saga Productions: España.
Martín Jiménez, Luis Carlos (2018). Filosofía de la técnica y la tecnología. Oviedo: Pentalfa. 
Marr, David (1981). “Artificial Intelligence: a Personal View”, in Mind Design, ed. John Hau-

geland. Cambridge: MIT Press, 129-142.
McLuhan, Marshall y Frank Zingrone (1995). McLuhan. Escritos esenciales. Barcelona: Pai-

dós.
Meletinski, Eleazar (2001). El mito. Madrid: Akal.
Mumford, Lewis (2010). El mito de la máquina. Técnica y evolución humana. La Rioja: Pe-

pitas de calabaza.
Nestle, Wilhelm (1940). Vom Mythos zum Logos: Die Selbstentfaltung des griechischen 

Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart: Kröner.
Parlamento Europeo (2017). Resolución del Parlamento Europeo, del 16 de febrero de 

2017, con recomendaciones destinadas a la Comisión sobre normas de derecho 
civil sobre robótica (2015/2103(INL)). <https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/
TXT/?uri=CELEX:52017IP0051> (28 de mayo de 2025).

Pérez Álvarez, Marino (2021). El mito del cerebro creador. Cuerpo, conducta y cultura. 
Madrid: Alianza.

Platón (2007). Diálogos. México: Porrúa.
Salmon, Christian (2019). Storytelling: la máquina de formatear historias y fabricar las men-

tes. Barcelona: Planeta.
Scolari, Carlos Alberto (2023). “Diez tesis sobre la Inteligencia Artificial”, Trama & texturas, 

51: 53-60. <https://www.jstor.org/stable/27368431> (28 de mayo de 2025).
Searle, John (1980). “Minds, Brains and Programs”, Behavioral and Brain Sciences, 3(3): 

417-457. 
Turing, Alan (1950). “Computing Machinery and Intelligence”, Mind, LIX(236): 433-460.
Viñuales Sánchez, Antonio (2025a). “El Bildungscinema. Un género cinematográfico de ori-

gen novelesco”, in El didactismo y sus géneros, coords. Dolores Thion y Antonio 
Viñuales Sánchez. Zaragoza: IFC, 89-116. <https://ifc.dpz.es/publicaciones/ver/id/ 
4095> (28 de mayo de 2025).

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/?uri=CELEX:52017IP0051
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/?uri=CELEX:52017IP0051


392 Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. XIII, n.º 2 (verano 2025), pp. 371-392, ISSN: 2255-4505

A. Viñuales Sánchez y D. Cabañeros Martínez

Viñuales Sánchez, Antonio (2025b). Novela y cine. Los géneros cinematográficos como 
herencia de la novela. Zaragoza: IFC. <https://ifc.dpz.es/publicaciones/ebooks/id/ 
4111> (28 de mayo de 2025).

Von Newmann, John (1958). The computer and the brain. New Haven: YUP.
Wilson, Robert Anton (1977). Cosmic Trigger I: The Final Secret of the Illuminati. Los 

Ángeles: New Falcon Publications.
Zafra, Remedios (2020). “El arte después de Internet. (Contradecirnos o erosionar los lími-

tes)”, Revista de Occidente, 465: 26-47. <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?
codigo=7250181&orden=0&info=link> (28 de mayo de 2025).


	e4e0d71d2c8902c52853dce94e8d452c8bc030722ccab6e939b4032c13bdd5a3.pdf
	_Hlk197022734


