«2s  Universidad
i0f  Zaragoza

1542

Facultad de Educacion

Master en Aprendizaje a lo largo de la vida en contextos multiculturales

Tradicion oral y construccion de

identidades.

Analisis cualitativo de

actitudes en familias inmigrantes

Trabajo Fin de Master
Curso 2013/2014

Autora: Irene Garcia Cetina Directoras: Rosa Tabernero Sala

Virginia Calvo Valios












Universidad de Zaragoza. Facultad de Educacion

Master en Aprendizaje a lo largo de la vida en contextos multiculturales

Tradicion oral y construccion de

identidades.

Analisis cualitativo de

actitudes en familias inmigrantes

Trabajo Fin de Master
Curso 2013/2014

Autora: Irene Garcia Cetina Directoras: Rosa Tabernero Sala

Virginia Calvo Valios






Resumen

En este estudio se pretende conocer las historias que las familias inmigrantes
transmiten a sus hijos y la manera en que comprenden la tradicion oral de su cultura de
origen, asi como la relacién que se establece con la oralidad de la cultura receptora.
Utilizando una metodologia cualitativa y a través del anélisis de entrevistas en profundidad
como técnica principal de recogida de informacion, se ha indagado acerca de qué textos
cuentan a sus hijos en el hogar y si existe una comunicacion entre estas narraciones y las
que provienen de la escuela, desde la funcion que puede cumplir la literatura en la

construccion de la identidad.

Palabras clave: tradicion oral, literatura, identidad, inmigrantes, transculturalidad.

Abstract

The aim of this study is to know the stories that the immigrant families transmit to
their children and the way in which they understand the oral tradition of their origin
culture, as if the relation between the host culture’s orality and the origin culture. Using a
cualitative methodology and in-depth interview as the main data collection technique,
enquiring about the stories that they tell to their children at home and if there is a
connexion between those stories and the school ones, taking into account the function that

the literature has in the identity construction.

Key words: oral tradition, literature, identity, immigrants, transculturality.






indice

Indice
cINEEOAUCCION ...t 12
. Estado de 12 CUESTION. ....cc.eeiuiiiiiiiiieeeeee e 13
c IMATCO TROTICO ..ottt ettt ettt et 21
3.1. Identidad cultural y literatura. ..........cccceevieeiiieeieeciee e 22
3. 2. Tradicion oral y vertebracion de la identidad...........cccooeviniincniincnenne. 25
3. 3. Educacion inclusiva desde la literatura ............ccoceecveveeneniencenicnicncecene 28
. Diseno de 12 INVESTHIZACION ....ccuvvieeiiieciieeciie ettt et eaee e sreeesree e 35
4.1. Presupuestos de partida, preguntas y 0bJetivos ........cecveeveeriierieenieenieeneennes 35
4.2. Descripcion del contexto y de los informantes...........cceeeeveeeeieeecieencieeennnenn. 36
4.3. Metodologia de 1a INVeStIZACION.......cccuvreeiireeiieeciee e 38
4.4. Técnicas de recogida de informacion ............cceeeveeeiienieniieniesieeee e 39
4.5. Procedimiento de analisis de datos..........ccoeeueriereniinienenienierceceeeeen 42
4.6. Desarrollo de 1a inVeStIZACION .......eeveeriieiieiiieiiecie et 43
- ANALISIS A€ dALOS ... 49
. Discusion de resultados ........oc.eeieriiiiiiiiniiee e 73
o CONCIUSIONES ...ttt ettt ettt st e e 79
. Nuevas vias de INVESHIZACION ......cccueieeiiiieeiieecieeerieeeeteeereeeeesreeereeeereeesreeesbeeens 81
. Referencias bibliografiCcas..........ceecviiiiiiieiiiicciie e 83

LO. ANEXOS ettt ettt ettt e e e e ettt eee s e e et et aaeaaese e et aaaa i raeseeeeenanaaaas 89



Tradicion oral y construccion de identidades



Introduccion

1. Introduccion

La literatura, y en concreto las historias orales, forman parte de la cultura de un
pueblo, cultura que influye en la manera en la que los individuos conocen y comprenden el
mundo, como afirma Zipes (2014). Las personas que han migrado de un pais a otro pueden
encontrarse con dos universos culturales diferentes llegando a sentirse entre dos mundos,
por lo que ser capaz de asumir la pertenencia a ambas culturas puede suponer un reto al
mismo tiempo que una necesidad para no sentirse perdidos. Petit (1999), en este sentido,
habla de la importancia de conjugar estos dos mundos y asumir la pluralidad de

pertenencias.

En este contexto se enmarca la presente investigacion. En ella se va a procurar
identificar y conocer las creencias que las familias inmigrantes tienen en relacion a la
oralidad de sus culturas de origen y acogida asi como el uso que le dan, las historias que
cuentan en el hogar, si se comparten historias entre la escuela y la familia y si existe un
didlogo entre culturas que se complementan o, por el contrario, las familias diferencian
entre la tradicion oral de su cultura de origen y la tradicion oral de su cultura de acogida.
También interesa conocer la manera en la que se conjuga la cultura de origen y la cultura
de acogida y si la oralidad puede ser un medio para establecer vinculos, como una manera

de favorecer el didlogo transcultural.

La investigacion ha surgido a partir de la experiencia personal de la investigadora,
maestra en una escuela rural con un gran porcentaje de inmigrantes. La observacion no
sistematica de las similitudes y diferencias entre las culturas existentes en el centro y la
percepcion de la comunidad educativas respecto a ellas, asi como las vivencias y
comentarios de las familias y alumnos respecto al tema, unido a la formacion en literatura

infantil de la investigadora, ha dado luz a este proyecto.
Los aspectos clave de este estudio seran:

- La construccion de la identidad desde la literatura, y en concreto, desde las

narraciones orales.

- La literatura y tradicion oral como un medio para llegar a un estadio transcultural.

11



Tradicion oral y construccion de identidades



Estado de la cuestion

2. Estado de la cuestion

No son muchas las investigaciones que estudian el tema de la oralidad en relacion a
familias inmigrantes y escuela. Sin embargo, si es posible encontrar estudios relacionados
con la inmigracion en los que se demuestra de qué manera la literatura puede ser un
instrumento privilegiado para afrontar momentos de crisis como puede ser un proceso
migratorio, y cémo la literatura puede ayudar a construir una identidad propia conjugando
las diferentes culturas a las que se pertenece. Para Atxotegui (2000), el proceso migratorio
conlleva cambios y ganancias como acceder a una vida mejor o sentirse capaces de
controlar el propio destino, pero al mismo tiempo supone también un duelo, pérdidas de
vinculos creados en las primeras etapas de la vida con las personas o culturas de los paises
de origen y que han contribuido a desarrollar la personalidad del sujeto. Para este autor, el
emigrante debe conservar estos vinculos al mismo tiempo que crea otros con la cultura de

acogida.

Entre los estudios que se centran en la construccion de la identidad por medio de la
literatura, destacan los llevados a cabo por la antropdloga francesa Michele Petit (1999),
quien a partir de las investigaciones realizadas con adolescentes inmigrantes en barrios
marginales de Francia, constatd que los jovenes hijos de familias que habian emigrado, es
decir, los inmigrantes de segunda generacion, en ocasiones se encontraban entre la cultura
de origen de sus padres y la cultura en la que ellos habian crecido, viviendo con
sufrimiento la pertenencia a dos mundos diferentes. Petit llegd a la conclusion de que por
medio de la lectura y la biblioteca, los jovenes eran capaces de integrar parte de su cultura
de origen al mismo tiempo que se apropiaban de la cultura de acogida. De hecho, la lectura

“es una promesa de no pertenecer solamente a un pequeio circulo” (Petit, 1999: 100).

La lectura sirve, del mismo modo, para adquirir y conocer una lengua desconocida,
al mismo tiempo que necesaria, para adaptarse y comunicarse en la nueva sociedad a la que
pertenece la persona migrante. Ademas, este lenguaje “tiene que ver con la construccion de
nosotros como sujetos parlantes” (Petit, 1999: 73) y permite la expresion de sentimientos,

pensamientos o frustraciones. Como sostiene esta autora:

La lectura puede ser, justamente, en todas las edades, un camino privilegiado para
construirse uno mismo, para pensarse, para darle un sentido a la propia
experiencia, un sentido a la propia vida, para darle voz a su sufrimiento, forma a

los deseos, a los suefios propios. (Petit, 1999: 74).
13



Tradicion oral y construccion de identidades

Por otra parte, Marie Bonnafé¢ (2008) realiz6 una investigacion en centros de
proteccion materna e infantil en Francia, es decir, en consultorios en los que se atiende a
madres y nifios, muchas de ellas inmigrantes, que no cuentan con muchos recursos
econdmicos en acciones de cuidados postnatales. En esta investigacion, Bonnafé (2008)
dejaba libros en la alfombra para que los bebés tuviesen oportunidad de acercarse,
cogerlos, mirarlos o contarlos, sin consignas y con total libertad. Los resultados
demostraron que los nifios se apropiaban de los libros y que poco a poco sus madres iban
acercandose también a ellos. La autora determina que el acercamiento de las personas
inmigrantes a los libros “significa un verdadero reconocimiento del pais que las acoge”
(Bonnafé, 2008: 69). Solo después de este reconocimiento serd posible realizar el camino

inverso que permita el encuentro con la propia cultura.

Virginia Calvo (2011) realizé una investigacion desde el afio 2007 hasta el 2012 en
la que también se centra en las “conversaciones literarias” y la construccion de la
identidad. En dicha investigacion, llevada a cabo con adolescentes inmigrantes que habian
vivido su proceso migratorio en la adolescencia, llevando en Espafa de nueves meses a dos
afnos y con edades comprendidas entre los 13 y los 17 afios, se pretendia reflexionar acerca
de como el discurso literario podia favorecer la construccion de la propia identidad entre
los adolescentes inmigrantes. Para la recogida de informacion se utilizaron las grabaciones
de las “conversaciones literarias” de los cinco grupos creados en los cursos escolares
2007/2008, 2008/2009, 2009/2010 y 2010/2011, cada uno compuesto de seis a ocho
alumnos, la observacion participante, notas de campo, entrevistas semi-estructuradas,
cuestionarios abiertos, escritura de los alumnos a través del correo electronico y en un blog
que se cred para la investigacion. Los resultados confirman lo ya comentado en otras
investigaciones, es decir, que esta metodologia permite la construccion compartida de
significados a través del texto, favorece que los alumnos escriban acerca de su propia
realidad, la construccion de la identidad y el aprendizaje de la lengua, y crea lectores
criticos. De la misma manera, se ha constatado como esta metodologia ha favorecido el
acercamiento entre jovenes que provienen de diferentes culturas y que hablan diferentes
lenguas, llegando a crear un espacio transcultural en el que se establecen conversaciones a

partir de la experiencia de la lectura.

Por ultimo, Hirschman (2011), desarrolla un proyecto llamado “Gente y cuentos”

desde el afio 1972 dirigido a una poblacion formada por adultos de escasos recursos que no

14



Estado de la cuestion

han tenido acceso anterior a la literatura. Partiendo de la idea de que todas las personas
pueden hacer uso de una literatura de calidad y entrar en el mundo de la ficcidn a partir de
su propia experiencia, el proyecto realiza debates a partir de la lectura de cuentos para
demostrar que estas discusiones pueden mejorar la vida de sus participantes y ayudarles a
expresarse, compartir sentimientos y aumentar la confianza en si mismos. En la actualidad,
este proyecto se desarrolla en varios lugares del mundo como Estados Unidos,

Latinoamérica y Francia.

El grupo de investigacion GRETEL (Grupo de Investigacion en literatura infantil y
juvenil y educacion literaria de la Universidad Auténoma de Barcelona), se ha ocupado en
realizar un gran numero de investigaciones relacionadas con la literatura y la inmigracion.

El trabajo de este grupo parte de la idea, entre otras, de que:

La literatura facilita la reflexion sobre la realidad pluricultural y abastece de
imagenes a la representacion social, constituyendo un vehiculo muy efectivo para
la comprension de la cultura tanto propia, como ajena, para la cohesion social con
la comunidad de acogida y para la representacion de los distintos niveles de

pertenencia de cada individuo. (Colomer, 2012: 12)

Entre estas investigaciones, es de gran trascendencia el estudio llevo a cabo Evelyn
Arizpe, en 2007. La investigacion conjunta con James McGonigal se realizd en Glasgow
con alumnos inmigrantes de 10 y 11 afios que llevaban en Escocia menos de tres afios. Los
objetivos del estudio eran, por una parte, “investigar las respuestas de nifios de minorias
étnicas a la literatura infantil con temas y lenguaje escocés” (Arizpe, 2012: 52), y por otra,
observar “como sus identidades se manifestaban a través de estas respuestas” (Arizpe,
2012: 52-53). A partir de dos libros mudos, Flotante y Emigrantes, se propusieron cuatro
actividades: lectura y discusion de las imégenes, escribir anotaciones en los margenes de
las ilustraciones con comentarios y preguntas surgidas a raiz de la observacion de las
mismas, dibujo de tiras graficas acerca de viajes migratorios pudiendo ser los propios o no

y realizacion de fotografias de personas u objetos importantes en sus vidas.

Las respuestas obtenidas se categorizaron a partir de las propuestas de categorizacion
de las respuestas lectoras de autores como Sipe o Fittipaldi y de la emergencia de

categorias en cuatro tipos de respuestas lectoras como afirma Fittipaldi (2012):

- Referencial: acerca de la propia narracion.

15



Tradicion oral y construccion de identidades

- Composicional: acerca del libro como objeto.

- Intertextual e intercultural: acerca de las conexiones intertextuales y culturales que

se interpretan en el texto.
- Personal: relacionada con la propia experiencia.

Dentro de cada categoria se diferenciaron dos planos: inferencial, relacionado con la
elaboracion de hipotesis y literal o establecimiento de relaciones simples. Los autores
observaron como se establecian conexiones y se solapaban las categorias, lo que muestra la

lectura como un acto complejo.

Esta investigacion permitié comprender mejor la manera en la que se construye el
significado de un texto y como, por medio de las propuestas en las sesiones, los alumnos
eran capaces de comprometerse con los textos, reflexionando y poniendo palabras a la
experiencia migratoria, llegando incluso a compartir experiencias del propio proceso de
migracion. También se observd que los textos que los alumnos inmigrantes conocian

previamente de sus culturas de origen eran evocados al interpretar las historias escocesas.

Mas adelante se amplio la investigacion anterior a dos aulas de grupos de 25-30
alumnos, incluyendo también libros con palabras. Se desarrollaron actividades como: la
elaboracion de un rio de lectura en la que debian crear un mural con todas las lecturas
realizadas durante un fin de semana, la creacion de un diario fotografico o la realizacion
de ilustraciones. Esta experiencia permitié que los alumnos hablaran de sus historias e

intercambiaran vivencias.

Este mismo grupo de investigacion desarrolld6 un proyecto denominado “La
interpretacion literaria de albumes en el proceso de acogida de alumnos inmigrantes”,
donde se incluyen varios estudios. Esta investigacion parte de una observacion realizada en
varias escuelas de primaria y secundaria acerca de las actividades que se realizaban en el
aula en una primera fase de integracion del alumno inmigrante. También deriva de la
indagacion en la practica docente y en la funcion que los maestros daban a las actividades
relacionadas con la literatura. Asi se descubrié que se priorizaba el aspecto lingiiistico y
comunicativo en el aprendizaje de los alumnos inmigrantes al realizar este tipo de

actividades.

A partir de estos datos se cre6 el proyecto nombrado anteriormente, “La

interpretacion literaria de albumes en el proceso de acogida de alumnos inmigrantes”
16



Estado de la cuestion

donde se buscd “la participacion activa de los nifios y la construccion compartida de
sentido a través de la oralidad” (Colomer, 2012: 14). Se utiliz6 para ello libros-dlbumes, su
lectura y discusion, ademds de alguna actividad de escritura o dramatizacion. Se llevo a
cabo en nueve centros escolares de primaria y secundaria, con un total de 14 aulas y 108
alumnos de entre 6 y 16 afios de 19 paises diferentes que llevaban viviendo en Catalufia

menos de tres anos.

Estas investigaciones ahondaron en dos lineas: una centrada en analizar la literatura
con tematica migratoria, describiendo las caracteristicas de aquella literatura donde los
personajes son inmigrantes, y otra motivada por la seleccion de los libros a presentar a los
alumnos inmigrantes recién llegados, elaborando un corpus de lecturas a utilizar en aulas
de acogida de educacion secundaria. Dentro de esta segunda linea destacan investigaciones

como las siguientes:

- Ana Maria Margallo (2012), basandose en las caracteristicas de los alumnos
inmigrantes recién llegados, se propuso como objetivo crear un corpus de lecturas
adecuadas adoptando criterios de uso escolar en su seleccion. Teniendo en cuenta los
destinatarios de los libros seleccionados y las funciones escolares que debia cumplir ese
corpus, se buscaron y propusieron textos que salvaran la barrera lingiiistica y fomentasen el
aprendizaje lingiiistico, y textos que se adaptasen a la nueva situacion de los alumnos y les
ayudasen a construir su identidad desde las dos culturas a las que pertenecian. Algunos de
estos textos son: El soldadito de plomo de Jorg Miiller, El hilo de la vida, de Davide Cali y
Serge Bloch, Libro de las preguntas de Pablo Neruda e Isidro Ferrer, o Del otro lado del
arbol y El jardin de Babai de Mandana Sadat.

- La investigacion realizada por Bellorin y Reyes (2012), en la que utilizando como
informantes a cuatro grupos de cinco o seis alumnos de primaria, siendo dos de ellos de
ciclo medio y otros dos de ciclo superior y tomando un aula de alumnado inmigrante y un
aula de alumnado autdctono en cada ciclo, se hicieron discusiones literarias con libros-
albumes, algunos de los cuales trataban el tema de la inmigraciébn como Emigrantes, y
otros no, como La leyenda de San Jorge. Los resultados mostraron cémo los nifios

compartian referentes y relacionaban el texto con leyendas de sus culturas de origen.

- Aurora Rincon (2012), realizo la actividad “conversaciones literarias” propuesta

por Aidan Chambers a partir del libro mudo titulado Flotante en un aula de acogida en

17



Tradicion oral y construccion de identidades

Educacién Secundaria Obligatoria con siete alumnos de primero de la ESO. Se ley6 y
coment6 el album en grupo, por parejas e individualmente. En el analisis se descubrié que
después de un primer momento de desinterés, la lectura compartida consiguid interesarles
y acercarles al libro y su analisis, lo que favorecid que la autora llegase a la conclusion de
que esta metodologia es un buen instrumento para la acogida de niflos inmigrantes por lo
que supone, al permitir acceder y conversar acerca de temas complejos atn con

dificultades en el lenguaje y crear lectores criticos

- Por su parte, Carmen Martinez-Roldan (2012) llevdé a cabo ‘“‘conversaciones
literarias”™ utilizando libros-albumes con estudiantes bilingiies de segundo de primaria en
un estudio de caso realizado en EEUU, en una escuela publica con alto porcentaje de
estudiantes de origen latino y clase trabajadora. El objetivo del estudio fue “entender qué
significaba leer y discutir textos literarios para un grupo particular de estudiantes bilingiies,
con el fin de obtener conocimientos que contribuyan a entender mejor la naturaleza de las
transacciones de nifios bilinglies con la literatura infantil” (Martinez-Roldéan, 2012: 223).
Para ello se utilizd como técnica de recogida de informacion la observacion participativa y
grabaciones en audio y video de las conversaciones, asi como las respuestas escritas y
dibujos de los libros. Para el anélisis se seleccionaron 11 conversaciones en funcion de la
composicion de los grupos y el momento de la sesion procurando que hubiese sesiones
realizadas al principio del proceso a mediados y al final del mismo. Se categorizd en
funcion de estudios anteriores y categorias emergentes, y se realizd un analisis de
contenido a partir del cual surgieron nuevas preguntas. Los resultaros confirmaron la
potencialidad de las “conversaciones literarias” para crear significado compartido o el

desarrollo de la identidad.

Como conclusion dentro del proyecto “La interpretacion literaria de albumes en el
proceso de acogida de alumnos inmigrantes”, los resultados mostraron un aprendizaje
lingtiistico y un avance “en el conocimiento sobre la recepcion y el desarrollo de la
capacidad interpretativa de textos narrativos que utilizan codigos textuales y visuales por
parte de los lectores infantiles” (Colomer, 2012: 18). También se observo la importancia

del mediador en el aprendizaje de los nifios. Como afirma la autora:

En definitiva, el proyecto ha permitido avanzar, por una parte, en el conocimiento

teorico sobre las respuestas y la construccion de significado de los nifios en la

18



Estado de la cuestion

lectura de albumes ilustrados y, por otra, en formas didacticas de proceder que se

han revelado ttiles en las aulas plurilingties. (Colomer, 2012: 19).

Todas estas investigaciones presentadas demuestran una caracteristica fundamental
de la literatura: la de contribuir a la construccion de la identidad facilitando la expresion de
vivencias y emociones relacionadas, en este caso, con el proceso migratorio y la
pertenencia a dos culturas. Solo a través de una literatura de calidad es posible la
conjugacion de culturas para evitar sentirse entre dos mundos, por lo que el corpus debe
seleccionarse siguiendo criterios de calidad. En estos estudios se ha observado de qué
manera el didlogo a partir de obras literarias puede favorecer, no solo el aprendizaje de una

lengua, sino también la formacién de lectores criticos y la comunicacion de sentimientos.

19



Tradicion oral y construccion de identidades



Marco teodrico

3. Marco teorico

La sociedad espafiola en la actualidad se caracteriza por ser multicultural. Los
movimientos migratorios han favorecido que existan multitud de culturas que coexisten en
el pais, lo que implica un contacto entre culturas. Segun el observatorio urbano Ebrépolis
de Zaragoza, en el mes de junio de 2014, un 12,5% de los alumnos en Zaragoza son
extranjeros, llegando a superar el 20% en algunas localidades de esta provincia. Como
afirma Hidalgo (2005) hemos pasado de una sociedad monocultural a una sociedad
multicultural, lo que supone el reto de que exista una convivencia y mezcla de culturas

fomentando el respeto y la tolerancia y evitando la creacion de guetos.

La movilidad de las personas supone un gran impacto en sus vidas y un cambio en
sus estructuras culturales como afirman Pedro Jurado de los Santos y Alma Arcelia
Ramirez Iniguez (2009), pueden incluso llegar a perder parte de su identidad personal
(Garcia, 2004) o crear identidades inestables (Vidal, 2005). Este cambio, lejos de
considerarse como un fenémeno que puede conllevar dificultades dificiles de superar,
puede propiciar un dialogo transcultural y una comunicacion entre culturas dentro de la
educacion inclusiva y la transculturalidad. Meyer, (citado por Calvo, 2012), habla de crear
vinculos entre culturas heterogéneas, vinculos que irian mas alld de la propia cultura, lo
que supondria un espacio transcultural. En esta tarea, la oralidad puede tener un papel
determinante si se tiene en cuenta que “los cuentos populares son probablemente el tinico
caso que se ha dado en la historia de la civilizacion de un modelo verdaderamente

multicultural y valido” (Rodriguez Almodoévar, 2005: 21).

El marco tedrico se ha construido en torno a tres ejes que definen conceptos clave
para la investigacion. En el primero de estos ejes identidad cultural y literatura, se
definirén los términos cultura e identidad y se especificara la importancia de la lectura en
el desarrollo de esta ultima. El segundo eje, tradicion oral y vertebracion de la
identidad, se centra en definir la oralidad y explicar su influencia en la construccion de la
identidad personal. El tercer eje, educacion inclusiva desde la literatura, hace un
recorrido sobre los diferentes modos de abordar el tema de la inmigracion como son la
multiculturalidad e interculturalidad hasta llegar a la transculturalidad y la educacion
inclusiva, como la literatura puede favorecer esta transculturalidad y el papel de la

literatura en la educacion inclusiva..

21



Tradicion oral y construccion de identidades

3.1. Identidad cultural y literatura

La RAE define la cultura como el “conjunto de modos de vida y costumbres,
conocimientos y grado de desarrollo artistico, cientifico, industrial, en una época, grupo
social, etc.” La United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization

[UNESCO], por otra parte, la defini6 de la siguiente manera:

En su sentido més amplio, la cultura puede considerarse actualmente como el
conjunto de los rasgos distintivos, espirituales y materiales, intelectuales y
afectivos que caracterizan a una sociedad o un grupo social. Ella engloba, ademas
de las artes y las letras, los modos de vida, los derechos fundamentales al ser
humano, los sistemas de valores, las tradiciones y las creencias. (UNESCO, 1982:

7).

De esta manera, por medio de la cultura se transmiten, a los individuos que la
componen, los modos de vida de una comunidad, su percepcion e interpretacion del
mundo. Una cultura comin supone compartir significados respecto a valores, creencias y
formas de ver el mundo, lo que permite dotar de sentido a los acontecimientos y conductas

(Aguado, 2003).

Sin duda, la cultura a la que se pertenezca influird en el individuo y su identidad, “su
personalidad, sus necesidades y metas, estardn moldeados por el grupo cultural especifico
en el cual ha crecido. Cada cultura tiende a estimular o a mantener ciertos aspectos de la
personalidad y a reprimir otros” (Rossenblat, 2002: 173). Sin embargo, Aguado (2003,
2009) afirma que aunque se compartan determinados aspectos culturales con el grupo de
referencia, cada individuo elegird algunos elementos con los que se identificard de manera
mas concreta y que influirdn en su conducta e interpretacion de la realidad. La UNESCO

también afirma que a través de la cultura “discernimos los valores y efectuamos opciones”

(UNESCO, 1982: 7).

Para Hidalgo (2005) las culturas pueden presentar un caracter estatico o dinamico,
siendo el fendémeno multicultural un ejemplo de lo que seria el caracter dindmico de una
cultura. Para otros autores como Aguado (2009) “las culturas son conceptos dindmicos” y
“no pueden ser entendidas como entes independientes al margen de su actualizacion social,
politica y comunicativa” (Aguado, 2009: 16). Para esta autora, las culturas pueden

modificarse en parte por medio de la interaccidon con otros grupos.

22



Marco teodrico

Al mismo tiempo que se reconocen identidades e invariantes culturales, también
es cierto que toda cultura esta en proceso de cambio constante, de reequilibrio a
partir de nuevas situaciones en el grupo social como resultado del contacto entre

grupos sociales. (Aguado, 2003: 4).

Yala UNESCO en 1982, en su Declaracion sobre las politicas culturales insiste en la

importancia de esta interaccion para la renovacion de las culturas.

La identidad cultural de un pueblo se renueva y enriquece en contacto con las
tradiciones y valores de los demas. La cultura es didlogo, intercambio de ideas y
experiencias, apreciacion de otros valores y tradiciones; se agota y muere en el

aislamiento. (UNESCO, 1982: 9).

De esta manera, la cultura de origen va a influir sin duda en la formacion de la
identidad del individuo, pero el contacto con otros grupos sociales también puede suponer
un cambio en la identidad personal. Dentro de un contexto multicultural y de pertenencia a

dos culturas por causa de la inmigracion, la identidad seria un:

Proceso dinamico en el que el individuo busca un sentido a su existencia e,
influido por la cultura de origen, de llegada, por la comunidad de origen y llegada,
por sus creencias y constructos cognitivos, heterodesignaciones de género, clase y
origen, elige aquellos elementos que le proporcionan seguridad y le ayudan a

construir un proyecto de vida. (Lopez Fernandez Cao, 2012: 125).

La identidad cultural puede definirse como el “grado en que una persona se siente
conectada, parte de un grupo cultural, al propio grupo de referencia en el que ha crecido”
(Aguado, 2003: 70). La identidad de una persona, al igual que ocurre con las culturas, es
dinamica, esta en continua formacién y modificacion y se actualiza, convirtiéndose en una

construccion social y cultural.

Si se considera entonces la identidad como un constructo en continua evolucion que
depende entre otros factores de aspectos culturales, y que las personas que emigran pueden
sufrir un cambio brusco en sus estructuras culturales, surge la pregunta de si abandonar un
pais e instalarse en otro cuya cultura es diferente puede influir en la construccion de la
identidad de las personas y la manera en que puede hacerlo y si es posible identificarse con
dos culturas. En este sentido, Cabrera Rodriguez, Espin Lopez, Marin Gracia y Rodriguez

Lajo (2000) citando a Casas y Pytluk “afirman que la identificacion con una cultura es
23



Tradicion oral y construccion de identidades

independiente de la identificacion con otra. Una persona puede estar identificada con
varias culturas en grados diferentes” (Cabrera et al., 2000: 32), y que “una persona puede
adquirir patrones, conductas o normas de otra cultura y a la vez mantener las propias
cuando se dan en ambientes diferentes o que no son incompatibles” (Cabrera et al., 2000:
32). Sin embargo, para el inmigrante, compartir la cultura y tradiciones de dos grupos
diferentes puede producirle un “desasosiego de identidad” (Garcia, 2004: 58). De ahi la
importancia de construir la identidad conjugando las dos culturas, la de origen y la de
acogida, para que las personas “puedan asumir sus multiples pertenencias y sus identidades

complejas” (Cabrera et al., 2000: 22).

Las personas que viven entre dos culturas, la de origen y la de acogida, pueden tener
problemas para conjugar las dos culturas a las que pertenecen. Los individuos que dejan su
pais natal para buscar fortuna en un lugar desconocido con otra lengua y costumbres,
pueden sufrir procesos de exclusion, sentimientos encontrados y conflicto entre dos
culturas diferentes que los sujetos deben integrar. No se trata pues de perder la cultura de
origen y dejarse asimilar por la de acogida ni de rechazarla, sino de tejer una identidad

propia basada en la conjugacion de ambas.

La literatura es una experiencia que permite el conocimiento propio y la
construccion de la identidad, como afirman autores como Larrosa (2003), Petit (1999) o
Colomer (2012). Para Larrosa (2003), la lectura forma al lector, “es el viaje hacia uno
mismo, hacia la identidad humana” (Larrosa, 2003: 355). Este viaje contribuye a
“configurar nuestra propia mirada sobre nosotros mismos y, a partir de nosotros mismos,
sobre nuestro mundo” (Larrosa, 2003: 240). La lectura, entonces, ofrece experiencias al
lector, le construye, le invita a reflexionar sobre su mundo y vida, acerca de su realidad y
con ello le hace vulnerable y le transforma. Leer en este contexto permite descubrir la
pertenencia a dos culturas como algo enriquecedor y con menor sufrimiento, e integrar
parte de su cultura de origen apropiandose de la de acogida, permite a las personas
“conjugar sus formas de pertenencia, cuando se encuentran entre dos culturas, en vez de
hacerse la guerra en su interior” (Petit, 2009: 57) lo que puede marcar la diferencia entre
dejarse arrastrar por la cultura de origen o la de acogida o ser capaz de elegir, de conjugar
ambas culturas en lugar de enfrentarlas. Permite también elaborar una identidad propia que

se aleja de los modelos preestablecidos que no permiten la eleccion. Y es que la lectura

24



Marco teodrico

puede ser para esta autora “un camino privilegiado para construirse uno mismo” (Petit,

1999: 74).

De esta manera, por medio de la lectura las personas pueden asumir la pertenencia a
dos culturas, “pueden asumir la pluralidad de pertenencias, apropiandose a la vez de las
culturas “dominantes” y de las culturas del lugar de origen pero con toda su diversidad, sus

particularidades y su dinamismo” (Petit, 1999: 94).

La literatura, entonces, “podria llegar a reafirmar la identidad cultural de los lectores
aportandoles claves culturales y una educacién emocional” (Tabernero y Mora, 2011).
También para Rosenblat (2002) la literatura permite al nifio conocer muchas

personalidades y desarrollar la sensibilidad social.

3. 2. Tradicion oral y vertebracion de la identidad

A lo largo de esta investigacion se utilizard el término oralidad en lugar de otros
como “literatura oral”, ya que como sefiala Ong (1987), no es posible hablar de “literatura”
al referirse a la tradicion oral, debido a que este término hace pensar y reduce la oralidad,

irremediablemente, a la escritura. Este autor distingue entre dos tipos de oralidad:

- La “oralidad primaria”, referida a aquellas culturas que no conocen la escritura y

que contrasta con el siguiente tipo de oralidad.

- La “oralidad secundaria” mas actual y relacionada con tecnologias como el

teléfono, television, radio...

Para Prat (2013), la oralidad primaria, a la que también denomina pura, es el entorno
mas antiguo donde se desarrolla el cuento y donde se da su caracteristica mas importante,
“su capacidad de perdurar en variantes” (Prat, 2013: 14). Las historias deben ser recreadas
constantemente de manera oral al no existir escritura, lo que produce variantes de las

mismas, de las cuales, algunas seran aceptadas y otras no.

Al hablar de oralidad se hace referencia a todos aquellos textos provenientes de la
tradicion popular, que se transmiten por via oral. Pueden ser nanas, canciones, retahilas,
poesias, cuentos, adivinanzas, trabalenguas, fabulas, leyendas... Esta oralidad acompaiia al
ser humano desde el principio de su vida, ya con las nanas, y continta en la nifiez y a lo

largo de toda su existencia.
25



Tradicion oral y construccion de identidades

Algunos autores como Colomer (2010) afirman que la transmision de la tradicion
oral se estd debilitando al contar los padres con menos recursos orales que compartir con
sus hijos y dejando en ocasiones la transmision del folclore a la escuela. Larrosa (2003) da
una explicacioén a este hecho al afirmar que la conservacion de la tradicion se ha hecho
innecesaria para la cultura de masas actual, cultura que “produciria una sociedad informe e
indiferenciada” (Larrosa, 2003: 584), lo cual iria en contra de la construcciéon de una
identidad propia como se ha sefialado que favorece la literatura y la tradicion oral. Quizas
uno de los motivos que llevan a esa pérdida de la tradicion son los medios audiovisuales, la
“oralidad secundaria” tal y como la define Ong (1987). Sin embargo, diferentes autores
coinciden en sefalar que la oralidad y los medios audiovisuales no tienen por qué estar
refiidos sino que pueden complementarse, ¢ incluso los segundos pueden contribuir al
desarrollo de la ficcion narrativa. Tal es el caso de Colomer (2010) cuando afirma que “la
ficcion narrativa, por ejemplo, se desarrolla también a través de los medios orales y
audiovisuales” (Colomer, 2010: 9). También Meek (2004) afirma que los nifios ingresan al
discurso narrativo cuando empiezan a ver television y que este medio permite a los nifios
escuchar y ver mayor nimero y variedad de cuentos. Rodriguez Almoddvar sostiene que
aunque la transmision de historias por via oral estd desapareciendo por causa de los medios
audiovisuales, “el verdadero enemigo de la literatura no es la television, sino la mala
television, porque invalida al codigo primario” (Rodriguez Almodoévar, 2005: 230). Es
decir, no parece tan importante el medio de transmision sino la calidad del mensaje. Por
otra parte, Ong (1987) afirma que la oralidad secundaria, aunque méas formal, es parecida a

la oralidad primaria en la creacion de un sentido de grupo.

Pratt (2013), en este sentido, concibe la oralidad primaria en las comunidades
agrafas, como colectiva e interactiva, al darse una interaccion y reacciones entre emisor y
receptor, ademas de ser el medio por el que se transmiten las normas de comportamiento y
formas de sentir. Para este autor “muchas veces, el sentir verdadero de una comunidad
contemporanea se constata en sus chistes, rumores, leyendas urbanas y otros tipos de
relatos comunicados oralmente” (Pratt, 2013: 15) Esto se debe a que la oralidad escapa a la
censura y a los discursos oficiales emitidos por el poder por medio de la escritura. En este
sentido, Petit (2012) afirma que la tradicion oral ha sido la que ha favorecido, mas que la
escritura, la creacion de puntos de referencia compartidos entre las personas que les

permitian vincular sus experiencias con una cultura comun.

26



Marco teodrico

En cualquier caso, la transmision de historias y la oralidad y literatura forman parte
del patrimonio cultural e inmaterial de los pueblos y caracterizan una parte importante de
la cultura de una sociedad, como afirma la UNESCO (1982), Cerrillo (2011) o Manila
(2010) entre otros. Ademas, se perfilan como una manera de transmitir esa cultura. Asi lo
manifiestan autores como Colomer (2010) cuando afirma: “a través de la literatura los
nifios pasan a compartir unos referentes lingiisticos, artisticos y culturales con las
generaciones anteriores que los inscriben en su cultura” (Colomer, 2010: 98). También
Bruner (2004), afirma que su interés por la literatura le ha permitido pensar en la condicion
humana desde el punto de vista de la cultura en la que vive. Rosenblatt (2002) apoya esta
idea al afirmar que la literatura permite al nifio vivir a través de ella y aprender la respuesta
emocional culturalmente adecuada a cada circunstancia, “la literatura puede desempefiar
un importante papel en el proceso por medio del cual el individuo se asimila al patréon
cultural” (Rosenblatt, 2002: 211), y a partir de ella se transmite este patron cultural. En esta

misma linea, Meek afirma:

A partir de los cuentos que escuchamos siendo nifios, heredamos las formas de
hablar sobre lo que sentimos, los valores que consideramos importantes y los que
nos parecen ser la verdad. Descubrimos en los cuentos formas de decir y de contar

que nos permiten saber quiénes somos. (Meek, 2004: 151).

Y es que la cultura de referencia y las historias que desde ella se transmiten,
determinan la manera propia de ver y construir el mundo, determinan la propia identidad.
Asi lo manifiestan autores como Manila (2010) al manifestar que “la percepcion del
mundo, y por tanto su conocimiento, estd profundamente mediatizada por los textos
narrativos de cardcter oral que encontramos a lo largo de nuestra experiencia” (Manila,
2012: 13). Para este autor, la oralidad de un pueblo, que constituye su patrimonio
inmaterial, define también su identidad cultural o gran parte de ella y ve la oralidad como
un lugar donde el nifio puede situar su experiencia a través de la cual se construird y dara
sentido a sus emociones. También Larrosa (2003) afirma que en la construccion de la
identidad tienen mucha importancia las historias que se escuchan, historias que forman la
cultura y en torno a las cuales se organiza la experiencia humana. Pero la literatura y en
concreto la oralidad, ademés de transmitir unos valores propios de la cultura de origen

también contribuye al desarrollo de la propia identidad.

27



Tradicion oral y construccion de identidades

La literatura, y en concreto la tradicion oral, pueden contribuir también a establecer
relaciones y unir las diferentes culturas a las que se pertenece, y esto se debe a que es
universal, carece de fronteras. De esta manera puede observarse como el folklore, es decir,
la tradicion creada y transmitida oralmente, y dentro de ella los cuentos populares, se
parecen en todas las partes del mundo, con matices y particularidades de cada lugar. Asi lo
afirma Quiles (2007) al hablar de que “muchas veces, los textos son en esencia los mismos
y solo varia el pequefio aporte que cada colectividad o grupo le ha proporcionado” (Quiles,
2007: 86). Esta idea del folclore como algo universal, permite “comprender que la
literatura de todos los tiempos y lugares utilice imagenes y motivos muy recurrentes”
(Colomer, 2010: 16). Rodriguez Almodovar (2005) también explica el motivo de que los
cuentos se parezcan entre los pueblos y citando a Propp mantiene que se debe a que las
sociedades pasan por las mismas etapas en su evolucion, por lo que las respuestas que se
crean en forma de historia para hacer frente a sus preocupaciones deben ser también
semejantes. Del mismo modo, Ortega (2010) habla de la universalidad de la literatura al
mostrar y descubrir “algo de la esencia humana que traspasa épocas y culturas” (Ortega,
2010: 16), es decir, la tradicién oral es universal debido a que responde a las necesidades
humanas, a sus miedos, alegrias, preocupaciones, y en eso, todos somos iguales. Por otra
parte, Prat (2013) apunta a la movilidad de los cuentos musulmanes, que fueron
transmitiéndose por diferentes lugares del mundo y adaptandose a cada uno de ellos, lo que
explicaria que muchos cuentos europeos y arabes tengan aspectos en comun. Para Jung,
(citado por Ortega, 2010), la tradicidon oral tiene gran importancia en la transmision de
arquetipos, es decir, elementos universales que se transmiten de generacion en generacion,

y que desarrollan el inconsciente colectivo.

3. 3. Educacion inclusiva desde la literatura

El término multiculturalidad hace referencia a la existencia de varias culturas
diferentes, sin necesidad de que exista contacto entre ellas, frente al término
interculturalidad que si denota relacion e intercambio (Hidalgo, 2005). La
multiculturalidad se considera entonces, como una realidad estatica frente a la

interculturalidad que implica comunicacion entre diferentes culturas (Aguado, 2003).

Algunos autores como Vidal (2005) consideran el multiculturalismo como una

manera de opresion y dominacion, al obligar al “otro” a modificar su comportamiento en
28



Marco teodrico

funcion de la cultura de acogida desde una Optica de superioridad. En este sentido,
considera el multiculturalismo como una nueva manera de reproducir el dominio del
hombre blanco occidental sobre el resto de la poblacion. Ademas, el reconocimiento del
“otro” se realiza tan solo de manera simulada. Este reconocimiento del “otro” simulado
desde la dominacion, “contribuye de forma decisiva a inducir en los individuos y grupos
afectados una inseguridad y un concepto despectivo de si mismos” (Vidal, 2005: 297).
Para este autor, el multiculturalismo ha llegado a convertirse en una palabra hueca, que
lejos de integrar, se relaciona con la segregacion y que “connota, en la mayor parte de las
ocasiones, una reivindicacion interesada de la diversidad cultural que banaliza,
mercantiliza y exotiza las diferencias” (Vidal, 2005: 295). En este sentido, tras el
multiculturalismo se encierra en realidad una nueva forma de racismo. En ocasiones, este
multiculturalismo lleva a reducir las culturas a sus tradiciones y costumbres folcléricas,
llegando a marginar al inmigrante que vive su cultura desde un punto de vista inicamente

folclérico y por lo tanto desprovisto de valor cultural real (Garcia, 2004).

Por otra parte Hidalgo (2005) afirma que la multiculturalidad se relaciona con
conceptos como etnocentrismo y relativismo cultural. El etnocentrismo se entiende como
el sentimiento de las personas de pertenecer a la mejor cultura, lo que hace que se juzgue
de manera inferior al resto. Como solucidon a este etnocentrismo surge el relativismo
cultural, que consiste en un respeto tal al resto de culturas y sus creencias, valores... que
no se valora ni cuestiona ningin aspecto, aunque puedan ir en contra de los derechos
humanos. En el marco de estos conceptos no se da una verdadera convivencia y
enriquecimiento, desde el etnocentrismo debido a que se ignoran o subestiman el resto de
culturas, y desde el relativismo cultural porque “se respeta tanto las culturas distintas a la
nuestra que aceptamos todo lo que en ella se lleva a cabo sin enjuiciar las desigualdades

que ocurren dentro de estas” (Hidalgo. 2005: 81).

En este sentido, la interculturalidad supone un paso mdas hacia la relacion y
convivencia entre culturas. Asi, “la sociedad con sus individuos seran multiculturales si
mantienen un estado de indiferencia o de tolerancia hacia las varias culturas, mientras que
seran interculturales si establecen relaciones interactivas entre las diferentes realidades

presentes” (Hidalgo, 2005: 79).

El diccionario de términos clave de espafiol como lengua extranjera del Instituto

virtual Cervantes define el término interculturalidad de la siguiente manera:
29



Tradicion oral y construccion de identidades

La interculturalidad es un tipo de relacion que se establece intencionalmente entre
culturas y que propugna el didlogo y el encuentro entre ellas a partir del
reconocimiento mutuo de sus respectivos valores y formas de vida. No se propone
fundir las identidades de las culturas involucradas en una identidad tnica sino que

pretende reforzarlas y enriquecerlas creativa y solidariamente.

Frente al multiculturalismo estatico, la pedagogia intercultural no define al “otro”
desde caracteristicas invariables que le son impuestas como la nacionalidad, lengua o etnia,
sino que tiene en cuenta la forma de construir el mundo, de verse y estar en ¢l y los
significados que le atribuyen desde sus referentes culturales (Aguado, 2003). En este
sentido Mora y Tabernero (2011) sostienen que “la educacion intercultural propicia la
comprension reciproca y el conocimiento profundo de las culturas originalmente
diferentes, desde un espacio inicial, que es la busqueda interna de los referentes culturales

2

fundamentales tratando de evitar las situaciones de exclusion.” La interculturalidad

supondria entonces “un mutuo reconocimiento de las diversas culturas” (Marco, 2002: 11).

La educacién intercultural debe entonces superar los modelos asimilacionistas
relacionados con el multiculturalismo para responder a esa diversidad debida a la
convivencia de varios grupos culturales (Aguado, 2003). Para esta autora, la pedagogia
intercultural supone una alternativa a las pedagogias monoculturales, en las que se
transmite una cultura tnica. “Frente a esto, la pedagogia intercultural acepta la complejidad
de cada ser humano y de las formas culturales que los suyos elaboran... Reconoce que
todos somos pluriculturales y nos exige tomar conciencia de nuestros propios valores y
creencias” (Aguado, 2003: 13). También para Garcia (2004), frente a la situacion
monocultural, la interculturalidad debe centrarse “en la disminucion de la ignorancia
cultural generada por el etnocentrismo, monolingiiismo o los datos sociales y culturales
(raza, religion, familia, sexo)” (Garcia, 2004: 53) para evitar fendmenos como la xenofobia

o la intolerancia.

Vidal (2005), citando a Graciano Gonzéalez afirma que la interculturalidad debe
proporcionarnos “una nueva vision del mundo y una nueva estructuracioén social” (Vidal,
2005: 303) respecto al multiculturalismo. Habra entonces que revisar los conceptos de

cultura, identidad y subjetividad.

30



Marco teodrico

Desde algunas corrientes o paradigmas como el socio-critico se cuestionan los
programas tanto multiculturales como interculturales. Como afirma Muioz (2001) citando

a Etxeberria:

Para la teoria critica, "la educacion multicultural o intercultural es una nueva
forma que la ideologia burguesa tiene de presentar en la escuela los temas
conflictivos, aislandolos de sus repercusiones sociales y politicas, de su dimension
de poder. Es una manera de enmascarar los problemas sociales, de raza y de sexo"

(Mufioz, 2001: 15).

Una de las consecuencias que puede traer la inmigraciéon para las personas
inmigrantes es la de la asimilacion, es decir, que su cultura sea asimilada por la cultura de
acogida. En ocasiones, la asimilacion llega a tal punto que los nifios incluso olvidan su
idioma. Esto puede ocurrir si la cultura de acogida asume sus caracteristicas culturales
como las unicas validas. Como afirma Hidalgo (2005) “en este sentido, los inmigrantes que
se incorporan a nuestra sociedad traen consigo su propia cultura, y por tanto, tratar de que
olviden la misma e incorporen la nuestra, es algo que choca con los propios principios de
convivencia, respeto y solidaridad” (Hidalgo, 2005: 73). Asi, Morgado (2006) afirma que
aunque las personas pueden identificarse con diferentes identidades culturales de los
grupos a los que pertenecen, en ocasiones deben asumir las culturas hegemonicas dejando
de lado su cultura de origen para conseguir una mejor integracion u optar por elegir su

identidad cultural de origen como algo aislado.

En este aspecto, Hidalgo (2005) habla de la “transculturalidad”, no como una
unidn de culturas sino como un acercamiento que traera hechos culturales nuevos y valores
universales que superaran las diferencias de cuestiones como raza, etnia, religion...
creando vinculos mas alld de la cultura misma, al igual que afirma Meyer cuando hace
referencia a la creacion de un espacio transcultural, (citado por Calvo, 2012). Para otros
autores como Vidal (2005) la transculturalidad es la alternativa al multiculturalismo que
segrega y al interculturalismo y supera el caracter estatico de este ultimo utilizando el
didlogo para conocer al “otro”, para relacionarnos y construirnos con él. Meyer, (citado por
Calvo, 2012), distingue tres niveles en el desarrollo de la competencia intercultural del

aprendiz de una nueva lengua:
- Nivel monocultural: en el que se interpreta todo desde la propia cultura de origen

31



Tradicion oral y construccion de identidades

- Nivel intercultural: en el que el aprendiz se encuentra entre dos culturas, la de
origen y la de acogida, y es capaz de establecer semejanzas y diferencias entre ellas,

pudiendo compararlas

- Nivel transcultural: en el que existe un “acercamiento entre culturas heterogéneas
que establecen vinculos mas alld de la cultura misma” (Meyer, 1991; citado por Calvo,
2012: 462). Aqui, el aprendiz es capaz de actuar de mediador entre ambas culturas desde
los principios de cooperacion y comunicacion al encontrarse por encima de ellas. Este
nivel es el que permite superar los estereotipos y prejuicios y el desarrollo de una identidad
propia no supeditada a una cultura unica. Este autor asegura que un profesor de una lengua
deberia procurar que sus alumnos alcancen este nivel transcultural, ya que la comprension
adquirida favorece la construccion de su propia identidad. En este sentido, la oralidad
podria contribuir al desarrollo de este tercer nivel al poner en contacto al nifio con sus
culturas, tanto la de origen como la de acogida, permitiéndole explorar y comunicar
diferentes mundos descubriendo lo que tienen en comun. Por otra parte, la tradicion oral
también podria favorecer que nifios de diferentes lenguas y culturas de origen estableciesen
vinculos a partir de historias comunes y del didlogo y la comunicacion entre narraciones y

textos pertenecientes a su cultura.

Para Tabernero y Mora (2011) “los inmigrantes deben asumir en muy poco tiempo
las claves de una sociedad de recepcion que se convierte en la suya y es ahi donde la
literatura desempefia un papel fundamental” (Tabernero y Mora. 2011). Por otra parte,

Petit (1999) afirma:

Cuando uno ha sido criado en una lengua y una cultura determinadas, y luego ha
tenido que crecer en otras, la capacidad de simbolizar puede haber sufrido dafos.
Por ello es necesario encontrar formas de comunicar una con otra, de conciliar una

con otra. (Petit, 1999: 94).

Ademés, Colomer (2012) afirma que debido a las relaciones que se dan de poder
entre el grupo que sustenta la cultura mayoritaria y los grupos culturales minoritarios, ni la
escuela ni la sociedad suelen transmitir valores que ayuden a los nifios inmigrantes a
“construir identidades propias desde las cuales negociar un proyecto de colaboracion social
en el que se pueda vivir desde una cierta diferencia, a la vez que se establece un proyecto
comun de futuro con la poblacidon autoctona” (Colomer, 2012: 12), es decir, no se favorece

esa transculturalidad, contribuyendo a que la construccion de la propia identidad por parte
32



Marco teodrico

de los nifos extranjeros sea un proceso lleno de tensiones y complejo. La literatura,
entonces contribuird, segun esta autora a “la articulacion y conjugacién de las identidades
culturales de cada persona” (Colomer, 2012: 7). Como afirma Petit (1999), por medio de la

lectura:

Algunos hacen descubrimientos gracias a los cuales el ser originario de dos
culturas se experimenta mas como una riqueza y menos como un sufrimiento.
Vinculan eslabones de su historia, integran una parte de su cultura de origen, tal
vez para ya no tener una deuda con ella, de manera mas o menos consciente, y
para poder apropiarse también de la cultura del lugar en el que se encuentran

ahora. (Petit, 1999: 92).

La educacion inclusiva, que supone un paso mas alla respecto a la interculturalidad,
no habla solo de una convivencia entre culturas, sino que considera necesario crear un
sentido de comunidad, valorando la diversidad y respondiendo a las necesidades
individuales de cada persona (Stainback, Stainback, y Jackson, 1999) y acogiendo a todos
los nifios sean cuales sean sus condiciones, incluyendo las sociales o lingiiisticas, como

afirman Sandoval et al. (2002).

Booth y Aisncow, (citados por Sandoval et al., 2002), ofrecen una nueva vision de la
educacion inclusiva desde un modelo social o socio-critico. Estos autores hablan de la
existencia de unas barreras que dificultan la participacion y que ya no dependen de los
alumnos sino de la interaccidon entre €stos y sus contextos, incluidas las culturas. Asi, el
objetivo de la inclusion es identificar estas barreras con el fin de minimizarlas, lo que
permitiria que el alumno se relacionara e interactuara con las multiples culturas a las que
pertenece, su cultura de origen y la de acogida. La literatura y, en concreto la oralidad, es
un escenario privilegiado para esta interaccion entre culturas por la comunicacion que

establece entre las mismas.

Y es que la literatura, y en concreto la oralidad favorece esta educacion inclusiva, ya
que presenta una naturaleza intercultural o transcultural, al establecer lazos entre los
individuos que van mas allé de sus culturas de origen. Esta idea es desarrollada por autores
como Ortega (2010) al hablar de la naturaleza intercultural de la oralidad que “interacttia
con los oyentes contrastando la especificidad de cada cultura” (Ortega, 2010: 19) o

Rodriguez Almodovar (2005). También para Tabernero y Mora (2011), “la literatura

33



Tradicion oral y construccion de identidades

tradicional ofrece claves fundamentalmente interculturales por su propia esencia”
(Tabernero y Mora: 2011: 16). Para estas autoras, la literatura favorece el intercambio

cultural en la sociedad actual en la que conviven varias culturas.

De esta manera, la oralidad nos introduce en nuestra propia cultura a la vez que nos

abre a nuevos mundos como afirma Janer Manila (2010) y nos vincula a otras realidades.

Por medio de los cuentos, nos podemos sentir perfectamente vinculados a nuestra
tierra, a nuestro pueblo, a los pueblos amigos, a la humanidad, en aquello que la
humanidad tiene de més humano. Tal vez a este suceso se le podria llamar

interculturalidad. (Janer Manila, 2010: 32).

Por todo lo expuesto hasta ahora, en esta investigacion se plantea si la oralidad puede
ser un medio para integrar estas dos culturas, para no sentirse perdidos y de ningun lugar,
para construir una identidad no local, sino global, universal. Para ello es necesario conocer
la manera en que las familias inmigrantes conciben la tradicion oral de sus culturas de
origen y qué historias cuentan a sus hijos, asi como conocer la relacion que establecen con
la tradicion de la cultura receptora, es decir, si la integran o la rechazan y si favorecen que
en la escuela exista este dialogo transcultural, entendido desde los presupuestos de Meyer,
(citado por Calvo, 2012) “como el acercamiento entre culturas heterogéneas que establecen
vinculos mas alla de la cultura misma” (Calvo, 2012: 410). Asi, esta investigacion cobra
sentido al centrarse en la construccion de la identidad personal teniendo en cuenta los

aspectos emocionales y sociales del sujeto.

34



Disefio de la investigacion

4. Disefio de la investigacion

La presente investigacion responde a unos objetivos concretos que dependen de unas
preguntas de investigacion que a su vez se derivan de unos presupuestos de partida. En este
apartado se abordardn estos elementos que son basicos para el desarrollo de cualquier
estudio de naturaleza cualitativa y cuestiones como la metodologia elegida para realizar la
investigacion, la seleccion y descripcion de los informantes, las técnicas utilizadas en la
recogida de informacion, el analisis de datos y el procedimiento seguido a lo largo de la
investigacion . Asi mismo se reflexionara y explicaran las decisiones tomadas a lo largo

del proceso de investigacion

4.1. Presupuestos de partida, preguntas y objetivos

La oralidad pertenece a un contexto cultural determinado y forma parte del
patrimonio inmaterial de los pueblos. Como afirma Janer Manila (2010), “el patrimonio
inmaterial de un pais, todo este conjunto de textos orales -de etnotextos- define en gran
parte su identidad cultural y, sea grande o pequefio, este patrimonio debe tener
significacion y sentido para cada nueva generacion.” Por esto, la tradicion oral permite el
acceso del nifio a su cultura y le proporciona signos de identidad. Y es que la oralidad
explica la cultura y tradiciones propias de los pueblos, tiene gran importancia en su
definicién y nos transmite una herencia colectiva, tradiciones o el lenguaje, aspectos que
permiten su continuidad. Por otra parte, la literatura y la oralidad nos permiten conocer
nuevos mundos y son instrumentos excepcionales para comunicar las diversas culturas a
las que se pertenece (Petit, 1999). Asi, los presupuestos de los que parte esta investigacion

son los siguientes:

- Los padres de alumnos inmigrantes de segunda generacion priorizan la oralidad de
su cultura de origen respecto a la oralidad de la cultura de acogida como manera de

transmitir su cultura, valores y adquirir un sentido de pertenencia e identidad.

- La tradicion oral de origen se vive en el hogar, mientras que la tradicion oral de la

escuela no trasciende al &mbito privado, aunque pueden convivir e interaccionar.
Las preguntas de investigacion planteadas son:

(Cuentan las familias inmigrantes historias pertenecientes a su cultura de origen en el

hogar? En caso de que asi sea ;cuales son?, ;con qué finalidad?
35



Tradicion oral y construccion de identidades

(En qué medida, la tradicion oral de origen, se incorpora en la escuela? ;Esta
presente la tradicion oral de la cultura de acogida que viene del colegio en el dmbito

privado del hogar?

El objetivo de esta investigacion es explorar la manera en que los padres de alumnos
inmigrantes de segunda generacion conciben la tradicion oral de sus culturas de origen y
qué textos leen o cuentan a sus hijos, asi como identificar su relacion con la oralidad de la

cultura receptora, como la entienden y como se aproximan a ella.

- Conocer las historias y textos de tradicion cultural que los padres de alumnos

inmigrantes de segunda generacion transmiten en el hogar.

- Analizar qué textos de tradicion oral pertenecientes a la cultura de origen entran en

la escuela y qué textos pertenecientes a la cultura de acogida se incorporan en el hogar.

4.2. Descripcion del contexto y de los informantes
Los informantes seleccionados para la investigacion son siete familias inmigrantes:
- Dos de origen marroqui.
- Tres de origen rumano.
- Una de origen brasilefio.
- Una de origen colombiano.

Estas familias tienen en comun el haber vivido un proceso migratorio en la edad
adulta o en la adolescencia. Todas las informantes vinieron a Espafia siendo ya adultas,
excepto en el caso de una informante marroqui que emigrd en la adolescencia, con doce
afios. Sus hijos son ya lo que podriamos denominar inmigrantes de segunda generacion, es
decir, han nacido en Espafa, exceptuando los dos hijos de una de las familias que llegaron
a Espafia con cuatro y siete afos. Todas las familias, en el momento de la realizacién de
esta investigacion viven en un pueblo de la provincia de Zaragoza. Se trata de un pueblo
pequeiio, de aproximadamente 400 habitantes y cuyo porcentaje de alumnado inmigrante
de segunda generacion es del 72%. La actividad econdmica se centra en la agricultura y el

comercio, aunque también existen familias cuyos padres son trabajadores por cuenta ajena.

36



Disefio de la investigacion

Para realizar la seleccion de los informantes se busco a aquellas familias
inmigrantes que tras haber abandonado su pais, educan a sus hijos en una cultura diferente
a su cultura de origen. Se trata de familias con un perfil adecuado para la investigacion, ya
que tienen conocimientos acerca del tema de estudio (McMillan y Schumacher, 2007). Se

propuso participar en la investigacion a once familias, pero solo siete de ellas accedieron.

La investigadora y persona que ha realizado la recogida de informacion ha tenido
durante varios afios una relacion directa y diaria con estas familias, ya que ha sido y es
maestra de sus hijos. Este hecho ha conllevado algunas ventajas e inconvenientes que se

sefialan a continuacion.

- Ventajas: esta situacion ha facilitado el acceso al campo, asi como la
comunicacion y confianza necesarias para que se creara un ambiente que favoreciese la
conversacion, posibilitando que las informantes mostraran sus puntos de vista, sensaciones
y percepciones respecto al tema, ya que “el conocimiento producido depende de la relacion

social del entrevistador y el entrevistado” (Kvale, 2011:31).

- Inconvenientes: responder a las preguntas de una persona que en ocasiones
consideran una “autoridad”, ha favorecido que algunas respuestas estuvieran condicionadas
por lo que ellas pensaban que la entrevistadora queria escuchar y por lo que intuian era lo
correcto. Como afirma Kvale (2011: 38), las entrevistas en investigacion son
conversaciones dentro del &mbito profesional, no didlogos entre compafieros, por lo que se
da una situacion de asimetria de poder entre informantes y entrevistador, por ello “los
sujetos pueden decir de manera més o menos deliberada lo que creen que el entrevistador,
a quien perciben como una figura de autoridad, quiere oir” (Kvale, 2007:38). Para evitar
esto se ha procurado crear un clima de méxima confianza, indagando acerca de su proceso
migratorio y el como lo vivieron y se han realizado dos entrevistas a cada familia,
exceptuando una que abandond el estudio sin realizar la segunda. Se decidi6 llevar a cabo
una segunda entrevista tras analizar la primera y descubrir que la informacion obtenida no
era suficiente para responder al objeto de investigacion y que estaba condicionada por lo

que los informantes pensaban que la investigadora queria escuchar.

Con el fin de triangular la informacién recogida por medio de las entrevistas, se
tomd la decision de incorporar a los hijos de las familias objeto de estudio como

informantes. Para ello se realizaron dos grupos de discusion en los que se procurd

37



Tradicion oral y construccion de identidades

profundizar en las historias y textos de tradicidon oral como canciones o cuentos populares
que escuchaban en sus casas. Estos informantes son nifios con edades comprendidas entre
los tres y los diez afios que asisten al colegio ubicado en la localidad. Todos los alumnos,
excepto una nifia de diez afios, comparten aula y maestra. La mayoria de estos nifios ha
nacido ya en Espaiia, por lo que se consideran inmigrantes de segunda generacion que o
bien conocen sus paises de origen por visitas puntuales, o nunca han viajado a ellos como
es el caso de dos nifias: una de tres afios y otra de diez. Tan solo han nacido fuera de
Espana los dos nifios que se ha comentado anteriormente que emigraron con cuatro y diez

anos.

4.3. Metodologia de la investigacion

Para la realizaciéon de esta investigacion se ha optado por una metodologia
cualitativa por ser la mas adecuada para responder al objeto de estudio al procurar “la
comprension de los fenémenos sociales desde la perspectiva de los participantes”
(McMillan y Schumacher, 2007:19). En esta investigacion se pretende comprender la
perspectiva y punto de vista de las familias inmigrantes en relacion a la oralidad, tanto de
su cultura de origen como de la cultura de acogida. Para ello, la investigacion se ha llevado
a cabo en entornos y situaciones reales y por medio de la interaccién con las personas
(McMillan y Schumacher, 2007). Autoras como Aguado (2003) defienden que la
investigacion de corte cualitativo en estudios relacionados con la diversidad cultural dentro
del ambito de la educacion es la mas adecuada, ya que permite comprender de manera mas

ajustada el problema de investigacion, debido a su complejidad.

Se ha optado por un estudio de caso, es decir, tanto la investigacion como “el
analisis de los datos se centra en un fenomeno seleccionado por el investigador para
entender independientemente del nimero de escenarios o de participantes en el estudio”
(McMillan y Schumacher, 2007:402). En este caso, el fendmeno objeto de estudio son
familias de alumnos inmigrantes de segunda generacion. En el estudio de caso, el
investigador selecciona el fendémeno que investigara en profundidad a partir de las
percepciones de los informantes (McMillan y Schumacher, 2007) para lo que se ha

utilizado la entrevista en profundidad como técnica de recogida de informacion.

38



Disefio de la investigacion

4.4. Técnicas de recogida de informacion
Para la recogida de informacion se han utilizado tres técnicas:

- Entrevista en profundidad: la entrevista en profundidad se ha perfilado como la
técnica de recogida de informacion mas adecuada para llevar a cabo esta investigacion, ya
que la entrevista permite construir conocimiento por medio de la interaccion entre el
entrevistador y la persona entrevistada (Kvale, 2007). Su objetivo principal es “obtener
datos sobre los significados del participante” (McMillan y Schumacher, 2007:458), y
“saber como las personas comprenden su mundo y su vida” (Kvale, 20007:23), es decir, se
centra en “el mundo cotidiano vivido por el entrevistado” (Kvale, 2007: 34), e interesa la
percepcion de los informantes acerca del tema de estudio. En el caso de esta investigacion,
interesa cémo los informantes viven la relacién que se establece entre la narracion oral de
su cultura de origen y la de la cultura de acogida, si las viven y perciben como elementos
separados o establecen vinculos entre ellas favoreciendo asi el didlogo transcultural y la

13

pluralidad de pertenencias. Al hablar de transculturalidad se hace referencia “al
acercamiento entre culturas heterogéneas y al establecimiento de vinculos mas alld de la
cultura misma” como afirma Calvo (2013: 685) haciendo referencia al paradigma

transcultural de Meyer.

Se ha optado por una entrevista semi-estructurada, acercaindose a una conversacion
cotidiana pero sin perder de vista los objetivos y la técnica tal y como sefiala Kvale (2011).
Para este autor, la entrevista semi-estructurada debe contar con una secuencia de temas y
algunas preguntas propuestas. Sin embargo, es el transcurso de la propia entrevista la que
la determina en tanto que “hay una apertura a los cambios de secuencia y forma de las
preguntas para profundizar en las respuestas especificas dadas y las historias que los

sujetos cuentan” (Kvale, 2011: 80).

La entrevista era guiada en el sentido de que los temas fueron elegidos anteriormente
a la misma por la investigadora. Se disefid una guia con temas y preguntas clave para la
realizacion de esta primera entrevista a partir de los objetivos, presupuestos de partida y
preguntas de investigacion. Esto permitio estructurar “el curso de la entrevista de manera
mas o menos ajustada” (Kvale, 2011: 85). Los temas elegidos hacian referencia a historias
y a la interaccidn entre escuela y hogar, mientras que las preguntas planteadas se centraban

fundamentalmente en las historias que las informantes escuchaban cuando eran pequefias

39



Tradicion oral y construccion de identidades

en sus paises de origen y las historias que ahora transmiten a sus hijos y a las historias
contadas en el colegio, profundizando en el hecho de que exista 0 no una comunicacién
entre estas historias pertenecientes al dmbito del hogar y de la escuela, es decir, que se
incorporen las historias pertenecientes a la cultura de acogida en el hogar y viceversa. Para
la preparacion de la segunda entrevista se revisaron las anteriores para profundizar en
aquellos aspectos que no habian quedado suficientemente claros o explicados en las
primeras entrevistas, asi como para hablar acerca de temas nuevos que se ajustaban a los
objetivos y podian responder a las preguntas de investigacion. Entre estos temas pueden
sefialarse el proceso migratorio de las informantes, tema que permitié crear un clima de
mayor confianza en esta segunda entrevista. Se trata también de una entrevista guiada
porque el orden, modificacion o aparicion de nuevas preguntas se baso en el transcurso de

las entrevistas y en las circunstancias (McMillan y Schumacher, 2007).

Para la elaboracion de las posibles preguntas formuladas en las entrevistas se

tuvieron en cuenta algunas consideraciones realizadas por Kvale (2011) como son:
- Formular preguntas sencillas, cortas y que no contengan lenguaje académico.

- Eliminar cuestiones que pregunten directamente el por qué, ya que “pueden llevar a
una entrevista excesivamente reflexiva e intelectualizada” (Kvale, 2011: 87). Interesan las
respuestas espontdneas con las que se obtengan descripciones y explicaciones de lo
sucedido o los comportamientos de los informantes. Las interpretaciones de ese material es

tarea del investigador.

Como ya se ha comentado se ha procurado crear un clima de confianza,
especialmente en las segundas entrevistas, dejando que fuesen las familias las que eligiesen
los lugares donde llevar a cabo las entrevistas, sentdndose la entrevistadora al lado de las
informantes siempre que esto era posible o realizando una pequefia conversacion acerca de
temas triviales antes de conectar la grabadora, ya que el conocimiento obtenido en la
entrevista depende también de la “capacidad del entrevistador para crear un escenario
donde el sujeto se sienta libre y seguro para hablar de acontecimientos privados para un

uso publico posterior” (Kvale, 2011:31).

- Grupos de discusion: para asegurar la validez de la investigacion, se decidio
triangular los datos obtenidos por medio de las entrevistas realizando dos grupos de

discusion con los hijos de las familias que participaron como informantes. Como afirman

40



Disefio de la investigacion

McMillan y Schumacher (2007): “Las estrategias con varios métodos permiten la
triangulacion de los datos a lo largo de las técnicas de averiguacion. Estrategias diferentes
pueden aportar conocimientos diferentes sobre el asunto que nos interesa y aumentar la
credibilidad de la informacion” (McMillan y Schumacher, 2007:416). Estos autores (2007)
y otros como Kvale (2011) afirman también que la triangulacion se utiliza para validar los
datos y comparar diferentes fuentes. El grupo de discusion puede definirse “como una
reunion de un grupo de personas que poseen ciertas caracteristicas comunes, guiada por un
moderador y disefiada con el objetivo de obtener informacion sobre un tema especifico en
un espacio y un tiempo determinados” (Huertas Barros y Vigier Moreno, 2010:183). En
este caso, las caracteristicas comunes del grupo eran ser hijos de familias inmigrantes, no
conocer apenas, salvo por alguna visita ocasional en algunos casos, el pais del que
proceden sus padres, vivir en la misma localidad y estar escolarizados en el mismo centro
publico. El tema del que se pretendia obtener informacion era el objeto de estudio de la
presente investigacion, es decir, qué textos escuchaban en casa y si existia relacion con los
escuchados en la escuela o no, para lo cual la investigadora fue la moderadora del grupo, el

espacio fue el aula del colegio y el tiempo dos dias del mes de junio del afio 2014.

Tanto las entrevistas como los grupos de discusion se registraron con una grabadora

de voz para pasar después a su transcripcion.

- Diario de investigacion: para mejorar la reflexion sobre la investigacion realizada
se ha escrito un diario de investigacion o de campo reflexivo en el que se recogian y
registraban las ideas, concepciones sobre la investigacion, decisiones tomadas,
modificaciones de esas decisiones, etc. (McMillan y Schumacher, 2007; Gibbs, 2012). Este
diario de campo sirve al investigador para “controlar y evaluar el impacto de su
subjetividad y su punto de vista” (McMillan y Schumacher, 2007:421). Para Kvale (2011),
este diario proporciona al investigador durante el andlisis de datos, la verificacion y la
redaccion del informe “un marco para comprender y reflexionar sobre los procesos y los
cambios de la produccion del conocimiento a lo largo de toda la investigacion™ (Kvale,

2011: 70).

41



Tradicion oral y construccion de identidades

4.5. Procedimiento de analisis de datos

Se ha utilizado un analisis de datos cualitativo. Segin McMillan y Schumacher
(2007): “el analisis de datos cualitativos es, en primer lugar, un proceso inductivo de
organizacion de datos en categorias e identificacion de modelos (relaciones) entre las

categorias” (McMillan y Schumacher, 2007: 478).

Gibbs (2012), por otra parte, afirma que en el andlisis cualitativo, cuyas funciones
son entre otras encontrar patrones y dar explicaciones, existen dos logicas, la inductiva y la
deductiva. En esta investigacion se ha optado por el uso de una légica inductiva que
supone “la generacion y justificacion de una explicacion general basada en la acumulacion
de muchas circunstancias particulares pero similares” (Gibbs, 2012: 23), es decir, se ha
generado el analisis y los resultados de la investigacion a partir de la informacion recabada
con las entrevistas y los grupos de discusion y el analisis de su transcripcion, asi como con

la informacion reflexiva que la investigadora ha plasmado en su diario de campo.

En esta investigacion se ha optado por agrupar los datos obtenidos por medio de las
entrevistas en diferentes categorias utilizando, para codificar los pasajes importantes que
respondian al objeto de estudio, un programa informatico. Segin afirma Kvale (2011), “la
forma mas comun de andlisis informatico en la actualidad es la codificacion o
categorizacion de las declaraciones de una entrevista” (Kvale, 2011: 131). Para seguir este
proceso se ha utilizado el programa ATLAS-TI que permite la codificacion de los datos
en codigos, categorias, familias y redes, para establecer relaciones entre ellos. Las
categorias no han venido prefijadas sino que surgieron del propio analisis de los datos y
transcripciones. Este programa se basa en la teoria fundamentada, cuyo “foco central se
pone en generar inductivamente ideas tedricas o hipdtesis nuevas a partir de los datos, en
contraposicion a la comprobacion de teorias especificadas de antemano” (Gibbs, 2012:76).
Esta teoria utiliza el método comparativo constante para el andlisis de los datos, método
que consiste en comparar los datos obtenidos, en este caso de las entrevistas y grupos de

discusion, y encogerlos creando categorias (McMillan y Schumacher, 2007).

No obstante y como afirma Gibbs (2012) un programa informatico puede facilitar el
analisis, pero nunca suple al investigador en el proceso de lectura y reflexion necesaria
para el correcto andlisis de los datos. También para Kvale (2011) los programas
informaticos suponen una ayuda para estructurar y analizar las entrevistas, aunque la

responsabilidad ultima de la interpretacion pertenece al investigador. De esta manera, el
42



Disefio de la investigacion

ATLAS-TI puede ser util para establecer categorias y redes y para organizar la
informacion, pero sera la investigadora la que partiendo del objeto de investigacion analice
las respuestas de los informantes y tome las decisiones oportunas, teniendo siempre en

cuenta el marco tedrico, ya que un programa informatico no puede hacer ese trabajo.

4.6. Desarrollo de la investigacion

Esta investigacion surgio de la experiencia directa de la investigadora como docente
de un grupo de alumnos en el que conviven varias nacionalidades y culturas y del interés
de la misma por la oralidad y los procesos de acogida y socializacion. En este contexto
tiene sentido hablar de una educacion inclusiva, lo que supone atender a  las
caracteristicas individuales de todos los alumnos, entre las que se encuentra su cultura de
origen, y a sus “vivencias de pertenencia y identificacion” (Escudero, J. M. y Martinez, B,
2011: 90). La tradicion oral permite el acceso del nifio a su cultura y le proporciona signos
de identidad, profundiza en su experiencia, contribuye a su formacion y tiene un papel
socializador al ponerle en contacto con el mundo. Pero ademas, los textos de tradicion oral
son universales y multiculturales, al ser un patrimonio que comparten todas las sociedades,
por lo que se muestra como un nexo de unién entre los pueblos, como una manera de

inclusion. Se podria afirmar que:

El folclore es la huella que han ido dejando muchos pueblos de un didlogo
profundo entre culturas; un didlogo que se dio principalmente en tiempos lejanos,
a veces incluso prehistoricos, por encima de toda clase de fronteras, y que va mas
alla de las lenguas, las naciones, las etnias y, por supuesto, la cultura oficial

escrita. (Rodriguez Almodovar, 2005: 36).
Las fases seguidas para llevar a cabo la investigacion han sido:

- Precisar el problema, preguntas y objetivos de la investigacion. Esta fase es
necesaria “para tomar decisiones reflexivas sobre qué métodos utilizar en las diferentes
etapas en el camino hacia la meta” (Kvale, 2011: 63). Una vez determinado el propdsito de
la investigacion o lo que Kvale (2011) denomina el porqué, es necesario aclarar el “qué”,
es decir, el tema de estudio, lo que proporcionara los fundamentos necesarios para tomar
decisiones acerca del “como”, es decir, el método. Para este autor, aclarar el tema de la

investigacion “implica desarrollar una comprension conceptual y tedrica de los fendmenos
43



Tradicion oral y construccion de identidades

que se van a investigar a fin de establecer la base a la que se afiadird e integrara el

conocimiento nuevo” (Kvale, 2011: 65).

- Elaborar un marco teodrico en el que se identificaron y definieron los conceptos y

ejes tematicos clave para esta investigacion: el qué
- Eleccion de la metodologia y el disefio: el como.

- Recogida de informacion: como ya se ha comentado, se opt6 por la realizacién de
entrevistas semi-estructuradas. El acceso al campo fue sencillo, ya que la investigadora
tiene relacion directa con los informantes al ser también la maestra de sus hijos. Se pidio
colaboracion de manera individual a once familias informéndoles de aspectos clave como
el objetivo de la investigacion, el modo de realizacion de la entrevista, la utilizacién de una
grabadora para hacer posible la transcripcion posterior, la posibilidad de que fuese
necesaria una segunda entrevista y también de abandonar la investigacion si lo deseaban y
la confidencialidad de los datos y de su persona, como afirma Kvale (2011). De las once
familias, varias dijeron que si, aunque algunas de ellas rechazaron mas tarde la oferta o no
contestaron, quedando la muestra final en siete. Se ofrecid a las familias la posibilidad de
elegir el horario y lugar de las entrevistas para que se sintieran mas comodas. Todas ellas
eligieron el colegio, excepto una que pidi6 ser entrevistada en su casa. Las informantes han
sido siempre las madres excepto en un caso, en el que la informante fue una tia, hermana
de la madre de la alumna. El motivo es que esta persona ha sido la que se ha ocupado
fundamentalmente de transmitir las historias orales, cuentos, canciones y folclore a la nifia,

por ser ella la persona con la que ha pasado mas tiempo durante su infancia.

Tras la realizacion de la primera entrevista, la investigadora reflexiond acerca de sus
impresiones sobre ellas en el diario de campo. Del fruto de esta reflexion surgio la decision
de llevar a cabo una segunda entrevista, ya que se vio que las informantes no habian
ofrecido suficiente informacion para atender al objeto de estudio y no se habia conseguido
crear un clima de completa confianza. Por ello, se considerd necesario profundizar en
algunos temas y obtener informacion acerca de otros nuevos. Para esta segunda entrevista
se transcribieron y revisaron las anteriores y se realizd una guia de entrevista individual
para cada familia, aunque con algunas preguntas en comun, con el fin de profundizar en

aquellos aspectos que podrian responder a los objetivos y preguntas de la investigacion.

44



Disefio de la investigacion

A pesar de que se ha comentado que el acceso al campo fue sencillo, concretar hora
y lugar para la realizaciéon de las entrevistas no lo fue tanto por las circunstancias
personales de las informantes: trabajo, problemas de ultima hora que impedian su
asistencia, etc. Esto alargd el tiempo de recogida de informacion que duré mas de tres
meses. La realizacion de las entrevistas tampoco fue sencilla en algunas ocasiones por la
presencia de los nifios en las mismas, ante la imposibilidad de las madres de dejarlos a

cargo de alguien.

Como ya se ha explicado anteriormente, se realizaron también dos grupos de
discusion para triangular los datos recopilados por medio de las entrevistas. Los grupos de
discusion son una técnica de recogida de datos dentro de la investigacion cualitativa. Gil

Flores los define como:

Una técnica no directiva que tiene por finalidad la producciéon controlada de un
discurso por parte de un grupo de sujetos que son reunidos, durante un espacio de
tiempo limitado, a fin de debatir sobre determinado tdpico propuesto por el

investigador. (Gil Flores, 1993: 200).

Este autor (1993) cita a Krueger para nombrar las caracteristicas que debe presentar
un grupo de discusion entre las que destacan reunir a un nimero de informantes “con
caracteristicas homogéneas en relacion al tema investigado, para mantener una discusion

guiada en un clima permisivo, no directivo.” (Gil Flores, 1993: 201).

Los grupos de discusion presentan una serie de ventajas como favorecer la
interaccion grupal y participacion ofreciendo informacidon de primera mano y poseer una

alta validez subjetiva, como senalan Huertas y Vigier (2010: 183) citando a Suarez.

En esta investigacion se decidio llevar a cabo dos grupos de discusiéon con los
alumnos inmigrantes de segunda generacién cuyos padres habian participado en la
investigacion como informantes con el fin de obtener datos que permitiesen la
triangulacién y aumentasen la validez de la investigacion. Se realizaron en dos asambleas
dentro del aula, donde los nifios se conocen, y dentro de un clima permisivo a partir de las
preguntas propuestas por la investigadora, referentes a las historias escuchadas en el hogar
y en la escuela y sus similitudes o diferencias. Para estos grupos se elaboraron guias con
los temas de conversacion y preguntas a tratar con los alumnos. Al igual que ocurrid con

las entrevistas en profundidad, las respuestas y comentarios del primer grupo de discusion

45



Tradicion oral y construccion de identidades

fueron revisadas para poder profundizar y retomar aquellos aspectos que no habian
quedado claro o de los que se necesitaba mas informacion, asi como tratar temas nuevos en
el segundo grupo de discusion. Los grupos de discusion se realizaron en horario escolar y
fue la investigadora y tutora de los nifios la moderadora de los mismos. Por cuestiones de
horarios, mientras que en el primer grupo de discusion fue posible contar inicamente con
los hijos de las familias entrevistadas, en el segundo grupo de discusion, ademas, habia
otros nifios, algunos de ellos también alumnos inmigrantes de segunda generacion que

aportaron sus opiniones respecto a los temas tratados.

Las entrevistas se realizaron de marzo a julio del afio 2014 y los grupos de discusion
a finales de junio del mismo afio. Al mismo tiempo que se realizaba la recogida de

informacion, se seguia recopilando informacion acerca del tema de estudio.

- Transcripcion de las entrevistas y analisis de datos: la investigadora transcribio
las entrevistas y grupos de discusion y realizo el andlisis de datos tal y como se explica

mas adelante.

Otro aspecto a tener en cuenta en el desarrollo de una investigacion son los
principios éticos que como afirma Kvale (2011) afectan a todo el proceso de
investigacion. En el presente estudio se han seguido las normas éticas en relacion a las
preocupaciones que segun este autor pueden darse en las fases de una investigacion con

entrevistas y que aparecen en la siguiente tabla:

Recuadro 3.1. Problemas éticos en los siefe etapas de ia
investigacion

Organizacion temdatica. El propdsito de un estudio de enfrevistas se deberia consi-
derar también, mas alld del valor clentifico del conocimiento que se busca, con respec-
to ala mejora de la situacion humana investigada.

Diseno. Los problemas éticos de diseno incluyen obtener el consentimiento informa-
do de los sujetos para parficipar en el estudio, asegurar la confidencialidad y considerar
las posibles consecuencias del estudio para los sujetos,

Sltuacion de enfrevista. Es necesario fomar en consideracion las consecuencias de
la interaccion de entrevista para los sujetos, como el estrés durante la enfrevista y los
camibios en la comprensién de si mismo.

Transcripcion. Se debe proteger la confidenciclidad de los entrevisiados, ademdés
el texto franscrifo debe ser fiel a las declaraciones orales del enfrevistado.

Andiisis. Los problemas éticos en el andlisis incluyen el problema de la profundidad
con que se puede analizar las entfrevistas y de si los sujetos deben tener voz en el modo
en que se inferpreten sus declaraciones.
| Vierlficacion. Es responsabilidad ética del investigador informar del conocimiento lo
| més seguro y verficado posible. Esto Incluye la cuestion del grado de critica con que se
puede inferrogar a un entrevistado.
| Informe. Se planted de nuevo agui la cuestidn de la confidenciciidad al informar
de enfrevistas privadas en plblico y de las consecuencias del informe publicado para
los entrevistados v para los grupos a los gue pertenecen.

| (Kvale, 2011:49)

46



Disefio de la investigacion

Dentro del disefo se tuvieron en cuenta aspectos clave entre los que destacan algunos
mencionados por Kvale (2011) y relacionados con la obtencion del consentimiento
informado como son: informar de la participacion voluntaria en el estudio y el derecho a
retirarse de la misma o la confidencialidad de los datos. Para este autor, “la
confidencialidad en la investigacion implica que no se informara de datos privados que
identifiquen a los sujetos” (Kvale, 2011: 53). Por ello en esta investigacion, se han

sustituido los nombres de las informantes por letras.

47



Tradicion oral y construccion de identidades



Analisis de datos

5. Analisis de datos

De acuerdo con la metodologia utilizada en este estudio y en relacion tanto a la
naturaleza del problema, objetivos y preguntas de investigacion, como a las técnicas de
recogida de informacion, se ha optado por un analisis de datos cualitativo tal y como se ha
comentado anteriormente. Este andlisis de datos cualitativo ha supuesto la codificacion de
las entrevistas y grupos de discusion transcritos utilizando para ello el programa
informatico ATLAS-TI. Esta codificacion es para Gibbs (2012) “una manera de organizar
o gestionar los datos” (Gibbs, 2012: 22). McMillan y Schumacher (2005) la definen como
“el proceso por el cual dividimos los datos en partes mediante un sistema de clasificacion”
(McMillan y Schumacher, 2005: 486). Esto permite al investigador organizar los datos
para poder trabajar con ellos, elaborar categorias que incluyen estos datos y comparar y
establecer relaciones entre ellas. En el caso de esta investigacion las categorias creadas
han surgido a partir de los propios datos recopilados y del andlisis del discurso, donde “el
habla misma tiene primacia, el foco se pone en coémo se construye el habla y cuéles son las
consecuencias sociales de las diferentes presentaciones discursivas de una situacion
social”(Kvale, 2011: 147). Para la creacion de estas categorias se han tenido en cuenta las

preguntas y objetivos de investigacion, el marco teodrico elaborado y los propios datos.

En este apartado van a exponerse las categorias emergentes a partir del analisis de
datos. Para ello se mostraran evidencias de las mismas y se establecerdn comparaciones y
relaciones entre ellas, y también dentro de las propias categorias con el fin de llegar a
responder a las preguntas de investigacion planteadas. El marco de categorias resultantes

es el siguiente:
- Historias comunes
- Historias incorporadas de la escuela al hogar
- Historias pertenecientes a la propia cultura
- Historias incorporadas del hogar a la escuela
- Interculturalidad
- Libro como objeto fisico

- Religion

49



Tradicion oral y construccion de identidades

- Television e Internet

Atendiendo al numero de apariciones de cada categoria observamos los siguientes

datos:
CATEGORIA NUMERO DE APARICIONES

Historias comunes 32
Historias incorporadas de la escuela al hogar 33
Historias pertenecientes a la propia cultura 41
Historias incorporadas del hogar a la escuela 19
Interculturalidad 57
Libro como objeto fisico 32
Religion 27
Television e Internet 36

Una aproximacion cuantitativa a estos datos puede ofrecer una primera informacién
que resultaria insuficiente para el objeto de estudio de la presente investigacion. Si se

analizaran unicamente estos datos cuantitativos podria observarse lo siguiente:

- Existen historias comunes entre culturas que se transmiten en el hogar y en la

escuela y que pertenecen a ambas culturas.

- Existe mayor presencia de historias que se incorporan desde la escuela al hogar que

viceversa.

- Las historias pertenecientes a la propia cultura aparecen en el hogar, con mayor

asiduidad que las que provienen de la escuela.

- El libro como objeto y la television o Internet aparecen como medios de difusion

utilizados por las familias para la transmision cultural o la transmision de historias.
50




Analisis de datos

- La religién ocupa un espacio dentro de las historias que se narran en el ambito

privado del hogar.

- Existe un discurso intercultural entendido como comparacién entre culturas que
conviven, en la percepcion y relacion entre cultura de origen y acogida. Abundan
conversaciones tejidas a partir de comparar las culturas o identificar elementos diferentes

entre las mismas.

Sin embargo, para entender los datos recopilados y analizados, y teniendo en cuenta
la naturaleza del problema, objetivos y preguntas de investigacion, se hace necesario un
analisis cualitativo de la realidad presentando las diferentes categorias emergentes. Estas
categorias no se presentan como elementos aislados sino que se establecen relaciones entre

ellas. En este andlisis se especificaran y explicaran también estas relaciones entre ellas.

- Historias comunes: esta categoria surgid al observarse que existian historias
compartidas entre las diferentes culturas de origen y la de acogida. Consta de aquellas
respuestas que muestran narraciones comunes en estas culturas. Se trata fundamentalmente
de cuentos populares como “Caperucita Roja” o “Los tres cerditos”, pero también existen
historias cantadas o juegos.

Familia 3: M- el “estaba el sefior don gato”, de ese me acuerdo que me lo contaban, lo

cantaban

E- Si, esa la cantamos con Es

M- El “Caperucita roja” también, Pinocho también, o sea tampoco, no hay mucha diferencia

Familia S: E- Cenicienta ;y eso?

M- Porque esta yo lo conozco de mi idioma o de francés también. Es , pero aqui,
¢sta si que me gustaria decirsela a los chicos

E- O sea, Cenicienta si que te gustaria contarsela

M- Si, me gustaria de dibujos y de todo, de pequefia

Familia 1: M- No. Aqui, ahi en Rumania esos son los cuentos que hay aqui, es lo que hay
aqui, esto de los cerditos, de la Caperucita, del Bambi ese, del patito feo. Esos son los
cuentos que ha habido de siempre y creo que lo habra siempre y yo qué sé, otros no, no,
no hay, o por lo menos no habia, a lo mejor ahora han sacado otros, no sé, pero no, no
habia otros por aquel entonces.

Los grupos de discusion también confirman la existencia de estas historias comunes:

51



Tradicion oral y construccion de identidades

Primer grupo de discusion: S- jAh si! que a mi me gusta el de la Caperucita roja
E- Y el de Caperucita lo conoces...

S- Por mi abuela

E- Te lo contaba la abuela

S- Si, en portugués

E- En portugués ;Quién mas conoce Caperucita?

Varios: yo

Y- Profe que la conocemos todos

E-Y ;quién os cuenta Caperucita?

Y-Tu

D- Yo la conoci por un libro

Es- yo conozco el de garbancito

Y- Yo lo conoci porque tu lo has contado

G- Yo lo sé porque tengo uno en casa para pintarlo y para leerlo
E- ;(Te lo lee mama, G?

G- No.

E-Ololees tu

G- No lo leo ni yo, ni mi papa ni mis abuelos

Ad- Profe, a mi me gusta...

Primer grupo de discusion: M- Profe ;te puedo contar una historia de lo que estdbamos
hablando antes? Pero de Pinocho no

Y- (Habla en arabe)

E-Y ;qué es eso?

Y- El de Pinocho, es de Pinocho, profe

E- (Lo veis en arabe?

Y- Si.

E-Y _ significa Pinocho en arabe. Y ti Ad, ;Por qué en arabe no lo ves?

Ad- No, en espafiol

Segundo grupo de discusion: Ad- Yo tengo el libro de, el que ha dicho D
D- (El de Ali Baba?
Ad- No

52



Analisis de datos

D- (El soldadito de plomo?

Ad- Si, ese

E- ({Quién te ha regalado el soldadito de plomo?

Ad- Mi padre

E- Tu padre

Y- El soldadito de plomo lo tenias ti

D- A mi de Colombia, profe. De Colombia el afio pasado.

Y- Profe, el soldadito de plomo me recuerda a un libro que nos has leido profe aqui, que nos
has leido

A

E- Es que es ese

A- jAh!

E- Que os leimos aqui el soldadito de plomo

M- Es verdad, que se queria casas con una sirena

E- Con una bailarina

M- jAh, si!

Ad- jAh, si! En eso de cuentos

E- En un kamishibai

Ad- Si

El diario de campo llevado a cabo por la investigadora a lo largo del estudio refleja
también la existencia de historias comunes. En este diario se ha registrado sucesos
ocurridos dentro del aula, lo cual ha sido posible al ser la investigadora la maestra de los
hijos de las familias informantes, que han demostrado la existencia de estas historias
comunes. Asi, por ejemplo, ante la fabula de “La hormiga y la cigarra” varios nifos de
origen arabe aseguraron conocer la historia por escucharla en casa. Lo mismo ocurrié con
nifios de origen rumano al contar los cuentos “El traje nuevo del emperador” y “El gato
con botas” o con nifios drabes al hablar de historias como “El patito feo”, “El lobo y los

siete cabritillos” o “Caperucita roja”.

- Historias incorporadas de la escuela al hogar: esta categoria ha emergido a partir
de los presupuestos de partida, preguntas y objetivos de la investigacion, ya que una de las
pretensiones del estudio consiste en analizar los textos pertenecientes a la cultura de
acogida que se cuentan en el hogar. Se trata de aquellas historias o libros que provienen de

la escuela y que los nifios llevan al hogar asi como las creencias que los padres tienen de
53



Tradicion oral y construccion de identidades

este hecho. La mayoria de las respuestas en esta categoria aparecen relacionadas con los
libros que los nifios llevan a su casa los fines de semana y tras la pregunta de la
entrevistadora. En el diario de campo aparece registrada la vinculacion de las historias
incorporadas de la escuela al hogar con los libros en soporte impreso, ya que resulta
significativo que algunas familias, en el momento en el que la investigadora les explicaba
el motivo de las entrevistas, reconocian rapidamente que contaban especialmente los libros

que sus hijos se llevaban del colegio.

Las familias vinculan el libro a la comprension lectora, a la formacion y a la
adquisicion de conocimientos mas que al disfrute o la transmision de historias como puede

observarse en las respuestas de estas tres familias:

Familia 3: E- porque aqui se llevan libros, les contamos historias en el colegio...

M- Esos libros se los ponemos a leer también, los domingos, cuando vienen, porque los
domingos nos solemos ir a dar una vuelta y eso, y cuando venimos, se pone a leer, lo
ponemos a leer cuando ya hace los deberes: lee esto a ver, y de qué se trata y nos lo
explica y todo ;eh?

Familia 4: E- ;y los libros que se llevan el fin de semana?

M- Si, se pone y... en dos, y C y A, me pongo con ¢l en la cama, mmm, siempre se
pone mi esposo, como le entiende bien, como le explicar mas bien se pone con cada uno y
se pone a leer y a la final le explicar mi esposo: - mira asi, asi, ;/donde no entiendes? me
preguntas, te explico yo. Si, se pone siempre para leer, estos libros del fin de semana

Familia 5: E- Porque los cuentos que traemos del, que, que llevan a casa del cole ;Los leéis
con ellos, los leen ellos solos?

M- Si, la primera vez si que con ellos y luego le dejo cada uno para que a ver como si sabe
leer o no. La segunda vez solos y yo escuchando

Tan solo en dos ocasiones se ha hecho referencia a historias orales incorporadas de la
escuela. Se trata de respuestas muy diferentes, dado que mientras que en una de ellas la
madre no es consciente de que en el colegio se cuenten cuentos, en la otra, la madre

informante muestra interés por conocer las historias contadas en el colegio.

Familia 2: E- ;M y A te cuentan los cuentos que les contamos aqui?
M- No.
E- (No te cuentan ninguno?

M- No, no me cuentan de que, que cuento, ni siquiera me dicen de que aqui se cuentan
cuentos. Yo pensaba de que solamente los cuentos los llevaban a casa. El afio pasado,
54



Analisis de datos

claro, como te he visto con el... en infantil, pues claro, he estado alguna vez, pero este aflo
no.

Familia 5: E- En espafiol. Y cuando contdis en casa cuentos o historias ;jqué lengua
utilizais?

M- Depende de qué dia toca, porque hay dias, hay dias que toca arabe, cuentos de los
abuelos y hay dias que toca los cuentos del cole, lo que ellos... como, te voy a explicar,
como hay dias le digo, pues os toca a los dos explicarme, o sea, decirme, contarme los

cuentos que en el cole que cuentan los profesores, para ver si ellos también tienen la
memoria un cuento.

En el ejemplo anterior también pueden observarse diferencias en la lengua de
transmision en funcion de si las historias provienen de la cultura de origen o de la de

acogida:

Familia 7: E- ;Cuando contais historias o cuentos?

M- Si, contamos tanto en rumano como en espafiol, peroooo.... mas en espaiiol, o sea
cuando le leo libros o hago todo lo que le das ti del cole, eee, si, en espaiiol se lo leo.

En general, los informantes expresan agrado por los libros incorporados desde el
colegio como muestran los siguientes comentarios de varios informantes:
Familia 7: E- De los libros que llevamos el fin de semana a casa ;hay alguno que te haya
gustado especialmente?

M- Todos (rie), todos me encantan y al final, después de leer con él, yo: - conclusion, ;jqué
ha pasado? o no sé, cuando eran dos hermanitos que se han ido no se qué, si, todos me
gustan que si, también me recuerdo de mi infancia, si, todos.

Familia 5: E- Me contaste también que de los libros que llevabamos a casa te gustaba el de
los dos hermanos que se metian... era el tunel, el libro

M- El tunel, el tinel, bueno, el Gltimo ahora si que jte acuerdas que te he dicho déjamelo
para un par de semanas? Pero éste no es me imagino cuento, este es para verdad, los
huesos de los... éste es verdad

E- Si

M- Este también es muy bueno. Hay cosas que no las sabia y, y es muy bueno. Y la madre
chillona (rie)

E- Madre chillona te gusta mucho

M- Porque como chillamos todos los dias con los nifios (rie) te acuerdas de ti misma como
chillas con los nifios. La verdad hay unos que me gustaban mucho de los cuentos

55



Tradicion oral y construccion de identidades

Tan solo en una ocasiéon una madre afirma que hubo una historia que le disgusto
cuando hace referencia al cuento del “Medio pollito”.
Familia 5: E- Y ;alguno que, que no les quieras contar? ;O algin tema que no quieras
tratar?
M- Bueno, lo que lleva las palabrotas (rie), porque una vez trajeron uno que lleva palabrotas
E- (El del pollito?

M- Ese si (rie) Este no me gusta. Contarles eso, pero el resto si, que me gustaria que
aprenden todo, todo, para ellos bien.

- Historias pertenecientes a la propia cultura: esta categoria emergio, al igual que
la anterior, a partir de los presupuestos de partida, preguntas y objetivos de la
investigacion, por la necesidad de conocer si las familias inmigrantes transmitian relatos
propios de su cultura de origen. Se refiere a aquellas historias, canciones, textos, juegos...
que pertenecen a su cultura y no son comunes a la de acogida. Las familias afirman contar
historias o ensefiar canciones y juegos que pertenecen a su cultura de origen. Entre estas
historias, canciones y juegos encontramos leyendas brasilefias como el “Saci Pereré” o “La
mula sin cabeza”, canciones de cuna marroquis, canciones y juegos colombianos cantados
como “Los pollos de mi cazuela” y “Arroz con leche”, poesias como “El hijo de rana rin
rin renacuajo” e incluso los himnos de Colombia y Santa Marta.

Familia 6: T- Si, o bien mis tios también se los contaba, y luego pa que nos portasemos bien,
se nos decia: -mira que viene la mula sin cabeza, que viene el Saci Pereré (rie), que era un
negrito que, y realmente decia un negrito, pero no..., era un chico que era minusvalido,
no tenia una pierna y asi el papel este, de Saci Pereré. Y saltaba con una pierna solo y era

magico ;sabes? A veces desaparecia, se quedaba solo la capucha ;sabes? y se quedaban
buscando y no lo encontraban.

E- (Se lo habéis contado a S, estas cosas?

T- Si, deciamos pa ella que la cuca venia a cogerla (rie) si se portase mal, pero no se
acordara. A mi hijo también. Tenia el, el cerdito también que hablaba, que era gordo, que
no paraba de comer

Familia 5: E-Y esa historia de los cabritillos ;tu se la cuentas a tus hijos?
M- Si, si, y ademas es mas preferida para ellos, lo que les gusta, es esta
Familia 2: E- Y ;canciones?

M- Si, a la hora de dormir, a la hora dormir con ésta (la bebé de 10 meses)
E-Y ;/qué le cantas a Q para dormir?

56



Analisis de datos

M- ;Para dormir? ;Tengo que traducirlo o qué?
E- No, me la puedes cantar en arabe si quieres
M- (rie) No.

E- O traducirla, como ti quieras

M- Eee, no. Duérmete, duérmete, carifio mio, duérmete hasta que se haga la cena, si no se
hace nuestra cena se cogera del vecino (rie), duérmete, duérmete o asi. Me parece que...
(a M, el nifio de ocho afios): - M, ;te sabes la cancion esa ? ¢No te acuerdas?

E- ;Te la cantaban a ti de pequena?
M- Si, esa la teniamos muy popular entre los nifios para que se duerman

Los grupos de discusion han confirmado en algiin caso esta transmision de historias:

Segundo grupo de discusion: E- Y a las canciones que te cantan en casa?

A- A mi me cantan una en arabe. Cuando era pequefio me la cantaban y ahora se la cantan a
mi hermana. Atn me la sé

Segundo grupo de discusién: E- Y ;alguien mas se acuerda de si le cantaban nanas de
pequefio?

Y- Pues esalaque estien  nanana

E- (A ti también te la cantaban de pequefio?

Y- Si

De la misma manera, en el diario de campo aparecen reflejadas situaciones dentro
del aula en el que los nifios cuentan cuentos propios de su cultura de origen en su lengua

materna.

Sin embargo, al mismo tiempo que se transmiten estas historias, varias familias

afirman no contar o recordar mucha tradicion oral.

Familia 2: E- y cuando eran mas pequefios /contabais mas cuentos populares?
M- si

E- ;en drabe también?

M- en arabe no, no mucho, no. ;Sabes? No tengo tantas historias arabes

Familia 5: M- Pero el resto no me acuerdo bien porque estaban muy largas. Antes los padres
ya tienen memoria de captar cuentos largos largos hasta que duermes

En algunas ocasiones, incluso, no existe interés por parte de los informantes en la

transmision de la oralidad de sus paises de origen.

57



Tradicion oral y construccion de identidades

Familia 7: E- ;Te gustaria acordarte de mas cuentos o de mas canciones en rumano para
contarselos a Em?

M- No (rie), no porque no, no. Si queria si que me podria acordar o mirar o decirle un poco,
pero no, creo que cada uno que descubra y no.

- Historias incorporadas del hogar a la escuela: esta categoria, al igual que las
anteriores, pretende dar respuesta a algunos de los presupuestos de partida, preguntas y
objetivos de la investigacion, al mostrar aquellos relatos que las madres o los nifios llevan a
la escuela desde el ambito privado del hogar. De esta manera, se da una comunicacioén
entre la escuela y la familia. Esta categoria se relaciona intimamente con la anterior, ya que

algunas de las historias incorporadas pertenecen a la cultura de origen de las familias.

Los informantes han tenido la oportunidad de contar historias propias de su cultura o

llevar libros de su casa a la escuela y asi lo han hecho.

Familia 2: E- y ;ellos os han pedido alguna vez traer algiin cuento suyo aqui al colegio?
M- si, y lo han traido

E- si, me acuerdo que trajeron...

M- El de Ali Baba que les encanta también y Peter Pan

Familia 5: E-Y ;t0 te acuerdas de las historias que te contaban cuando eras pequeiia?

M- Bueno, una (rie) Una lo que he dicho yo, una, lo que yo he dicho la otra vez aqui con las
madres, de las ovejas, una

E- Era el lobo y los siete cabritillos,

Familia 3: E - ;Te acuerdas que en la otra entrevista me dijiste que os habia traido un libro
de, con diferentes cuentos?

M- Si, que yo lei uno aqui. No, si, eran, si, eran cuentos, eee, ;cual es el cuento? Ahora no
me acuerdo de los cuentos.

Este hecho se ve confirmado en los grupos de discusion donde los nifios comentan

emocionados la visita de la madre para contar cuentos de su cultura en su idioma materno.

Primer grupo de discusion: E- ;Y qué cuentos os gustan mas, los que se cuentan...?

Y- Profe, a mi me contaba mi madre por la noche, nos contaba el cuento de tres ovejas y la
madre que siempre, que siempre, que siempre la mama

A- jAh! Y aqui lo contd

Y- y los pequefios dicen: - tengo hambre, tengo hambre. Y esto, pero las tres ove, yo sé
como se llaman las tres ovejas, las pequefias

58



Analisis de datos

E- ;Como se llaman?

Y- Una se llama (dice los nombres en arabe)

A-Y ;aque, a que lo ha contado tu madre en...?

Y- En arabe

A- Si en arabe pero en, cuando hacemos chocolate

E- En cuentos con chocolate

A-Si

E- Me acuerdo que vino el afio pasado

Y- Lo contd

E- A contarlo

A- Era muy chulo ¢a que si?

El diario de campo ofrece varias situaciones en las que tanto las madres como los
niflos muestran interés por compartir relatos provenientes de sus casas con la escuela. Asi,
tras ofrecer a los padres la posibilidad de asistir al colegio para contar cuentos
pertenecientes a su propia cultura y en su lengua materna, las madres valoran la actividad
de manera positiva, lo que puede deducirse por el entusiasmo mostrado al compartir la
experiencia vivida de contar en el colegio una historia en arabe traducida al castellano por
sus hijos. De esta propuesta surgi6 una actividad en la que una madre arabe cont6 la
historia de “Ali Baba y los cuarenta ladrones” con la ayuda de sus hijos, a los que decidid
vestir con trajes tipicos marroquies. Otra situacion en la que se observa la transferencia de
historias desde el hogar a la escuela se da en la actividad “conversaciones literarias”
realizada con los alumnos, en la que los nifios piden traer para estas sesiones libros de sus

casas, entre los que se encuentran Peter Pan o Ali Baba y los cuarenta ladrones.

Dentro de esta categoria se puede realizar una distincion entre las familias arabes y el
resto de familias. Las dos familias arabes han afirmado estar interesadas en que en el
colegio se cuenten aquellas historias propias de su cultura de origen, aiin percibiendo la

diferencia de idioma como una dificultad.

Familia 2: E- y en vuestra casa /tenéis cuentos escritos en arabe?

M- Hay unos cuantos, si, pero muchos no tengo

E- y /te gustaria que los trajesen al colegio?

M- si, no me importaria, pero como es la... traducirlos cuesta, por eso

59



Tradicion oral y construccion de identidades

Familia 5: E- ;te gustaria que contasemos mas historias arabes o mas cuentos en castellano?

M- Oye, ojala que podiamos hacer cuentos arabes, pero con la idioma. Perooooo si hacéis
cuentos en arabe, pues para vosotros me imagino que no se puede ;/no?

Sin embargo, otras familias no parecen dar tanta importancia a que se incorporen

historias de su propia cultura en el colegio.

Familia 7: E- ;Te gustaria que contdsemos algiin cuento rumano, alguna historia rumana?

M- (En su clase? (En el cole?

E- Si

M- Eeee, no lo s¢€, ni que si ni que no, cada uno decide lo que, lo que quiere hacer.

De acuerdo con los datos anteriores, se observa que los informantes arabes son los
que mas valoran la transmision de textos desde el hogar a la escuela como una manera de

intercambio y de compartir historias y culturas.

Familia 2: E- y ;crees que ademas deberiamos abrirnos mas a que vosotros traigais de casa?
M- Si, igual, si
E- ;te gustaria?

M- Porque para inter... igual los nifios intercambian historias con los, con otros nifios, con
los libros que traigan otros nifios del cole y asi, tendran mas historias para... mas cuentos
sabes?

Familia S: E- O ;te gustaria que incorporasemos algiin cuento de Marruecos?

M- Aah, ;por qué no? Oye, asi aprendéis vosotros también como tenemos alli la cultura,
como son los cuentos también ;por qué no? Para mi me gusta a mi también compartirme
con otro pais lo que tienes, lo que tienen ellos ;por qué no? Me gustaria, me gustaria

- Interculturalidad: esta categoria ha emergido al comprobar en el anélisis que las
familias establecen comparaciones constantes entre las historias que pertenecen a su
cultura de origen y de acogida, no llegando a conjugarlas y dando lugar a que puedan
sentirse, en ocasiones, entre dos mundos, como aparece reflejado en el diario de campo
cuando la investigadora reflexiona acerca de un comentario realizado por una de las
informantes al apagar la grabadora tras una de las entrevistas, donde manifestaba sentirse
“ni de aqui, ni de alli” y expresaba sus dudas acerca de como afrontarlo, especialmente en

relacion a sus hijos.

Esta categoria refleja la relacion que los informantes establecen entre sus culturas,

sin llegar a establecerse en un estadio transcultural. Siguiendo los presupuestos de Meyer,

60



Analisis de datos

(citado por Calvo, 2012), las familias se encuentran entre dos culturas, la de origen y la de
acogida, y establecen semejanzas y diferencias entre ellas, pudiendo compararlas. Existe
relacion e interaccion entre ambas culturas, pero sin llegar a la creacion de una nueva
cultura o identidad integrando ambas y creando otra en un nivel superior, como seria el
caso de la transculturalidad, sino que la interaccion entre las culturas se limita a una

convivencia y al establecimiento de una comparacion entre ellas.

En las entrevistas realizadas se observan gran cantidad de ocasiones en las que los
padres informantes comparan las historias orales, canciones o juegos de sus culturas de
origen con las de la cultura de acogida, dando la impresion de que hablar de culturas
significa buscar diferencias o semejanzas, es decir, compararlas. Estas comparaciones
pueden darse para sefalar la similitud entre estas historias, especialmente en las familias
rumanas y brasilefa:

Familia 6: T- Si, la Cenicienta también, pero son iguales los, la historia es la misma, solo

que son otros nombres. Aqui habla, por ejemplo aqui se dice Caperucita Roja, alla
decimos Capuchinho Vermelho, que es 1o mismo (rie)

Familia 6: E- A ti jte apeteceria que S conociese mas historias de Brasil o mas juegos de los
que jugabas tu de pequeia en Brasil?

T- Si, porque los juegos que jugabamos alla aqui también se han jugado. Cuando estaba yo
hablando con una madre y jugaba, solo que aqui es otro, otros nombres. Nosotros le
llamamos de una forma y vosotros de otra, pero es lo mismo. Que un dia estabamos
hablando yyy,: -Ah, ;a qué jugabas de pequefio? Pues yo también (rie) ;sabes? De, de ver
que es lo mismo juego

Familia 7: M- Si, lo mismo que hay aqui, de la Blancanieves y los siete enanitos, de la cabra
con tres... ;como se llama? Con tres, eee... ;coOmo se llaman sus hijos?

E- (cabritillos?

M- Algo asi (rie). Del lobo con... si, eso también se lo cuento a Em, Em también sabe esos
cuentos, tanto en rumano como en espafiol. De... ;como se llama? de la abuela con el
lobo y con...

E- ;Caperucita?
M- Ah si, ese también. ;Ves? (rie) Si. De esos, si, lo mismo que aqui
E-;Se los has contado a Em?

7 r

M- Si, si, si, si, si, si.

61



Tradicion oral y construccion de identidades

Familia 6: T- Que es igual al de aqui si, ese que se va por la... por la selva y deja cositas pa
que no se pierda en el camino, son los dos: - Ay, deja en el camino. ;Sabes cual es?

E- Si aqui es el de la casita de chocolate /el de la bruja?
S- El de Hansel y Gretel
E- El de Hansel y Gretel

T- Pues alla es You y Maria, Jou y Maria (rie) pero cambian los nombres pero la historia es
la misma ;no? La misma historia. La Cenicienta, la Blancanieves, es la misma historia

En otras ocasiones, las informantes sefialan las diferencias, especialmente en el caso

de las informantes arabes:

Familia 5: E- Y ;se parecen mucho los cuentos que contais en casa de Marruecos con los
cuentos que llevamos nosotros, que contamos aqui?

M- Mmmm, no siempre, a veces. Bueno, todos van a la misma del final, peroooo, un poco
distintos. Solo es, por ejemplo, este de los siete cabritos un poco son igual, pero al final
ya la historia se cambia. La de vosotros al final no se.... salen ;jno? los siete cabritos, pero
la de nosotros no, se los come el lobo todos, o sea, el final, distinto. (Rie)

Familia 5: M- también las siete cabritas, como nosotros lo tenemos en tres, pues de vosotros
me gustaria mas que el de la mia, si, con siete, es otra, otro cuento. Es muy bonito

Resulta significativo que en la comparacion la madre afirme que le gusta mas el
cuento de “el lobo y los siete cabritillos” que el que pertenece a su cultura, que se

diferencia en el numero de cabritillos y en el final.

En el diario de campo se observa como una informante, en este caso brasilena,
afirma que los cuentos espafioles se adaptan mas a las caracteristicas de los nifios que los
que conocia de su pais. Se trata de la informante que hablé de cuentos de miedo en su

cultura como “la mula sin cabeza”.

También las historias relacionadas con la religion son objeto de comparacion por
parte de alguna familia de origen 4rabe, aunque en esta ocasion se deja ver que las historias
no son tan diferentes entre las culturas:

Familia 5: M- ;De Abraham? Bueno, la historia me imagino ya la conocéis vosotros

también, de que su padre lo queria matar y en este dia, Dios le ha bajado un cordero, por
eso tenemos la fiesta del cordero. Y asi contamos, la de... lo de Egipto, es... no sé como

se llama en Espaiiol, tiene nombre, es Musa, pero aqui no me acuerdo bien cémo se
llama.

62



Analisis de datos

Familia 5: M- Es que, es que nosotros todos estos profetas son profetas nuestros también, o
sea, el Jesus también es profeta nuestro también, pero __ solamente estamos cambiados,
que cada uno, los cristianos con judios, asi, pero tenemos que ensefiar a nuestros hijos
también los profetas porque son profetas también y tenemos respeto para ellos, pero
solamente tienen que saber que ¢l de Mohamed, por ejemplo, y los cristianos es de Jesus,
y cada unooo, bueno, como nacid

Los grupos de discusion llevados a cabo con los nifios también han reflejado la
percepcion de los hijos de las familias inmigrantes respecto a la similitud y diferencias
entre las historias contadas en casa y en el colegio:

Primer grupo de discusion: E- ;los cuentos que contamos en el colegio se parecen a los

que os cuentan los papas?

,?-No

Y-Yosi

Ad- Casi

E- A ver

D- Bueno, si, mucho

E- Aqui hay diversidad. Ad dice que casi, cuéntanos

Ad- Porque mi padre me cuenta de siete cabritillos, algiin dia de miedo, mi madre me cuenta
los de los tres cerditos, Caperucita roja

(Interrupcion)

E- Sigue Ad

Ad- Es que se parecen mucho

E- Se parecen. Y ha dicho también que si

Y- A ver si porque, bueno, casi, porque el de las tres ovejas y el de los siete cabritillos se
parecen y otros mas que me cuenta mi madre se parecen a otros cuentos que me cuentas

E- (Por ejemplo?

Y-Nosé

Ad- Pan con miel, ;si?

Am- (cantando) Pan con miel

E- Y d ;has sido tt el que ha dicho que no se parecen?
D- Si

M-Y yo

A-Y yo

63



Tradicion oral y construccion de identidades

Segundo grupo de discusion: E- G ha dicho que no son los mismos cuentos. ;Qué cuentos
escuchas en casa G?

G- Es que yo los cuento, el de los tres cerditos y el de Bambi

(7- (Bambi?

G- Y también hay mas que los cuento yo.

E- (Y aqui en el colegio?

G- No se parecen

E- ({Qué piensa M? ;Qué cuentos cuenta mama en casa?

M- Muchos, pero algunos son iguales que los del cole y otros, otros no.

E- ;Cuales son iguales?

M- El de Caperucita roja, el de Hansel y Gretel, el de cuarenta ladrones

- Libro como objeto fisico: esta categoria emergio al observarse la importancia que
las familias le dan al libro en soporte impreso. Durante las entrevistas, las informantes
hacian referencia continua a los libros como elemento para transmitir historias. Se han
categorizado con esta denominacién aquellas respuestas que proporcionan informacion
acerca de la manera en que las familias consideran el libro como objeto y el valor que le
atribuyen a su posesion, a poseer libros como acceso al aprendizaje de la lectura, al

lenguaje y al conocimiento. Las familias dan al libro un valor importante para:
- El aprendizaje de la lectura y el lenguaje de la cultura de acogida:

Familia 1: M- muchas veces, que le digo, venga, coge el libro y empieza a leer, entonces me
dice ;puedo otra vez el de los cerditos?, pues venga, lee los cerditos. A mi que me
importa.

Familia 1: M- si no lee cada tarde, yo que sé, medio cuento o lo que sea, pero de espafiol.

Este aspecto queda confirmado en los grupos de discusion realizados:

Segundo grupo de discusién: G- Los tres cerditos porque yo me lo cuento sola y me lo dice
mi mama

E- jAh! ;Te lo cuenta también mama?

G- No, solo yo.

E- Mama que dice ;Qué te lo leas?

G- (Asiente)

E- Si, y {como lo conoces?

G- Pues, no lo sé

64



Analisis de datos

E- ;{No te acuerdas? ;Te lo contaba E el afio pasado?

A- Por video

E- O por video, o el libro

G- Por un libro que tengo grande

También en el diario de campo aparecen reflexiones acerca de comentarios
realizados por las madres entrevistadas tras apagar la grabadora, donde afirman que han
comprado libros a sus hijos para que lean en castellano y asi aprendan la lengua de la

cultura de acogida.
- El gusto por leer
Familia 6: E- ;Te apetece contarme algo mas de cosas que le contais a S, o historias o algo

que te parezca importante de los libros?

T- Pues a mi me gusta mucho leer, ella no lee mucho. A mi me gustaria que le cogiese mas
el gusto ;sabes? Por leer, porque lo que tiene de libros de cuentos de aqui ¢sabes? Que
hay veces pasa en la libreria y:- jAy, comprame este libro! Y compro y ni mira. (A la
nifia) ;Te acuerdas de lo que Marisa te regal6?

S- Si, de las hadas

T- Y ni mira, ni ha mirado ese libro ;sabes? Y a mi me gusta, a mi me gusta leer, entonces a
mi me gustaria que a ella le gustase mas, le cogiese mas gusto a la lectura porque es muy
bueno, se aprende mucho, no solo aprende a escribir bien, a leer, con los libros leyendo se
aprende a escribir mejor, a leer ;sabes?

- La apertura al mundo y el conocimiento

Familia 2: E- Y queréis comprarle libros de religion adaptados a su nivel ;no? Entiendo
M- Si
E- Y ;algun otro tipo de texto, de libro?

M- Si, para que vean cuentos de todo el mundo, no solamente de aqui o de religion, pues que
sepan de... que estén mas abiertos, preparados para todo ;sabes? Yo asi lo veo

Familia 2: E- y ;crees que en el cole, ademas de los cuentos que leemos deberiamos cambiar
y leer otros o contar otras historias?

M- No, yo estoy, estoy bien, conforme con lo que hacéis ;sabes? Lo veo muy bien porque,
yo cuando estudiaba aqui pues no, no te llevas libros ni nada, los que te compras te los
lees y ya estd. Ahora los niflos pues traen, conocen libros que no tienen, no tienen,
muchos libros los conocen, tal, a base de la escuela.

Esta categoria puede relacionarse con la categoria religion, ya que el libro es uno de

los medios utilizados por las familias para la transmision de sus creencias:

65



Tradicion oral y construccion de identidades

Familia 2: E- ;Te gustaria tener mas?

M- Si, ahora cuando me vaya si, les tengo que traer alguno, porque ahora ya empiezan a
comprender cosas y los traeré en forma de cuentos.

Familia 5: E- Volvemos otra vez a la otra entrevista que estuvimos hablando, que recuerdo
que estuvimos hablando de libros, entonces me dijiste, me parece, que tenias algin libro
para estudiar arabe en casa.

M- (Yo? ;O los chicos?
E- Si, para los chicos me parece

M- ;Para estudiar arabe? Mmmm, si, si tengo, tengo unos dos, uno del, para que aprenda el
Coran y... ;qué mas? Tenia otra cosa, me imagino un libro de primaria mismo, del del
arabe, como la lengua aqui

E- Pero ;es de lengua arabe?

M- Si, de la lengua arabe, no sé¢ donde pero lo tengo también de lengua, la lengua arabe
como aqui la lengua. Los lengua, es lengua también. El otro es de... como hacéis
aqui , de la, el dia que no entran los chicos, eee

E- ;Qué dia?
M- El martes, pero solamente los chicos de... religion
E- Ah, vale, si

M- Este se llama también religion ahi también, del Coran tenemos también una de religion
también, lo he traido

E- ;Es el Coran o es un libro que te explica el Coran?

M- El Coran y al mismo tiempo te explica. Como la religion, o sea por ejemplo en una
pagina el Coran y aqui te encuentras la explicaciéon mas preguntas, te preguntan y luego
tu vas, es como la religion, igual

E- (Y eseseloensefiasa Y yaA?
M- Si, si, si, a Y si pero A atn pequeiiica.

- Religion: esta categoria surgido a partir de las aportaciones de las familias

inmigrantes en torno a este tema y la importancia que le dan al mismo. En todas las

entrevistas las informantes hablaron de religion aunque desde perspectivas muy diferentes,

por lo que se hace necesario analizar estos datos. Las respuestas en esta categoria se

refieren a aquellas historias relacionadas con la religion que los padres cuentan en el hogar

asi como el concepto e importancia que le dan a la religion en la formacion de sus hijos.

En esta categoria se pueden observar diferencias significativas entre las familias de

origen arabe y el resto de familias. Aunque todas hacen referencia en un momento u otro a

66



Analisis de datos

temas relacionados con la religion, las familias arabes la perciben como algo primordial en
la formacion de sus hijos y cuentan historias relacionadas con sus creencias, como son las
historias de los profetas Abraham, Musa, Ayyub, Jests o Maria con el fin de transmitirlas y
mostrarles un camino. Este es el caso de una familia que afirma:

Familia 2: M- si, de los cuentos arabes si, muchos, porque M ya tiene siete afios y ya tiene

que comprender pues lo que, el camino pues para (sabes? y pues a base de los
cuentos, de las, de lo que ve en la tele pues claro, ya hay que, lo veo de esta manera.

También puede observarse en el siguiente fragmento:
Familia 2: E- El profeta porque la religion es importante para vosotros y si que intentdis
transmitir. ..

M- Si, para que sepan el camino de donde dirigir. No estar ni estos ni con los otros ;sabes?
Para que no estuvieran perdidos /sabes?

E- Para que al final se identifiquen con...

M- Si, con la religion.

Por otra parte, el resto de familias no hablan de la religion en términos de creencias
que transmitir, sino que hacen referencia a ella de manera secundaria como parte de
tradiciones relativas a sus paises de origen como son la celebracion de la Navidad. Pueden
mostrar villancicos o ensefiar oraciones, pero con finalidad diferente a la que muestran las
familias de origen arabe. Un ejemplo de esta diferencia de conceptos puede observarse en

la siguiente transcripcion:

Familia 1: E- ;canciones, adivinanzas?

M- canciones, canciones, asi... yo que sé. Mira, villancicos de esos como hay aqui, en
Rumania lo cantan mucho, pero ahora ya, no me, no me acuerdo como eran esos, pero
hay, hay muchos, y en la noche de Navidad, el 24 hasta el 25, los nifios se retinen y van
de casa en casa y empiezan a decir los villancicos esos y se le dan bombones, cada uno lo
que le parezca bien.

E- ;Se los sabe?
M- La chica, me parece que no
E- (y se los habéis cantado?

M- es que los hemos puesto aqui en el ordenador, pero como lo sabe ella en el cole con eso,
con... a ver como era eso, ahora no me acuerdo, eso que se canta en el cole... yo le he
puesto los de Rumania pero no, no lo ha cogido, normal, que son palabras para decir ella
muy dificiles.

67



Tradicion oral y construccion de identidades

En el diario de campo realizado por la investigadora queda reflejada una situacion en
las que un nifilo rumano recita una oracion en su lengua materna tras la peticion de otro

alumno.

- Television e Internet: esta categoria emergio al constatarse el uso que las familias
hacen de estos medios audiovisuales como ayuda para transmitir historias o canciones.
Englobaria aquellas respuestas relacionadas con otros soportes diferentes a la oralidad o el
libro en soporte impreso que suponen un canal de acercamiento y relacion con la cultura.

Equivaldria al concepto de “oralidad secundaria” acufiado por Ong (1987).

Familia 5: E- Y ademas de cuentos, jcanciones?

M- Mmm, canciones, la verdad que muy poco. Por la mafiana, los sdbados, domingo cuando
estoy haciendo cosas de trabajo de casa, si que contamos, un inter... bueno, pongo el
teléfono en Internet, hago canciones de mi pais.

E- ;populares?
M- Para recoger, si y empezamos con la, pero la mayoria no, muy pocas veces
E- y ;sabrias o me podrias decir de qué van esas canciones, de qué hablan?

M- Bueno, por el momento hago canciones normales, que no llevan palabras, grandes para
los nifios, para que aprendan solo... como te explico, canciones como, como aqui
normales, o sea, no llevan, ni del amor, ni de nada

También en el diario de campo se comenta que tras una entrevista realizada en el
hogar de la informante, ésta busca en la television un canal con bailes tipicos de Rumania

mientras explica a la investigadora que en ocasiones se los muestra a su hija.

En otra ocasion, una madre reconoce la ayuda proporcionada por Internet para poder
contar historias de su pais, en concreto se refiere a Aladino y a Ali Baba y los cuarenta

ladrones:

Familia 5: E- Y ;esos se los has contadoa Y ya A?

M- Si, bueno un poco, pero a veces intento ahora Ultimamente con el Internet, hablar y
ensefiarlos a ver si también porque decirlo primero no puedo, tengo que pensarme mucho,
asi lo que ahora hago es con fotos, con dibujos de Internet y al mismo tiempo voy yo
también a acordarme y diciendo lo que me acuerdo de estas historias.

Los padres entienden también estos medios audiovisuales como una manera de
acercar a sus hijos al aprendizaje del lenguaje presente en la cultura de acogida. Este es el

caso de una madre de origen rumano que afirma:

Familia 1: M- Después, cuando ya, cuando sea ella capaz de hablar mas o menos bien en
espafiol, de entender, ya hablara rumano también. Incluso la tele, la otra vez cuando ha

68



Analisis de datos

venido mi madre, que la chica tenia un afio y algo, en espafol la tele, cuando dormia la
chica la poniamos en rumano, pero si no la tele en espafiol. Y los dibujos, que le decia, le
contaba, hablabamos algunas veces por teléfono con mis hermanos y esos y los primos de
ella, decia: -pues mira, hay un dibujo de no sé cudl. Y mi hija decia: -pues yo no lo
conozco. Yo de normal, yo dibujos de Rumania no le ponia ninguno.

En esta categoria se establece una relacion con la religion, ya que las familias se
sirven de esta oralidad secundaria para transmitir a sus hijos historias relacionadas con la
misma. Por la importancia que se ha mencionado anteriormente que las familias de origen
arabe dan a la religion, esta relacion entre las categorias television e Internet y religion se
ve, especialmente, en estas familias. Un ejemplo de este hecho seria la siguiente cita en la

que la madre habla de las historias de la vida de los profetas:

Familia 5: E- ;Se la cuentas?

M- Si, a veces en el Internet las vemos y luego lo apago y le digo: - pues cuéntame ta lo que
ha pasado en la historia.

También en relacion con la religion afirman:

Familia 2: M- Hay algunos momentos, por ejemplo, que viene en la tele pues, ve alguna
cosa y tengo que explicarle por qué es asi, especialmente de la religion, porque ahora
muchos dibujos animados de la religion, de lo que hacia el profeta, o de que esté asi, pues

en ese momento si que le cuento toda, el cuento por ejemplo de qué ha hecho asi, de que
esta.

A partir de estos medios los padres pueden explicar mas facilmente a sus hijos

aquellos aspectos para ellos importantes relacionados con sus creencias religiosas.

Familia 2: E- Porque ahora ;les contais vosotros o lo ven por la tele...?

M- Le contamos pero aparte lo ven por la tele. Hay unos dibujos animados que lo explican
de otra manera y lo ven, y si no comprenden alguna cosa pues se lo explico yo, y asi le
ensefio como se reza, como aprender, ahora también empiezan a aprender los del Coran,
las frases

Los grupos de discusion realizados con los hijos de las familias informantes
confirman este uso de los medios audiovisuales para mostrar historias como puede

observarse en el siguiente fragmento en el que los nifios hablan de Pinocho.

Primer grupo de discusion: E- Y como lo habéis conocido ;0s lo han contado?
Y- De la tele
E- (De la tele?

Y- Si que hay unas muifiecas que hablan y no sé

69



Tradicion oral y construccion de identidades

Primer grupo de discusion: E- Oye y Pinocho lo veis en casa

Y- En la tele, en la tele profe porque sale como, como un sefior ;no? que tiene el traje blanco
y un

Ad- jAhi va es verdad! Un sefior que es como calvo pero no es calvo que tiene pelo y tiene
todo el traje blanco ja qué si?

Y- Si. Que salen unas mufiecas ;no? que unas muflecas que tienen cuerdas asi, que las cogen
E- Unos titeres

Y- Si. Y hablan de verdad y uno, uno a veces, un dia estaba malo de la... de la mano ;no?
que tenia esto, y Dios y las mufiecas le estaban ayudando ;no? limpiando la casay le... y
dice el sefior:- me aburro. Y les dice: -pues cuéntanos un cuento. Y les cuenta el de la
zanahoria grande

M- ;Ah, es verdad!

E- (Cual es el de la zanahoria grande?

M- Que, que ponen una zanahoria y de repente sale, sale una zanahoria stiper gigante

Ad- jAh!si __ todo verde pa ahi, si.

Y-Y viene, viene un raton, viene su madre, vienen los hijos, viene una oveja, viene

Ad- La vaca

M- Un zorro

Y- Viene

Ad- La vaca

Y-No

Ad- Si

Y- La vaca no. Viene un conejo y al final la sacan

En muchas ocasiones, estas historias son visionadas en la lengua de la cultura de
origen como se manifiesta en el siguiente fragmento de conversacion que se dio en uno de

los grupos de discusion llevados a cabo:

Segundo grupo de discusion: A- El de la zanahoria grande
Y- jAh, si!

E- El de la zanahoria que lo hablasteis también el otro dia. ;Como conoces el cuento de la
zanahoria grande? Que era el que intentaban sacar todos la zanahoria

Y- El (dice el titulo en arabe)
A- Es que lo veo
E- Lo ves ;donde?

Y- En la tele

70



Analisis de datos

Ad- En arabe

A- En arabe

Los nifios en la escuela también reconocen utilizar la tele para visionar historias,
como aparece en el diario de campo. Es el caso de un nifio que afirma ver “El patito feo”
en su casa. En otra ocasion en la que se conto6 el cuento de “El gato con botas” algunos

nifos afirmaron conocerlo por haberlo visto en la television.

Como se ha observado a lo largo del andlisis las categorias emergentes no aparecen
como elementos aislados, sino que se establecen relaciones entre ellas. De esta manera se
pueden observar las interacciones mas evidentes entre estas categorias en el siguiente

grafico:

— %ﬁ Historias incorporadas del hogar a
[%Teiewstén e Internet~] la escuela~

is associated with i ; §
is associgted with

propia cultura~

%3 Historias pertenecientes a la]

Eﬁ Libro como objeto ﬁsico-JM

escuela al hogar~

& Historias incorporadas de !a]

is associjted with

Y& Interculturalidad~ l

is associgted with

[;’5: Historias comunes] ¥ Religion~

- Las categorias “historias incorporadas del hogar a la escuela” e “historias
incorporadas de la escuela al hogar” se relacionan con la categoria “libro como objeto
fisico” debido a que este es el formato utilizado por las familias en muchas ocasiones para
la transmision e interaccion de historias desde un espacio a otro. En este sentido, Bonnafé
(2008) sostiene que “el libro es una magnifica herramienta para facilitar las relaciones,

favorece la transmision cultural entre padres e hijos” (Bonnafe, 2008: 34). También esta

71



Tradicion oral y construccion de identidades

autora afirma que “el libro es un soporte para el intercambio entre nifios y adultos y enlaza

asimismo al individuo con su comunidad” (Bonnaf¢, 2008: 71).

- La categoria “religion” esta asociada de igual manera a las categorias “libro como
objeto fisico” y “television e Internet” que se relaciona también con “historias
pertenecientes a la propia cultura”. Esto se debe, al igual que ya se ha comentado, a que las
familias se sirven de estos medios para comunicar por una parte, las historias relacionadas

con su religion y, por otra, las historias propias de su cultura.

- La categoria “interculturalidad” se vincula a “religion” e “historias comunes” ya
que es en estos ambitos donde las familias establecen mayor niimero de comparaciones

entre culturas, destacando aquellos aspectos similares y diferentes entre ambas.

72



Discusion de resultados

6. Discusion de resultados

Las historias que las familias inmigrantes de segunda generacion transmiten en el
hogar ofrecen informacion acerca de como viven su proceso migratorio y la pertenencia a
dos culturas. Petit (2009) afirma que los individuos son seres de relatos y necesitan las
historias. En el marco teorico se ha expuesto la manera en que las historias pertenecientes a
una cultura transmiten sus valores y la posibilidad de llegar, por medio de ellas, a una
verdadera convivencia entre culturas superando la multiculturalidad y la interculturalidad
para llegar a un nivel transcultural, en el que se crea una nueva cultura hibrida. En esta
investigacion se plantea como presupuestos de partida que si bien las historias
pertenecientes a las culturas de acogida y de origen pueden convivir, existe una

predisposicion por parte de las familias a contar en el hogar historias propias.

Tras el andlisis de datos y resultados resulta necesario realizar una discusion en la
que se pongan en relacion los datos obtenidos y las categorias emergentes con los
presupuestos de partida planteados. Para ello, en este punto van a presentarse las categorias
emergidas a partir de cada presupuesto de partida y de los datos, asi como el analisis

realizado partiendo de los mismos.
Respecto a los presupuestos de partida:

1. - Los padres de alumnos inmigrantes de segunda generacion priorizan la oralidad
de su cultura de origen respecto a la oralidad de la cultura de acogida como manera de

transmitir su cultura, valores y adquirir un sentido de pertenencia e identidad.

A partir de este primer presupuesto de partida y el analisis de los datos han emergido
las categorias “historias comunes”, “historias pertenecientes a la propia cultura” y
“religion”.

Estas categorias muestran diferencias en la transmision de historias pertenecientes a
la cultura propia en funcién del origen de las familias. Las familias drabes inmigrantes de
segunda generacion cuentan historias pertenecientes a su propia cultura, como canciones,
nanas o historias relacionadas con la religion, con las que se pretende transmitir la cultura
de origen y valores de su cultura. Algunas de estos relatos son los de los profetas Musa,
Abraham, Ayyud o Jests. Un ejemplo de esto es la narraciéon que desarrolla una de las

informantes en la entrevista:

73



Tradicion oral y construccion de identidades

Familia 5: M- También es un profeta también porque habia antes muchos, muchos y el
ultimo es Mohamed, o sea lo que tenemos, lo que tenemos, el Gltimo, y uno de ellos es de
un profeta que se llama Ayyud, y este profeta se conoce que es... aguanta mucho,
paciencia, el profeta por ejemplo de paciencia, aguanta muchisimo, muchisimo éste.
Tenia un montén de diner..., diez nifios y tenia muchisimo dinero y campos... y daba a
los pobres y todos los dias tenia en su casa comida, todos los dias los que no tienen nada
vienen a su casa y un dia Dios como prueba, como una prueba: murieron los diez a la vez,
los nifios, y asi aguant6, y ¢l le tocod una enfermedad hasta que nadie puede acercar a ¢l y
su mujer se quedd con él y hasta le salen gusanitos en el cuerpo, se cae su cuerpo, se
quedd solamente con huesos, y asi aguanta y no quiere pedir a Dios que lo cura,
solamente dice: - gracias Dios, gracias, gracias. Y no quiere que... y siempre su mujer
dice que ;por qué no quieres decir a Dios que te cura? puede curarte a un momento. Y no,
y ¢l no quiere, dice, siempre dice que: - como me ha dado Dios esto yo estoy feliz ¢por
qué no estoy feliz ahora con esta enfermedad? Y la gente de su pueblo le echaran del
pueblo, se ha ido solamente a un... ece... ;coOmo te digo? En los montes, estos agujeros
en el monte, con su mujer

E- Si, una cueva

M- Si y su mujer, pobrecica, solamente estaba con €I, a trabajar para las casas, que le trajera,
que le traec comida, y aguant6 18 afios con esta enfermedad, sin levantar, solo su mujer le
ayuda y, hasta un dia ya... su mujer como tenia un pelo muy muy muy bonito y la, la
unica de las mujeres que estaban en, que lo tenia y siempre iba con unas trenzas por aqui.
Vendio sus trenzas para una mujer de ahi y, y se enteré que su mujer se ha vendido, asi
que este dia pidio a Dios que lo cura y se curo, se ha vuelto otra vez todo de, de nuevo:
sus hijos, tenia terrenos otra vez, asi que se ha vuelto otra vez y vivié otra vez 70 afios
mas, porque antes los profetas vivieron antes mucho, mucho tiempo. Bueno (rie) esto es
lo que me acuerdo bien.

Por otra parte, las familias de origen rumano muestran mayor interés por las

historias de la cultura de acogida.

Familia 4: E- Y en casa ;tenéis libros...?

M- (Espafioles?

E- En rumano

M- En rumano, si, y ninguno quiere, no quiere ser mirando, no quiere leer
E- ;(No quieren leer en rumano?

M- Ninguno, ninguno, y te digo de verdad, para mi no hay ningiin problema, que C o A no
quieren saber mas cosas para leer en rumano. No me... no me parece asi mas importante.
Ahora como aqui, queremos terminar todo aqui, mmmm, mira, al final de todo de
terminar afio de cole, de todo, se puede con trabajo aqui, no pensamos asi para Rumania,
a Rumania no.

Familia 7: E- Y ya vamos terminando ;Tenéis en casa libros en rumano?

M- Eee, no. Si, yo tengo unos pero mios (rie)
74



Discusion de resultados

E- Para adultos
M- Exactamente, pero para ¢l no, la verdad que no
E- (Te gustaria tener alguno? ;0 no os lo habéis planteado?

M- No, no me he planteado si queria, si cuando he ido yo o mi marido con él podiamos traer,
pero, no.

Familia 7: E- ;Cuando contais historias o cuentos?

M- Si, contamos tanto en rumano como en espafiol, peroooo.... mas en espaifiol, o sea
cuando le leo libros o hago todo lo que le das ti del cole, eee, si, en espaiiol se lo leo.

Por tultimo, existen historias comunes y universales, como se desarrolld en el marco
tedrico, entre las que se encuentran “Caperucita Roja”, “El lobo y los cabritillos”, “Los tres
cerditos” o “Pinocho”, que también son contadas, tanto en el hogar como en el colegio, y
se incorporan también historias, fundamentalmente a partir del libro como objeto fisico,

desde el colegio como Madre Chillona, El Tunel, Voy o Confundiendo historias.

Familia 3: E- y luego esas, tu ;se las has contado a ellos?

M- Si, eso si se lo he contado ¢eh? El carro de pap4, el don gato ese, el Caperucita roja, el
Pinocho, que cuando los crios mienten les crece la nariz como a Pinocho, a esta se lo he
dicho ;verdad?

Familia 5: E- Me contaste también que de los libros que llevabamos a casa te gustaba el de
los dos hermanos que se metian... era el tunel, el libro

M- EI tunel, el tanel, bueno, el Gltimo ahora si que jte acuerdas que te he dicho déjamelo
para un par de semanas? Pero éste no es me imagino cuento, este es para verdad, los
huesos de los... éste es verdad

E- Si

M- Este también es muy bueno. Hay cosas que no las sabia y, y es muy bueno. Y la madre
chillona (rie)

E- Madre chillona te gusta mucho

M- Porque como chillamos todos los dias con los nifios (rie) te acuerdas de ti misma como
chillas con los nifios. La verdad hay unos que me gustaban mucho de los cuentos

La universalidad del folclore que se transmite queda confirmada tanto en el diario de

campo como en los grupos de discusion cuando uno de los alumnos comenta:

Primer grupo de discusion: me contaban cuentos como Hansel y Gretel, la Caperucita
Roja, Pinocho, Garbancito y, y, el soldadito de plomo.

75



Tradicion oral y construccion de identidades

Tras estas consideraciones se puede afirmar que el primer presupuesto de partida
planteado en esta investigacion se cumple parcialmente, ya que es necesario considerar la
variable origen cultural de las familias, diferenciando entre las de origen arabe y el resto de
familias. Puede afirmarse que aunque se utilicen historias de la cultura de origen para

transmitir los valores e identidad propios, se incorporan también historias de otras culturas.

2. La tradicion oral de origen se vive en el hogar, mientras que la tradicion oral de la

escuela no trasciende al &mbito privado, aunque pueden convivir e interaccionar.

En este caso, las categorias que han surgido a partir de este segundo presupuesto de
partida han sido “historias incorporadas de la escuela al hogar” e “historias incorporadas

del hogar a la escuela”.

Estas categorias han revelado que las familias inmigrantes de segunda generacion si
se muestran interesadas en contar historias del colegio en sus hogares. Fundamentalmente
esta transmision se da partiendo de los libros y como manera de mejorar la lectura y el
lenguaje, aunque algunas familias afirman también que este intercambio de historias
facilita la apertura al mundo y su conocimiento. Estas familias no solo incorporan los
libros de la escuela en el ambito privado del hogar sino que en general, muestran agrado
hacia los mismos y en ocasiones piden a sus hijos que les cuenten las historias contadas en
la escuela.

Familia 5: M- Habia uno, si que me acuerdo de... de, el chico si. Lo que va en tunel o algo

asi abajo

E- El tanel

M- Eso si también es muy bonito también. Eso también me gus... a mi también me ha
gustado porque empiezas con ese cuento, luego terminas con otro mundo. Esto también
es muy bonito

Respecto a la incorporacion de historias de su propia cultura a la escuela,
nuevamente debe hacerse una distincidon entre familias arabes y rumanas para indicar que
las primeras expresan mayor disposicion a contar y mostrar historias propias si se les
ofrece esa oportunidad, mientras que las segundas, aunque no lo descartan, prefieren que
sus hijos aprendan las historias del pais de acogida. En este sentido, a lo largo de la
investigacion y como se ha visto a través de las entrevistas los grupos de discusion y el

diario de campo, las familias arabes han compartido relatos como “El lobo y los

76



Discusion de resultados

cabritillos” o “Ali Baba” en el aula. En cualquier caso, la transmision de historias

pertenecientes a la propia cultura desde el hogar a la escuela no es muy comun.

Respecto al segundo presupuesto de partida planteado, puede afirmarse que la
tradicion oral de origen se vive fundamentalmente en el hogar. Sin embargo, las historias
de la escuela trascienden al ambito privado, por lo menos en lo que concierne al libro.

Estas historias entonces, conviven e interaccionan.

Otras categorias que han resultado de los datos analizados han sido “libro como
objeto fisico” y “television e Internet”, al observarse que se trata de soportes utilizados
para la transmision de historias y cultura que facilitan la explicacion de los valores
culturales. Asi, la television e Internet son utilizados por las familias drabes para mostrar a
sus hijos relatos relacionados con la religion, como aparece en el siguiente fragmento en el

que la informante habla acerca de la historia de Musa:

Familia 5: E- ;Se la cuentas?

M- Si, a veces en el Internet las vemos y luego lo apago y le digo: - pues cuéntame ti lo que
ha pasado en la historia. Le gusta mucho esta historia. Y hay mas.

Por tultimo, la categoria “interculturalidad” ha emergido como respuesta al estadio en
el que se encuentran los informantes de esta investigacion en la que se ha observado que
predomina un discurso intercultural, es decir, se da una relacion entre las culturas de origen
y acogida, existiendo una convivencia entre ellas y estableciendo comparaciones entre las
mismas, como se especifico en el marco tedrico. Aguado (2009) plantea este enfoque
intercultural como metéafora de la diversidad, lo que permite reflexionar acerca de ella. Es
posible que ni la escuela ni la sociedad hayan sabido responder a la llegada de personas
inmigrantes, centrdndose mas en las diferencias y el origen cultural que en las similitudes,
sin que existan grandes cambios a la hora de afrontar esta diversidad como algo natural.
Esto ha contribuido a que la escuela, la sociedad y las personas inmigrantes se estanquen
en este estadio intercultural que permite convivir a las culturas y respetarse pero
estableciendo comparaciones entre ellas y sin llegar a un nivel transcultural. Por ello, en
esta categoria se han observado que las informantes establecen multitud de semejanzas y
diferencias entre las historias de sus culturas de origen y acogida, afirmando en qué se
parecen y diferencian los cuentos, canciones o juegos, o comentando la extrafieza que sus
historias pueden causar en las personas que nacieron en el pais de acogida.

Familia 1: E- Y a ti ;qué historias te contaban de pequefia?
77



Tradicion oral y construccion de identidades

M- Pues eso de los tres cerditos, la Caperucita esa roja, del patito feo, esos.
E- ;y son exactamente iguales?

M- si, si, si, si, asi empiezan, asi siguen, si, si todo, todo igual, solo que aqui es traducido al
espafiol o lo que sea, o ahi esta traducido en rumano, pero es el mismo. Asi empieza, asi
acaba.

Familia 3: M- Es que son diferentes, diferentes for, diferentes letras, o sea, diferentes
anuncios, lo van poniendo con diferentes anuncios

E- Pero el cuento ;es el mismo o son diferentes versiones?

M- eee, es el mismo pero con diferente version

D- Versiones

M- Es el mismo pero con diferente version

Existen indicios de que a partir de la literatura y de la oralidad es posible llegar a un
estadio transcultural. Aunque en esta investigacion se ha observado que no se ha llegado
todavia a este nivel, el libro puede ser un camino privilegiado para ello y asi lo expone

Bonnafé (2008):

La aproximacion a los libros significa un verdadero reconocimiento del pais que
los acoge. Solo después podra tejerse un lazo en sentido inverso entre la lengua de
adopcion y la del pais de origen permitiendo asi el encuentro con historias de la

propia cultura. (Bonnafé, 2008: 69).

El libro también puede ser un instrumento que favorezca el conocimiento del mundo,
como han afirmado algunas madres en las entrevistas al considerarlo como una manera de
conocer otros mundos y abrirse a ellos. Permite que a través de la comunicacion y de
compartir su experiencia de lectura, puedan establecerse vinculos entre las personas como
demuestran las investigaciones citadas a lo largo del estado de la cuestion. Se pueden asi
generar espacios sociales a partir de la conversacion en torno a un libro en soporte fisico,
sin tener en cuenta la variable cultural. Bonnafé (2008) sostiene que el libro como soporte
ofrece algo fijo, independiente del contexto y del interlocutor, frente a la oralidad que

implica un discurso que varia segun el mismo.

78



Conclusiones

7. Conclusiones

Partiendo de los objetivos de la presente investigacion y teniendo en cuenta el
analisis de datos y los resultados de la misma, se derivan las siguientes conclusiones y

nuevas vias de investigacion.

En el andlisis de datos se ha constatado que las familias informantes transmiten
historias relacionadas con su cultura de origen, por ejemplo leyendas brasilefias como la de
“La mula sin cabeza” o “Saci Pereré”, canciones colombianas como “Arroz con leche”,
“Los pollos de mi cazuela”, nanas arabes o historias relacionadas con la religion. De la
misma manera, cuentan cuentos o utilizan libros incorporados del colegio como son E/
Tunel, Madre chillona o Voy. Seria necesario diferenciar en este caso entre familias de
origen arabe y el resto de familias, especialmente las de origen rumano. Mientras las
primeras se muestran mas interesadas en transmitir sus textos y creencias relacionadas con
la religion y asi lo hacen, como se ha podido observar en los resultados al hacer referencia
a las historias de sus profetas, las segundas prefieren acomodarse a la cultura de acogida y
contar historias de la misma o historias comunes, como “Caperucita Roja” o “Los tres
cerditos”. Las familias de origen rumano se encuentran mas cerca de una asimilacion, en la
que la cultura de acogida predomina sobre la de origen incluso en el aprendizaje de la
lengua oral y escrita, debido principalmente a la necesidad de adaptarse, mientras que las
familias de origen drabe mantienen su cultura que combinan con la del pais de acogida,
aunque sin llegar a crear una nueva cultura hibrida en la que se integran las dos. Seran los
nifos que estan creciendo y educandose en las dos culturas los que pueden llegar a integrar
esta nueva identidad conjugando la cultura de origen y de acogida de sus padres, sin
necesidad de confrontar ni imponer una sobre otra y llegando a alcanzar el nivel

transcultural del que habla Meyer (citado por Calvo, 2012).

Los padres incorporan al hogar los libros que la escuela les ofrece fundamentalmente
como instrumento de lectura, por ejemplo, el libro divulgativo Los exploradores de huesos,
otorgandole al libro gran valor como instrumento para mejorar la comprension lectora, el
aprendizaje del espafiol, la formacion y la apertura y conocimiento del mundo. También se
muestran receptivos a compartir libros y contar historias de su cultura de origen en la
escuela, y asi lo han hecho cuando se les ha dado la oportunidad, contando historias como

“Los tres cabritillos y el lobo” en arabe o “Ali Baba”, como se ha presentado a partir del

79



Tradicion oral y construccion de identidades

diario de campo y los grupos de discusion, aunque algunas consideran la diferencia de

idioma como una dificultad.

Se ha observado también a lo largo del curso de la investigacion que, como se
comentaba en el marco tedrico, la oralidad no ocupa un lugar predominante en la
transmision cultural, dominando este espacio otros medios como los libros en soporte
impreso o la denominada oralidad secundaria (Ong, 1987), es decir, los medios
audiovisuales como la television. Por un lado, las familias sustituyen la tradicion oral por
el libro debido, en parte, a la facilidad que el mismo les brinda para mejorar la
comprension lectora y el aprendizaje de la lengua de acogida, aunque también lo conciben
como un medio para conocer y comprender el mundo. Por otro lado, las familias
informantes han asegurado en las entrevistas la utilizacion de la oralidad secundaria para
mostrar relatos a sus hijos, por ejemplo, narraciones relacionadas con la religion como la
historia de los profetas o canciones pertenecientes a su cultura de origen, ya que al tratarse
de medios audiovisuales facilitan la comprension. Este hecho ha quedado igualmente
probado a través de las reflexiones realizadas en el diario de investigacion y en los grupos
de discusion, donde los nifios manifestaban el uso de libros en soporte impreso, de la

television y de Internet en el visionado de relatos y narraciones.

80



Lineas que se abren

8. Nuevas vias de investigacion

A partir de esta investigacion se abren nuevas lineas de posibles futuros estudios que

podrian permitir ampliar el conocimiento en este campo.

La investigaciéon ha demostrado que aunque las familias inmigrantes incorporan
historias de la cultura de acogida en el hogar no se llega a un verdadero estadio
transcultural tal y como lo define Meyer (citado por Calvo, 2012), es decir, como un
“acercamiento entre culturas heterogéneas que establecen vinculos mas alla de la cultura
misma” (Meyer, 1991 citado por Calvo, 2012: 462). Se puede afirmar que las familias y la
escuela se encuentran en un nivel intercultural, por lo que cabria plantearse si las
instituciones educativas han sabido responder a la llegada de inmigrantes y si han sido
capaces de contribuir al desarrollo de una educacion inclusiva que, como se sefial6o en el
marco teorico, supone un paso mas alld respecto a la interculturalidad, creando un sentido
de comunidad como sostienen Stainback, Stainback, y Jackson (1999), que favorezca una
convivencia que vaya mas alla de la simple comparacion o intercambio de experiencias,
dias dedicados a la tolerancia o conocimiento superficial de otras culturas. Los principios
de esta educacion inclusiva no pasan por la integracion sino por acoger a todos los nifios
sean cuales sean sus condiciones, como afirman Sandoval et al. (2002) y ofrecer una
oportunidad de crear espacios que permitan establecer lazos entre los individuos que
posibiliten la creacion de una cultura hibrida nueva. Por medio de un compromiso
adquirido por parte de la sociedad y todos los agentes implicados en la educacion en
relacion a la educacion inclusiva, que tuviese en cuenta la diversidad y la individualidad de

cada alumno, podria llegarse al establecimiento de un estadio transcultural.

Las investigaciones futuras, en este sentido, deberian ir encaminadas a plantear qué
acciones pueden llevarse a cabo desde la escuela para superar esta fase intercultural y
alcanzar un discurso transcultural que permita conjugar ambas culturas y crear espacios
sociales que favorezcan la creacion de hechos culturales nuevos. Quizas cabria preguntarse
qué es lo que la escuela ha hecho para no superar este nivel intercultural. Aguado (2009),
en este sentido afirma que es necesario diferenciar entre diversidad y diferencia para evitar
la clasificacion y responder a la diversidad como una caracteristica humana. La literatura
aqui tendria un valor predominante, ya que como se ha visto, favorece el didlogo
transcultural. El papel de la literatura en la educacion inclusiva supone un medio para

articular la identidad propia al mismo tiempo que se crea una identidad global por medio

81



Tradicion oral y construccion de identidades

de la vinculacion a otras realidades, conjugando las culturas de origen y acogida para crear

esa cultura superior de la que se ha hablado.

Esta linea de investigacion que relaciona literatura e inmigracion podria ampliarse a
estudios con personas adultas donde se valorase el papel que juega la literatura dentro del
proceso migratorio, es decir, si a partir de historias, cuentos y libros, tanto de la cultura de
origen como de la cultura de acogida o compartidos, las personas adultas migrantes
establecen relaciones entre las culturas de origen y acogida, si la literatura les ha ayudado

en este proceso y de qué manera.

Otra posible investigacion que resulta muy interesante seria aquella que contaria
como informantes con los hijos de las familias inmigrantes de segunda generacion dentro
de unos afios. Resultaria conveniente realizar un seguimiento para comprobar de qué
manera han tejido sus identidades, teniendo en cuenta que han crecido entre la cultura de
origen de sus padres y la cultura de acogida donde han vivido. Se podria analizar si desde
la sociedad y la escuela se les han proporcionado los medios para crear una cultura hibrida
que supere las diferencias culturales, para lo cual seria necesario segun afirma Aguado
(2009), regirse por la negociacion. Se trataria de conocer qué estrategias se han dado a
nivel politico, institucional y escolar para favorecer este hecho y cuales han sido las
percepciones de estos nifios respecto a las mismas. En este sentido, Aguado (2009)
sostiene que el poder politico no favorece las actuaciones necesarias ni dota
econdOmicamente a las organizaciones para llegar a la igualdad y a la realizacion de

actividades educativas que puedan ser enriquecedoras para todos los alumnos.

82



Lista de referencias

9. Referencias bibliograficas
Aguado, T. (2003). Pedagogia intercultural. Madrid: McGraw-Hill.

Aguado, T. (2009). El enfoque intercultural como metéafora de la diversidad en educacion.
En Aguado, T. y Del Olmo, M. (Ed.). Educacion Intercultural perspectivas y
propuestas (pp. 13-29).

Recuperado de: http://www.uned.es/grupointer/interalfa_book-+espanol.pdf

Arizpe, E. (2012). Entre imagenes y palabras: la investigacién que promueve comunidades
lectoras inclusivas y creativas. En Colomer, T. y Fittipaldi, M. (Coords.), La literatura

que acoge: inmigracion y lectura de albumes (pp. 44-68). Barcelona: Banco del Libro-

GRETEL.

Atxotegui, J. (2000). "Los duelos de la migracion: una aproximacion psicopatoldgica y

social". A tu salud.

Bellorin, B. & Reyes, L. (2012). Albumes en marcha: recuento de proyectos de aula en
torno a las narrativas visuales. En Colomer, T. y Fittipaldi, M. (Coords.), La literatura
que acoge: inmigracion y lectura de albumes (pp. 172-196). Barcelona: Banco del

Libro-GRETEL.
Bonnaf¢, M. (2008). Los libros, eso es bueno para los bebés. México: Océano.

Bruner, J. (2004). Realidad mental y mundos posibles. Los actos de la imaginacion que

dan sentido a la experiencia. Barcelona: Gedisa.

Cabrera Rodriguez, F., Espin Lopez, J.V., Marin Gracia, M.A. & Rodriguez Lajo, M.
(2000). Diagnostico a la identidad étnica y la aculturacion. En Cabrera Rodriguez, F.,
Espin Lopez, J. V., Marin Gracia, M. A. & Bartolomé, M. (Coords.), La construccion
de la identidad en contextos multiculturales (pp. 18-123). Madrid: CIDE.

Calvo Valios, V. (2011). Claves para seleccionar un itinerario constructor de identidades
en el proceso de acogida y aprendizaje del espafiol como segunda lengua. Ocnos, 7,

123-135.

Recuperado de: https://www.revista.uclm.es/index.php/ocnos/article/download/215/195

83



Tradicion oral y construccion de identidades

Calvo Valios, V. (2012). El discurso literario: Construccion de identidades en el proceso de
acogida y aprendizaje del espafiol como segunda lengua. (Tesis doctoral) Universidad

de Zaragoza). Disponible en la base de datos Zaguan.

Cerrillo, P. (2011). Memoria, oralidad y escritura. Sobre literatura oral y literatura escrita.
Boletin Galego de Literatura, 44(2), 7-29. Recuperado de:
http://www.cervantesvirtual.com/obra/memoria-oralidad-y-escritura-sobre-literatura-

oral-y-literatura-escrita/
Colomer, T. (2010). Introduccion a la literatura infantil y juvenil actual. Madrid: Sintesis.

Colomer, T. (2012). La literatura que acoge: un proyecto de investigacion en las aulas. En
Colomer, T. y Fittipaldi, M. (Coords.), La literatura que acoge: inmigracion y lectura

de albumes (pp. 7-25). Barcelona: Banco del Libro-GRETEL.

Escudero, J. M. y Martinez, B. (2011). Educacién inclusiva y cambio escolar. Revista
Iberoamericana  de  Educacion, 55,  85-105. Recuperado  de

http://www.rieoei.org/rie55a03.pdf

Fittipaldi, M. (2012). La categorizacion de las respuestas infantiles ante los textos
literarios. Analisis de algunos modelos y propuestas de calificacion. En Colomer, T. y
Fittipaldi, M. (Coords.), La literatura que acoge: inmigracion y lectura de albumes (pp.

69-86). Barcelona: Banco del Libro-GRETEL.

Garcia Garcia, P. (2004). La inmersion de Bogdan: reflexiones interculturales y afectivas.
Revista electronica internacional glosas didacticas, 11, 47-59. Recuperado de

www.um.es/glosasdidacticas/doc-es/04pgarcia.pdf

Gibbs, G. (2012). El analisis de datos cualitativos en investigacion cualitativa. Madrid:

Morata.

Gil Flores, J. (1993). La metodologia de investigacion mediante grupos de discusion.
Ensefianza & Teaching: Revista interuniversitaria de didactica,10-11, 199-214.

Recuperado de http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=95670

Hirschman, S. (2011). Gentes y cuentos. ;A quién pertenece la literatura? Las

comunidades encuentran su voz a través de los cuentos. Buenos Aires. FCE

84



Lista de referencias

Hidalgo Hérnandez, V. (2005). Cultura, multiculturalidad, interculturalidad vy
transculturalidad: evolucion de un término. Universitas tarraconensis: Revista de

ciencies de l'educacio, 1, 75-85.
Recuperado de http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3564558

Janer Manila, G. (2010). Literatura oral y ecologia de lo imaginario. Madrid: Fundacion

Germéan Sanchez Ruipérez.

Jurado, P. y Ramirez, A. (2009). Educacion inclusiva e interculturalidad en contextos de
migracion. Revista Latinoamericana de Educacion Inclusiva, 3(2), 109-124.

Recuperado de http://www.rinace.net/rlei/numeros/vol3-num?2/art7.pdf
Kvale, S. (2011). Las entrevistas en investigacion cualitativa. Madrid: Morata.

Larrosa, J. (2003). La experiencia de la lectura. Estudios sobre literatura y formacion.

Nueva edicion revisada y aumentada. México: FCE.

Lopez Fernandez. Cao, M. (2012). Sentirse en casa. Ariadne: un proyecto para la inclusion
de personas migrantes a través del arte. Arteterapia: Papeles de arteterapia y educacion
artistica  para  la  inclusion  social, 7, 121-141. Recuperado de

http://revistas.ucm.es/index.php/ARTE/article/viewFile/40765/39073

Marafia, M. (2010). Cultura y desarrollo. Evolucion y perspectivas. Cuadernos de trabajo,

1, UNESCO Etxea.
Recuperado de www.unescoetxea.org/dokumentuak/Cultura_desarrollo.pdf

Marco, A. (2002). Multiculturalismo y educacion. Primeras noticias: revista de literatura,

191, 9-17.

McMillan, J.H. y Schumacher, S. (2005). Investigacion educativa. Madrid: Pearson

Educacion.
Meek, M. (2004). En torno a la cultura escrita. México: FCE.

Margallo, A.M. (2012). Qué¢ literatura para los recién llegados. En Colomer, T. y Fittipaldi,
M. (Coords.), La literatura que acoge: inmigracion y lectura de albumes (pp. 144-171).
Barcelona: Banco del Libro-GRETEL.

Margarida Morgado, M. (2006). Nuevos libros, viejos libros: una perspectiva desde la

educacion intercultural. Primeras noticias: revista de literatura, 216, 7-20.
85



Tradicion oral y construccion de identidades

Martinez-Roldan, C. (2012). Platicas literarias con estudiantes bilingiies: la metodologia de
estudio de caso. En Colomer, T. y Fittipaldi, M. (Coords.), La literatura que acoge:
inmigracion y lectura de albumes (pp. 213-238). Barcelona: Banco del Libro-GRETEL.

Ortega Larrea, A. (2010). Didactica de literatura oral: lenguaje y realidad. En Morote
Magan, P. Aproximacion a la literatura oral. La leyenda entre el mito, el cuento, la
fantasia y las creencias (pp. 15-23). Valencia: Periferic Edicions. Recuperado de

www.periferic.es/PDF%20Primers%20capitols/.../Estrategies%203.pdf

Ong, W. (1987). Oralidad y escritura. Tecnologias de la palabra. México: Fondo de

Cultura Econoémico.
Petit, M. (1999). Nuevos acercamientos a los jovenes y la lectura. México: FCE
Petit, M. (2009). El arte de la lectura en tiempos de crisis. Barcelona: Océano.

Petit, M. (2012). La literatura, parte integrante del arte de habitar. En Colomer, T. y

Fittipaldi, M. (Coords.), La literatura que acoge: inmigracion y lectura de dlbumes (pp.

263-280). Barcelona: Banco del Libro-GRETEL.

Prat Ferrer, J.J. (2013). Historia del cuento tradicional. Fundacion Joaquin Diaz.
Recuperado de http://narracionoral.es/index.php/es/documentos/boletines-y-

noticias/noticias-y-eventos/379-historia-del-cuento-tradicional-de-juan-jose-prat-ferrer

Quiles Cabrera, M*. C. (2007). Cruzar la frontera: sefias de identidad y contacto entre
culturas en textos infantiles y juveniles. Primeras noticias Literatura Infantil y Juvenil,

224, 85-91.

Rincon, A. (2012). De la imagen a la palabra. Conversaciones literarias en el aula de
acogida. En Colomer, T. y Fittipaldi, M. (Coords.), La literatura que acoge:
inmigracion y lectura de albumes (pp. 197-205). Barcelona: Banco del Libro-GRETEL.

Rodriguez Almodovar, A. (2005). El texto infinito. Ensayos sobre el cuento popular.

Madrid: Fundaciéon German Sanchez Ruipérez.

Rodriguez Almodovar, A. (2005). EI folclore como huella de un didlogo intercultural
perdido (en torno al cuento popular "La nifia que riega las albahacas"). Demdfilo:
Revista de cultura tradicional, 40, 33-40. Recuperado de
http://www.aralmodovar.es/descargas/articulos/el-folclore-como-huella-de-un-dialogo-

intercultural-perdido.pdf
86



Lista de referencias

Rosenblatt, L. (2002). La literatura como exploracion. México: FCE.

Huertas Barros, E. y Vigier Moreno, F.J. (2010). El grupo de discusion como técnica de
investigacion en la formacion de traductores: dos casos de su aplicabilidad.
Entreculturas, 2, 181-196. Recuperado de

www.entreculturas.uma.es/n2pdf/articulo11.pdf

Sandoval, M., Lopez, M.L., Miquel, E., Durdn, D., Giné, C. y Echeita, G. (2002). Index
por inclusion. Una guia para la evaluacion y mejora de la educacion inclusiva.
Contextos Educativos, 5, 227-238. Recuperado de
dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/498293.pdf

Stainback, S., Stainback, W. & Jackson, H. J. (1999). Hacia las escuelas inclusivas. En
Stainback, S. y Stainback, W. (Coords.), Aulas inclusivas (pp. 21-35). Madrid: Narcea.

Tabernero, R. y Mora, L. (2011). “El libro infantil y juvenil y sus claves desde la
diversidad cultural en la escuela y las bibliotecas espafiolas”. IV Congreso Ibérico de
OEPLI sobre el Libro Infantil y Juvenil: “Leo Diferente: El Libro Infantil y Juvenil
desde la Diversidad Cultural” (San Sebastian, 3-5 de julio de 2008). Departamento de

Cultura del Gobierno Vasco.

Vidal Jiménez, R. (2005). Hermenéutica y transculturalidad. Propuesta conceptual para una
deconstruccion del “multiculturalismo” como ideologia. Nomadas. Revista critica de
Ciencias Sociales y Juridicas, 12, 293-308. Recuperado de
http://revistas.ucm.es/index.php/NOMA/article/view/NOMA0505220293 A

UNESCO (1982). Conferencia Mundial sobre las Politicas Culturales — MONDIACULT —
Meéxico: Recuperado de http://unesdoc.unesco.org/images/0005/000546/054668MB.pdf

Zipes, J. (2014). El irresistible cuento de hadas. Historia cultural y social de un género.

Buenos Aires: FCE

Webgrafia
Centro virtual Cervantes: http://cvc.cervantes.es/

Observatorio urbano de Zaragoza EBROPOLIS:

87



Tradicion oral y construccion de identidades

http://observatoriourbano.ebropolis.es/web/observatoriourbano/arbol/interior.asp?id Arb

0l=196&1dNodo=196

Rae: http://www.rae.es/

88



ANEXOS






