
 

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA 

DEPARTAMENTO DE FILOLOGÍA HISPÁNICA (LITERATURAS 

ESPAÑOLA E HISPÁNICAS) 

 

TRABAJO FIN DE MÁSTER 

 

 

 

EDICIÓN Y ESTUDIO DE LOS POEMAS DEL FLORAMANTE DE 

COLONIA: SEGUNDA PARTE DEL CLARIÁN DE LANDANÍS, DE 

JERÓNIMO LÓPEZ 

 

 

PILAR DE MIGUEL GARCÍA 

 

 

MÁSTER UNIVERSITARIO EN ESTUDIOS HISPÁNICOS: LENGUA Y 

LITERATURA 

 

CURSO 2013-2014 

 

TUTOR: DR. ALBERTO DEL RÍO NOGUERAS 

  



1 

 

ÍNDICE 

I. INTRODUCCIÓN………………………………………………………………………… 2 

II. ESTADO DE LA CUESTIÓN……………………………………………………………… 5 

III. EDICIÓN DE LOS POEMAS……………………………………………………………... 14 

IV. ESTUDIO DE LOS POEMAS…………………………………………………………….. 50 

 1. LA MÉTRICA ………………….………………………………………………. 54 

  1.1. EL ARTE MAYOR……………………………………………………. 54 

  1.2. EL OCTOSÍLABO…………………………………………………….. 59 

 2. EL LENGUAJE Y EL ESTILO…………………………………………………….. 65 

 3. POEMA A POEMA: LA ENFERMEDAD DE AMOR. RELACIONES CON LA FICCIÓN 

 SENTIMENTAL Y LA TRADICIÓN CANCIONERIL………………………………..…. 71 

V. CONCLUSIONES GENERALES.….………………………………………………………. 98 

VI. BIBLIOGRAFÍA…………………………..……………………………………………. 102 

  



2 

I.  INTRODUCCIÓN 

Mil setenta y siete, en casi simétrica proporción entre los de arte mayor y los de 

arte menor, son los versos que aparecen en el libro de caballerías Floramante de Colonia 

(Segunda parte de Clarián de Landanís). Este dato ha sido señalado por la crítica, dentro 

del conjunto general de libros de caballerías castellanos del periodo del emperador 

Carlos V. La cifra es suficientemente llamativa como para abordar un estudio detallado 

de este caso de prosimetrum en un libro de caballerías publicado en la primera mitad del 

siglo XVI. 

La vaga referencia a la fecha de publicación anterior se debe a que, como señala 

Javier Guijarro Ceballos en la introducción de la guía de lectura del Floramante: “el 

ejemplar conservado, que he manejado microfilmado para el resumen de aventuras y los 

listados de personajes principales y secundarios que se siguen, pertenece a una edición de 

1550”1; y no obstante, afirma: “Creo sin embargo que sí hubo una edición previa, 

publicada entre 1518 y 1524, entre el Libro primero y el Libro tercero, de la que hoy no 

queda rastro alguno”2. Por lo tanto, debemos presuponer que la conservada de 1550 

constituye una segunda edición un cuarto de siglo posterior a la conservada, que aquí 

manejamos. 

La obra se inserta, pues, en un ciclo de libros de caballerías centrado en torno a la 

figura de don Clarián de Landanís y su linaje. El ciclo comprende cinco obras, publicadas 

entre los años 1518 y 1528, por tres autores distintos: Gabriel Velázquez de Castillo, autor 

del primer libro, en 1518; Álvaro de Castro, que prolongó las aventuras en un Libro 

segundo aparecido en 1522, y Jerónimo López, que retomó la obra inaugural del ciclo y 

                                                           
1 Guijarro Ceballos, Javier. Floramante de Colonia (parte II de Clarian de Landanís), de Jerónimo 

López: Guía de lectura. Alcalá de Henares: Centro de Estudios Cervantinos, 2003, p. 7. 
2 Guijarro Ceballos, Javier, «El ciclo de Clarián de Landanís (1518-1522-1524-1550)», en Edad de Oro, 

21 (2002), p. 252. 



3 

desarrolló las aventuras del hijo de don Clarián en nuestro Floramante de Colonia, y 

continuó la saga con dos secuelas más: Libro tercero, de 1524, y, por último, la Cuarta 

parte, de 1528. Es, como señala Javier Guijarro, Jerónimo López, escudero hidalgo de la 

Casa del Rey de Portugal, “el autor que más aportó –al menos cuantitativamente– al ciclo 

de don Clarián”3. 

El trabajo de Guijarro sobre esta obra y las conclusiones que en él establece han 

servido de punto de partida y justificación del presente estudio; entre ellas: “[la] 

fragmentación de la trama corre pareja a una fractura constante del discurso narrativo de 

las aventuras, entrecortado por la inserción de abundantes segmentos en verso y de 

fragmentos retóricos prefijados como llantos, lamentaciones, consolatorias, 

argumentaciones o ejemplificaciones, que recuerdan poderosamente la dinámica de la 

novela sentimental y su mise en page”, además de: “que el prosimetrum de López 

merecería a mi entender los mismos estudios y planteamientos que se han realizado sobre 

formas semejantes en los Cancioneros y en la novela sentimental, aunque me declaro 

incapaz de superar la mera denuncia de la simplificación antedicha”4. 

Partiendo de estos dos estudios, sobre la poesía en los libros de caballerías 

castellanos y sobre el Floramante de Colonia en concreto, sin pretender ser tan 

ambiciosos en el análisis como propone Guijarro, nuestro objetivo ha consistido en editar 

los poemas que aparecen en la obra para, después, aproximarnos al estudio de los mismos 

atendiendo a las características métricas predominantes y su inserción en la tradición 

cancioneril, analizar la temática de los poemas, prestando especial atención a la casuística 

de la enfermedad de hereos y a su fundamentación médica, y observar las circunstancias 

de ejecución de las poesías y su función en el argumento de la obra.  

                                                           
3 Javier Guijarro Ceballos, 2003, p. 7. 
4 Ibíd., p. 8. 



4 

Metodológicamente, hemos partido de la discriminación del corpus poético y su 

localización en el contexto prosístico como base para la transcripción y edición de los 

poemas. Del resultado obtenido hemos extraído las características métricas 

predominantes, de las cuales hemos deducido la deuda de la poética del autor con la lírica 

de cancionero, en boga en el momento de creación de la obra. Por otra parte, el análisis 

de los contextos en los que se insertan los poemas y la función que estos ejercen en la 

trama nos ha llevado a centrarnos en la temática de la enfermedad de amor por resultar la 

dominante, de donde establecemos la relación con los tratados de medicina de la época y 

con el ámbito literario en que estos son manejados.  

En cuanto la revisión crítica que afecta a los contenidos del trabajo, hemos 

abordado tanto los estudios que tratan las cuestiones que afectan a la poesía de finales del 

siglo XV y principios del XVI (métrica, corrientes poéticas, catálogos de versos y 

cancioneros) como las relativas a los libros de caballerías (la cuestión del género, 

antologías y catálogos bibliográficos), particularmente los estudios sobre el ciclo de los 

Clarianes y sobre el Floramante de Colonia en concreto, sin olvidar la que afecta a la 

temática de hereos y a las circunstancias de ejecución de los poemas, estableciendo 

relación con las deudas que la obra contrae con otros géneros, fundamentalmente con la 

ficción sentimental. Teniendo en cuenta lo mucho que se ha escrito sobre estos temas, 

hemos debido escoger los trabajos más representativos a efectos de nuestros presupuestos 

y nuestro corpus, por ello, somos conscientes de haber dejado de lado otros igualmente 

importantes. 

 



5 

II. ESTADO DE LA CUESTIÓN 

La obra objeto de este estudio es el Floramante de Colonia (II parte del Clarián 

de Landanís), manejada en su edición digitalizada del original impreso por Juan Vázquez 

de Ávila, en Sevilla, el 4 de julio de 15501. El nombre del autor, Jerónimo López, aparece 

en el colofón disfrazado de la figura del traductor que “traslada” la obra del alemán al 

“vulgar”2. De él se dice que es “escudero hidalgo de la casa del Rey de Portugal”, pero 

no se conocen datos sobre su biografía; remitimos por tanto a Jerónimo López al contexto 

de la corte de Juan III de Portugal (1502-1557), a quien dedica toda su obra.  

El libro se inscribe en el ciclo de los Clarianes, del que Gabriel Velázquez del 

Castillo es el iniciador con el Clarián de Landanís (Primera parte), obra inaugural de 

1518 de la que se conocen cuatro ediciones, la primera, de Toledo (1518), una segunda 

de 1527 (Sevilla), la tercera de 1528 (Lisboa) y una cuarta de 1542 (Medina del Campo)3. 

La crítica ha destacado algunos aspectos novedosos de la primera obra respecto a la 

literatura caballeresca del Siglo de Oro4: la influencia del destinatario, Charles de Lannoy, 

que parece corresponderse con el protagonista de las aventuras por la coincidencia de sus 

iniciales, Clarián de Landanís; la introducción de la figura del cronista de corte, Vadulato 

de Bondirmague, a quien el autor atribuye una detallada serie de obras históricas, aspectos 

con los que se supera el tópico de la crónica fingida como motor de la narración acercando 

                                                           
1 Ejemplar: Madrid: Nacional, R-7685 (Daniel Eisenberg y M.ª Carmen Marín Pina, Bibliografía de los 

libros de caballerías castellanos, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000, p. 296). 
2 Véase sobre esta cuestión el trabajo clásico de M.ª Carmen Marín Pina, “El tópico de la falsa traducción 

en los libros de caballerías españoles”, en M.º Isabel Toro Pascua (ed.), Actas del III Congreso de la 

Asociación Hispánica de Literatura Medieval (Salamanca, 3 al 6 de octubre de 1989), Salamanca, 

Universidad, 1994, I, pp. 541-548. 
3 Además de las modernas de Gunnar Anderson (Newark, Delaware: Juan de la Cuesta, 1995) y de Antonio 

Joaquín González Gonzalo, Edición y estudio del Libro primero del esforzado cavallero don Clarián de 

Landanís, hijo del noble rey Lantedón de Suecia (Gabriel Velázquez del Castillo, Toledo, 1518), recogidas 

en Daniel Eisenberg y M.ª Carmen Marín Pina, Bibliografía de los libros de caballerías castellanos, 

Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000. 
4 Nos referimos a los estudios de Javier Guijarro Ceballos, “El ciclo de Clarián de Landanís (1518-1522-

1524-1550)», Edad de Oro, 21 (2002), pp. 251-269, y de Sylvia Roubaud “Calas en la narrativa caballeresca 

renacentista: Belianís de Grecia y Clarián de Landanís”, en: La invención de la novela: Seminario 

Hispano-Francés organizado por la Casa de Velázquez, Madrid, noviembre 1992-junio 1993, estudios 

reunidos por Jean Canavaggio. Madrid: Casa de Velázquez, 1999, pp. 49-84. 



6 

el discurso al de la historiografía, y el ámbito geográfico novedoso, centroeuropeo y 

septentrional, en el que la obra se desarrolla, el cual permite extender las aventuras a 

periplos marítimos y ampliar, por su exotismo, el margen de la verosimilitud en los 

sucesos fantásticos, marco que también utilizará Cervantes años después en el Persiles5.  

Respecto al carácter innovador de la obra inaugural del ciclo, Guijarro Ceballos sugiere: 

La fecha de publicación del libro coincide exactamente con el primer viaje del 

joven Carlos V a España; este detalle, unido a las abundantes reflexiones que 

aparecen en el Libro primero de don Clarián sobre la sucesión imperial o 

traslatio imperii, ¿no nos permitirían hablar en cierto modo del primer libro de 

caballerías «carolino»? (Guijarro: 2002, p. 254) 

Teniendo en cuenta que el reinado de Carlos V se considera el periodo de mayor 

apogeo de los libros de caballerías, no es de extrañar que una obra que se muestra 

innovadora en aspectos estructurales y temáticos adoptara también un tono distinto al de 

sus predecesores, recogiendo el espíritu de corte y buscando el arrimo a referentes de su 

realidad más cercana. Señala M.ª Carmen Marín Pina al respecto: 

Como la historiografía en verso, la poesía de cancionero o la ficción 

sentimental, los libros de caballerías se convierten en instrumento de 

propaganda política al servicio de la monarquía, empezando por los cinco 

primeros libros amadisianos sintonizados con la ideología mesiánica de la 

Corona. (Marín Pina, 2009, p. 183) 

Pero, volviendo a la descripción del ciclo, del Libro primero de Velázquez del 

Castillo surgen dos continuaciones, que no muestran vinculación entre sí, ni entre sus 

autores ni en el desarrollo de tramas y personajes de sus respectivas obras; nada que deba 

sorprendernos en la literatura cíclica6. Por un lado, Álvaro de Castro, médico del primer 

conde de Orgaz, ofrece el Clarián de Landanís (Primera Parte: Libro II), en 1522 

                                                           
5 “El Clarián, cuyos sucesivos autores se han empeñado en preservar el marco geográfico, relativamente 

limitado, en el que se encierra el Libro I de la serie, es ante todo una novela septentrional” (Roubaud: 1999, 

p. 70). 
6“De la misma forma que Francisco de Morais escribió su Palmerín de Inglaterra partiendo del Primaleón 

y sin conocer la continuación precedente, el Platir, del mismo modo que la Diana de Jorge de Montemayor 

tuvo dos continuaciones independientes, la Segunda parte de la Diana de Alonso Pérez y la Diana 

enamorada de Gil Polo, tenemos un Libro segundo de don Clarián de un tal Álvaro, médico del primer 

conde de Orgaz, y una Segunda parte de don Clarián de Jerónimo López, escudero hidalgo del rey de 

Portugal, don Juan III (Guijarro: 2002). 



7 

(Toledo), obra de la que se conoce una segunda edición de 1535 (Sevilla). Este autor se 

muestra respetuoso con los caracteres y las aventuras formuladas en el Libro primero, 

además de con la geografía europea, y su narración mantiene un desarrollo lineal del 

argumento por encima de la variatio típicamente caballeresca, siguiendo el modelo 

dispositivo del Libro cuarto del Amadís de Gaula y de las Sergas de Esplandián. La 

abundancia de pasajes relativos a la conversión de infieles y la presencia de caballeros 

españoles en la historia se han relacionado, de una parte, con el aspecto biográfico del 

origen judeoconverso del autor y, de otra, con una defensa del protagonismo hispano en 

la política imperial de Carlos V (1517-1556).  

Por otro lado, Jerónimo López, escudero hidalgo del rey Juan III de Portugal, 

partiendo del mismo modo de la obra de Velázquez del Castillo, publica su Floramante 

de Colonia: Segunda parte de Clarián de Landanís, en Sevilla. De esta Segunda parte, 

de Jerónimo López, señala Javier Guijarro Ceballos, y así se recoge en la Bibliografía de 

libros de caballerías castellanos de Daniel Eisenberg y M.ª Carmen Marín Pina, se 

conserva una única edición, la de 1550, sin embargo, se presupone una edición anterior 

de entre 1518-1524. Javier Guijarro, respecto de la fecha de edición, ha señalado que 

existen suficientes indicios para creer en la existencia de una primera edición perdida si 

atendemos, en primer lugar, a la cronología de las partes tercera y cuarta (1524 y 1528 

respectivamente) y si tenemos en cuenta, en segundo lugar, las referencias intertextuales 

que en la Cuarta parte se dan, en los folios 73 v. y 131 v., respecto a pasajes concretos 

de la Segunda parte7. Afirma el editor: 

Es posible que estas remisiones tan concretas de la Cuarta parte se refieran 

precisamente a una edición de la Segunda parte hoy perdida, con una foliación 

distinta a la edición de 1550. Entiendo que no sería muy lógico por parte de 

Jerónimo López ofrecerle al lector de la Cuarta parte las páginas del 

                                                           
7 Guijarro Ceballos señala la anomalía en la difusión impresa del ciclo en su introducción al Floramante de 

Colonia (parte II de Clarian de Landanís), de Jerónimo López: Guía de lectura. Alcalá de Henares: Centro 

de Estudios Cervantinos, 2003, pp. 7-9, y en “El ciclo de Clarián de Landanís (1518-1522-1524-1550)», 

Edad de Oro, 21 (2002), pp. 251-269. 



8 

manuscrito de la Segunda parte donde se iniciaba una aventura incompleta, y 

sí parece factible pensar que apunta a esa edición perdida que defiendo en esta 

exposición. (Guijarro: 2002, p. 252) 

Así como la secuela de Álvaro de Castro no tendrá más descendencia, la de 

Jerónimo López dará dos continuaciones más, que completan el ciclo hasta agotarlo: el 

III libro de Clarián de Landanís (Caballero de la Triste Figura: Toledo, 1524, y Sevilla, 

1536) y el Lidamán de Ganail: IV parte de Clarián de Landanís (Toledo, 1528; Lisboa, 

1528, y Sevilla, 1549)8.  

La rama del ciclo clarianesco que comprende las tres obras de Jerónimo López 

manifiesta diferencias notables respecto a la obra de Álvaro de Castro que demuestran su 

independencia, incluso su mutuo desconocimiento. Características propias en su estilo 

son, por ejemplo, el uso del entrelazamiento en el desarrollo del argumento, que complica 

sustancialmente la estructura de la obra, frente a la linealidad narrativa de Álvaro de 

Castro. En el ámbito temático, el nacimiento temprano de Floramante, descendiente de 

Clarián y protagonista de la Segunda parte de Jerónimo López, se opone a Álvaro de 

Castro, que continúa las aventuras de Clarián en el Libro segundo. Por otro lado, la figura 

del cronista Vadulato, originaria de Velázquez del Castillo, se mantiene en la Segunda 

parte de Jerónimo López, aunque su presencia es cada vez menor en la saga; 

contrariamente, Álvaro de Castro hace casi desaparecer a Vadulato. Finalmente, la 

inclusión de extensos pasajes en verso, muy abundante en la Segunda parte, que aquí 

estudiaremos, y que sin embargo decrece en los siguientes títulos del ciclo, diferencia la 

Segunda parte del Clarián de Landanís de Jerónimo López no solo de la continuación de 

Álvaro de Castro sino de la producción caballeresca del momento. Este excepcional caso 

de prosimetrum no se mantiene en las continuaciones, el Libro tercero y la Cuarta parte 

                                                           
8 Testimonios extraídos de Daniel Eisenberg y M.ª Carmen Marín Pina, Bibliografía de los libros de 

caballerías castellanos, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000, p. 292-303, donde también 

se da noticia de un “D. Clarian Libro quinto” y un “D. Clarian Libro 6.o”. No se sabe que estos textos hayan 

sobrevivido. 



9 

de Jerónimo López, manifestando en ellas un interés mucho menor por la poesía como 

elemento de variación, pese a que narrativamente retoma las aventuras no desarrolladas 

en el Floramante, mostrando con ello Jerónimo López su preferencia por una particular 

complejidad estructural basada en la técnica del entrelazamiento, que se apoya en el 

desarrollo de profecías para hacer avanzar la trama (Guijarro: 2002). 

Por otra parte, la insistencia con la que Jerónimo López, escudero de la Casa Real 

de Portugal, ofrece todas sus obras al rey Juan III parece albergar la esperanza de recibir 

a cambio su protección o por lo menos su atención, si se observa que, en la Cuarta parte, 

el autor manifiesta su decepción ante el desdén de su señor, antes de abandonar por 

completo la saga; en palabras de Javier Guijarro: 

Se adivina ya cierto cansancio y decepción al final de la Cuarta parte: si bien 

concluye besando las reales manos de Su Alteza el rey don Juan, quien quiera 

mostrar las hazañas de Vitasilao de la Jerosolima Empresa «junte la mano con 

el papel e tome alguna parte del gran trabajo que yo he tenido en sacar esta 

corónica del lenguaje alemán en el vulgar castellano». Para otros pues los 

desvelos literarios que a López no parecieron reportarle beneficio alguno9. 

La dedicatoria de Jerónimo López sigue la costumbre arraigada en los autores del 

género caballeresco de ofrecer sus obras a la más alta alcurnia con el fin de dignificar su 

ficción pero, además, aparece la intención solapada de recibir a cambio algún tipo de 

compensación, que en el caso concreto del Floramante, no debió ser satisfecha. Sylvia 

Roubaud escribe al respecto: 

Con todo, parece evidente que los prólogos y dedicatorias de varios de los 

Clarianes y de las diferentes partes del Belianís revelan en sus autores una 

ambición más alta que en otros novelistas de su clase y son, hasta cierto punto, 

indicio de una nueva valoración del género (Roubaud: Calas, 59) 

La reflexión de la autora liga con la cuestión del género; así, afirma:  

Después de Amadís se hará obligatoria en los libros de caballerías la presencia 

de los dos tópicos heredados de la tradición, el de la historicidad y el de su 

elevado valor didáctico; ambos aparecen juntos o por separado […]. El que los 

autores del Clarián y del Belianís se hayan valido de ellos para dignificar su 

ficción no es, pues, ninguna novedad, lo nuevo y original está en haberlo 

                                                           
9Guijarro Ceballos, Javier, «El ciclo de Clarián de Landanís (1518-1522-1524-1550)». Visto en 

www.cervantesvirtual.com. Otra edición: Edad de Oro, 21 (2002), pp. 251-269. 



10 

utilizado para allegarse a la persona del rey y solicitar su atención, como si a 

la literatura caballeresca le correspondiera por derecho un lugar privilegiado a 

la sombra del trono. (Roubaud: Calas, 60) 

Si se atiende a esta cuestión, ya las primeras aproximaciones al Libro primero de 

don Clarián y sus secuelas desde la perspectiva del género literario consideraban su 

excepcionalidad respecto a otras obras que configuraban el corpus. Así, fue incluido en 

el marbete de “libros independientes” del Catálogo razonado de los libros de caballerías 

que hay en lengua castellana ó portuguesa hasta el año 1800, de Pascual de Gayangos 

(Madrid, 1857), junto al Cifar o el Felixmarte de Hircania, entre otros10. Con el tiempo y 

la proliferación de estudios sobre los libros de caballerías, género anteriormente 

denostado por la crítica, que asumía como propia la opinión puesta en boca del canónigo 

de Toledo por Cervantes en el Quijote11, la visión del género se ha ampliado quedando a 

su vez mejor definida. Al respecto, es crucial la introducción del concepto de género 

editorial12, que amplía la perspectiva tradicional del género literario al incluir la teoría de 

la recepción en el análisis de géneros, y su consiguiente aceptación y aplicación por parte 

de la crítica a los libros de caballerías. 

En lo que atañe a las obras del ciclo clarianesco, se ha determinado incluirlas 

dentro de los que se conocen como “textos realistas” 13, etiqueta que surge de la distinción 

que Lucía Mejías establece entre dos paradigmas que se configuran a partir del Amadís 

                                                           
10 La referencia completa en J. M. Lucía Megías, “El corpus de los libros de caballerías castellanos: ¿una 

cuestión cerrada?”, en http://parnaseo.uv. es/Tirant/art_lucia_copus. htm 
11 “… me parece que, cuál más, cuál menos, todos ellos son una mesma cosa, y no tiene más este que aquel, 

ni estrotro que el otro” (I, XLVIII). 
12 Concepto que describe la doble naturaleza del libro de caballerías: el texto en sí y su proyección como 

fenómeno editorial, introducido por Víctor Infantes en “La prosa de ficción renacentista: entre géneros 

literarios y el género editorial”, Journal of Hispanic Philology, XIII, 2, 1989, p. 115-124 y sostenido como 

criterio por J. M. Lucía Megías en Imprenta y libros de caballerías (Madrid, Ollero & Ramos, 2000) y en 

el corpus de la Bibliografía de los libros de caballerías castellanos de Daniel Eisenberg y M.ª Carmen 

Marín Pina. 
13 “Dentro de este grupo (textos realistas) podríamos incluir el último de los libros del ciclo amadisiano, la 

lectura humanística del mismo debido a Pedro de Luján: Silves de la Selva (1546), así como un caso singular 

(o quizás no tanto al estudiarlo desde esta perspectiva) como es el que ofrece el Guarino Mezquino (1512), 

así como las obras que componen el ciclo alrededor de las aventuras de Clarián de Landanís (1518-1528). 

(J. M. Lucía Megías, “Libros de caballerías castellanos: Textos y contextos”, en Edad de oro, tomo 23 

(2002), Madrid, Departamento de Filología Española, Ediciones de la Universidad Autónoma de Madrid, 

1999, pp. 9-60). 



11 

de Gaula de Montalvo: uno de corte realista, en el que destaca una cierta tendencia a la 

verosimilitud, la ortodoxia y el didactismo, y otro, iniciado por el continuador del ciclo 

amadisiano, Feliciano de Silva, de corte idealista, con mayor experimentación, 

intercalación de poemas, cartas, etc., con predominio de lo maravilloso y de la temática 

amorosa, de estilo hiperbólico, y con menor carga moralizante y didáctica. 

Este segundo paradigma es al que se acogen muchos autores de libros de caballerías de 

la primera mitad del siglo XVI, que evolucionarán por el camino de la experimentación 

hasta conformar un género de múltiples variaciones que basa su efectividad en el 

entretenimiento, aproximándose en este sentido a otros tipos de narración que se 

desarrolla simultáneamente en el contexto literario de la época: ficción sentimental, 

bizantina o morisca. 

Daniel Eisenberg y M.ª Carmen Marín Pina en su Bibliografía de los libros de 

caballerías castellanos asumen el criterio editorial como justificación del corpus, junto 

con el del español como la lengua de origen, y según sus consideraciones, recogidas por 

José Manuel Lucía Megías, la obra que nos ocupa se corresponde con las características 

del género caballeresco en tanto que es un texto extenso, está escrito en prosa, se relatan 

las aventuras de varios caballeros con una estructura narrativa compleja y su final es 

abierto. Además, desde un punto de vista externo, se imprime en formato folio, a dos 

columnas, incluye un grabado en la portada que representa a un caballero jinete y un título 

en la portada en el que se especifican los elementos de aventura caballeresca que el lector 

espera encontrar. 

Sin embargo, las particularidades del Floramante aparecen ya en este punto: en 

cuanto al cuestionado criterio de la extensión, la obra consta de 163 folios, una cantidad 

considerablemente menor que la de otros libros, además, la presencia abundante de verso 

sobresale de la del resto de la producción caballeresca. Así lo ha sugerido Alberto del Río 



12 

en su análisis de las distintas formas métricas intercaladas en los libros de caballerías 

publicados durante el reinado de Carlos V, para quien: 

Desde los dos mínimos poemas del Amadís de Montalvo hasta la cincuentena 

larga del último de los Espejos, el de Marcos Martínez (1587), un buen número 

de estos libros incluyen, aunque no todos y en proporción muy variable, 

composiciones en metro. […] Es precisamente Feliciano de Silva quien, como 

en tantas otras cosas concernientes al género, resume la tendencia que marcará 

la evolución de los libros de caballerías: desde unos inicios sin muestras 

poéticas tanto en su Lisuarte de Grecia como en su Amadís de Grecia, 

comienza de manera progresiva a introducirlas en el Florisel de Niquea para 

terminar por instaurar una proporción de versos en relación con el texto que se 

acerca a los usos del prosimetron de la ficción pastoril de la que es un 

adelantado desde 1530 (Del Río, 2013, pp. 2-3). 

Además, en relación con la complejidad característica de la estructura narrativa 

de los libros de caballerías, la fragmentación del Floramante, que se sirve del 

entrelazamiento de aventuras de los distintos caballeros, desemboca, según Javier 

Guijarro, en la cuestión relativa al género; así, dicha fragmentación:  

Corre pareja a una fractura constante del discurso narrativo de las aventuras, 

entrecortado por la inserción de abundantes segmentos en verso y de 

fragmentos retóricos prefijados como llantos, lamentaciones, consolatorias, 

argumentaciones o ejemplificaciones, que recuerdan poderosamente la 

dinámica de la novela sentimental y su mise en page.14 

Desde esa perspectiva nuestro libro muestra rasgos suficientes para presuponer 

una deuda con la poética de la ficción sentimental, en boga en el momento de publicación, 

no solo porque la presencia del verso en la narración resalta en la producción caballeresca 

de estas fechas y lo acerca a esa otra vertiente narrativa, sino también porque se asocia 

con la actitud didáctico-teórica subyacente en las ficciones sentimentales de la época, 

además de la mixtura de discursos y entrelazamiento visibles incluso en la materialidad 

del impreso con intertítulos del tipo Carta, Autor, Vadulato, Llanto, Lamentación, 

Respuesta, Exclama, Exemplifica, Oración del triste amador, Compara su pena con la de 

Hierusalem, etcétera.  

                                                           
14 Guijarro Ceballos, 2003, p. 8.  



13 

En respuesta a esta sugerencia realizada por Guijarro Ceballos, Tobias 

Brandenberguer15 realiza el análisis de los rasgos que distinguen el Floramante de Colonia 

de otras obras del género caballeresco. Observando la historia amorosa de Floramante y 

Arminadora, considera los rasgos de inserción, esto es, los compartidos por ambos 

géneros, caballaresco y sentimental, como un índice que permite pensar en una 

orientación de la obra de Jerónimo López hacia los moldes de la ficción sentimental. Entre 

ellos, el enamoramiento de oídas del protagonista, motivo tradicional de la literatura 

caballeresca, y la insistencia en el lamento del caballero Floramante que comparte 

tendencia con la ficción sentimental. Así mismo la relevancia de la relación de 

sentimientos padecidos por los protagonistas, que resta presencia a las proezas 

caballerescas y la configuración discursiva e inserción poética (con el uso de intertítulos 

y prosimetrum) son propias de la estrategia del enamorado de la ficción sentimental, 

además de la abundante presencia de lloros y la indiferencia de la dama. El amor hereos, 

otro motivo compartido, en el Floramante se extiende a lo largo de toda la obra, llegando 

a configurar una psicoatmósfera propia de la ficción sentimental. 

Concretamente, la actualización de este amor hereos, que se produce en el motivo 

recurrente de la penitencia del caballero, en el caso de Floramante dura cuatro capítulos, 

durante los cuales se producen dos detalles: el caballero no se despoja de sus armas ni 

tampoco cambia de nombre, como ocurre comúnmente en los libros de caballerías. Su 

identidad permanece intacta al final del episodio, con lo que se produce una intensificación 

de la desgracia, también motivo corriente en la ficción sentimental, a lo que se suma un 

final trágico en suspenso, solo derivado al final feliz por la predicción esperanzadora que 

de los amores realiza un personaje mágico en las últimas líneas del libro.

                                                           
15 Tobias Brandenberger, La muerte de la ficción sentimental: Transformaciones de un género 

iberorrománico. Madrid: Verbum, 2012. 



14 

III. EDICIÓN DE LOS POEMAS 

Se presentan a continuación los poemas junto con el contexto que los integra, 

enumerados por orden de aparición. Consideramos composición todos los versos 

incluidos en un solo capítulo. Cuando dentro de una composición existen diferencias 

internas significativas (métricas o temáticas), dividimos dicha composición en partes que 

se indican con letras.  

Transcribimos la edición digitalizada del original impreso por Juan Vázquez de 

Ávila en Sevilla, el 4 de julio de 1550, conservado en la Biblioteca Nacional (Madrid), 

R-7685. Para ello seguimos los criterios de edición del Centro de Estudios Cervantinos, 

según los cuales: 

- Usamos la grafía u para el valor vocálico de la v, y reservamos esta para el consonántico 

exclusivamente, a la vez que respeto la alternancia b/v. 

- Empleamos la grafía i para el valor vocálico y semivocálico. Dejamos la j para el sonido 

consonántico prepalatal y reservamos el uso de la y para la posición final absoluta de 

palabra y para la conjunción copulativa en los casos que aparece como tal. 

- Respetamos el uso de n ante p o b y reflejamos la presencia o ausencia de h inicial. 

- Recojemos las ocurrencias y alternancias de -s-/-ss y de j/x. 

- Transcribimos el digrama qu- como tal ante e, i, lo mantenemos ante a, o, u. 

- Reducimos los grupos cultos ch> qu, ph >f y th >t. 

- El signo tironiano se transcribe como e y mantenemos la alternancia de la conjunción 

copulativa tal y como aparece en el texto. 

- Seguimos en la acentuación las normas vigentes, pero marcamos con tilde nós y vós 

cuando cumplen función de sujeto. 



15 

- Empleamos el apóstrofo para marcar la elisión de vocales. Indicamos entre corchetes 

las pocas adiciones al texto que he introducido y entre paréntesis angulares las 

supresiones. 

- Desarrollamos las abreviaturas sin ningún tipo de indicación. 

- Corregimos los mínimos errores evidentes. 

 

1. Cap. III 

F. IX r.: “como a todo esto las riguridades pasadas no cessassen, vieron en el aire una muy 

hermosa donzella que con una harpa hazía tan dulce son que los coraçones de los 

enamorados cavalleros se bolvieron muy alegres, y no cessando el suave canto, hizo la 

presente canción”: 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

Las altas proezas tuyas, 

animoso cavallero, 

no consienten que me huyas 

por dezir tus fuerças cuyas 

son de quien fueron primero. 

 

Las estrañas aventuras 

no duran con tal favor. 

Las selváticas figuras, 

las disformes criaturas, 

todas vences sin temor. 

Assí que proezas tuyas, 

esforçado cavallero, 

no consienten que me huyas 

por dezir tus fuerças cuyas 

son de quien fueron primero. 

 

 

[f. IX r.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. IX v.] 

 

“Con tanta melodía e suavidad dezía esto la muy hermosa donzella que los cavalleros con 

la memoria de sus señoras gravemente fueron atormentados. La donzella1, que en su dulce 

tañer proseguía, contra los cavalleros assí dixo: ―Vosotros, señores y amigos míos, 

sufrid la grave cuita que vuestras amigas vos causan, que más raviosas passiones avéis 

passado de las que avéis de passar—”. 

                                                           
1 En la edición original se lee danzella. 



16 

2. Cap. XV 

F. XXX v.: “No vos parezca que la voluntad de las mugeres anda siempre fixa, que unas 

horas se muestran crueles, otras plazenteras, otras congoxosas. ―Plega a Dios ―dixo 

Riramón de Ganaíl― que me ture este favor como hasta agora—. E dando un fuerte 

sospiro, dixo”: 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

 

20 

Ninguno deve hablar 

en nobleza de donzella, 

pues que todas con querella 

a Dios se deven quexar. 

Quexar de quien fue amar, 

pues la gracia e discreción, 

en ella con gran razón, 

quiso Dios asigurar. 

 

Esta es suave flor 

más que todas las nacidas, 

esta es la que vencida 

tiene mis fuerças d’amor,  

esta es la que temor  

pone a mi coraçón,  

esta es la que passión  

me causa con gran dolor.  

 

Por esta se puede dezir:  

una es sin par estrella,  

pues ninguna como ella  

se falla a nuestro sentir.  

Esta es la que servir  

me conviene por mi gloria,  

esta es la que victoria  

ha de dar a mi morir. 

[f. XXXV v.]2 

 

E calló como esto ovo acabado de dezir. ―Según esso ―dixo Carestes―, jamás la podéis 

olvidar por más dolores que vos cause. Es tan viejo lo que dizes para mí –dixo Riramón 

de Ganaíl—, que no hallo razón para que me quite de mi voluntad. Pues que tanto vos 

gozáis con esse mal —dixo Carestes—, ¿por qué vos quexáis del? Quéxome yo –respondió 

Riramón de Ganaíl— de las penas que en ausencia me da. Dexémonos d’eso –dixo el 

escudero—, que pisadas siento de cavallos. Calla, no hables más—”. 

                                                           
2 Folio XXVII v. en la edición original. 



17 

3. Cap. XXIII 

F. XLIX v.: “Estando pues acostado sobre su escudo, no dando jamás a sus ojos reposo, 

vido venir un cavallero, todo armado de unas armas bermejas, que venía cantando lo 

siguiente”: 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

Descanse todo pagano  

y dé gracias a Mahoma,  

que vengança assí se toma.  

 

Los muertos d’este vengado  

huelguen allá do están,  

qu’es preso don Clarián 

do jamás será hallado.  

Assí que todo pagano  

dé las gracias de3 Mahoma,  

que vengança assí se toma. 

 [f. XLIX v.] 

“Lo que oído por el valiente Riramón de Ganaíl, muy presto cavalgó en su cavallo e, 

tomando su escudo y lança, contra él […]”. 

4. Cap. X[L]III
4 

F. LXXVII r.: “Con estos amorosos passos estuvieron gran parte de la noche, que estonces, 

tomando don Clarián una vihuela, tañó muy dulcemente, diziendo esta canción”: 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

Aparta ya coraçón  

de ti males e tristeza,  

despide toda graveza.  

 

Que si Fortuna te dio  

pesar, penas muy esquivas,  

Amor con bozes altivas  

tu remedio ordenó. 

Por esso, mi coraçón,  

despide toda tristeza,  

mis pesares, mi5 graveza,  

descanse vuestra passión. 

[f. LXXVII r.] 

“Con tan dulce son y suave melodía dezía esto el esforçado don Clarián, que en grande 

manera fizo alegre el coraçón de don Galián, su primo”. 

                                                           
3 En la edición original: de. 
4 Solvento con corchetes los errores de capitulación. 
5 En la edición original, muy. 



18 

5. Cap. LI 

F. XCI r.: “llegando donde las espaldas del aposiento de su señora iva a dar, començó de 

dar con los delicados dedos en las entonadas cuerdas, y con las lágrimas en los ojos, 

cantando dixo”: 

 

 

 

 

5 

Amores crueles mi vida combaten,  

congoxas, dolores nunca me dexan,  

cuitas y affanes jamás no s’alexan  

d’esta mi vida y siempre debaten.  

No quien deffienda que no me maltraten,  

todos porfían del todo matarme,  

las ansias raviosas no quieren dexarme,  

assí que no siento dolor que no caten. 

[f. XCI r.] 

“Con tan sabroso sonido y canto dezía esto el enamorado cavallero, que creo que Orfeo 

no6 lo hizo tan bien […] Estas palabras no eran aún acabadas por el Cavallero del Tigre 

quando la hermosa princesa, cerrando la ventana muy rezio, se metió para dentro”. 

6. Cap. LII 

F. XCI v.: “ciñiendo su buena espada, dando el escudo a su escudero, en tocando las onze, 

tomó la vihuela y, saliéndose de su posada, llegó a las espaldas del aposento de su señora 

y, con mucha gracia, començó a tañer cantando la canción siguiente”: 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

Pues no te duele mi pena,  

a Dios pido cada hora  

que sientas, cruel señora,  

la prissión de mi cadena.  

 

Que si bivo en esta vida  

es esperando lo tal,  

y si peno desigual,  

es por no verte vencida.  

Y pues mi mal no condena  

tu gran crueldad, señora,  

a Dios pido cada hora  

que te duelas de mi pena. 

[f. XCI v.] 

“Al son de tan concertado tañer y cantar, la princesa, que con la reina su madre estava en 

su retraimiento por causa de su mal, oyendo aquel cantar y tañer, conoció verdaderamente 

                                                           
6 En la edición original, na. 



19 

que era su cavallero. E muy turbada por respecto del rey, su padre, que allí estava, 

desimuló aquel revés”. 

7. Cap. LIII 

F. XCI v.: “Bolvamos al triste y apassionado cavallero, que por la floresta gravemente7 

llorando iva, no partiendo de su memoria la muy áspera respuesta de su señora, ansí que 

ninguna cosa lo consolava, por más que Loncindo le dezía. Y, como en tal aprieto se vido, 

alçando la boz como lastimado, ansí dixo:” 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

Yo me parto con gran quexa,  

señora, de tu crueldad;  

voy con fe, sin libertad,  

lamentando lo que dexa  

mi coraçón, 

diziendo triste canción. 

De mi alma se alexa 

plazer, dolor me aquexa  

de que muero sin razón.  

 

Voy publicando mis males  

a soledad que busqué,  

d’otra parte va mi fe  

dando bien ciertas señales  

de mi pena;  

diziendo, pues me condena  

el amor por ser constante,  

con boz dol<or>ida se cante,  

la passión que se me ordena.  

 

Va ciego, desatinado,  

mi lloroso pensamiento,  

mi coraçón, desamado,  

va en vida sepultado,  

con dolor y perdimiento  

de la vida,  

porque no tiene guarida,  

sus angustiosas quexas  

diziendo: Assí me dexas,  

no te duele mi caída.  

 

Llevo dolor entrañable,  

[f. XCV r.] 

 

                                                           
7 En la edición original, gravamente. 



20 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

45 

 

 

 

 

 

50 

 

 

 

 

55 

 

 

 

 

 

60 

 

 

 

 

70 

 

 

 

 

 

75 

 

con deseo, pena fuerte,  

voy combidando la muerte  

con mi vida miserable  

Que por cierto  

esta sería el concierto  

que del todo sanaría  

el mal de mi alegría  

de que ciego voy cubierto.  

 

Voy partido de consuelo,  

llevo pesares doblados,  

sospiros desigualados  

van publicando mi duelo.  

La passión  

va comigo por un son  

platicando su plazer,  

que quisiera no nascer  

por no ver su conclusión.  

 

La mi ventura buscando  

la muerte que no la quiere,  

ora pues quien tal supiere,  

qué dirá de quando en quando, 

juzgará 

que quien esto haze hará  

de mi vida mil estremos,  

guiando barca sin remos 

la gloria le quedará. 

 

Parto partido por medio  

de do quisiera quedar,  

tan lleno de bien amar  

como fuera de remedio.  

¡Oh captivo,  

de mí mismo enemigo!  

¿A dó vas por tal carrera?  

Respondí: No soy quien digo,  

mas un hombre que no fuera.  

 

¡Oh ravioso pensamiento,  

oh trist’ alma congoxosa,  

oh quán presto, en un momento,  

perdistes vuestro contento,  

quedando muy deseosa!  



21 

 

 

 

80 

 

 

 

 

 

85 

 

 

 

 

90 

 

 

 

 

 

95 

 

 

 

 

 

100 

 

 

 

 

105 

 

 

 

 

 

110 

 

 

 

 

115 

 

Quien de todo es causador,  

Dios le dé, cedo a sentir,  

vuestra pena y dolor,  

porque sepa qu’es mayor  

que la muerte de çufrir. 

 

Si Amor quisiera mirar  

mi servicio, lealtad,  

no con tanta crueldad,  

condenara mi penar; 

pero, pues  

su cuidado, al revés,  

contra mí hizo mudança,  

nunca mi firme esperança  

bolverá de lo que es.  

 

Mas llamo tristes mis días,  

quéxome de mi ventura,  

pues en esta espesura  

me traxeron mis porfías;  

desdichado,  

por ti mismo lastimado,  

¿qué harás por estas breñas,  

están por aquí las señas  

de algún enamorado?  

 

Fuid, fuid alegrías,  

no lleguéis a mí, cuitado,  

porqu’el mal de tal cuidado  

no llague passiones mías;  

que dolores,  

con otras penas mayores  

son las que tengo por vida,  

porque tengo conoscida  

la verdad de los amores. 

 

¡Ay, Amor muy poderoso,  

triste premio de mis penas,  

sojuzgando quien condenas 

no te muestras glorioso!  

Que, pues soy tuyo,  

negar no deves lo suyo  

a quien dio la libertad  

a tu alta magestad,  



22 

 

 

 

 

120 

 

 

 

 

125 

mira que llagado huyo.  

 

A los campos solitarios,  

a las sombrosas montañas  

contaré cuitas estrañas  

porque no me son contrarios.  

Mas tú, señora,  

usa ya de vencedora,  

muévate a ello piedad,  

no quieras ser matadora. 

“E con esto, bolvió a dezir: ¡O sin ventura cavallero, nacido para tanto mal […]”. 

8. Cap. LIIII 

F. XCV v. y XCVII r.8: “assí anduvo ocho días sin comer en ellos cinco vezes, que por cierto 

su muy fermoso rostro tenía de color de pez, con el llorar y lamentar que hazía, y a los 

nueve días, apeándose en una espesura, más amargamente su llanto empezó de fazer, no 

cansando su boca de se mal dezir y, con la cuita de su coraçón, tendiéndose por tierra 

como hombre lastimado, tales palabras empeçó a dezir:” 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

 

 

 

15 

 

 

 

Mis ojos muestren llorando  

la passión que dentro está,  

mis sospiros sospirando,  

mis sentidos aullando,  

publiquen mi pena ya.  

Venga mi grave dolor  

a dezir la pena mía,  

después, salga sin temor  

mi coraçón amador,  

abrasado con porfía. 

 

“E assí, bolvió a dezir”: 

 

¡Oh mis lágrimas çufridas,  

salid, salid a montones!  

Y ansí, muy afligidas,  

regad las entristecidas  

entrañas con sus passiones.  

E tú, ciego entendimiento,  

pues te fueste a captivar,  

declara tu perdimiento  

[f. xcv v.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
8 Así en el original. Se salta el folio XCVI.  



23 

 

20 

 

 

 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

45 

 

 

 

 

50 

 

con sentible sentimiento  

qu’el amor te quiso dar. 

  

“E no parando, allí dixo”: 

 

¡Oh ansias mías raviosas,  

entrañas tristes ardidas!  

¡Oh mis llagas congoxosas!  

¡Oh fatigas tan penosas  

en mis males omecidas!  

¡Oh lastimero cuidado!  

De mi vida por tal suerte,  

coraçón mal reposado,  

¡cómo mueres lastimado  

padeciendo mal tan fuerte! 

 

“Y no fallando fuelgo en sus males, bolvió a dezir”: 

 

Salid, llantos doloridos,  

de mi seso interior,  

con bozes, tristes ronquidos,  

lamentad, bien afligidos,  

vuestras penas y dolor.  

También salga mi motivo  

cubierto de su cuidado  

con llanto, cruel esquivo,  

dando bozes, como bivo  

en este mundo lastimado. 

 

“Y derramando por sus ojos bivas lágrimas, 

encalmando en su pena, pero con mayor cuita, 

tornó a dezir”: 

 

Salgan mis cinco sentidos,  

con sentimiento mortal,  

de su troneo aborridos  

dando fuertes alaridos,  

con pena, triste señal.  

Venga luego sin recelo  

mi ventura muy esquiva,  

toda cubierta de duelo,  

publicando desconsuelo  

porque más penado biva.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. XCVII v.] 

 

 



24 

 

 

 

 

55 

 

 

 

 

60 

¡Oh cruel pena crecida,  

vida mía querellosa!  

¡Oh muerte tan congoxosa,  

viene ya por esta vida  

que de sí bive quexosa!  

¡Viene tú, tan lastimada  

quanto yo triste t’espero,  

porque ya biviendo muero,  

tantas vezes que loada,  

serás de mí por entero! 

“Y como esto dixo, de cansado y afligi-      [f. XCVIII r.]  

-do, quedó por buen espacio sin hablar, y porque la noche era venida con gran escuridad, 

allí se quedó, no sin grande fatiga su espíritu”. 

9. Cap. LV 

a. Fol. XCVIII r.: “Y hallando en un pequeño prado una clara fuente, se apeó de su cavallo 

y quitando el yelmo se lavó9 las manos y cara, pero nunca quiso comer por más que 

Locindo con efectuosas palabras se lo rogasse; antes, acordándose a la christalina fuente, 

con la mano en la mexilla, bañado en lágrimas, de tal manera, començó a dezir: 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

Salid, mis sentidos, con ansia raviosa  

do más encubiertos tenéis los pesares,  

llorad con sospiros, sin cuento millares,  

passión que la vida dexó desseosa.  

Crezcan las cuitas con boz temerosa,  

iguálese pena según el dolor,  

que lleve ventaja, no sea menor  

que sienta la mano más triste que prosa.  

 

Lágrimas mías, mostrad lastimeras  

la muestra del gran dolor que tenéis,  

regad mis entrañas si bien os doléis  

del mal que Cupido vos hizo de veras.  

Mostrad las querellas por montes, carreras;  

ladridos sentibles publiquen cuidado,  

que todas las gentes de mi mal estado  

hagan espanto d’estrañas maneras.  

 

Y vós, coraçón, de quien tantas penas  

[f. XCVIII r.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
9 En la edición original, salvo. 



25 

 

 

20 

 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

 

45 

 

 

 

 

 

50 

 

 

 

 

tiene llevado por dura planeta10  

mirad que no sea la cuita secreta,  

que vuestros son males por causas agenas.  

Mas antes, lloroso, con lástimas llenas  

de grave sentir, mostrad que vos duele  

la vida penada y no vos consuele  

plazer terrenal11 ni bozes amena<za>s.  

 

Y vós, pensamiento muy triste, cruel,  

que fuestes la causa de mi perdimiento,  

plañiendo caída con gran sentimiento,  

jamás no cesséis de quexaros bien d’él.  

Gemidos muy graves fenchid el papel  

d’amargos renglones, dolores mortales,  

que sepan los bivos que son desiguales  

las quexas d’amor y mi fe con él. 

 

Los ojos, que han sido la causa primera  

de mi movimiento ser muy verdadero,  

es justo que lloren su mal lastimero,  

que no le siento, sino que me muera.  

Guarida no tengo, remedio espera  

mortal esperança que assí me costriñe  

que es impossible bivir, que me ciñe  

los lomos, entrañas, de mala manera.  

 

¡Oh tú, soledad, que más me aprietas  

en este peligro de tanta congoxa!  

Si mal me buscaste, razón no me afloxa  

que pene, que sienta por curso planetas,  

que allá en el cielo están las cometas  

fijas mostrando que mi nacimiento  

a esto me enclina, que su12 movimiento  

lo al no requiere por sendas secretas.  

 

Vós, fe verdadera de mí no dexada,  

c’así vos pusistes en medio dell’alma,  

sofrid las passiones por tan rica palma,  

que más con derecho seréis memorada,  

que yo certidumbre de ser violada  

por otra señora tengo de vós,  

 

[f. XCVIII v.]  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
10 En la edición original, pleneta. 
11 En la edición original, terrestas. 
12 En la edición original, sa. 



26 

55 

 

 

 

 

 

60 

 

 

 

 

 

65 

 

 

 

 

70 

 

 

 

 

 

 

75 

 

 

 

 

80 

 

 

 

 

 

85 

 

 

 

 

 

 

jamás lo seáis, que un solo Dios  

de vós adorado por mí desseada.  

 

Y vós, alegría, que fuistes comigo  

a tiempo devido de mucho favor,  

cantad la ventura de mi mal mayor  

en muy triste metro, que no lo desdigo,  

que pues yo me quedo sin gloria d’abrigo  

de aquella muy clara, diáfana estrella,  

razón me combida que muestre querella  

con fieros clamores que son el testigo. 

 

Contento me hallo con vós, mi pesar,  

que nunca vos siento de mí apartado,  

mas lástima tengo de ser disdichado  

más que los otros que fueron a amar13.  

Quería morir, pero tal dessear  

niega la vida de mi fuerte pena,  

por donde yo creo que más me condena  

aqueste desseo que puede penar.  

 

Vadulato 

Abrid los oídos, discretos letores,  

escuchad el poner de mi corta pluma,  

no porque cierto de sabia presuma,  

mas porque notando miréis sus temores  

y assí, perdonando sus yerros mayores,  

porque tan alto se quiso sobir,  

os pide humildemente queráis bien oír  

del buen amador sus grandes clamores.  

 

Mirad, amadores, oíd bien la quexa  

d’aqueste cuitado, estad bien atentos;  

juzga[d] lo que vierdes, que son sus tormentos,  

que crecen, no menguan, que mal lo aquexa<va>.  

Sirve desseo, jamás no se alexa  

de su coraçón penado, captivo,  

desvíos que causan penar; mas esquivo  

con todo, el preso, beldad no lo dexa.  

 

Floramante 

Si fe, voluntad juzgara quien digo,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
13 En la edición original, armar. 



27 

90 

 

 

 

 

95 

 

 

 

 

 

 

100 

 

 

 

 

 

105 

 

 

 

 

110 

 

 

 

 

 

115 

 

 

 

 

120 

 

 

 

 

 

125 

 

del triste que siente sin cuento dolores,  

creyera que fueron mis males menores  

por vía derecha propinco castigo.  

Mas yo, desdichoso, en balde letigo  

con la fortuna que, aunque lo fuera,  

creo por cierto presto perdiera  

su linda figura, por quien me fatigo. 

 

Exclama  

¡Oh muy encendido sabueso mortal,  

peligro, daño del pobre de mí!  

¡Oh hados crueles, para esto nací,  

que amo sin ser escuchado mi mal!  

¡Oh llaga sin cura, dolor general,  

aunque en esto no sé si me afirme  

porque tú quieres tan mal combatirme  

que dubdo a otros lastimes igual!  

 

Fueras siquiera de mí tan amigo  

que como solías mi vida trataras  

y no con tal ravia tan presto mataras  

al triste que tiene firmeza contigo.  

Miraras la fe, qu’es claro testigo,  

no desdeñaras mi cuerpo herido,  

que mi corazón no lo ha merecido  

mas tú no quesiste por do pena sigo.  

 

¡Oh fuego, sujeto14 mortal, atizado  

en las entrañas, de mí esculpido!  

¡Oh mal sin remedio, temor dolorido,  

pena sentible, dolor lastimado!  

¡Oh ira terrible, cruel, desterrado  

yo por tu causa lo soy, que me duele  

más que la muerte, consuelo consuele 

la triste fatiga de mí desculpado!  

 

Siento mi cuerpo arder sin medida,  

dentro, en el alma, con pena muy fuerte  

me dan saetadas que males de muerte  

a esto semejan, con ansia crescida, 

passión, piedad a mí es escondida,  

graveza me pone tan triste cuidado,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. XCIX r.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
14 En la edición original, sufeto (Corominas: sujeto<abyecto; variantes: sufeto, sufecto, subjecta). 



28 

 

 

 

 

130 

 

 

 

 

135 

 

 

 

 

 

 

 

140 

 

 

 

 

 

145 

 

 

 

 

150 

 

 

 

 

 

155 

 

 

 

 

160 

 

 

que muero, no siento, de mucho penado, 

y bive mi suerte muriendo la vida.  

 

¡Oh muy poderoso serviente, Amor,  

cruel privación d’aquesta memoria!  

¡Oh muy dubdosa y triste victoria,  

batallosa esperança, riguroso temor!  

¡Oh fiera conquista, oh batallador,  

jamás no vencido de hombres mortales!  

¡Oh cárcel escura, gran nueva de males,  

visto sin dubda, jamás vencedor!  

 

 

Exemplifica 

Mirad, lastimados, aquel buen Orfeo, 

Macías muy firme, leal enamorado,  

¿pues quién padesció assí lastimado  

más que el triste de sí, Macareo?  

Aqueste sin dubda lisonja yo creo  

ser de los otros altiva corona,  

pues hoy su memoria su fe apregona  

más que Ariadna con el gran Teseo.  

 

Al buen rey David Tú captivaste,  

venciendo sus fuerças, Amor, Bersabé,  

también en la tela a15 Penélope  

captiva quesiste que fuesse, sobraste  

pues más prosiguiendo, cruel, tú mataste  

por el buen troyano, Eneas, a Dido,  

mas yo en verdad lo soy más perdido  

de quantos tu flecha hirió, condenaste.  

 

Digamos la muerte d’aquel gran Sansón  

que fue por tu causa tan presto vencido,  

olvido no sienta la mano sentido  

de Paris antiguo y rey Agamenón,  

por el esforçado A<r>quiles, Gerión,  

todos tomemos memoria enxemplo,  

que muerte muy fea le dio en el templo  

la su causadora con falsa razón.  

 

A Hércules fuerte, muy más esforçado,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
15 En la edición original, a a Penélope. 



29 

 

 

 

165 

 

 

 

 

 

 

170 

 

 

 

 

175 

 

 

 

 

 

180 

 

 

 

 

 

185 

 

 

 

 

 

190 

 

 

 

 

 

195 

 

 

 

 

también engañaste so limpia color  

con la camisa sobrando dolor,  

las fuerças robustas muriendo quemado.  

Y tu fuego triste, más ponçoñado,  

quemó las entrañas d’aquella Medea,  

haziendo hazaña tan cruda, tan fea,  

matando sus hijos según es mirado.  

 

Buelve a su quexar 

¡Mas, ay de mí, pobre herido, cuitado,  

qué males son estos que yo apregono!,  

pues son diferentes del canto disono,  

según son las penas de mí lastimado.  

¡Oh sin ventura de mí, malhadado!,  

¿y porque no muero es justo que pene?  

Dezid, amadores, ¿alguno tal tiene  

o por razón deve ser condenado?  

 

¡Oh muerte raviosa, llena d’abrigo,  

quita pesares de mí, que te llama  

el cuerpo mezquino, sentido reclama  

que presto atajes la pena que sigo!  

Yo de tu parte lo quiero y me ligo,  

que mi coraçón assí lo demanda;  

mas esta mi fe no quiere tal anda  

por no conformarse en males conmigo.  

 

Amor me dio gloria, agora, cruel  

se quiere mostrar para mí a manojos,  

por donde la causa provocan los ojos  

llorar lastimero las lástimas d’él.  

Son más amargos sus passos que hiel,  

sus graves dolores son tristes contrastes;  

ora mirad, los penados, penastes  

assí como yo, que muero con él.  

 

Sus fuerças que fuerçan son muy poderosas  

que vencen poder mayor fortaleza,  

rompen entrañas con triste graveza,  

saltean secretos con penas llorosas.  

Sus mañas, dulçuras son piadosas  

fasta tenernos presos captivos,  

mas buelta la cara, con males esquivos,  

nos hazen sentir passiones quexosas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. XCIX v.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 

 

200 

 

 

 

 

205 

 

 

 

 

 

210 

 

 

 

 

215 

 

 

 

 

 

220 

 

 

 

Agora serás, Cupido, contento,  

pues que tus fuerças, con tanto furor,  

me buscan cuidados con grave dolor,  

y nunca mejora mi fuerte tormento.  

La triste barquilla de tu pensamiento,  

sin vela con remos, comigo navega,  

en los aflatos, tormenta me ciega,  

assí que no veo sino perdimiento.  

 

Si cuerdo yo fuera, deviera fuir  

de tus espantables espadas agudas,  

porque mis carnes cativas, desnudas,  

jamás no sintieran tu grave ferir.  

Mas no quiso dicha lo tal consentir  

ni menos ventura de mi mala suerte,  

porque gustasse biviendo la muerte  

y bien conociesse que devo çufrir.  

 

¡Oh grave pesar, por do me conviene  

dexar la dulçura del orbe presente!  

¡Oh muy ravioso Cupido feriente,  

manzilla mi alma por ti ora tiene!  

¡Oh Dios que lo alto e baxo sostiene,  

este tu siervo por tu sancta gloria  

te pide que tengas entera memoria  

del cuerpo cuitado, que tanto no pene!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

b. F. XCIX v.: “E como esto dixo quiso cavalgar en su cavallo para seguir el camino de los 

Alpes, pero en este mismo instante salió de aquella espessura un hombre muy viejo, que 

la barva traía muy larga y crescida, con unas cuentas en la mano y, llorando de sus ojos, 

assí començó a dezir”: 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

Salve, Regina de misericordia,  

vida del cielo, nuestra esperança,  

carrera seráfica, dulce tamplança, 

de nós los mortales suave concordia. 

Madre, consuelo de nuestra discordia, 

Reina del trono, angélica sombra, 

tu clara gracia mi ánima nombra  

porque no tema caída precordia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

Floramante  

Dezís el consejo que deve tomar  

todo biviente que teme justicia,  

pero como algunos aman nequicia 

passan el yerro sin se justificar. 

Mas vós, padre viejo de buen consejar,  

¿qué causa vos puso aquí no amando? 

Que yo por mi suerte bivo penando 

y nunca remedio se quiere mostrar.  

 

Hermitaño  

Gentil cavallero, muy triste, quexoso,  

oyendo las ansias de vuestros gemidos,  

las penas y llantos atán doloridos 

de vuestro penado sentir querelloso,  

los pobres sentidos sin darme reposo, 

sintiendo la grande passión de los males, 

creyeron ser ciertas y claras señales  

de vuestro tormento cruel, poderoso. 

 

Y como yo sea del hábito santo 

y que requiere a nós piedad,  

movime muy presto con tal voluntad, 

aunque turbado y asaz con espanto. 

Mas vós, señor mío, quexáis os atanto 

según en vós veo, que no sé qué diga. 

Flo[ramante] ¡Oh padre anciano, temor enemiga 

assí me maltrata que causa mi llanto! 

 

Hermitaño  

Hijo, fuid de tan grave pecado,  

que Dios no se sirve con tal diciplina. 

Huid de tal cosa; si no, muy aína 

vuestra tardança dará vuestro hado,  

qu’es una fantasma verace mirado. 

Amor que da pena la gloria se tarda, 

los fines mejores assí los resguarda,  

que siempre es triste el buen enamorado. 

 

Floramante  

Mudar yo no puedo querer ni querella  

ni es en mi mano sufrir lo cont[r]ario, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. C r.] 22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
22 En el original: XCXII, por error. 



32 

 

 

45 

 

 

 

 

 

50 

 

 

 

 

55 

 

 

 

 

 

 

60 

 

 

 

 

 

65 

 

 

 

 

70 

 

 

 

 

 

 

75 

 

 

qu’el cuerpo llagado le es tributario  

y no me consiente que biva sin ella. 

Passión es mi mal, pero no padecella 

me muestran dolores, tan fuertes tormentos  

que he por más sano tener pensamientos 

que no escusarme de no merecella. 

 

Dentro, en el alma, la tengo metida, 

la mano me tiene en el coraçón.  

Doradas candelas sus ojos que son  

lastiman sentible mi triste herida.  

Hermi[taño] D’essa manera, mortal es la vida  

que vós padescéis con vana fatiga.  

Flo[ramante] Mortal es, sin duda, y más me obliga,  

por donde mi pena no tiene salida.  

 

Hermitaño  

Morir vos conviene, según vós dezís  

Flo[ramante] Ya muero biviendo con quexa terrible.  

Guarida no tengo, ni a mí es possible  

sanar mi dolencia si bien lo sentís.  

Her[mitaño] ¡Oh Dios16 adorado, qué querellas oís!  

¡Oh luz verdadera, perfecta potencia,  

remedie, Señor, tu alta clemencia!  

¡Oh Madre piadosa17, ¿lo tal consentís?  

 

Mirad, cavallero, que es frágil passión  

essa por donde queréis vós mataros,  

que quando más cierto sospiros dexaros,  

jamás no vos pueden sin orden razón.  

Sus bravos encuentros, mortal perdición,  

ya me prendieron en mi mancebía,  

sus bienes son quexas mortales sentía,  

catad que vos digo dexéis tal ladrón.  

 

Floramante  

Consejo no quiero, remedio quería,  

el qual está lexos según desventura  

tende las alas, Fortuna procura,  

alçando sus remos, negarme la vía.  

¡Oh Virgen sagrada, guiad fantasía  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
16 En la edición original, dies. 
17 En la edición original, piadoso. 



33 

 

 

80 

 

 

 

 

 

 

85 

 

 

 

 

 

 

90 

 

 

 

 

95 

 

 

 

 

 

 

100 

 

 

 

 

 

 

105 

 

 

 

 

110 

para que cumpla tan santo viaje!  

Hermita[ño] ¡Por Dios, que yo sea aquel que ataje  

vuestra conquista dañosa, porfía! 

 

Floramante  

¡Oh padre anciano, de mí no curéis!  

Catad que remedio no tengo ni cura,  

que no es possible dexar mi tristura,  

sospiros, afanes en contra de leys.  

Her[mitaño] Pues, hijo penado, dezid si18 queréis  

que tanto vos duele la triste fatiga. 

Flora[mante] Quiero dolores y penas que siga  

e más desterrarme del mundo que veis.  

 

Hermitaño  

Venid pues comigo a la podre hermita,  

adonde sostengo mi vida con pena.  

Allí soledades la muerte condena,  

allí la tristeza veréis vós escripta,  

allí rogaréis a la Madre bendicta  

que ponga remedio en vuestras congoxas,  

allí las gravezas mortales, no floxas,  

darán testiminio del alma contrita.  

 

Floramante  

¡Oh padre bendito, tan rica morada  

a mí me conviene por muchas razones!  

Pues luego sigamos, sin más dilaciones,  

tan santo camino, tan buena jornada.  

¡Oh Madre bendita, de nós abogada,  

el cuerpo,19 qu’es hecho de tierra,  

el alma recibe la pena con guerra,  

mirad las ofertas, ¡oh Virgen sagrada!  

 

Dize Floramante en llegando a la hermita  

Agora me hallo dichoso, contento,  

pues soy en el valle de mi desventura.  

Agora, mis ansias, mostrad la tristura,  

¡catad que salgáis, oh vós, mi tormento,  

oh pena llorosa, mortal sentimiento,  

lástima20 llena de biva passión,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
18 En la edición original y. 
19 En la edición original, podesce. 
20 En la edición original, lastimo. 



34 

 

 

 

 

 

115 

 

 

 

 

120 

 

 

 

 

 

125 

 

 

 

veneno sujeto, venid, que sazón  

jamás no vos fuye, con gran detrimento!  

 

¡Oh campos, florestas, silvares verduras!  

¡Ninfas21, sentidos, oh musas del canto  

de tantos poetas, de mí con espanto  

seréis pregonadas en son de tristuras!  

Tinieblas vinieron, huyeron dulçuras,  

triste memoria de mí no se parte,  

pues yo vos conjuro con ansia, sin arte,  

que no se me ascondan las vuestras figuras.  

   

Leal compañera, mi fe lastimada,  

en son diferente dezid la victoria  

que contra vós uvo Cupido notoria,  

en muy dolorido metro cantada.  

Mostrad por razones ser más desdichada  

de quantas nascieron la vida que queda,  

pues quiso Fortuna, con su cruda rueda,  

hazeros agravio en son de malvada. 

 

 

 

[f. C v.]23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Pues en tal estremo se veía puesto, vido venir muchos hombres y mugeres que en romería 

aquella hermita venían, por lo cual, el triste amador se quiso luego partir diziendo: −No 

conviene al perdido de voluntad ver cosa que alegre lo haga−. Y viendo que el hermintaño 

estava en la sacrestía cavalgó en su hermoso cavallo […] y alongándose quanto dos leguas 

della apeose debaxo de unas grandes breñas […]” 

c. Fol. XCVIII r.: “Se acostó sobre su escudo, e dende a poco despertó muy alegre a 

maravilla, e mirando, vido ante sí la propria figura de su señora, que inmota encima de la 

tierra estava. E como de tal novedad y alegría se halló certificado, alçando la boz llena de 

inestimable gozo, assí dixo” 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

Mis ojos indignos, ¿perdistes el tino  

o es verdadera la vuestra sospecha? 

Angélica imagen no es satisfecha 

con tantos dolores en cuerpo mezquino.  

Di ¿por qué quieres que con desatino 

haga memoria de ti, matadora,  

de males amiga, de bienes señora?  

Conosce tu siervo morir aquí vino.  

 

Conosce cuidado de mi fantasía, 

 

 

 

 

 

 

 

[f. CI r.]25 

 

                                                           
21 Mimfas, en la edición original. 
23 En el original fol. XCXII, por error. 
25 Por error, en el original: fol. XCIX r. 



35 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

 

 

45 

conosce la pena que nunca me dexa,  

conosce la vida que bive con quexa,  

conoce los males de mi alegría,  

conosce graveza, mi triste porfía,  

que todo te sirve con tanta constancia  

bien como siervo que por ignorancia  

guarda ley nueva sin controversia.  

 

Mira, señora, discreta loada,  

espejo del norte, clareza del mundo,  

mira mis ansias ¡oh rostro jocundo,  

de las que biven la más acabada!  

Piedad, pues tienes robada  

el alma captiva del cuerpo mezquino,  

no hagas más triste mi triste camino,  

mira que queda tu fama menguada.  

 

Dama  

Agora me siento la más desdichada  

que nunca en el mundo se vido muger,  

del mal combatida, sin gloria, plazer,  

de tristes fatigas muy más conquistada.  

¡Oh bivas passiones, oh vida cansada,  

llena de tantas angustias mortales,  

razón ya sería dexassen los males  

en gran quietud la vuestra morada!  

 

Partid, lastimada, cruel, de mi tierra,  

la fe verdadera tomando por guía,  

sin gloria mundana, sin tal alegría,  

adonde dolor y fatiga s’encierra.  

Vencida del todo de muy alta guerra,  

agora me hallo captiva, sujeta24.  

¡Oh nobles donzellas, de vida perfecta,  

huid d’este lobo, qu’es mal que destierra! 

 

Floramante  

No vos ayáis, señora hermosa,  

assí por caída que no lo meresce,  

la pena que passo la vida padesce  

por vuestra beldad y vós, criminosa.  

Da[ma] Mas me querría mostrar rigurosa  

                                                           
24 Véase nota 14. 



36 

 

 

 

 

 

50 

 

 

 

 

55 

 

 

 

 

 

60 

 

 

 

 

 

 

65 

 

 

 

 

70 

 

 

 

 

 

75 

 

 

 

 

 

80 

 

 

 

según lo meresce la fe de vós, triste. 

Flo[ramante] Mirad, mi señora, que tal no consiste  

sino crueldad en son mostruosa. 

 

La fe jamás hizo por do meresciesse  

la culpa muy grave, que vós le quesistes,  

pues mi coraçón, a quien vós vencistes,  

siempre fue firme por más que sintiesse;  

pues nunca dolor que sobreviniesse  

hizo no fixa mi gran lealtad  

y vós me tratastes con tal crueldad  

como si esto en mí no cupiesse.  

 

Que es impossible sanar mi querella  

sin las virtudes de tu gran nobleza  

por esso, captivo de ti, la más bella,  

¡oh luz del Luzero, clarífica estrella,  

norte del mundo que guía las naves,  

mira mis ansias, que son crudas, graves,  

por Dios que te duelas de más padecella!  

 

Dama  

Pues eres tan firme, leal amador,  

y bien se conoce la culpa que tienes,  

quiero que gozes assí de los bienes  

como de males cuitado mayor.  

Por esso aparta de ti el dolor,  

alegre se haga tu triste bivir,  

que quien se trabaja con se bien servir,  

nunca discrepa remedio menor.  

 

No quiero matar tu gran lealtad  

con biva espada, sañosa crueza,  

no quiero que digan con tanta graveza  

assí maltraté tu grande bondad,  

no quiero que obre más la voluntad  

de quanto saber que fue ya cruel,  

no quiero que hinchan los hombres papel  

poniendo en metros mi gran crueldad.  

 

Porque mirando la grande firmeza  

junto con vuestra passión desigual,  

cuitas y afanes con pena mortal,  

amor os da gloria y quita tristeza.  



37 

 

85 

 

 

Sospiros apartan de vós su grandeza,  

visto el caso en sí peligroso,  

por la qual causa concede reposo  

a vuestra constancia, mayor gentileza. 

[Fol. CI v.] “No bien acabada por la gentil dama sería la desseosa sentencia, quando con 

muy crescido gozo y plazer el afligido Floramante se dexó correr para su señora, por 

gozar de lo que justamente a él pertenecía, y como sus males viesse por acabados, nueva 

tristeza falló descubierta porque delante de sí no vido la donzella, ni menos la figura que 

a él semejava de su señora”. 

10. Cap. LVII 

Fol. CV r.: “Se hechó a dormir debaxo de unas secas ramas, y como estava desvanecido 

del mucho llorar y lamentar passado, vido en sueños lo que oiréis”: 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

 

El lugar 

En un valle me hallaba  

lleno de sombras mortales,  

a todas partes mirava  

si vería quien me dava  

tantos tormentos y males;  

y assí, penoso estando,  

vi venir una donzella  

a la qual yo me llegando  

vi que venía mesando  

sus cabellos con querella.  

 

Con las cosas que hazía  

mi coraçón lastimava, 

en altas bozes dezía  

desespere mi porfía,  

que mi pena más doblava; 

y no cessando su llanto  

dixo con grave tristura:  

Pues mis males turan tanto,  

d’este muy cruel espanto  

moriré yo sin ventura. 

 

Admiración del penado Floramante 

¡Oh tú, ravia ponçoñosa,  

princepio de mis passiones!  

¡Oh cuita tan dolorosa,  

[f. CV r.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

 

 

45 

 

 

 

 

50 

 

 

 

 

 

55 

 

 

 

 

sin medida querellosa,  

de mis sentidos prisiones!  

¡Oh esperança perdida,  

que me quieres ‘n este yermo!  

¡Oh fuerça nunca vencida!  

¡Oh memoria dolorida,  

di ¿no ves qu’estoy enfermo?  

 

Pregunta  

¿Qué desventura causó  

de venir tan sin plazer  

donde triste ando yo 

con más dolor que sintió  

Menalao por su muger?  

¿Por qué tu grande26 tristeza  

y lloros tan criminales  

me han hecho tal graveza, 

en el mal de mi crueza,  

que [pa]dezco27 dobles males? 

 

Donzella  

¡Oh cavallero penado,  

de males tanto crecidos,  

de tus bienes apartado,  

de passión muy lastimado,  

cuerpo y alma y sentidos! 

De parte de aquella vengo  

que tu vida captivó,  

la qual a mí descubrió  

gran parte que me dolió  

su pena con la que tengo.  

 

E partiéndome penada,  

dexándola con gran pena,  

anduve triste llorada  

por oteros y estradas,  

maldiziendo tierra agena;  

y de tal suerte andando,  

con gran dolor que sentía,  

me metí aquí llorando,  

‘n este valle desseando  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. CV v.] 

                                                           
26 En la edición original, grande de. 
27 En la edición original, dezco. 



39 

60 

 

 

 

 

 

65 

 

 

 

 

70 

 

 

 

 

 

 

75 

 

 

 

 

80 

 

 

 

 

 

85 

 

 

 

 

90 

 

 

 

 

 

95 

 

la muerte por compañía. 

 

La qual cierto no tardara  

mucho tiempo en venir  

si aquí Dios no guiara, 

mas Fortuna que no para  

siendo vós quiere cubrir  

por lo qual vos pido y ruego  

si amáis esta señora  

que me digáis28 si es luego  

aquel que arde en fuego  

por la linda Arminadora.  

 

Oración del triste amador  

¡Oh eterno Dios piadoso,  

aquel que a todos alumbra  

doite gracias, dominoso,  

pues me diste, poderoso,  

lo que tu mano costumbra!  

De peligro me libraste  

este cuerpo atribulado  

porque Tú, Señor, miraste  

no aver razón que baste  

a morir desesperado.  

 

En tus gracias y loor  

yo fallé siempre amparo,  

porque Tú, Dios, mi Señor,  

eres el remediador  

de mi triste desamparo.  

Bien oíste mis gemidos,  

tan llegados a la muerte,  

quexarse con alaridos  

a ti, luz de los perdidos,  

de su desastrada muerte. 

 

¡Oh mano tan gloriosa,  

vero cetro, gran minero,  

Tú mi alma congoxosa  

libraste de ser penosa  

fasta el fin postrimero!  

¡Oh donzella mensagera  

                                                           
28 En la edición original, diga. 



40 

 

 

 

100 

del remedio de mi vida,  

a mis glorias compañera  

de mi alma lastimera,  

vencedora no vencida! 

“Quando más embevecido y contento el muy leal amador estava en su dulce sueño, llegó 

a donde él durmía su escudero Locindo, y a grandes bozes le dixo: –¡Despierta, despierta, 

mi señor, que la donzella de tu remedio es llegada!–”. 

11. Cap. LX 

F. CX v.29: “El enano dexando en esta ora el governalle, puso ante Riramón una hermosa 

viuela e bolviose a su lugar. Y el Cavallero del Dorado Halcón, aunque vida aquello, no 

quisso tañer, y la donzella le rogó tan ahincadamente, que lo uvo de hazer, e con las 

lágrimas en los ojos, cantando hizo esta canción”: 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

Escogió la desdicha mía  

tormenta, bravos temores,  

porque mis males mayores  

nunca tengan alegría.  

 

En las olas de mudança  

navegando con temor  

contrarias penas amor  

me guían con esperança.  

Mas la gran desdicha mía, 

no cansada de dolores, 

ame dado las mayores  

angustias de que solía. 

[f. CX v.] 

“Y no parando, en aquello dixo: –Muy grandes son las ansias que sostengo por vós, mi 

señora Daribea, graves son las cuitas que sin vos passo, crecidos son los tormentos que 

posseo, la vida que passo es mortal, mi pena es cruel, el remedio está muy lexos, el penar 

es muy cercano”.  

12. Cap. sesenta y siete 

F. CXXII r.: “Pues como la mañana vino, ya que quería cavalgar en su cavallo, vido por 

entre las ramas un cavallero todo armado de unas armas celestes que bien parecía en su 

cavallo, que venía diziendo lo siguiente”: 

 Tiempo fue que yo andava  [f. CXXII r.] 

                                                           
29 En el original, CIX v. 



41 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

 

20 

 

 

 

no muriendo como bivo  

pues quien me hizo captivo,  

de quien libre me hallava,  

tiempo fue que no estava;  

lleno de contentamiento  

y sin padecer tormento,  

limpio, libre me gozava.  

 

Mas Amor, qu’es poderoso  

por me mostrar lo que pudo,  

con su arco muy sañudo  

hirió mi triste reposo.  

Hiriome muy doloroso  

de tal suerte e de talión  

que llora mi coraçón  

su cuita mal congoxoso.  

 

Lloran mis cinco sentidos  

su lastimado tormento,  

maldigo mi nascimiento  

con bozes graves gemidos,  

mis sospiros, aborridos  

de su quexar lastimero,  

aborrescen lo que espero  

dando fuertes alaridos. 

“–Y con todo mi pensar, señora de mi coraçón, no avría por ningunos mis males si con la 

medida de razón possássedes de mí fe, pero vós no lo queréis fazer, pensando que soy un 

pobre cavallero que otra cosa no posseo sino mis armas e cavallo. Pues yo soy tal que, sin 

vergüença ni reproche, me podéis favorecer. Empero, jamás de mí lo sabréis, si 

amorosamente no me lo preguntáredes”. 

13. Cap. LXXI 

Fol. CXXIX v.: “Mirando por entre aquellas sombrosas ramas, vido al vencido amador que 

con grande fatiga estava gimiendo, lamentando su dolor, y maravillado de su disformidad 

y magrez vido que, dando un muy doloroso sospiro, dixo”: 

 

 

 

 

 

Compara su pena con la de Hierusalem 

¡Cómo estás desamparado,  

solo, triste, sin membrança,  

por crueza condenado,  

de dolor acompañado,  

[f. CXXIX v.] 

 

 

 

 



42 

5 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

 

carecido d’esperança!  

Hecho estás como biudo,  

sin amparo de ninguno,  

de tus glorias muy desnudo,  

por sobrar quien esto pudo  

tienes llorado consuno.  

 

Tú, príncipe muy excelente,  

está fecho tributario  

llanto hazed deferente  

clamando no ser presente  

la causa de su desvarío;  

grita siempre, noche y día,  

por no ver quién lo consuele,  

diziendo sin alegría  

triste es el ánima mía  

pues mi mal tan mal te duele.  

 

¡Oh, cómo te veo estar  

sola, llorando tu pena,  

apriessa y no de vagar  

tus fuerças veo entrar  

por quien mi dolor te ordena! 

Tú no puedes reffuir  

tal combate temeroso,  

pues comiença tu dezir  

desespere mi bivir  

de jamás fallar reposo.  

 

Tus entrañas abrasadas  

están llenas d’amargura;  

tus desdichas lastimadas  

de plañir sus malas fadas  

ya me tienen sin figura.  

El cuerpo, triste gimiendo,  

se maldize cada ora;  

la muerte antes queriendo  

que bivir, nunca sintiendo  

piedad en vós señora.  

 

Los ojos tristes llorando  

porque fueron causadores  

del mal que tengo amando  

nunca cesan lamentando  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. CXXX r.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

45 

 

 

 

 

50 

 

 

 

 

 

55 

 

 

 

 

60 

 

 

 

 

 

65 

 

 

 

 

70 

 

 

 

 

 

 

75 

 

 

 

 

80 

 

 

 

 

de mostrarme sus clamores.  

La fe que vós desdeñastes  

está más firme que vós  

en el mal que le buscastes,  

pues ansí la desterrastes  

juzgue Dios entre los dos.  

 

¡O, quánto mejor me fuera  

no sentir lo que yo siento  

por no ver la lastimera  

cuita con que desespera  

mi vida con tal tormento!  

¡Y más sano si muriera  

al tiempo de mi nascer  

que no ver de tal manera  

quemarme ‘nesta hoguera  

y no me poder valer!  

 

Mis fuerças son destruidas,  

mis plazeres son gastados,  

mis llagas son doloridas,  

mis passiones convertidas  

en llantos desesperados.  

Oíd vós, amadores,  

a qué punto soy venido,  

mirad si nunca dolores  

fueron tales ni mayores  

contra un triste vencido.  

 

Aplica 

¡Oh Macías, muy perfecto  

amador, sin lis ni falla,  

por los poetas electo  

de mí el menos discreto  

es oída tu batalla!  

Aunque tú fuiste dino,  

de renombre muy ufano,  

quien mirare con buen tino  

mi temeroso camino,  

la gloria d’amores gano.  

 

¡O, camino de passión,  

nuevas de tanta tristura!  

¡O, dolorosa sazzón,  



44 

 

85 

 

 

 

 

90 

venida es perdición  

por mi fuerte desventura!  

Cúmplense las profecías  

que sinaron30 los mis fados,  

que lloraría los días  

de mis daños, mis porfías,  

más que todos los passados. 

“Y no encalmando en sus males por lo que avía dicho, creció más su pena con la congoxa 

que le quedava, assí que con el llorar no hazía pago lamentando su passión, que assí dava 

bozes como desatinado”. 

14. Capítulo LXXIIII 

 

 

 

 

5 

De cómo el emperador Clarián,  

forçado por ruegos de una donzella,  

usando virtud y clemencia con ella,  

se va de su corte con triste afán.  

Y de cómo llegados a Suplicián  

sale un bravo jayán del castillo  

perdón implorando, y quiero dezillo  

allí Leristela conquista le dan. 

[f. CXXXIII v.] 

15. Capítulo LXXV 

 

 

 

 

5 

De cómo el buen cavallero amador  

libró a su padre con ánimo puro,  

passando las fuerças muy fuerte seguro,  

con mucho estruendo, espanto mayor.  

Y de cómo partido el emperador  

una aventura lo hace penar  

y dándole cima el fuerte sin par  

a Colonia se va con mucho favor. 

[f. CXXXVI v.] 

16. Capítulo LXXVI 

 

 

 

 

5 

De cómo el nieto del rey de Panonia,  

andando buscando las aventuras,  

halló en el monte de las espessuras,  

ferido de muerte al rey de Polonia.  

Y cómo trayendo su cuerpo en Colonia,  

descubre sus quexas Leonistela,  

la qual se razonó con él sin cautela  

y assí lo despide sin más cerimonia. 

[f. CXXXIX r.] 

                                                           
30 En la edición original, dinaron. 



45 

17. Cap. LXXVII 

a. [F. CXLIII v.] “Una imagen de cobre plateada que mostrava ser un fermoso y muy 

apuesto cavallero, el qual en el lado derecho tenía un rétulo con unas letras que dezían”: 

 Esta es brava congoxa,  

que muriendo no m’afloxa. 

 

“En la mano derecha tenía este apuesto cavallero una lança muy aguda, sin otras armas, 

con un hermoso pendón amarillo”. 

b. [F. CXLV r.]31 “Vido que de nuevo sus lloros començava, haziendo grave duelo 

publicando abiertamente sus quexas, y de quando en quando, echava de sus feridas 

entrañas unos sospiros embueltos con tanta congoxa que a los no presos de amor fiziera 

quebrar de dolor, quanto más aquellos que tan metidos en el querer estavan como 

Floramante. Y prosiguiendo en su passión, dixo d’esta manera”: 

 Sufriendo pena tan fuerte  

escusado es el bivir  

pues la vida es el morir. 

 

[f. CXL r.]32 

 

“No poniendo jamás silencio el congoxoso caballero en su suerte, lamentar dizía con una 

boz trocada y afligida”. 

18. Cap. LXXIX 

F. CXLVI v.: “vido encima de un estrado un vestiglo muy grande, todo dorado, con una 

espada muy ancha en su derecha, y por medio de sus pechos tenía una saeta atravessada; 

y el vestiglo, mostrando grave dolor, tenía la mano siniestra en la saeta, como que la 

quería sacar. Junto con él estava otra imagen de alambre, que por de fuera mostrava ser 

más negra que carbón, salvo que tenía en medio de sus pechos un pergamino blanco con 

letras griegas de decían”: 

 Este es grave dolor,  

porqu’es mi mal el mayor. 

[f. CXLVI v.] 

“¡Santa María, valme! –dijo Folamante—, ¿qué puede ser esto que no lo puede entender 

de más si soy engañado que yo no puedo saber ni alcançar de qué manera esta aventura 

tiene de aver cabo?”. 

19. Cap. LXXXI 

                                                           
31 No hay folio CXLIV. 
32 No hay folio CXLIIII, pasa del CXLIII al CXLV. 



46 

F. CLII v.: “Aquella noche, durmieron en aquel fermoso enzinal, sin que pudiessen salir 

d’él. Y como Riramón se durmiesse, Floramante, que despierto estava, embuelto en la 

gloria de su penar, oyó muy cerca de sí tañer muy dulcemente. E a poca de ora, cantando 

con mucha gracia, dixo assí”: 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

Discreta, linda, loçana,  

hermosa, gentil y honesta, 

¿quién dirá sino que os resta 

virtud para toda humana?  

 

Sois una flor escogida, 

un armiño preciado, 

de nobleza sois dechado, 

por salud de nós nacida. 

¡O, gracia de donde mana 

excelencia sin requesta! 

¿quién dirá sino que os resta 

virtud para toda humana? 

[f. CLII v.] 

“–Más diría, señora mía, en vuestro favor, si ante vuestro fermoso vulto estuviesse. Pero 

como en ausencia y en presencia todo sea uno, según mi querer, recebid la dicha canción 

como si ante vos la dixesse—”. 

20. Capítulo LXXXVII 

a.  De cómo partido el buen Floramante 

de aquella señora qu’él tanto quería 

con su escudero, sin más compañía, 

se va por las mares con triste semblante. 

¡O, mal de Cupido, cruel tribulante!, 

¿por qué consientes que muera tal rayo, 

con pena terrible, con fuerte desmayo? 

¡O, bélica fuerça, socorre al amante! 

 

[f. CLIX v.] 

 

 

 

 

 

b. “Acordándose su vida y viendo la muerte dixo”: 

 

 

 

 

5 

 

 

 

Con temeroso cuidado, 

sin plazer, con gran dolor 

parto yo, triste amador, 

de favor desesperado, 

herido mortal d’amor. 

 

¡Ay, Amor, lleno d’engaño, 

falso, cruel, poderoso, 

[f. CLX v.] 



47 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

si tú me diste reposo, 

fue por darme mayor daño 

con tu sentir querelloso! 

Mas ¡ay de mí, lastimado, 

sin plazer, con gran dolor 

que voy, leal amador, 

de favor desesperado, 

herido mortal d’amor! 

“Voy desesperado de toda esperança de remedio, y la mayor certeza que comigo llevo 

es el amargura de que voy cubierto […]”. 

21. Final 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

 

20 

 

 

 

El trasladador comiença invocando 

Pregone la fama con trompa sonante, 

Justino retumbe con cuerno tridente, 

Nectuno publique con boz eminente, 

Calíope, la musa, aquí se levante, 

Apolo y su arpa salgan delante, 

David con su cítara endulce el sentido, 

miliflua serena aduerma el oído, 

en viguela d’Orfeo, mi metro se cante 

Prosigue la invocación 

El dulce murmureo que causa los saltos 

d’aguas corrientes por muy verdes prados, 

sabrosos sonidos de vientos templados 

ferientes en fojas de álamos altos, 

suaves cantares de néctar no faltos 

de Procne33, calandria y más Filomena 

publiquen mi verso con boz tan amena 

que buelvan oyentes fechos esmaltos. 

Introducción y alaba comparando 

Dardillo de plomo, en armas d’azero, 

embota, dispunta y no haze mella, 

puesto ante Febo sola una estrella 

su lumbre se eclipsa34 muy por entero. 

Estilo tan baxo, tan boto y grossero 

ante vós, el más alto de altos, la cumbre, 

que puede aclarar con su poca lumbre 

[f. CLXII v.] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
33 En la edición original, preomne. 
34 En la edición original, ecliusa. 



48 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

 

45 

 

 

 

 

 

50 

 

 

 

 

55 

 

 

 

 

que confuso de sí no quede primero. 

Prosigue 

Recelando caer, me paro y me quedo, 

no porque no tenga bien do subir, 

pero viendo mi necio y rudo escrevir, 

faltando el saber, me sobre el miedo. 

Crece el empacho, mengua el denuedo; 

las mares son altas, yo mal nadador, 

que si vuestra alteza no alarga el favor, 

al entrar del orilla, nadar no puedo. 

Al lector 

Oye, lector, con sobra de zelo; 

mira y relee aqueste tratado 

de armas, amores, assí matizado, 

no menos qu’estrellas están en el cielo. 

Jamás nunca vimos debaxo tal velo 

estilo tan dulce assí razonando, 

ni menos tratado tan bien dedicado 

jamás pareció encima del suelo. 

Declara la costumbre que guardaron los sabios 

passados 

Costrumbre guardaron los sabios passados 

jamás mostrar obra sin ser endereçada, 

porque muchas vezes temor del espada 

pone silencio en los más deslenguados. 

Assí que, grosseros, que son mal criados, 

y más los agudos que an lenguas malas, 

viendo esta obra debaxo de alas, 

de puro temor se queden callados. 

Aplica 

Assí fazer quiso el nuestro poeta, 

puesto que fuesse su obra esmerada 

más quiso dorar la plata cendrada 

con rayos diáfanos de exelsa cometa; 

porque assí fuesse en todo perfecta, 

que en sí no mostrasse risco ni marcha, 

mengua ni sobra, pesadumbre ni tacha, 

cubierta con lumbre de tan alto planeta. 

A su alteza encoméndale la obra 

Beato en la tierra, signato en el cielo, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[f. CLXIII] 



49 

 

60 

 

 

 

 

 

65 

 

 

 

 

70 

 

 

 

 

 

75 

 

 

 

 

80 

 

 

 

 

 

85 

 

 

 

 

 

preclaríssimo príncipe, digno loor,  

reciba el presente del leal servidor, 

pues a vós se ofrecen con sobra de zelo. 

A vós y no a otro, pues sois en el suelo 

diáfono norte, suprema cometa, 

estrella crinante, fulgente planeta, 

de pobres cubierta, de tristes consuelo. 

Prosigue alabando 

Reproche de vicios, de virtudes armario, 

de dueñas, donzellas, de todos cubierta, 

firme liança sin lis ni rehierta, 

de ti Lusitania, gentil enxemplario; 

amparo del pueblo, real relicario, 

a do se conservan los altos secretos, 

prudente consejo de sanctos decretos, 

de toda niquicia muy fuerte contrario. 

Concluye 

El sello pongamos, d’aquí no passemos, 

paremos la barca, no vamos al hondo, 

qu’el piélago es grande y yo me confondo 

sin áncoras, velas, e xarcias ni remos. 

Y pues es necedad buscar ríos estremos 

do jamás no se falla principio ni cabo, 

otros alaben, que yo no alabo, 

por solo lo dicho inojos postremos. 

Oración final a nuestra Señora 

Rutilante rayo de suma sapiencia, 

ebúrneo lecho a do Dios aclinó, 

artesa de jaspe a do se amassó, 

humano conjunto, con sola una essencia, 

mucho suplico a tu grande clemencia 

seas la guarda del nuestro mayor, 

estiende tu gracia y da le favor 

y sea abastado de tu providencia. 

 Laus deo.  



50 

IV. ESTUDIO DE LOS POEMAS 

Conviene en primer lugar detenerse en cuestiones relativas al análisis métrico de 

cara a vislumbrar las deudas que se establecen con la lírica coetánea.  

En nuestro corpus, encontramos, en proporción casi equivalente, versos de arte 

mayor y de arte menor. Aunque el número de inserciones de estrofas en arte mayor es 

menor que el de composiciones en arte menor (siete frente a dieciséis), el resultado en 

número de versos es casi simétrico (567/510 respectivamente). En total, en veintiuno de 

los ochenta y siete capítulos se intercalan composiciones en verso, más o menos extensas, 

usando siete tipos de estrofas: pareados, tercetos, coplas de arte menor, canciones –

compuestas por redondillas o quintillas–, coplas de pie quebrado, coplas reales y coplas 

de arte mayor.  

En el conjunto de la obra, el arte mayor aparece, como hemos dicho, en siete 

ocasiones. Cuatro de ellas sirven de epígrafe en otros tantos capítulos (caps. LXXIII, 

LXXXV, LXXVI y LXXXVII); las tres restantes se presentan de la siguiente manera: una, en 

estrofa suelta (cap. LI), la segunda, en composición de cincuenta y cinco coplas, a su vez 

divisible en tres composiciones relativas a tres momentos de la narración en los que 

aparecen distintos personajes (cap. LV) y la última, en las once octavas que forman los 

versos laudatorios y epilogales que concluyen el libro tras el capítulo final. El conjunto 

de las estrofas, todas coplas de arte mayor, proporcionan 567 versos al total (1077) de la 

obra de Jerónimo López. Desarrollaremos algunas particularidades prosódicas de estos 

versos y sus circunstancias de ejecución en el apartado siguiente.  

Siguiendo en el conjunto general de la obra, el arte menor se desarrolla en seis 

tipos de estrofas; de menor número de versos a mayor: dos pareados, un terceto, seis 

coplas de arte menor, trece coplas de pie quebrado, veinticinco coplas reales y siete 

canciones (variables en número de versos). Estas estrofas aportan 510 versos al total de 



51 

los que aparecen en la obra y son regularmente octosilábicos, con alguna esporádica 

excepción.  

Teniendo en cuenta que nuestro corpus se inserta en un libro de caballerías escrito 

con toda probabilidad entre 1518 y 1524, y no en 1550, fecha de la edición consultada y 

única conservada1, la variedad de estrofas y temas, esquemas rítmicos y accidentes del 

verso, que observamos en nuestra obra nos han permitido considerar una relación estrecha 

con la poesía de cancionero, alejada de esquemas poéticos italianos que comienzan a 

desarrollarse a mediados del siglo XVI, tras el aldabonazo que supone la edición conjunta 

de Boscán y Garcilaso en 1543. 

El balance de versos y estrofas de la obra es el que se muestra a continuación: 

 Terceto Pareado Copla de arte 

menor 

Canción Copla de pie 

quebrado 

Copla 

real 

Copla de arte 

mayor 

Núm. de 

versos 
3 4 48 87 118 250 567 

Núm. de 

estrofas 
1 2 6 7 13 25 71 

 

Versos en arte menor 510 (octosílabos) 

Versos en arte mayor 567 (dodecasílabos/endecasílabos) 

Total 1077 

 

La relación descriptiva de las estrofas según su localización en la obra y en orden 

de edición es la siguiente: 

1. Canción formada por una quintilla seguida de una estrofa de diez versos octosilábicos 

de cuatro rimas consonantes (dos quintillas que constituyen la mudanza y vuelta). 

Esquema: abaab/cdccd:abaab. 

2. Coplas de arte menor (3): combinaciones estróficas de ocho versos octosílabos, de 

tres rimas consonantes, distribuidos en dos redondillas de rima abrazada (abba:acca). 

                                                           
1 Remitimos al estudio de Javier Guijarro y a las conclusiones que allí establece, ya mencionadas en este 

trabajo en la introducción y en el estado de la cuestión. 



52 

3. Canción formada por un terceto seguido de una estrofa de siete versos octosílabos, de 

tres rimas consonantes, distribuidos en una redondilla y un terceto que repite el 

primero a modo de estribillo (con una ligera variación al inicio: Descanse/assí que… 

Esquema: abb/cddc:abb. 

4. Canción formada por un terceto seguido de una estrofa de ocho versos octosílabos, 

distribuida en dos redondillas de tres rimas consonantes: la segunda repite la de la 

primera a modo de estribillo Esquema: abb/cddc:abba. 

5. Copla de arte mayor: ocho versos de once y doce sílabas, de tres rimas consonantes, 

agrupados en dos cuartetos de rima abrazada (ABBA:ACCA). 

6. Canción formada por una redondilla seguida de una estrofa de ocho versos octosílabos 

con tres rimas consonantes, formada a su vez por dos redondillas de las que la última 

repite la rima de la primera (abba:cddc:abba).  

7. Coplas de pie quebrado o coplas mixtas (13)2: combinaciones estróficas de nueve 

versos con cuatro rimas consonantes, agrupados en forma de redondilla seguida de 

una quintilla que inicia con pie quebrado tetrasílabo. Salvo la primera estrofa, que es 

de tres rimas: abba:ccaac, el resto, menos las excepciones que se señalan, siguen la 

estructura de la segunda estrofa: edde:ffggf. Excepciones: las estrofas tercera y octava 

son de 10 versos y no de 9, y la última, de 8; además, la estrofa octava, de 10 versos, 

no lleva quebrado (son dos quintillas: abaab:cdccd), y las estrofas 1.ª, 12.ª y 13.ª llevan 

el quebrado en pentasílabo y no tetrasílabo (solo la última compensa por sinafía el 

cómputo). La estrofa séptima varía la rima alterna: abba:ccdcd, así como la última, de 

8 versos: abba:ccdc.  

                                                           
2 Sigo la terminología de Tomás Navarro Tomás.  



53 

8. Coplas reales (6)3: estrofas de diez versos de ocho sílabas de cuatro rimas consonante, 

agrupados en dos quintillas (abaab:cdccd).  

9. Coplas de arte mayor (55)4: combinaciones de ocho versos de once o doce sílabas con 

tres rimas consonantes, agrupados en dos cuartetos de tres rimas abrazadas: 

ABBA:ACCA; excepcionalmente, la estrofa 52.ª es de siete versos y los versos 

endecasílabos son al menos 52 de 439, un 12 % aproximadamente. 

10. Coplas reales (10)5: estrofas de diez versos octosilábicos, con cuatro rimas 

consonantes, agrupados en dos quintillas (abaab:cdccd). 

11. Canción formada por una redondilla seguida de una estrofa de ocho versos octosílabos 

(salvo el primer verso, que es de nueve), distribuidos en dos redondillas con tres rimas 

consonantes (abba:cddc:abba). 

12. Coplas de arte menor (3): estrofas de ocho versos octosílabos, agrupados en dos 

redondillas, con tres rimas abrazadas (abba:acca). 

13. Coplas reales (9): estrofas de diez versos octosílabos (eneasílabos los versos 1.º y 5.º 

de la estrofa 2.ª y heptasílabo en el verso 6.º de la estrofa 7.ª), agrupados en dos 

quintillas de cuatro rimas consonantes (abaab:cdccd). 

14. Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos de doce sílabas agrupados en dos 

cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA). 

15. Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos de doce sílabas agrupados en dos 

cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA). 

                                                           
3 Se considera una única composición, aunque se intercalan breves frases en prosa, que introducen verbos 

de lengua, marcando la continuidad del relato en verso. 
4 Es la composición en verso más larga de la obra; se divide en tres partes correspondientes a tres momentos 

distintos de la narración, que coinciden con la aparición de dos personajes que interactúan con el 

protagonista. 
5 Se considera como una sola composición aunque presenta epígrafes que organizan el contenido, ya que la 

situación narrativa es única: contextualización espacial de Floramante y diálogo con la doncella mensajera. 



54 

16. Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos de doce sílabas (once en los versos 2.º 

y 6.º), agrupados en dos cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA). 

17. a. Pareado: estrofa de dos versos octosílabos de rima consonante (aa). 

b. Terceto: estrofa de tres versos octosílabos de dos rimas consonantes (abb). 

18. Pareado: estrofa de dos versos octosílabos de rima consonante (aa). 

19. Canción formada por una redondilla seguida de ocho versos octosílabos en estructura 

de dos redondillas, que forman cuatro rimas consonantes; la redondilla final repite las 

rima y los últimos versos de la primera a modo de estribillo (abba:cddc:abba). 

20. a. Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos dodecasílabos agrupados en dos 

cuartetos de tres rimas consonantes abrazadas (ABBA:ACCA). 

b. Canción formada por una quintilla seguida de una estrofa de diez versos 

regularmente octosilábicos, de cuatro rimas consonantes (abbab:cddcd:abbab). 

21. Coplas de arte mayor (11): estrofa de ocho versos normalmente dodecasílabos 

agrupados en dos cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA). 

1. ESTUDIO DE LA MÉTRICA 

No pretendemos ser exhaustivos en este punto, pero sí dar una visión de los datos 

extraídos del análisis métrico. Las irregularidades encontradas en los versos del 

Floramante indican mínimos desvíos de Jerónimo López respecto a unos esquemas 

métricos que estaban claramente establecidos en el primer cuarto del siglo XVI. La 

cuestión más compleja es la que afecta al arte mayor, ya que el arte menor se manifiesta 

regularmente octosilábico.  

1.1. EL ARTE MAYOR 

En todas las composiciones en arte mayor, desde la primera copla suelta hasta los 

versos epilogales y laudatorios finales, encontramos, de manera desigual, variación en el 



55 

número de sílabas; los versos son en su mayoría dodecasílabos, pero también hay 

endecasílabos, algunos versos tridecasílabos, incluso algún octosílabo aislado. El análisis 

del arte mayor resulta complejo cuando se entra en detalle, por eso resultan de tantísimo 

valor los estudios de métrica de Tomás Navarro Tomás, así como el ineludible análisis de 

Fernando Lázaro Carreter sobre la poética del arte mayor6.  

En un relativamente reciente artículo, Fernando Gómez Redondo7 aporta una 

explicación clara y detallada de las características prosódicas de este metro recogiendo la 

tradición bibliográfica que tanto ha aportado al esclarecimiento de la cuestión, desde 

Nebrija (el “adónico doblado”) hasta la actualidad. Gómez Redondo recuerda que hemos 

de tener en cuenta el decasílabo dactílico gallego-portugués como precedente –algo que 

ya había sido apuntado por Navarro Tomás—, frente al alejandrino y sus variantes, a 

partir del cual se construye un esquema versal que atiende antes a la disposición de los 

acentos y que se llamará “arte real” o “mayor” en oposición al “común” o menor, el 

octosílabo8. Este esquema estará construido por “dos hemistiquios asentados en la doble 

cadencia de las cláusulas ternaria y binaria, sin importar el número de sílabas; la 

regularidad depende de la distribución de los acentos, no del cómputo silábico; es más, la 

materia fonológica del verso se somete a severas constricciones prosódicas para conseguir 

la equivalencia isorrítmica”. La doble cadencia en los versos de Jerónimo López en arte 

mayor es palpable; como ejemplo de sometimiento a la prosodia rítmica y de fluctuación 

silábica, vemos la estrofa siguiente:  

Abrid los oídos, discretos letores,   o óoo óo ׀ o óoo óo A-A  

escuchad el poner de mi corta pluma,  o òoo òo ׀ o óoo óo A-A 

                                                           
6 Nos referimos a: Navarro Tomás, Tomás, Métrica española. Barcelona: Labor, 1978 y Lázaro Carreter, 

Fernando, “La poética del arte mayor castellano” en Estudios de poética: La obra en sí. Madrid: Taurus, 

1996 (pp. 75-111). 
7 Gómez Redondo, Fernando, “El «adónico doblado» y el verso de arte mayor”, en Revista de literatura 

medieval, n.º 25, 2013, pp. 45-85. 
8 Nebrija, en la Gramática de la lengua castellana, explica: “El verso adónico doblado es compuesto de 

dos adónicos. Los nuestros llámanlo pie de arte maior”, frente al “dímetro iámbico, que los latinos llaman 

quaternario, y nuestros poetas pie de arte menor, y algunos de arte real, regular mente tiene ocho sílabas”. 

(Edición de Antonio Quilis, Madrid, Editora Nacional, 1980, pp. 154-155 y 152). 



56 

no porque cierto de sabia presuma,   [o] óoo óo ׀ o óoo óo D-A 

mas porque notando miréis sus temores  o óoo óo ׀ o óoo óo A-A 

y assí, perdonando sus yerros mayores,  o óoo óo ׀ o óoo óo A-A 

porque tan alto se quiso sobir,   [o] òoo óo ׀ o óoo ó  D-B 

os pide humildemente queráis bien oír  o óoo òoo ׀ o óoo ó C-B 

del buen amador sus grandes clamores.  o óoo ó ׀ o óoo óo B-A9 

La variación silábica de los versos de Jerónimo López (diez, once, doce y trece 

sílabas siguiendo la norma estándar) se ajusta, haciendo uso de mecanismos prosódicos 

que mantienen la regularidad de la doble cadencia (sinalefas y dialefas), a la estructura 

rítmica del verso combinando dáctilo y troqueo, provocando a su vez traslados acentuales. 

También sirve este ejemplo como muestra de que los versos del Floramante representan 

en su mayoría las variantes descritas por Navarro Tomás, incluso las señaladas como las 

más frecuentes en el Laberinto de Fortuna (A-A, D-A), de Juan de Mena. En este sentido, 

no debe sorprendernos la aparición de otras muchas variantes en los esquemas prosódicos 

de Jerónimo López, por ejemplo, del tipo B-A (agora serás Cupido contento), A-E (por 

otra señora tengo de vos), C-B (os pide humildemente queráis bien oír), E-E (miraras la 

fe, qu’es claro testigo), etcétera, si tenemos en cuenta que en el Laberinto aparecen 

hasta 36 combinaciones de hemistiquios10. Esporádicamente, Jerónimo López introduce 

versos que resultan anómalos incluso siguiendo estas consideraciones, por ejemplo, los 

versos con periodos de menos de cinco sílabas, con resultado octosilábico (Piedad, pues 

tienes robada) o decasílabo (Passión, piedad a mí escondida), con clara asimetría entre 

hemistiquios (troqueo-dáctilo). Para un gramático próximo a los usos y las normas de este 

metro como Nebrija tampoco esta variación silábica resulta extraña, teniendo en cuenta 

que “en comienço del verso podemos entrar con medio pie perdido, el cual no entra en el 

cuento y medida con los otros”11, es decir, el equivalente al anacrusis de Navarro Tomás: 

                                                           
9 Sigo la clasificación de variantes de hemistiquios de Tomás Navarro Tomás (1978, p. 116) y señalo los 

acentos rítmicos secundarios (ò) provocados éctasis (tonicidad en la sílaba siguiente) o sístole (en la sílaba 

anterior). 
10 Tomás Navarro Tomás: 1978, p. 117. 
11 Nebrija: 1980, p. 151. 



57 

Assí que puede este género de verso tener doze sílabas, o onze, o diez, 

o nueve, u ocho (Nebrija: 1980, p. 156) 

Mas, si comprobamos la solución que ofrece en su gramática, comprobamos que 

los versos extraños al ritmo y a la medida simétrica habitual de Jerónimo López, a veces, 

simplemente, fallan, como es el caso del octosílabo señalado: Piedad, pues tienes robada. 

Puede tener este género de versos ocho sílabas en una sola manera: 

entrando sin medio pie en ambos los adónicos y acabando entrambos 

en sílaba aguda; como en los versos: Sabia en el bien, sabia en el mal12. 

En cuanto a la estrofa, como estructura superior de análisis, que condiciona la 

presentación del contenido, Jerónimo López emplea en todos los casos una octava 

compuesta de dos cuartetos de doce sílabas (con las variaciones señaladas), trabados por 

tres rimas consonantes abrazadas (ABBA:ACCA) y con una cesura que divide el verso 

en dos hemistiquios dactílicos. Acudiendo de nuevo a Navarro Tomás, esta octava es la 

más habitual en los poetas del Cancionero de Baena, y fue consagrada por Santillana y 

Juan de Mena13, pero también fue utilizada, previamente, en los orígenes del verso de arte 

mayor, en la Revelación de un ermitaño o la Danza de la muerte y ha de diferenciarse del 

dodecasílabo dactílico, estrofa convertida en metro independiente a raíz del predominio 

del tipo A-A en el Laberinto. Con ello, deducimos que Jerónimo López mira hacia la 

tradición cuatrocentista para componer los versos en arte mayor, estructura que actúa 

como medio de expresión de los temas elevados y los asuntos graves, consagrada por 

Juan de Mena en el Laberinto de Fortuna a finales del XV, y no hacia las innovaciones 

que, por el mismo tiempo, fueron llevadas a cabo por Francisco Imperial y el Marqués 

Santillana14, que no cuajarían hasta más tarde y que lograrían entonces adaptar la 

                                                           
12 Nebrija, 1980, p. 157. Transcribo por y el signo tironiano que la edición reproduce. 
13 Tomás Navarro Tomás, 1978, p. 123. 
14 Los intentos de Imperial o Santillana en el siglo XV no habían fructificado, la poesía de cancionero 

castellano conservó sus metros y poética independientes y acentuó caracteres propios en cuanto a temas y 

actitudes (Rafael Lapesa, “Poesía de cancionero y poesía latinizante”, en Garcilaso: Estudios completos. 

Madrid: Ed. Itsmo, 1985, p. 218). 



58 

isorritmia del arte mayor al isosilabismo del endecasílabo. El arte mayor de Jerónimo 

López, además, se adapta bien, por su longitud y cadencia, a los largos pasajes en verso 

con carácter narrativo, que redundan en la expresión de los tópicos amorosos en boca de 

sus personajes enamorados, elevando a su vez los discursos a una categoría acorde con 

su estatus de persona noble. 

Para concluir este apartado sobre el arte mayor, en lo se refiere a la intención que 

motiva estos mecanismos prosódicos, desde un punto de vista estructural, Lázaro Carreter 

considera “el desorden como meta”, como el fin de este lenguaje poético, ya que la poética 

del metro de arte mayor, la poética del ritmo, “obligaba” a tales arbitrios basándose en la 

consideración de que el distanciamiento del idioma “era el método para transformar en 

poesía cualquier contenido” (Lázaro Carreter: 1986, p. 92). 

Por otra parte, las coplas epilogales y laudatorias finales, última composición en 

arte mayor, demuestran un aspecto relevante para la comprensión de la particular 

prosimetría que afecta al género caballeresco. M.ª Carmen Marín Pina ha señalado la 

deuda de estas coplas con las finales del Primaleón, a su vez dependientes de la tradición 

instaurada por Alonso de Proaza en la Celestina (edición salmantina de 1500) y en las 

Sergas de Esplandián (edición sevillana perdida de 1512). Las del Floramante son 

igualmente coplas de arte mayor, pero no seis, como en las Sergas o en la Celestina o el 

Primaleón, sino once. Tampoco estructuran el contenido en la repetición anáfora del 

adverbio aquí, ni muestran repetición de las palabras de Proaza (batallas, castos amores, 

labor, dechado…), pero en lo demás sí se ajustan al modelo métrico del arte mayor de 

Juan de Mena y de algunas composiciones del Cancionero de Baena, según Marín Pina, 

“con motivo de prestigiarlas aproximándolas a la epopeya clásica” (Marín Pina: 2005, 

p. 1058). Además, mantienen la alusión a personajes mitológicos y a la pluma, la 

interpelación al lector y la referencia a los componentes del libro. A ello, se suma la la 



59 

referencia a la obra esmerada (est. 7), la dedicatoria al monarca (ests. 8 y 9), una estrofa 

de conclusión y una oración a la Virgen, estas enmarcadas por epígrafes que anuncian el 

contenido. Todo ello revela, por una parte, que su funcionalidad responde “a una 

estrategia comercial, de marketing, para promocionar y vender los libros ponderando sus 

excelencias y las de su autor”, demostrando que las coplas de Proaza fijan el modelo de 

versos laudatorios, de la obra y de su autor, que impera en los libros de caballerías de la 

primera mitad del XVI (Marín Pina: 2005), por otra, que la elección de la estrofa permite 

presentar el contenido como elevado o grave, marcando una diferencia con los temas y 

las estructuras de la poesía en arte menor. En este sentido, los cuatro epígrafes que 

aparecen en este tipo de verso responden también a la intención de marcar el tono elevado 

del discurso, en este caso, el de la figura del cronista-traductor, demostrando a su vez su 

habilidad poética. 

1.2. EL OCTOSÍLABO 

Frente a la posición del acento en la que se basa la métrica del arte mayor, el 

octosílabo, el metro por excelencia de la tradición hispánica, se define por el número de 

sílabas. Si atendemos a la prosodia rítmica, la norma métrica que resume el isosilabismo 

del octosílabo, en la que coinciden tratadistas medievales y modernos, consiste en que la 

séptima sílaba ha de ser tónica y la octava átona, siendo libres las demás15. Esta libertad 

da lugar a una amplia variación en el interior del verso que provoca múltiples estructuras 

rítmicas: trocaica si empieza por dos sílabas átonas, dactílica cuando la primera es tónica 

y mixta cuando la tónica es la segunda y va seguida de un troqueo más un dáctilo o al 

revés. 

                                                           
15 La revisión crítica ha sido realizada por Vicente Beltrán en Poesía española. Vol. 2, Edad Media : 

lírica y cancioneros. Barcelona: Crítica, 2002. 



60 

Del estudio de Navarro Tomás se deduce que las modalidades rítmicas, propias 

de la fluctuación de los orígenes provenzales del octosílabo, se fueron asentando en 

función de las preferencias de los autores y del tono de la poesía a lo largo del siglo XV, 

resultando el trocaico más acorde con la tradición provenzal del verso y el dactílico y 

mixto, como alternativas enfáticas. Tal prosodia rítmica adquirió total libertad en el 

siglo XVI, de modo que los resultados de tipo trocaico, de “tono especialmente lírico”, se 

equipararon a los de tipo dactílico, de expresión “más viva y vehemente” 16, en parte por 

la influencia del teatro en verso y del auge de los romances nuevos17.  

El Floramante da muestras de la variación rítmica apuntada por Navarro Tomás 

en sus 510 versos octosílabos, en los que mantiene regularmente el isosilabismo con 

esporádicas excepciones (como la del verso octavo de la segunda estrofa de las coplas 

mixtas, señalada en la edición), haciendo uso de los mecanismos de compensación 

silábica: sinalefas, dialefas, diéresis y sinéresis abundan en nuestros poemas. 

Excepcionalmente, pueden encontrarse desplazamientos del acento fonológico en favor 

del prosódico, como muestra el verso 6 del siguiente ejemplo (estribillo y vuelta de la 

tercera canción). Veamos, como muestra de prosodia y de uso de metaplasmos, los 

siguientes ejemplos: 

1. Descanse todo pagano    o óo óoo óo (mixto) 
y dé gracias a Mahoma,   o óoo òo óo (mixto) 

que vengança_assí se toma.  òo óo óo óo (troqueo) 

 

Los muertos d’este vengado  o óo òoo óo (mixto) 

huelguen allá do están,    óoo óoo ó[o] (dáctilo) 

qu’es preso don Clarián18  òo óo òo ó[o]/óoo òoo ò[o] (t./d.) 

                                                           
16 Para la evolución y expansión del octosílabo: Navarro Tomás, 1978, pp. 151-53 y 214-15. 
17 De la convivencia de formas tradicionales e innovadoras de la métrica italiana se dan por conocidos los 

estudios de José Manuel Blecua, “Corrientes poéticas en el siglo XVI” en Sobre la poesía de la Edad de 

Oro: Ensayo y notas eruditas. Madrid: Ed. Gredos, 1970 (pp. 11-24) y de Rafael Lapesa, “Poesía de 

cancionero y poesía latinizante” en Garcilaso: Estudios completos. Madrid: Ed. Istmo, 1985 (pp. 213-239). 
18 Es habitual en los versos del Floramante marcar tipográficamente con el apóstrofo la elisión de vocales 

contiguas (con preposiciones, artículos, pronombres…), en consonancia con la sinalefa a efectos de 

cómputo silábico; en este caso, es necesaria la dialefa o la diéresis en Clarïán para cuadrar el octosílabo. 

Vacilaciones de este tipo son frecuentes en los versos de arte mayor, pero excepcionales en el arte menor, 

marcado por la regularidad silábica y, por ello, atribuibles a la pericia del autor. 



61 

do jamás será hallado.    òo óo óo óo (troqueo) 

2. E partiéndome penada,   òo óo òo óo (troqueo). 

dexándola con gran pena,  o óoo òo óo (mixto). 

anduve triste llorada   o óo óoo óo (mixto). 

por oteros y | estradas   oo óo òo óo (troqueo). 

maldiziendo tierra_agena;  óo óo óo óo (troqueo). 

de tal suerte | andando,   o óo òoo óo (mixto). 

con gran dolor que sentía,  o óoo óo óo (mixto). 

me metí aquí llorando,   oo óo óo óo (troqueo). 

‘n este valle desseando19  óo óo òo óo (dáctilo). 

la muerte por compañía.  òo óo òo óo (troqueo). 

 

La libertad rítmica de los versos en arte menor del Floramante coincide con la de 

sus coetáneos que, a principios del siglo XVI y a menudo en los cancioneros, demostraban 

haber asentado las estructuras métricas de origen provenzal o gallegoportugués a la 

lengua castellana. 

En cuanto a las estrofas, como unidad superior de análisis, observamos que la 

elección de Jerónimo López coincide con las preferencias recogidas en los cancioneros 

de la época. Al margen de la abundante presencia del arte mayor de la obra, que también 

tenía cabida en los cancioneros por la influencia y estima de autores como Mena o 

Santillana, aunque en menor medida que otro tipo de composiciones20, Jerónimo López 

se sirve de estrofas tradicionales adaptándolas a los modelos de composición que se 

fueron asentando a finales del XV y principios del XVI.  

Así, como las formas estróficas mayoritarias en la poesía cancioneril, las del 

Floramante en arte menor son combinaciones de 4-5 versos (redondilla y quintilla) 

dobladas, que se corresponden con los tipos de mayor difusión del octosílabo, en estrofas 

de 8 y 10 versos por copla (la copla de arte menor, la copla mixta, por un lado; la copla 

                                                           
19 En este verso, el apóstrofo muestra cómo el autor usa la sinafía como mecanismo de compensación. 
20 Rafael Lapesa señala que las coplas de arte mayor, favorecidas en el Cancionero de Baena por haber 

alcanzado su cumbre con la Comedieta de Ponza de Santillana y el Laberinto de Fortuna de Mena, perdían 

terreno ante el empuje del octosílabo y coplas de pie quebrado pero seguían usándose en la poesía de gran 

aparato, y en el Cancionero General y otras compilaciones de su tiempo aparecen versos de arte mayor en 

debates y también ficciones como la Guerra de amor de don Luis de Vivero, La escala de Amor de Jorge 

Manrique o el Infierno de amores de Guevara, donde elementos líricos se encuadraban en relatos alegóricos. 

Rafael Lapesa, “Los géneros líricos del Renacimiento: La herencia cancioneresca”, en Homenaje a Eugenio 

Asensio. Madrid: Gredos, 1988, pp. 252-260. 



62 

real, por otro). Las coplas de arte menor, de origen gallegoportugués, con entrelazamiento 

de semiestrofas por la rima, que imitaban las de arte mayor, fueron frecuentes en el 

Cancionero de Baena y tuvieron un papel predominante en autores como Fernán Pérez 

de Guzmáz, Santillana y Mena, pero su popularidad descendió en favor de la copla 

castellana, de cuatro rimas, a mediados del siglo XV y quienes mantuvieron la estrofa de 

tres rimas fue probablemente a causa de la influencia del arte mayor; elección de esta 

estrofa de tres rimas consonantes por parte de Jerónimo López manifiesta esta inclinación 

de preferencia tradicionalista21.  

Con un mayor número de estrofas y consecuentemente, de versos, es utilizada la 

copla de pie quebrado o mixta en forma de novena en el Floramante. Esta combinación 

de redondilla más quintilla abunda en el Cancionero de Baena y se prodigó en la segunda 

mitad del siglo con cuatro rimas, sin enlace entre las semiestrofas, favoreciendo la 

variante abba:cdccd (se encuentra por ejemplo en Santillana, en Juan de Mena o Rodrigo 

de Cota). Fue utilizada por Juan del Encina en su cancionero, con preferencia por el enlace 

de las semiestrofas e inclinación por la forma métrica antigua de dos o tres rimas, y 

también, en la combinación de cuatro rimas (abba:ccddc), frecuentemente con pie 

quebrado, por Montemayor en el libro séptimo de la Diana y por Barahona de Soto en su 

Lamentación novena22. 

El autor del Floramante, por una parte, incluye la variante del pie quebrado en 

esta estrofa, y por otra, muestra notables irregularidades en su desarrollo del poema, 

dando lugar a una composición poliestrófica que mezcla el número de rimas (tres en la 

primera estrofa, cuatro en las siguientes), varía la estructura métrica (dando lugar a los 

esquemas: abba:ccaac, abba:ccddc; abaab:cdccd: abba:ccdcd y abba:ccdec), e incluso 

                                                           
21 Tomás Navarro Tomás explica que la presencia de las coplas de arte mayor se reducen a la mitad en el 

Cancionero General de 1511, en favor de la copla castellana de cuatro rimas, que llegaron a ser las más 

habituales en el siglo XVI, recibiendo entonces el nombre de copla castellana (Navarro Tomás: 1978, 130). 
22 Navarro Tomás, Métrica española, Barcelona, Labor, 1978, pp. 132-133 y 219. 



63 

modifica el número de versos (junto a la novena aparecen dos décimas y una octava). El 

pie quebrado, además, desaparece en las estrofas décimas y, en las ocasiones en las que 

se forma como pentasílabo y no en el común tetrasílabo, solo en la última se compensa el 

cómputo octosilábico por sinafía); sin embargo, es el accidente del verso el que define la 

composición, dotándola de ese “carácter propio” que Navarro Tomás acusaba en el uso 

del quebrado (Navarro Tomás: 1978, p. 134). El mismo estdioso equiparaba el efecto del 

verso corto al de la diferencia estructural que existe entre una redondilla y una quintilla, 

lo que en cierto modo explicaría el hecho de que Jerónimo López prescinda del quebrado 

en las estrofas en las que sustituye la redondilla por la quintillas en las estrofas de diez 

versos, ya que con ello manifiesta el efecto de contraste buscado.  

Respecto a las coplas reales, las más numerosas, Navarro Tomás señala que fueron 

muy cultivadas en la poesía lírica y dramática del siglo XVI, más frecuentemente en la 

forma de cuatro rimas, como las utilizadas por Jerónimo López, representadas también 

en la tragedia Filomena, en el paso de La razón y la fama, de Timoneda y en la poesía de 

Boscán sobre la definición de amor (Navarro Tomás: 1978, p. 218). Las de Jerónimo López 

muestran mínimas irregularidades, tan solo las señaladas respecto al cómputo silábico en 

la edición, y su empleo se da en las formas dialógicas del monólogo y del diálogo en sus 

respectivos contextos. 

Destaca la inclusión de dos estrofas menores, el pareado y el terceto, en letras que 

dependen especialmente de la situación en la que se insertan para comprender su sentido 

poético y función contextual, ya que van ligadas a una imagen: se trata de las 

composiciones 17 y 18 de la edición, y su carácter lacónico acentúa el dramatismo del 

contexto mágico en el que se insertan. El terceto, además de como forma de letra, es 

utilizado por Jerónimo López como estribillo en dos canciones, algo considerado por la 

crítica como anómalo en la lírica de cancionero, ya que el terceto restringe su aplicación 



64 

comúnmente a los villancicos, pues el modelo más habitual de la canción cortesana 

incluye una redondilla o una quintilla a la cabeza, seguida de una única mudanza y estrofa 

de vuelta que repite la métrica del estribillo23. Las canciones de Jerónimo López presentan 

tres tipos de estrofas en la cabeza: dos tercetos, tres redondillas y dos quintillas; las 

estructuras de mudanza y vuelta alternan mayormente redondillas y quintillas, dando 

lugar a estrofas de ocho y diez versos, salvo una, de siete, que repite con mínimas 

variaciones el terceto inicial a modo de estribillo (Descanse –Assí que— todo pagano / y 

dé gracias a Mahoma, / que venganza assí se toma); parecida es la siguiente en la que 

utiliza el terceto como inicio, salvo que adhiere un verso final que rompe el paralelismo 

con la primera estrofa pero casa con la segunda: Aparta ya –Por eso, mi— coraçón / de ti 

males e –despide toda— tristeza, / despide toda –mis pesares, mi— graveza; y añade, 

descanse vuestra passión. La tendencia general en las canciones del Floramante es repetir 

en la única vuelta el esquema rítmico de la estrofa inicial junto con algunas palabras y, en 

la mayor parte de los casos, entre uno y tres versos completos de la cabeza, a modo de 

represa, como en: Las altas –Assí que— proezas tuyas, / animoso –esforçado— cavallero, 

/ no consienten que me huyas / por dezir tus fuerças cuyas / son de quien fueron primero. 

La variación métrica y temática se reserva para la estrofa de mudanza, dinámica que casa 

con la de los poetas de cancionero que en torno a 1500 habían ya fijado la estructura de 

la canción reduciendo sus posibilidades a este esquema básico de estribillo, mudanza y 

vuelta. 

                                                           
23 Keith Whinnom señala que la canción típica castellana de finales del siglo xv presenta una repetición 

invariable de las rimas del “pie de la canción” en la vuelta, con excepciones solo de los poetas más antiguos 

Juan de Mena o el Marqués de Santillana; nunca se dan más de cuatro rimas y la inmensa mayoría de las 

canciones se redactan en cuartetos, quintillas y, menos, en sextillas, con apenas presencia del pie quebrado 

salvo en casos antiguos, como Rodríguez del Padrón, o portugueses, como Joao Manuel o Joao de Menenses 

y, además, relaciona esta limitación métrica con el culto del concepto. (Whinnom: 1981, p. 40). Vicente 

Beltrán (1988, p. 132): “Fosilización formal (de la canción): la canción se convierte en poema de una sola 

vuelta, casi siempre con retronx, estróficamente regular y construido sobre una sabia armonía de 

vocabulario, sintaxis y estructuras conceptuales en torno al esquema estribillo más mudanza más vuelta, 

equivalente, en términos de contenido, a una sofisticada combinación de variaciones sobre el tema inicial”. 



65 

En conjunto, en orden de mayor a menor número versos que aportan al total de la 

obras, se distribuyen: 25 coplas reales (250 versos), 13 coplas mixtas o de pie quebrado 

(118 versos), 7 canciones (87 versos), 6 coplas de arte menor (48 versos) y, por último, 

2 pareados (4 versos) y un terceto aislado (tres versos). El octosílabo como metro del 

género menor, caracteriza los tipos de estrofas empleados por Jerónimo López dentro del 

molde que conocemos como lírica cancioneril: isosilabismo octosilábico y 

consonantismo cortesano. 

Ninguna de las composiciones aparece en el índice de versos del Catálogo de 

Brian Dutton, sin embargo, se relacionan directamente con lírica amorosa recogida en los 

cancioneros. La distribución entre arte menor y arte mayor se realiza de forma equitativa, 

como hemos dicho, y muestra una tendencia hacia sus dominantes respectivas: el 

octosílabo se reserva para la agudeza, en forma de canciones, coplas de arte menor, coplas 

reales y coplas de pie quebrado o mixtas, que responden también a formas dialógicas del 

discurso, y el arte menor, para la narratividad, como muestran los epígrafes de los 

capítulos, los largos monólogos de los personajes que incluyen ejemplos y 

argumentaciones y las coplas laudatorias finales. 

2.  EL ESTILO Y EL LENGUAJE 

El lenguaje poético de Jerónimo López reproduce las técnicas heredadas de la 

lírica tradicional gallegoportuguesa o provenzal, normalizadas por los poetas cortesanos 

y de cancionero: primeramente, la alimetría o regularidad estrófica y el consonantismo 

regular. A ellos se suman otros recursos propios de los poetas de cancionero, como la 

rima abrazada de las coplas en arte mayor y sus correspondientes en arte menor como 

técnica de enlazamiento de versos y estrofas propia de la maestría mayor24. 

                                                           
24 Recuérdese la diferencia entre poeta y trovador, señalada por el Marqués de Santillana en el Prohemio y 

por Juan del Encina en Arte de poesía: ambos se diferencian por la maestría que demuestra el poeta en el 



66 

En relación con el entrelazamiento de versos y estrofas, encontramos en los versos 

del Floramante otros mecanismos, gramaticales y léxicos, que desarrollan de distintas 

formas la simetría que va estrechamente unida al conceptismo de la expresión. Jerónimo 

López utiliza, sobre todo, técnicas basadas en la repetición, ya sea a través de anáforas 

(Esta es en la composición 2; Allí, agora: ests. 12 y 14, comp. 9b; Conosce: est. 2, comp. 

9c; No quiero: est. 10, comp. 9c; Tiempo fue: est. 1; comp. 12, etc.), de reduplicaciones 

(Fuid, fuid: comp. 7 o Salid, salid: comp. 825), también en la forma de vocativos que, en 

el inicio del verso, marcan la estructura y el ritmo, estos en las composiciones más largas, 

como la novena de la edición, en la cual, a través de vocativos, repite motivo, léxico y 

estructura de la composición anterior escrita en arte menor, con algunas variaciones; 

observemos el paralelismo para reparar en como el autor reutiliza su propia escritura para, 

cambiando el tono mediante el cambio de metro, ampliar su propuesta poética: 

8.  Salid, salid a montones/   9a. Salid, mis sentidos, con ansia raviosa… 

Salgan mis cinco sentidos…  

¡Oh mis lágrimas çufridas…   Lágrimas mías, mostrad lastimeras… 

salga sin temor/mi coraçón amador   Y vós, corazón, de quien tantas penas… 

E tú, ciego entendimiento…    Y vós, pensamiento, muy triste, cruel… 

Mis ojos muestren llorando…   Los ojos, que han sido la causa primera… 

        

Destaca la presencia de vocativos a lo largo de prácticamente todas las 

composiciones, ya sea con valor apelativo que requiere el diálogo, como ocurre en de 9b, 

entre Floramante y el ermitaño (Salve, Regina de misericordia; Mas vós, padre viejo de 

buen confesar; Gentil cavallero, muy triste, quexoso; Mas vós, señor mío, quexáis os 

atanto; Hijo, fuid de tan grave pecado; Mirad, cavallero; Oh padre anciano…) o en 9c, 

en el diálogo entre Floramante y Arminadora (Mira, señora, discreta loada, est. 3; No 

                                                           
mantenimiento de la rima, el ritmo y el cómputo silábico, además de por el consonantismo, frente al 

asonantismo trovadoresco. 
25 Recuerda al Salid, sin duelo, lágrimas corriendo de Garcilaso, verso al que se ha atribuido un origen 

formal a partir de la égloga VIII de Virgilio presente en las Lamentaciones de amores, de Garci Sánchez 

de Badajoz, de donde al parecer Garcilaso retoma dos versos de la segunda estrofa. Desarrolla este tema de 

las fuentes Charles Aubrun: “Salid lágrimas”, en Bulletin Hispanique, LX, 1958, pp. 505-507 (Aurora 

González Roldán, La poética del llanto en sor Juana Inés de la Cruz. Zaragoza: Prensas Universitarias, 

2009 (p. 58). 



67 

vos ayáis, señora hermosa, Mirad, mi señora, est. 6; Pues eres tan firme, leal amador, 

est. 9), ya sea como personificación de abstractos, algunos presentes en el ejemplo de 9a, 

otros, en invocación a la naturaleza que escucha silenciosa las penas del enamorado: O 

campos, florestas, silvares verduras / Ninfas, sentidos, oh musas del canto, o también 

para enfatizar el carácter ejemplarizante de ciertos pasajes dirigidos a personajes o a los 

propios lectores (Abrid los sentidos, discretos letores; mirad amadores, oíd bien la quexa, 

ests. 10 y 11. comp. 9a; Mirad, lastimados, aquel buen Orfeo, est. 18, comp. 9a), por 

último, también en los versos laudatorios de la dedicatoria y la apelación al lector de 

coplas finales (Oye, lector, con sobra de zelo, est. 5; preclarísimo príncipe, digno loor, 

est. 8). El recurso al vocativo es una de las técnicas más utilizada por Jerónimo López, 

con ella marca la estructura y ritmo de las estrofas y versos, que actúa conjuntamente con 

la exclamación y la pregunta retórica como refuerzo del tono declamativo tanto en la 

expresión de los sentimientos como en el diálogo. Pero hay otros efectos de simetría 

basados en la repetición, y en el paralelismo, tanto sintáctico (de males, de tus bienes, de 

passión…: est. 5, comp. 10; Mis fuerças son, mis plazeres son, mis llagas son, mis 

passiones…: est. 7, comp. 12) como semántico, en los manzobres, o asociación de 

vocablos derivados de la misma raíz, figura característica de los poetas de finales del 

siglo XV, muy utilizada en los libros de caballerías (Parto partido, est. 7, comp. 7; sentible 

sentimiento, est. 2, comp. 8; consuelo consuele, est. 15, comp. 9a; penados penastes, est. 

24, comp. 9a; fuerças que fuerçan, est. 25, comp. 9a; sentir… sentidos… sintiendo, est. 

3, comp. 9b) y algún leixaprén (quexar / Quexar, est. 1, comp. 2), además de alternancias 

o contraposiciones del tipo muerte-vida que nos llevan a pensar en la utilización por parte 

de Jerónimo López de las técnicas conceptuales que, heredadas de la lírica trovadoresca, 

aparecen en las poesías de cancionero (voy combidando la muerte / con mi vida 

miserable; porque ya viviendo muero; biviendo la muerte; mortal es la vida o escusado 



68 

es el bivir / pues la vida es el morir, respectivamente, en: est. 4, comp. 7; est. 6, comp. 8; 

est. 16, comp. 9; ests. 7 y 8, comp. 9b, y comp. 17, vv. 2 y 3).  

Como decíamos, los mecanismos, gramaticales y léxicos, van estrechamente 

ligados al conceptismo de la expresión, que en las poesías del Floramante se configura 

mayormente en torno al tratamiento del amor. No podemos pasar por alto lo que afirmaba 

Keith Whinnom sobre la poesía amatoria cancioneril: la regularización de la métrica fue 

acompañada en los poetas de finales del siglo XV y principios del XVI por la propensión 

al conceptismo, lo que conlleva una reducción del vocabulario que es, sin embargo, 

enriquecido por la polisemia y los dobles sentidos, que actúan como resortes de una 

buscada ambigüedad en el lenguaje. En este tipo de poesía, limitada conceptualmente a 

abstracciones, las palabras pueden adquirir diferentes significados dando lugar a juegos 

de palabras y eufemismos que “constituyen un idioma especial que hay que aprender”26. 

Los dobles sentidos de fe, condena, pasión, muerte, gloria, etcétera, mantienen una 

presencia constante en los versos amatorios del Floramante. Los ejemplos siguientes los 

encontramos en la segunda composición, en su estrofa tercera (a) y en la séptima, estrofa 

cuarta (b): 

a. Esta es la que servir  b. Que por cierto  

me conviene por mi gloria,  esta sería el concierto 

esta es la que victoria   que del todo sanaría 

ha de dar a mi morir.   el mal de mi alegría. 

En el contexto del capítulo LII (fol. xci v.) se da una situación algo atrevida para 

el caballero Floramante, esta vez bajo el pseudónimo de Caballero del Tigre, quien, tras 

haber sido duramente rechazado la noche anterior por su dama en un contexto de ronda, 

vuelve a la carga provisto con sus armas y de su vihuela para expresar sus sentimientos a 

Arminadora, salvo que en esta ocasión, quien recibe la letra de su canción es el padre de 

                                                           
26 Whinnom: 1993, p. 65 “Introducción crítica” de Diego de San Pedro, Obras Completas, II, Cárcel de 

amor. Madrid: Castalia, 1993 y La poesía amatoria cancioneril en la época de los Reyes Católicos. 

Universidad de Durham, 1981. 



69 

la doncella, el rey Justiano, que se encuentra en la habitación de su hija con la reina, lo 

que aumenta el patetismo de la situación si se lee el poema atendiendo al sentido erótico 

de sus palabras:  

Pues no te duele mi pena,  

a Dios pido cada hora  

que sientas, cruel señora,  

la prissión de mi cadena.  

 

Que si bivo en esta vida  

es esperando lo tal,  

y si peno desigual,  

es por no verte vencida.  

Y pues mi mal no condena  

tu gran crueldad, señora,  

a Dios pido cada hora  

que te duelas de mi pena. 

Las figuras de ornamento difícil, que dependen del contenido semántico de las 

palabras por ausencia de léxico concreto, junto con las de ornato fácil, ligadas al enlace 

de versos y estrofas, ambas enraizadas en la lírica tradicional, fueron normalizadas por 

los poetas cancioneriles y repercutirán en el conceptismo de nuestros poetas barrocos. A 

estas fuentes de raíz hispánica se refiere Alberto del Río al señalar que piezas como estas 

pudieron enseñar a los místicos a manejar el recurso de la paradoja, poniendo como 

ejemplo una estrofa del Floramante, marcada por los ecos del verso “Ven, muerte, tan 

escondida” del Comendador Escrivá, tan apreciado por Lope, Cervantes o Gracián: 

¡O cruel pena crecida,  

vida mía querellosa! 

¡O muerte tan congoxosa! 

viene ya por esta vida 

que de sí bive quexosa 

Viene tú tan lastimada 

quanto yo triste t’espero 

porque ya biviendo muero 

tantas veces, que loada 

serás de mí por entero27. 

                                                           
27 Alberto del Río, “La poesía en los libros de caballerías de la época del Emperador (1508-1556), en e-

Spania [en línea], 13 de junio de 2012, p. 9. 



70 

Otro ejemplo del empleo del empleo de la paradoja, de raíz cancioneril hispánica, 

desarrollado por la poesía amorosa, lo encontramos en la expresión enajenada del enfermo 

de amor que, en soledad del bosque, publica sus penas sin encontrar consuelo ni alivio: 

¡Oh captivo,  

de mí mismo enemigo!  

¿A dó vas por tal carrera?  

Respondí: no soy quien digo,  

mas un hombre que no fuera.28 

Cabe destacar, por último, que los resultados del análisis de los poemas del 

Floramante revelan que la descripción que se hace de los paisajes se corresponde con la 

común de la lírica amatoria que atiende solo a la expresión de sentimientos, habitualmente 

recogida en los cancioneros. La naturaleza es percibida entonces como un espacio 

simbólico o alegórico acorde con los sentimientos del caballero, no como un espacio 

subjetivamente percibido y sentido, como ocurre en la poesía petrarquista. Esta 

representación del paisaje aparece en las composiciones séptima, novena (a, est. 2 y c, 

est. 15) y décima (est. 1 y 3). La séptima, un episodio de penitencia de amor de 

Floramante, es la que más elementos léxicos utiliza y lo hace únicamente refiriéndose a 

las montañas, las breñas, la espesura y las montañas, sustantivos semejantes a los montes, 

carreras, campos, florestas y verduras de la composición novena (est. 2) o a los valles y 

el yermo de la composición décima, todos ellos, lugares comunes en la poesía cortesana 

hispano-portuguesa. Los únicos adjetivos utilizados son solitarios, sombrosas y silvares 

(séptima y novena), casi epítetos tratándose de un tipo de adjetivación que no pretende 

describir sino demostrar. Esta valoración de la naturaleza más imaginada que real, acorde 

con el estado anímico del enamorado, dista mucho de la sensibilidad que demuestran los 

poetas petrarquistas que abrirán el camino a Gil Vicente o Garcilaso y se recoge 

repetidamente en los cancioneros. Rafael Lapesa, al respecto, señala que en los 

                                                           
28 Comp. 7, est. 7: capítulo LIII, fol. xcv r. 



71 

alrededores de 1500 este molde descriptivo, que proyecta el sentimiento individual “en 

forma de sombrío telón de fondo”, mantiene el envés conceptual que forma parte de las 

preferencias de los poetas trovadorescos y en esencial, de los poetas de cancionero, a la 

hora de recrear paisajes imaginarios, frecuentemente alegóricos, acordes con la 

contención recatada y el silencio cortés. Como ejemplo, propone un romance lírico de 

Juan del Encina, muy divulgado en la época, en el que se pueden observar los paralelismos 

con el lenguaje empleado por Jerónimo López: 

Por unos puertos arriba  

de montaña muy escura 

caminava el cavallero  

lastimado de tristura;  

el cavallo dexa muerto, 

y él a pie, por su ventura,  

andando de sierra en sierra, 

de camino no se cura; 

huyendo de las florestas, 

huyendo de la frescura, 

métese de mata en mata 

por la mayor espesura…29 

3. POEMA A POEMA: LA ENFERMEDAD DE AMOR.  RELACIONES CON LA FICCIÓN 

SENTIMENTAL Y LA TRADICIÓN CANCIONERIL  

El análisis de los episodios en que se insertan los poemas, atendiendo al contenido 

temático y a la construcción del texto, revela la función de las composiciones en la trama 

y descubre relaciones, como las que afectan al verso y la música, sumamente interesantes. 

Se atenderá, por lo tanto, a estos tres aspectos interrelacionados: circunstancias de 

ejecución, función y temática, con la intención de destacar las conexiones con la tradición 

cancioneril y la ficción sentimental. 

Respecto a las circunstancias y modos de ejecución que implican acompañamiento 

musical, adelantamos que se reducen a seis ocasiones que presentamos al hilo del análisis 

de los diferentes segmentos argumentales. Cinco de ellas corresponden a la inserción de 

                                                           
29 Rafael Lapesa, Garcilaso: Estudios completos. Madrid: Istmo, 1958, p. 35 



72 

canciones (comps. 1, 4, 6, 11 y 19) y una, a la copla de arte mayor aislada de la 

composición quinta. En cuanto a los instrumentos de acompañamiento, aparecen un arpa, 

la vihuela hasta en cuatro ocasiones, y, por último, en una sola ocasión, el laúd, todos 

ellos cualitativamente asociados a medios sociales elevados.30 

1. El encantamiento deshecho por Clarián provoca la aparición de una doncella 

etérea que canta una canción; acto seguido, recomienda al grupo que continúe 

enseguida su camino si no quieren tener problemas. 

La primera inserción poética corresponde a una canción cuyo modo de ejecución 

se describe con la mención del instrumento que acompaña el canto, el arpa en este caso31 

y mediante la adjetivación comparativa (con una harpa hazía tan dulce son… Con tanta 

melodía e suavidad dezía esto…). 

La composición aparece contigua al fin de un episodio en el que el caballero ha 

debido luchar y vencer a la magia, componente destacado de la aventura, para alcanzar la 

victoria. De ahí que el encantamiento deshecho por Clarián provoque la aparición de la 

incorpórea imagen femenina que alaba las cualidades del héroe aludiendo a su vez a su 

linaje (Las estrañas aventuras… todas vences sin temor; proezas tuyas, son de quien 

fueron primero). La recomendación final de la doncella dirige la narración de nuevo a las 

aventuras caballerescas. 

La intercalación del poema repercute en la detención de la diégesis, que pasa a 

centrarse en el protagonismo de don Clarián, del que se alaban sus cualidades heroicas. 

                                                           
30 Al parecer, tanto en el lenguaje habitual como en el técnico el término vihuela podía aplicarse con 

propiedad al laúd. Así, en La Celestina, Calisto mitiga su tristeza tañendo un laúd y Celestina comenta que 

“hace aquella vihuela hablar” (acto I) y en el Quijote, el hidalgo pide un laúd para rondar a su enamorada 

Altisidora, pero: “Templando está un laúd o vihuela”, se dice en otro momento (Parte II, cap. XLVI). En 

cuanto a su presencia en la literatura, estos instrumentos aparecen en manos de caballeros y gente de 

alcurnia y en escenas domésticas, solitarias, nocturnas y melancólicas (Rey, 1997, pp. 41-100). 
31 El arpa es un instrumento “abrumadoramente femenino”, según Pepe Rey, que, junto con otros 

instrumentos de cuerda, como la vihuela o el laúd, solían utilizarse, no solos, sino como “acompañantes” 

de la voz; por ello, se incluyen en la categoría de “instrumentos de sala”, que se relacionan con la alta 

alcurnia, por su uso casi restringido a las clases altas. (Pepe Rey, 1997, pp. 55 y 81). 



73 

Además, la canción deriva la trama hacia el tema del amor, caracterizando a los 

personajes como caballeros enamorados, convertidos en enfermos de hereos32.  

En este caso, armas y amores se conjugan por medio de la poesía y el canto si 

observamos el contexto en el que se inserta el poema y la reacción del auditorio que se 

describe: en un primer momento, la música provoca un efecto positivo en los caballeros, 

que se muestran alegres al escuchar la melodía tras superar una aventura (los coraçones 

de los enamorados cavalleros se bolvieron muy alegres), pero luego, se entristecen (los 

cavalleros con la memoria de sus señoras gravemente fueron atormentados). Ambas 

reacciones responden al comportamiento recogido en los tratados médicos de la época 

sobre los enfermos de amor. Dice Bernardo Gordonio de estos: “Si oyen cantares de 

apartamiento de amores, luego comienzan a llorar e se entristeçer, e si oyen de 

ayuntamiento de amores, luego comiençan a reír el cantar”33. Teniendo en cuenta que la 

memoria es “garantía de lealtad y firmeza que ha de profesar el galán a la dama” (Pérez 

Bosch: 2009, p. 195), esta referencia (con la memoria de sus señoras…) corrobora el 

conocimiento y la utilización del autor de la fenomenología amorosa naturalista en la 

caracterización de personajes y desarrollo de la trama amorosa, contrapunto de los 

episodios heroicos de armas en su tratado de armas y amores. 

Según la teoría psicofisiológica recogida en los tratados médicos medievales, la 

memoria participa del proceso de la enfermedad de amor. Este proceso comienza en la 

vista: los ojos perciben la forma del objeto deseado, esa forma pasa por la phantasia o 

potencia imaginativa y por la potencia estimativa, intermediaria entre sentido e intelecto, 

que la filtra antes de alojar en la memoria una imagen de la forma depurada. Si el filtro 

                                                           
32 Téngase en cuenta esta afirmación de Bernardo Gordonio: “E dízese hereos porque los ricos e los nobles, 

por los muchos plazeres que han, acostumbran de caer o incurrir en esta passión”(Cito la transcripción del 

capítulo XX: “De amor que se dice hereos”, del Lilium medicine, de Bernardo Gordonio, anexa en Pedro 

M. Cátedra: 1989, p. 213). 
33 Bernardo Gordonio, Lilium medicine (Cátedra, 1989, p. 214). 



74 

de la estimativa falla, la imagen sin depurar de materiales externos provoca, aun en 

ausencia del objeto de deseo, al margen de la razón o el intelecto, la renovación constante 

de este deseo por medio de la recreación de la imagen en la mente del enamorado; el 

proceso desencadena un desequilibro físico, de temperatura y de los humores, que induce 

el desequilibrio psicológico, la melancolía o tristeza (Serés, 1986)34. 

2. Riramón de Ganaíl, ante los consejos de su escudero Carestes, que le recomienda 

no dejarse vencer por una mujer, ya que son seres imperfectos, deja constancia de 

que su amor es inquebrantable con estas coplas.  

La narración de la aventura del caballero Riramón y su enemigo Timadón en el 

Paso Peligroso se interrumpe para dar paso al monólogo nocturno del caballero y a la 

expresión sentimental del dolor que le provoca la ausencia de su amada, Daribea, a quien 

acaba de conocer. Su escudero le replica en el diálogo en prosa hablando mal de las 

mujeres, de su carácter antojadizo. Sigue así los consejos de la teoría médica que 

recomiendan el concurso de un varón sabio o un amigo que critique a las féminas35, y 

reprueba su actitud subyugada ante el género imperfecto, a lo que Riramón responde 

dando muestras de la destreza literaria propia de un amante cortés con las coplas de arte 

menor dedicadas a la defensa de su amada y del amor, que propician, mediante el lenguaje 

escogido, el doble sentido erótico del servicio amoroso36. La intercalación se produce, 

finalmente, especificando el modo en que el caballero comienza a hablar, y un verbo de 

lengua: E dando un fuerte sospiro, dixo. La referencia a los suspiros tiene una explicación 

fisiológica: “Este constante imaginar y rememorar es un círculo cerrado que hace que el 

                                                           
34 El estado anímico melancólico es consecuencia de hereos, no variante de esta enfermedad según 

M. Ciavolella (Ciavolella, 1976, pp. 83-85). 
35 En el Lilium medicine de Bernardo Gordonio, leemos: “O este enfermo está obediente a razón o no. Si es 

obediente, quítenlo de aquella falsa opinión o imaginación algún varón sabio de quien tema e de quien aya 

vergüenza, con palabras e amonestaciones, mostrándole los peligros del mundo e del día del juizio e los 

gozos del paraíso” (Cátedra: 1989, p. 214). 
36 Recuérdese la ambigüedad señalada en el capítulo anterior respecto a los términos de la última copla: 

Esta es la que servir / me conviene por mi gloria, / esta es la que victoria / ha de dar a mi morir. 



75 

sujeto entre –al decir de los médicos y teóricos— en un estado parecido al de la ebriedad. 

Solo de vez en cuando los suspiros, de amor, permiten descansar brevemente al corazón 

repleto de sangre y espíritus (pneuma)” (Serés: 1996, p. 73). 

En la narración, la inserción poética funciona como elemento de amplificación 

basado en el análisis del sentimiento amoroso del caballero, dando de este modo valor al 

cometido marcado por el autor en la obra: tratado de armas y amores. El valor 

moralizante subyacente del contenido está aquí encarnado por la figura de un escudero 

idealizado que, en el diálogo con el caballero, da muestras de manejar la retórica del 

debate37 y actúa como consejero. La figura del escudero consejero38 es recurrente en la 

literatura de la época, por ejemplo, en La Celestina, Sempronio, en el acto I, ejerce de 

consejero con Calisto, poniendo en práctica uno de los remedios de amor preceptuados 

por Ovidio en sus Remedia amoris (Marta Haro: 2002, p. 122). Esta escena ilustra las 

teorías médicas que consideran el amor hereos como enfermedad circunscrita a la clase 

nobiliaria39, reforzando con ello la condición elevada del caballero. 

Por otra parte, el episodio revela el conocimiento y la utilización por parte del 

autor de los remedia amoris según los cuales se recomienda hablar al enamorado mal de 

las mujeres, detallando sus defectos, para hacer recuperar la razón al enfermo40. Riramón 

demuestra con su respuesta padecer la enfermedad de hereos al no ceder en su obstinación 

a pesar de los consejos de su escudero. Finalmente, en el discurso prosístico, añade: 

Quéxome yo de las penas que en ausencia me da, revelando con la palabra ausencia el 

                                                           
37 Carestes adopta la postura misógina y Riramón la pro feminista en esta forma del debate que se asemeja 

a las que, por entonces, se celebraban en las famosas disputas escolásticas, establecidas para ejercitar a los 

estudiantes en la práctica de la dialéctica y la retórica.  
38 Véase al respecto Alberto del Río Nogueras, “El desvío del paradigma de género en el Claribalte, novela 

de caballerías de Gonzalo Fernández de Oviedo”, Salastano. De interpretación textual, Huesca, Colegio 

Universitario, 1985, pp. 99-119. Para La Celestina, véase la edición de Marta Haro y Juan Carlos Conde, 

p. 122. 
39 Recuérdese el significado de la expresión amor hereos que equivaldría a amor heroico. Véase nota 3. 
40 Bernardo Gordonio, en el capítulo de los remedios, dice: “Si otro consejo no tuviéremos, fagamos el 

consejo de las viejas […] comiençe a dezir mal de su enamorada, diziéndole que es tiñosa e borracha, e que 

se mea en la cama, e que es epiléntica e fiere de pie e de mano […]” (Cátedra 1989, p. 215). 



76 

trastorno psicofisiológico descrito en los tratados médicos medievales: a pesar de no estar 

presente el objeto de su deseo, la imagen de este ha quedado grabada en la memoria, por 

trastorno de la potencia estimativa, y el deseo que le provoca hace revivir al enfermo los 

síntomas de la enfermedad igual que si el objeto estuviera presente. 

3. Riramón de Ganaíl, vencido por las fuerzas de la enfermedad de amor, durante el 

camino de búsqueda de su padre, el rey Lantedón, recibe noticias de su paradero 

por medio de la canción que un pagano viene cantando, lo que provoca el encuentro 

entre ambos y seguidamente su enfrentamiento con desenlace favorable para el 

caballero, pero sin que se resuelva el paradero del rey.  

Esta canción, de carácter noticioso, interrumpe el lamento amoroso del caballero 

Riramón para traer información sobre la situación del rey padre, don Clarián, devolviendo 

la trama al hilo de las aventuras caballerescas (tratado de armas). 

Su función, por tanto, no es detener la acción, sino hacerla avanzar, aportando 

información nueva, en la dirección de las aventuras caballerescas. El jayán se resiste a 

darle el paradero de su padre y le ataca, provocando la actuación del caballero, que acaba 

por matarlo, y la reincorporación al camino de búsqueda por parte de Riramón sin un 

norte concreto al que dirigirse. 

4. Clarián y su primo Galián acaban de saber, extraoficialmente, que los matrimonios 

con sus respectivas amadas, Gradamisa y Guirnalda, son aprobados por el 

Emperador y serán próximamente concertados; muy contentos, pasan la noche 

hablando de la noticia, momento propicio para que Clarián saque la vihuela y cante 

la canción.  

Es la única canción que, sin ser noticiosa o de alabanza, refiere una expresión 

alegre en relación con el motivo amoroso. La noticia de las bodas provoca la expresión 

sentimental de los caballeros por medio del canto y la música, con el consecuente regocijo 

de sus corazones; ambos han logrado alcanzar cristianamente el objeto de sus deseos, por 

tanto, se muestran curados de su enfermedad de amor. 



77 

Se explicita, además, el instrumento de acompañamiento, que es de nuevo la 

vihuela, y los modos, semejantes a los expresados en otros contextos: tomando don 

Clarián una vihuela, tañó muy dulcemente, diziendo esta canción […] Con tan dulce son 

y suave melodía. Con ello, se refuerza el efecto terapéutico positivo de la música en los 

enfermos de hereos, recogido por los preceptistas medievales en los tratados de 

medicina41. 

En este caso se produce la detención de la acción en torno a los sentimientos 

alegres de los enamorados caballeros, que sirve a su vez de preludio de la continuación 

del siguiente episodio, en el que se narran las fiestas dedicadas a los casamientos, donde 

la música jugará también un papel relevante. 

5. De noche, junto con su escudero, Floramante se decide a expresar su sentimiento 

de desdicha bajo la ventana de su amada Arminadora, pero esta lo rechaza con 

firmeza. 

En un episodio de ronda nocturna, el caballero Floramante se sitúa bajo la ventana 

de su amada y, acompañado de su vihuela, comienza a cantar. Los modos de ejecución 

muestran más detalle que los anteriores contextos: començó de dar con los delicados 

dedos en las entonadas cuerdas, y con las lágrimas en los ojos, cantando dixo. A 

continuación, sigue la copla suelta en arte mayor: Amores crueles mi vida combaten… 

Después de la copla, el caballero sigue en prosa la escena, intercalando alguna secuencia 

en que mantiene un ritmo, próximo al octosílabo y con alguna rima asonantada, al hilo de 

la narración: O holgança de mis penas / refrigerio de mis males / principio de mis 

dolores / causa de mis trabajos. / O glorioso bien de mi vida / socorre a este cuitado. 

Pero la escena de ronda acaba abruptamente tras el sonoro cierre de ventanas que la dama 

                                                           
41 Recuérdese: “Si oyen de ayuntamiento de amores, luego comiençan a reír e cantar…” (Gordonio, Lilium 

Medicine). Véanse sobre esta cuestión los atinados juicios y bibliografía de María Jesús Lacarra, “Amor, 

música y melancolía en el Libro de Apolonio”, en Vicente Beltrán (ed.), Actas del I Congreso de la 

Asociación Hispánica de Literatura Medieval, Santiago de Compostela, 2 al 6 de diciembre de 1985, 

Barcelona, PPU, 1988, pp. 369-379. 



78 

le propina como respuesta, lo que provoca el desconsuelo del caballero, que abandona el 

lugar. 

De nuevo la narración se detiene en la expresión de sentimientos del caballero por 

medio de la poesía, que sirve a su vez para introducir los tópicos corteses del servicio 

amoroso y la dama inaccesible, y demostrar la habilidad literaria y las dotes musicales 

del noble enamorado. Aunque la narración se detiene en estos aspectos, la acción no se 

interrumpe, sino que continúa desarrollándose, en discurso prosístico, sin abandonar el 

tema del amor, que tendrá continuación en una nueva escena de ronda que también 

incluye inserción poética.  

6. La noche siguiente, Floramante vuelve a los aposentos de su señora, sin saber que 

en la cámara está su padre, el rey, que cuando lo oye, ordena que lo apresen, pero 

el caballero escapa matando a los guardias reales.  

El caballero, con su espada y su vihuela42, se sitúa de nuevo bajo la ventana del 

aposento de su amada. Una vez allí, se dice que con mucha gracia, començó a tañer 

cantando la canción siguiente. “Las armas del guerrero son representativas de su propia 

personalidad. Tanto vale el guerrero como sus armas en un aspecto puramente mítico [...] 

estas pueden servir para representarlo” (Cacho Blecua, 1979, p. 131). La inseparabilidad 

del caballero de sus armas unida al instrumento musical configura la imagen de un 

personaje que conjuga el componente heroico y el amoroso cortesano. 

El episodio continúa el argumento de la escena anterior, la diferencia es que quien 

recibe la letra de su canción es el padre de la doncella, el rey Justiano, que se encuentra 

en la habitación de su hija con la reina, lo que, además de aumentar el patetismo de la 

situación, si se lee el poema atendiendo al sentido erótico de las palabras, complica la 

trama. La composición motiva que el caballero deba huir, en principio, del lugar de la 

                                                           
42 Sobre este asunto puede leerse: Del Río Nogueras: 1993, pp. 73-80. 



79 

ronda y lo hace matando a los guardas reales que han salido en su búsqueda por orden del 

rey. Pero, además, ha puesto en riesgo el secreto amoroso, lo que provoca el rechazo firme 

de la dama, quien, siguiendo los tópicos del amor cortés, le pide que se aleje. 

Se abre entonces un nuevo camino para la introspección amorosa, por medio de la prosa 

y de la poesía, en las secuencias argumentales que siguen; estas van a desarrollar la 

penitencia amorosa del caballero. 

7. Floramante, con su escudero, se marcha de palacio y se adentra en los bosques de 

Alemania sin más rumbo que el que decida su caballo, lamentándose amargamente. 

Esta nueva inserción poética responde a la intención del autor de retomar el 

discurso amoroso: Bolvamos al triste y apassionado cavallero, que por la floresta 

gravemente llorando iva… Su introducción se realiza indicando únicamente el modo de 

enunciación: alçando la boz como lastimado, ansí dixo. 

En el marco alegórico descrito con unas mínimas referencias (espesura, breñas, 

campos solitarios, sombrosas montañas que traducen el estado anímico del personaje), el 

caballero, abatido ante el poder del amor, inicia su retiro, la penitencia de amor requerida 

por la dama (Yo me parto… Parto partido por medio de do quisiera quedar…). La 

carencia en las descripciones potencia el modo connotado del marco espacial en el que se 

desarrolla la penitencia amorosa en los libros de caballerías (Mérida Jiménez: 2008, 

p. 536). El cambio de escenario es un rasgo pertinente compartido con la ficción 

sentimental, una zona de inserción entre ambos géneros, como afirma Brandenbeguer, 

que en el caso de Floramante derivará en una naturaleza “cuasi ascética, salvaje y 

peligrosa, que actúa acorde con el desgarro interior y el peligro que corre su vida, 

intensificando los aspectos relacionados con el análisis sentimental introspectivo del 

personaje (Brandenberguer: 2012, p. 358). 



80 

La ausencia de la dama provoca la introspección del caballero enamorado, que 

desata sus dotes líricas para expresar en primera persona el dolor de la partida y la firmeza 

de su servicio (tan lleno de bien amar/como fuera de remedio), dando muestras de otros 

tópicos corteses, como la entrega de la libertad (voy con fe, sin liberdad; Ay Amor muy 

poderoso… negar no deves lo suyo/a quien dio la liberdad), la muerte como remedio (voy 

combidando la muerte/con mi vida miserable), la recreación en el sufrimiento ante el 

abandono (Fuid, fuid alegrías/no lleguéis a mi cuitado…), a la vez que manifiesta indicios 

de amor heroico: el enamorado busca la soledad (Voy publicando mis males/a soledad 

que busqué…), manifiesta suspiros y llanto (Llevo dolor, pesares doblados/sospiros 

desigualados; Va ciego, desatinado/mi lloroso pensamiento…) y señala también, como 

origen del mal, su pensamiento, que relaciona con el alma (¡Oh ravioso pensamiento,/oh 

trist’alma congoxosa,/oh quán presto, en un momento,/perdistes vuestro contento).  

Estos síntomas y asociaciones nos recuerdan que el autor escribe imbuido de las 

doctrinas naturalistas que explican el proceso psicofisiológico de la enfermedad amorosa. 

Para Aristóteles el amor es un impulso que nace en el corazón y se expande por el cuerpo 

gracias al pneuma, o principio vital, fuente de calor vinculada a la sangre que provoca un 

estado de razón ofuscada próximo a la embriaguez o la locura, y las potencias del alma 

(natural, vital y central) se veían afectadas por este proceso, actuando el pneuma como 

intermediario. Las doctrinas galénicas y naturalistas parten de Aristóteles pero dan 

primacía al cerebro, por ello introducen la phantasía, facultad del conocimiento 

encargada de intervenir entre la sensibilidad (los sentidos) y el intelecto (la razón), pero 

el movimiento proveniente de la sensación exigía igualmente la participación espiritual, 

pneumática, que es la que determina la condición física y mental del individual (Serés: 

1996, pp. 54-60). 



81 

8. Floramente continúa vagando por los bosques de Alemania lamentando el 

sufrimiento que su amor le causa hasta que se agota y queda en silencio. 

La inserción de la poesía es un nuevo caso de amplificación del discurso amoroso 

en boca del caballero enamorado. Consiste en la intercalación de seis coplas reales que 

incorporan, frente a las composiciones anteriores, pequeños fragmentos en prosa que, en 

este caso, no mantienen el ritmo octosilábico de la poesía. Estas intervenciones de la prosa 

repiten los motivos y temas expresados en los versos, extendiendo el lamento del 

caballero; además, sirven para introducir las coplas mediante paráfrasis con mínimas 

variaciones que incluyen el verbo dezir, expresando, a su vez, el estado anímico del 

caballero y la gradual ascendencia de su pena hasta que el discurso finaliza con el silencio 

del personaje, una vez llegada la oscura noche. 

El contexto de la composición revela nuevamente el empleo de un espacio 

alegórico, mínimamente descrito (espesura), que propicia la expresión dolida de sus 

sentimientos43, hasta que, vencido por los síntomas de la enfermedad (cansado y afligido), 

queda en silencio dando por concluida la inserción.  

El caballero apostrofa a sus lágrimas, suspiros y voces, o aullidos, invitando a que 

salgan de su cuerpo y con ello, alivien el dolor que siente (entrañas tristes ardidas, llagas 

congoxosas, fatigas tan penosas, males omecidas…)44. De nuevo, en boca del personaje 

el autor plantea que la causa de su mal está en la mente (ciego entendimiento) y hace 

partícipes a los sentidos (salgan mis cinco sentidos), destacando en el primer verso, a los 

ojos, completando así el círculo del proceso del amor heroico45.  

                                                           
43 Estos síntomas coinciden con los que recoge Bernardo Gordonio en el Lilium Medicine: “Señales son 

que pierden el sueño e el comer e el bever, e se enmagresce todo su cuerpo, salvo los ojos, e tienen 

pensamientos escondidos e fondos con sospiros llorosos” (P. Cátedra: 1989, p. 214). 
44 Recuérdese que los suspiros alivian la intensa combustión de los espíritus recalentados en el proceso 

pasional del enamoramiento. 
45 La teoría platónica del amor considera que de los ojos salen verdaderas emanaciones, invisibles pero 

eficaces, que, entrando por los ojos del enamorado, le infunden parte de la sangre del ser amado (Serés: 

1996, p. 77). 



82 

9. El caballero Floramante, penado de amor, prosigue su lamento. Interviene 

Vadulato para poner sobre aviso a los lectores de los peligros del amor (a); a 

continuación, Floramante continúa exclamando, ejemplificando y volviendo a 

quejarse, hasta que aparece un ermitaño, que afectado por su mismo mal en su 

juventud, pretende ayudarlo llevándolo con él a su apartada ermita (b), pero la 

llegada de visitantes impulsa al caballero a adentrarse de nuevo en los bosques en 

busca de soledad y allí, atormentado por los avisos de su escudero, sin poder 

apartar de su mente la imagen de su señora, imagina un diálogo con ella, en que 

esta se le muestra favorable. Pero despierta de su ensoñación y cae derrumbado (c). 

Seguidamente, el mágico Sabio no Conocido le avisa de que lo que ha visto ocurrirá 

de verdad. 

La composición novena comprende cincuenta y cinco coplas en arte mayor que, 

por diferencias en los modos de enunciación y en los contenidos, que afectan a la 

evolución de la trama, hemos dividido en tres partes. Todas ellas se insertan en un mismo 

capítulo que atiende a las cuitas amorosas del caballero Floramante, que prosigue su 

penitencia amorosa. Los tonos van desde el monólogo sentimental, que sirve de vehículo 

para la observación fenomenológica y evolución del proceso de la enfermedad de amor 

(9a), hasta el diálogo con un ermitaño que le aconseja y le ayuda (9b). Completa este 

tramo poético un segundo diálogo en sueños con la amada, que reproduce el trastorno 

mental del amante y, a su vez, hace avanzar la trama en una especie de prolepsis: la 

visión (9c). 

El contexto que abre la primera parte es un locus amoenus (un pequeño prado, 

una clara fuente). Se nos dice que el caballero se aproxima al agua (acordándose de la 

christalina fuente), manifestando síntomas de hereos (nunca quiso comer por más que 

Locindo con efectuosas palabras se lo rogasse) y nos es descrito en una actitud lánguida 

y afligida (con la mano en la mexilla, bañado en lágrimas,) antes de comenzar su lamento, 

que es introducido nuevamente por una perífrasis con un verbo de lengua: de tal manera, 

començó a dezir. 

Esta composición (9a), como se dijo, repite motivos y temas de la composición 

anterior (8), dispuestos sin embargo en arte mayor, con lo que se consigue aumentar la 

variación del conjunto poético que recoge la obra, a la vez que se amplía el discurso 



83 

sentimental del personaje, redundando en la amplificación de la materia amorosa y 

caballeresca. El empleo de apóstrofes (lágrimas, coraçón, pensamiento, ojos, soledad, fe 

y alegría) inicia las estrofas con vocativos, que repetitivamente organizan el contenido 

exhortativo de la composición. Se manifiesta de nuevo la perspectiva fisiológica del 

enamoramiento, como se observa en el verso 33: Los ojos, que han sido la causa primero 

de mi movimiento…, que remite a la explicación que del proceso amoroso hacen las 

doctrinas naturalistas. Los versos 49-52 (Dentro, en el alma, la tengo metida… Doradas 

candelas sus ojos que son…) aluden a este mismo proceso, que se inicia con la 

transmisión, a través de los ojos, del pneuma (espíritus vitales) del amado a los ojos del 

amante, con lo que le infunde parte de su ser, el cual, canalizado por la sangre, pasa por 

la phantasia, que filtra la imagen del objeto de deseo y la almacena en la memoria, 

completándose el proceso con la recreación de la imagen que, espiritualmente, afectará al 

alma. Se recrea en este pasaje el tópico platónico del anima animat ubi amat, por el que 

el amor es lo que permite al alma volver a la Unidad de la que procede y, en el caso de 

los amantes, la alienación de uno en el otro.  

Aparece, paralelamente, el tópico cortés de la expresión masoquista del 

sufrimiento del amante, que transforma el dolor en gozo, como se ve en los versos 

anteriores a la aparición de Vadulato (vv. 64-71: Contento me hallo con vós, mi pesar…), 

lo que, desde el punto de vista del contenido, muestra la similitud entre ambos procesos, 

naturalista y cortés, cuya diferenciación no es realmente radical (Cátedra, 1989, p. 158). 

Precisamente, en su análisis en torno a Siervo libre de amor, una de las obras que forma 

parte del corpus de la ficción sentimental, Pedro Cátedra afirma que “los padecimientos 

concretos de los enamorados constituyen un exemplum que funciona como alimento de la 

argumentación, que, en realidad, está dirigida por su desarrollo y su forma hacia otra 

dirección […] el padecimiento ejemplar” (Cátedra, 1989, p. 158), lo cual coincide con la 



84 

funcionalidad de la intervención de Vadulato46, que se presenta a continuación 

interrumpiendo el lamento del caballero enamorado; irrupción que viene marcada 

tipográficamente por un rótulo que indica, con su nombre, el cambio de sujeto de la 

enunciación. Este tipo de marcas tipográficas empiezan a proliferar en la obra de 

Jerónimo López a partir de este momento y se corresponden con las empleadas en la 

ficción sentimental47.  

Pero volviendo a la intervención de Vadulato, esta consiste en una apelación, en 

dos estrofas, a los receptores (letores, abrid los oídos, queráis bien oír), que establece la 

relación entre escritura y oralidad (oíd, escuchad) y con la que, sobre todo, se expresa el 

fin doctrinal de la intercalación poética en particular (notando miréis sus temores; 

amadores mirad, estad bien atentos, juzga[d] lo que vierdes), y de la obra (tratado) en 

general, ya que a continuación el cronista-narrador capta la benevolencia del público en 

un apunte metaliterario (el poner de mi corta pluma / no porque cierto de sabia presuma 

/ mas porque notando miréis sus temores / y assí perdonando sus yerros mayoras / porque 

tan alto se quiso sobir / os pide humildemente queráis bien oír). 

Seguidamente, aparecen cuatro epígrafes más que organizan las coplas en este 

mismo sentido, es decir, marcando el sujeto de la enunciación o el contenido que se va a 

presentar: “Floramante”, “Exclama”, “Exemplifica” y “Buelve a su quexar”. Entre la 

expresión hiperbólica de los lamentos del caballero enamorado, se sitúa el segundo de 

estos rótulos (exemplifica), el cual aúna el carácter ejemplarizante señalado por Cátedra 

y la alusión a figuras míticas o literarias, esta última, junto con las lágrimas, uno de los 

                                                           
46 Vadulato de Bondirmague, “obispo de Corvera, cronista del periodo imperial de Vasperaldo y 

responsable de la memoria de los nobles hechos de armas de su corte, gusta en ocasiones de trascender el 

objetivismo de la tercera persona narradora para introducirse inopinadamente en su crónica histórica” 

(Guijarro Ceballos, 2003, p. 81). 
47 En las ficciones sentimentales los encabezamientos sirven de guía interpretativa para los lectores, ya que 

declaran la intención del autor, “procurando establecer una aséptica separación entre este y su protagonista 

[…] con la intención de dar sentido trascendente a lo que toma forma de experiencia individual”; lo que, 

unido al análisis de las pasiones individuales como fin básico de la narración sentimental, crea una 

configuración del género reconocible por los lectores (Cátedra: 1989, p 154-157). 



85 

motivos recurrentes del género sentimental, cuya finalidad, en este caso, es dotar de 

seriedad al discurso (Brandenberger: 2012, pp. 133-134). 

Por último, señalamos de esta composición el determinismo astrológico que se 

traduce de los versos 44-46 (allá en el cielo están las cometas / fijas mostrando que mi 

nacimiento / a esto me enclina), v. 98 (Oh hados crueles, para esto nací) y vv. 219-122 

(¡Oh Dios que lo alto e baxo sostiene, / este tu siervo por tu sancta gloria / te pide que 

tengas entera memoria / del cuerpo cuitado, que tanto no pene). Esta falta de libre 

albedrío que, en primera instancia, exime al enamorado de la responsabilidad de su mal 

y la deposita en dos poderes externos a él, los astros o Dios, puede entenderse como 

recurso para retratar la falta de lucidez del personaje, ya que es él el que se encuentra 

“determinado, loco y preso” debido a su estado pasional de enfermo de amor (Cátedra, 

1989, pp. 71-72). 

Marca el cambio a la siguiente parte de la composición (9b) la aparición súbita de 

un nuevo personaje, el ermitaño, que iniciará un cambio de la forma discursiva: se 

abandona el monólogo, protagonista hasta ahora, para dar entrada al diálogo. Sin dejar el 

discurso poético se inicia un poema en el que se conjuga discurso dialéctico y la acción 

dramática. Además, los cambios de sujeto de la enunciación aparecen marcados 

tipográficamente con encabezamientos, incluso varios dentro de una misma estrofa, que 

indican la alternancia de voces o el contenido de la acción dramática (“Floramante”, 

“Hermitaño” y “Dize Floramante en llegando a la hermita”). Tanto la alternancia de 

voces, como la distribución tipográfica y la inclusión de fragmentos en distintos tipos 

discursivos, no estrictamente narrativos, son aspectos formales propios de la ficción 

sentimental48.  

                                                           
48 Tomamos como referencia el análisis de Tobias Brandenbeger de los elementos decisivos para una 

acertada descripción de la ficción sentimental: “Un relato (lineal o no, y cargo de un narrador cuya 

naturaleza específica poco importa para este asunto) que ofrece la narración de una historia amorosa 

desgraciada, se interrumpe para dar cabida a fragmentos, más o menos extensos y claramente diferenciados, 



86 

La caracterización del ermitaño se realiza mediante unos pocos rasgos que lo 

distinguen como personaje tipo: un hombre muy viejo que la barva traía muy larga y 

crescida, con unas cuentas en la mano. Esta figura es habitual en la literatura caballeresca 

de ámbito hispánico y puede alcanzar una notable caracterización individual, como ocurre 

en el Amadís de Gaula de Rodríguez de Montalvo49, en donde los ermitaños Andaloc y 

Nasciano adquieren un valor específico en la progresión del relato.  

El parlamento, con el que se inicia el diálogo, es introducido indicando el modo 

de enunciación: llorando de sus ojos, assí començó a dezir. Este personaje se hace eco de 

la doctrina ortodoxa teológica en la que el amor pasional, lujuria, es pecado, por ello 

aconseja al penado amador, Floramante, que huya de ella50, sin embargo, reconoce que él 

vivió la misma pasión en su juventud51, matizando el discurso que deriva en una nueva 

referencia al determinismo astrológico (vuestro hado), antes nombrado, y a la enfermedad 

de amor (fantasma verace mirado), dando entrada finalmente, como respuesta a la postura 

inamovible del amor del caballero, al tópico del enamorado cortés (Amor que da pena la 

gloria se tarda, / los fines mejores assí los resguarda, / que siempre es triste el buen 

enamorado).  

La repuesta del amador recoge la perspectiva fisiológica del proceso del 

enamoramiento, por el cual el enfermo de amor heroico no puede transformarse por 

trastorno de la imaginativa, como se ha señalado anteriormente al respecto de los 

                                                           
de otro tipo discursivo no estrictamente narrativo. Estos elementos convierten el texto en un mosaico 

discursivo plurifacético y en absoluto homogéneo, enriqueciendo la base narrativa con otros materiales, 

formas retóricas y contenidos” (Brandenbeger, 2012, pp. 187-188). 
49 La relevancia de esta figura en el Amadís podría derivarse de su evidente ubicación en la tradición 

artúrica, universo literario en el que se gesta la obra (Mérida Jiménez: 2008, p. 530). 
50 Frente a la opinión ortodoxa de los teólogos (la pasión amorosa, equivalente a la lujuria, es un pecado) 

surgen opiniones heterodoxas que influyeron con la noción popular de que al amor no podía ser realmente 

pecado, y si lo era, debía ser venial; la literatura, al margen de teólogos y médicos, seguía su propio credo 

(Cátedra: 1993, pp. 12-13 y 17). 
51 “Pero mientras los más viejos reconocen sus errores juveniles, los jóvenes son incapaces de aceptar que 

el amor sea realmente un pecado” (Whinnom: 1981, p. 25). Whinnom escribe: “Las grandilocuentes 

pretensiones de los poetas amorosos no las veo como un reflejo de una ansia del más allá, sino tan solo 

como una reacción de auto justificación ante la condena de la Iglesia, las burlas de la gente vulgar y, tal 

vez, el análisis clínico de los médicos que no veían en el amor más que otro trastorno mental” (Ídem.). 



87 

versos 49-52 (en el alma la tengo metida…), y que le llevará a la muerte si no se cura52. 

Esta perspectiva se superpone al tópico cortés de la muerte como remedio, que, 

paradójicamente, es aceptado por el enamorado como muestra de constancia en el servicio 

amoroso (¡Oh Virgen sagrada, guiad fantasía / para que cumpla tan santo viaje!).  

El encuentro se asemeja al vivido por Amadís, durante su penitencia de amor, en 

la Peña Pobre (cap. LVIII, del libro II)53. Allí, el eremita Andaloc, representado como ideal 

de perfección, de bondad y de sabiduría (Mérida Jiménez: 2008, p. 528), asiste al 

caballero aconsejándole sobre los peligros de dejarse vencer por las caprichosas mujeres, 

poniendo en práctica con ello el remedio del discurso misógino recogido en los manuales 

de medicina de la época para los enfermos de amor y que en el Floramante encarna la 

figura de Carestes en la composición segunda. Pero Amadís no admite discusión alguna 

en problemas amorosos (Cacho Blecua: p. 219), ni tampoco lo hace Floramante (Consejo 

no quiero… vv. 73-80). 

Una vez revelada la circunstancia amorosa del caballero al ermitaño, los 

personajes acuerdan dirigirse a la ermita, lugar propicio para el recogimiento y la sanación 

del caballero. En el contexto de la penitencia de amor, lugar común en los libros de 

caballerías desde, como mínimo y en el ámbito hispánico, el Tirant lo Blanc, el espacio 

eremítico, impregnado de ideologías y valores medievales, “actúa como bisagra o resorte 

entre aventuras, como campo de acción privilegiado”, y el eremita, “como auxiliar de la 

aventura, de sus pausas o sus crisis” (Mérida Jiménez: 2008, pp. 355-356). 

La llegada de romeros perturba la soledad del caballero y produce un nuevo 

desplazamiento de este hacia el bosque. La inserción poética, pues, no solo desarrolla la 

trama amorosa, amplificándola, mediante el reflejo del estado anímico del protagonista y 

                                                           
52 En el Lilium medicine, Bernardo Gordonio diagnostica: “La pronosticación es tal que si lo hereos no son 

curados, caen en manía o se mueren” (Cátedra, 1989, p. 214). 
53 Garci Rodríguez de Montalvo, Amadís de Gaula, edición de Cacho Blecua: 1991 (pp. 699-715). 



88 

el análisis de la pasión amorosa, sino que caracteriza al caballero como leal amador cortés 

y enfermo de amor y, además, hace avanzar la acción, introduciendo el desplazamiento 

del personaje y con ello, la sucesión de escenas que provocan el desarrollo argumental. 

Esta situación narrativa se corresponde también con diversas formas de 

espectacularidad del teatro primitivo castellano, como los momos y otros espectáculos 

cortesanos, y otros textos literarios transmitidos por los cancioneros poéticos, en los que 

“intervienen diversos interlocutores, con una apreciable acción y movimiento escénicos, 

susceptibles, por tanto, de una representación” (Pérez Priego: 1997, pp. 29-30).  

Una nueva semejanza con la penitencia de Amadís se produce durante la noche: 

el caballero tiene un sueño premonitorio en el que alcanza el deseado abrazo de Oriana, 

lo mismo que le ocurre a Floramante, como veremos en la composición siguiente, que, 

tras el encuentro con el ermitaño, tiene una visión en la que su amada le devuelve la 

esperanza. Parece evidente que el recuerdo del episodio de la Peña Pobre planeaba en la 

memoria de Jerónimo López al diseñar este tramo del libro. 

La tercera parte de la composición (9c) se inicia con la descripción del caballero 

de nuevo en actitud lánguida, acostado sobre su escudo, que se torna en alegría cuando se 

le aparece su amada. El léxico remite nuevamente al trastorno de la imaginativa, por el 

cual el amado reproduce la imagen de la amada (vv. 1-25): el proceso amoroso que 

arranca de la visión de la belleza, imagen que se imprime en el alma y que la memoria 

presenta una y otra vez en la fantasía (Serés, 1989), explica la visión del caballero, que 

nos entrega la escena poética en forma de diálogo premonitorio. 

Los síntomas del enfermo de amor se presentan como muestra de lealtad y 

constancia corteses, fin último de la composición: el caballero enamorado informa a la 

visión de su amada de que ha elegido el remedio de la muerte como servicio (Conosce tu 

siervo morir aquí vino… Bien como siervo que por ignorancia / guarda ley sin 



89 

controversia) y le solicita redención. Ella responde favorable, dando muestras de 

reciprocidad en la pasión y de vencimiento cortés (quiero que goces assí de los 

bienes / como de males cuitado mayor), a la vez que da muestras de preocupación por su 

fama en unos versos impregnados de carácter metaliterario (No quiero que digan… No 

quiero que hinchan los hombres papel / poniendo en metros mi gran crueldad). 

Acaba la escena y la composición cuando el caballero vuelve en sí y se dirige a 

abrazar a la dama y descubre que todo ha sido una fantasía, con lo que cae de nuevo en 

su tristeza enfermiza. 

Una diferencia sustancial se detecta con respecto a la obra de Montalvo: el sueño 

de Amadís, que se produce en la ermita y en presencia de Andaloc, que lo interpreta 

sabiamente, produce una metamorfosis en el protagonista relacionada con un rito 

iniciático: “de un estado de desesperación ha pasado al gozo y al verde de la huerta, en 

una lógica gradación, idéntica a un rito iniciático. Amadís-Beltenebrós morirá en la 

cámara oscura para renacer en la huerta y ser Amadís otra vez” (Cacho Blecua: 1997, 

p. 224), lo que supone un punto de inflexión en la trayectoria amorosa y vital del héroe 

(Mérida: 2008, p. 532), sin embargo, Floramante no manifiesta ningún cambio en su 

identidad, sino una intensificación de la desgracia amorosa (Brandenbeger: 2013, p. 359). 

10. Floramante ha escrito con su sangre una carta para su señora que entregará una 

doncella que ha de venir a buscarla; pero la doncella no llega y el caballero, 

fatigado por la desesperación, se queda dormido, y entonces se narra el sueño en el 

que Floramante ve y habla con la doncella, hasta que se despierta sobresaltado por 

los gritos de su escudero, que le avisa de que la doncella, remediadora de su mal, 

está llegando, cumpliéndose así su profético sueño. 

La composición se enmarca en un contexto explícitamente onírico (vido en sueños 

lo que oiréis54), que es descrito en la prosa que precede a la inserción poética atendiendo 

                                                           
54 El autor dirige, como se ve en las coplas laudatorias finales, su libro a los lectores, sin embargo, esta 

referencia, junto con la correspondiente de la inserción de Vadulato, relaciona la escritura del texto con la 



90 

al espacio y al ánimo del caballero (se hechó a dormir debaxo de unas secas ramas, y 

como estava desvanecido del mucho llorar y lamentar). 

En su estructura interna encontramos de nuevo distintos epígrafes que organizan 

el contenido de las coplas reales en: “El lugar” (descripción vv. 1-20), “Admiración del 

penado Floramante” (monólogo, vv. 21-30), “Pregunta” (vv. 31-40), “Donzella” 

(respuesta, vv. 41-70) y “Oración del triste amador” (vv. 71-100). El poema termina con 

el despertar del caballero y, con ello, el comienzo de la narración de la situación soñada 

en el episodio siguiente. Por lo tanto, el carácter profético de la composición repercute, 

por un lado, en la variación buscada por el autor y, por otro, en el avance de la acción 

narrativa. 

El marcado carácter alegórico de los paisajes, que aparecen tanto en la descripción 

inicial (En un valle me hallaba / lleno de sombras mortales) como en los discursos de los 

personajes (me metí aquí llorando, /‘n este valle desseando / la muerte por compañía), 

acentúa el tono onírico y refuerza el sentido simbólico de la composición, expresado en 

los últimos versos, en los que se alude al remedio amoroso, representado por la figura de 

la doncella mensajera (Oh donzella mensagera / del remedio de mi vida…). 

Sin abandonar las alusiones al carácter fisiológico de la pasión amorosa que 

padece el caballero (memoria dolorida), que actúa paralelamente a la representación de 

los tópicos corteses (oh esperanza perdida… o fuerça nunca vencida…), el carácter 

determinista de la pasión amorosa reaparece en los versos que componen el discurso de 

la doncella (si aquí Dios no guiara… vv. 63-65) y provocan la inserción de la oración 

final del caballero. 

11. Riramón, hermano de Clarián, va a rescatar a la princesa Daribea del jayán 

Agrimante, que la ha secuestrado y la tiene encerrada en una torre. Avanza en una 

                                                           
oralidad, en consecuencia, con la posibilidad de la lectura en voz alta, aunque estas referencias a la 

recepción oral son muy escasas en el corpus analizado. 



91 

nave (aconsejado por el Sabio no Conocido) pero no puede alcanzar la torre por 

una tormenta. A petición del enano que gobierna la nave y, sobre todo, ante los 

ruegos de la doncella que los acompaña, Riramón canta esta canción acompañado 

de una vihuela, y continúa luego su lamento en prosa, que se interrumpe ante la 

aparición de la torre, ahora sí accesible, que propicia el salvamento de la dama y 

la muerte del jayán. 

Se trata de una canción, introducida en el discurso prosístico detallando el 

instrumento y el modo de ejecución: con una vihuela y con las lágrimas en los ojos es 

como Riramón, inventa su canción (cantando hizo esta canción). En la situación 

contextual de la inserción, en un primer momento, el caballero no se muestra dispuesto a 

tocar ante la insinuación del enano, que le acerca el instrumento, sin embargo, debe ceder 

(lo uvo de hazer) ante la petición insistente de la dama. 

La expresión desalentada del caballero utiliza la metáfora de la tormenta que actúa 

como reflejo de la aventura en la que se halla inmerso: así como las olas de mudanza le 

impiden alcanzar la orilla, donde se encuentra su amada, del mismo modo, su pasión 

amorosa le produce un movimiento, del temor a la esperanza, que le provoca un 

sufrimiento que asume como designio y muestra de lealtad a la dama. El lamento continúa 

ya en la prosa, cerrando la composición del modo habitual: Y no parando, en aquello 

dixo. No sabemos si por efecto de la canción o no, el barco en el que navega consigue 

alcanzar la orilla. 

12. Lindián, enamorado de Leonistela, lucha con Belambel, un caballero poeta que 

menosprecia en su canto a otros amadores.  

Se trata de una nueva intercalación poética, de contenido amoroso, inserta al hilo 

de las aventuras caballerescas, que caracteriza a los personajes como caballeros 

enamorados corteses, capaces, con el ejercicio de sus dotes literarias, de provocar 

situaciones más o menos favorables para alcanzar su victoria. Contribuye, por tanto, a la 

amplificación de la trama y, en concreto, de los aspectos de esta relacionados con el amor. 



92 

Son tres coplas de alabanza a una dama en las que se representan los sentimientos 

del poeta derivados del proceso de enamoramiento. Si atendemos al carácter fisiológico 

del proceso amoroso, el caballero pasa de una situación de libertad, en la que la imagen 

del ser objeto de su deseo no ha afectado sus facultades mentales y, en consecuencia, su 

alma (limpio, libre me hallaba), por lo que se encuentra feliz (lleno de contentamiento), 

a una de alienación, obsesión provocada por el contante recuerdo de la imagen de la 

amada, lo que le provoca sufrimiento, que alivia con lágrimas y suspiros (Lloran mis 

cinco sentidos… mis sospiros, aborridos…). Paralelamente, si aplicamos los códigos 

corteses, el amante pasa de una situación de libertad a la de cautiverio exigida por el 

servicio amoroso (quien me hizo captivo / de quien libre me hallava). En ellas se alude 

además al carácter determinista de la pasión, en este caso atribuida al dios Amor. 

Finalmente, sin manifestar el cambio de discurso interrupción en la temática, ya en la 

prosa se alude al remedio amoroso y a la discreción cortés. 

13. Riramón de Ganaíl encuentra a su sobrino Floramante en una escarpada peña, 

malherido tras haber matado a una bestia monstruosa y lamentándose 

desconsoladamente. 

El contexto de esta composición revela el estado degradado del vencido amador, 

el cual, ante la mirada de su tío y su escudero, que lo observan tras unas sombrosas ramas, 

inicia nuevamente su lamento con un muy doloroso suspiro. 

El poema sirve de expresión del lamento del caballero y amplifica el contenido 

amoroso dirigido a la caracterización del personaje y a elevar la categoría de su amor. Se 

estructura en dos partes, señaladas con sendos epígrafes. La primera, “Compara su pena 

con Hierusalem”, en tono exclamativo e hiperbólico, expresa la firmeza del amor del 

caballero a pesar de la falta de esperanza y de gloria que le provoca su amada. A ello se 

suma la introspección del amante dirigida al análisis de la pasión amorosa, entendida 

como enfermedad de amor: los ojos son la causa de su desvarío, que le llevará hacia la 



93 

muerte si no encuentra cura o remedio que lo salve. La segunda parte, “Aplica”, lleva la 

hipérbole hasta el extremo al compararse a Macías, el enamorado perfecto de la tradición 

lírica medieval, a quien dice superar en servicio amoroso. Encomendándose de nuevo a 

los astros, seguro de que su destino es padecer extremadamente, termina el lamento.  

14, 15, 16 y 20. Epígrafes de los capítulos LXXIIII, LXXV, LXXVI y LXXXVII 

Los cuatro epígrafes escritos en coplas de arte mayor mantienen como función 

primaria la de introducir la variatio poética en los comienzos de capítulo. Además, y 

como ocurre con las coplas laudatorias finales escritas en arte mayor, aumentan su 

prestigio y el del autor al manifestar la habilidad de acomodar el discurso a varios 

registros. Se dignifica asimismo al personaje-traductor, intermediario entre público y 

autor, y capaz de adaptarse al tono elevado propio de temas graves. Esta variante 

compositiva demuestra los hábitos estéticos propios de la corriente cultista latinizante y 

de la sociedad cortesana de su tiempo y, como ha desarrollado Ana Bueno, remite a la 

tradición instaurada por las Sergas de Esplandián, de Garci Rodríguez de Montalvo55.  

17. La aventura sitúa a Floramante en la Casa del Vencimiento, donde una figura de 

mujer, de alabastro, y una de cobre, de caballero, ambos encantados, ponen en 

riesgo la vida del protagonista retándole a una lucha con lanza salvo reverencia 

a la dama de la estatuilla; cuando Floramante está a punto de vencer en la lucha, 

el hombre y la mujer desaparecen perdiéndose en sus figurillas respectivas.  

Se introducen en este capítulo dos letras (a y b), la primera de ellas ligada a una 

inscripción (a). Esta primera aparece ubicada en un objeto artístico, una pequeña 

estatuilla, y se circunscribe a un espacio mágico en el que la imagen que la sostiene tiene 

atrapado a un caballero por medio de un hechizo. En este caso, la palabra escrita conecta 

con la imagen visual y simbólica (Blay Manzanera: 2000, p 40). La segunda (b) es 

verbalizada por el caballero hechizado cuando sale de la estatuilla.  

                                                           
55 Ver al respecto: Bueno Serrano, Ana Carmen (en prensa): “Los epígrafes en las Sergas de Esplandíán”. 



94 

Se nos da la descripción detallada de la ubicación de la letra, que aparece en una cartela 

sostenida, en el lado derecho, por una figura de cobre plateada que representa a un apuesto 

caballero que, en su lado izquierdo, sujeta una lanza como si fuera un fermoso pendón 

amarillo. La letra expresa, de forma enigmática, la hiperbólica exhibición del dolor que 

provoca la pasión amorosa (Esta es brava congoxa, que muriendo no m’afloxa). 

Ese tipo de composiciones aúna la divisa (cuerpo visual) con la escritura (alma 

literaria: Rico: 1990, p. 342) proporcionando la ocasión al autor de mostrar su ingenio y 

competir en el juego galante, por lo que gozaron del favor del público de la época y fueron 

abundantemente recogidas en los cancioneros (Blay Manzanera: 2000, p. 40). 

Contribuyen en el libro a dotar de variación al conjunto poético de la obra y se ajustan al 

carácter enigmático del episodio en el que el caballero deberá valerse de su ingenio para 

nos sucumbir a la magia y alcanzar la victoria en la aventura. 

La segunda composición representa el lamento del caballero hechizado, que 

expresa de modo paradójico y conceptista el sufrimiento de amor (Sufriendo pena tan 

fuerte /escusado es el bivir / pues la vida es el morir). Desarrolla es carácter sentimental 

del episodio maravilloso inscrito en la aventura del protagonista.  

18. Continúa la aventura en la Casa del Vencimiento. Ahora aparecen otras dos 

figurillas y una de ellas porta esta letra. Floramante es retado de nuevo a la lucha 

para deshacer un hechizo, pero el caballero logra resolver el conflicto, y el 

hechizo, finalmente, sin utilizar la violencia. 

Como en la composición anterior (17 a), la letra aparece ubicada en un objeto, una 

estatua, en este caso muy grande, situada junto a otra, circunscrita al mismo espacio 

mágico del episodio anterior. 

Las imágenes son descritas con detalle, dada la importancia que tiene la 

iconografía para la comprensión del contenido literario. En este caso, encima de un 

pedestal, aparece una estatua dorada, con expresión de dolor, que sostiene una espada en 



95 

la derecha y en el pecho tiene atravesada una flecha que se sujeta con la mano izquierda, 

como queriéndola sacar. A su lado, una imagen negra lleva en el pecho un pergamino en 

el que aparece la letra inscrita en caracteres griegos.  

El pareado contiene la expresión, conceptista y sentenciosa, de la hiperbólica 

exhibición del dolor provocada por el amor (Este es grave dolor, / porqu’es mi mal el 

mayor). 

Contribuyen en la obra, como las anteriores, a la amplificación del argumento 

caballeresco por medio de la intercalación de episodios mágicos, que harán que el 

protagonista deba superarse, y a aumentar la variación poética. El contenido se ajusta al 

carácter enigmático del episodio y al de la fórmula poética escogida: el caballero deberá 

valerse de su ingenio para superar la aventura, lo que aparece descrito en la expresión que 

sigue, ya en prosa, a la presente inserción: ¡Santa María, valme! –dijo Folamante—, ¿qué 

puede ser esto que no lo puede entender de más si soy engañado que yo no puedo saber 

ni alcançar de qué manera esta aventura tiene de aver cabo? 

19. El paisaje bucólico propicia, al caer la noche, el amoroso canto de Fenasalís, 

acompañado de un laúd. Floramante, a la mañana siguiente, reta y vence a 

Fenasalís por el amor de Arminadora.  

El contexto de la inserción revela de nuevo la enfermedad de Floramante: como 

enfermo de hereos, no puede conciliar el sueño. En esa circunstancia, inscrita en un 

paisaje apacible (fermoso enzinal), acompañado de su tío Riramón y de su escudero 

Locindo, se dice que el caballero oyó muy cerca de sí tañer muy dulcemente. Solo más 

adelante sabemos que el instrumento de acompañamiento es el laúd. 

La canción revela la presencia de otro personaje: Fenasalís, competidor de 

Floramante por el amor de Arminadora. Es Fenasalís quien dedica esta canción de 

alabanza a la princesa. En el discurso prosístico que sigue, el personaje, que se cree solo, 

nombra a la princesa, relata las circunstancias que le han traído hasta allí y, llevado por 



96 

la rabia que le produce la separación de su amada, rompe contra un árbol su laúd. La 

coincidencia de los caballeros desemboca en la lucha entre ellos, resultando Fenasalís 

vencido, pero, al romper el código caballeresco negando su rendición, acaba por perder 

la vida.  

El conocimiento de este episodio, en el capítulo final, por parte de Arminadora, 

provocará el desenlace trágico del trance de amores del caballero Floramante. 

20. (b) Floramante ha regresado de los Alpes de Alemania a Numidia, con la 

esperanza de recibir galardón. Sin embargo, Arminadora, avisada de que ha sido 

Floramante quien ha matado a Fenaslís, por quien toda la ciudad se encuentra 

de luto, llama a la guardia cuando el caballero se acerca a rondarla, provocando 

una nueva huida del desesperado amante. 

El capítulo final contiene la última canción del libro. Se introduce con la expresión 

melancólica y un verbo de lengua: Acordándose su vida y viendo la muerte dixo, y 

responde a la expresión redundante del lamento del caballero, que continúa en la prosa. 

Su función es la de condensar el ánimo del caballero, que quedará de este modo, en 

suspenso, hasta el próximo libro, ya que el rechazo final de su amada Arminadora lo 

llevará de nuevo por el camino de las aventuras lejos del reino de Numidia. Así lo 

profetiza el Sabio no Conocido, en las últimas palabras del capítulo, enviadas a 

Floramante por medio de una carta en la que asegura que todos sus sufrimientos tendrán 

recompensa.  

21. Coplas laudatorias finales 

La última composición, como se señaló al comienzo del trabajo, se muestra 

deudora de las coplas finales del Primaleón, a su vez dependientes de la tradición 

instaurada por Alonso de Proaza en la Celestina y en las Sergas de Esplandián. Fijan el 

modelo de versos laudatorios que impera en los libros de caballerías de la primera mitad 

del XVI. Con ellas, ajustadas al prestigioso modelo métrico del arte mayor, se manifiesta 



97 

la intención de promocionar y vender el libro, ponderando sus excelencias y las de su 

autor. 

Las coplas del Floramante están distribuidas tipográficamente bajo once 

encabezamientos que ordenan el contenido y sirven de guía de lectura y declaran la 

intención del autor (Cátedra: 1989, p. 154). Comienzan con la invocación que el 

“traductor”56 de la obra dirige a personajes mitológicos relacionados con la poesía y la 

música (est. 1) y que prosigue con la invocación a las musas, con el fin de realzar sus 

labor literaria y dotar de carácter serio a su obra (est. 2). A continuación, introduce la 

referencia a la pluma a la vez que capta la benevolencia del público respecto a la obra 

escrita utilizando el tópico de falsa modestia, antepuesto a la alabanza hiperbólica del 

destinatario de la obra (ests. 3 y 4). La apelación al lector, en la siguiente estrofa, avisa 

del fin didáctico de la obra y refiere los componentes del libro (aqueste tratado / de armas, 

amores: est. 5), aludiendo al estilo elevado que corresponde a la categoría eminente de la 

persona a la que está dedicado el libro (est. 5). Trata en las dos estrofas siguientes aspectos 

de la composición de la obra, cuidada y esmerada (ests. 6 y 7), defendiéndola de 

detractores, que llevan la composición a la dedicatoria al monarca en dos estrofas de 

hiperbólica alabanza (ests. 8 y 9). Las coplas concluyen con una estrofa que pone freno 

metafóricamente a la escritura y capta de nuevo la benevolencia, para terminar con una 

oración a la Virgen, concluyendo así la obra, dando gracias a Dios.

                                                           
56 Marín Pina señala que el género caballeresco, como vehículo de experimentación narrativa, retoma el 

testigo de la ficción sentimental introduciendo, entre otras innovaciones narrativas, las relacionadas con el 

estatuto del autor, por ejemplo, el del motivos del libro traducido, que va unido al del autor-traductor convertido 

en personaje, que se presta a diversos tratamientos capaces de generar distintos niveles dentro de la narración 

(Marín Pina: 2009, p. 178) 



98 

V. CONCLUSIONES GENERALES 

Como conclusión del análisis, diremos que los versos del Floramante se ajustan a 

las estructuras, técnicas y motivos desarrollados por los poetas de cancionero. En la forma 

los poemas acusan la isorritmia o el isosilabismo, según el modelo estrófico del arte 

mayor o del arte menor, así como la alimetría y el consonantismo cortesanos. El estilo y 

el lenguaje reproducen las técnicas heredadas de fuentes peninsulares y provenzales 

adoptadas por los poetas recogidos en los cancioneros de la época; igualmente tienden al 

entrelazamiento de versos y estrofas con el uso de mecanismos léxicos y gramaticales 

basados en la simetría y la repetición. Estos rasgos de complejidad (ornamento difícil) 

pasan a la estructura del contenido. Así el léxico revela una tendencia a la ambigüedad 

semántica descrita por Keith Whinnom, apoyada en el uso de la polisemia y los dobles 

sentidos de términos mayoritariamente abstractos, que dotan de complejidad al poema. 

Se enriquece así la expresión, que adquiere una doble lectura con connotaciones eróticas 

mediante técnicas que habían sido normalizadas por los poetas cancioneriles, herederos 

del conceptismo ya implícito en la lírica tradicional, y que repercutirán posteriormente en 

el gusto por la paradoja de los poetas barrocos. 

Los intentos de innovación de Jerónimo López se centran en el desarrollo de la 

técnica de la amplificación, característica de los libros de caballerías, por medio de la 

variación con la intercalación de largos pasajes en verso. Intenta con ello mostrar una 

amplia gama de posibilidades poéticas que mira más hacia la tradición de autores 

consagrados como Manrique, Mena y Santillana y a los poetas de cancionero, que hacia 

los experimentos renovadores de la lírica italianizante, que deberán esperar hasta la 

edición de Boscán y Garcilaso en 1543 para empezar a aclimatarse. 



99 

Así, su mayor logro es incluir un repertorio amplio de versos en arte mayor en casi 

simétrica proporción con los de arte menor, que no solo responden a la expresión 

redundante de la descripción de sentimientos de los personajes, sino que se integran como 

pasajes caracterizados por la acción o el diálogo. El texto se puebla de esa manera de 

composiciones que, enmarcadas tipográficamente por epígrafes, se aproximan a las 

técnicas desarrolladas por la ficción sentimental, o por el teatro primitivo, de los que se 

muestra deudor. 

Los largos parlamentos en verso pueden llegar a seguir manteniendo en el 

contexto prosístico el ritmo de la métrica precedente, de igual modo que las 

composiciones en verso, a menudo, incluyen verbos de acción y suponen en el desarrollo 

de la trama giros narrativos o cambios de situación.  Esta práctica logra en ocasiones que 

la acción se detenga en la expresión íntima de los sentimientos de un personaje o en las 

advertencias de carácter moralizante con fines doctrinales. Y en otras ocasiones hace que 

la acción avance o se abra a nuevas situaciones en sentido dramático, como ocurre en los 

diálogos de Floramante con la doncella mensajera, con el ermitaño o con la propia amada 

Arminadora. De modo que en la intercalación, los dos tipos de discurso, prosa y verso, se 

integran, no se separan o disgregan. 

En los modos de ejecución de los poemas destaca la implicación de la música, 

ligada tradicionalmente a la creación y la expresión líricas. La asociación repercute en la 

caracterización de los personajes como caballeros cortesanos, aptos para las armas y para 

las artes musicales y literarias. Los instrumentos que sirven de acompañamiento, arpa, 

laúd, vihuela, restringidos comúnmente a espacios aristocráticos, apoyan dicha 

caracterización. A su vez, la música, ligada a la poesía, adquiere un valor catártico en la 

amplia mayoría de composiciones líricas amorosas. Este aspecto es solidario de la 

caracterización de los protagonistas como enfermos de amor hereos. 



100 

La insinuación y representación de la sintomatología de esta enfermedad amorosa 

es una constante en las composiciones del Floramante, lo que permite al autor mostrar su 

conocimiento sobre las doctrinas naturalistas, de origen neoplatónico, que intentan dar 

respuesta al origen y evolución del proceso amoroso, tema polémico en los círculos cultos 

de la época, ya que dividía las opiniones entre la ortodoxia religiosa y la heterodoxia más 

cercana en círculos literarios cortesanos. Todo ello se traduce en la obra de Jerónimo 

López en una serie de rasgos cercanos a los fines doctrinales de las ficciones 

sentimentales, que disfrutaban de su apogeo editorial por las mismas fechas. En este 

sentido, el autor utiliza a los personajes, el cronista Vadulato, el ermitaño e incluso el 

escudero Carestes, para imprimir a la obra un tono moral y didáctico, que aparece 

condensado en el término tratado, introducido en las coplas laudatorias, el mismo término 

empleado en los títulos de las ficciones sentimentales para apuntar a la actitud didáctica 

y filosófica subyacente en estas narraciones amorosas. 

La trama erótica, que desarrolla paralelamente los tópicos de amor cortesano junto 

con el agravamiento de la enfermedad de amor en los caballeros protagonistas, se 

amplifica hasta el punto de olvidar rasgos significativos en motivos recurrentes en los 

libros de caballerías. Sucede así, especialmente, en el episodio de la penitencia de amor, 

donde el caballero no abandona sus armas, y sobre todo, no sufre un cambio de identidad, 

y alcanza tal protagonismo que desemboca en la inclusión de una profecía que deja el 

final abierto a nuevas continuaciones y que augura una etapa feliz para los amantes.  

Si atendemos a los rasgos que caracterizan a la ficción sentimental según la 

revisión que realiza Brandenberger de la evolución del género y su contexto literario, 

observamos que se ha de apuntar a la deuda con este género la particular ampliación de 

la trama amorosa, que implica el análisis introspectivo minucioso de los sentimientos de 

los personajes, realizado en la forma del prosimetrum, bajo la enunciación en primera 



101 

persona en la mayoría de los casos, pero que cambia a la forma dialogada en otros, y que 

introduce, a su vez, razonamientos, ejemplificaciones, comparaciones, en la mayoría de 

los casos marcados tipográficamente con el uso de epígrafes. A ello habría que añadir el 

suspenso del final feliz en la historia amorosa principal, y los motivos recurrentes de las 

lágrimas, las visiones y los sueños, más la alusión a personajes mitológicos e históricos 

en la ejemplificación de los peligros asociados a la pasión erótica. 

Por último, señalaremos que las peculiaridades destacadas en el Floramante se 

corresponden con la tendencia hacia la experimentación adoptada por los libros de 

caballerías de la época de Carlos V (1517-1556). Es habitual en este periodo la 

introducción de propuestas narrativas relacionadas con otros géneros con los que se 

compite por el éxito editorial. Es el caso de la obra de Jerónimo López, quien siempre en 

los márgenes del código genérico, aumenta la relevancia de la trama amorosa sirviéndose 

del desarrollo de la técnica del prosimetrum y configurando a sus personajes como 

enfermos de amor. Su apuesta por potenciar el análisis introspectivo de la pasión amorosa 

echa mano de las doctrinas psicofisiológicas que habían servido para caracterizar a un 

amplio espectro de personajes de ficción desde La Celestina al teatro y la ficción idealista. 

Demuestra con ello su atento seguimiento de los gustos literarios del lector en la 

encrucijada entre la Edad Media tardía y el Renacimiento. 

 



102 

VI. BIBLIOGRAFÍA 

AMASUNO, Marcelino V., Sobre la "aegritudo amoris" y otras cuestiones fisiátricas 

en la "Celestina". Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 

2005. 

AYBAR RAMÍREZ, M.ª Fernanda, Questión de amor: entre el arte y la propaganda. 

London: Queen Mary and Westfield College, Department of Hispanic Studies, 

1997.  

BELTRÁN PEPIÓ, Vicente, La canción de amor en el otoño de la Edad Media. 

Barcelona: PPU, 1988. 

——, Poesía española. Vol. 2, Edad Media: lírica y cancioneros. Barcelona: Crítica, 

2002. 

BLAY MANZANARES, Vicenta, “Prosa y verso en la ficción sentimental del siglo XVI: 

El caso de Questión de amor (Valencia, 1513)”, en La Corónica, 29.1 (pp. 15-

51). 

TOBIAS BRANDENBERGER, La muerte de la ficción sentimental: transformaciones de 

un género iberorrománico. Madrid: Verbum, 2012. 

BLECUA, José Manuel, “Corrientes poéticas en el siglo XVI” en Sobre la poesía de la 

Edad de Oro: Ensayo y notas eruditas. Madrid: Ed. Gredos, 1970 (pp. 11-24). 

CACHO BLECUA, José Manuel, Amadís: Heroísmo mítico cortesano. Madrid: Cupsa 

Editorial, 1979. 

CANET, José Luis, “Literatura ovidiana (Ars amandi y Reprobatorio amoris) en la 

educación medieval”, Lemir, n.º 8, 2004.  

CÁTEDRA, Pedro M. Amor y pedagogía en la Edad Media: estudios de doctrina 

amorosa y práctica literaria. Salamanca: Universidad de Salamanca, 

Secretariado de Publicaciones, 1989. 

CIAVOLELLA, Massimo, La “Malatia d’amore” dall’Antichità al Medievo, Roma: 

Bulzoni, 1993. 

DE ROJAS, Fernando, La Celestina. Edición de Marta Haro y Juan Carlos Conde 

Madrid: Castalia, 2002.  

DEL RÍO NOGUERAS, Alberto, “La poesía en los libros de caballerías de la época del 

Emperador (1508-1556)”, en e-Spania [en línea], 13 de junio de 2012, 

consultado el 25 de junio de 2012. URL: http://e-spania.revues.org/21208; 

DOI 10.4000/e-spania.21208 

——, “Del caballero medieval al cortesano renacentista. Un itinerario por los libros 

de caballerías”, en Actas do IV Congresso AHLM. Lisboa 1991, Lisboa: 

Cosmos, 1993, vol. 2, pp. 73-80. 



103 

——, “El desvío del paradigma de género en el Claribalte, novela de caballerías de 

Gonzalo Fernández de Oviedo”, Salastano. De interpretación textual, Huesca, 

Colegio Universitario, 1985, pp. 99-119. 

DOMÍNGUEZ CAPARRÓS, José, Métrica española. Madrid: Síntesis, 1993. 

DUTTON, Brian, Catálogo-índice de la poesía cancioneril del siglo XV. Madison: 

Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1982. Consulta en línea: 

http://cancionerovirtual.liv.ac.uk/ 

EISENBERG, Daniel, y Marín Pina, M.ª Carmen, Bibliografía de los libros de 

caballerías castellanos, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000. 

GÓMEZ REDONDO, Fernando, Artes poéticas medievales, Madrid: Ediciones del 

Laberinto, 2000. 

——, “El «adónico doblado» y el verso de arte mayor”, en Revista de literatura 

medieval, n.º 25, 2013, pp. 45-85. 

GONZÁLEZ CUENCA, Joaquín (ed.), Cancionero General de Hernando del Castillo, 

Madrid: Castalia, 2004. 

GORDONIO, Bernardo, Lilium medicine (capítulo XX: De amor que se dize hereos). 

GUIJARRO CEBALLOS, Javier, “El ciclo de los Clarianes. Un ejemplo de literatura 

cíclica: el encantamiento de don Clarián de Landanís”, en Literatura 

caballeresca entre España e Italia (del «Orlando» al «Quijote»), dir. Javier 

Gómez-Montero; Bernhard König; ed. Folke Gernert, Salamanca, Seminario 

de Estudios Medievales y Renacentistas; Sociedad de Estudios Medievales y 

Renacentistas; Kiel: CERES de la Universidad de Kiel, 2004, pp. 327-353. 

——, Floramante de Colonia (parte II de Clarian de Landanís), de Jerónimo López: 

Guía de lectura. Alcalá de Henares: Centro de Estudios Cervantinos, 2003. 

——, “El ciclo de Clarián de Landanís (1518-1522-1524-1550)”, en Edad de Oro, 

21 (2002), 251-269. También en: http://www.cervantesvirtual.com/obra-

visor-din/el-ciclo-de-clarian-de-landanis-1518-1522-1524-

1550/html/53344820-a0fa-11e1-b1fb-00163ebf5e63_2.html#I_0_ 

HAYWOOD, Louise M., “Reading song in sentimental romance: A case study of Juan 

de Flores’s Grimalte y Gradissa” en La Corónica, 29.1, 2000, pp. 129-146. 

INFANTES, Víctor, “La prosa de ficción renacentista: entre géneros literarios y el 

género editorial”, Journal of Hispanic Philology, XIII, 2, 1989, p. 115-124. 

LACARRA, María Jesús “Amor, música y melancolía en el Libro de Apolonio”, en 

Vicente Beltrán (ed.), Actas del I Congreso de la Asociación Hispánica de 

Literatura Medieval, Santiago de Compostela, 2 al 6 de diciembre de 1985, 

Barcelona, PPU, 1988, pp. 369-379. 

LAPESA, Rafael, “Poesía de cancionero y poesía latinizante”, en Garcilaso: Estudios 

completos. Madrid: Ed. Istmo, 1985 (pp. 213-239). 



104 

LÁZARO CARRETER, Fernando, “La poética del arte mayor castellano” en Estudios de 

poética: La obra en sí. Madrid: Taurus, 1996 (pp. 75-111). 

LÓPEZ, Jerónimo, Clarián de Landanís. Aqui comiença la segunda parte del muy 

noble y esforçado cauallero don Clarian de landanis en la qual se tratan las 

muy grandes cauallerias y nombrados hechos de su hijo Florãmate de 

Colo~na y de otros muy preciados caualleros, Sevilla, Juan Vázquez de Ávila, 

1550. 

LUCÍA MEGÍAS, José Manuel, “Libros de caballerías castellanos: textos y contextos”, 

en Edad de oro, tomo 21 (2002), Madrid, Departamento de Filología 

Española, Ediciones de la Universidad Autónoma de Madrid, pp. 9-60. 

——, Antología de los libros de caballerías castellanos, Alcalá de Henares: Centro 

de Estudios Cervantinos, 2001. ed. digital. 

LUCÍA MEGÍAS, José Manuel, y SALES DASÍ, Emilio José, Libros de caballerías 

castellanos (siglos XVI-XCII), Madrid: Laberinto, 2008 (pp. 147-157). 

MARÍN PINA, M.ª Carmen, “Libros de caballerías castellanos” en Amadís de Gaula 

1508: Quinientos años de libros de caballerías. Madrid: Biblioteca Nacional 

española, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales (SECC), 2009; 

pp. 163-194. 

——, “Las coplas del Primaleón y otros versos laudatorios en los libros de 

caballerías” en Actes del X Congres Internacional de L'associació Hispánica 

de Literatura Medieval, II. Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana 

«Symposia Philologica», 11. Alacant, 2005, pp. 1057-1066. 

MÉRIDA JIMÉNEZ, Rafael, “Monasterios y ermitas en el Amadis de Gaula: 

Encrucijadas narrativas e ideológicas de Garci Rodríguez de Montalvo”, en 

Amadís de Gaula: Quinientos años después. Estudios en homenaje a Juan 

Manuel Cacho Blecua. Alcalá de Henares: Centro de Estudios Cervantinos, 

2008 (pp. 525-538). 

NAVARRO TOMÁS, Tomás, Métrica española. Barcelona: Labor, 1978. 

PÉREZ BOSCH, Estela, Los valencianos del "Cancionero General": estudio de sus 

poesías. Valencia: Colección Parnaseo, n.º 10, 2009. 

PÉREZ PRIEGO, M. Ángel (ed.), Teatro medieval: Castilla. Barcelona: Crítica, 1997. 

QUILIS, Antonio, Métrica española (2.ª ed.). Col. Aula Magna, n.º 20. Madrid: 

Editorial Alcalá, 1973.  

REY HAZAS, Antonio. “Introducción a la novela del Siglo de Oro, I (formas de 

narrativa idealista)”, en Edad de Oro, tomo 1 (1982), pp. 65-105. 

REY, Pepe, “Nominalia. Instrumentos musicales en la literatura española desde La 

Celestina (1499) hasta El Criticón (1651)”, en Encuentro Tomás Luis de 

Victoria y la música española del siglo XVI. Los instrumentos musicales en el 

siglo XVI: Ávila, mayo de 1993. Ávila: Fundación Cultural Santa Teresa, 1997 

(pp. 41-100). 



105 

RICO, Francisco, Texto y contextos: Estudio sobre la poesía española del siglo XV. 

Barcelona: Crítica, 1990. 

ROUBAUD, Sylvia, “Calas en la narrativa caballeresca renacentista: el Belianís de 

Grecia y el Clarián de Landanís”, en La invención de la novela: Seminario 

Hispano-Francés organizado por la Casa de Velázquez, Madrid, noviembre 

1992-junio 1993, estudios reunidos por Jean Canavaggio. Madrid: Casa de 

Velázquez, 1999, pp. 49-84. 

RODRÍGUEZ DE MONTALVO, Garci. Amadís de Gaula. Edición de Juan Manuel Cacho 

Blecua. Madrid: Cátedra, 1988-1991. 

SERÉS, Guillermo, La transformación de los amantes, Barcelona: Crítica, 1996. 

WHINNOM, Keith, “Introducción crítica” de Diego de San Pedro, Obras Completas, 

II, Cárcel de amor. Madrid: Castalia, 1993. 

——, La poesía amatoria cancioneril en la época de los Reyes Católicos. Universidad 

de Durham, 1981. 


