UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA

DEPARTAMENTO DE FILOLOGIA HISPANICA (LITERATURAS
ESPAROLA E HISPANICAS)

TRABAJO FIN DE MASTER

EDICION Y ESTUDIO DE LOS POEMAS DEL FLORAMANTE DE
COLONIA: SEGUNDA PARTE DEL CLARIAN DE LANDANIS, DE
JERONIMO LOPEZ

PILAR DE MIGUEL GARCIA

MASTER UNIVERSITARIO EN ESTUDIOS HISPANICOS: LENGUA Y
LITERATURA

CURs0 2013-2014

TUTOR: DR. ALBERTO DEL Rio NOGUERAS



INDICE

L INTRODUGCCION. et e e e e e e 2
1. ESTADO DE LA CUESTION . . . ettt ettt et et e e e e e e e e e 5
H1. EDICION DE LOS POEMAS . ...ttt ettt et e et e e e et e e e e 14
IV. ESTUDIO DE LOS POEMAS. ..ottt ettt e ettt e e e e e e, 50
L LA METRICA .ottt 54
L1 BL ARTE MAYOR. . ettt ettt 54
1.2, ELOCTOSILABO. ...ttt et e e e, 59
2. EL LENGUAIE Y EL ESTILO . . ettt ettt ettt e e e e 65

3. POEMA A POEMA: LA ENFERMEDAD DE AMOR. RELACIONES CON LA FICCION

SENTIMENTAL Y LA TRADICION CANCIONERIL. ... uuee et 71
V. CONCLUSIONES GENERALES. . . .t ettt ettt et e e e e e 98
VL BIBLIOGRAFTA. . . e ettt e e e e e e el 102



I. INTRODUCCION

Mil setenta y siete, en casi simétrica proporcion entre los de arte mayor y los de
arte menor, son los versos que aparecen en el libro de caballerias Floramante de Colonia
(Segunda parte de Clarian de Landanis). Este dato ha sido sefialado por la critica, dentro
del conjunto general de libros de caballerias castellanos del periodo del emperador
Carlos V. La cifra es suficientemente llamativa como para abordar un estudio detallado
de este caso de prosimetrum en un libro de caballerias publicado en la primera mitad del
siglo X V1.

La vaga referencia a la fecha de publicacién anterior se debe a que, como sefiala
Javier Guijarro Ceballos en la introduccién de la guia de lectura del Floramante: “el
ejemplar conservado, que he manejado microfilmado para el resumen de aventuras y los
listados de personajes principales y secundarios que se siguen, pertenece a una edicion de
1550”%; y no obstante, afirma: “Creo sin embargo que si hubo una edicién previa,
publicada entre 1518 y 1524, entre el Libro primero y el Libro tercero, de la que hoy no
queda rastro alguno™. Por lo tanto, debemos presuponer que la conservada de 1550
constituye una segunda edicion un cuarto de siglo posterior a la conservada, que aqui
manejamaos.

La obra se inserta, pues, en un ciclo de libros de caballerias centrado en torno a la
figura de don Clarian de Landanis y su linaje. El ciclo comprende cinco obras, publicadas
entre los afios 1518 y 1528, por tres autores distintos: Gabriel Velazquez de Castillo, autor
del primer libro, en 1518; Alvaro de Castro, que prolongé las aventuras en un Libro

segundo aparecido en 1522, y Jerénimo Lopez, que retomd la obra inaugural del ciclo y

! Guijarro Ceballos, Javier. Floramante de Colonia (parte 1l de Clarian de Landanis), de Jerénimo
Lopez: Guia de lectura. Alcala de Henares: Centro de Estudios Cervantinos, 2003, p. 7.

2 Guijarro Ceballos, Javier, «El ciclo de Clarian de Landanis (1518-1522-1524-1550)», en Edad de Oro,
21 (2002), p. 252.



desarroll6 las aventuras del hijo de don Clarian en nuestro Floramante de Colonia, y
continud la saga con dos secuelas més: Libro tercero, de 1524, y, por dltimo, la Cuarta
parte, de 1528. Es, como sefiala Javier Guijarro, Jeronimo Lépez, escudero hidalgo de la
Casa del Rey de Portugal, “el autor que mas aport6 —al menos cuantitativamente—al ciclo
de don Clarian™.

El trabajo de Guijarro sobre esta obra y las conclusiones que en él establece han
servido de punto de partida y justificacion del presente estudio; entre ellas: “[la]
fragmentacion de la trama corre pareja a una fractura constante del discurso narrativo de
las aventuras, entrecortado por la insercion de abundantes segmentos en verso y de
fragmentos retoricos prefijados como llantos, lamentaciones, consolatorias,
argumentaciones o ejemplificaciones, que recuerdan poderosamente la dindmica de la
novela sentimental y su mise en page”, ademas de: “que el prosimetrum de Ldpez
mereceria a mi entender los mismos estudios y planteamientos que se han realizado sobre
formas semejantes en los Cancioneros y en la novela sentimental, aunque me declaro
incapaz de superar la mera denuncia de la simplificacion antedicha™.

Partiendo de estos dos estudios, sobre la poesia en los libros de caballerias
castellanos y sobre el Floramante de Colonia en concreto, sin pretender ser tan
ambiciosos en el analisis como propone Guijarro, nuestro objetivo ha consistido en editar
los poemas que aparecen en la obra para, después, aproximarnos al estudio de los mismos
atendiendo a las caracteristicas métricas predominantes y su insercion en la tradicion
cancioneril, analizar la tematica de los poemas, prestando especial atencion a la casuistica
de la enfermedad de hereos y a su fundamentacion medica, y observar las circunstancias

de ejecucion de las poesias y su funcion en el argumento de la obra.

3 Javier Guijarro Ceballos, 2003, p. 7.
4 Ibid., p. 8.



Metodoldgicamente, hemos partido de la discriminacion del corpus poético y su
localizacion en el contexto prosistico como base para la transcripcion y edicion de los
poemas. Del resultado obtenido hemos extraido las caracteristicas meétricas
predominantes, de las cuales hemos deducido la deuda de la poética del autor con la lirica
de cancionero, en boga en el momento de creacion de la obra. Por otra parte, el analisis
de los contextos en los que se insertan los poemas Yy la funcion que estos ejercen en la
trama nos ha llevado a centrarnos en la tematica de la enfermedad de amor por resultar la
dominante, de donde establecemos la relacién con los tratados de medicina de la época 'y
con el ambito literario en que estos son manejados.

En cuanto la revision critica que afecta a los contenidos del trabajo, hemos
abordado tanto los estudios que tratan las cuestiones que afectan a la poesia de finales del
siglo xv y principios del xvi (métrica, corrientes poéticas, catdlogos de versos y
cancioneros) como las relativas a los libros de caballerias (la cuestion del género,
antologias y catalogos bibliograficos), particularmente los estudios sobre el ciclo de los
Clarianes y sobre el Floramante de Colonia en concreto, sin olvidar la que afecta a la
tematica de hereos y a las circunstancias de ejecucion de los poemas, estableciendo
relacion con las deudas que la obra contrae con otros géneros, fundamentalmente con la
ficcion sentimental. Teniendo en cuenta lo mucho que se ha escrito sobre estos temas,
hemos debido escoger los trabajos mas representativos a efectos de nuestros presupuestos
y nuestro corpus, por ello, somos conscientes de haber dejado de lado otros igualmente

importantes.



I1. ESTADO DE LA CUESTION

La obra objeto de este estudio es el Floramante de Colonia (Il parte del Clarian
de Landanis), manejada en su edicion digitalizada del original impreso por Juan Vazquez
de Avila, en Sevilla, el 4 de julio de 1550%. El nombre del autor, Jeronimo Lopez, aparece
en el colofén disfrazado de la figura del traductor que “traslada” la obra del aleman al
“vulgar”. De ¢l se dice que es “escudero hidalgo de la casa del Rey de Portugal”, pero
no se conocen datos sobre su biografia; remitimos por tanto a Jerénimo Ldpez al contexto
de la corte de Juan 111 de Portugal (1502-1557), a quien dedica toda su obra.

El libro se inscribe en el ciclo de los Clarianes, del que Gabriel Velazquez del
Castillo es el iniciador con el Clarian de Landanis (Primera parte), obra inaugural de
1518 de la que se conocen cuatro ediciones, la primera, de Toledo (1518), una segunda
de 1527 (Sevilla), la tercera de 1528 (Lisboa) y una cuarta de 1542 (Medina del Campo)?.
La critica ha destacado algunos aspectos novedosos de la primera obra respecto a la
literatura caballeresca del Siglo de Oro*: la influencia del destinatario, Charles de Lannoy,
que parece corresponderse con el protagonista de las aventuras por la coincidencia de sus
iniciales, Clarian de Landanis; la introduccién de la figura del cronista de corte, Vadulato
de Bondirmague, a quien el autor atribuye una detallada serie de obras historicas, aspectos

con los que se supera el topico de la cronica fingida como motor de la narracion acercando

! Ejemplar: Madrid: Nacional, R-7685 (Daniel Eisenberg y M.2 Carmen Marin Pina, Bibliografia de los
libros de caballerias castellanos, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000, p. 296).

2 Véase sobre esta cuestion el trabajo clasico de M.2 Carmen Marin Pina, “El tépico de la falsa traduccion
en los libros de caballerias espafioles”, en M.° Isabel Toro Pascua (ed.), Actas del 11l Congreso de la
Asociacion Hispanica de Literatura Medieval (Salamanca, 3 al 6 de octubre de 1989), Salamanca,
Universidad, 1994, I, pp. 541-548.

3 Ademas de las modernas de Gunnar Anderson (Newark, Delaware: Juan de la Cuesta, 1995) y de Antonio
Joaquin Gonzélez Gonzalo, Edicién y estudio del Libro primero del esforzado cavallero don Clarian de
Landanis, hijo del noble rey Lanted6n de Suecia (Gabriel Velazquez del Castillo, Toledo, 1518), recogidas
en Daniel Eisenberg y M.2 Carmen Marin Pina, Bibliografia de los libros de caballerias castellanos,
Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.

4 Nos referimos a los estudios de Javier Guijarro Ceballos, “El ciclo de Clarian de Landanis (1518-1522-
1524-1550)», Edad de Oro, 21 (2002), pp. 251-269, y de Sylvia Roubaud “Calas en la narrativa caballeresca
renacentista: Belianis de Grecia y Clarian de Landanis”, en: La invencion de la novela: Seminario
Hispano-Francés organizado por la Casa de Veldzquez, Madrid, noviembre 1992-junio 1993, estudios
reunidos por Jean Canavaggio. Madrid: Casa de Velazquez, 1999, pp. 49-84.



el discurso al de la historiografia, y el ambito geografico novedoso, centroeuropeo y
septentrional, en el que la obra se desarrolla, el cual permite extender las aventuras a
periplos maritimos y ampliar, por su exotismo, el margen de la verosimilitud en los
sucesos fantasticos, marco que también utilizard Cervantes afios después en el Persiles®.

Respecto al caracter innovador de la obra inaugural del ciclo, Guijarro Ceballos sugiere:

La fecha de publicacion del libro coincide exactamente con el primer viaje del
joven Carlos V a Espafia; este detalle, unido a las abundantes reflexiones que
aparecen en el Libro primero de don Clarian sobre la sucesion imperial o
traslatio imperii, ¢no nos permitirian hablar en cierto modo del primer libro de
caballerias «carolino»? (Guijarro: 2002, p. 254)

Teniendo en cuenta que el reinado de Carlos V se considera el periodo de mayor
apogeo de los libros de caballerias, no es de extrafiar que una obra que se muestra
innovadora en aspectos estructurales y tematicos adoptara también un tono distinto al de
sus predecesores, recogiendo el espiritu de corte y buscando el arrimo a referentes de su

realidad mas cercana. Sefiala M.2 Carmen Marin Pina al respecto:
Como la historiografia en verso, la poesia de cancionero o la ficcién
sentimental, los libros de caballerias se convierten en instrumento de
propaganda politica al servicio de la monarquia, empezando por los cinco

primeros libros amadisianos sintonizados con la ideologia mesianica de la
Corona. (Marin Pina, 2009, p. 183)

Pero, volviendo a la descripcién del ciclo, del Libro primero de Velazquez del
Castillo surgen dos continuaciones, que no muestran vinculacion entre si, ni entre sus
autores ni en el desarrollo de tramas y personajes de sus respectivas obras; nada que deba
sorprendernos en la literatura ciclica®. Por un lado, Alvaro de Castro, médico del primer

conde de Orgaz, ofrece el Claridn de Landanis (Primera Parte: Libro II), en 1522

5 “E] Clarian, cuyos sucesivos autores se han empefiado en preservar el marco geogréafico, relativamente
limitado, en el que se encierra el Libro | de la serie, es ante todo una novela septentrional” (Roubaud: 1999,
p. 70).

8“De la misma forma que Francisco de Morais escribié su Palmerin de Inglaterra partiendo del Primaledn
y sin conocer la continuacién precedente, el Platir, del mismo modo que la Diana de Jorge de Montemayor
tuvo dos continuaciones independientes, la Segunda parte de la Diana de Alonso Pérez y la Diana
enamorada de Gil Polo, tenemos un Libro segundo de don Clarian de un tal Alvaro, médico del primer
conde de Orgaz, y una Segunda parte de don Clarian de Jerdnimo Lopez, escudero hidalgo del rey de
Portugal, don Juan 1l (Guijarro: 2002).



(Toledo), obra de la que se conoce una segunda edicion de 1535 (Sevilla). Este autor se
muestra respetuoso con los caracteres y las aventuras formuladas en el Libro primero,
ademaés de con la geografia europea, y su narracion mantiene un desarrollo lineal del
argumento por encima de la variatio tipicamente caballeresca, siguiendo el modelo
dispositivo del Libro cuarto del Amadis de Gaula y de las Sergas de Esplandian. La
abundancia de pasajes relativos a la conversion de infieles y la presencia de caballeros
espafioles en la historia se han relacionado, de una parte, con el aspecto biogréfico del
origen judeoconverso del autor y, de otra, con una defensa del protagonismo hispano en
la politica imperial de Carlos V (1517-1556).

Por otro lado, Jeronimo L6pez, escudero hidalgo del rey Juan Ill de Portugal,
partiendo del mismo modo de la obra de Veldzquez del Castillo, publica su Floramante
de Colonia: Segunda parte de Clarian de Landanis, en Sevilla. De esta Segunda parte,
de Jeronimo Ldpez, sefiala Javier Guijarro Ceballos, y asi se recoge en la Bibliografia de
libros de caballerias castellanos de Daniel Eisenberg y M.2 Carmen Marin Pina, se
conserva una Unica edicion, la de 1550, sin embargo, se presupone una edicion anterior
de entre 1518-1524. Javier Guijarro, respecto de la fecha de edicion, ha sefialado que
existen suficientes indicios para creer en la existencia de una primera edicion perdida si
atendemos, en primer lugar, a la cronologia de las partes tercera y cuarta (1524 y 1528
respectivamente) y si tenemos en cuenta, en segundo lugar, las referencias intertextuales
que en la Cuarta parte se dan, en los folios 73 v. y 131 v., respecto a pasajes concretos

de la Segunda parte’. Afirma el editor:

Es posible que estas remisiones tan concretas de la Cuarta parte se refieran
precisamente a una edicién de la Segunda parte hoy perdida, con una foliacién
distinta a la edicién de 1550. Entiendo que no seria muy l6gico por parte de
Jerdnimo Lopez ofrecerle al lector de la Cuarta parte las paginas del

" Guijarro Ceballos sefiala la anomalia en la difusion impresa del ciclo en su introduccion al Floramante de
Colonia (parte Il de Clarian de Landanis), de Jerénimo Ldpez: Guia de lectura. Alcala de Henares: Centro
de Estudios Cervantinos, 2003, pp. 7-9, y en “El ciclo de Clarian de Landanis (1518-1522-1524-1550)»,
Edad de Oro, 21 (2002), pp. 251-269.



manuscrito de la Segunda parte donde se iniciaba una aventura incompleta, y
si parece factible pensar que apunta a esa edicion perdida que defiendo en esta
exposicioén. (Guijarro: 2002, p. 252)

Asi como la secuela de Alvaro de Castro no tendra mas descendencia, la de
Jerénimo Ldpez dard dos continuaciones mas, que completan el ciclo hasta agotarlo: el
I11 libro de Clarian de Landanis (Caballero de la Triste Figura: Toledo, 1524, y Sevilla,
1536) y el Lidaméan de Ganail: 1V parte de Clarian de Landanis (Toledo, 1528; Lisboa,
1528, y Sevilla, 1549)8.

La rama del ciclo clarianesco que comprende las tres obras de Jeronimo Lopez
manifiesta diferencias notables respecto a la obra de Alvaro de Castro que demuestran su
independencia, incluso su mutuo desconocimiento. Caracteristicas propias en su estilo
son, por ejemplo, el uso del entrelazamiento en el desarrollo del argumento, que complica
sustancialmente la estructura de la obra, frente a la linealidad narrativa de Alvaro de
Castro. En el ambito tematico, el nacimiento temprano de Floramante, descendiente de
Clarian y protagonista de la Segunda parte de Jer6nimo LApez, se opone a Alvaro de
Castro, que continda las aventuras de Clarian en el Libro segundo. Por otro lado, la figura
del cronista Vadulato, originaria de Velazquez del Castillo, se mantiene en la Segunda
parte de Jeronimo LOpez, aunque su presencia es cada vez menor en la saga;
contrariamente, Alvaro de Castro hace casi desaparecer a Vadulato. Finalmente, la
inclusion de extensos pasajes en verso, muy abundante en la Segunda parte, que aqui
estudiaremos, y que sin embargo decrece en los siguientes titulos del ciclo, diferencia la
Segunda parte del Clarian de Landanis de Jerénimo Lépez no solo de la continuacién de
Alvaro de Castro sino de la produccion caballeresca del momento. Este excepcional caso

de prosimetrum no se mantiene en las continuaciones, el Libro tercero y la Cuarta parte

8 Testimonios extraidos de Daniel Eisenberg y M.2 Carmen Marin Pina, Bibliografia de los libros de
caballerias castellanos, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000, p. 292-303, donde también
se da noticia de un “D. Clarian Libro quinto” y un “D. Clarian Libro 6.°”. No se sabe que estos textos hayan
sobrevivido.



de Jeronimo Lopez, manifestando en ellas un interés mucho menor por la poesia como
elemento de variacion, pese a que narrativamente retoma las aventuras no desarrolladas
en el Floramante, mostrando con ello Jeronimo Lopez su preferencia por una particular
complejidad estructural basada en la técnica del entrelazamiento, que se apoya en el
desarrollo de profecias para hacer avanzar la trama (Guijarro: 2002).

Por otra parte, la insistencia con la que Jeronimo Lépez, escudero de la Casa Real
de Portugal, ofrece todas sus obras al rey Juan 11 parece albergar la esperanza de recibir
a cambio su proteccién o por lo menos su atencion, si se observa que, en la Cuarta parte,
el autor manifiesta su decepcién ante el desdén de su sefior, antes de abandonar por
completo la saga; en palabras de Javier Guijarro:

Se adivina ya cierto cansancio y decepcion al final de la Cuarta parte: si bien
concluye besando las reales manos de Su Alteza el rey don Juan, quien quiera
mostrar las hazafas de Vitasilao de la Jerosolima Empresa «junte la mano con
el papel e tome alguna parte del gran trabajo que yo he tenido en sacar esta

corénica del lenguaje aleman en el vulgar castellano». Para otros pues los
desvelos literarios que a Lépez no parecieron reportarle beneficio alguno®.

La dedicatoria de Jer6nimo Ldpez sigue la costumbre arraigada en los autores del
género caballeresco de ofrecer sus obras a la mas alta alcurnia con el fin de dignificar su
ficcion pero, ademas, aparece la intencion solapada de recibir a cambio algun tipo de
compensacion, que en el caso concreto del Floramante, no debi6 ser satisfecha. Sylvia

Roubaud escribe al respecto:

Con todo, parece evidente que los prélogos y dedicatorias de varios de los
Clarianes y de las diferentes partes del Belianis revelan en sus autores una
ambicion més alta que en otros novelistas de su clase y son, hasta cierto punto,
indicio de una nueva valoracién del género (Roubaud: Calas, 59)

La reflexion de la autora liga con la cuestion del género; asi, afirma:

Después de Amadis se hara obligatoria en los libros de caballerias la presencia
de los dos topicos heredados de la tradicidn, el de la historicidad y el de su
elevado valor didactico; ambos aparecen juntos o por separado [...]. El que los
autores del Clarian y del Belianis se hayan valido de ellos para dignificar su
ficcién no es, pues, ninguna novedad, lo nuevo y original esta en haberlo

Guijarro Ceballos, Javier, «El ciclo de Clarian de Landanis (1518-1522-1524-1550)». Visto en
www.cervantesvirtual.com. Otra edicion: Edad de Oro, 21 (2002), pp. 251-269.



utilizado para allegarse a la persona del rey y solicitar su atencién, como si a
la literatura caballeresca le correspondiera por derecho un lugar privilegiado a
la sombra del trono. (Roubaud: Calas, 60)

Si se atiende a esta cuestion, ya las primeras aproximaciones al Libro primero de
don Clarian y sus secuelas desde la perspectiva del género literario consideraban su
excepcionalidad respecto a otras obras que configuraban el corpus. Asi, fue incluido en
el marbete de “libros independientes” del Catélogo razonado de los libros de caballerias
que hay en lengua castellana 6 portuguesa hasta el afio 1800, de Pascual de Gayangos
(Madrid, 1857), junto al Cifar o el Felixmarte de Hircania, entre otros'®. Con el tiempo y
la proliferacion de estudios sobre los libros de caballerias, género anteriormente
denostado por la critica, que asumia como propia la opinién puesta en boca del canénigo
de Toledo por Cervantes en el Quijote™, la vision del género se ha ampliado quedando a
su vez mejor definida. Al respecto, es crucial la introduccion del concepto de género
editorial*?, que amplia la perspectiva tradicional del género literario al incluir la teoria de
la recepcion en el andlisis de géneros, y su consiguiente aceptacion y aplicacion por parte
de la critica a los libros de caballerias.

En lo que atafie a las obras del ciclo clarianesco, se ha determinado incluirlas
dentro de los que se conocen como “textos realistas” 3, etiqueta que surge de la distincion

que Lucia Mejias establece entre dos paradigmas que se configuran a partir del Amadis

10 La referencia completa en J. M. Lucia Megias, “El corpus de los libros de caballerias castellanos: ;una
cuestion cerrada?”, en http://parnaseo.uv. es/Tirant/art_lucia_copus. htm

11« . me parece que, cual mas, cual menos, todos ellos son una mesma cosa, y no tiene mas este que aquel,
ni estrotro que el otro” (I, XL VIII).

12 Concepto que describe la doble naturaleza del libro de caballerias: el texto en si y su proyeccidén como
fendmeno editorial, introducido por Victor Infantes en “La prosa de ficcidn renacentista: entre géneros
literarios y el género editorial”, Journal of Hispanic Philology, XIlIl, 2, 1989, p. 115-124 y sostenido como
criterio por J. M. Lucia Megias en Imprenta y libros de caballerias (Madrid, Ollero & Ramos, 2000) y en
el corpus de la Bibliografia de los libros de caballerias castellanos de Daniel Eisenberg y M.2 Carmen
Marin Pina.

13 “Dentro de este grupo (textos realistas) podriamos incluir el ultimo de los libros del ciclo amadisiano, la
lectura humanistica del mismo debido a Pedro de Lujan: Silves de la Selva (1546), asi como un caso singular
(o quizas no tanto al estudiarlo desde esta perspectiva) como es el que ofrece el Guarino Mezquino (1512),
asi como las obras que componen el ciclo alrededor de las aventuras de Clarian de Landanis (1518-1528).
(J. M. Lucia Megias, “Libros de caballerias castellanos: Textos y contextos”, en Edad de oro, tomo 23
(2002), Madrid, Departamento de Filologia Espafiola, Ediciones de la Universidad Auténoma de Madrid,
1999, pp. 9-60).

10



de Gaula de Montalvo: uno de corte realista, en el que destaca una cierta tendencia a la
verosimilitud, la ortodoxia y el didactismo, y otro, iniciado por el continuador del ciclo
amadisiano, Feliciano de Silva, de corte idealista, con mayor experimentacion,
intercalacion de poemas, cartas, etc., con predominio de lo maravilloso y de la tematica
amorosa, de estilo hiperbdlico, y con menor carga moralizante y didactica.

Este segundo paradigma es al que se acogen muchos autores de libros de caballerias de
la primera mitad del siglo xv1, que evolucionaran por el camino de la experimentacion
hasta conformar un género de multiples variaciones que basa su efectividad en el
entretenimiento, aproximandose en este sentido a otros tipos de narracién que se
desarrolla simultaneamente en el contexto literario de la época: ficcion sentimental,

bizantina o morisca.

Daniel Eisenberg y M.2 Carmen Marin Pina en su Bibliografia de los libros de
caballerias castellanos asumen el criterio editorial como justificacion del corpus, junto
con el del espafiol como la lengua de origen, y segin sus consideraciones, recogidas por
José Manuel Lucia Megias, la obra que nos ocupa se corresponde con las caracteristicas
del género caballeresco en tanto que es un texto extenso, esta escrito en prosa, se relatan
las aventuras de varios caballeros con una estructura narrativa compleja y su final es
abierto. Ademas, desde un punto de vista externo, se imprime en formato folio, a dos
columnas, incluye un grabado en la portada que representa a un caballero jinete y un titulo
en la portada en el que se especifican los elementos de aventura caballeresca que el lector
espera encontrar.

Sin embargo, las particularidades del Floramante aparecen ya en este punto: en
cuanto al cuestionado criterio de la extension, la obra consta de 163 folios, una cantidad
considerablemente menor que la de otros libros, ademas, la presencia abundante de verso

sobresale de la del resto de la produccion caballeresca. Asi lo ha sugerido Alberto del Rio

11



en su analisis de las distintas formas métricas intercaladas en los libros de caballerias

publicados durante el reinado de Carlos V, para quien:

Desde los dos minimos poemas del Amadis de Montalvo hasta la cincuentena
larga del Gltimo de los Espejos, el de Marcos Martinez (1587), un buen nlimero
de estos libros incluyen, aunque no todos y en proporcién muy variable,
composiciones en metro. [...] Es precisamente Feliciano de Silva quien, como
en tantas otras cosas concernientes al género, resume la tendencia que marcara
la evolucién de los libros de caballerias: desde unos inicios sin muestras
poéticas tanto en su Lisuarte de Grecia como en su Amadis de Grecia,
comienza de manera progresiva a introducirlas en el Florisel de Niquea para
terminar por instaurar una proporcion de versos en relacion con el texto que se
acerca a los usos del prosimetron de la ficcion pastoril de la que es un
adelantado desde 1530 (Del Rio, 2013, pp. 2-3).

Ademas, en relacion con la complejidad caracteristica de la estructura narrativa
de los libros de caballerias, la fragmentacion del Floramante, que se sirve del
entrelazamiento de aventuras de los distintos caballeros, desemboca, segun Javier

Guijarro, en la cuestion relativa al género; asi, dicha fragmentacion:

Corre pareja a una fractura constante del discurso narrativo de las aventuras,
entrecortado por la insercion de abundantes segmentos en verso y de
fragmentos retdricos prefijados como llantos, lamentaciones, consolatorias,
argumentaciones o ejemplificaciones, que recuerdan poderosamente la

dinamica de la novela sentimental y su mise en page.'*

Desde esa perspectiva nuestro libro muestra rasgos suficientes para presuponer
una deuda con la poética de la ficcidn sentimental, en boga en el momento de publicacion,
no solo porque la presencia del verso en la narracion resalta en la produccion caballeresca
de estas fechas y lo acerca a esa otra vertiente narrativa, sino también porque se asocia
con la actitud didactico-tedrica subyacente en las ficciones sentimentales de la época,
ademas de la mixtura de discursos y entrelazamiento visibles incluso en la materialidad
del impreso con intertitulos del tipo Carta, Autor, Vadulato, Llanto, Lamentacion,
Respuesta, Exclama, Exemplifica, Oracion del triste amador, Compara su pena con la de

Hierusalem, etcétera.

14 Guijarro Ceballos, 2003, p. 8.

12



En respuesta a esta sugerencia realizada por Guijarro Ceballos, Tobias
Brandenberguer*® realiza el andlisis de los rasgos que distinguen el Floramante de Colonia
de otras obras del género caballeresco. Observando la historia amorosa de Floramante y
Arminadora, considera los rasgos de insercion, esto es, los compartidos por ambos
géneros, caballaresco y sentimental, como un indice que permite pensar en una
orientacion de la obra de Jeronimo Lopez hacia los moldes de la ficcion sentimental. Entre
ellos, el enamoramiento de oidas del protagonista, motivo tradicional de la literatura
caballeresca, y la insistencia en el lamento del caballero Floramante que comparte
tendencia con la ficcion sentimental. Asi mismo la relevancia de la relacion de
sentimientos padecidos por los protagonistas, que resta presencia a las proezas
caballerescas y la configuracién discursiva e insercion poética (con el uso de intertitulos
y prosimetrum) son propias de la estrategia del enamorado de la ficcion sentimental,
ademas de la abundante presencia de lloros y la indiferencia de la dama. El amor hereos,
otro motivo compartido, en el Floramante se extiende a lo largo de toda la obra, llegando
a configurar una psicoatmdsfera propia de la ficcion sentimental.

Concretamente, la actualizacién de este amor hereos, que se produce en el motivo
recurrente de la penitencia del caballero, en el caso de Floramante dura cuatro capitulos,
durante los cuales se producen dos detalles: el caballero no se despoja de sus armas ni
tampoco cambia de nombre, como ocurre comunmente en los libros de caballerias. Su
identidad permanece intacta al final del episodio, con lo que se produce una intensificacion
de la desgracia, también motivo corriente en la ficcion sentimental, a lo que se suma un
final tragico en suspenso, solo derivado al final feliz por la prediccion esperanzadora que

de los amores realiza un personaje magico en las ultimas lineas del libro.

15 Tobias Brandenberger, La muerte de la ficcion sentimental: Transformaciones de un género
iberorromanico. Madrid: Verbum, 2012.

13



I11. EDICION DE LOS POEMAS

Se presentan a continuacion los poemas junto con el contexto que los integra,
enumerados por orden de aparicion. Consideramos composicion todos los versos
incluidos en un solo capitulo. Cuando dentro de una composicion existen diferencias
internas significativas (métricas o tematicas), dividimos dicha composicién en partes que
se indican con letras.

Transcribimos la edicion digitalizada del original impreso por Juan Vazquez de
Avila en Sevilla, el 4 de julio de 1550, conservado en la Biblioteca Nacional (Madrid),
R-7685. Para ello seguimos los criterios de edicion del Centro de Estudios Cervantinos,
segun los cuales:
- Usamos la grafia u para el valor vocélico de la v, y reservamos esta para el consonantico
exclusivamente, a la vez que respeto la alternancia b/v.
- Empleamos la grafia i para el valor vocalico y semivocélico. Dejamos la j para el sonido
consonantico prepalatal y reservamos el uso de la y para la posicion final absoluta de
palabra y para la conjuncion copulativa en los casos que aparece como tal.
- Respetamos el uso de n ante p o b y reflejamos la presencia o ausencia de h inicial.
- Recojemos las ocurrencias y alternancias de -s-/-ss y de j/x.
- Transcribimos el digrama qu- como tal ante e, i, lo mantenemos ante a, o, u.
- Reducimos los grupos cultos ch> qu, ph >f y th >t.
- El signo tironiano se transcribe como e y mantenemos la alternancia de la conjuncion
copulativa tal y como aparece en el texto.
- Seguimos en la acentuacion las normas vigentes, pero marcamos con tilde nos y vés

cuando cumplen funcion de sujeto.

14



- Empleamos el apostrofo para marcar la elision de vocales. Indicamos entre corchetes
las pocas adiciones al texto que he introducido y entre paréntesis angulares las
supresiones.

- Desarrollamos las abreviaturas sin ningun tipo de indicacion.

- Corregimos los minimos errores evidentes.

1. Cap. i

F. 1xr.: “como a todo esto las riguridades pasadas no cessassen, vieron en el aire una muy
hermosa donzella que con una harpa hazia tan dulce son que los coracones de los
enamorados cavalleros se bolvieron muy alegres, y no cessando el suave canto, hizo la

presente cancion”:

Las altas proezas tuyas, [f.ixr]
animoso cavallero,
no consienten que me huyas
por dezir tus fuercas cuyas
5 son de quien fueron primero.

Las estrafias aventuras

no duran con tal favor.

Las selvaticas figuras,

las disformes criaturas, [f. 1xv.]
10 todas vences sin temor.

Assi que proezas tuyas,

esforcado cavallero,

no consienten que me huyas

por dezir tus fuercas cuyas
15 son de quien fueron primero.

“Con tanta melodia e suavidad dezia esto la muy hermosa donzella que los cavalleros con
la memoria de sus sefioras gravemente fueron atormentados. La donzella®, que en su dulce
tafier proseguia, contra los cavalleros assi dixo: —Vosotros, sefiores y amigos mios,
sufrid la grave cuita que vuestras amigas vos causan, que mas raviosas passiones aveis

passado de las que aveis de passar—".

L En la edicion original se lee danzella.

15



2. Cap. xv

F. xxX v.: “No vos parezca que la voluntad de las mugeres anda siempre fixa, que unas
horas se muestran crueles, otras plazenteras, otras congoxosas. —Plega a Dios —dixo
Riramoén de Ganail— que me ture este favor como hasta agora—. E dando un fuerte
sospiro, dixo”:

Ninguno deve hablar [f. Xxxxv v.]J?
en nobleza de donzella,
pues que todas con querella
a Dios se deven quexar.
5 Quexar de quien fue amar,
pues la gracia e discrecion,
en ella con gran razon,
quiso Dios asigurar.

Esta es suave flor

10 mas que todas las nacidas,
esta es la que vencida
tiene mis fuercas d’amor,
esta es la que temor
pone a mi coragon,

15 esta es la que passion
me causa con gran dolor.

Por esta se puede dezir:

una es sin par estrella,

pues ninguna como ella
20 se falla a nuestro sentir.

Esta es la que servir

me conviene por mi gloria,

esta es la que victoria

ha de dar a mi morir.

E callé como esto ovo acabado de dezir. —Seglin esso —dixo Carestes—, jamas la podéis
olvidar por mas dolores que vos cause. Es tan viejo lo que dizes para mi —dixo Riramén
de Ganail—, que no hallo razon para que me quite de mi voluntad. Pues que tanto vos
gozais con esse mal —dixo Carestes—, ¢ por qué vos quexais del? Quéxome yo —respondio
Riramon de Ganail— de las penas que en ausencia me da. Dexémonos d’eso —dixo el

escudero—, que pisadas siento de cavallos. Calla, no hables mas—".

2 Folio xxvi v. en la edicién original.

16



3. Cap. xxin

F. XLIX v.: “Estando pues acostado sobre su escudo, no dando jamas a sus 0jos reposo,

vido venir un cavallero, todo armado de unas armas bermejas, que venia cantando lo

siguiente”:

10

Descanse todo pagano [f. XLIXv.]
y dé gracias a Mahoma,
que venganca assi se toma.

Los muertos d’este vengado
huelguen alla do estan,
qu’es preso don Clarian

do jamas sera hallado.

Assi que todo pagano

dé las gracias de® Mahoma,
que venganca assi se toma.

“Lo que oido por el valiente Riramén de Ganail, muy presto cavalgé en su cavallo e,

tomando su escudo y lanca, contra él [...]".

4. Cap. X[L]m*

F. Lxxviir.: “Con estos amorosos passos estuvieron gran parte de la noche, que estonces,

tomando don Clarian una vihuela, tafid muy dulcemente, diziendo esta cancion”:

10

Aparta ya coragon [f. Lxxviir.]
de ti males e tristeza,
despide toda graveza.

Que si Fortuna te dio
pesar, penas muy esquivas,
Amor con bozes altivas

tu remedio ordend.

Por esso, mi coragon,
despide toda tristeza,

mis pesares, mi° graveza,
descanse vuestra passion.

“Con tan dulce son y suave melodia dezia esto el esforgado don Clarian, que en grande

manera fizo alegre el coragon de don Galian, su primo”.

3 En la edicion original: de.

4 Solvento con corchetes los errores de capitulacion.
5 En la edicién original, muy.

17



5. Cap. Ll

F. Xci r.: “llegando donde las espaldas del aposiento de su sefiora iva a dar, comencé de

dar con los delicados dedos en las entonadas cuerdas, y con las lagrimas en los ojos,

cantando dixo”:

Amores crueles mi vida combaten, [f. xcir.]
congoxas, dolores nunca me dexan,

cuitas y affanes jamas no s’alexan

d’esta mi vida y siempre debaten.

No quien deffienda que no me maltraten,

todos porfian del todo matarme,

las ansias raviosas no quieren dexarme,

assi que no siento dolor que no caten.

“Con tan sabroso sonido y canto dezia esto el enamorado cavallero, que creo que Orfeo

no® lo hizo tan bien [...] Estas palabras no eran aun acabadas por el Cavallero del Tigre

quando la hermosa princesa, cerrando la ventana muy rezio, se meti6 para dentro”.

6. Cap. L

F. XCl1v.: “cifiiendo su buena espada, dando el escudo a su escudero, en tocando las onze,

tomo la vihuela y, saliéndose de su posada, llegd a las espaldas del aposento de su sefiora

y, con mucha gracia, comengo a tafier cantando la cancion siguiente”:

10

Pues no te duele mi pena, [f. xc1v.]
a Dios pido cada hora

que sientas, cruel sefiora,

la prission de mi cadena.

Que si bivo en esta vida

es esperando lo tal,

y si peno desigual,

es por no verte vencida.

Y pues mi mal no condena
tu gran crueldad, sefiora,

a Dios pido cada hora

que te duelas de mi pena.

“Al son de tan concertado tafier y cantar, la princesa, que con la reina su madre estava en

su retraimiento por causa de su mal, oyendo aquel cantar y tafier, conocié verdaderamente

® En la edicion original, na.

18



que era su cavallero. E muy turbada por respecto del rey, su padre, que alli estava,

desimul6 aquel revés”.

7. Cap. L

F. XClI v.: “Bolvamos al triste y apassionado cavallero, que por la floresta gravemente’
llorando iva, no partiendo de su memoria la muy aspera respuesta de su sefiora, ansi que
ninguna cosa lo consolava, por més que Loncindo le dezia. Y, como en tal aprieto se vido,

alcando la boz como lastimado, ansi dixo:”

Y0 me parto con gran quexa, [f. xcvr]
sefiora, de tu crueldad,
voy con fe, sin libertad,
lamentando lo que dexa
5 mi coracon,
diziendo triste cancion.
De mi alma se alexa
plazer, dolor me aquexa
de que muero sin razoén.

10 Voy publicando mis males
a soledad que busqueé,
d’otra parte va mi fe
dando bien ciertas sefiales
de mi pena;

15 diziendo, pues me condena
el amor por ser constante,
con boz dol<or>ida se cante
la passion que se me ordena.

Va ciego, desatinado,

20 mi lloroso pensamiento,
mi coragén, desamado,
va en vida sepultado,
con dolor y perdimiento
de la vida,

25 porgue no tiene guarida,
sus angustiosas quexas
diziendo: Assi me dexas,
no te duele mi caida.

30 Llevo dolor entrafiable,

" En la edicion original, gravamente.

19



35

40

45

50

55

60

70

75

con deseo, pena fuerte,
voy combidando la muerte
con mi vida miserable
Que por cierto

esta seria el concierto

que del todo sanaria

el mal de mi alegria

de que ciego voy cubierto.

Voy partido de consuelo,
Ilevo pesares doblados,
sospiros desigualados
van publicando mi duelo.
La passion

va comigo por un son
platicando su plazer,

que quisiera no nascer
por no ver su conclusion.

La mi ventura buscando

la muerte que no la quiere,

ora pues quien tal supiere,

qué dira de quando en quando,
juzgara

que quien esto haze hara

de mi vida mil estremos,
guiando barca sin remos

la gloria le quedara.

Parto partido por medio

de do quisiera quedar,

tan lleno de bien amar

como fuera de remedio.

iOh captivo,

de mi mismo enemigo!

¢A do vas por tal carrera?
Respondi: No soy quien digo,
mas un hombre que no fuera.

iOh ravioso pensamiento,

oh trist’ alma congoxosa,

oh quén presto, en un momento,
perdistes vuestro contento,
quedando muy deseosa!

20



80

85

90

95

100

105

110

115

Quien de todo es causador,
Dios le dé, cedo a sentir,
vuestra pena y dolor,
porque sepa qu’es mayor
que la muerte de gufrir.

Si Amor quisiera mirar
mi servicio, lealtad,

no con tanta crueldad,
condenara mi penar;

pero, pues

su cuidado, al reves,
contra mi hizo mudanca,
nunca mi firme esperanca
bolvera de lo que es.

Mas Ilamo tristes mis dias,
quéxome de mi ventura,
pues en esta espesura

me traxeron mis porfias;
desdichado,

por ti mismo lastimado,
¢queé haras por estas brefias,
estan por aqui las sefias

de algin enamorado?

Fuid, fuid alegrias,

no lleguéis a mi, cuitado,
porqu’el mal de tal cuidado
no llague passiones mias;
que dolores,

con otras penas mayores
son las que tengo por vida,
porgue tengo conoscida

la verdad de los amores.

iAy, Amor muy poderoso,
triste premio de mis penas,
sojuzgando quien condenas
no te muestras glorioso!
Que, pues soy tuyo,

negar no deves lo suyo

a quien dio la libertad

a tu alta magestad,

21



mira que llagado huyo.

A los campos solitarios,
a las sombrosas montafas
120 contaré cuitas estrafias
porgue no me son contrarios.
Mas tu, sefiora,
usa ya de vencedora,
mueévate a ello piedad,
125 no quieras ser matadora.

“E con esto, bolvio a dezir: —jO sin ventura cavallero, nacido para tanto mal [...]".

8. Cap. LI

F. xcv v.y xcvi r.8: “assi anduvo ocho dias sin comer en ellos cinco vezes, que por cierto
su muy fermoso rostro tenia de color de pez, con el llorar y lamentar que hazia, y a los
nueve dias, apeandose en una espesura, mas amargamente su llanto empez6 de fazer, no
cansando su boca de se mal dezir y, con la cuita de su coragon, tendiéndose por tierra
como hombre lastimado, tales palabras empecé a dezir:”

Mis ojos muestren llorando [f. xcv v ]
la passion que dentro esta,
mis sospiros sospirando,
mis sentidos aullando,
5 publiquen mi pena ya.

Venga mi grave dolor
a dezir la pena mia,
después, salga sin temor
mi cora¢on amador,

10 abrasado con porfia.

“E assi, bolvio6 a dezir”:

iOh mis lagrimas cufridas,
salid, salid a montones!
Y ansi, muy afligidas,
regad las entristecidas

15 entrafias con sus passiones.
E td, ciego entendimiento,
pues te fueste a captivar,
declara tu perdimiento

8 Asi en el original. Se salta el folio xcvi.

22



20

25

30

35

40

45

50

con sentible sentimiento
qu’el amor te quiso dar.

“E no parando, alli dixo”:

iOh ansias mias raviosas,

entrafias tristes ardidas!

iOh mis llagas congoxosas!

iOh fatigas tan penosas

en mis males omecidas!

iOh lastimero cuidado!

De mi vida por tal suerte, [f. xcvii v.]
coragon mal reposado,

icomo mueres lastimado

padeciendo mal tan fuerte!

b

“Y no fallando fuelgo en sus males, bolvi6 a dezir”:

Salid, llantos doloridos,

de mi seso interior,

con bozes, tristes ronquidos,
lamentad, bien afligidos,
vuestras penas y dolor.
También salga mi motivo
cubierto de su cuidado

con llanto, cruel esquivo,
dando bozes, como bivo

en este mundo lastimado.

“Y derramando por sus ojos bivas lagrimas,
encalmando en su pena, pero con mayor cuita,
torno a dezir”:

Salgan mis cinco sentidos,
con sentimiento mortal,
de su troneo aborridos
dando fuertes alaridos,
con pena, triste sefial.
Venga luego sin recelo

mi ventura muy esquiva,
toda cubierta de duelo,
publicando desconsuelo
porgue mas penado biva.

23



iOh cruel pena crecida,
vida mia querellosa!
iOh muerte tan congoxosa,
viene ya por esta vida

55 que de si bive quexosa!
iViene td, tan lastimada
quanto yo triste t’espero,
porque ya biviendo muero,
tantas vezes que loada,

60 seras de mi por entero!

“Y como esto dixo, de cansado y afligi- [f. xcvinr.]
-do, quedd por buen espacio sin hablar, y porque la noche era venida con gran escuridad,

alli se quedd, no sin grande fatiga su espiritu”.

9. Cap.Lv

a. Fol. xcvir.: “Y hallando en un pequefio prado una clara fuente, se aped de su cavallo
y quitando el yelmo se lavé® las manos y cara, pero nunca quiso comer por mas que
Locindo con efectuosas palabras se lo rogasse; antes, acordandose a la christalina fuente,

con la mano en la mexilla, bafiado en lagrimas, de tal manera, comenco a dezir:

Salid, mis sentidos, con ansia raviosa [f. xcviir.]
do mas encubiertos tenéis los pesares,
llorad con sospiros, sin cuento millares,
passion que la vida dex6 desseosa.
5 Crezcan las cuitas con boz temerosa,
igualese pena segun el dolor,
que lleve ventaja, no sea menor
que sienta la mano més triste que prosa.

Lagrimas mias, mostrad lastimeras

10 la muestra del gran dolor que tenéis,
regad mis entrafias si bien os doléis
del mal que Cupido vos hizo de veras.
Mostrad las querellas por montes, carreras;
ladridos sentibles publiquen cuidado,

15 que todas las gentes de mi mal estado
hagan espanto d’estrafias maneras.

Y vos, coragon, de quien tantas penas

% En la edicion original, salvo.

24



tiene llevado por dura planeta®

mirad que no sea la cuita secreta, [f. xcvii v.]
20 que vuestros son males por causas agenas.

Mas antes, lloroso, con lastimas Ilenas

de grave sentir, mostrad que vos duele

la vida penada y no vos consuele

plazer terrenal® ni bozes amena<za>s.

25 Y vos, pensamiento muy triste, cruel,
que fuestes la causa de mi perdimiento,
plafiiendo caida con gran sentimiento,
jamas no cesséis de quexaros bien d’él.
Gemidos muy graves fenchid el papel

30 d’amargos renglones, dolores mortales,
que sepan los bivos que son desiguales
las quexas d’amor y mi fe con él.

Los ojos, que han sido la causa primera
de mi movimiento ser muy verdadero,
35 es justo que lloren su mal lastimero,
que no le siento, sino que me muera.
Guarida no tengo, remedio espera
mortal esperanca que assi me costrifie
que es impossible bivir, que me cifie
40 los lomos, entrafias, de mala manera.

iOh t0, soledad, que mas me aprietas

en este peligro de tanta congoxa!

Si mal me buscaste, razén no me afloxa

que pene, que sienta por curso planetas,
45 que alla en el cielo estan las cometas

fijas mostrando que mi nacimiento

a esto me enclina, que su*?> movimiento

lo al no requiere por sendas secretas.

V0s, fe verdadera de mi no dexada,

50 c’asi vos pusistes en medio dell’alma,
sofrid las passiones por tan rica palma,
que mas con derecho seréis memorada,
que yo certidumbre de ser violada
por otra sefiora tengo de vos,

10 En la edicidn original, pleneta.
11 En la edicidn original, terrestas.
12 En la edicidn original, sa.

25



55 jamas lo sedis, que un solo Dios
de vos adorado por mi desseada.

Y voés, alegria, que fuistes comigo
a tiempo devido de mucho favor,
cantad la ventura de mi mal mayor

60 en muy triste metro, que no lo desdigo,
que pues yo me quedo sin gloria d’abrigo
de aquella muy clara, diafana estrella,
razon me combida que muestre querella
con fieros clamores que son el testigo.

65 Contento me hallo con vos, mi pesar,
gue nunca vos siento de mi apartado,
mas lastima tengo de ser disdichado
mas que los otros que fueron a amar®2,
Queria morir, pero tal dessear

70 niega la vida de mi fuerte pena,
por donde yo creo que mas me condena
aqueste desseo que puede penar.

Vadulato

Abrid los oidos, discretos letores,

escuchad el poner de mi corta pluma,
75 no porque cierto de sabia presuma,

mas porque notando miréis sus temores

y assi, perdonando sus yerros mayores,

porque tan alto se quiso sobir,

os pide humildemente querdis bien oir
80 del buen amador sus grandes clamores.

Mirad, amadores, oid bien la quexa

d’aqueste cuitado, estad bien atentos;

juzga[d] lo que vierdes, que son sus tormentos,

que crecen, no menguan, que mal lo agquexa<va>.
85 Sirve desseo, jamas no se alexa

de su coracgon penado, captivo,

desvios que causan penar; mas esquivo

con todo, el preso, beldad no lo dexa.

Floramante
Si fe, voluntad juzgara quien digo,

13 En la edicidn original, armar.

26



90 del triste que siente sin cuento dolores,
creyera que fueron mis males menores
por via derecha propinco castigo.

Mas yo, desdichoso, en balde letigo
con la fortuna que, aunque lo fuera,

95 creo por cierto presto perdiera
su linda figura, por quien me fatigo.

Exclama
iOh muy encendido sabueso mortal,
peligro, dafio del pobre de mi! [f. xcixr.]
iOh hados crueles, para esto naci,
100 que amo sin ser escuchado mi mal!
iOh llaga sin cura, dolor general,
aunque en esto no sé si me afirme
porque tu quieres tan mal combatirme
que dubdo a otros lastimes igual!

105 Fueras siquiera de mi tan amigo
que como solias mi vida trataras
y no con tal ravia tan presto mataras
al triste que tiene firmeza contigo.
Miraras la fe, qu’es claro testigo,

110 no desdefiaras mi cuerpo herido,
gue mi corazon no lo ha merecido
mas t0 no quesiste por do pena sigo.

iOh fuego, sujeto'* mortal, atizado
en las entrafias, de mi esculpido!
115 {Oh mal sin remedio, temor dolorido,
pena sentible, dolor lastimado!
iOh ira terrible, cruel, desterrado
yo por tu causa lo soy, que me duele
mas que la muerte, consuelo consuele
120 latriste fatiga de mi desculpado!

Siento mi cuerpo arder sin medida,
dentro, en el alma, con pena muy fuerte
me dan saetadas que males de muerte
a esto semejan, con ansia crescida,

125 passién, piedad a mi es escondida,
graveza me pone tan triste cuidado,

14 En la edicidn original, sufeto (Corominas: sujeto<abyecto; variantes: sufeto, sufecto, subjecta).

27



130

135

140

145

150

155

160

gue muero, no siento, de mucho penado,
y bive mi suerte muriendo la vida.

iOh muy poderoso serviente, Amor,
cruel privacion d’aquesta memoria!

iOh muy dubdosa vy triste victoria,
batallosa esperanca, riguroso temor!
iOh fiera conquista, oh batallador,
jamas no vencido de hombres mortales!
iOh carcel escura, gran nueva de males,
visto sin dubda, jaméas vencedor!

Exemplifica

Mirad, lastimados, aquel buen Orfeo,
Macias muy firme, leal enamorado,
¢pues quién padescio assi lastimado
mas que el triste de si, Macareo?
Aqueste sin dubda lisonja yo creo
ser de los otros altiva corona,

pues hoy su memoria su fe apregona
mas que Ariadna con el gran Teseo.

Al buen rey David Tu captivaste,
venciendo sus fuercas, Amor, Bersabg,
también en la tela a'® Penélope

captiva quesiste que fuesse, sobraste
pues mas prosiguiendo, cruel, ti mataste
por el buen troyano, Eneas, a Dido,

mas yo en verdad lo soy mas perdido

de quantos tu flecha hirio, condenaste.

Digamos la muerte d’aquel gran Sansén
que fue por tu causa tan presto vencido,
olvido no sienta la mano sentido

de Paris antiguo y rey Agamenon,

por el esforcado A<r>quiles, Gerion,
todos tomemos memoria enxemplo,

que muerte muy fea le dio en el templo
la su causadora con falsa razon.

A Hércules fuerte, muy maés esforcado,

15 En la edicidn original, a a Penélope.

28



165

170

175

180

185

190

195

también engafiaste so limpia color

con la camisa sobrando dolor,

las fuergas robustas muriendo quemado.
Y tu fuego triste, mas pongofiado,
quemo las entranas d’aquella Medea,
haziendo hazafia tan cruda, tan fea,
matando sus hijos segun es mirado.

Buelve a su quexar

iMas, ay de mi, pobre herido, cuitado,
qué males son estos que yo apregono!,
pues son diferentes del canto disono,
segun son las penas de mi lastimado.
iOh sin ventura de mi, malhadado!,

¢y porque no muero es justo que pene?
Dezid, amadores, ¢alguno tal tiene

0 por razén deve ser condenado?

iOh muerte raviosa, llena d’abrigo,
quita pesares de mi, que te llama

el cuerpo mezquino, sentido reclama
que presto atajes la pena que sigo!

Yo de tu parte lo quiero y me ligo,

gue mi coragon assi lo demanda;

mas esta mi fe no quiere tal anda

por no conformarse en males conmigo.

Amor me dio gloria, agora, cruel

se quiere mostrar para mi a manojos,
por donde la causa provocan los 0jos
llorar lastimero las lastimas d’él.

Son méas amargos sus passos que hiel,
sus graves dolores son tristes contrastes;
ora mirad, los penados, penastes

assi como yo, que muero con él.

Sus fuercas que fuercan son muy poderosas
que vencen poder mayor fortaleza,

rompen entrafas con triste graveza,

saltean secretos con penas llorosas.

Sus mafias, dulcuras son piadosas

fasta tenernos presos captivos,

mas buelta la cara, con males esquivos,

nos hazen sentir passiones quexosas.

29

[f. xcix v.]



200

205

210

215

220

Agora serés, Cupido, contento,

pues que tus fuergas, con tanto furor,
me buscan cuidados con grave dolor,
y nunca mejora mi fuerte tormento.
La triste barquilla de tu pensamiento,
sin vela con remos, comigo navega,
en los aflatos, tormenta me ciega,
assi que no veo sino perdimiento.

Si cuerdo yo fuera, deviera fuir

de tus espantables espadas agudas,
porque mis carnes cativas, desnudas,
jamas no sintieran tu grave ferir.
Mas no quiso dicha lo tal consentir
ni menos ventura de mi mala suerte,
porque gustasse biviendo la muerte
y bien conociesse que devo ¢ufrir.

iOh grave pesar, por do me conviene
dexar la dulgura del orbe presente!
iOh muy ravioso Cupido feriente,
manzilla mi alma por ti ora tiene!

iOh Dios que lo alto e baxo sostiene,
este tu siervo por tu sancta gloria

te pide que tengas entera memoria

del cuerpo cuitado, que tanto no pene!

b. F. xcix v.: “E como esto dixo quiso cavalgar en su cavallo para seguir el camino de los

Alpes, pero en este mismo instante salié de aquella espessura un hombre muy viejo, que

la barva traia muy larga y crescida, con unas cuentas en la mano y, llorando de sus 0jos,

assi comenco a dezir”:

Salve, Regina de misericordia,

vida del cielo, nuestra esperanca,
carrera serafica, dulce tamplanga,

de nos los mortales suave concordia.
Madre, consuelo de nuestra discordia,
Reina del trono, angélica sombra,

tu clara gracia mi anima nombra
porque no tema caida precordia.

30



Floramante
Dezis el consejo que deve tomar
10 todo biviente que teme justicia,
pero como algunos aman nequicia
passan el yerro sin se justificar.
Mas v0s, padre viejo de buen consejar,
¢qué causa vos puso aqui no amando?
15 Que yo por mi suerte bivo penando
y nunca remedio se quiere mostrar.

Hermitafio
Gentil cavallero, muy triste, quexoso,
oyendo las ansias de vuestros gemidos,
las penas y llantos atan doloridos

20 de vuestro penado sentir querelloso,
los pobres sentidos sin darme reposo,
sintiendo la grande passion de los males,
creyeron ser ciertas y claras sefiales
de vuestro tormento cruel, poderoso.

25 Y como yo sea del habito santo

y que requiere a nos piedad,

movime muy presto con tal voluntad,

aunque turbado y asaz con espanto.

Mas v0s, sefior mio, quexais 0s atanto [f.cr]®
30 segln en vos veo, que no sé qué diga.

Flo[ramante] jOh padre anciano, temor enemiga

assi me maltrata que causa mi llanto!

Hermitafio
Hijo, fuid de tan grave pecado,
que Dios no se sirve con tal diciplina.
35 Huid de tal cosa; si no, muy aina
vuestra tardanca dara vuestro hado,
qu’es una fantasma verace mirado.
Amor que da pena la gloria se tarda,
los fines mejores assi los resguarda,
40 que siempre es triste el buen enamorado.

Floramante
Mudar yo no puedo querer ni querella
ni es en mi mano sufrir lo cont[r]ario,

22 En el original: xcxl1, por error.

31



qu’el cuerpo llagado le es tributario
y no me consiente que biva sin ella.

45 Passion es mi mal, pero no padecella
me muestran dolores, tan fuertes tormentos
que he por més sano tener pensamientos
que no escusarme de no merecella.

Dentro, en el alma, la tengo metida,

50 la mano me tiene en el coragon.
Doradas candelas sus 0jos que son
lastiman sentible mi triste herida.
Hermi[tafio] D’essa manera, mortal es la vida
que vOs padescéis con vana fatiga.

55 Flo[ramante] Mortal es, sin duda, y mas me obliga,
por donde mi pena no tiene salida.

Hermitafio
Morir vos conviene, segun vos dezis
Flo[ramante] Ya muero biviendo con quexa terrible.
Guarida no tengo, ni a mi es possible

60 sanar mi dolencia si bien lo sentis.
Her[mitafio] jOh Dios® adorado, qué querellas ois!
iOh luz verdadera, perfecta potencia,
remedie, Sefior, tu alta clemencia!
iOh Madre piadosa®, ¢lo tal consentis?

65 Mirad, cavallero, que es fragil passion
essa por donde queréis vOs mataros,
que quando mas cierto sospiros dexaros,
jamas no vos pueden sin orden razon.
Sus bravos encuentros, mortal perdicion,
70 ya me prendieron en mi mancebia,
sus bienes son quexas mortales sentia,
catad que vos digo dexéis tal ladron.

Floramante

Consejo no quiero, remedio queria,

el qual esta lexos segun desventura
75 tende las alas, Fortuna procura,

alcando sus remos, negarme la via.

iOh Virgen sagrada, guiad fantasia

16 En la edicion original, dies.
17 En la edicion original, piadoso.

32



para que cumpla tan santo viaje!
Hermita[fio] jPor Dios, que yo sea aquel que ataje
80 vuestra conquista dafiosa, porfial

Floramante
iOh padre anciano, de mi no curéis!
Catad que remedio no tengo ni cura,
que no es possible dexar mi tristura,
sospiros, afanes en contra de leys.
85 Her[mitafio] Pues, hijo penado, dezid si*® queréis
que tanto vos duele la triste fatiga.
Flora[mante] Quiero dolores y penas que siga
e més desterrarme del mundo que veis.

Hermitafio

Venid pues comigo a la podre hermita,
90 adonde sostengo mi vida con pena.

Alli soledades la muerte condena,

alli la tristeza veréis vos escripta,

alli rogaréis a la Madre bendicta

que ponga remedio en vuestras congoxas,
95 alli las gravezas mortales, no floxas,

daran testiminio del alma contrita.

Floramante

iOh padre bendito, tan rica morada

a mi me conviene por muchas razones!

Pues luego sigamos, sin més dilaciones,
100 tan santo camino, tan buena jornada.

iOh Madre bendita, de n6s abogada,

el cuerpo,® qu’es hecho de tierra,

el alma recibe la pena con guerra,

mirad las ofertas, joh Virgen sagrada!l

Dize Floramante en llegando a la hermita
105 Agora me hallo dichoso, contento,
pues soy en el valle de mi desventura.
Agora, mis ansias, mostrad la tristura,
jcatad que salgais, oh vos, mi tormento,
oh pena llorosa, mortal sentimiento,
110 lastima® llena de biva passion,

18 En la edicion original y.
19 En la edicidn original, podesce.
20 En la edicidn original, lastimo.

33



veneno sujeto, venid, que sazon
jamas no vos fuye, con gran detrimento!

iOh campos, florestas, silvares verduras! [f.cv]®
iNinfas?, sentidos, oh musas del canto
115 de tantos poetas, de mi con espanto
seréis pregonadas en son de tristuras!
Tinieblas vinieron, huyeron dulguras,
triste memoria de mi no se parte,
pues yo VOs conjuro con ansia, sin arte,
120 que no se me ascondan las vuestras figuras.

Leal compariera, mi fe lastimada,
en son diferente dezid la victoria
que contra vés uvo Cupido notoria,
en muy dolorido metro cantada.

125 Mostrad por razones ser mas desdichada
de quantas nascieron la vida que queda,
pues quiso Fortuna, con su cruda rueda,
hazeros agravio en son de malvada.

“Pues en tal estremo se veia puesto, vido venir muchos hombres y mugeres que en romeria
aquella hermita venian, por lo cual, el triste amador se quiso luego partir diziendo: —No
conviene al perdido de voluntad ver cosa que alegre lo haga—. Y viendo que el hermintafio
estava en la sacrestia cavalgd en su hermoso cavallo [...] y alongandose quanto dos leguas
della apeose debaxo de unas grandes brefias [...]”

c. Fol. xcvii r.: “Se acosto sobre su escudo, e dende a poco despert6 muy alegre a
maravilla, e mirando, vido ante si la propria figura de su sefiora, que inmota encima de la
tierra estava. E como de tal novedad y alegria se hallé certificado, alcando la boz llena de
inestimable gozo, assi dixo”

Mis ojos indignos, ¢perdistes el tino
0 es verdadera la vuestra sospecha?
Angélica imagen no es satisfecha
con tantos dolores en cuerpo mezquino.
5 Di ¢por qué quieres que con desatino
haga memoria de ti, matadora,
de males amiga, de bienes sefiora?
Conosce tu siervo morir aqui vino. [f.cir]®

Conosce cuidado de mi fantasia,

2L Mimfas, en la edicion original.
23 En el original fol. XCXII, por error.
25 Por error, en el original: fol. xcixr.

34



10

15

20

25

30

35

40

45

conosce la pena que nunca me dexa,
conosce la vida que bive con quexa,
conoce los males de mi alegria,
conosce graveza, mi triste porfia,

que todo te sirve con tanta constancia
bien como siervo que por ignorancia
guarda ley nueva sin controversia.

Mira, sefiora, discreta loada,

espejo del norte, clareza del mundo,
mira mis ansias joh rostro jocundo,
de las que biven la mas acabada!
Piedad, pues tienes robada

el alma captiva del cuerpo mezquino,
no hagas mas triste mi triste camino,
mira que queda tu fama menguada.

Dama

Agora me siento la mas desdichada
que nunca en el mundo se vido muger,
del mal combatida, sin gloria, plazer,
de tristes fatigas muy méas conquistada.
iOh bivas passiones, oh vida cansada,
llena de tantas angustias mortales,
razon ya seria dexassen los males

en gran quietud la vuestra morada!

Partid, lastimada, cruel, de mi tierra,

la fe verdadera tomando por guia,

sin gloria mundana, sin tal alegria,
adonde dolor y fatiga s’encierra.
Vencida del todo de muy alta guerra,
agora me hallo captiva, sujeta®®.

iOh nobles donzellas, de vida perfecta,
huid d’este lobo, qu’es mal que destierra!

Floramante

No vos ayais, sefiora hermosa,

assi por caida que no lo meresce,

la pena que passo la vida padesce

por vuestra beldad y vés, criminosa.
Da[ma] Mas me querria mostrar rigurosa

24 \/éase nota 14.

35



50

55

60

65

70

75

80

segun lo meresce la fe de vos, triste.

Flo[ramante] Mirad, mi sefiora, que tal no consiste

sino crueldad en son mostruosa.

La fe jamas hizo por do meresciesse

la culpa muy grave, que vos le quesistes,
pues mi coragon, a quien va4s vencistes,
siempre fue firme por méas que sintiesse;
pues nunca dolor que sobreviniesse

hizo no fixa mi gran lealtad

y vOs me tratastes con tal crueldad

como si esto en mi no cupiesse.

Que es impossible sanar mi querella

sin las virtudes de tu gran nobleza

por esso, captivo de ti, la mas bella,

ioh luz del Luzero, clarifica estrella,
norte del mundo que guia las naves,
mira mis ansias, que son crudas, graves,
por Dios que te duelas de méas padecellal

Dama

Pues eres tan firme, leal amador,

y bien se conoce la culpa que tienes,
quiero que gozes assi de los bienes
como de males cuitado mayor.

Por esso aparta de ti el dolor,

alegre se haga tu triste bivir,

que quien se trabaja con se bien servir,
nunca discrepa remedio menor.

No quiero matar tu gran lealtad

con biva espada, safiosa crueza,

no quiero que digan con tanta graveza
assi maltraté tu grande bondad,

no quiero que obre mas la voluntad

de quanto saber que fue ya cruel,

no quiero que hinchan los hombres papel
poniendo en metros mi gran crueldad.

Porgue mirando la grande firmeza
junto con vuestra passion desigual,
cuitas y afanes con pena mortal,
amor os da gloria y quita tristeza.

36



Sospiros apartan de vos su grandeza,
85 visto el caso en si peligroso,

por la qual causa concede reposo

a vuestra constancia, mayor gentileza.

[Fol. c1 v.] “No bien acabada por la gentil dama seria la desseosa sentencia, quando con
muy crescido gozo y plazer el afligido Floramante se dexd correr para su sefiora, por
gozar de lo que justamente a €l pertenecia, y como sus males viesse por acabados, nueva
tristeza fallo descubierta porque delante de si no vido la donzella, ni menos la figura que

a él semejava de su sefiora”.

10. Cap. LvII
Fol. cv r.: “Se hecho a dormir debaxo de unas secas ramas, y como estava desvanecido

del mucho llorar y lamentar passado, vido en suefios lo que oiréis™:

El lugar [f.cvr]
En un valle me hallaba
lleno de sombras mortales,
a todas partes mirava
si veria quien me dava
5 tantos tormentos y males;

y assi, penoso estando,
vi venir una donzella
a la qual yo me llegando
Vi gue venia mesando

10 sus cabellos con querella.

Con las cosas que hazia
mi coragon lastimava,
en altas bozes dezia
desespere mi porfia,

15 que mi pena mas doblava,;
y no cessando su llanto
dixo con grave tristura:
Pues mis males turan tanto,
d’este muy cruel espanto

20 moriré yo sin ventura.

Admiracion del penado Floramante
iOh tu, ravia pongofiosa,

princepio de mis passiones!

iOh cuita tan dolorosa,

37



25

30

35

40

45

50

55

sin medida querellosa,

de mis sentidos prisiones!
iOh esperanca perdida,

que me quieres ‘n este yermo!
iOh fuerca nunca vencida!
iOh memoria dolorida,

di ;jno ves qu’estoy enfermo?

Pregunta

¢ Qué desventura causé

de venir tan sin plazer
donde triste ando yo

con mas dolor que sintié
Menalao por su muger?
¢Por qué tu grande?® tristeza
y lloros tan criminales

me han hecho tal graveza,
en el mal de mi crueza,

que [pa]dezco? dobles males?

Donzella

iOh cavallero penado,

de males tanto crecidos,
de tus bienes apartado,

de passién muy lastimado,
cuerpo y alma y sentidos!
De parte de aquella vengo
que tu vida captivo,

la qual a mi descubrio
gran parte que me dolié
su pena con la que tengo.

E partiéndome penada,
dexandola con gran pena,
anduve triste llorada

por oteros y estradas,
maldiziendo tierra agena;
y de tal suerte andando,
con gran dolor que sentia,
me meti aqui llorando,

‘n este valle desseando

26 En la edicion original, grande de.
27 En la edicidn original, dezco.

38

[f.cvv.]



60

65

70

75

80

85

90

95

la muerte por compaiiia.

La qual cierto no tardara
mucho tiempo en venir

si aqui Dios no guiara,

mas Fortuna que no para
siendo vés quiere cubrir
por lo qual vos pido y ruego
si amais esta sefiora

que me digais®si es luego
aquel que arde en fuego

por la linda Arminadora.

Oracion del triste amador
iOh eterno Dios piadoso,
aquel que a todos alumbra
doite gracias, dominoso,
pues me diste, poderoso,
lo que tu mano costumbral!
De peligro me libraste
este cuerpo atribulado
porque Tu, Sefior, miraste
no aver razon que baste

a morir desesperado.

En tus gracias y loor

yo fallé siempre amparo,
porque Tu, Dios, mi Sefior,
eres el remediador

de mi triste desamparo.
Bien oiste mis gemidos,
tan llegados a la muerte,
quexarse con alaridos

a ti, luz de los perdidos,

de su desastrada muerte.

iOh mano tan gloriosa,
Vero cetro, gran minero,
Ta mi alma congoxosa
libraste de ser penosa
fasta el fin postrimero!
iOh donzella mensagera

28 En la edicion original, diga.

39



del remedio de mi vida,

a mis glorias compariera

de mi alma lastimera,
100 vencedora no vencida!l

“Quando mas embevecido y contento el muy leal amador estava en su dulce suefio, llego
a donde él durmia su escudero Locindo, y a grandes bozes le dixo: —jDespierta, despierta,

mi sefior, que la donzella de tu remedio es llegada!-".

11. Cap. LX

F. cx v.2: “El enano dexando en esta ora el governalle, puso ante Riramon una hermosa
viuela e bolviose a su lugar. Y el Cavallero del Dorado Halcon, aunque vida aquello, no
quisso tafier, y la donzella le rogo6 tan ahincadamente, que lo uvo de hazer, e con las

lagrimas en los ojos, cantando hizo esta cancion”:

Escogio la desdicha mia [f.cx v.]
tormenta, bravos temores,

porgque mis males mayores

nunca tengan alegria.

5 En las olas de mudanga

navegando con temor
contrarias penas amor
me guian con esperanca.
Mas la gran desdicha mia,

10 no cansada de dolores,
ame dado las mayores
angustias de que solia.

“Y no parando, en aquello dixo: —Muy grandes son las ansias que sostengo por vos, mi

sefiora Daribea, graves son las cuitas que sin vos passo, crecidos son los tormentos que
posseo, la vida que passo es mortal, mi pena es cruel, el remedio esta muy lexos, el penar

€S muy cercano”.

12. Cap. sesenta y siete

F. cxxii r.: “Pues como la mafiana vino, ya que queria cavalgar en su cavallo, vido por
entre las ramas un cavallero todo armado de unas armas celestes que bien parecia en su
cavallo, que venia diziendo lo siguiente”:

Tiempo fue que yo andava [f. cxxiir.]

29 En el original, CIx v.

40



no muriendo como bivo
pues quien me hizo captivo,
de quien libre me hallava,

5 tiempo fue que no estava;
lleno de contentamiento
y sin padecer tormento,
limpio, libre me gozava.

Mas Amor, qu’es poderoso
10 por me mostrar lo que pudo,
con su arco muy safiudo
hirié mi triste reposo.
Hiriome muy doloroso
de tal suerte e de talion
15 que llora mi coragon
su cuita mal congoxoso.

Lloran mis cinco sentidos
su lastimado tormento,
maldigo mi nascimiento
20 con bozes graves gemidos,

mis sospiros, aborridos

de su guexar lastimero,
aborrescen lo que espero
dando fuertes alaridos.

“-Y con todo mi pensar, sefiora de mi corag¢on, no avria por ningunos mis males si con la
medida de razon possassedes de mi fe, pero vds no lo queréis fazer, pensando que soy un
pobre cavallero que otra cosa no posseo sino mis armas e cavallo. Pues yo soy tal que, sin
verguenca ni reproche, me podéis favorecer. Empero, jamas de mi lo sabréis, si

amorosamente no me lo preguntaredes”.

13. Cap. LXXI

Fol. cxxix v.: “Mirando por entre aquellas sombrosas ramas, vido al vencido amador que
con grande fatiga estava gimiendo, lamentando su dolor, y maravillado de su disformidad
y magrez vido que, dando un muy doloroso sospiro, dixo”:

Compara su pena con la de Hierusalem [f. cxXiIX v.]
iComo estas desamparado,

solo, triste, sin membranca,

por crueza condenado,

de dolor acompafiado,

41



10

15

20

25

30

35

40

carecido d’esperanca!
Hecho estas como biudo,
sin amparo de ninguno,

de tus glorias muy desnudo,
por sobrar quien esto pudo
tienes llorado consuno.

Ta, principe muy excelente,
esta fecho tributario

llanto hazed deferente
clamando no ser presente

la causa de su desvario;

grita siempre, noche y dia,
por no ver quién lo consuele,
diziendo sin alegria

triste es el &nima mia

pues mi mal tan mal te duele.

iOh, como te veo estar

sola, llorando tu pena,
apriessa y no de vagar

tus fuercas veo entrar

por quien mi dolor te ordena!
Ta no puedes reffuir

tal combate temeroso,

pues comienca tu dezir
desespere mi bivir

de jamaés fallar reposo.

Tus entrafas abrasadas
estan llenas d’amargura;
tus desdichas lastimadas
de plafir sus malas fadas
ya me tienen sin figura.

El cuerpo, triste gimiendo,
se maldize cada ora;

la muerte antes queriendo
que bivir, nunca sintiendo
piedad en vos sefiora.

Los ojos tristes llorando
porque fueron causadores
del mal que tengo amando
nunca cesan lamentando

42

[f. cxxxr.]



45

50

55

60

65

70

75

80

de mostrarme sus clamores.
La fe que vés desdefastes
esta mas firme que vés

en el mal que le buscastes,
pues ansi la desterrastes
juzgue Dios entre los dos.

iO, quanto mejor me fuera
no sentir lo que yo siento
por no ver la lastimera
cuita con que desespera
mi vida con tal tormento!
i'Y mas sano si muriera

al tiempo de mi nascer
gue no ver de tal manera
quemarme ‘nesta hoguera
y no me poder valer!

Mis fuercas son destruidas,
mis plazeres son gastados,
mis llagas son doloridas,
mis passiones convertidas
en llantos desesperados.
Oid vos, amadores,

a qué punto soy venido,
mirad si nunca dolores
fueron tales ni mayores
contra un triste vencido.

Aplica

iOh Macias, muy perfecto
amador, sin lis ni falla,
por los poetas electo

de mi el menos discreto
es oida tu batalla!

Aunque tu fuiste dino,

de renombre muy ufano,
quien mirare con buen tino
mi temeroso camino,

la gloria d’amores gano.

iO, camino de passion,

nuevas de tanta tristural
iO, dolorosa sazzoén,

43



venida es perdicion
85 por mi fuerte desventura!
Cdmplense las profecias
que sinaron® los mis fados,
que lloraria los dias
de mis dafios, mis porfias,
90 mas que todos los passados.

“Y no encalmando en sus males por lo que avia dicho, crecid mas su pena con la congoxa
que le quedava, assi que con el llorar no hazia pago lamentando su passion, que assi dava

bozes como desatinado”.

14. Capitulo Lxxi111

De cémo el emperador Clarian, [f. cxxxin v.]
forcado por ruegos de una donzella,
usando virtud y clemencia con ella,
se va de su corte con triste afan.
5 Y de como llegados a Suplician
sale un bravo jayan del castillo
perdon implorando, y quiero dezillo
alli Leristela conquista le dan.

15. Capitulo Lxxv

De cémo el buen cavallero amador [f. cxxxviv.]
libré a su padre con animo puro,
passando las fuercas muy fuerte seguro,
con mucho estruendo, espanto mayor.
5 Y de cémo partido el emperador
una aventura lo hace penar
y dandole cima el fuerte sin par
a Colonia se va con mucho favor.

16. Capitulo LxxvI

De como el nieto del rey de Panonia, [f. cxxxixr.]
andando buscando las aventuras,
hallo en el monte de las espessuras,
ferido de muerte al rey de Polonia.
5 Y como trayendo su cuerpo en Colonia,
descubre sus quexas Leonistela,
la qual se razond con él sin cautela
y assi lo despide sin mas cerimonia.

30 En la edicidn original, dinaron.

44



17. Cap. LXXVII
a. [F.cxim v.] “Unaimagen de cobre plateada que mostrava ser un fermoso y muy
apuesto cavallero, el qual en el lado derecho tenia un rétulo con unas letras que dezian:

Esta es brava congoxa,
que muriendo no m’afloxa.

“En la mano derecha tenia este apuesto cavallero una langa muy aguda, sin otras armas,

con un hermoso penddén amarillo”.

b. [F. cxLv r.] “Vido que de nuevo sus lloros comencava, haziendo grave duelo
publicando abiertamente sus quexas, y de quando en quando, echava de sus feridas
entrafias unos sospiros embueltos con tanta congoxa que a los no presos de amor fiziera
quebrar de dolor, quanto mas aquellos que tan metidos en el querer estavan como
Floramante. Y prosiguiendo en su passion, dixo d’esta manera’:

Sufriendo pena tan fuerte
escusado es el bivir [f.cxor]®
pues la vida es el morir.

“No poniendo jamas silencio el congoxoso caballero en su suerte, lamentar dizia con una

boz trocada y afligida”.

18. Cap. LXXIX

F. cxrvi v.: “vido encima de un estrado un vestiglo muy grande, todo dorado, con una
espada muy ancha en su derecha, y por medio de sus pechos tenia una saeta atravessada;
y el vestiglo, mostrando grave dolor, tenia la mano siniestra en la saeta, como que la
queria sacar. Junto con él estava otra imagen de alambre, que por de fuera mostrava ser
mas negra que carbén, salvo que tenia en medio de sus pechos un pergamino blanco con
letras griegas de decian”:

Este es grave dolor, [f. cxLviv.]
porqu’es mi mal el mayor.

“jSanta Maria, valme! —dijo Folamante—, ;qué puede ser esto que no lo puede entender
de maés si soy engafiado que yo no puedo saber ni alcangar de qué manera esta aventura

tiene de aver cabo?”.

19. Cap. LXXXI

31 No hay folio cxLIv.
32 No hay folio cxLumn, pasa del cxLii al cxLv.

45



F. cLuv.: “Aquella noche, durmieron en aquel fermoso enzinal, sin que pudiessen salir
d’¢él. Y como Riramoén se durmiesse, Floramante, que despierto estava, embuelto en la
gloria de su penar, oy6 muy cerca de si tafier muy dulcemente. E a poca de ora, cantando
con mucha gracia, dixo assi”:

Discreta, linda, locana, [f.cLinv.]
hermosa, gentil y honesta,

¢quién dird sino que os resta

virtud para toda humana?

5 Sois una flor escogida,

un armifio preciado,
de nobleza sois dechado,
por salud de nos nacida.
iO, gracia de donde mana

10 excelencia sin requesta!
¢quién dird sino que os resta
virtud para toda humana?

“~Mas diria, sefiora mia, en vuestro favor, si ante vuestro fermoso vulto estuviesse. Pero
como en ausencia y en presencia todo sea uno, segun mi querer, recebid la dicha cancion

como si ante vos la dixesse—"".

20. Capitulo Lxxxvn

a. De cémo partido el buen Floramante [f. cLix v.]

de aquella sefiora qu’él tanto queria

con su escudero, sin mas compaiiia,

se va por las mares con triste semblante.

iO, mal de Cupido, cruel tribulante!,

¢por que consientes que muera tal rayo,

con pena terrible, con fuerte desmayo?

iO, bélica fuerca, socorre al amante!

b. “Acordandose su vida y viendo la muerte dixo”:

Con temeroso cuidado, [f. cLx v.]
sin plazer, con gran dolor
parto yo, triste amador,
de favor desesperado,
5 herido mortal d’amor.

iAy, Amor, lleno d’engafio,
falso, cruel, poderoso,

46



si tU me diste reposo,
fue por darme mayor dafio
10 con tu sentir querelloso!
Mas jay de mi, lastimado,
sin plazer, con gran dolor
que voy, leal amador,
de favor desesperado,
15 herido mortal d’amor!

“Voy desesperado de toda esperanca de remedio, y la mayor certeza que comigo llevo

es el amargura de que voy cubierto [...]".

21. Final

El trasladador comienca invocando [f. cLxiiv.]
Pregone la fama con trompa sonante,
Justino retumbe con cuerno tridente,
Nectuno publique con boz eminente,
Caliope, la musa, aqui se levante,
5 Apolo y su arpa salgan delante,
David con su citara endulce el sentido,
miliflua serena aduerma el oido,
en viguela d’Orfeo, mi metro se cante

Prosigue la invocacion
El dulce murmureo que causa los saltos
10 d’aguas corrientes por muy verdes prados,
sabrosos sonidos de vientos templados
ferientes en fojas de alamos altos,
suaves cantares de néctar no faltos
de Procne®, calandria y més Filomena
15 publiguen mi verso con boz tan amena
que buelvan oyentes fechos esmaltos.

Introduccion y alaba comparando
Dardillo de plomo, en armas d’azero,
embota, dispunta y no haze mella,
puesto ante Febo sola una estrella

20 su lumbre se eclipsa®* muy por entero.
Estilo tan baxo, tan boto y grossero
ante vos, el més alto de altos, la cumbre,
gue puede aclarar con su poca lumbre

33 En la edicidn original, preomne.
3 En la edicion original, ecliusa.

47



25

30

35

40

45

50

55

que confuso de si no quede primero.

Prosigue

Recelando caer, me paro y me quedo,
no porque no tenga bien do subir,

pero viendo mi necio y rudo escrevir,
faltando el saber, me sobre el miedo.
Crece el empacho, mengua el denuedo;
las mares son altas, yo mal nadador,
que si vuestra alteza no alarga el favor,
al entrar del orilla, nadar no puedo.

Al lector

Oye, lector, con sobra de zelo;

mira y relee aqueste tratado

de armas, amores, assi matizado,

no menos qu’estrellas estan en el cielo.
Jamas nunca vimos debaxo tal velo
estilo tan dulce assi razonando,

ni menos tratado tan bien dedicado
jamas pareci6 encima del suelo.

Declara la costumbre que guardaron los sabios ~ [f- CLX11]

passados

Costrumbre guardaron los sabios passados
jamas mostrar obra sin ser enderecada,
porque muchas vezes temor del espada
pone silencio en los méas deslenguados.
Assi que, grosseros, que son mal criados,
y mas los agudos que an lenguas malas,
viendo esta obra debaxo de alas,

de puro temor se queden callados.

Aplica

Assi fazer quiso el nuestro poeta,
puesto que fuesse su obra esmerada
mas quiso dorar la plata cendrada

con rayos diafanos de exelsa cometa;
porque assi fuesse en todo perfecta,
gue en si no mostrasse risco ni marcha,
mengua ni sobra, pesadumbre ni tacha,
cubierta con lumbre de tan alto planeta.

A su alteza encoméndale la obra
Beato en la tierra, signato en el cielo,

48



60

65

70

75

80

85

preclarissimo principe, digno loor,
reciba el presente del leal servidor,
pues a vos se ofrecen con sobra de zelo.
A v0ls y no a otro, pues sois en el suelo
diafono norte, suprema cometa,

estrella crinante, fulgente planeta,

de pobres cubierta, de tristes consuelo.

Prosigue alabando

Reproche de vicios, de virtudes armario,
de duefias, donzellas, de todos cubierta,
firme lianca sin lis ni rehierta,

de ti Lusitania, gentil enxemplario;
amparo del pueblo, real relicario,

a do se conservan los altos secretos,
prudente consejo de sanctos decretos,
de toda niquicia muy fuerte contrario.

Concluye

El sello pongamos, d’aqui no passemos,
paremos la barca, no vamos al hondo,
qu’el piélago es grande y yo me confondo
sin &ncoras, velas, e xarcias ni remos.

Y pues es necedad buscar rios estremos
do jamas no se falla principio ni cabo,
otros alaben, que yo no alabo,

por solo lo dicho inojos postremos.

Oracion final a nuestra Sefiora
Rutilante rayo de suma sapiencia,
ebdrneo lecho a do Dios acling,
artesa de jaspe a do se amasso,
humano conjunto, con sola una essencia,
mucho suplico a tu grande clemencia
seas la guarda del nuestro mayor,
estiende tu gracia y da le favor
y sea abastado de tu providencia.

Laus deo.

49



IV. ESTUDIO DE LOS POEMAS

Conviene en primer lugar detenerse en cuestiones relativas al analisis métrico de
cara a vislumbrar las deudas que se establecen con la lirica coetanea.

En nuestro corpus, encontramos, en proporcion casi equivalente, versos de arte
mayor y de arte menor. Aunque el nimero de inserciones de estrofas en arte mayor es
menor que el de composiciones en arte menor (siete frente a dieciséis), el resultado en
numero de versos es casi simétrico (567/510 respectivamente). En total, en veintiuno de
los ochenta y siete capitulos se intercalan composiciones en verso, mas 0 menos extensas,
usando siete tipos de estrofas: pareados, tercetos, coplas de arte menor, canciones —
compuestas por redondillas o quintillas—, coplas de pie quebrado, coplas reales y coplas
de arte mayor.

En el conjunto de la obra, el arte mayor aparece, como hemos dicho, en siete
ocasiones. Cuatro de ellas sirven de epigrafe en otros tantos capitulos (caps. LXXIll,
LXXXV, LXXVI'Y LXXXVII); las tres restantes se presentan de la siguiente manera: una, en
estrofa suelta (cap. LI), la segunda, en composicion de cincuenta y cinco coplas, a su vez
divisible en tres composiciones relativas a tres momentos de la narraciéon en los que
aparecen distintos personajes (cap. LV) y la Gltima, en las once octavas que forman los
versos laudatorios y epilogales que concluyen el libro tras el capitulo final. EI conjunto
de las estrofas, todas coplas de arte mayor, proporcionan 567 versos al total (1077) de la
obra de Jerénimo Lépez. Desarrollaremos algunas particularidades prosodicas de estos
Versos y sus circunstancias de ejecucion en el apartado siguiente.

Siguiendo en el conjunto general de la obra, el arte menor se desarrolla en seis
tipos de estrofas; de menor nimero de versos a mayor: dos pareados, un terceto, seis
coplas de arte menor, trece coplas de pie quebrado, veinticinco coplas reales y siete

canciones (variables en nimero de versos). Estas estrofas aportan 510 versos al total de

50



los que aparecen en la obra y son regularmente octosilabicos, con alguna esporadica
excepcion.

Teniendo en cuenta que nuestro corpus se inserta en un libro de caballerias escrito
con toda probabilidad entre 1518 y 1524, y no en 1550, fecha de la edicion consultada y
Unica conservadal, la variedad de estrofas y temas, esquemas ritmicos y accidentes del
Verso, que observamos en nuestra obra nos han permitido considerar una relacion estrecha
con la poesia de cancionero, alejada de esquemas poéticos italianos que comienzan a
desarrollarse a mediados del siglo xvi1, tras el aldabonazo que supone la edicién conjunta
de Boscén y Garcilaso en 1543.

El balance de versos y estrofas de la obra es el que se muestra a continuacion:

Terceto | Pareado | Coplade arte | Cancion | Coplade pie @ Copla Copla de arte

menor quebrado real mayor
Num. de 4 48 87 118 250 567
VErsos
Num. de 2 6 7 13 25 71
estrofas
Versos en arte menor 510 (octosilabos)
Versos en arte mayor 567 (dodecasilabos/endecasilabos)
Total 1077

La relacidn descriptiva de las estrofas segun su localizacion en la obra y en orden
de edicion es la siguiente:

1. Cancion formada por una quintilla seguida de una estrofa de diez versos octosilabicos
de cuatro rimas consonantes (dos quintillas que constituyen la mudanza y vuelta).
Esquema: abaab/cdccd:abaab.

2. Coplas de arte menor (3): combinaciones estroficas de ocho versos octosilabos, de

tres rimas consonantes, distribuidos en dos redondillas de rima abrazada (abba:acca).

1 Remitimos al estudio de Javier Guijarro y a las conclusiones que alli establece, ya mencionadas en este
trabajo en la introduccidn y en el estado de la cuestion.

51



3. Cancidén formada por un terceto seguido de una estrofa de siete versos octosilabos, de
tres rimas consonantes, distribuidos en una redondilla y un terceto que repite el
primero a modo de estribillo (con una ligera variacion al inicio: Descanse/assi que...
Esquema: abb/cddc:abb.

4. Cancion formada por un terceto seguido de una estrofa de ocho versos octosilabos,
distribuida en dos redondillas de tres rimas consonantes: la segunda repite la de la
primera a modo de estribillo Esquema: abb/cddc:abba.

5. Copla de arte mayor: ocho versos de once y doce silabas, de tres rimas consonantes,
agrupados en dos cuartetos de rima abrazada (ABBA:ACCA).

6. Cancion formada por una redondilla seguida de una estrofa de ocho versos octosilabos
con tres rimas consonantes, formada a su vez por dos redondillas de las que la Gltima
repite la rima de la primera (abba:cddc:abba).

7. Coplas de pie quebrado o coplas mixtas (13)% combinaciones estroficas de nueve
Versos con cuatro rimas consonantes, agrupados en forma de redondilla seguida de
una quintilla que inicia con pie quebrado tetrasilabo. Salvo la primera estrofa, que es
de tres rimas: abba:ccaac, el resto, menos las excepciones que se sefialan, siguen la
estructura de la segunda estrofa: edde:ffggf. Excepciones: las estrofas tercera y octava
son de 10 versos y no de 9, y la ultima, de 8; ademas, la estrofa octava, de 10 versos,
no lleva quebrado (son dos quintillas: abaab:cdccd), y las estrofas 1.2, 12.2y 13.2 [levan
el quebrado en pentasilabo y no tetrasilabo (solo la ultima compensa por sinafia el
computo). La estrofa séptima varia la rima alterna: abba:ccdcd, asi como la Gltima, de

8 versos: abba:ccdc.

2 Sigo la terminologia de Tomas Navarro Tomas.

52



10.

11.

12.

13.

14.

15.

Coplas reales (6)3: estrofas de diez versos de ocho silabas de cuatro rimas consonante,
agrupados en dos quintillas (abaab:cdccd).

Coplas de arte mayor (55)*: combinaciones de ocho versos de once o doce silabas con
tres rimas consonantes, agrupados en dos cuartetos de tres rimas abrazadas:
ABBA:ACCA,; excepcionalmente, la estrofa 52.2 es de siete versos y los versos
endecasilabos son al menos 52 de 439, un 12 % aproximadamente.

Coplas reales (10)°: estrofas de diez versos octosilabicos, con cuatro rimas
consonantes, agrupados en dos quintillas (abaab:cdccd).

Cancion formada por una redondilla seguida de una estrofa de ocho versos octosilabos
(salvo el primer verso, que es de nueve), distribuidos en dos redondillas con tres rimas
consonantes (abba:cddc:abba).

Coplas de arte menor (3): estrofas de ocho versos octosilabos, agrupados en dos
redondillas, con tres rimas abrazadas (abba:acca).

Coplas reales (9): estrofas de diez versos octosilabos (eneasilabos los versos 1.2y 5.°
de la estrofa 2.2 y heptasilabo en el verso 6.° de la estrofa 7.%), agrupados en dos
quintillas de cuatro rimas consonantes (abaab:cdccd).

Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos de doce silabas agrupados en dos
cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA).

Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos de doce silabas agrupados en dos

cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA).

3 Se considera una Gnica composicion, aungue se intercalan breves frases en prosa, que introducen verbos
de lengua, marcando la continuidad del relato en verso.

4 Es la composicién en verso mas larga de la obra; se divide en tres partes correspondientes a tres momentos
distintos de la narracion, que coinciden con la aparicion de dos personajes que interactian con el
protagonista.

> Se considera como una sola composicién aunque presenta epigrafes que organizan el contenido, ya que la
situacion narrativa es Unica: contextualizacion espacial de Floramante y dialogo con la doncella mensajera.

53



16. Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos de doce silabas (once en los versos 2.°
y 6.9), agrupados en dos cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA).

17. a. Pareado: estrofa de dos versos octosilabos de rima consonante (aa).

b. Terceto: estrofa de tres versos octosilabos de dos rimas consonantes (abb).

18. Pareado: estrofa de dos versos octosilabos de rima consonante (aa).

19. Cancidn formada por una redondilla seguida de ocho versos octosilabos en estructura
de dos redondillas, que forman cuatro rimas consonantes; la redondilla final repite las
rima y los Gltimos versos de la primera a modo de estribillo (abba:cddc:abba).

20. a. Copla de arte mayor: estrofa de ocho versos dodecasilabos agrupados en dos
cuartetos de tres rimas consonantes abrazadas (ABBA:ACCA).

b. Cancion formada por una quintilla seguida de una estrofa de diez versos
regularmente octosilabicos, de cuatro rimas consonantes (abbab:cddcd:abbab).

21. Coplas de arte mayor (11): estrofa de ocho versos normalmente dodecasilabos

agrupados en dos cuartetos de tres rimas abrazadas (ABBA:ACCA).

1. ESTUDIO DE LA METRICA

No pretendemos ser exhaustivos en este punto, pero si dar una vision de los datos
extraidos del andlisis métrico. Las irregularidades encontradas en los versos del
Floramante indican minimos desvios de Jerénimo LOpez respecto a unos esquemas
métricos que estaban claramente establecidos en el primer cuarto del siglo xvi. La
cuestion mas compleja es la que afecta al arte mayor, ya que el arte menor se manifiesta

regularmente octosilabico.

1.1. EL ARTE MAYOR

En todas las composiciones en arte mayor, desde la primera copla suelta hasta los

versos epilogales y laudatorios finales, encontramos, de manera desigual, variacion en el

54



namero de silabas; los versos son en su mayoria dodecasilabos, pero también hay
endecasilabos, algunos versos tridecasilabos, incluso algun octosilabo aislado. El analisis
del arte mayor resulta complejo cuando se entra en detalle, por eso resultan de tantisimo
valor los estudios de métrica de Tomas Navarro Tomas, asi como el ineludible anélisis de
Fernando L&zaro Carreter sobre la poética del arte mayor®.

En un relativamente reciente articulo, Fernando Gomez Redondo’ aporta una
explicacion clara y detallada de las caracteristicas prosédicas de este metro recogiendo la
tradicion bibliogréfica que tanto ha aportado al esclarecimiento de la cuestion, desde
Nebrija (el “adénico doblado”) hasta la actualidad. Gomez Redondo recuerda que hemos
de tener en cuenta el decasilabo dactilico gallego-portugués como precedente —algo que
ya habia sido apuntado por Navarro Tomas—, frente al alejandrino y sus variantes, a
partir del cual se construye un esquema versal que atiende antes a la disposicion de los
acentos y que se llamara “arte real” o “mayor” en oposicion al “comtn” 0 menor, el
octosilabo®. Este esquema estara construido por “dos hemistiquios asentados en la doble
cadencia de las clausulas ternaria y binaria, sin importar el nimero de silabas; la
regularidad depende de la distribucion de los acentos, no del cdmputo silabico; es mas, la
materia fonoldgica del verso se somete a severas constricciones prosodicas para conseguir
la equivalencia isorritmica”. La doble cadencia en los versos de Jerénimo Lopez en arte
mayor es palpable; como ejemplo de sometimiento a la prosodia ritmica y de fluctuacion

silabica, vemos la estrofa siguiente:

Abrid los oidos, discretos letores, 0 600 60 | 0 6oo 6o A-A
escuchad el poner de mi corta pluma, 0 000 00 | 0 600 6o A-A

® Nos referimos a: Navarro Tomas, Tomas, Métrica espafiola. Barcelona: Labor, 1978 y Lazaro Carreter,
Fernando, “La poética del arte mayor castellano” en Estudios de poética: La obra en si. Madrid: Taurus,
1996 (pp. 75-111).

" Goémez Redondo, Fernando, “El «adénico doblado» y el verso de arte mayor”, en Revista de literatura
medieval, n.° 25, 2013, pp. 45-85.

8 Nebrija, en la Gramética de la lengua castellana, explica: “El verso adonico doblado es compuesto de
dos adonicos. Los nuestros llamanlo pie de arte maior”, frente al “dimetro iambico, que los latinos llaman

quaternario, y nuestros poetas pie de arte menor, y algunos de arte real, regular mente tiene ocho silabas”.
(Edicion de Antonio Quilis, Madrid, Editora Nacional, 1980, pp. 154-155y 152).

55



no porque cierto de sabia presuma, [0] 6oo 6o | 0 600 6o D-A

mas porque notando miréis sus temores 0 600 60 | 0 600 6o A-A
y assi, perdonando sus yerros mayores, 0 600 60 | 0 600 6o A-A
porque tan alto se quiso sobir, [0] 600 60 | 0 600 6 D-B
o0s pide humildemente querais bien oir 0 600 000 | 0 600 6 C-B
del buen amador sus grandes clamores. 0 600 6 | 0 600 60 B-A?°

La variacion silabica de los versos de Jerénimo Lépez (diez, once, doce y trece
silabas siguiendo la norma estandar) se ajusta, haciendo uso de mecanismos prosodicos
que mantienen la regularidad de la doble cadencia (sinalefas y dialefas), a la estructura
ritmica del verso combinando dactilo y troqueo, provocando a su vez traslados acentuales.
También sirve este ejemplo como muestra de que los versos del Floramante representan
en su mayoria las variantes descritas por Navarro Tomas, incluso las sefialadas como las
mas frecuentes en el Laberinto de Fortuna (A-A, D-A), de Juan de Mena. En este sentido,
no debe sorprendernos la aparicién de otras muchas variantes en los esquemas prosodicos
de Jeronimo Lo6pez, por ejemplo, del tipo B-A (agora seras Cupido contento), A-E (por
otra sefiora tengo de vos), C-B (os pide humildemente querais bien oir), E-E (miraras la
fe, qu’es claro testigo), etcétera, si tenemos en cuenta que en el Laberinto aparecen
hasta 36 combinaciones de hemistiquios®. Esporadicamente, Jeronimo Lopez introduce
versos que resultan andmalos incluso siguiendo estas consideraciones, por ejemplo, los
versos con periodos de menos de cinco silabas, con resultado octosilabico (Piedad, pues
tienes robada) o decasilabo (Passion, piedad a mi escondida), con clara asimetria entre
hemistiquios (trogueo-dactilo). Para un gramatico proximo a los usos y las normas de este
metro como Nebrija tampoco esta variacion silabica resulta extrafia, teniendo en cuenta
que “en comiengo del verso podemos entrar con medio pie perdido, el cual no entra en el

cuento y medida con los otros™, es decir, el equivalente al anacrusis de Navarro Tomas:

® Sigo la clasificacion de variantes de hemistiquios de Tomas Navarro Tomas (1978, p. 116) y sefialo los
acentos ritmicos secundarios (0) provocados éctasis (tonicidad en la silaba siguiente) o sistole (en la silaba
anterior).

10 Tomas Navarro Tomas: 1978, p. 117.

11 Nebrija: 1980, p. 151.

56



Assi gue puede este género de verso tener doze silabas, 0 onze, o diez,
0 nueve, u ocho (Nebrija: 1980, p. 156)

Mas, si comprobamos la solucion que ofrece en su gramatica, comprobamos que
los versos extrafios al ritmo y a la medida simétrica habitual de Jeronimo Lépez, a veces,

simplemente, fallan, como es el caso del octosilabo sefialado: Piedad, pues tienes robada.

Puede tener este género de versos ocho silabas en una sola manera:
entrando sin medio pie en ambos los addnicos y acabando entrambos
en silaba aguda; como en los versos: Sabia en el bien, sabia en el mal?,

En cuanto a la estrofa, como estructura superior de analisis, que condiciona la
presentacion del contenido, Jer6onimo Lopez emplea en todos los casos una octava
compuesta de dos cuartetos de doce silabas (con las variaciones sefialadas), trabados por
tres rimas consonantes abrazadas (ABBA:ACCA) y con una cesura que divide el verso
en dos hemistiquios dactilicos. Acudiendo de nuevo a Navarro Tomas, esta octava es la
mas habitual en los poetas del Cancionero de Baena, y fue consagrada por Santillana y
Juan de Mena?3, pero también fue utilizada, previamente, en los origenes del verso de arte
mayor, en la Revelacion de un ermitafio o la Danza de la muerte y ha de diferenciarse del
dodecasilabo dactilico, estrofa convertida en metro independiente a raiz del predominio
del tipo A-A en el Laberinto. Con ello, deducimos que Jeronimo Lépez mira hacia la
tradicion cuatrocentista para componer los versos en arte mayor, estructura que actla
como medio de expresion de los temas elevados y los asuntos graves, consagrada por
Juan de Mena en el Laberinto de Fortuna a finales del xv, y no hacia las innovaciones
que, por el mismo tiempo, fueron llevadas a cabo por Francisco Imperial y el Marqués

Santillana¥, que no cuajarian hasta mas tarde y que lograrian entonces adaptar la

12 Nebrija, 1980, p. 157. Transcribo por y el signo tironiano que la edicion reproduce.

13 Tomas Navarro Tomas, 1978, p. 123.

14 Los intentos de Imperial o Santillana en el siglo xv no habfan fructificado, la poesia de cancionero
castellano conservé sus metros y poética independientes y acentud caracteres propios en cuanto a temas y
actitudes (Rafael Lapesa, “Poesia de cancionero y poesia latinizante”, en Garcilaso: Estudios completos.
Madrid: Ed. Itsmo, 1985, p. 218).

57



isorritmia del arte mayor al isosilabismo del endecasilabo. El arte mayor de Jerénimo
Lépez, ademas, se adapta bien, por su longitud y cadencia, a los largos pasajes en verso
con carécter narrativo, que redundan en la expresion de los topicos amorosos en boca de
sus personajes enamorados, elevando a su vez los discursos a una categoria acorde con
su estatus de persona noble.

Para concluir este apartado sobre el arte mayor, en lo se refiere a la intencion que
motiva estos mecanismos prosédicos, desde un punto de vista estructural, Lazaro Carreter
considera “el desorden como meta”, como el fin de este lenguaje poético, ya que la poética
del metro de arte mayor, la poética del ritmo, “obligaba” a tales arbitrios basandose en la
consideracion de que el distanciamiento del idioma “era el método para transformar en
poesia cualquier contenido” (Lazaro Carreter: 1986, p. 92).

Por otra parte, las coplas epilogales y laudatorias finales, Gltima composicién en
arte mayor, demuestran un aspecto relevante para la comprension de la particular
prosimetria que afecta al género caballeresco. M.2 Carmen Marin Pina ha sefialado la
deuda de estas coplas con las finales del Primaleon, a su vez dependientes de la tradicion
instaurada por Alonso de Proaza en la Celestina (edicion salmantina de 1500) y en las
Sergas de Esplandian (edicion sevillana perdida de 1512). Las del Floramante son
igualmente coplas de arte mayor, pero no seis, como en las Sergas o en la Celestina o el
Primaleon, sino once. Tampoco estructuran el contenido en la repeticién anafora del
adverbio aqui, ni muestran repeticion de las palabras de Proaza (batallas, castos amores,
labor, dechado...), pero en lo demas si se ajustan al modelo métrico del arte mayor de
Juan de Mena y de algunas composiciones del Cancionero de Baena, segun Marin Pina,
“con motivo de prestigiarlas aproximandolas a la epopeya clasica” (Marin Pina: 2005,
p. 1058). Ademas, mantienen la alusion a personajes mitologicos y a la pluma, la

interpelacion al lector y la referencia a los componentes del libro. A ello, se suma la la

58



referencia a la obra esmerada (est. 7), la dedicatoria al monarca (ests. 8 y 9), una estrofa
de conclusién y una oracién a la Virgen, estas enmarcadas por epigrafes que anuncian el
contenido. Todo ello revela, por una parte, que su funcionalidad responde “a una
estrategia comercial, de marketing, para promocionar y vender los libros ponderando sus
excelencias y las de su autor”, demostrando que las coplas de Proaza fijan el modelo de
versos laudatorios, de la obra y de su autor, que impera en los libros de caballerias de la
primera mitad del xvi (Marin Pina: 2005), por otra, que la eleccion de la estrofa permite
presentar el contenido como elevado o grave, marcando una diferencia con los temas y
las estructuras de la poesia en arte menor. En este sentido, los cuatro epigrafes que
aparecen en este tipo de verso responden también a la intencién de marcar el tono elevado
del discurso, en este caso, el de la figura del cronista-traductor, demostrando a su vez su

habilidad poética.

1.2. EL OCTOSILABO

Frente a la posicion del acento en la que se basa la métrica del arte mayor, el
octosilabo, el metro por excelencia de la tradicion hispanica, se define por el nimero de
silabas. Si atendemos a la prosodia ritmica, la norma métrica que resume el isosilabismo
del octosilabo, en la que coinciden tratadistas medievales y modernos, consiste en que la
séptima silaba ha de ser tdnica y la octava atona, siendo libres las deméas®. Esta libertad
da lugar a una amplia variacion en el interior del verso que provoca multiples estructuras
ritmicas: trocaica si empieza por dos silabas atonas, dactilica cuando la primera es tonica
y mixta cuando la ténica es la segunda y va seguida de un troqueo mas un déctilo o al

reves.

15 La revision critica ha sido realizada por Vicente Beltran en Poesia espafiola. Vol. 2, Edad Media :
lirica y cancioneros. Barcelona: Critica, 2002.

59



Del estudio de Navarro Tomas se deduce que las modalidades ritmicas, propias
de la fluctuacion de los origenes provenzales del octosilabo, se fueron asentando en
funcion de las preferencias de los autores y del tono de la poesia a lo largo del siglo xv,
resultando el trocaico mas acorde con la tradicion provenzal del verso y el dactilico y
mixto, como alternativas enfaticas. Tal prosodia ritmica adquiri6 total libertad en el
siglo xv1, de modo que los resultados de tipo trocaico, de “tono especialmente lirico”, se
equipararon a los de tipo dactilico, de expresion “mas viva y vehemente™ 6, en parte por
la influencia del teatro en verso y del auge de los romances nuevos'’.

El Floramante da muestras de la variacion ritmica apuntada por Navarro Tomas
en sus 510 versos octosilabos, en los que mantiene regularmente el isosilabismo con
esporédicas excepciones (como la del verso octavo de la segunda estrofa de las coplas
mixtas, sefialada en la edicion), haciendo uso de los mecanismos de compensacion
silébica: sinalefas, dialefas, diéresis y sinéresis abundan en nuestros poemas.
Excepcionalmente, pueden encontrarse desplazamientos del acento fonoldgico en favor
del prosodico, como muestra el verso 6 del siguiente ejemplo (estribillo y vuelta de la
tercera cancién). Veamos, como muestra de prosodia y de uso de metaplasmos, los

siguientes ejemplos:

1. Descanse todo pagano 006060060  (mixto)
y dé gracias a Mahoma, 060000060  (mixto)
que venganca_assi se toma. 0000060060  (troqueo)
Los muertos d’este vengado 0060000060  (mixto)
huelguen alla do estéan, 600 600 6[0] (dactilo)
qu’es preso don Clarian?® 00 60 00 6[0]/600 000 0[0] (t./d.)

16 para la evolucion y expansion del octosilabo: Navarro Tomas, 1978, pp. 151-53 y 214-15.

17 De la convivencia de formas tradicionales e innovadoras de la métrica italiana se dan por conocidos los
estudios de José Manuel Blecua, “Corrientes poéticas en el siglo XVI” en Sobre la poesia de la Edad de
Oro: Ensayo y notas eruditas. Madrid: Ed. Gredos, 1970 (pp. 11-24) y de Rafael Lapesa, “Poesia de
cancionero y poesia latinizante” en Garcilaso: Estudios completos. Madrid: Ed. Istmo, 1985 (pp. 213-239).
18 Es habitual en los versos del Floramante marcar tipograficamente con el apdstrofo la elision de vocales
contiguas (con preposiciones, articulos, pronombres...), en consonancia con la sinalefa a efectos de
cémputo silabico; en este caso, es necesaria la dialefa o la diéresis en Clarian para cuadrar el octosilabo.
Vacilaciones de este tipo son frecuentes en los versos de arte mayor, pero excepcionales en el arte menor,
marcado por la regularidad silabica y, por ello, atribuibles a la pericia del autor.

60



do jamas seré hallado. 006006060  (troqueo)

2. E partiéndome penada, 00600060  (troqueo).
dexandola con gran pena, 00000060  (mixto).
anduve triste llorada 060600060  (mixto).
por oteros y | estradas 000600060  (troqueo).
maldiziendo tierra_agena; 606006060  (troqueo).
de tal suerte | andando, 00000060  (mixto).
con gran dolor que sentia, 00600060060  (mixto).
me meti aqui llorando, 006006060  (troqueo).
‘n este valle desseando®® 60600060  (dactilo).
la muerte por compafiia. 0006000060  (troqueo).

La libertad ritmica de los versos en arte menor del Floramante coincide con la de
sus coetaneos que, a principios del siglo xvi y a menudo en los cancioneros, demostraban
haber asentado las estructuras métricas de origen provenzal o gallegoportugués a la
lengua castellana.

En cuanto a las estrofas, como unidad superior de analisis, observamos que la
eleccion de Jeronimo Lopez coincide con las preferencias recogidas en los cancioneros
de la época. Al margen de la abundante presencia del arte mayor de la obra, que también
tenia cabida en los cancioneros por la influencia y estima de autores como Mena o
Santillana, aunque en menor medida que otro tipo de composiciones®, Jeronimo Ldopez
se sirve de estrofas tradicionales adaptandolas a los modelos de composicién que se
fueron asentando a finales del xv y principios del xvi.

Asi, como las formas estroficas mayoritarias en la poesia cancioneril, las del
Floramante en arte menor son combinaciones de 4-5 versos (redondilla y quintilla)
dobladas, que se corresponden con los tipos de mayor difusion del octosilabo, en estrofas

de 8 y 10 versos por copla (la copla de arte menor, la copla mixta, por un lado; la copla

19 En este verso, el apostrofo muestra cdmo el autor usa la sinafia como mecanismo de compensacion.

20 Rafael Lapesa sefiala que las coplas de arte mayor, favorecidas en el Cancionero de Baena por haber
alcanzado su cumbre con la Comedieta de Ponza de Santillana y el Laberinto de Fortuna de Mena, perdian
terreno ante el empuje del octosilabo y coplas de pie quebrado pero seguian usandose en la poesia de gran
aparato, y en el Cancionero General y otras compilaciones de su tiempo aparecen versos de arte mayor en
debates y también ficciones como la Guerra de amor de don Luis de Vivero, La escala de Amor de Jorge
Manrique o el Infierno de amores de Guevara, donde elementos liricos se encuadraban en relatos alegoricos.
Rafael Lapesa, “Los géneros liricos del Renacimiento: La herencia cancioneresca”, en Homenaje a Eugenio
Asensio. Madrid: Gredos, 1988, pp. 252-260.

61



real, por otro). Las coplas de arte menor, de origen gallegoportugués, con entrelazamiento
de semiestrofas por la rima, que imitaban las de arte mayor, fueron frecuentes en el
Cancionero de Baena y tuvieron un papel predominante en autores como Ferndn Pérez
de Guzmaz, Santillana y Mena, pero su popularidad descendié en favor de la copla
castellana, de cuatro rimas, a mediados del siglo Xv y quienes mantuvieron la estrofa de
tres rimas fue probablemente a causa de la influencia del arte mayor; eleccidon de esta
estrofa de tres rimas consonantes por parte de Jeronimo Lopez manifiesta esta inclinacion
de preferencia tradicionalista?.

Con un mayor namero de estrofas y consecuentemente, de versos, es utilizada la
copla de pie quebrado o mixta en forma de novena en el Floramante. Esta combinacién
de redondilla més quintilla abunda en el Cancionero de Baena y se prodig6 en la segunda
mitad del siglo con cuatro rimas, sin enlace entre las semiestrofas, favoreciendo la
variante abba:cdccd (se encuentra por ejemplo en Santillana, en Juan de Mena o Rodrigo
de Cota). Fue utilizada por Juan del Encina en su cancionero, con preferencia por el enlace
de las semiestrofas e inclinacién por la forma métrica antigua de dos o tres rimas, y
también, en la combinacidon de cuatro rimas (abba:ccddc), frecuentemente con pie
quebrado, por Montemayor en el libro séptimo de la Diana y por Barahona de Soto en su
Lamentacidn novena??.

El autor del Floramante, por una parte, incluye la variante del pie quebrado en
esta estrofa, y por otra, muestra notables irregularidades en su desarrollo del poema,
dando lugar a una composicion poliestrofica que mezcla el nimero de rimas (tres en la
primera estrofa, cuatro en las siguientes), varia la estructura métrica (dando lugar a los

esquemas: abba:ccaac, abba:ccddc; abaab:cdccd: abba:ccded y abba:ccdec), e incluso

21 Tomas Navarro Tomas explica que la presencia de las coplas de arte mayor se reducen a la mitad en el
Cancionero General de 1511, en favor de la copla castellana de cuatro rimas, que llegaron a ser las mas
habituales en el siglo xvi, recibiendo entonces el nombre de copla castellana (Navarro Tomas: 1978, 130).
22 Navarro Tomas, Métrica espafiola, Barcelona, Labor, 1978, pp. 132-133 y 219.

62



modifica el nimero de versos (junto a la novena aparecen dos décimas y una octava). El
pie quebrado, ademas, desaparece en las estrofas décimas y, en las ocasiones en las que
se forma como pentasilabo y no en el comun tetrasilabo, solo en la Gltima se compensa el
coémputo octosilabico por sinafia); sin embargo, es el accidente del verso el que define la
composicion, dotdndola de ese “caracter propio” que Navarro Tomas acusaba en el uso
del quebrado (Navarro Tomas: 1978, p. 134). EI mismo estdioso equiparaba el efecto del
verso corto al de la diferencia estructural que existe entre una redondilla y una quintilla,
lo que en cierto modo explicaria el hecho de que Jerénimo Lopez prescinda del quebrado
en las estrofas en las que sustituye la redondilla por la quintillas en las estrofas de diez
versos, ya que con ello manifiesta el efecto de contraste buscado.

Respecto a las coplas reales, las mas numerosas, Navarro Tomas sefiala que fueron
muy cultivadas en la poesia lirica y dramética del siglo xvi, méas frecuentemente en la
forma de cuatro rimas, como las utilizadas por Jerénimo Lopez, representadas también
en la tragedia Filomena, en el paso de La razén y la fama, de Timoneda y en la poesia de
Boscan sobre la definicion de amor (Navarro Tomas: 1978, p. 218). Las de Jer6nimo Lépez
muestran minimas irregularidades, tan solo las sefialadas respecto al computo silébico en
la edicidn, y su empleo se da en las formas dialdgicas del monélogo y del dialogo en sus
respectivos contextos.

Destaca la inclusion de dos estrofas menores, el pareado y el terceto, en letras que
dependen especialmente de la situacion en la que se insertan para comprender su sentido
poético y funcion contextual, ya que van ligadas a una imagen: se trata de las
composiciones 17 y 18 de la edicion, y su caracter laconico acentta el dramatismo del
contexto mégico en el que se insertan. El terceto, ademas de como forma de letra, es
utilizado por Jerénimo Lopez como estribillo en dos canciones, algo considerado por la

critica como anomalo en la lirica de cancionero, ya que el terceto restringe su aplicacion

63



comunmente a los villancicos, pues el modelo mas habitual de la cancién cortesana
incluye una redondilla o una quintilla a la cabeza, seguida de una Unica mudanza y estrofa
de vuelta que repite la métrica del estribillo®. Las canciones de Jeronimo Lopez presentan
tres tipos de estrofas en la cabeza: dos tercetos, tres redondillas y dos quintillas; las
estructuras de mudanza y vuelta alternan mayormente redondillas y quintillas, dando
lugar a estrofas de ocho y diez versos, salvo una, de siete, que repite con minimas
variaciones el terceto inicial a modo de estribillo (Descanse —Assi que— todo pagano / y
dé gracias a Mahoma, / que venganza assi se toma); parecida es la siguiente en la que
utiliza el terceto como inicio, salvo que adhiere un verso final que rompe el paralelismo
con la primera estrofa pero casa con la segunda: Aparta ya —Por eso, mi— coragon / de ti
males e —despide toda— tristeza, / despide toda —mis pesares, mi— graveza; y afade,
descanse vuestra passion. La tendencia general en las canciones del Floramante es repetir
en la Unica vuelta el esquema ritmico de la estrofa inicial junto con algunas palabras y, en
la mayor parte de los casos, entre uno y tres versos completos de la cabeza, a modo de
represa, como en: Las altas —Assi que— proezas tuyas, / animoso —esfor¢cado— cavallero,
/ no consienten que me huyas / por dezir tus fuercas cuyas / son de quien fueron primero.
La variacion métrica y tematica se reserva para la estrofa de mudanza, dindmica que casa
con la de los poetas de cancionero que en torno a 1500 habian ya fijado la estructura de
la cancidn reduciendo sus posibilidades a este esquema basico de estribillo, mudanza y

vuelta.

23 Keith Whinnom sefiala que la cancidn tipica castellana de finales del siglo xv presenta una repeticion
invariable de las rimas del “pie de la cancién” en la vuelta, con excepciones solo de los poetas mas antiguos
Juan de Mena o el Marqués de Santillana; nunca se dan mas de cuatro rimas y la inmensa mayoria de las
canciones se redactan en cuartetos, quintillas y, menos, en sextillas, con apenas presencia del pie quebrado
salvo en casos antiguos, como Rodriguez del Padron, o portugueses, como Joao Manuel 0 Joao de Menenses
y, ademés, relaciona esta limitacion métrica con el culto del concepto. (Whinnom: 1981, p. 40). Vicente
Beltran (1988, p. 132): “Fosilizacion formal (de la cancion): la cancion se convierte en poema de una sola
vuelta, casi siempre con retronx, estréficamente regular y construido sobre una sabia armonia de
vocabulario, sintaxis y estructuras conceptuales en torno al esquema estribillo mas mudanza mas vuelta,
equivalente, en términos de contenido, a una sofisticada combinacion de variaciones sobre el tema inicial”.

64



En conjunto, en orden de mayor a menor nimero versos que aportan al total de la
obras, se distribuyen: 25 coplas reales (250 versos), 13 coplas mixtas o de pie quebrado
(118 versos), 7 canciones (87 versos), 6 coplas de arte menor (48 versos) y, por ultimo,
2 pareados (4 versos) y un terceto aislado (tres versos). El octosilabo como metro del
género menor, caracteriza los tipos de estrofas empleados por Jeronimo Lépez dentro del
molde que conocemos como lirica cancioneril: isosilabismo octosilabico y
consonantismo cortesano.

Ninguna de las composiciones aparece en el indice de versos del Catalogo de
Brian Dutton, sin embargo, se relacionan directamente con lirica amorosa recogida en los
cancioneros. La distribucion entre arte menor y arte mayor se realiza de forma equitativa,
como hemos dicho, y muestra una tendencia hacia sus dominantes respectivas: el
octosilabo se reserva para la agudeza, en forma de canciones, coplas de arte menor, coplas
reales y coplas de pie quebrado o mixtas, que responden también a formas dialdgicas del
discurso, y el arte menor, para la narratividad, como muestran los epigrafes de los
capitulos, los largos mondlogos de los personajes que incluyen ejemplos y

argumentaciones y las coplas laudatorias finales.

2. ELESTILOY EL LENGUAIJE

El lenguaje poético de Jeronimo Lopez reproduce las técnicas heredadas de la
lirica tradicional gallegoportuguesa o provenzal, normalizadas por los poetas cortesanos
y de cancionero: primeramente, la alimetria o regularidad estréfica y el consonantismo
regular. A ellos se suman otros recursos propios de los poetas de cancionero, como la
rima abrazada de las coplas en arte mayor y sus correspondientes en arte menor como

técnica de enlazamiento de versos y estrofas propia de la maestria mayor?.

24 Recuérdese la diferencia entre poeta y trovador, sefialada por el Marqués de Santillana en el Prohemio y
por Juan del Encina en Arte de poesia: ambos se diferencian por la maestria que demuestra el poeta en el

65



En relacion con el entrelazamiento de versos y estrofas, encontramos en los versos
del Floramante otros mecanismos, gramaticales y léxicos, que desarrollan de distintas
formas la simetria que va estrechamente unida al conceptismo de la expresién. Jeronimo
Lépez utiliza, sobre todo, técnicas basadas en la repeticion, ya sea a través de anaforas
(Esta es en la composicion 2; Alli, agora: ests. 12 y 14, comp. 9b; Conosce: est. 2, comp.
9c; No quiero: est. 10, comp. 9c; Tiempo fue: est. 1; comp. 12, etc.), de reduplicaciones
(Fuid, fuid: comp. 7 o Salid, salid: comp. 8%), también en la forma de vocativos que, en
el inicio del verso, marcan la estructura y el ritmo, estos en las composiciones mas largas,
como la novena de la edicién, en la cual, a través de vocativos, repite motivo, léxico y
estructura de la composicion anterior escrita en arte menor, con algunas variaciones;
observemos el paralelismo para reparar en como el autor reutiliza su propia escritura para,

cambiando el tono mediante el cambio de metro, ampliar su propuesta poética:

8. Salid, salid a montones/ 9a. Salid, mis sentidos, con ansia raviosa...
Salgan mis cinco sentidos...
jOh mis lagrimas gufridas... Lagrimas mias, mostrad lastimeras...
salga sin temor/mi coragon amador Y vos, corazon, de quien tantas penas...
E t0, ciego entendimiento. .. Y vos, pensamiento, muy triste, cruel...
Mis ojos muestren llorando... Los ojos, que han sido la causa primera...

Destaca la presencia de vocativos a lo largo de practicamente todas las
composiciones, ya sea con valor apelativo que requiere el dialogo, como ocurre en de 9b,
entre Floramante y el ermitafio (Salve, Regina de misericordia; Mas vos, padre viejo de
buen confesar; Gentil cavallero, muy triste, quexoso; Mas v0s, sefior mio, quexais 0s
atanto; Hijo, fuid de tan grave pecado; Mirad, cavallero; Oh padre anciano...) o en 9c,

en el didlogo entre Floramante y Arminadora (Mira, sefiora, discreta loada, est. 3; No

mantenimiento de la rima, el ritmo y el computo silabico, ademéas de por el consonantismo, frente al
asonantismo trovadoresco.

% Recuerda al Salid, sin duelo, lagrimas corriendo de Garcilaso, verso al que se ha atribuido un origen
formal a partir de la égloga VIII de Virgilio presente en las Lamentaciones de amores, de Garci Sanchez
de Badajoz, de donde al parecer Garcilaso retoma dos versos de la segunda estrofa. Desarrolla este tema de
las fuentes Charles Aubrun: “Salid lagrimas”, en Bulletin Hispanique, LX, 1958, pp. 505-507 (Aurora
Gonzélez Roldan, La poética del llanto en sor Juana Inés de la Cruz. Zaragoza: Prensas Universitarias,
2009 (p. 58).

66



vos ayais, sefiora hermosa, Mirad, mi sefiora, est. 6; Pues eres tan firme, leal amador,
est. 9), ya sea como personificacion de abstractos, algunos presentes en el ejemplo de 9a,
otros, en invocacion a la naturaleza que escucha silenciosa las penas del enamorado: O
campos, florestas, silvares verduras / Ninfas, sentidos, oh musas del canto, o también
para enfatizar el cardcter ejemplarizante de ciertos pasajes dirigidos a personajes o a los
propios lectores (Abrid los sentidos, discretos letores; mirad amadores, oid bien la quexa,
ests. 10 y 11. comp. 9a; Mirad, lastimados, aquel buen Orfeo, est. 18, comp. 9a), por
ultimo, también en los versos laudatorios de la dedicatoria y la apelacion al lector de
coplas finales (Oye, lector, con sobra de zelo, est. 5; preclarisimo principe, digno loor,
est. 8). El recurso al vocativo es una de las técnicas mas utilizada por Jerénimo Lopez,
con ella marca la estructura y ritmo de las estrofas y versos, que actla conjuntamente con
la exclamacion y la pregunta retorica como refuerzo del tono declamativo tanto en la
expresion de los sentimientos como en el didlogo. Pero hay otros efectos de simetria
basados en la repeticion, y en el paralelismo, tanto sintactico (de males, de tus bienes, de
passion...: est. 5, comp. 10; Mis fuergas son, mis plazeres son, mis llagas son, mis
passiones...: est. 7, comp. 12) como semantico, en los manzobres, o asociacion de
vocablos derivados de la misma raiz, figura caracteristica de los poetas de finales del
siglo xv, muy utilizada en los libros de caballerias (Parto partido, est. 7, comp. 7; sentible
sentimiento, est. 2, comp. 8; consuelo consuele, est. 15, comp. 9a; penados penastes, est.
24, comp. 9a; fuercas que fuercan, est. 25, comp. 9a; sentir... sentidos... sintiendo, est.
3, comp. 9b) y algun leixaprén (quexar / Quexar, est. 1, comp. 2), ademas de alternancias
0 contraposiciones del tipo muerte-vida que nos llevan a pensar en la utilizacion por parte
de Jeronimo Lopez de las tecnicas conceptuales que, heredadas de la lirica trovadoresca,
aparecen en las poesias de cancionero (voy combidando la muerte / con mi vida

miserable; porque ya viviendo muero; biviendo la muerte; mortal es la vida o escusado

67



es el bivir / pues la vida es el morir, respectivamente, en: est. 4, comp. 7; est. 6, comp. 8;
est. 16, comp. 9; ests. 7 y 8, comp. 9b, y comp. 17, vv. 2y 3).

Como deciamos, los mecanismos, gramaticales y léxicos, van estrechamente
ligados al conceptismo de la expresion, que en las poesias del Floramante se configura
mayormente en torno al tratamiento del amor. No podemos pasar por alto lo que afirmaba
Keith Whinnom sobre la poesia amatoria cancioneril: la regularizacion de la métrica fue
acompafada en los poetas de finales del siglo xv y principios del xvI por la propension
al conceptismo, lo que conlleva una reduccion del vocabulario que es, sin embargo,
enriquecido por la polisemia y los dobles sentidos, que actian como resortes de una
buscada ambiguiedad en el lenguaje. En este tipo de poesia, limitada conceptualmente a
abstracciones, las palabras pueden adquirir diferentes significados dando lugar a juegos
de palabras y eufemismos que “constituyen un idioma especial que hay que aprender”?,
Los dobles sentidos de fe, condena, pasion, muerte, gloria, etcétera, mantienen una
presencia constante en los versos amatorios del Floramante. Los ejemplos siguientes los

encontramos en la segunda composicion, en su estrofa tercera (a) y en la séptima, estrofa

cuarta (b):
a. Esta es la que servir b. Que por cierto
me conviene por mi gloria, esta seria el concierto
esta es la que victoria que del todo sanaria
ha de dar a mi morir. el mal de mi alegria.

En el contexto del capitulo L (fol. xci v.) se da una situacion algo atrevida para
el caballero Floramante, esta vez bajo el pseudénimo de Caballero del Tigre, quien, tras
haber sido duramente rechazado la noche anterior por su dama en un contexto de ronda,
vuelve a la carga provisto con sus armas y de su vihuela para expresar sus sentimientos a

Arminadora, salvo que en esta ocasion, quien recibe la letra de su cancién es el padre de

26 Whinnom: 1993, p. 65 “Introduccién critica” de Diego de San Pedro, Obras Completas, 11, Carcel de
amor. Madrid: Castalia, 1993 y La poesia amatoria cancioneril en la época de los Reyes Catolicos.
Universidad de Durham, 1981.

68



la doncella, el rey Justiano, que se encuentra en la habitacion de su hija con la reina, lo

que aumenta el patetismo de la situacién si se lee el poema atendiendo al sentido erotico

de sus palabras:

Pues no te duele mi pena,
a Dios pido cada hora

que sientas, cruel sefiora,
la prissién de mi cadena.

Que si bivo en esta vida
es esperando lo tal,

y si peno desigual,

es por no verte vencida.

Y pues mi mal no condena
tu gran crueldad, sefiora,

a Dios pido cada hora

que te duelas de mi pena.

Las figuras de ornamento dificil, que dependen del contenido seméantico de las

palabras por ausencia de léxico concreto, junto con las de ornato fécil, ligadas al enlace

de versos y estrofas, ambas enraizadas en la lirica tradicional, fueron normalizadas por

los poetas cancioneriles y repercutiran en el conceptismo de nuestros poetas barrocos. A

estas fuentes de raiz hispanica se refiere Alberto del Rio al sefialar que piezas como estas

pudieron ensefiar a los misticos a manejar el recurso de la paradoja, poniendo como

ejemplo una estrofa del Floramante, marcada por los ecos del verso “Ven, muerte, tan

escondida” del Comendador Escriva, tan apreciado por Lope, Cervantes o Gracian:

iO cruel pena crecida,
vida mia querellosa!

iO muerte tan congoxosa!
viene ya por esta vida

que de si bive quexosa
Viene tu tan lastimada
quanto yo triste t’espero
porque ya biviendo muero
tantas veces, que loada
seras de mi por entero?’,

21 Alberto del Rio, “La poesia en los libros de caballerias de la época del Emperador (1508-1556), en e-
Spania [en linea], 13 de junio de 2012, p. 9.

69



Otro ejemplo del empleo del empleo de la paradoja, de raiz cancioneril hispanica,
desarrollado por la poesia amorosa, lo encontramos en la expresion enajenada del enfermo

de amor que, en soledad del bosque, publica sus penas sin encontrar consuelo ni alivio:

iOh captivo,

de mi mismo enemigo!

¢A do vas por tal carrera?
Respondi: no soy quien digo,
mas un hombre que no fuera.?®

Cabe destacar, por ultimo, que los resultados del andlisis de los poemas del
Floramante revelan que la descripcion que se hace de los paisajes se corresponde con la
comun de la lirica amatoria que atiende solo a la expresion de sentimientos, habitualmente
recogida en los cancioneros. La naturaleza es percibida entonces como un espacio
simbolico o alegdrico acorde con los sentimientos del caballero, no como un espacio
subjetivamente percibido y sentido, como ocurre en la poesia petrarquista. Esta
representacion del paisaje aparece en las composiciones séptima, novena (a, est. 2 y c,
est. 15) y décima (est. 1 y 3). La séptima, un episodio de penitencia de amor de
Floramante, es la que mas elementos Iéxicos utiliza y lo hace unicamente refiriendose a
las montafias, las brefias, la espesura y las montafias, sustantivos semejantes a los montes,
carreras, campos, florestas y verduras de la composicién novena (est. 2) o a los valles y
el yermo de la composicion décima, todos ellos, lugares comunes en la poesia cortesana
hispano-portuguesa. Los Unicos adjetivos utilizados son solitarios, sombrosas y silvares
(séptima y novena), casi epitetos tratandose de un tipo de adjetivacién que no pretende
describir sino demostrar. Esta valoracion de la naturaleza mas imaginada que real, acorde
con el estado animico del enamorado, dista mucho de la sensibilidad que demuestran los
poetas petrarquistas que abrirdn el camino a Gil Vicente o Garcilaso y se recoge

repetidamente en los cancioneros. Rafael Lapesa, al respecto, sefiala que en los

28 Comp. 7, est. 7: capitulo L, fol. xcvr.

70



alrededores de 1500 este molde descriptivo, que proyecta el sentimiento individual “en
forma de sombrio telon de fondo”, mantiene el envés conceptual que forma parte de las
preferencias de los poetas trovadorescos y en esencial, de los poetas de cancionero, a la
hora de recrear paisajes imaginarios, frecuentemente alegdricos, acordes con la
contencion recatada y el silencio cortés. Como ejemplo, propone un romance lirico de
Juan del Encina, muy divulgado en la época, en el que se pueden observar los paralelismos

con el lenguaje empleado por Jeronimo Lépez:

Por unos puertos arriba
de montafia muy escura
caminava el cavallero
lastimado de tristura;

el cavallo dexa muerto,

y él a pie, por su ventura,
andando de sierra en sierra,
de camino no se cura;
huyendo de las florestas,
huyendo de la frescura,
métese de mata en mata
por la mayor espesura...?°

3. POEMA A POEMA:. LA ENFERMEDAD DE AMOR. RELACIONES CON LA FICCION

SENTIMENTAL Y LA TRADICION CANCIONERIL

El analisis de los episodios en que se insertan los poemas, atendiendo al contenido
tematico y a la construccion del texto, revela la funcién de las composiciones en la trama
y descubre relaciones, como las que afectan al verso y la muasica, sumamente interesantes.
Se atenderd, por lo tanto, a estos tres aspectos interrelacionados: circunstancias de
ejecucion, funcion y tematica, con la intencion de destacar las conexiones con la tradicién
cancioneril y la ficcion sentimental.

Respecto a las circunstancias y modos de ejecucion que implican acompafiamiento
musical, adelantamos que se reducen a seis ocasiones que presentamos al hilo del analisis

de los diferentes segmentos argumentales. Cinco de ellas corresponden a la insercion de

29 Rafael Lapesa, Garcilaso: Estudios completos. Madrid: Istmo, 1958, p. 35

71



canciones (comps. 1, 4, 6, 11 y 19) y una, a la copla de arte mayor aislada de la
composicion quinta. En cuanto a los instrumentos de acompariamiento, aparecen un arpa,
la vihuela hasta en cuatro ocasiones, y, por ultimo, en una sola ocasion, el laid, todos
ellos cualitativamente asociados a medios sociales elevados.*

1. El encantamiento deshecho por Clarian provoca la aparicién de una doncella
etérea que canta una cancion; acto seguido, recomienda al grupo que continte

enseguida su camino si no quieren tener problemas.

La primera insercion poética corresponde a una cancién cuyo modo de ejecucion
se describe con la mencién del instrumento que acomparia el canto, el arpa en este caso®
y mediante la adjetivacion comparativa (con una harpa hazia tan dulce son... Con tanta
melodia e suavidad dezia esto...).

La composicién aparece contigua al fin de un episodio en el que el caballero ha
debido luchar y vencer a la magia, componente destacado de la aventura, para alcanzar la
victoria. De ahi que el encantamiento deshecho por Clarian provoque la aparicién de la
incorporea imagen femenina que alaba las cualidades del héroe aludiendo a su vez a su
linaje (Las estrarias aventuras... todas vences sin temor; proezas tuyas, son de quien
fueron primero). La recomendacion final de la doncella dirige la narracion de nuevo a las
aventuras caballerescas.

La intercalacion del poema repercute en la detencidn de la diégesis, que pasa a

centrarse en el protagonismo de don Clarian, del que se alaban sus cualidades heroicas.

30 Al parecer, tanto en el lenguaje habitual como en el técnico el término vihuela podia aplicarse con
propiedad al laud. Asi, en La Celestina, Calisto mitiga su tristeza tafiendo un laid y Celestina comenta que
“hace aquella vihuela hablar” (acto I) y en el Quijote, el hidalgo pide un ladd para rondar a su enamorada
Altisidora, pero: “Templando estd un laud o vihuela”, se dice en otro momento (Parte II, cap. XLVI). En
cuanto a su presencia en la literatura, estos instrumentos aparecen en manos de caballeros y gente de
alcurnia y en escenas domeésticas, solitarias, nocturnas y melancélicas (Rey, 1997, pp. 41-100).

31 El arpa es un instrumento “abrumadoramente femenino”, segiin Pepe Rey, que, junto con otros
instrumentos de cuerda, como la vihuela o el ladd, solian utilizarse, no solos, sino como “acompafiantes”
de la voz; por ello, se incluyen en la categoria de “instrumentos de sala”, que se relacionan con la alta
alcurnia, por su uso casi restringido a las clases altas. (Pepe Rey, 1997, pp. 55y 81).

72



Ademaés, la cancion deriva la trama hacia el tema del amor, caracterizando a los
personajes como caballeros enamorados, convertidos en enfermos de hereos®.

En este caso, armas y amores se conjugan por medio de la poesia y el canto si
observamos el contexto en el que se inserta el poema y la reaccién del auditorio que se
describe: en un primer momento, la masica provoca un efecto positivo en los caballeros,
que se muestran alegres al escuchar la melodia tras superar una aventura (los coragones
de los enamorados cavalleros se bolvieron muy alegres), pero luego, se entristecen (los
cavalleros con la memoria de sus sefioras gravemente fueron atormentados). Ambas
reacciones responden al comportamiento recogido en los tratados médicos de la época
sobre los enfermos de amor. Dice Bernardo Gordonio de estos: “Si oyen cantares de
apartamiento de amores, luego comienzan a llorar e se entristecer, e si oyen de
ayuntamiento de amores, luego comiengan a reir el cantar”®, Teniendo en cuenta que la
memoria es “garantia de lealtad y firmeza que ha de profesar el galan a la dama” (Pérez
Bosch: 2009, p. 195), esta referencia (con la memoria de sus senioras...) corrobora el
conocimiento y la utilizacion del autor de la fenomenologia amorosa naturalista en la
caracterizacion de personajes y desarrollo de la trama amorosa, contrapunto de los
episodios heroicos de armas en su tratado de armas y amores.

Segun la teoria psicofisioldgica recogida en los tratados médicos medievales, la
memoria participa del proceso de la enfermedad de amor. Este proceso comienza en la
vista: los ojos perciben la forma del objeto deseado, esa forma pasa por la phantasia o
potencia imaginativa y por la potencia estimativa, intermediaria entre sentido e intelecto,

que la filtra antes de alojar en la memoria una imagen de la forma depurada. Si el filtro

32 Téngase en cuenta esta afirmacion de Bernardo Gordonio: “E dizese hereos porque los ricos e los nobles,
por los muchos plazeres que han, acostumbran de caer o incurrir en esta passién”(Cito la transcripcion del
capitulo xx: “De amor que se dice hereos”, del Lilium medicine, de Bernardo Gordonio, anexa en Pedro
M. Cétedra: 1989, p. 213).

33 Bernardo Gordonio, Lilium medicine (Catedra, 1989, p. 214).

73



de la estimativa falla, la imagen sin depurar de materiales externos provoca, aun en
ausencia del objeto de deseo, al margen de la razon o el intelecto, la renovacion constante
de este deseo por medio de la recreacion de la imagen en la mente del enamorado; el
proceso desencadena un desequilibro fisico, de temperatura y de los humores, que induce
el desequilibrio psicoldgico, la melancolia o tristeza (Serés, 1986)3.

2. Riramén de Ganail, ante los consejos de su escudero Carestes, que le recomienda
no dejarse vencer por una mujer, ya que son seres imperfectos, deja constancia de

que su amor es inquebrantable con estas coplas.

La narracion de la aventura del caballero Riramén y su enemigo Timadén en el
Paso Peligroso se interrumpe para dar paso al mondélogo nocturno del caballero y a la
expresion sentimental del dolor que le provoca la ausencia de su amada, Daribea, a quien
acaba de conocer. Su escudero le replica en el dialogo en prosa hablando mal de las
mujeres, de su caracter antojadizo. Sigue asi los consejos de la teoria médica que
recomiendan el concurso de un varén sabio o un amigo que critique a las féminas®, y
reprueba su actitud subyugada ante el género imperfecto, a lo que Riramén responde
dando muestras de la destreza literaria propia de un amante cortés con las coplas de arte
menor dedicadas a la defensa de su amada y del amor, que propician, mediante el lenguaje
escogido, el doble sentido erético del servicio amoroso®. La intercalacion se produce,
finalmente, especificando el modo en que el caballero comienza a hablar, y un verbo de
lengua: E dando un fuerte sospiro, dixo. La referencia a los suspiros tiene una explicacion

fisiologica: “Este constante imaginar y rememorar es un circulo cerrado que hace que el

34 El estado animico melancélico es consecuencia de hereos, no variante de esta enfermedad segin
M. Ciavolella (Ciavolella, 1976, pp. 83-85).

% En el Lilium medicine de Bernardo Gordonio, leemos: “O este enfermo estd obediente a razén o no. Si es
obediente, quitenlo de aquella falsa opinién o imaginacidon algin vardn sabio de quien tema e de quien aya
vergiienza, con palabras e amonestaciones, mostrandole los peligros del mundo e del dia del juizio e los
gozos del paraiso” (Catedra: 1989, p. 214).

3% Recuérdese la ambigliedad sefialada en el capitulo anterior respecto a los términos de la Gltima copla:
Esta es la que servir / me conviene por mi gloria, / esta es la que victoria / ha de dar a mi morir.

74



sujeto entre —al decir de los médicos y tedricos— en un estado parecido al de la ebriedad.
Solo de vez en cuando los suspiros, de amor, permiten descansar brevemente al corazon
repleto de sangre y espiritus (pneuma)” (Serés: 1996, p. 73).

En la narracion, la insercion poética funciona como elemento de amplificacion
basado en el analisis del sentimiento amoroso del caballero, dando de este modo valor al
cometido marcado por el autor en la obra: tratado de armas y amores. El valor
moralizante subyacente del contenido est& aqui encarnado por la figura de un escudero
idealizado que, en el didlogo con el caballero, da muestras de manejar la retérica del
debate®” y actGa como consejero. La figura del escudero consejero® es recurrente en la
literatura de la época, por ejemplo, en La Celestina, Sempronio, en el acto |, ejerce de
consejero con Calisto, poniendo en practica uno de los remedios de amor preceptuados
por Ovidio en sus Remedia amoris (Marta Haro: 2002, p. 122). Esta escena ilustra las
teorias médicas que consideran el amor hereos como enfermedad circunscrita a la clase
nobiliaria®, reforzando con ello la condicion elevada del caballero.

Por otra parte, el episodio revela el conocimiento y la utilizacién por parte del
autor de los remedia amoris segun los cuales se recomienda hablar al enamorado mal de
las mujeres, detallando sus defectos, para hacer recuperar la razén al enfermo®. Riramon
demuestra con su respuesta padecer la enfermedad de hereos al no ceder en su obstinacion
a pesar de los consejos de su escudero. Finalmente, en el discurso prosistico, afade:

Quéxome yo de las penas que en ausencia me da, revelando con la palabra ausencia el

37 Carestes adopta la postura misdgina y Riramén la pro feminista en esta forma del debate que se asemeja
a las que, por entonces, se celebraban en las famosas disputas escoldsticas, establecidas para ejercitar a los
estudiantes en la practica de la dialéctica y la retérica.

38 Véase al respecto Alberto del Rio Nogueras, “El desvio del paradigma de género en el Claribalte, novela
de caballerias de Gonzalo Fernandez de Oviedo”, Salastano. De interpretacion textual, Huesca, Colegio
Universitario, 1985, pp. 99-119. Para La Celestina, véase la edicion de Marta Haro y Juan Carlos Conde,
p. 122.

39 Recuérdese el significado de la expresion amor hereos que equivaldria a amor heroico. Véase nota 3.

40 Bernardo Gordonio, en el capitulo de los remedios, dice: “Si otro consejo no tuviéremos, fagamos el
consejo de las viejas [...] comiencge a dezir mal de su enamorada, diziéndole que es tifiosa e borracha, e que
se mea en la cama, e que es epiléntica e fiere de pie e de mano [...]” (Catedra 1989, p. 215).

75



trastorno psicofisiologico descrito en los tratados médicos medievales: a pesar de no estar
presente el objeto de su deseo, la imagen de este ha quedado grabada en la memoria, por
trastorno de la potencia estimativa, y el deseo que le provoca hace revivir al enfermo los
sintomas de la enfermedad igual que si el objeto estuviera presente.

3. Riramén de Ganail, vencido por las fuerzas de la enfermedad de amor, durante el
camino de busqueda de su padre, el rey Lantedon, recibe noticias de su paradero
por medio de la cancion que un pagano viene cantando, lo que provoca el encuentro
entre ambos y seguidamente su enfrentamiento con desenlace favorable para el

caballero, pero sin gque se resuelva el paradero del rey.

Esta cancion, de caracter noticioso, interrumpe el lamento amoroso del caballero
Riramon para traer informacion sobre la situacion del rey padre, don Clarian, devolviendo
la trama al hilo de las aventuras caballerescas (tratado de armas).

Su funcidn, por tanto, no es detener la accion, sino hacerla avanzar, aportando
informacidn nueva, en la direccion de las aventuras caballerescas. El jayan se resiste a
darle el paradero de su padre y le ataca, provocando la actuacion del caballero, que acaba
por matarlo, y la reincorporacion al camino de busqueda por parte de Riramén sin un
norte concreto al que dirigirse.

4. Clariany su primo Galidn acaban de saber, extraoficialmente, que los matrimonios
con sus respectivas amadas, Gradamisa y Guirnalda, son aprobados por el
Emperador y seran proximamente concertados; muy contentos, pasan la noche
hablando de la noticia, momento propicio para que Clarian saque la vihuelay cante

la cancién.

Es la unica cancion que, sin ser noticiosa o de alabanza, refiere una expresion
alegre en relacion con el motivo amoroso. La noticia de las bodas provoca la expresion
sentimental de los caballeros por medio del canto y la mdsica, con el consecuente regocijo
de sus corazones; ambos han logrado alcanzar cristianamente el objeto de sus deseos, por

tanto, se muestran curados de su enfermedad de amor.

76



Se explicita, ademas, el instrumento de acompafiamiento, que es de nuevo la
vihuela, y los modos, semejantes a los expresados en otros contextos: tomando don
Clarian una vihuela, tafié muy dulcemente, diziendo esta cancion [...] Con tan dulce son
y suave melodia. Con ello, se refuerza el efecto terapéutico positivo de la mdsica en los
enfermos de hereos, recogido por los preceptistas medievales en los tratados de
medicina*.

En este caso se produce la detencidn de la accién en torno a los sentimientos
alegres de los enamorados caballeros, que sirve a su vez de preludio de la continuacion
del siguiente episodio, en el que se narran las fiestas dedicadas a los casamientos, donde
la masica jugara también un papel relevante.

5. De noche, junto con su escudero, Floramante se decide a expresar su sentimiento
de desdicha bajo la ventana de su amada Arminadora, pero esta lo rechaza con

firmeza.

En un episodio de ronda nocturna, el caballero Floramante se sitla bajo la ventana
de su amada y, acompafiado de su vihuela, comienza a cantar. Los modos de ejecucion
muestran méas detalle que los anteriores contextos: comencd de dar con los delicados
dedos en las entonadas cuerdas, y con las lagrimas en los ojos, cantando dixo. A
continuacidn, sigue la copla suelta en arte mayor: Amores crueles mi vida combaten...
Después de la copla, el caballero sigue en prosa la escena, intercalando alguna secuencia
en que mantiene un ritmo, proximo al octosilabo y con alguna rima asonantada, al hilo de
la narracion: O holganca de mis penas / refrigerio de mis males / principio de mis
dolores / causa de mis trabajos. / O glorioso bien de mi vida / socorre a este cuitado.

Pero la escena de ronda acaba abruptamente tras el sonoro cierre de ventanas que la dama

41 Recuérdese: “Si oyen de ayuntamiento de amores, luego comiengan a reir e cantar...” (Gordonio, Lilium
Medicine). Véanse sobre esta cuestion los atinados juicios y bibliografia de Maria Jestis Lacarra, “Amor,
musica y melancolia en el Libro de Apolonio”, en Vicente Beltran (ed.), Actas del | Congreso de la
Asociacion Hispanica de Literatura Medieval, Santiago de Compostela, 2 al 6 de diciembre de 1985,
Barcelona, PPU, 1988, pp. 369-379.

77



le propina como respuesta, lo que provoca el desconsuelo del caballero, que abandona el
lugar.

De nuevo la narracion se detiene en la expresion de sentimientos del caballero por
medio de la poesia, que sirve a su vez para introducir los topicos corteses del servicio
amoroso Yy la dama inaccesible, y demostrar la habilidad literaria y las dotes musicales
del noble enamorado. Aunque la narracion se detiene en estos aspectos, la accidn no se
interrumpe, sino que continda desarrollandose, en discurso prosistico, sin abandonar el
tema del amor, que tendra continuacion en una nueva escena de ronda que también
incluye insercion poética.

6. La noche siguiente, Floramante vuelve a los aposentos de su sefiora, sin saber que
en la camara esta su padre, el rey, que cuando lo oye, ordena que lo apresen, pero
el caballero escapa matando a los guardias reales.

El caballero, con su espada y su vihuela®, se sitda de nuevo bajo la ventana del
aposento de su amada. Una vez alli, se dice que con mucha gracia, comenc¢0 a tafier
cantando la cancion siguiente. “Las armas del guerrero son representativas de su propia
personalidad. Tanto vale el guerrero como sus armas en un aspecto puramente mitico [...]
estas pueden servir para representarlo” (Cacho Blecua, 1979, p. 131). La inseparabilidad
del caballero de sus armas unida al instrumento musical configura la imagen de un
personaje que conjuga el componente heroico y el amoroso cortesano.

El episodio continta el argumento de la escena anterior, la diferencia es que quien
recibe la letra de su cancién es el padre de la doncella, el rey Justiano, que se encuentra
en la habitacion de su hija con la reina, lo que, ademés de aumentar el patetismo de la
situacion, si se lee el poema atendiendo al sentido erotico de las palabras, complica la

trama. La composicion motiva que el caballero deba huir, en principio, del lugar de la

42 Sobre este asunto puede leerse: Del Rio Nogueras: 1993, pp. 73-80.

78



ronda y lo hace matando a los guardas reales que han salido en su busqueda por orden del
rey. Pero, ademas, ha puesto en riesgo el secreto amoroso, lo que provoca el rechazo firme
de la dama, quien, siguiendo los topicos del amor cortés, le pide que se aleje.
Se abre entonces un nuevo camino para la introspeccion amorosa, por medio de la prosa
y de la poesia, en las secuencias argumentales que siguen; estas van a desarrollar la
penitencia amorosa del caballero.
7. Floramante, con su escudero, se marcha de palacio y se adentra en los bosques de
Alemania sin mas rumbo que el que decida su caballo, lamentandose amargamente.

Esta nueva insercion poética responde a la intencion del autor de retomar el
discurso amoroso: Bolvamos al triste y apassionado cavallero, que por la floresta
gravemente llorando iva... Su introduccidn se realiza indicando Unicamente el modo de
enunciacién: alcando la boz como lastimado, ansi dixo.

En el marco alegdrico descrito con unas minimas referencias (espesura, brefias,
campos solitarios, sombrosas montafias que traducen el estado animico del personaje), el
caballero, abatido ante el poder del amor, inicia su retiro, la penitencia de amor requerida
por la dama (Yo me parto... Parto partido por medio de do quisiera quedar...). La
carencia en las descripciones potencia el modo connotado del marco espacial en el que se
desarrolla la penitencia amorosa en los libros de caballerias (Mérida Jiménez: 2008,
p. 536). EI cambio de escenario es un rasgo pertinente compartido con la ficcion
sentimental, una zona de insercién entre ambos géneros, como afirma Brandenbeguer,
que en el caso de Floramante derivard en una naturaleza “cuasi ascética, salvaje y
peligrosa, que actia acorde con el desgarro interior y el peligro que corre su vida,
intensificando los aspectos relacionados con el analisis sentimental introspectivo del

personaje (Brandenberguer: 2012, p. 358).

79



La ausencia de la dama provoca la introspeccion del caballero enamorado, que
desata sus dotes liricas para expresar en primera persona el dolor de la partida y la firmeza
de su servicio (tan lleno de bien amar/como fuera de remedio), dando muestras de otros
topicos corteses, como la entrega de la libertad (voy con fe, sin liberdad; Ay Amor muy
poderoso... negar no deves lo suyo/a quien dio la liberdad), la muerte como remedio (voy
combidando la muerte/con mi vida miserable), la recreacion en el sufrimiento ante el
abandono (Fuid, fuid alegrias/no lleguéis a mi cuitado...), a la vez que manifiesta indicios
de amor heroico: el enamorado busca la soledad (Voy publicando mis males/a soledad
que busqué...), manifiesta suspiros y llanto (Llevo dolor, pesares doblados/sospiros
desigualados; Va ciego, desatinado/mi lloroso pensamiento...) y sefiala también, como
origen del mal, su pensamiento, que relaciona con el alma (jOh ravioso pensamiento,/oh
trist’alma congoxosa,/oh quan presto, en un momento,/perdistes vuestro contento).

Estos sintomas y asociaciones nos recuerdan que el autor escribe imbuido de las
doctrinas naturalistas que explican el proceso psicofisiologico de la enfermedad amorosa.
Para Aristdteles el amor es un impulso que nace en el corazén y se expande por el cuerpo
gracias al pneuma, o principio vital, fuente de calor vinculada a la sangre que provoca un
estado de razén ofuscada proximo a la embriaguez o la locura, y las potencias del alma
(natural, vital y central) se veian afectadas por este proceso, actuando el pneuma como
intermediario. Las doctrinas galénicas y naturalistas parten de Aristételes pero dan
primacia al cerebro, por ello introducen la phantasia, facultad del conocimiento
encargada de intervenir entre la sensibilidad (los sentidos) y el intelecto (la razén), pero
el movimiento proveniente de la sensacion exigia igualmente la participacion espiritual,
pneumatica, que es la que determina la condicion fisica y mental del individual (Serés:

1996, pp. 54-60).

80



8. Floramente continla vagando por los bosques de Alemania lamentando el

sufrimiento que su amor le causa hasta que se agota y queda en silencio.

La insercidon de la poesia es un nuevo caso de amplificacion del discurso amoroso
en boca del caballero enamorado. Consiste en la intercalacion de seis coplas reales que
incorporan, frente a las composiciones anteriores, pequefios fragmentos en prosa que, en
este caso, no mantienen el ritmo octosilabico de la poesia. Estas intervenciones de la prosa
repiten los motivos y temas expresados en los versos, extendiendo el lamento del
caballero; ademas, sirven para introducir las coplas mediante paréafrasis con minimas
variaciones que incluyen el verbo dezir, expresando, a su vez, el estado animico del
caballero y la gradual ascendencia de su pena hasta que el discurso finaliza con el silencio
del personaje, una vez llegada la oscura noche.

El contexto de la composicion revela nuevamente el empleo de un espacio
alegdrico, minimamente descrito (espesura), que propicia la expresion dolida de sus
sentimientos®, hasta que, vencido por los sintomas de la enfermedad (cansado y afligido),
queda en silencio dando por concluida la insercion.

El caballero apostrofa a sus lagrimas, suspiros y voces, o aullidos, invitando a que
salgan de su cuerpo y con ello, alivien el dolor que siente (entrafias tristes ardidas, Ilagas
congoxosas, fatigas tan penosas, males omecidas...)*. De nuevo, en boca del personaje
el autor plantea que la causa de su mal esta en la mente (ciego entendimiento) y hace
participes a los sentidos (salgan mis cinco sentidos), destacando en el primer verso, a los

ojos, completando asi el circulo del proceso del amor heroico®.

43 Estos sintomas coinciden con los que recoge Bernardo Gordonio en el Lilium Medicine: “Sefiales son
que pierden el suefio e el comer e el bever, e se enmagresce todo su cuerpo, salvo los ojos, e tienen
pensamientos escondidos e fondos con sospiros llorosos” (P. Catedra: 1989, p. 214).

4 Recuérdese que los suspiros alivian la intensa combustion de los espiritus recalentados en el proceso
pasional del enamoramiento.

4 La teoria platonica del amor considera que de los ojos salen verdaderas emanaciones, invisibles pero
eficaces, que, entrando por los ojos del enamorado, le infunden parte de la sangre del ser amado (Serés:
1996, p. 77).

81



9. EIl caballero Floramante, penado de amor, prosigue su lamento. Interviene
Vadulato para poner sobre aviso a los lectores de los peligros del amor (a); a
continuacion, Floramante continda exclamando, ejemplificando y volviendo a
quejarse, hasta que aparece un ermitafio, que afectado por su mismo mal en su
juventud, pretende ayudarlo llevandolo con €l a su apartada ermita (b), pero la
llegada de visitantes impulsa al caballero a adentrarse de nuevo en los bosques en
busca de soledad y alli, atormentado por los avisos de su escudero, sin poder
apartar de su mente la imagen de su sefiora, imagina un dialogo con ella, en que
esta se le muestra favorable. Pero despierta de su ensofiacion y cae derrumbado (c).
Seguidamente, el magico Sabio no Conocido le avisa de que lo que ha visto ocurrira
de verdad.

La composicién novena comprende cincuenta y cinco coplas en arte mayor que,
por diferencias en los modos de enunciacion y en los contenidos, que afectan a la
evolucidn de la trama, hemos dividido en tres partes. Todas ellas se insertan en un mismo
capitulo que atiende a las cuitas amorosas del caballero Floramante, que prosigue su
penitencia amorosa. Los tonos van desde el mondélogo sentimental, que sirve de vehiculo
para la observacion fenomenolégica y evolucion del proceso de la enfermedad de amor
(9a), hasta el dialogo con un ermitafio que le aconseja y le ayuda (9b). Completa este
tramo poético un segundo didlogo en suefios con la amada, que reproduce el trastorno
mental del amante y, a su vez, hace avanzar la trama en una especie de prolepsis: la
vision (9c).

El contexto que abre la primera parte es un locus amoenus (un pequefio prado,
una clara fuente). Se nos dice que el caballero se aproxima al agua (acordandose de la
christalina fuente), manifestando sintomas de hereos (nunca quiso comer por mas que
Locindo con efectuosas palabras se lo rogasse) y nos es descrito en una actitud languida
y afligida (con la mano en la mexilla, bafiado en lagrimas,) antes de comenzar su lamento,
que es introducido nuevamente por una perifrasis con un verbo de lengua: de tal manera,
comengo a dezir.

Esta composicién (9a), como se dijo, repite motivos y temas de la composicién
anterior (8), dispuestos sin embargo en arte mayor, con lo que se consigue aumentar la

variacion del conjunto poético que recoge la obra, a la vez que se amplia el discurso

82



sentimental del personaje, redundando en la amplificacion de la materia amorosa y
caballeresca. El empleo de apdstrofes (lagrimas, coragdn, pensamiento, 0jos, soledad, fe
y alegria) inicia las estrofas con vocativos, que repetitivamente organizan el contenido
exhortativo de la composicion. Se manifiesta de nuevo la perspectiva fisiologica del
enamoramiento, como se observa en el verso 33: Los 0jos, que han sido la causa primero
de mi movimiento..., que remite a la explicacion que del proceso amoroso hacen las
doctrinas naturalistas. Los versos 49-52 (Dentro, en el alma, la tengo metida... Doradas
candelas sus ojos que son...) aluden a este mismo proceso, que se inicia con la
transmision, a través de los ojos, del pneuma (espiritus vitales) del amado a los ojos del
amante, con lo que le infunde parte de su ser, el cual, canalizado por la sangre, pasa por
la phantasia, que filtra la imagen del objeto de deseo y la almacena en la memoria,
completandose el proceso con la recreacion de la imagen que, espiritualmente, afectara al
alma. Se recrea en este pasaje el topico platonico del anima animat ubi amat, por el que
el amor es lo que permite al alma volver a la Unidad de la que procede vy, en el caso de
los amantes, la alienacion de uno en el otro.

Aparece, paralelamente, el tdépico cortés de la expresion masoquista del
sufrimiento del amante, que transforma el dolor en gozo, como se ve en los versos
anteriores a la aparicion de Vadulato (vv. 64-71: Contento me hallo con vés, mi pesar...),
lo que, desde el punto de vista del contenido, muestra la similitud entre ambos procesos,
naturalista y cortés, cuya diferenciacion no es realmente radical (Catedra, 1989, p. 158).
Precisamente, en su analisis en torno a Siervo libre de amor, una de las obras que forma
parte del corpus de la ficcion sentimental, Pedro Catedra afirma que “los padecimientos
concretos de los enamorados constituyen un exemplum que funciona como alimento de la
argumentacion, que, en realidad, esta dirigida por su desarrollo y su forma hacia otra

direccion [...] el padecimiento ejemplar” (Catedra, 1989, p. 158), lo cual coincide con la

83



funcionalidad de la intervencion de Vadulato®, que se presenta a continuacién
interrumpiendo el lamento del caballero enamorado; irrupcion que viene marcada
tipogréficamente por un rétulo que indica, con su nombre, el cambio de sujeto de la
enunciacion. Este tipo de marcas tipograficas empiezan a proliferar en la obra de
Jerénimo Lopez a partir de este momento y se corresponden con las empleadas en la
ficcion sentimental®’.

Pero volviendo a la intervencién de Vadulato, esta consiste en una apelacion, en
dos estrofas, a los receptores (letores, abrid los oidos, querdis bien oir), que establece la
relacion entre escritura y oralidad (oid, escuchad) y con la que, sobre todo, se expresa el
fin doctrinal de la intercalacion poética en particular (notando miréis sus temores;
amadores mirad, estad bien atentos, juzga[d] lo que vierdes), y de la obra (tratado) en
general, ya que a continuacion el cronista-narrador capta la benevolencia del pablico en
un apunte metaliterario (el poner de mi corta pluma / no porque cierto de sabia presuma
/ mas porque notando miréis sus temores / y assi perdonando sus yerros mayoras / porque
tan alto se quiso sobir / os pide humildemente querdis bien oir).

Seguidamente, aparecen cuatro epigrafes mas que organizan las coplas en este
mismo sentido, es decir, marcando el sujeto de la enunciacion o el contenido que se va a
presentar: “Floramante”, “Exclama”, “Exemplifica” y “Buelve a su quexar”. Entre la
expresion hiperbolica de los lamentos del caballero enamorado, se sitda el segundo de
estos rotulos (exemplifica), el cual atna el caréacter ejemplarizante sefialado por Cétedra

y la alusion a figuras miticas o literarias, esta Ultima, junto con las lagrimas, uno de los

% Vadulato de Bondirmague, “obispo de Corvera, cronista del periodo imperial de Vasperaldo y
responsable de la memoria de los nobles hechos de armas de su corte, gusta en ocasiones de trascender el
objetivismo de la tercera persona narradora para introducirse inopinadamente en su cronica histérica”
(Guijarro Ceballos, 2003, p. 81).

47 En las ficciones sentimentales los encabezamientos sirven de guia interpretativa para los lectores, ya que
declaran la intencion del autor, “procurando establecer una aséptica separacion entre este y su protagonista
[...] con la intencién de dar sentido trascendente a lo que toma forma de experiencia individual”; lo que,
unido al andlisis de las pasiones individuales como fin basico de la narracién sentimental, crea una
configuracion del género reconocible por los lectores (Catedra: 1989, p 154-157).

84



motivos recurrentes del género sentimental, cuya finalidad, en este caso, es dotar de
seriedad al discurso (Brandenberger: 2012, pp. 133-134).

Por ultimo, sefialamos de esta composicion el determinismo astrolégico que se
traduce de los versos 44-46 (all4 en el cielo estan las cometas / fijas mostrando que mi
nacimiento / a esto me enclina), v. 98 (Oh hados crueles, para esto naci) y vv. 219-122
(jOh Dios que lo alto e baxo sostiene, / este tu siervo por tu sancta gloria / te pide que
tengas entera memoria / del cuerpo cuitado, que tanto no pene). Esta falta de libre
albedrio que, en primera instancia, exime al enamorado de la responsabilidad de su mal
y la deposita en dos poderes externos a él, los astros o Dios, puede entenderse como
recurso para retratar la falta de lucidez del personaje, ya que es él el que se encuentra
“determinado, loco y preso” debido a su estado pasional de enfermo de amor (Catedra,
1989, pp. 71-72).

Marca el cambio a la siguiente parte de la composicion (9b) la aparicién subita de
un nuevo personaje, el ermitafio, que iniciara un cambio de la forma discursiva: se
abandona el mond6logo, protagonista hasta ahora, para dar entrada al dialogo. Sin dejar el
discurso poético se inicia un poema en el que se conjuga discurso dialéctico y la accion
dramética. Ademas, los cambios de sujeto de la enunciacion aparecen marcados
tipogréficamente con encabezamientos, incluso varios dentro de una misma estrofa, que
indican la alternancia de voces o el contenido de la accién dramatica (“Floramante”,
“Hermitafio” y “Dize Floramante en llegando a la hermita”). Tanto la alternancia de
voces, como la distribucion tipografica y la inclusion de fragmentos en distintos tipos
discursivos, no estrictamente narrativos, son aspectos formales propios de la ficcion

sentimental“®.

4 Tomamos como referencia el analisis de Tobias Brandenbeger de los elementos decisivos para una
acertada descripcion de la ficcion sentimental: “Un relato (lineal o no, y cargo de un narrador cuya
naturaleza especifica poco importa para este asunto) que ofrece la narracion de una historia amorosa
desgraciada, se interrumpe para dar cabida a fragmentos, mas o0 menos extensos y claramente diferenciados,

85



La caracterizacion del ermitafio se realiza mediante unos pocos rasgos que lo
distinguen como personaje tipo: un hombre muy viejo que la barva traia muy larga y
crescida, con unas cuentas en la mano. Esta figura es habitual en la literatura caballeresca
de &mbito hispanico y puede alcanzar una notable caracterizacion individual, como ocurre
en el Amadis de Gaula de Rodriguez de Montalvo®, en donde los ermitafios Andaloc y
Nasciano adquieren un valor especifico en la progresion del relato.

El parlamento, con el que se inicia el didlogo, es introducido indicando el modo
de enunciacion: llorando de sus ojos, assi comenco a dezir. Este personaje se hace eco de
la doctrina ortodoxa teoldgica en la que el amor pasional, lujuria, es pecado, por ello
aconseja al penado amador, Floramante, que huya de ella*, sin embargo, reconoce que él
vivid la misma pasion en su juventud®, matizando el discurso que deriva en una nueva
referencia al determinismo astroldgico (vuestro hado), antes nombrado, y a la enfermedad
de amor (fantasma verace mirado), dando entrada finalmente, como respuesta a la postura
inamovible del amor del caballero, al tdpico del enamorado cortés (Amor que da pena la
gloria se tarda, / los fines mejores assi los resguarda, / que siempre es triste el buen
enamorado).

La repuesta del amador recoge la perspectiva fisiolégica del proceso del
enamoramiento, por el cual el enfermo de amor heroico no puede transformarse por

trastorno de la imaginativa, como se ha sefialado anteriormente al respecto de los

de otro tipo discursivo no estrictamente narrativo. Estos elementos convierten el texto en un mosaico
discursivo plurifacético y en absoluto homogéneo, enriqueciendo la base narrativa con otros materiales,
formas retdricas y contenidos” (Brandenbeger, 2012, pp. 187-188).

49 La relevancia de esta figura en el Amadis podria derivarse de su evidente ubicacion en la tradicion
arturica, universo literario en el que se gesta la obra (Mérida Jiménez: 2008, p. 530).

%0 Frente a la opinion ortodoxa de los tedlogos (la pasién amorosa, equivalente a la lujuria, es un pecado)
surgen opiniones heterodoxas que influyeron con la nocion popular de que al amor no podia ser realmente
pecado, y si lo era, debia ser venial; la literatura, al margen de tedlogos y médicos, seguia su propio credo
(Cétedra: 1993, pp. 12-13y 17).

51 “Pero mientras los mas viejos reconocen sus errores juveniles, los jovenes son incapaces de aceptar que
el amor sea realmente un pecado” (Whinnom: 1981, p. 25). Whinnom escribe: “Las grandilocuentes
pretensiones de los poetas amorosos no las veo como un reflejo de una ansia del més alla, sino tan solo
como una reaccion de auto justificacion ante la condena de la Iglesia, las burlas de la gente vulgar v, tal
vez, el analisis clinico de los médicos que no veian en el amor més que otro trastorno mental” (fdem.).

86



versos 49-52 (en el alma la tengo metida...), y que le llevard a la muerte si no se cura®.
Esta perspectiva se superpone al topico cortés de la muerte como remedio, que,
paraddjicamente, es aceptado por el enamorado como muestra de constancia en el servicio
amoroso (jOh Virgen sagrada, guiad fantasia / para que cumpla tan santo viaje!).

El encuentro se asemeja al vivido por Amadis, durante su penitencia de amor, en
la Pefia Pobre (cap. Lvii, del libro 1), Alli, el eremita Andaloc, representado como ideal
de perfeccion, de bondad y de sabiduria (Mérida Jiménez: 2008, p. 528), asiste al
caballero aconsejandole sobre los peligros de dejarse vencer por las caprichosas mujeres,
poniendo en préctica con ello el remedio del discurso misogino recogido en los manuales
de medicina de la época para los enfermos de amor y que en el Floramante encarna la
figura de Carestes en la composicion segunda. Pero Amadis no admite discusién alguna
en problemas amorosos (Cacho Blecua: p. 219), ni tampoco lo hace Floramante (Consejo
no quiero... vv. 73-80).

Una vez revelada la circunstancia amorosa del caballero al ermitafio, los
personajes acuerdan dirigirse a la ermita, lugar propicio para el recogimiento y la sanacion
del caballero. En el contexto de la penitencia de amor, lugar comdn en los libros de
caballerias desde, como minimo y en el &mbito hispéanico, el Tirant lo Blanc, el espacio
eremitico, impregnado de ideologias y valores medievales, “actia como bisagra o resorte
entre aventuras, como campo de accidn privilegiado”, y el eremita, “como auxiliar de la
aventura, de sus pausas o sus crisis” (Mérida Jiménez: 2008, pp. 355-356).

La llegada de romeros perturba la soledad del caballero y produce un nuevo
desplazamiento de este hacia el bosque. La insercion poeética, pues, no solo desarrolla la

trama amorosa, amplificAndola, mediante el reflejo del estado animico del protagonista y

52 En el Lilium medicine, Bernardo Gordonio diagnostica: “La pronosticacion es tal que si lo hereos no son
curados, caen en mania o se mueren” (Catedra, 1989, p. 214).
%3 Garci Rodriguez de Montalvo, Amadis de Gaula, edicién de Cacho Blecua: 1991 (pp. 699-715).

87



el analisis de la pasion amorosa, sino que caracteriza al caballero como leal amador cortés
y enfermo de amor y, ademas, hace avanzar la accién, introduciendo el desplazamiento
del personaje y con ello, la sucesion de escenas que provocan el desarrollo argumental.

Esta situacion narrativa se corresponde también con diversas formas de
espectacularidad del teatro primitivo castellano, como los momos y otros espectaculos
cortesanos, y otros textos literarios transmitidos por los cancioneros poéticos, en los que
“intervienen diversos interlocutores, con una apreciable accion y movimiento escénicos,
susceptibles, por tanto, de una representacion” (Pérez Priego: 1997, pp. 29-30).

Una nueva semejanza con la penitencia de Amadis se produce durante la noche:
el caballero tiene un suefio premonitorio en el que alcanza el deseado abrazo de Oriana,
lo mismo que le ocurre a Floramante, como veremos en la composicién siguiente, que,
tras el encuentro con el ermitafio, tiene una vision en la que su amada le devuelve la
esperanza. Parece evidente que el recuerdo del episodio de la Pefia Pobre planeaba en la
memoria de Jerdnimo Lopez al disefiar este tramo del libro.

La tercera parte de la composicién (9c) se inicia con la descripcion del caballero
de nuevo en actitud languida, acostado sobre su escudo, que se torna en alegria cuando se
le aparece su amada. El Iéxico remite nuevamente al trastorno de la imaginativa, por el
cual el amado reproduce la imagen de la amada (vv. 1-25): el proceso amoroso que
arranca de la vision de la belleza, imagen que se imprime en el alma y que la memoria
presenta una y otra vez en la fantasia (Serés, 1989), explica la vision del caballero, que
nos entrega la escena poética en forma de didlogo premonitorio.

Los sintomas del enfermo de amor se presentan como muestra de lealtad y
constancia corteses, fin ultimo de la composicion: el caballero enamorado informa a la
vision de su amada de que ha elegido el remedio de la muerte como servicio (Conosce tu

siervo morir aqui vino... Bien como siervo que por ignorancia / guarda ley sin

88



controversia) y le solicita redencion. Ella responde favorable, dando muestras de
reciprocidad en la pasion y de vencimiento cortés (quiero que goces assi de los
bienes / como de males cuitado mayor), a la vez que da muestras de preocupacion por su
fama en unos versos impregnados de caracter metaliterario (No quiero que digan... No
quiero que hinchan los hombres papel / poniendo en metros mi gran crueldad).

Acaba la escena y la composicion cuando el caballero vuelve en si y se dirige a
abrazar a la dama y descubre que todo ha sido una fantasia, con lo que cae de nuevo en
su tristeza enfermiza.

Una diferencia sustancial se detecta con respecto a la obra de Montalvo: el suefio
de Amadis, que se produce en la ermita y en presencia de Andaloc, que lo interpreta
sabiamente, produce una metamorfosis en el protagonista relacionada con un rito
iniciatico: “de un estado de desesperacion ha pasado al gozo y al verde de la huerta, en
una légica gradacion, idéntica a un rito iniciatico. Amadis-Beltenebrés morira en la
camara oscura para renacer en la huerta y ser Amadis otra vez” (Cacho Blecua: 1997,
p. 224), lo que supone un punto de inflexion en la trayectoria amorosa y vital del héroe
(Mérida: 2008, p. 532), sin embargo, Floramante no manifiesta ningin cambio en su
identidad, sino una intensificacion de la desgracia amorosa (Brandenbeger: 2013, p. 359).

10. Floramante ha escrito con su sangre una carta para su sefiora que entregara una
doncella que ha de venir a buscarla; pero la doncella no llega y el caballero,
fatigado por la desesperacion, se queda dormido, y entonces se narra el suefio en el
que Floramante ve y habla con la doncella, hasta que se despierta sobresaltado por
los gritos de su escudero, que le avisa de que la doncella, remediadora de su mal,

esta llegando, cumpliéndose asi su profético suefio.
La composicidn se enmarca en un contexto explicitamente onirico (vido en suefios

lo que oiréis®), que es descrito en la prosa que precede a la insercion poética atendiendo

%4 El autor dirige, como se ve en las coplas laudatorias finales, su libro a los lectores, sin embargo, esta
referencia, junto con la correspondiente de la insercién de Vadulato, relaciona la escritura del texto con la

89



al espacio y al animo del caballero (se hech6 a dormir debaxo de unas secas ramas, y
como estava desvanecido del mucho llorar y lamentar).

En su estructura interna encontramos de nuevo distintos epigrafes que organizan
el contenido de las coplas reales en: “El lugar” (descripcion vv. 1-20), “Admiracion del
penado Floramante” (monologo, vv. 21-30), “Pregunta” (vv. 31-40), “Donzella”
(respuesta, vv. 41-70) y “Oracion del triste amador” (vv. 71-100). El poema termina con
el despertar del caballero y, con ello, el comienzo de la narracion de la situacion sofiada
en el episodio siguiente. Por lo tanto, el caracter profético de la composicion repercute,
por un lado, en la variacién buscada por el autor y, por otro, en el avance de la accion
narrativa.

El marcado carécter alegorico de los paisajes, que aparecen tanto en la descripcion
inicial (En un valle me hallaba / lleno de sombras mortales) como en los discursos de los
personajes (me meti aqui llorando, /‘n este valle desseando / la muerte por compaiiia),
acentua el tono onirico y refuerza el sentido simbolico de la composicion, expresado en
los ultimos versos, en los que se alude al remedio amoroso, representado por la figura de
la doncella mensajera (Oh donzella mensagera / del remedio de mi vida...).

Sin abandonar las alusiones al caracter fisiolégico de la pasiébn amorosa que
padece el caballero (memoria dolorida), que actla paralelamente a la representacion de
los tdpicos corteses (oh esperanza perdida... o fuer¢a nunca vencida...), el caracter
determinista de la pasion amorosa reaparece en los versos que componen el discurso de
la doncella (si aqui Dios no guiara... vv. 63-65) y provocan la insercion de la oracion
final del caballero.

11. Riramon, hermano de Clarian, va a rescatar a la princesa Daribea del jayan

Agrimante, que la ha secuestrado y la tiene encerrada en una torre. Avanza en una

oralidad, en consecuencia, con la posibilidad de la lectura en voz alta, aunque estas referencias a la
recepcion oral son muy escasas en el corpus analizado.

90



nave (aconsejado por el Sabio no Conocido) pero no puede alcanzar la torre por
una tormenta. A peticién del enano que gobierna la nave y, sobre todo, ante los
ruegos de la doncella que los acomparia, Riramén canta esta cancién acompafiado
de una vihuela, y continta luego su lamento en prosa, que se interrumpe ante la
aparicion de la torre, ahora si accesible, que propicia el salvamento de la dama'y

la muerte del jayan.

Se trata de una cancidn, introducida en el discurso prosistico detallando el
instrumento y el modo de ejecucion: con una vihuela y con las lagrimas en los ojos es
como Riramon, inventa su cancién (cantando hizo esta cancion). En la situacién
contextual de la insercion, en un primer momento, el caballero no se muestra dispuesto a
tocar ante la insinuacion del enano, que le acerca el instrumento, sin embargo, debe ceder
(lo uvo de hazer) ante la peticion insistente de la dama.

La expresion desalentada del caballero utiliza la metéafora de la tormenta que actla
como reflejo de la aventura en la que se halla inmerso: asi como las olas de mudanza le
impiden alcanzar la orilla, donde se encuentra su amada, del mismo modo, su pasion
amorosa le produce un movimiento, del temor a la esperanza, que le provoca un
sufrimiento que asume como designio y muestra de lealtad a la dama. El lamento continta
ya en la prosa, cerrando la composicién del modo habitual: Y no parando, en aquello
dixo. No sabemos si por efecto de la cancion o no, el barco en el que navega consigue
alcanzar la orilla.

12. Lindian, enamorado de Leonistela, lucha con Belambel, un caballero poeta que

menosprecia en su canto a otros amadores.

Se trata de una nueva intercalacién poética, de contenido amoroso, inserta al hilo
de las aventuras caballerescas, que caracteriza a los personajes como caballeros
enamorados corteses, capaces, con el ejercicio de sus dotes literarias, de provocar
situaciones mas o menos favorables para alcanzar su victoria. Contribuye, por tanto, a la

amplificacion de la tramay, en concreto, de los aspectos de esta relacionados con el amor.

91



Son tres coplas de alabanza a una dama en las que se representan los sentimientos
del poeta derivados del proceso de enamoramiento. Si atendemos al caracter fisiologico
del proceso amoroso, el caballero pasa de una situacion de libertad, en la que la imagen
del ser objeto de su deseo no ha afectado sus facultades mentales y, en consecuencia, su
alma (limpio, libre me hallaba), por lo que se encuentra feliz (lleno de contentamiento),
a una de alienacién, obsesion provocada por el contante recuerdo de la imagen de la
amada, lo que le provoca sufrimiento, que alivia con lagrimas y suspiros (Lloran mis
cinco sentidos... mis sospiros, aborridos...). Paralelamente, si aplicamos los codigos
corteses, el amante pasa de una situacion de libertad a la de cautiverio exigida por el
servicio amoroso (quien me hizo captivo / de quien libre me hallava). En ellas se alude
ademés al caracter determinista de la pasién, en este caso atribuida al dios Amor.
Finalmente, sin manifestar el cambio de discurso interrupcion en la tematica, ya en la
prosa se alude al remedio amoroso y a la discrecién cortés.

13. Riramon de Ganail encuentra a su sobrino Floramante en una escarpada pefia,
malherido tras haber matado a una bestia monstruosa y lamentandose
desconsoladamente.

El contexto de esta composicion revela el estado degradado del vencido amador,
el cual, ante la mirada de su tio y su escudero, que lo observan tras unas sombrosas ramas,
inicia nuevamente su lamento con un muy doloroso suspiro.

El poema sirve de expresion del lamento del caballero y amplifica el contenido
amoroso dirigido a la caracterizacién del personaje y a elevar la categoria de su amor. Se
estructura en dos partes, sefialadas con sendos epigrafes. La primera, “Compara su pena
con Hierusalem”, en tono exclamativo e hiperbolico, expresa la firmeza del amor del
caballero a pesar de la falta de esperanza y de gloria que le provoca su amada. A ello se
suma la introspeccion del amante dirigida al andlisis de la pasion amorosa, entendida

como enfermedad de amor: los ojos son la causa de su desvario, que le llevara hacia la

92



muerte si no encuentra cura o remedio que lo salve. La segunda parte, “Aplica”, lleva la
hipérbole hasta el extremo al compararse a Macias, el enamorado perfecto de la tradicion
lirica medieval, a quien dice superar en servicio amoroso. Encomendéandose de nuevo a

los astros, seguro de que su destino es padecer extremadamente, termina el lamento.

14, 15, 16 y 20. Epigrafes de los capitulos LxxII11, LXXV, LXXVI Y LXXXVII

Los cuatro epigrafes escritos en coplas de arte mayor mantienen como funcion
primaria la de introducir la variatio poética en los comienzos de capitulo. Ademas, y
como ocurre con las coplas laudatorias finales escritas en arte mayor, aumentan su
prestigio y el del autor al manifestar la habilidad de acomodar el discurso a varios
registros. Se dignifica asimismo al personaje-traductor, intermediario entre publico y
autor, y capaz de adaptarse al tono elevado propio de temas graves. Esta variante
compositiva demuestra los habitos estéticos propios de la corriente cultista latinizante y
de la sociedad cortesana de su tiempo y, como ha desarrollado Ana Bueno, remite a la
tradicion instaurada por las Sergas de Esplandian, de Garci Rodriguez de Montalvo®.

17. La aventura sitGa a Floramante en la Casa del Vencimiento, donde una figura de
mujer, de alabastro, y una de cobre, de caballero, ambos encantados, ponen en
riesgo la vida del protagonista retdndole a una lucha con lanza salvo reverencia
a la dama de la estatuilla; cuando Floramante esta a punto de vencer en la lucha,

el hombre y la mujer desaparecen perdiéndose en sus figurillas respectivas.

Se introducen en este capitulo dos letras (a y b), la primera de ellas ligada a una
inscripcion (a). Esta primera aparece ubicada en un objeto artistico, una pequefia
estatuilla, y se circunscribe a un espacio méagico en el que la imagen gue la sostiene tiene
atrapado a un caballero por medio de un hechizo. En este caso, la palabra escrita conecta
con la imagen visual y simbdlica (Blay Manzanera: 2000, p 40). La segunda (b) es

verbalizada por el caballero hechizado cuando sale de la estatuilla.

% Ver al respecto: Bueno Serrano, Ana Carmen (en prensa): “Los epigrafes en las Sergas de Esplandian”.

93



Se nos da la descripcion detallada de la ubicacion de la letra, que aparece en una cartela
sostenida, en el lado derecho, por una figura de cobre plateada que representa a un apuesto
caballero que, en su lado izquierdo, sujeta una lanza como si fuera un fermoso penddn
amarillo. La letra expresa, de forma enigmatica, la hiperbdlica exhibicion del dolor que

provoca la pasion amorosa (Esta es brava congoxa, que muriendo no m’afloxa).

Ese tipo de composiciones auna la divisa (cuerpo visual) con la escritura (alma
literaria: Rico: 1990, p. 342) proporcionando la ocasion al autor de mostrar su ingenio y
competir en el juego galante, por lo que gozaron del favor del pablico de la época y fueron
abundantemente recogidas en los cancioneros (Blay Manzanera: 2000, p. 40).
Contribuyen en el libro a dotar de variacion al conjunto poético de la obra y se ajustan al
caracter enigmatico del episodio en el que el caballero debera valerse de su ingenio para
nos sucumbir a la magia y alcanzar la victoria en la aventura.

La segunda composicidn representa el lamento del caballero hechizado, que
expresa de modo paraddjico y conceptista el sufrimiento de amor (Sufriendo pena tan
fuerte /escusado es el bivir / pues la vida es el morir). Desarrolla es caracter sentimental
del episodio maravilloso inscrito en la aventura del protagonista.

18. Continda la aventura en la Casa del Vencimiento. Ahora aparecen otras dos
figurillas y una de ellas porta esta letra. Floramante es retado de nuevo a la lucha
para deshacer un hechizo, pero el caballero logra resolver el conflicto, y el

hechizo, finalmente, sin utilizar la violencia.

Como en la composicidén anterior (17 a), la letra aparece ubicada en un objeto, una
estatua, en este caso muy grande, situada junto a otra, circunscrita al mismo espacio
magico del episodio anterior.

Las imagenes son descritas con detalle, dada la importancia que tiene la
iconografia para la comprension del contenido literario. En este caso, encima de un

pedestal, aparece una estatua dorada, con expresion de dolor, que sostiene una espada en

94



la derecha y en el pecho tiene atravesada una flecha que se sujeta con la mano izquierda,
como queriéndola sacar. A su lado, una imagen negra lleva en el pecho un pergamino en
el que aparece la letra inscrita en caracteres griegos.

El pareado contiene la expresion, conceptista y sentenciosa, de la hiperbdlica
exhibicion del dolor provocada por el amor (Este es grave dolor, / porqu’es mi mal el
mayor).

Contribuyen en la obra, como las anteriores, a la amplificacion del argumento
caballeresco por medio de la intercalacién de episodios magicos, que hardn que el
protagonista deba superarse, y a aumentar la variacion poética. El contenido se ajusta al
caracter enigmatico del episodio y al de la formula poética escogida: el caballero debera
valerse de su ingenio para superar la aventura, lo que aparece descrito en la expresion que
sigue, ya en prosa, a la presente insercion: jSanta Maria, valme! —dijo Folamante—, ¢ qué
puede ser esto que no lo puede entender de mas si soy engafiado que yo no puedo saber
ni alcancar de qué manera esta aventura tiene de aver cabo?

19. El paisaje bucolico propicia, al caer la noche, el amoroso canto de Fenasalis,
acompafiado de un ladd. Floramante, a la mafiana siguiente, reta y vence a

Fenasalis por el amor de Arminadora.

El contexto de la insercion revela de nuevo la enfermedad de Floramante: como
enfermo de hereos, no puede conciliar el suefio. En esa circunstancia, inscrita en un
paisaje apacible (fermoso enzinal), acompafiado de su tio Riramén y de su escudero
Locindo, se dice que el caballero oyé muy cerca de si tafier muy dulcemente. Solo méas
adelante sabemos que el instrumento de acompafiamiento es el ladd.

La cancion revela la presencia de otro personaje: Fenasalis, competidor de
Floramante por el amor de Arminadora. Es Fenasalis quien dedica esta cancion de
alabanza a la princesa. En el discurso prosistico que sigue, el personaje, que se cree solo,

nombra a la princesa, relata las circunstancias que le han traido hasta alli y, llevado por

95



la rabia que le produce la separacion de su amada, rompe contra un arbol su ladd. La
coincidencia de los caballeros desemboca en la lucha entre ellos, resultando Fenasalis
vencido, pero, al romper el codigo caballeresco negando su rendicién, acaba por perder
la vida.

El conocimiento de este episodio, en el capitulo final, por parte de Arminadora,
provocara el desenlace tragico del trance de amores del caballero Floramante.

20. (b) Floramante ha regresado de los Alpes de Alemania a Numidia, con la
esperanza de recibir galardon. Sin embargo, Arminadora, avisada de que ha sido
Floramante quien ha matado a Fenaslis, por quien toda la ciudad se encuentra
de luto, llama a la guardia cuando el caballero se acerca a rondarla, provocando

una nueva huida del desesperado amante.

El capitulo final contiene la Gltima cancion del libro. Se introduce con la expresion
melancolica y un verbo de lengua: Acordandose su vida y viendo la muerte dixo, y
responde a la expresion redundante del lamento del caballero, que continta en la prosa.
Su funcion es la de condensar el animo del caballero, que quedard de este modo, en
suspenso, hasta el préximo libro, ya que el rechazo final de su amada Arminadora lo
llevard de nuevo por el camino de las aventuras lejos del reino de Numidia. Asi lo
profetiza el Sabio no Conocido, en las ultimas palabras del capitulo, enviadas a
Floramante por medio de una carta en la que asegura que todos sus sufrimientos tendran

recompensa.

21. Coplas laudatorias finales

La ultima composicion, como se sefialé al comienzo del trabajo, se muestra
deudora de las coplas finales del Primaledn, a su vez dependientes de la tradicion
instaurada por Alonso de Proaza en la Celestina y en las Sergas de Esplandian. Fijan el
modelo de versos laudatorios que impera en los libros de caballerias de la primera mitad

del xvi. Con ellas, ajustadas al prestigioso modelo métrico del arte mayor, se manifiesta

96



la intencién de promocionar y vender el libro, ponderando sus excelencias y las de su
autor.

Las coplas del Floramante estan distribuidas tipogréficamente bajo once
encabezamientos que ordenan el contenido y sirven de guia de lectura y declaran la
intencion del autor (Céatedra: 1989, p. 154). Comienzan con la invocacion que el
“traductor® de la obra dirige a personajes mitologicos relacionados con la poesia y la
masica (est. 1) y que prosigue con la invocacion a las musas, con el fin de realzar sus
labor literaria y dotar de caréacter serio a su obra (est. 2). A continuacion, introduce la
referencia a la pluma a la vez que capta la benevolencia del publico respecto a la obra
escrita utilizando el tépico de falsa modestia, antepuesto a la alabanza hiperbélica del
destinatario de la obra (ests. 3 y 4). La apelacion al lector, en la siguiente estrofa, avisa
del fin didactico de la obray refiere los componentes del libro (aqueste tratado / de armas,
amores: est. 5), aludiendo al estilo elevado que corresponde a la categoria eminente de la
persona a la que esta dedicado el libro (est. 5). Trata en las dos estrofas siguientes aspectos
de la composicion de la obra, cuidada y esmerada (ests. 6 y 7), defendiéndola de
detractores, que llevan la composicion a la dedicatoria al monarca en dos estrofas de
hiperbdlica alabanza (ests. 8 y 9). Las coplas concluyen con una estrofa que pone freno
metaféricamente a la escritura y capta de nuevo la benevolencia, para terminar con una

oracion a la Virgen, concluyendo asi la obra, dando gracias a Dios.

%6 Marin Pina sefiala que el género caballeresco, como vehiculo de experimentacion narrativa, retoma el
testigo de la ficcién sentimental introduciendo, entre otras innovaciones narrativas, las relacionadas con el
estatuto del autor, por ejemplo, el del motivos del libro traducido, que va unido al del autor-traductor convertido
en personaje, que se presta a diversos tratamientos capaces de generar distintos niveles dentro de la narracion
(Marin Pina: 2009, p. 178)

97



V. CONCLUSIONES GENERALES

Como conclusion del andlisis, diremos que los versos del Floramante se ajustan a
las estructuras, técnicas y motivos desarrollados por los poetas de cancionero. En la forma
los poemas acusan la isorritmia o el isosilabismo, segun el modelo estrofico del arte
mayor o del arte menor, asi como la alimetria y el consonantismo cortesanos. El estilo y
el lenguaje reproducen las técnicas heredadas de fuentes peninsulares y provenzales
adoptadas por los poetas recogidos en los cancioneros de la época; igualmente tienden al
entrelazamiento de versos y estrofas con el uso de mecanismos Iéxicos y gramaticales
basados en la simetria y la repeticion. Estos rasgos de complejidad (ornamento dificil)
pasan a la estructura del contenido. Asi el Iéxico revela una tendencia a la ambigliedad
semantica descrita por Keith Whinnom, apoyada en el uso de la polisemia y los dobles
sentidos de términos mayoritariamente abstractos, que dotan de complejidad al poema.
Se enriquece asi la expresion, que adquiere una doble lectura con connotaciones eroticas
mediante técnicas que habian sido normalizadas por los poetas cancioneriles, herederos
del conceptismo ya implicito en la lirica tradicional, y que repercutiran posteriormente en

el gusto por la paradoja de los poetas barrocos.

Los intentos de innovacion de Jerénimo Lépez se centran en el desarrollo de la
técnica de la amplificacion, caracteristica de los libros de caballerias, por medio de la
variacion con la intercalacion de largos pasajes en verso. Intenta con ello mostrar una
amplia gama de posibilidades poéticas que mira mas hacia la tradicion de autores
consagrados como Manrique, Mena y Santillana y a los poetas de cancionero, que hacia
los experimentos renovadores de la lirica italianizante, que deberan esperar hasta la

edicion de Boscan y Garcilaso en 1543 para empezar a aclimatarse.

98



Asi, sumayor logro es incluir un repertorio amplio de versos en arte mayor en casi
simétrica proporcion con los de arte menor, que no solo responden a la expresion
redundante de la descripcion de sentimientos de los personajes, sino que se integran como
pasajes caracterizados por la accién o el didlogo. El texto se puebla de esa manera de
composiciones que, enmarcadas tipograficamente por epigrafes, se aproximan a las
técnicas desarrolladas por la ficcion sentimental, o por el teatro primitivo, de los que se

muestra deudor.

Los largos parlamentos en verso pueden llegar a seguir manteniendo en el
contexto prosistico el ritmo de la métrica precedente, de igual modo que las
composiciones en verso, a menudo, incluyen verbos de accion y suponen en el desarrollo
de la trama giros narrativos o cambios de situacion. Esta préctica logra en ocasiones que
la accion se detenga en la expresion intima de los sentimientos de un personaje o en las
advertencias de caracter moralizante con fines doctrinales. Y en otras ocasiones hace que
la accion avance o se abra a nuevas situaciones en sentido dramético, como ocurre en los
dialogos de Floramante con la doncella mensajera, con el ermitafio o con la propia amada
Arminadora. De modo que en la intercalacion, los dos tipos de discurso, prosa y verso, se

integran, no se separan o disgregan.

En los modos de ejecucion de los poemas destaca la implicacion de la musica,
ligada tradicionalmente a la creacion y la expresion liricas. La asociacion repercute en la
caracterizacion de los personajes como caballeros cortesanos, aptos para las armas y para
las artes musicales y literarias. Los instrumentos que sirven de acompafiamiento, arpa,
ladd, vihuela, restringidos cominmente a espacios aristocraticos, apoyan dicha
caracterizacion. A su vez, la musica, ligada a la poesia, adquiere un valor catartico en la
amplia mayoria de composiciones liricas amorosas. Este aspecto es solidario de la

caracterizacion de los protagonistas como enfermos de amor hereos.

99



La insinuacion y representacion de la sintomatologia de esta enfermedad amorosa
es una constante en las composiciones del Floramante, lo que permite al autor mostrar su
conocimiento sobre las doctrinas naturalistas, de origen neoplatonico, que intentan dar
respuesta al origen y evolucion del proceso amoroso, tema polémico en los circulos cultos
de la época, ya que dividia las opiniones entre la ortodoxia religiosa y la heterodoxia mas
cercana en circulos literarios cortesanos. Todo ello se traduce en la obra de Jer6nimo
Lopez en una serie de rasgos cercanos a los fines doctrinales de las ficciones
sentimentales, que disfrutaban de su apogeo editorial por las mismas fechas. En este
sentido, el autor utiliza a los personajes, el cronista Vadulato, el ermitafio e incluso el
escudero Carestes, para imprimir a la obra un tono moral y didéctico, que aparece
condensado en el término tratado, introducido en las coplas laudatorias, el mismo término
empleado en los titulos de las ficciones sentimentales para apuntar a la actitud didactica

y filoséfica subyacente en estas narraciones amorosas.

La trama erdtica, que desarrolla paralelamente los topicos de amor cortesano junto
con el agravamiento de la enfermedad de amor en los caballeros protagonistas, se
amplifica hasta el punto de olvidar rasgos significativos en motivos recurrentes en los
libros de caballerias. Sucede asi, especialmente, en el episodio de la penitencia de amor,
donde el caballero no abandona sus armas, y sobre todo, no sufre un cambio de identidad,
y alcanza tal protagonismo que desemboca en la inclusién de una profecia que deja el

final abierto a nuevas continuaciones y que augura una etapa feliz para los amantes.

Si atendemos a los rasgos que caracterizan a la ficcion sentimental segun la
revision que realiza Brandenberger de la evolucion del género y su contexto literario,
observamos que se ha de apuntar a la deuda con este género la particular ampliacion de
la trama amorosa, que implica el analisis introspectivo minucioso de los sentimientos de

los personajes, realizado en la forma del prosimetrum, bajo la enunciacion en primera

100



persona en la mayoria de los casos, pero que cambia a la forma dialogada en otros, y que
introduce, a su vez, razonamientos, ejemplificaciones, comparaciones, en la mayoria de
los casos marcados tipograficamente con el uso de epigrafes. A ello habria que afiadir el
suspenso del final feliz en la historia amorosa principal, y los motivos recurrentes de las
lagrimas, las visiones y los suefios, mas la alusion a personajes mitoldgicos e histéricos

en la ejemplificacion de los peligros asociados a la pasion erotica.

Por ultimo, sefialaremos que las peculiaridades destacadas en el Floramante se
corresponden con la tendencia hacia la experimentacion adoptada por los libros de
caballerias de la época de Carlos V (1517-1556). Es habitual en este periodo la
introduccién de propuestas narrativas relacionadas con otros géneros con los que se
compite por el éxito editorial. Es el caso de la obra de Jer6nimo Lopez, quien siempre en
los mérgenes del codigo genérico, aumenta la relevancia de la trama amorosa sirviéndose
del desarrollo de la técnica del prosimetrum y configurando a sus personajes como
enfermos de amor. Su apuesta por potenciar el analisis introspectivo de la pasion amorosa
echa mano de las doctrinas psicofisiolégicas que habian servido para caracterizar a un
amplio espectro de personajes de ficcion desde La Celestina al teatro y la ficcion idealista.
Demuestra con ello su atento seguimiento de los gustos literarios del lector en la

encrucijada entre la Edad Media tardia y el Renacimiento.

101



V1. BIBLIOGRAFIA

AMASUNO, Marcelino V., Sobre la "aegritudo amoris" y otras cuestiones fisiatricas
en la "Celestina". Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
2005.

AYBAR RAMIREZ, M.? Fernanda, Question de amor: entre el arte y la propaganda.
London: Queen Mary and Westfield College, Department of Hispanic Studies,
1997.

BELTRAN PEPIO, Vicente, La cancion de amor en el otofio de la Edad Media.
Barcelona: PPU, 1988.

——, Poesia espafiola. Vol. 2, Edad Media: lirica y cancioneros. Barcelona: Critica,
2002.

BLAY MANZANARES, Vicenta, “Prosa y verso en la ficcion sentimental del siglo XVI:
El caso de Question de amor (Valencia, 1513)”, en La Corénica, 29.1 (pp. 15-
51).

ToBIAS BRANDENBERGER, La muerte de la ficcion sentimental: transformaciones de
un género iberorromanico. Madrid: Verbum, 2012,

BLECUA, José Manuel, “Corrientes poéticas en el siglo XVvI” en Sobre la poesia de la
Edad de Oro: Ensayo y notas eruditas. Madrid: Ed. Gredos, 1970 (pp. 11-24).

CACHO BLECUA, José Manuel, Amadis: Heroismo mitico cortesano. Madrid: Cupsa
Editorial, 1979.

CANET, José Luis, “Literatura ovidiana (Ars amandi y Reprobatorio amoris) en la
educacion medieval”, Lemir, n.° 8, 2004.

CATEDRA, Pedro M. Amor y pedagogia en la Edad Media: estudios de doctrina
amorosa y practica literaria. Salamanca: Universidad de Salamanca,
Secretariado de Publicaciones, 1989.

CIAVOLELLA, Massimo, La “Malatia d’amore” dall’Antichita al Medievo, Roma:
Bulzoni, 1993.

DE RoJas, Fernando, La Celestina. Edicion de Marta Haro y Juan Carlos Conde
Madrid: Castalia, 2002.

DEL Rio NOGUERAS, Alberto, “La poesia en los libros de caballerias de la época del
Emperador (1508-1556)”, en e-Spania [en linea], 13 de junio de 2012,
consultado el 25 de junio de 2012. URL.: http://e-spania.revues.org/21208;
DOI 10.4000/e-spania.21208

——, “Del caballero medieval al cortesano renacentista. Un itinerario por los libros
de caballerias”, en Actas do IV Congresso AHLM. Lisboa 1991, Lisboa:
Cosmos, 1993, vol. 2, pp. 73-80.

102



——, “El desvio del paradigma de género en ¢l Claribalte, novela de caballerias de
Gonzalo Fernandez de Oviedo”, Salastano. De interpretacion textual, Huesca,
Colegio Universitario, 1985, pp. 99-1109.

DoMINGUEZ CAPARROS, José, Métrica espafiola. Madrid: Sintesis, 1993.

DuTTON, Brian, Catalogo-indice de la poesia cancioneril del siglo XV. Madison:
Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1982. Consulta en linea:
http://cancionerovirtual.liv.ac.uk/

EISENBERG, Daniel, y Marin Pina, M.2 Carmen, Bibliografia de los libros de
caballerias castellanos, Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.

GOMEZ REDONDO, Fernando, Artes poéticas medievales, Madrid: Ediciones del
Laberinto, 2000.

——, “El «addnico doblado» y el verso de arte mayor”, en Revista de literatura
medieval, n.° 25, 2013, pp. 45-85.

GONzALEZ CUENCA, Joaquin (ed.), Cancionero General de Hernando del Castillo,
Madrid: Castalia, 2004.

GORDONIO, Bernardo, Lilium medicine (capitulo XX: De amor que se dize hereos).

GUNARRO CEBALLOS, Javier, “El ciclo de los Clarianes. Un ejemplo de literatura
ciclica: el encantamiento de don Clarian de Landanis”, en Literatura
caballeresca entre Espafia e Italia (del «Orlando» al «Quijote»), dir. Javier
Gbmez-Montero; Bernhard Konig; ed. Folke Gernert, Salamanca, Seminario
de Estudios Medievales y Renacentistas; Sociedad de Estudios Medievales y
Renacentistas; Kiel: CERES de la Universidad de Kiel, 2004, pp. 327-353.

——, Floramante de Colonia (parte Il de Clarian de Landanis), de Jeronimo Lopez:
Guia de lectura. Alcala de Henares: Centro de Estudios Cervantinos, 2003.

——, “El ciclo de Clarian de Landanis (1518-1522-1524-1550)”, en Edad de Oro,
21 (2002), 251-269. También en: http://www.cervantesvirtual.com/obra-
visor-din/el-ciclo-de-clarian-de-landanis-1518-1522-1524-
1550/html/53344820-a0fa-11e1-b1fb-00163ebf5e63 2.html#l 0

HAYwooD, Louise M., “Reading song in sentimental romance: A case study of Juan
de Flores’s Grimalte y Gradissa” en La Cordnica, 29.1, 2000, pp. 129-146.

INFANTES, Victor, “La prosa de ficcion renacentista: entre géneros literarios y el
género editorial”, Journal of Hispanic Philology, XIII, 2, 1989, p. 115-124.

LACARRA, Maria Jests “Amor, musica y melancolia en el Libro de Apolonio”, en
Vicente Beltran (ed.), Actas del I Congreso de la Asociacion Hispanica de
Literatura Medieval, Santiago de Compostela, 2 al 6 de diciembre de 1985,
Barcelona, PPU, 1988, pp. 369-379.

LAPESA, Rafael, “Poesia de cancionero y poesia latinizante”, en Garcilaso: Estudios
completos. Madrid: Ed. Istmo, 1985 (pp. 213-239).

103



LAZARO CARRETER, Fernando, “La poética del arte mayor castellano” en Estudios de
poética: La obra en si. Madrid: Taurus, 1996 (pp. 75-111).

LoPez, Jeronimo, Clarian de Landanis. Aqui comienga la segunda parte del muy
noble y esfor¢ado cauallero don Clarian de landanis en la qual se tratan las
muy grandes cauallerias y nombrados hechos de su hijo Flordmate de
Colo~nay de otros muy preciados caualleros, Sevilla, Juan Vazquez de Avila,
1550.

LuciA MEGIAS, José Manuel, “Libros de caballerias castellanos: textos y contextos”,
en Edad de oro, tomo 21 (2002), Madrid, Departamento de Filologia
Espafiola, Ediciones de la Universidad Auténoma de Madrid, pp. 9-60.

——, Antologia de los libros de caballerias castellanos, Alcala de Henares: Centro
de Estudios Cervantinos, 2001. ed. digital.

LuciA MEGIAS, José Manuel, y SALES DAsi, Emilio José, Libros de caballerias
castellanos (siglos xvi-xcii), Madrid: Laberinto, 2008 (pp. 147-157).

MARIN PINA, M.2 Carmen, “Libros de caballerias castellanos” en Amadis de Gaula
1508: Quinientos afios de libros de caballerias. Madrid: Biblioteca Nacional
espafola, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales (SECC), 2009;
pp. 163-194.

——, “Las coplas del Primale6n y otros versos laudatorios en los libros de
caballerias” en Actes del X Congres Internacional de L'associacié Hispanica
de Literatura Medieval, Il. Institut Interuniversitari de Filologia Valenciana
«Symposia Philologica», 11. Alacant, 2005, pp. 1057-1066.

MERIDA JIMENEZ, Rafael, “Monasterios y ermitas en el Amadis de Gaula:
Encrucijadas narrativas e ideologicas de Garci Rodriguez de Montalvo”, en
Amadis de Gaula: Quinientos afios después. Estudios en homenaje a Juan
Manuel Cacho Blecua. Alcala de Henares: Centro de Estudios Cervantinos,
2008 (pp. 525-538).

NAVARRO TOMAS, Tomas, Métrica espafiola. Barcelona: Labor, 1978.

PEREZ BoscH, Estela, Los valencianos del "Cancionero General": estudio de sus
poesias. Valencia: Coleccion Parnaseo, n.° 10, 20009.

PEREZ PRIEGO, M. Angel (ed.), Teatro medieval: Castilla. Barcelona: Critica, 1997.

QuiLis, Antonio, Meétrica espafola (2.2 ed.). Col. Aula Magna, n.° 20. Madrid:
Editorial Alcala, 1973.

REY HAzAS, Antonio. “Introduccion a la novela del Siglo de Oro, I (formas de
narrativa idealista)”, en Edad de Oro, tomo 1 (1982), pp. 65-105.

REY, Pepe, “Nominalia. Instrumentos musicales en la literatura espafiola desde La
Celestina (1499) hasta EI Criticon (1651)”, en Encuentro Tomas Luis de
Victoria y la masica espafiola del siglo XVI. Los instrumentos musicales en el
siglo XVI: Avila, mayo de 1993. Avila: Fundacion Cultural Santa Teresa, 1997
(pp. 41-100).

104



Rico, Francisco, Texto y contextos: Estudio sobre la poesia espafiola del siglo xv.
Barcelona: Critica, 1990.

RouBAUD, Sylvia, “Calas en la narrativa caballeresca renacentista: el Belianis de
Grecia y el Clarian de Landanis”, en La invencion de la novela: Seminario
Hispano-Francés organizado por la Casa de Veldzquez, Madrid, noviembre
1992-junio 1993, estudios reunidos por Jean Canavaggio. Madrid: Casa de
Velazquez, 1999, pp. 49-84.

RODRIGUEZ DE MONTALVO, Garci. Amadis de Gaula. Edicion de Juan Manuel Cacho
Blecua. Madrid: Catedra, 1988-1991.

SERES, Guillermo, La transformacion de los amantes, Barcelona: Critica, 1996.

WHINNOM, Keith, “Introduccioén critica” de Diego de San Pedro, Obras Completas,
I1, Carcel de amor. Madrid: Castalia, 1993.

——, La poesia amatoria cancioneril en la época de los Reyes Catolicos. Universidad
de Durham, 1981.

105



