sas  Universidad Facultad de
ilosofia y Letras
JiL Zaragoza Universidad Zaragoza

-
"]
S
N

Trabajo Fin de Master

Conflictividad en la Iglesia aragonesa durante el
tardofranquismo. Una aproximacion desde el Centro
Pignatelli.

Autor

Ivan Valén Falcon

Directora

Prof. Dra. Pilar Salomon Chéliz

Master Interuniversitario en Historia Contemporanea
Diciembre 2014



Indice
1. INtroducCiOn ..ueiiiieeiiiiineieiineiiieneiosenstcsnstcssssscossssioscsssnssossnsscssnas pp. 1-5.
2. EStado de 12 CUeStION ...ccueeneiineineennrineenerinenerenseneeniiiiioscsasensameecnnses pp. 6-28.

3. Analisis de fuentes:

o 3.1 Archivos eclesidstiCos ....cvvviiieeiinniiiniciniiinesnatoniecnicsessonsones pp. 29-35.
e 3.2 Archivos publicos y hemerotecas .........cccceeveveiienieniiecnrninennes pp. 35-37.
e 3.3 Archivos privados: el Archivo del Centro Pignatelli .................. pp. 37-38.

4. Tension en la Iglesia aragonesa del tardofranquismo. Renovacion en las bases e
inmovilismo en la cima:

o AL1EICentro Pignatelli coceuieerniierieiniieriesiiernesariesesassesnsnnecnssnns pp. 39-45.
e 4.2 Incidentes, casos, sucesos... en el Centro Pignatelli .................. pp. 45-59.
e 4.3 Conflictos del clero diocesano con el Arzobispo de Zaragoza ....... pp. 59-73.

e 4.4 Maxima tension en la archidiocesis... el “Caso Fabara” ............. pp. 73-84.

5. CONCIUSIONES ...uireiniiniietieeeeenieareneeecsansesensessssnsansessscnsansansessnns pp. 85-95.
5. ANEXOS uvernerennresnerosasossssossssssssosssssssssssssssssssssssssssssssssssssnsoses pp. 96-109.
7. SIOIAS tuuieieieieieieiiiiieeeeieieeeteeeeeee et ttet et enencacaenensnssnisaenieneenenenennns p. 110.

8. Fuentes Documentales y Bibliografia ....ccceeeeiieiiiiiiiiiieiniinininneenn. pp. 111-115.



RESUMEN

La Iglesia catolica espafiola vivio durante los afios inmediatamente posteriores al
Concilio Vaticano Il un importante proceso de cambio, en el que se cuestion6 el propio
concepto de Iglesia. En Aragon, encontrdbamos al frente de la didcesis mas importante,
la archidiécesis de Zaragoza, a una de las figuras méas representativas de la doctrina
nacionalcatdlica, Pedro Cantero Cuadrado, defensor de la estrecha union de la Iglesia
con el régimen franquista y reticente a cualquier cambio. Sin embargo, durante estos
afios un sector del clero consideré que era el momento de romper con las rigidas
estructuras de la institucién, basadas en la jerarquia y el orden. Movimientos como el de
los “curas obreros” y apostolicos especializados de Accion Catélica como HOAC vy
JARC entre otros se comprometieron en lograr ese objetivo de cambio en el seno de la
Iglesia. Junto a estos movimientos emergié una institucion, el Centro Pignatelli,
dispuesta a promover el debate y el didlogo en la Iglesia, asi como también decidida a
aunar la democratizacién de una sociedad que vivia bajo el yugo autoritario del régimen
franquista. Por consiguiente, la diferencia ideoldgica de estos dos sectores de la Iglesia
llevaria de forma inevitable a conflictos entre ambos.

PALABRAS CLAVE: Iglesia catolica, Concilio Vaticano I1, Jerarquia, Centro
Pignatelli, Curas Obreros, Cambio

ABSTRACT

The Spanish Catholic Church lived during the years immediately following the
Second Vatican Council an important change process, in which the concept of Church
was questioned. In Aragon, were at the front of the most important diocese, the
Archdiocese of Zaragoza, one of the most representative figures of the nationalist
doctrine know as “nacionalcatolicismo”, Pedro Cantero Cuadrado, advocate of closer
union of the Church with the Franco regime and reluctant to any change . However,
over the years a sector of the clergy felt it was time to break with the rigid structures of
the institution based on hierarchy and order. Movements such as the "Worker-priest"
and specialized apostolic movements of Catholic Action as HOAC and JARC pledged
to achieve that objective change within the Church. Alongside these movements
emerged an institution, the Pignatelli Centre, willing to promote debate and dialogue in
the Church, and also decided to join the democratization of a society living under the
authoritarian yoke of the Franco regime. Therefore, the ideological difference of these
two sectors of the Church would lead inevitably to conflict between them.

KEY WORDS: Catholic Church, Council Vatican Il, Hierarchy, Pignatelli Centre,
Worker- priest, Change



1. INTRODUCCION

Es un hecho innegable que la Iglesia catélica desempefid un papel fundamental
en el transito de la dictadura a la democracia en Espafia. Movimientos apost6licos
especializados contribuyeron a la democratizacion del pais asi como un sector muy
importante de la jerarquia, denominado “aperturista”, el cual dominé la Conferencia

Episcopal desde 1971 y estuvo encabezado por el cardenal Tarancon.

El cambio que vivio la institucion en el que se paso6 de una Iglesia conservadora
y tradicional a otra dispuesta a impulsar el proceso democratizador no se produjo de la
noche a la mafiana, sino que conllevo un determinado periodo de tiempo en el que un
sector que primero habia sido minoritario, el sector aperturista, poco a poco fue
ejerciendo influencia hasta convertirse en el sector mayoritario a la altura de 1975, fecha
de la muerte de Franco. Por consiguiente, podemos decir que la Iglesia espafiola vivio
un proceso de transicion previo a la transicion politica del propio pais. Este no fue facil,
ya que cuando se habla de la Iglesia existe una constante tendencia en presuponer que
ésta siempre ha mantenido una postura solida y Unica con respecto a un determinado
tema, sea éste el que sea, cuando en realidad siempre ha existido heterogeneidad de
opiniones en su seno. Esta variedad de opiniones provoco durante estos afios numerosos
conflictos, no sélo entre los miembros de la jerarquia, sino también entre la jerarquia y
las comunidades cristianas de base, los movimientos apostolicos, etc. El objetivo de mi
investigacion es conocer esos conflictos, las personas que los protagonizaron y la
repercusion que tuvieron, centrdndome concretamente en los que se dieron en Aragon.
Pero antes de centrar la atencion en el periodo de la Iglesia que nos ocupa debemos
tener en cuenta unas consideraciones previas. Sobre todo es fundamental para conocer
esa conflictividad de los afios sesenta y setenta el proceso previo de unidon o “enganche”
de la Iglesia al régimen franquista y la evolucion de esa unidn Iglesia-Estado enmarcada

en el contexto politico, econémico y social.

Analizando la dictadura franquista (1939-1975) observamos desde el inicio una
sucesion de distintas etapas con sus propias caracteristicas, marcadas cada una de ellas
por acontecimientos y hechos derivados de la situacién politica, tanto interna (politica
interior) como externa (relaciones internacionales). La primera etapa y considerada la
mas dura para la sociedad fue la posguerra, tanto por el hambre como por la represion,

la cual estaba acompafiada por una gran cantidad de ejecuciones que se llevaron a cabo



por motivos ideoldgicos. La Iglesia apoyé desde el principio la represion. Al
encontrarse Espafia aislada internacionalmente, como asi lo indicaba la resolucion de
condena de la ONU de 1946, la Iglesia pasd a desempefiar un papel legitimador, en
palabras de Ortiz Heras: “En un pais catdlico como era Espana la Dictadura vino, sobre
todo de la mano del nacionalcatolicismo, a inspirar gran parte de sus actuaciones y a
servir de legitimacion, interna y externa, en momentos de aislamiento o dificultades.”
Es més, ya en 1949 el Papa Pio XII en un discurso radiofonico habia dicho en referencia
a Espafa: “nacion elegida por Dios como principal instrumento de la evangelizacion del

2, Un punto de inflexion

nuevo mundo y como baluarte inexpugnable de la fe catdlica
esencial fue cuando se inici6 la Guerra Fria y por el que Estados Unidos centrd su
atencion en Espafia para que ésta formara parte de su defensa junto al bloque
Occidental, firmando asi un Acuerdo de Amistad en septiembre de 1953. Poco antes, en
agosto de ese mismo afio, se habia firmado un Concordato con la Santa Sede,
culminando asi la union de intereses entre la Iglesia y el Estado, en el que la institucion
eclesiastica habia obtenido un extraordinario conjunto de privilegios, en materia de
educacion, exenciones fiscales, subvenciones, etc. El Estado se reconocia confesional lo

que suponia la presencia de la Iglesia en todos los ambitos de la vida publica espafiola.

Tras el apoyo al régimen de estos dos grandes poderes, EE.UU. y el Vaticano,
comenzd en Espafia una nueva etapa, con el fin del aislamiento y el reconocimiento
internacional. Con el apoyo tecnoldgico estadounidense empezo el despegue econémico
en la década de los cincuenta. Pero en 1957 sobrevino la crisis econémica, lo que obligd
a Franco a reformar el gobierno, poniendo al frente del mismo a tecnocratas del Opus
Dei, los cuales llevaron a cabo el Plan de Estabilizacion de 1959. Durante estos afios la
alianza entre la Iglesia y el régimen seguia siendo solida, estaban en auténtica
connivencia, en plena sintonia, todavia no existia motivo alguno para que se
desarrollase algun tipo de friccion entre ambos. Pero en los afios sesenta confluyeron
varios cambios en los ambitos econémico, social, politico y religioso. En cuanto al
primero, en los sesenta acontece lo que se ha venido en llamar la etapa del desarrollismo

econdmico. Los planes de desarrollo buscaban el crecimiento del PIB, el pleno empleo,

! ortiz Heras, Manuel, “Introduccién”, en Ortiz Heras, M. y Gonzélez, Damian A. (coords.), De la
cruzada al desenganche: la Iglesia espafiola entre el franquismo y la transicidn, Madrid, Silex Ediciones,
2011, pag. 11.

Z Lopez Villaverde, Angel Luis, “La Transicion religiosa o eclesial en Espaiia”, en Ortiz Heras, Manuel
(coord.), Culturas politicas del nacionalismo espafiol. Del franquismo a la transicion, Madrid, Los libros
de la Catarata, 2009, pag. 155.



un mejor reparto de la renta, y la progresiva integracion de Espafia en la economia
mundial. Para ello se crearon distintos polos de desarrollo, y Zaragoza fue uno de los
mas importantes. Fundamental para este desarrollo fueron las inversiones extranjeras y
el dinero que dejaba al erario publico la constante llegada de turistas a Espafia. La
sociedad espafiola empezd asi a tener mayor capacidad adquisitiva, se torné una
sociedad de consumo. Por lo que respecta al ambito social, ese cambio econémico
influyd en la sociedad, que empez6 a cambiar también, sobre todo su forma de pensar.
La sociedad espafiola pas6 de una concepcion de la vida cristiana y tradicional a otra

mas materialista y consumista.

En el plano politico cada vez era mayor la presion ejercida desde el exterior por
los partidos politicos en el exilio, como la del Partido Comunista de Espafia. Es en este
contexto politico, economico y social cuando comienza el desgaste de las relaciones del
régimen con la Iglesia, lo que se denomina el “desenganche” de ésta ultima de la
dictadura. Es cierto que este cambio en el catolicismo espafiol no se puede comprender
sin la confluencia de distintos factores tales como la apertura hacia el exterior, los
cambios sociologicos y el creciente interés por la politica de la sociedad, pero sin
ninguna duda y entrando ya en el &mbito exclusivamente religioso el hecho fundamental
para este cambio fue el Concilio Vaticano Il, ya que este supuso la renovacion y
apertura de la Iglesia catolica al “mundo moderno”. Impulsado por Juan XXIII en 1962
y culminado por Pablo VI en 1965 abogaba por la libertad religiosa y la independencia
de la institucion de cualquier estructura politica. Por tanto, cayé como un jarro de agua
fria sobre la jerarquia intransigente apegada al régimen y sirvié de revulsivo para esa

3 promovida desde un sector de la

denominada “Iglesia de la contestacion”
intelectualidad catélica espafiola (Aranguren, Marias, etc) y apoyada en movimientos
especializados como Accion Catolica. Por consiguiente, desde mediados de los sesenta
la division entre el régimen y la Iglesia cada vez era mas evidente. Debido a la
importancia y la repercusion del Concilio Vaticano Il no podia limitarme al estudio de
los conflictos Unicamente enmarcados en el periodo del tardofranquismo propiamente
dicho (estrictamente seria la etapa que va de 1972 a 1975), sino que he considerado
conveniente extender la investigacion desde la finalizacion del Concilio en 1965 hasta el

fallecimiento del dictador en 1975.

® Blazquez, Feliciano, La Traicion de los clérigos en la Espafia de Franco, Madrid, Trotta, 1991, pp. 119-
147.



Tras la finalizacion del Concilio Vaticano 11 una parte del clero espafiol ya no
escondia su activa colaboracion con la oposicion politica al régimen, llevada a cabo a
través del apoyo a los movimientos apostdlicos especializados de Accion Catdlica tales
como HOAC, JOC, JEC, etc. Ademas, el sector aperturista de la jerarquia apoyaba a
estos sacerdotes de forma discreta y atacaba al régimen a través de declaraciones en los
medios de comunicacion extranjeros, puesto que en Espafia seguia vigente la censura.
La respuesta del gobierno franquista contra este sector del clero, el denominado
“contestatario”, fue la construccion de un centro penitenciario creado ex profeso para

encerrar a estos sacerdotes rebeldes, la carcel concordataria de Zamora.*

Aragon sufrio esta division del clero al igual que el resto del Estado espafiol, y a
consecuencia de ello se dieron constantes disputas entre los sectores conservador y
aperturista. Para conseguir esclarecer los conflictos que surgieron en la region aragonesa
derivados del “desenganche” de la Iglesia con respecto al régimen franquista
planteamos las siguientes preguntas: ¢hubo alguna institucion que por su posicion
ideologica dentro de la Iglesia fuese uno de los centros de esa conflictividad en Aragdn?
y si la hubo ¢sirvio esa institucion para renovar la imagen de la Iglesia en Aragon tras el
fin del franquismo? La respuesta es posible encontrarla en el Centro Pignatelli de
Zaragoza, una institucion adscrita a la Compafiia de Jesus que tuvo una participacion
activa muy importante durante la etapa que nos ocupa. Este Centro aparece en 1970 con
el objetivo de llevar a cabo la renovacion cristiana en Aragéon de acuerdo a la linea que

establecio el Concilio Vaticano IlI.

Otra de las cuestiones esenciales planteada giraria en torno a los conflictos
intraeclesiales que se dieron en Aragdn y sus protagonistas, para asi comprender mejor
la diferencia que existié en cuanto a la postura ideoldgica entre los distintos miembros
de las diocesis aragonesas, desde la alta jerarquia hasta las bases. Asimismo una
pregunta que hace referencia a los protagonistas de aquellos sucesos, sobre todo a los
que ostentaron los mas altos cargos dentro de la institucion, seria: ¢qué actitud
adoptaron ante la crisis del régimen? Aqui considero que deberiamos centrarnos en el
maximo representante de la alta jerarquia en Aragdn, el arzobispo de Zaragoza, porque

con respecto al resto de diocesis aragonesas, Huesca, Barbastro-Monzon, Tarazona,

* Para varias declaraciones de sacerdotes que estuvieron presos en la cércel concordataria de Zamora,
véase el articulo de Natalia Junquera “Prisioneros por la Gracia de Dios” en El PAis, 22 de noviembre de
2013, http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html (Consultado el
12/09/2014).


http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html

Teruel y Albarracin, la di6cesis zaragozana cuenta con un mayor nimero de sacerdotes
y dependen todas administrativamente de ella, ya que es archididcesis. Durante todo el
periodo del tardofranquismo y parte de la Transicion ocupé el cargo de arzobispo de
Zaragoza el palentino don Pedro Cantero Cuadrado, por tanto, seria fundamental
estudiar el gobierno de la archididcesis que llevo a cabo y su pensamiento ideoldgico
por ser una figura importante dentro de la alta jerarquia eclesial. Cabria preguntarse
también si de entre todos los conflictos que se dieron alguno destacé por encima de
todos y si asi fue por qué razén. En esta investigacion trataremos de dar respuesta a
todos estos interrogantes.

Por otro lado y ya para finalizar me gustaria expresar aqui mi agradecimiento a
todas aquellas personas que me han ayudado a lo largo de todo el proceso de
elaboracion del Trabajo Fin de Master. Primero de todo, quisiera mostrar mi gratitud al
Centro Pignatelli, por la facilidad con la que me ha permitido el acceso a la
documentacion que custodia en su archivo, en especial a los trabajadores del mismo que
mafianas y tardes me han atendido mientras recopilaba informacion. Y sobre todo a don
Jesus Maria Alemany, quién fuese director del Centro entre 1972 y 1975, la época méas
conflictiva en el seno de la Iglesia aragonesa y sobre la que versa este TFM, por su
simpatia y por haberse prestado a entrevistarse. De €l ademas quiero resaltar que todavia
sigue comprometido con su labor. A Eloy Fernandez Clemente, director del semanario
Andalan en los setenta, su disposicion en la entrevista. lgualmente, mostrar mi
agradecimiento a todas aquellas personas que me atendieron con amabilidad en los
archivos, Juan Ramon Royo, Francisco Campo, etc., aunque despues en algunos no
pudiese consultar la documentacioén que custodian. A los compafieros de clase por la
ayuda prestada y por ultimo y sobre todo a la Prof. Dra. Pilar Salomén Cheliz, directora

del TFM por el animo y la paciencia que ha tenido conmigo.



2. ESTADO DE LA CUESTION

Una de las cuestiones que ha captado por mi parte mayor atencion se centra en el
papel de la Iglesia Catolica durante el tardofranquismo y la transicion, esa fase en la que
Espafia se transformé de una dictadura en un estado democratico. El hecho de que
Espafia haya sido siempre considerada como un pais catélico hace que sea
especialmente interesante estudiar el papel que la Iglesia como institucién jugé durante
la dictadura y la transicién. Al mismo tiempo es evidente que no se puede hablar del
papel de la Iglesia Catdlica en Espafia a partir de 1975 sin estudiar su desarrollo durante
el siglo XX y sobre todo los efectos que el régimen franquista tuvo sobre ella.

La Iglesia como institucion en Espafia goz6 durante el franquismo de grandes
privilegios. Se mantuvo una cierta unidad en la Iglesia espafiola desde el nacimiento del
régimen franquista (recién terminada la guerra civil) hasta que por diversos factores esa
unidad comenz6 a fracturarse. De esa fractura surgieron dos sectores dentro de la
misma, claramente diferenciados y enfrentados entre si. Un bando antifranquista por un
lado y una jerarquia eclesiastica profranquista e intransigente por el otro. Esta division
en el seno de la Iglesia de Espafia llevd a muchos conflictos entre ambas partes.
Algunos de los casos de mayor conflictividad fueron los enfrentamientos que
protagonizé6 un determinado sector del clero, denominado clero contestatario®
(compuesto en su mayoria por sacerdotes proximos al movimiento obrero), con la alta

jerarquia. Mi interés radica en el andlisis de estos conflictos en Aragon.

Si hacemos un repaso bibliografico de forma general sobre la historia de la
Iglesia en Espafia desde una perspectiva cronolégica, encontramos cuatro obras
fundamentales. Privilegio, persecucion y profecia. La Iglesia Catolica en Espafia 1875-
1975 de Frances Lannon (1990), que abarca desde la propia Restauracién borbonica
hasta el fin del franquismo. La autora britnica establece en este ensayo una
aproximacion de conjunto especialmente para los temas relacionados con la historia
politica e ideoldgica, ademas de contar con un enfoque critico y autocritico, que facilita
el encuentro de historiadores procedentes de &mbitos ideoldgicos diferentes. Otra es La
Iglesia en la Espafia contemporanea, de la cual hay un primer volumen y este es el

segundo que dedican a los afios 1936-1999 los autores José Andrés Gallego y Antdn

® Blazquez, Feliciano: La traicion de los clérigos en la Espafia de Franco. Crénica de una intolerancia
(1936-1975), Madrid, Trotta, 1991, pp. 119-147.



Pazos (1999). Andrés Gallego es el investigador principal en este area en el CSIC,
ademas de ser director en los ultimos afios de la revista Hispania Sacra. Junto a Pazos,
ambos centran su discurso en el nacionalcatolicismo franquista, y luego tratan de
esclarecer como fue la dificil adaptacion de la Iglesia espafiola al Concilio Vaticano |II.
La linea de estudio que siguen puede utilizarse como guia de una historia religiosa
renovada, social o sociologica, mas all4d de la tradicional historia politica de las
relaciones lIglesia-Estado. Hay que tener en consideracion este ensayo porque supone el
inicio de esa necesaria evolucién desde la historia eclesiastica a la historia religiosa,

para pasar asi de una historia eminentemente politica a otra mas social y socioldgica.

Quizaés el estudio mas completo sobre la Iglesia espafiola dentro de un marco
general sea el libro de William J. Callahan La Iglesia Catdlica en Espafia (1875-2002),
publicado ese ultimo afio. De esta obra podemos extraer conclusiones acerca de la
situacion de la institucion eclesiastica atendiendo a los distintos momentos de la
Historia de Espafa, desde la Restauracion borbonica del siglo X1X hasta la democracia
de finales del siglo XX, pasando tambien por la Guerra civil y la dictadura de Franco. A
diferencia del estudio de Andrés Gallego y Anton Pazos, esta obra profundiza mas en la
historia politica, sin olvidar la social, aludiendo constantemente al enfrentamiento entre
unas fuerzas reactivas y otras renovadoras. También destaca la obra la singularidad del
caso espafiol, con el nacionalcatolicismo del régimen de Franco, y su dependencia
absoluta de Roma, lo cual pone en entredicho al régimen cuando en Roma se impone la

libertad religiosa y al régimen franquista no le queda mas remedio que aceptarla.

El poder de la Iglesia en la Espafia contemporanea: La lleve de las almas y de
las aulas de Angel Luis Lopez Villaverde (2013) se centra en los privilegios de los que
ha gozado la institucion eclesiastica en Espafia a lo largo de dos mil afios. De esta obra
podemos extraer conclusiones acerca de la influencia y el poder que siempre ha
detentado la institucion en nuestro pais, y para ello el autor establece una metafora a
través de tres llaves simbdlicas. La primera es la llave de las arcas, la cual perdié en el
siglo XIX por las revoluciones liberales pero a cambio de otra, la llave de las aulas, la
influencia en la educacion. Y la tercera es la llave de las almas, ya que en Espafia desde
los Reyes Catolicos hasta practicamente entrado el siglo XX la Iglesia no ha tenido
competencia alguna de otro tipo de confesionalidad, por eso el autor habla de un

monopolio de las almas.



Desde el punto de vista de la historiografia, la mayoria de contemporaneistas
espafioles estan volcados en los ultimos afios en la historia de la guerra civil, el
franquismo y la transicion, y el factor eclesial y catdlico, como es l6gico, no puede
eludirse. Encontramos a varios autores que se han centrado en el papel que la Iglesia
desempefi6 en la dictadura, pero sobre todo en como se produjo ese “enganche” con el
franquismo a partir de la guerra civil. Los primeros estudios al respecto adoptaron una
posicion de autocritica, tales como los de Hilari Raguer® o Alvarez Bolado (1995), con
Para ganar la guerra, para ganar la paz. Iglesia y Guerra Civil: 1936-1939. El tedlogo
realiza un estudio analitico sobre la manera en que la Iglesia percibi6 y vivié la Guerra
Civil espafiola, apoyandose en fuentes de primera mano. Expone la interpretacion del
conflicto desde la perspectiva eclesial, la relacion que estableci6 la institucion con el

nuevo régimen asi como las relaciones entre el Vaticano y la dictadura de Franco.

Pero en afos recientes y desde ciertos sectores ha surgido una tendencia
historiografica digamos més defensiva, que reivindica el papel de las victimas catélicas
como “martires de la cruzada” de una verdadera persecucion religiosa que habria
empezado antes de julio de 1936, como explicita la tesis de Carcel Orti’. Es un debate
historiogréafico, pero también ideologico y politico, muy vinculado a la propia evolucion
de la Iglesia posconciliar y al nuevo acomodo de la Iglesia en un marco politico y

juridico aconfesional®.

Polémico ha sido el libro de Julian Casanova (2001) La Iglesia de Franco, en el
cual se analiza el porqué de la Iglesia para adoptar una posicion de apoyo a los militares
sublevados, asi como el sentimiento que ésta experimentd (la gran mayoria de la alta
jerarquia) a lo largo de los tres afios que durd la contienda de satisfaccion y de retorno
de su “libertad”. Resumiendo, el autor con su obra corrobora que tras la guerra, la
Iglesia y Franco caminaron juntos durante casi cuarenta afios. La Iglesia vivid una

situacion de privilegio y la religidn sirvié a Franco de refugio de su tirania.

® \Véase Raguer, Hilari: La espada y la cruz (la Iglesia, 1936-1939), Barcelona, Bruguera, 1977, y La
polvoray el incienso. La Iglesia y la guerra civil espafiola, 1936-1939, Barcelona, Peninsula, 2001.
" Cércel Orti, Vicente: La persecucion religiosa en Espafia durante la |1 RepUblica, 1931-1939, Madrid,
Rialp, 1990.

Montero, Feliciano: “La historia de la Iglesia y del catolicismo espafiol en el siglo XX. Apunte
historiografico”, Ayer, n° 51, 2003, p. 271.



Comprendiendo ya no s6lo la Guerra Civil sino toda la etapa franquista, la
primera referencia sobre el papel de la Iglesia durante el franquismo que encontramos se
debe al libro de Juan José Ruiz-Rico Lopez-Lendines (1977) El papel politico de la
Iglesia Catolica en la Espafia de Franco: (1936-1971). Sostiene que la Iglesia no fue un
factor de oposicion a la dictadura porque pretendidé desde un principio un cambio de
sistema que no perjudicara sus intereses econdmicos, aunque utilizase para
enmascararlos una benevolente fachada a través de la cual mostraba preocupacién por
las clases mas humildes. La obra La lIglesia en la Espafia de Franco de Santiago
Petschen Verdaguer (1977) se aproxima a este periodo también a través de temas como
el Concordato de 1953, el marco legislativo eclesiastico salido de la guerra o la
presencia sacral de la Iglesia en las estructuras del Estado.

El nacionalcatolicismo ha sido motivo de arduos debates entre los distintos
historiadores, pero sin duda el ensayo fundamental que contribuyd a replantear el
andlisis del nacionalcatolicismo en un marco cronolégico mas amplio dentro de la
historia de la derecha espafiola es la obra seminal Cielo y dinero. El
nacionalcatolicismo en Espafa, 1881-1975 del italiano Alfonso Botti (1992). Establece
el nacimiento del nacionalcatolicismo en la reaccion catolica contra la llustracion,
contra la Revolucién Francesa y contra la invasion napolednica de 1808. Inspirado por
figuras como Juan Donoso Cortés o Menendez Pelayo, con influencias del Carlismo. El
nacionalcatolicismo no nace en la Guerra Civil, sino que es usado para explicar la
naturaleza de la guerra. Es la Gnica vision capaz de reinterpretar los sucesos histéricos a
través de un relato coherente, y ademas es la Unica vision capaz de unificar a todos los
grupos en torno a Franco. Desde el principio el régimen franquista es visto de forma
positiva a imagen de las experiencias alemana e italiana, pero tras la Segunda Guerra
Mundial se disocia del fascismo poniéndose énfasis en el particular ‘“caudillaje”
espafol, segun el cual el lider goza de una legitimidad carismatica gracias a su

confesionalidad catélica.®

Botti establece dos componentes para definir el nacionalcatolicismo: una
ideologia basada en la consustancialidad entre la nacion y la religion, especialmente

influenciada por lo tradicional y el carlismo; y la distincion entre liberalismo politico y

° Botti, Alfonso: Cielo y dinero. El nacionalcatolicismo en Espafia, 1881-1975, Madrid, Alianza, 1992, p.
101.



econémico, cuyo objetivo es situar al catolicismo y al capitalismo juntos'. EI primero
ofrece la retdrica, crea y utiliza los simbolos, elabora discursos, y trabaja para la
nacionalizacién de las masas, la legitimacion del orden existente y el consenso.
Digamos que para Botti el primer componente representa la forma del
nacionalcatolicismo y el segundo su contenido. En definitiva, para el autor la Guerra
Civil no supone un cambio en el nacionalcatolicismo, ya que el franquismo seria el
resultado del mismo, y en consecuencia, todos los cambios a los que se somete el

régimen a lo largo de su existencia buscan su justificacion en el nacionalcatolicismo.

A través de un enfoque eclesiastico mas tradicional, Gonzalo Redondo (1999)
con Politica, cultura y sociedad en la Espafia de Franco, 1939-1975 ha ampliado el
marco cronolégico del estudio dedicado a la Segunda Republica y a la Guerra Civil
iniciado en 1993." Con abundante y detallada informacion, uno puede discrepar de la
hipdtesis central que guia su proyecto, sobre todo en lo relativo a los conceptos de
modernidad, modernizacion y tradicion, pero hay que reconocer la exhaustiva labor
archivistica, documental y de investigacion aportada por el autor y su equipo. Frente a la
postura de Redondo encontramos una perspectiva méas critica en el jesuita Alfonso
Alvarez Bolado, fallecido el afio pasado, quien consagré su vida y obra al pensamiento
cristiano en el siglo XX. Autor de numerosos ensayos Yy diversos libros, se centro en el
estudio del nacionalcatolicismo. Su obra esencial ha sido El experimento del nacional-
catolicismo. 1939-1975, publicada en 1976 y reeditada por la misma editorial,
Cuadernos para el Dialogo, en 2002. En ella realiz6 una critica radical de esta ideologia
tan fundamental en la legitimacién de la dictadura franquista. Definio las caracteristicas
elementales del nacionalcatolicismo como un modelo de teologia politica
correspondiente a una determinada situacion historica, que precisamente desde una
teologia critica y autocritica, de influencia sobre todo alemana, empezd a ser
cuestionado por sectores de la Iglesia a fines de los sesenta. Los componentes que lo
conforman son, en sus propias palabras, “la mediacion nacionalcatolica de la fe, el
caracter eclesiocratico en la relacién de la Iglesia con la sociedad civil, la explicita y

militante antimodernidad de esta teologfa y su caracter de teologia de reconquista”.*?

19 Botti, Alfonso: Cielo y dinero..., p. 141.

1 Redondo Gélvez, Gonzalo: Historia de la Iglesia, tomos | y Il, Rialp, 1993.

2 Alvarez Bolado, Alfonso: “Teologia politica en Espafia. Entre el nacionalcatolicismo y el
neogalicanismo” en Alvarez Bolado, Alfonso, Teologia politica desde Espafia. Del nacionalcatolicismo y
otros ensayos, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1999, p. 258.

10



Colaborador con Alvarez Bolado en alguna de sus obras*®, Rafael Diaz Salazar
(2006) en su ensayo El factor catolico en la politica espafiola. Del nacionalcatolicismo
al laicismo, presenta las claves socioldgicas para comprender la realidad de nuestro pais
desde la evolucion que nos ha llevado de la Espafia nacionalcatélica a la Espafia laica.
Una reflexién del rol politico de los catdlicos desde el franquismo hasta nuestros dias y
la aportacién de éstos a la laicidad. Distinguiendo a los actores del cambio religioso en
Espafia, desde los obreros (religiosidad proletaria), pasando por los sacerdotes
demdcratas, los universitarios (movimiento estudiantil), los profesionales (partidos
clandestinos), los campesinos (sindicalismo agrario democratico) hasta, mas
tardiamente, los obispos demdcratas.

En cuanto a la temética del comportamiento de la Iglesia en el tardofranquismo,
concretamente sobre las rupturas en el seno de la jerarquia eclesiastica y su
desvinculacion respecto al gobierno franquista, la actitud que adoptd ésta asi como el
papel que desemperio en el tardofranquismo y en la transicion, el primer estudio a fondo
pertenece a Feliciano Blazquez Carmona (1991), La traicion de los clérigos en la
Espafia de Franco. Cronica de una intolerancia (1936-1975). Cabria prestar especial
atencion a los capitulos siete y ocho para tener una idea general de esos afios finales del

franquismo, afios clave en la evolucidn de la Iglesia espafiola.

El capitulo siete'® sintetiza esa “traicién” (entendida como tal por el régimen
franquista) y cudles fueron sus motivaciones. Feliciano Blazquez afirma que el régimen
no podia sobrevivir a su fundador debido a que el cerco se estrechaba durante esos afios
cada vez mas. A través de protestas universitarias, obreras, de profesionales, externas,
sumadas a los numerosos montajes de despachos de abogados laboralistas que
presionaban también. Por lo que la Iglesia no podia quedarse rezagada, cuando el clero
joven ya habia demostrado mas de una vez su caracter progresista y democratico. Nace
por tanto una “Iglesia paralela”, con comunidades cristianas de base que practicaban
nuevas formas de vivir la experiencia religiosa, muchas veces al margen de la Iglesia

institucional.

Estas comunidades de base surgieron debido a cuatro acontecimientos: el

Concilio Vaticano Il; la crisis de Accién de Catdlica; la contestacion de curas y laicos a

13 Diaz Salazar, Rafael: Iglesia, dictadura y democracia, Madrid, Ediciones HOAC, 1981.
4 Blazquez, Feliciano: “La traicién de los clérigos”, en La traicion de los clérigos en la Espafia de
Franco. Crdnica de una intolerancia (1936-1975), Madrid, Trotta, 1991, pp. 181-208.

11



la Iglesia oficial por su complicidad con el régimen y la burocratizacion de las
estructuras. El nacimiento de estas nuevas formaciones alarmo a la alta jerarquia
eclesidstica, sobre todo las denominadas “comunidades cristianas populares”, a las que
consideraban peligrosas. Formadas por miembros que procedian mayoritariamente de
los movimientos de Accidn Catdlica, tales como HOAC, JOC, JEC, etc. se enraizaban
en la linea de la teologia de la liberacion y de Cristianos por el Socialismo. La gran
mayoria de sus miembros militaban en partidos de izquierda y en sindicatos de clase, y
abogaban por la defensa de los pobres buscando un cambio radical de unas estructuras
que consideraban injustas. Todo ello provocaba constantes enfrentamientos entre las
comunidades populares y la jerarquia, ademas de con los gobiernos de Franco.

La division en la Iglesia era, entonces, latente, con dos cleros claramente
enfrentados. Diversos acontecimientos se sucedieron aumentando la friccion, como la
renuncia de 635 sacerdotes a cobrar la paga del Estado en 1968, o los 70 curas de
Madrid que se solidarizaron con el parroco de Moratalaz, Mario Gamo, detenido por la
policia a causa de ciertas expresiones vertidas sobre el estado de excepcion decretado el
24 de enero de 1969. O el encierro en enero también de universitarios en iglesias de
Madrid y Barcelona, o las huelgas de hambre que llevaron a cabo un centenar de
sacerdotes en los palacios episcopales de Bilbao (el 30 de mayo de 1969) y de
Barcelona (el 3 de junio de 1969)*.

En 1970, con el primer proyecto de ley sobre objecion de conciencia, apoyado
por el sector del clero progresista, los grupos conservadores veian en la existencia del
mismo un ataque frontal a la unidad de la Patria. Con todos estos sucesos, el gobierno
recordaba a los obispos “rebeldes” que no debian meterse en politica. En las grandes
manifestaciones que se produjeron en la Plaza de Oriente de Madrid, y en otras ciudades
espafiolas para mostrar su adhesion a Franco, se gritaron esldganes anticlericales,
mientras ascendia el clero progresista a la cupula de la Conferencia Episcopal Espafiola
de la mano del cardenal Tarancon. La Iglesia liderada por Tarancén proclamo la
necesidad de despolitizar la institucion, para que ésta pudiese ejercer con libertad una
funcion social critica. Por tanto, las tensiones entre la Iglesia y el Estado se hicieron
inevitables, sobre todo en dos grandes temas: el del concordato y el de la Ley Sindical.

Un sector de obispos y la mayoria del clero joven pedian la eliminacion del concordato

15 \véase més ejemplos en Blazquez, Feliciano: La traicién de los clérigos..., pp. 189-190.

12



de 1953, lo que obligd a Lopez Bravo, ministro de Asuntos Exteriores, a entrevistarse
en dos ocasiones, a lo largo de 1970, con Pablo VI para revisar las relaciones Iglesia-
Estado. “La confesionalidad no respondia ya a la nueva conciencia de la Iglesia ni a la

o . (o 1
situacion social del pais”.'®

Blazquez cree que el punto de inflexién fue la Asamblea Conjunta de obispos y
sacerdotes de 1971, celebrada en Madrid. La Iglesia espafiola, liderada por el cardenal
TarancOn, por primera vez rectificaba su modo de presencia en la sociedad. Se
comprometia a renunciar a todo estatuto juridico privilegiado y a compartir una
situacion legal comin a todos los ciudadanos, ademas de promulgar la necesidad
urgente de revisar el concordato de 1953 por ser ese un texto superado y pronunciarse a
favor de la libertad civil en materia religiosa. La Hermandad Sacerdotal, formada por el
sector del clero mas integrista, refutdé a la Asamblea madrilefia, y contraprogramé otra
Asamblea en Zaragoza, para dejar clara su postura. La reconciliacion por tanto, fue muy
dificil.*’

Continuaban asi dos Iglesias. La Iglesia integrista, formada por la Hermandad
Sacerdotal, cuyo distintivo era la sotana, defendia la fidelidad a la guerra civil,
interpretada como cruzada frente al ateismo marxista. Su organo de expresion era la
revista Iglesia-Mundo y tenia vinculacion con los movimientos politicos de
ultraderecha, como Fuerza Nueva de Blas Pifiar, y los Guerrilleros de Cristo Rey, de
Sanchez Covisa. Proximo al integrismo, estuvo también el Opus Dei. Su punto de
referencia fue siempre Trento, con reminiscencias a las hazafias de la vieja cristiandad,
tales como la Reconquista de la Peninsula Ibérica o la evangelizacion de América.
Mientras que por el otro lado encontramos una Iglesia postconciliar, que cada vez iba
tomando mas fuerza. Su punto de referencia era el Concilio Vaticano Il. Esta Iglesia
tomaba conciencia critica frente al nacionalcatolicismo y ante un régimen politico
cercenador de las libertades. Nada nostalgicos de la vieja cristiandad contaban como
éxito mas evidente la celebracion de la Asamblea Conjunta. Los exponentes literarios
estaban en las revistas Iglesia Viva, Mundo Social, Vida Nueva, etc. La reconciliacion,

entonces, era muy complicada.

16 Blazquez, Feliciano: La traicion de los clérigos..., p. 193.
17 Blazquez, Feliciano: La traicion de los clérigos..., p. 203.

13



Precisamente de reconciliacién habla Feliciano Blazquez en el capitulo ocho,*
centrado en el afio de la muerte de Franco, 1975. Como el régimen estaba moribundo, al
igual que el dictador, la Iglesia queria ocupar un puesto digno en la transicion politica,
pero las divisiones en su seno eran muchas. No todos los miembros de la Iglesia, fieles
y pastores, entendian del mismo modo su proyecto de futuro. En abril, los obispos
publicaron una “Carta colectiva sobre la reconciliacion en la Iglesia y en la sociedad”,
dias después de que la autoridad politica hubiese suspendido la celebracion de la
Asamblea cristiana de Vallecas. El gobierno franquista, asediado por todos los frentes,
culpaba a la Iglesia de fomentar la subversion desde los pulpitos. Se sucedieron los
cruces de declaraciones entre la alta jerarquia, como las de Tarancdn sobre Guerra
Campos, Yy a su vez las del cardenal primado Marcelo Gonzalez sobre Tarancon. En
septiembre, durante el proceso de Burgos, llegaron de todo el mundo, desde Pablo VI al
Parlamento Europeo, voces clamando que no se llevaran a cabo aquellas desdichadas
penas de muerte. Uno de los mas criticos con este caso fue el obispo Iniesta, que
pronuncio el 4 de octubre una homilia que levanto las iras de aquellos méas afines al
franquismo. “Desde el punto de vista cristiano es totalmente rechazable el quitar la vida
a un ser humano inocente. Es uno de los pecados mas graves en nuestra moral”.*® Como
consecuencia de ello, recibié amenazas de muerte durante toda la noche, por lo que tuvo
que irse de vacaciones forzadas a Roma durante quince dias. Un millar de sacerdotes
publicaron una comunicacion pastoral en apoyo del obispo, mientras otros lo seguian
acusando y persiguiendo. Era todavia un claro ejemplo de la contradiccion catélica que

vivia Espafia.

Tras la muerte de Franco, la consigna que lanzo el cardenal Tarancdn en nombre
de la Iglesia espafiola fue la de la reconciliacion. Aunque seguian presentes las voces
discordantes de la Iglesia, como la del cardenal primado Marcelo Gonzalez, pero no fue
a éste a quién pidio el Rey Juan Carlos | que celebrase la misa del Espiritu Santo con
motivo de su coronacion, sino a Tarancon. En la homilia que pronuncio el dia 27 de
noviembre en los Jeronimos de Madrid dejo claro que la Iglesia no debia adoptar ningdn
tipo de responsabilidad ni patrocinio politico. Tampoco permitir que se usurpase la
religion para ser utilizada en beneficio de determinadas formaciones politicas. Y para

que se pudiesen cumplir tales prerrogativas, la Iglesia no pedia ningun tipo de

'8 Blazquez, Feliciano: “Iglesia de la reconciliacion”, en La traicion de los clérigos...”, pp. 209- 240.
¥ Blazquez, Feliciano: La traicion de los clérigos..., p. 230.

14



privilegio, sino que se le reconociera la libertad que proclamaba para todos. En su caso,
la libertad para predicar el Evangelio. Se habia pasado por tanto, de una Iglesia
inquisitorial a una Iglesia de dialogo, atras quedaba aquella Iglesia de cruzada®. Y
Tarancén llamaba a la convivencia y a la armonia, al respeto y al didlogo para superar,

de una vez por todas, las “dos Espafias”.

El cardenal Tarancén se convirti6 en la gran figura del cambio, sometiendo a los
grupos ultras, que quedaron reducidos a minorias insignificantes, aunque éstos
desataron sus iras sobre él. Se reconocia asi el papel de la Iglesia, a través de los
cristianos que lucharon por el advenimiento de la democracia, como los movimientos
apostdlicos obreros (la HOAC, JOC, ACO, JARC, etc.) y otros orientados hacia las
clases medias (Pax Christi, Pax Romana, Justicia y Paz...), los cuales han sido fermento
de democracia y transformacion social. La Iglesia habia jugado un papel relevante y que
por su importancia pasaria a la historia como un paso concreto hacia la democracia en
Espafia, como asi lo reconocié el periédico El Pais en julio de 1988%, elogiando la
figura de quién la dirigié inteligentemente durante esos afos, el cardenal Tarancon, y

que gracias a €l la Iglesia espafiola gané en credibilidad, modernidad y tolerancia.

A diferencia de muchos autores en cuyo discurso prevalece la repercusion de las
acciones de Tarancén, Josep Maria Pifiol (1999) con La transicion democratica de la
Iglesia catolica esparfiola concede a éste un menor protagonismo en favor de los actores
colectivos fundamentales en el cambio, como los seglares, el Concilio Vaticano 11 y el
grupo reducido de obispos que se identificaron con €l. Esta obra constituye una cronica
muy detallada del proceso de transicion en la Iglesia espafiola en los afios del Concilio y
del posconcilio, en la que el autor realiza una aproximacidn histérica a la culminacién y
crisis del nacionalcatolicismo en Espafia a traves del perfecto enlace de hechos civiles y

religiosos.

Desde una perspectiva eclesiastica mucho mas tradicional, Monsefior Vicente
Carcel Orti (2003), doctor en Historia Eclesiastica, en su estudio La Iglesia y la
transicion espafiola, establece tres fases distintas para explicar el cambio de la Iglesia
en Espafia. Una primera parte en la que analiza los antecedentes (1939-1962), a través

de las figuras del cardenal Goma4, el arzobispo Olaechea y los cardenales Herrera Oria y

20 Blazquez, Feliciano: La traicion de los clérigos..., p. 234.
2L E| Pais, 4 de junio de 1988, http:/elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,
(Consultado el 8/9/2014).

15


http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014
http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014

Pla y Deniel. Una segunda parte centrada en el Concilio Vaticano Il (1962-1965), en la
cual retrata el impulso que dio a la Iglesia el pontifice Juan XXII1 y al verdadero artifice
de la transicion eclesial en Espafa, Pablo VI. Y una tercera en la cual se analizan las
relaciones entre la Iglesia, el Estado y la sociedad (1962-1982). Defiende las
actuaciones de la Iglesia, ya que ésta no poseia demasiado margen de decision, y critica
a aquellos que constantemente buscan el ataque a la institucion: “A fuerza de repetir que
el Papa «pide perdon» se nos quiere falsificar la historia diciendo que la «lIglesia lo ha
hecho todo o casi todo mal»*?”. Reivindica por tanto asi el papel de la Iglesia como guia
espiritual de la sociedad y por ello no cree que la Iglesia espafiola deba entonar el “mea

culpa” por su relacion con el franquismo.

Dejando a un lado la perspectiva eclesiastica, existen otros estudios que
focalizan su atencidn en aspectos mas concretos de este periodo, como el de Romina di
Carli (2009) centrado en El derecho a la libertad religiosa en la transicion democratica
de Espafia (1963-1978). Di Carli analiza el papel que jugd la Iglesia catolica en el
proceso de transicion politica, a través del andlisis de la introduccion en Espafia del
derecho civil a la libertad religiosa, que el gobierno franquista impulsé por las
exigencias de politica exterior de integrar completamente a Espafia en el sistema

economico Yy de defensa de la Europa occidental, y finalmente bajo la presion conciliar.

Junto a Feliciano Blazquez, la otra gran figura fundamental en el estudio de la
Iglesia durante el franquismo y la transicion es el profesor Feliciano Montero Garcia.
Especialista en la historia del catolicismo social, el Movimiento catolico y la Accion
Catolica en el siglo XX, en 2009 publicé La Iglesia: de la colaboracion a la disidencia
(1956-1975), una interpretacion global del proceso de distanciamiento de la Iglesia
catdlica del régimen de Franco desde inicios de los afios cincuenta, del que hay que

destacar los dos altimos capitulos.

En el primero de ellos Feliciano Montero habla de dos fases de “despegue” en la
Iglesia espafiola, una primera fase de despegue de las bases, nuevo clero social y
movimientos de apostolado seglar, que se desarrollaria en la década 1956-66, y una
segunda fase de despegue institucional y jerarquico, la cual se iniciaria en torno a la

Asamblea Conjunta de 1971 y duraria en los sucesivos afios. Montero centra su atencion

22 Cércel Orti, Vicente: “Epilogo” en La Iglesia y la transicion espafiola, Valencia, Edicep, 2003 p. 309.

16



en las crisis y tensiones intraeclesiales (enmarcadas en el contexto del posconcilio) que

se suceden en esa etapa intermedia entre los dos “despegues”, entre 1966 y 1971.%

Querria subrayar también el analisis que lleva a cabo sobre la crisis de Accion
Catélica®, iniciada en el verano de 1966 y finaliza en abril de 1968 con la dimisién y
relevo de los dirigentes y la implantacion de unos nuevos Estatutos. Es una batalla
ganada por el sector de la Iglesia contrario al cambio politico, partidario de seguir
legitimando al régimen de Franco con las adaptaciones minimas necesarias que pedia el
Concilio (Ley de Libertad Religiosa), a la vez que propiciaba la negociacion de un
nuevo Concordato. La direccion de la Conferencia Episcopal y muy especialmente el
arzobispo Morcillo y el obispo secretario de la CEE y consiliario de la AC, Guerra
Campos, lideraban esa posicién, que decia que la crisis de AC era fruto de una
conspiracion marxista, que habria logrado infiltrarse en el seno de la Iglesia y de la

militancia catolica.

Finalizado el Concilio Vaticano 11, en el cual se aprobaron la libertad religiosa y
la constitucion Gaudium et Spes, la mayoria episcopal espafiola (futura CEE) se
apresur0 a sancionar la legitimidad del régimen, mientras otros sectores catolicos (AC)
la cuestionaban en nombre de la misma doctrina conciliar. Y lo hizo a través de un
documento titulado «La Iglesia y el orden temporal a la luz del Concilio», el cual trataba
de aplicar los principios de la Gaudium et Spes (las orientaciones del concilio sobre la
vida politico-social) a la realidad politica espafiola, permitiendo asi la legitimacion del
régimen y lanzando a su vez una advertencia claramente dirigida a los sectores catolicos
criticos con el régimen y proximos al didlogo y colaboracion con el marxismo, es decir,
los Movimientos especializados de Accion Catdlica. También se debe tener en cuenta
que ese documento se publicd coincidiendo practicamente con el inicio del conflicto
entre la jerarquia y AC a propésito de las conclusiones de las VII Jornadas de la AC,

celebradas en el mes de junio de 1966.

Otro de los enfrentamientos entre ambas partes se dio con motivo del
referéndum de la Ley Orgéanica del Estado de 1966, en la que AC en una carta dirigida a

la Presidencia del Gobierno exigia a éste que respetase la pluralidad de opiniones

28 Montero, Feliciano: “La Iglesia dividida. La crisis posconciliar” en La Iglesia: de la colaboracion a la
disidencia (1956-1975), Madrid, Encuentro, 2009, pp. 223-256.
% Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboracion a la disidencia. .., pp. 229-242.

17



discrepantes y a los propios ciudadanos defensores de las mismas, concediéndoles a
estos espacios en la television y radio oficiales, en completa igualdad con las personas y
entidades gubernamentales o no gubernamentales que defendian el voto Si.

En marzo de 1967 la Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal respondid
recordandoles a los dirigentes seglares de la Accion Catodlica el “aviso que el Santo
Padre dirigi6 el afio pasado a las asociaciones cristianas de trabajadores frente a las
invitaciones insidiosas a un entendimiento, practico hoy, ideolégico mafana, de los
movimientos sociales y politicos que toman su fuerza y su origen del marxismo y
fomentan el ateismo y la lucha de clases como sistema”®. Ademas de resaltar la
necesaria obediencia y dependencia de sus iniciativas respecto a las orientaciones de la
Jerarquia. La fractura era evidente, y se materializd finalmente con unos nuevos
Estatutos de la AC que primaban la AC general y parroquial sobre los Movimientos de
AC especializada, y la estricta dependencia jerarquica de la organizacion seglar. Unos
Estatutos en los que encajaban mal las organizaciones preexistentes y los dirigentes y
consiliarios que acabaron dimitiendo en abril de 1968. Esta dimision marca el final de la
crisis de AC, caracterizada por la imposibilidad de entendimiento entre las dos

posiciones, divididas fundamentalmente por su postura politica antagonica.

En el capitulo quinto, hace un extenso analisis de como se dio el despegue
institucional de la Iglesia respecto del Estado en un periodo de tiempo tan relativamente
corto, en tan solo cinco afios®. Tras la crisis de Accién Catélica, Pablo VI decidi6
intervenir directamente en la renovacion de la Iglesia espafiola, mediante una politica de
nombramiento de obispos. En 1968, a través del nuncio Luigi Dadaglio, el Papa solicitd
la renuncia de Franco al derecho de presentacion de obispos, para poder iniciar asi una
profunda renovacion del episcopado y que este aplicase las reformas conciliares. Pero
esta solicitud chocaba con el procedimiento concordatario de 1953, por el cual el
gobierno franquista se reservaba el derecho a nombrar a los obispos. Este inconveniente
se resolvid a través del nombramiento de obispos auxiliares y la jubilacion de los
eméritos (que perdieron asi su voto en la Conferencia Episcopal). La clave para poner

en marcha la maquinaria vaticana para renovar la Iglesia espafiola fue un

% Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboracién a la disidencia..., pp. 236.
*® Montero, Feliciano: “El «despegue» institucional, 1970-1975, en La Iglesia: de la colaboracién a la
disidencia..., pp. 263-325.

18



nombramiento, el del cardenal Tarancon como presidente de la Conferencia Episcopal
Espafiola en 1972,

Considerado por el autor como el punto de inflexion en el cambio y renovacién,
encontramos el proceso de preparacion de la Asamblea Conjunta de obispos Yy
sacerdotes de 1971, en el que las posiciones enfrentadas estaban ya bien definidas, por
un lado estaban los conciliares y disidentes antifranquistas y por el otro los
anticonciliares franquistas. El procedimiento preparatorio de la Asamblea resultd
novedoso por el mero hecho de ser un procedimiento democratico. En ella se sucedieron
los debates en torno a la aceptacion y aplicacion de la doctrina del Concilio Vaticano I,
cuestionando el modelo nacional-catélico de relacion lIglesia-Estado, asi como el
concepto de libertad religiosa, lo que provocd un replanteamiento de la legitimacion
otorgada al régimen franquista desde 1936. También se citdé una peticion de perdén por
no haber sido la Iglesia un instrumento de reconciliacion durante la Guerra Civil. Por
tanto, los cuestionarios previos y las ponencias y conclusiones de las asambleas
diocesanas preparatorias de la nacional, habian puesto de relieve el peso de la opinion

politica democratica (antifranquista) en un amplio sector del clero.

El enfrentamiento se saldo a favor del sector renovador. Con ello, la Iglesia
espafola ya habia llevado a cabo su proceso de transicion democratica y se preparaba
para apoyar el proceso de transicion politica, cuyo objetivo seria lograr la reconciliacion
social. La reaccion politica ante el cambio de postura de la Iglesia no se hizo esperar,
plasmada en los medios gubernamentales. El gobierno franquista reconocié ese
“despegue” de la Iglesia a través de un informe intergubernamental de 1973 titulado
“Radiografia urgente del episcopado espafiol”. En contra del sector progresista de los
obispos espafioles se alzé la Hermandad Sacerdotal, que programé una contra-Asamblea
en 1972, la cual fue apoyada por el gobierno franquista?’. Todo ello dificulté ain més
las negociaciones entre el gobierno y la Santa Sede para renovar el Concordato de 1953,
llegando a amenazas reciprocas con motivo por ejemplo del “caso Afioveros”, destierro
del obispo por un lado y excomunion de todo el gobierno por el otro. Finalmente, la
Iglesia ya renovada utilizé a distintas organizaciones y plataformas para promocionar la

Transicion, tales como Justicia y Paz o Caritas®.

?” Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboracién a la disidencia..., pp. 263, 276 y 284.
*® Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboracion a la disidencia. .., pp. 299-313.

19



En 2009, fruto de la vocacion del Seminario de Estudios de Franquismo y
Transicion (SEFT), aparecio la obra Culturas politicas del nacionalismo espafiol. Del
franquismo a la transicién. Centrado en los problemas de la cohesion social espafiola y
el papel desempefiado por el Estado en ellos, se acerca a la naturaleza de las creencias,
sentimientos y actitudes, simbolos y valores de los espafioles sobre el tema del
nacionalismo. Y no cabe duda que la religion catélica es uno de ellos. El profesor Angel
Luis Lopez Villaverde es el encargado en el capitulo siete de examinar la cuestion
religiosa.?® Presenta un articulo bastante extenso en el que se analiza el origen de ese
“desenganche” de la Iglesia espafiola respecto al franquismo y no s6lo desde la
perspectiva de los afios finales de la dictadura (como hacen un gran numero de
estudios), ya que si no es dificil comprender cdmo se produce ese cambio. Empieza el
capitulo con la forja del nacionalcatolicismo, el cual ha sido conceptualizado de manera
distinta por varios autores, de entre ellos sobresale Alfonso Botti, para quien es una
“ideologfa politico-religiosa” de la derecha nacionalista espafiola.®® Distintas acepciones

van apareciendo con el tiempo.

La firma del Concordato de 1953, que sustituia al ya obsoleto de 1851, supuso la
ratificacion oficial y juridica del nacionalcatolicismo y confirmé la idea de que si se
obtenia el beneplacito y reconocimiento de la Santa Sede desde un primer momento,
tarde o temprano el Régimen seria aceptado por otros paises, tal y como sucedio con la
firma de pactos militares y economicos con Estados Unidos. La Iglesia recuperd la
escuela, consiguiendo que la educacion religiosa impregnase el ambiente escolar y
obtuvo el control de la moralidad publica, ya que los principios de la moral catélica
fueron elevados a norma de Estado. Pero algo cambio a partir de los afios sesenta, por
tres motivos fundamentales: el Concilio Vaticano Il, el proceso de secularizacion en

Espafia y la reaccion de los laicos con la denominada “fronda clerical”.®

En 1967, la homogeneidad de la Iglesia empezaba a fracturarse de forma
irremediable. Mientras las bases catdlicas marcaban el paso a seguir, la jerarquia tardo
mucho mas tiempo en darse cuenta que debia posicionarse cuanto antes, ya que no

podia nadar entre dos aguas, entre la obediencia al régimen de Franco y el respaldo a la

29 | opez Villaverde, Angel Luis: “La Transicion religiosa o eclesial en Espafia”, en Ortiz Heras, Manuel
(coord.), Culturas politicas del nacionalismo espafiol. Del franquismo a la transicion, Madrid, Los libros
de la Catarata, 2009, pp. 153-183.

% Botti, Alfonso: Cielo y dinero. El nacionalcatolicismo en Espafia (1881-1975), Madrid, Alianza
Editorial, 1993.

%1 Lépez Villaverde, Angel Luis: “La Transicion religiosa...”, pp. 157-162.

20



masa social que demandaba mas libertades. Es entonces cuando surgieron los mayores
enfrentamientos entre los distintos obispos y sus posiciones politicas, “la jerarquia ya
estaba dando la espalda al régimen en 1970, cuando le retir6 su apoyo con motivo del

C L : 2
juicio de Burgos, entre cuyos acusados habia mas de treinta sacerdotes vascos™.’

Se estaba preparando una renovacidn para propiciar la apertura eclesiastica e ir
rompiendo las amarras con el régimen, y el candidato de la Santa Sede para tal fin fue
Vicente Enrique y Tarancon, quien fue arzobispo de Oviedo primero y después de
Toledo. La division entre “aperturistas” e “inmovilistas” seguia igual cuando en 1972
Tarancon accedi6 a la presidencia de la Conferencia Episcopal Espafiola. Ante las
muestras de desafeccidn al régimen que mostraba gran parte de la Iglesia, el gobierno
respondi6 con multas y detenciones. El anticlericalismo, que antafio era patrimonio de la
izquierda, a inicios de los setenta se convertia en anticlericalismo oficial o de derecha,

tras el giro de 180 grados del catolicismo posconciliar.

Tras la muerte de Franco en 1975, la Iglesia centro su actuacion en torno a dos
premisas bésicas: el rechazo de los partidos confesionales y su legitimidad para
intervenir en los asuntos publicos y morales de los espafioles. Era una Iglesia que pedia
la amnistia y alentaba una sociedad democratica, pero como dice Villaverde, también
intentaba obtener redito e influencia en el nuevo escenario que se abriria entonces.
Tarancon consiguidé que se mencionase a éesta en la Constitucion, lo que fue criticado
por periodicos como El Pais o Diario 16 por limitar el alcance de la libertad religiosa,
asi como también porque se obligase a impartir la ensefianza de la religion en todos los
centros escolares, ya que los padres de los nifios tenian el derecho de educar a sus hijos
segun sus propias convicciones. Otro episodio, considerado el que puso fin a la
transicion eclesial, coincidié con el golpe de Estado del 23 de febrero de 1981. Ningun
obispo durante esa larga noche estuvo dispuesto a emitir un comunicado condenando el
golpe de Estado, por lo que se entrevid que estarian de acuerdo con lo sucedido en el
Congreso de los Diputados. No fue hasta que se desbarato el golpe que emitieron un

comunicado de apoyo al sistema democratico.*®

Uno de los estudios mas recientes que se puede considerar como una de las

obras capitales para comprender el periodo ha sido el trabajo coral que han coordinado

%2 | épez Villaverde, Angel Luis: “La Transicion religiosa...”, p. 163.
%% Lépez Villaverde, Angel Luis: “La Transicion religiosa...”, p. 171.

21



los profesores Manuel Ortiz Heras y Damian A. Gonzélez (2012), De la cruzada al
desenganche: la Iglesia espafiola entre el franquismo y la transicion. Dos capitulos
sirven de referencia para contextualizar y comprender la época. El capitulo dos,® del
profesor Feliciano Montero, centrado en la posicion politica de la Iglesia y del
catolicismo espafiol en relacién con el régimen de Franco en los afios sesenta y setenta,
propone que la tendencia critica de la Iglesia con el Régimen de Franco, que fue la que
finalmente triunf6, generéd una importante resistencia por parte de los partidarios de
continuar legitimando el régimen, apelando a sus fundamentos y origenes. Establece
también en esa batalla de poder dentro de la Iglesia dos bandos bien diferenciados,
surgidos a raiz del Concilio Vaticano Il, los proconciliares (antifranquistas) y los
anticonciliares (profranquistas). Encontramos pues un doble contexto, politico y
eclesial, nacional e internacional. En el politico lo que se intentaba hacer a fines de los
sesenta era que el régimen de Franco le sobreviviera a su persona, en ello estaban
volcadas todas las instituciones del mismo, aunque no surtiera efecto, mientras que en el
eclesial se intentaba adaptar la Iglesia espafiola a las exigencias derivadas de la nueva
doctrina del Concilio Vaticano 11 sobre la libertad religiosa®.

El cuarto capitulo, firmado por Enrique Berzal de la Rosa, se centra en los
movimientos catolicos durante la dictadura franquista, en los cuales, a partir de los afios
cincuenta emergié una nueva cultura politica y sindical dentro de los denominados

»3%_  Ademés coincidié con el avance del dialogo entre

“cristianos de izquierda
cristianismo y marxismo Yy la reactivacion tanto de la oposicion politica al Régimen

como del movimiento obrero espafiol.

Berzal de la Rosa nos recuerda como el Partido Comunista de Espafa alent6 a
los militantes obreros mas destacados a aprovechar los cargos representativos del
sindicato vertical (OSE), para emprender tareas reivindicativas e ir generando un amplio
movimiento obrero dirigido a derribar la Dictadura. También afirma que los

movimientos catolicos obreros se erigieron en un instrumento efectivo de socializacion

% Montero, Feliciano: “La Iglesia divida. Tensiones intraeclesiales en el segundo franquismo (la crisis
postconciliar en el contexto del tardofranquismo)”, en Ortiz Heras, M. y Gonzalez, Damian A. (coords.),
De la cruzada al desenganche: la Iglesia espafiola entre el franquismo y la transicion, Madrid, Silex
Ediciones, 2011, pp. 51-75.

% Montero, Feliciano: “La Iglesia dividida..., p. 52.

% Berzal de la Rosa, Enrique: “Sotanas, martillos y alpargatas. Las contradicciones de un movimiento
obrero impulsado por el clero”, en Ortiz Heras, M. y Gonzalez, Damian A. (coords.), De la cruzada al
desenganche..., pp. 103-131.

22



politica democratica durante el franquismo. De hecho, quedaron configurados los
movimientos catélicos como cantera de militantes y actividades antifranquistas,
considerados los dos mas importantes, la Juventud Obrera Catélica (JOC) y la
Hermandad Obrera de Accién Catdlica (HOAC). La actitud mostrada por el PCE fue de
“mano tendida” a los catdlicos politicamente mas comprometidos con la oposicién al
régimen, ya que muchos de estos lideres obreros fueron formados en la Iglesia: por
ejemplo, Eugenio Royo, joacista y creador de la Unién Sindical Obrera (USO), José
Maria Zufiaur y Salce Elvira, miembros de JOC y fundadores de USO, el hoacista
Anton Saracibar, etc. Referencias aparecen también a los “curas obreros”, aquellos que
con el trabajo manual intentaban formar parte de la realidad que trataban de evangelizar
y dar asi también un testimonio de vida y de pobreza. La labor de estos curas se
centraba en la denuncia a través de homilias y escritos, pero también en la cesién de
locales para celebrar asambleas, el apoyo material, la cobertura a huelguistas y la
participacion directa en el sindicalismo clandestino. No obstante, a las continuas
homilias comprometidas les seguian las consecuentes multas, igual que si se descubrio
que alguno de ellos formaba parte de algun sindicato clandestino, se sucedian las

detenciones correspondientes.*’

Estos curas que demandaban libertades democraticas, reivindicaciones por una
Iglesia pobre y una fe comprometida (todo ello tildado con componentes ideologicos de
izquierda) propiciaron el surgimiento de algunas contradicciones en el seno de la
Iglesia. En los afios sesenta, esos curas obreros eran respetados y admirados por
miembros de la misma clase social que en los afios treinta habia perseguido con safia a
la Iglesia, y ademas eran perseguidos por el “anticlericalismo de derechas”, es decir, que
un Estado como la Espafia de Franco, que esgrimia la religién catdélica como su
principal sefia de identidad, estaba deteniendo, persiguiendo y registrando a los

representantes de esa misma confesion.

Igual que Berzal de la Rosa, quien ha investigado sobre los “curas obreros” en
varios trabajos®, otros autores han abordado el tema desde diferentes perspectivas.

Desde ensayos como el de José Maria Maravall a fines de los setenta®® hasta estudios

¥ Berzal de la Rosa, Enrique: “Sotanas, martillos y alpargatas...”, pp. 116, 120.

% Berzal de la Rosa, Enrique: “Cristianos en el Nuevo Movimiento Obrero en Espafia”, Historia Social,
n° 54, 2006, pp. 137-156.

% Maravall, José Maria: Dictadura y disentimiento politico. Obreros y estudiantes bajo el franquismo,
Madrid, Alfaguara, 1978 (primera edicion en inglés, Nueva York, St. Martin’s Press, 1978).

23



mas recientes, como Los curas obreros en Espafia de Julio Pérez Pinillos (2004). En él
el autor relata su experiencia personal como tal, desde el acceso al sacerdocio, pasando
por su estadia en Vallecas, hasta la responsabilidad encomendada por el cardenal
Tarancén como Consiliario de la JOC o la labor desempefiada en la fabrica metalurgica
en la que trabajo. En 2009, Pérez Pinillos public6 junto a José Garcia Centeno y Luis
Diez Maestro Curas Obreros, una obra mas ambiciosa que recopila los testimonios de
veintiocho curas obreros espafioles, como Esteban Tabares, Javier Fajardo, Juan
Cejudo, Mariano Gamo, etc. En ella se reconoce el trabajo de estos sacerdotes ya que
gracias a su militancia en las filas de la oposicion durante la Transicion, ésta no
degenerd en un enfrentamiento militar. La presencia de estos curas obreros, jovenes
seminaristas enrolados en movimientos sindicales y proximos al mundo secular, a la
sociedad civil, a través de movimientos sociales como Hermandad Obrera de Accidn
Catolica (HOAC), Juventud Obrera Cristiana (JOC) o Accion Catolica Obrera (ACO)
seria asi un excelente antidoto contra el anticlericalismo de la clase obrera que venia
evidenciandose desde inicios del siglo XX en Espafia. En esencia, la idea expuesta por
los autores es que sin esa presencia cristiana en los movimientos obreros, politicos y
sociales, el proceso de descristianizacion de la nueva sociedad espafiola habria sido

mucho mayor.

Varios estudios regionales han abordado la cuestion de los curas obreros.
Respecto a la Iglesia vasca, Anabella Barroso (1995) en Sacerdotes bajo la atenta
mirada del régimen franquista. Los conflictos sociopoliticos de la Iglesia en el Pais
Vasco desde 1960 hasta 1975, presenta una sintesis muy solida de la posicion del clero
en las tres diocesis vascas para los ultimos quince afios del franquismo. No existe una
sola clave que expligue el inicio de las hostilidades entre el régimen y el clero vasco a
partir de la década de los sesenta. Barroso sugiere tres factores que favorecieron la
confrontacion: la menor represién ejercida por el gobierno franquista; el cambio
generacional en el cuerpo sacerdotal vasco, ya que seria ese clero joven el que estaria
implicado en los conflictos de los afios sesenta y setenta; y la irrupcion del movimiento
etarra que insufl6 nuevas fuerzas a ese sector contestatario del clero, ya que ambos
tenian un enemigo comun. De la misa al tajo: La experiencia de los curas obreros de
Xavier Corrales Ortega (2008) analiza al igual que Barroso el papel de estos curas que

decidieron un dia quitarse la sotana, enfundarse el mono para trabajar en una fabrica o

24



en la obra y renunciar a la paga del Estado, centrdndose esta vez en la Comunidad

Valenciana, en los conocidos como capellans obrers.

En lo concerniente a los protagonistas, debemos detenernos a analizar las
distintas biografias o referencias escritas para conocer asi la posicién adoptada por los
grandes nombres de la jerarquia eclesiastica. Son resefiables trabajos como Confesiones,
las memorias escritas por el cardenal Vicente Enrique y Tarancén (1996)“°. Su figura se
convirtié en iconica, ya que adoptdé una postura rupturista al frente de la jerarquia
eclesiastica respecto a la dictadura de Franco. Encontramos estudios sobre su figura
como el de José Luis Martin Descalzo (1982) Tarancdn: el cardenal del cambio, quien
lo intituld como tal, resultado de diecisiete largas conversaciones entre ambos, cuyo
objetivo era finiquitar el mito del cardenal, personaje clave en la transicion, tan
aborrecido por unos y a la vez tan manipulado por otros. Jesus Infiesta Miguel (1995)
también ha analizado el papel del primado espafiol en su obra Tarancén. El cardenal de
la reconciliacion, pero de una forma méas académica con respecto a la obra de Martin
Descalzo. Mencion merece la obra de Alberto Iniesta Jiménez, tachado de “cura rojo”,
obispo auxiliar de Madrid de 1972 a 1998, que en Recuerdos de la transicion evoca el
papel fundamental de la transicion interior de la Iglesia como impulso de la transicién

politica.

En los Gltimos afos han aparecido biografias y monografias dedicadas a diversos
ambitos, tanto ideoldgicos como politicos. Guerra Campos: apuntes para una biografia
de Antonio Fernandez Ferrero (2003), sintetiza el caracter del obispo amaense a traveés
de su evolucion en la carrera eclesial, desde su paso en Accion Catdlica como
Consiliario de los Jovenes Universitarios, como Consultor del Episcopado Espafiol en el
Concilio Vaticano Il, hasta su llegada a la didcesis madrilefia como obispo auxiliar en
1964 y finalmente como obispo de Cuenca en 1973. El ensayo es la publicacion de la
tesis que present6 en la Pontificia Universidad Gregoriana de Roma. En La Iglesia que
se enfrent6 a Franco: Pablo VI, La Conferencia Episcopal y el Concordato de 1953,
Pablo Martin de Santa Olalla (2005) ha estudiado en una monografia las dificiles
relaciones entre Franco y Pablo VI a través de la correspondencia entre los
colaboradores del dictador y del papa, mientras que Fernando de Meer Lecha-Marzo

(2007) en Antonio Garrigues, embajador ante Pablo VI. Un hombre de concordia en la

“0 Enrique y Tarancén, Vicente: Confesiones, Madrid, PPC, 1996. M4s que unas memorias, son en
realidad documentos y notas personales de su archivo publicados de manera pdstuma por sus herederos.

25



tormenta (1964-1972), examina el periodo en el que Antonio Garrigues Diaz-Cafiabate
ocupé el cargo de embajador de Espafia en el Vaticano.

Rastreando la web, podemos encontrar entre los distintos buscadores tales como
DIALNET e ISOC-Historia tesis referidas a este periodo histérico. “Del
nacionalcatolicismo a la lucha antifranquista. La HOAC de Castilla y Ledn entre 1946 y
1975 de Enrique Berzal de la Rosa (2002); Obreros cristianos en Europa: relaciones
internacionales de la HOAC (1946-1975) de Basilisa Lopez Garcia (2005)*; “La
participacion de los catélicos en el movimiento obrero en Barcelona (1946-1978)” de
José Ferndndez Segura (2005) y “Una voz disidente del nacionalcatolicismo: Fidel
Garcia, Obispo de Calahorra y La Calzada (1880-1973)” de Maria Antonia San Felipe
Adan (2011).

Hasta ahora he presentado una seleccion de la bibliografia fundamental para
abordar el tema con respecto a Espafia. En cuanto a Aragon, he investigado rastreando
fuentes secundarias en bibliotecas y por la red sin obtener demasiados resultados. Un
trabajo pionero sobre Aragon, La izquierda ¢de origen cristiano? de José Bada Panillo
(1979), hace un seguimiento de la desembocadura politica de los militantes cristianos en
los primeros partidos de la oposicion en la region aragonesa. En revistas académicas,
tan solo dos articulos, el de Angela Cenarro (1995-96) “Elites, Partido, Iglesia: el
Régimen Franquista en Aragon, 1936-1939” publicado en la revista Studia Historica.
Historia contemporanea, y ¢l de Maria José Esteban Zuriaga (2012) ‘“Movimientos
catélicos de base en Aragon a finales del Franquismo: de la evangelizacion al
compromiso” publicado en la Revista Aragonesa de Teologia. Mencion aparte merece el
articulo de Pablo Martin de Santa Olalla “El Clero contestatario de finales del
franquismo, el Caso Fabara”, por abordar uno de los conflictos mas destacados del clero
contestatario en Aragon, publicado en 2006 en la revista Hispania Sacra. Un primer
estudio sobre este caso habia sido elaborado por Fernando Gutiérrez (1977) con el
capitulo “Wirberto Delso, protagonista del hecho mas insélito de la Iglesia Universal de
los dltimos afios: Caso Fabara” en Curas represaliados en el Franquismo, y una
revision reciente sobre el mismo la encontramos en el trabajo de José Guarc Pérez “El
Caso Fabara en su contexto eclesial-pastoral y politico-social”, articulo publicado en

2010 en la Revista Aragonesa de Teologia. También se menciona el caso Fabara en la

1 |_pez Garcia, Basilisa: Obreros cristianos en Europa: relaciones internacionales de la HOAC (1946-
1975), Murcia, Universidad de Murcia/Servicio de Publicaciones, 2005.

26



obra de Alberto Sabio y Nicolas Sartorious (2007) El final de la dictadura, destacando
la importancia del caso, ademés de lo que supuso ya que obligd a muchos curas
progresistas de la zona a retratarse como tales a través de una carta de protesta.*> Como
vemos, es poco lo encontrado sobre Iglesia, tardofranquismo y transicion en lo referido
a la comunidad autonoma aragonesa, y siempre o casi siempre se encuentra dentro de un
marco geografico mas amplio (todo el Estado). Por ello, Aragén esta falto de estudios
en este campo y todavia hay mucho por hacer.

A modo de conclusién, en lo que respecta a la historia de la Iglesia en Espafia, es
cierto que en los ultimos afios los estudios han avanzado bastante en distintos &mbitos,
pero siempre hay lagunas que se deben cubrir, como los estudios sobre la Accion
Catdlica espafiola durante los primeros afios del franquismo hasta mediados de los
cincuenta, ya que los realizados hasta la fecha se centran sobre todo en las
organizaciones disidentes de los afos sesenta. Ademas del estudio de la Accion Catolica
en el entorno local. Objetos importantes de estudio serian la financiacion de la Iglesia,
asi como la relacion entre la Falange, el Ejército y la Iglesia, y la reaccion de los dos
primeros ante el desenganche del régimen de ésta ultima. Necesitado de nuevas
investigaciones se encuentra el Opus Dei, el papel que desempefid durante todo el
franquismo y la transicion y el alcance de este, ya que las obras sobre la prelatura
escritas hasta la fecha ocupan polos excesivamente radicales. También la etapa del
posconcilio y la perpetuacion de la maniobra vaticana para renovar al episcopado

espafnol de acuerdo a las nuevas directrices del Vaticano II.

En cuanto a las biografias, parece increible que no se haya biografiado a ni uno
solo de los Nuncios Apostolicos que estuvieron en Espafia durante la dictadura
franquista. Ni Gaetano Cicognani (1938-53), Ildebrando Antoniutti (1953-62), Antonio
Riberi (1962-67) y con mayor motivo Luigi Dadaglio (1967-80), por ser este ultimo la
figura clave en el desarrollo y cambio de orientacion del episcopado espafiol hacia
posturas mas aperturistas. Y en lo que atafie a Aragon, faltaria el estudio detallado de
tres figuras importantes que se sucedieron en el cargo de arzobispo de Zaragoza en los

sesenta y setenta, Casimiro Morcillo, Pedro Cantero Cuadrado y Elias Yanes.

42 Sabio, Alberto y Sartorious, Nicolas: “Grietas y divisiones en los soportes del Régimen. El palio
dictatorial y la Iglesia de la calle”, en El final de la dictadura, Madrid, Ediciones Temas de Hoy, 2007, p.
429.

27



En el &mbito nacional es evidente que existe una produccion intelectual amplia y
cada vez mayor sobre la “Iglesia y el franquismo” y la “Iglesia y la transicién”, aunque
esta Ultima en menor medida que la primera. Pero al fijarnos en las credenciales,
observamos que muchos de los autores citados pertenecen a la Iglesia (son sacerdotes) o
simplemente simpatizan con ella, y he aqui el problema, puesto que al escribir sobre la
institucion eclesiastica pecan de subjetividad, al estar integrados en ella. Feliciano
Montero destacaba en un articulo este hecho y el deber de subsanarlo cuanto antes, ya
que esto impide que la historia sobre la Iglesia pase a ser reconocida en el conjunto de la
actividad académica como una parcela historiografica més*®. Establecia una
comparacion con la historia religiosa, que no eclesiastica, francesa y la espafiola, la cual

adolece del impulso que le permita dar el salto de la historia eclesiastica a la religiosa.

Para alcanzar esa normal integracion de la investigacion sobre la Iglesia y el
catolicismo en el cuadro del contemporaneismo espafiol, observamos como “poco a
poco se ha ido configurando una nueva generacion de historiadores en el tema, cuya
principal virtud es el bajo o nulo nivel de ideologizacion, en un terreno demasiado dado
a la subjetividad, por cuanto la Iglesia catdlica genera habitualmente polémica”*.
Encontramos entre esos historiadores a Alvarez Tardio, Berzal de la Rosa, Blasco
Herranz, Garcia Checa, Moreno Seco, Ruiz Sanchez, Laura Serrano, etc. La
metodologia utilizada en la investigacion y el trabajo de estos historiadores es el camino
a seguir para conseguir ese paso de la historia eclesiastica a la historia religiosa, asi
como los estudios sobre temas que todavia no han sido abordados, como es el caso de la

Iglesia del tardofranquismo en Aragon.

43Montero, Feliciano: “La historia de la Iglesia y del catolicismo espafiol en el siglo XX. Apunte
historiografico”, Ayer, n°® 51, 2003, pp. 271.

* Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo: “La Iglesia durante el franquismo. Un debate abierto”, Historia
del Presente, n° 7, 2006, p. 144.

28



3. ANALISIS DE FUENTES

Una vez consultada la bibliografia, para ampliar el conocimiento del tema de
estudio debemos recurrir al analisis de fuentes primarias. Estas nos permitiran recabar
informacion relevante para la elaboracion del trabajo. El resultado obtenido de su
consulta debera ser comparado posteriormente con las fuentes secundarias presentadas
en el estado de la cuestion para que al establecer una relacion entre ambas nos permitan

Ilegar a una conclusion.

Primordial por tanto, consultar fuentes primarias porque es de suponer que al
tratarse de un periodo de la historia reciente, hablamos de los afios sesenta y setenta del
siglo XX, la documentacién existente debe ser abundante (ya sean documentos
publicos, oficiales, prensa, etc.) en contraposicion a otras etapas anteriores a ésta. Otra
cuestion es la posibilidad de consulta de los documentos y la accesibilidad que las
instituciones que los custodian permiten. Para elaborar este relato histérico acudiremos
a tres tipos de archivos, los archivos eclesiasticos, las hemerotecas y archivos publicos y
los archivos privados. Complementando a estas fuentes escritas, encontramos de igual

forma las fuentes orales, ya que éstas se consideran fuentes primarias también.

3.1 Archivos eclesiasticos

La busqueda en archivos de fuentes primarias para elaborar este proyecto de
investigacion abre ante nosotros distintas opciones, pero al tratarse de historia de la
Iglesia es logico empezar por los archivos adscritos a ésta. En Aragon existen seis
archivos diocesanos, el Archivo Diocesano de Huesca, el Archivo Diocesano de Teruel,
el Archivo Diocesano de Zaragoza, el Archivo Diocesano de Jaca, el Archivo
Diocesano de Tarazona y el Archivo Diocesano y Capitular de Barbastro. Podemos
considerar los tres mas importantes los de las capitales de provincia, y de entre ellos el

Archivo Diocesano de Zaragoza, por ser esta ciudad la capital de Aragon.

El analisis de los fondos documentales de estos archivos debe hacerse siguiendo
unas pautas, procediendo primero a una seleccién numerosa de fuentes, de cuyo estudio
consideremos que se pueda obtener el maximo rendimiento. Para luego ir limitando la
documentacion a nuestro marco cronoldgico, y asi poder aproximarnos al campo de

estudio que nos hemos fijado.

29



3.1.1 Archivo Diocesano de Zaragoza.

Zaragoza cuenta con un magnifico archivo diocesano, fundado en 1743, que ya
orden6 Mariano Burriel Rodrigo y de cuyo inventario hay copia inédita
mecanografica.*® La importancia del Archivo radica en que es el correspondiente a la
Unica archididcesis que hay en Aragon. Los documentos a investigar serian sobre todo
los relativos a la correspondencia entre clérigos. Habria que consultar en su catalogo si
estan disponibles los escritos de Casimiro Morcillo, Pedro Cantero Cuadrado y Elias
Yanes, los tres arzobispos de Zaragoza que ocuparon el cargo durante los afios del
tardofranquismo y la transicidn. Sobre todo la correspondencia con los parrocos de las
distintas localidades de Aragon, en las cuales, se dieron situaciones de contestacion ante
el arzobispado zaragozano.

Dentro de los fondos diocesanos, entre la documentacion custodiada, sabemos
de la existencia de distintos subfondos que resultan atractivos para nuestra
investigacion, tales como el subfondo Episcopal, del cual destacariamos sobre todo la
correspondencia de la que hablabamos anteriormente. También del subfondo de Justicia
podemos obtener informacion, a través de las subsecciones de Apelaciones, Procesos
Civiles y Criminales. En cuanto a la seccion de Parroquias seria fundamental, en sus
subsecciones de Arreglo y Documentacion suelta, el estudio de aquellas parroquias
zaragozanas que se encontraban en barrios obreros durante el tardofranquismo y la
transicion, asi como también el de aquellas localidades de la provincia que tuvieron
conflictos con el arzobispo de la época. El subfondo de la Secretaria General de la
Diocesis, a través de la correspondencia y de la subseccion Habilitacion y Despachos
también podria reportarnos informacion. Y también los Decretos del subfondo Vicaria
General. Hasta aqui la documentaciéon referente al Fondo Diocesano, pero aparte
encontramos otro fondo, el denominado Fondo Incorporado. Deberiamos indagar sobre
todo en el subfondo Instituciones Civiles, ya que cuenta con subsecciones dedicadas a
las relaciones entre la archidiocesis y tres entidades fundamentales de la ciudad, la
Diputacién, la Universidad y el Ayuntamiento. Asimismo cabria detenernos en prestar
atencién a las publicaciones periddicas del arzobispado, como el Boletin Oficial de la

Didcesis.

“Canellas Lopez, Angel: “Los archivos diocesanos”, Cuadernos de historia Jerénimo Zurita, n® 45-46,
1983, p. 165.

30



Ya por altimo y referente a este archivo hay que decir que la mayoria de la
documentacion del periodo de estudio que nos ocupa, actualmente no se encuentra en el
Archivo Diocesano, sino en las oficinas del arzobispado y no es accesible su consulta
por ser un periodo cercano en el tiempo y afectar a personas que todavia viven, como el

arzobispo don Elias Yanes, quién comenz6 su episcopado en 1977.

3.1.2 Archivo Diocesano de Huesca

En 1571 se separa la didcesis de Jaca de la de Huesca, y se crea la diocesis de
Barbastro. Comienza, a partir de entonces, la generacién de documentacion episcopal
que dara lugar a su conservacion y custodia. Aparece asi el Archivo Diocesano. La
Asamblea Plenaria del Episcopado Espafiol, en 5 de junio de 1973, acordd que en las
didcesis espafiolas se iniciase la transferencia de los Archivos Parroquiales de
antigliedad superior a los cien afios, aproximadamente, a un Archivo Historico

Diocesano.

Cumpliendo este acuerdo, D. Javier Osés, obispo, entonces Administrador
Apostolico Sede Plena de Huesca, el 15 de marzo de 1974, public6 un Decreto
erigiendo el Archivo Historico Diocesano, y nombr6 a D. Mariano Oliveros Director y
Conservador del mismo*®. De este archivo hay que destacar los Fondos de Archivos
Parroquiales, de los que hay bastante documentacion (260 cajas de documentacion de
parroquias y 605 libros parroquiales). Pero de la seccion que se puede extraer mayor
rendimiento es la del Obispo, a través de la subseccion correspondencia, con las
Autoridades, con la Santa Sede, con la Nunciatura, con Obispos, etc. Sobre todo la
relativa a los primeros afos en los que estuvo Javier Osés en la didcesis, primero como
Obispo auxiliar desde 1969 y luego como Obispo de Huesca, desde 1977. Para asi
comprobar qué nivel alcanzo6 el enfrentamiento entre Osés y Pedro Cantero Cuadrado,
arzobispo de Zaragoza, debido al “caso Fabara” en 1974. Javier Osés comulgaba con la
idea de la Iglesia de los pobres y el Concilio Vaticano Il, mientras que Cantero
Cuadrado no. Otra subseccién, Gobierno de la Didcesis, en la que encontramos el
Boletin Oficial del Obispado, Edictos, Disposiciones, Decretos, la Hoja Parroquial

Diocesana y Libros de Visita Pastoral.

**Barrios Martinez, Maria Dolores: “El Archivo Diocesano de Huesca: sus fondos documentales™,
Aragonia Sacra, n° 2, 1987, pp. 141-152.

31



En el subfondo Magisterio Episcopal, se localizan las Cartas Pastorales, las
Homilias y la publicacion oficial del Obispado de Huesca, Pueblo de Dios. Y ya para
terminar, en la seccion de Vicaria General y Secretaria de Camara convendria

consultar la subseccion correspondencia con parrocos, religiosos y otros.

3.1.3 Archivo Diocesano de Teruel

El Archivo Historico Diocesano fue creado por el obispo Damian Iguacen
Borau, en marzo de 1977. La mayor parte de sus fondos proceden del archivo episcopal
y curial, cuyos comienzos coinciden con la organizacién de la didcesis por el obispo
Jaime Jimeno de Lovera (1579-1594).*” Contiene todos los archivos parroquiales de la
provincia que fueron depositados a comienzos de 1980. Junto con los archivos
parroquiales se trasladaron algunos fondos municipales (Tornos) y protocolos notariales
sueltos (Baguena, Bafion). En cuanto a la documentacion custodiada, de los fondos
documentales de caracter civil poco o nada se puede extraer, puesto que la del
ayuntamiento de Tornos no supera la fecha de 1932 y las Notarias de Baguena y la de
Bafion son de los siglos XV y XVII respectivamente. Al igual que los fondos de
Cofradias Religiosas, que no suscitan nuestra atencion, debido también a la cronologia.
Quizas podria reportarnos alguna informacién el ultimo blogue que conforma el
archivo, el denominado fondo de las Parroquias, sobre todo la documentacion relativa a

las iglesias de la capital turolense.

3.1.4 Archivo Diocesano de Tarazona

Se puede decir que comienza a mitad del siglo XIV; aunque la didcesis es
mucho mas antigua, ya que encontramos documentos historicos que nos hablan de

1.*8 Dentro del Fondo Diocesano, encontramos el subfondo

obispos desde el siglo V
Control institucional, desglosado en las subsecciones Administracion parroquial y
Denuncias, sanciones y multas. Cabria mencionar también el subfondo Gobierno, del
cual se podrian examinar las subsecciones Creacidn y supresion de cargos /Decretos,

Edictos y Mandatos /Nombramientos, provision y cese de cargos.

" Informacion extraida de la Guia de los archivos y bibliotecas de la Iglesia en Espafia. Ledn,
Asociacion Espariola de Archiveros Eclesiasticos, 1985.
“® Informacion extraida de la Guia de los archivos y bibliotecas de la Iglesia en Espafia. Ledn,
Asociacion Espafiola de Archiveros Eclesiasticos, 1985.

32



Aparte del fondo diocesano, encontramos también el fondo parroquial de la
Didcesis de Tarazona, donde deberiamos detenernos y centrar la atencién en la seccion
Relaciones con instituciones civiles, la curia romana y la curia diocesana (basicamente

es correspondencia con estas instituciones).

3.1.5 Archivo Diocesano de Jaca

La formacion del archivo coincide con la creacién de la di6cesis de Jaca como
independiente y segregada de la de Huesca (afio 1571) y abarca hasta 1900. La
documentacion anterior de esta diocesis se halla en los archivos Catedralicio y
Diocesano de la di6cesis de Huesca y en el Archivo Catedralicio de Jaca.*® Dificil por
tanto obtener informacion de este archivo, en el subfondo Correspondencia
encontramos tan sélo nueve legajos y en Documentacion Parroquias de la Diocesis
ciento cincuenta y cinco. Acaso se podria examinar la seccion de Reales Decretos,

ordenes y cédulas, donde tal vez exista documentacion referente al periodo a estudiar.

3.1.6 Archivo Diocesano y Capitular de Barbastro

Se conservaban hasta 1936 los documentos de antes de la restauracion de la
diocesis en 1571. En el afio 1936, al ser saqueado el palacio episcopal, el Archivo quedd
desorganizado y maltratado de tal suerte que no quedd legajo en su sitio e integro. Al
terminar la guerra civil se acometid la tarea de reorganizacion del Archivo, dandose por
terminada en el afio 1945. Actualmente los fondos se encuentran divididos en 26
secciones. Se guardan los fondos en legajos, protegidos con carpetas de cartén. Los
legajos contienen fasciculos. El criterio seguido en la ordenacion de los legajos
corresponde al orden cronoldgico. Por decreto del prelado diocesano, de 12 de abril de
1983, se constituyd una entidad denominada 'Archivo de la Didcesis de Barbastro'. En
él se han integrado los archivos diocesano, catedralicio y parroquial.>® Apreciamos por
tanto una escasez de documentacion, probablemente dentro del fondo Diocesano la
Gnica seccién que pueda contener informacion referente a la Iglesia en el
tardofranquismo sea Sinodos. Papeles de obispos, de la Nunciatura y de Roma, aunque

tan s6lo se conservan trece legajos.

49 Buesa Conde, D. J.: “El Archivo Diocesano de Jaca: Inventario de sus fondos”, Aragonia Sacra, n° 1,
1986, pp. 153-177.

% Informacion extraida de la Guia de los archivos y bibliotecas de la Iglesia en Espafia. Ledn,
Asociacion Espafiola de Archiveros Eclesiasticos, 1985, pp. 133-134.

33



3.1.7 Archivo de Accién Catélica en Aragén

En la Casa de la Iglesia de Accion Catdlica General en Aragdn se encuentra
documentacion referente a los Jovenes de Accion Catdlica, ya que los archivos de
adultos — mujeres y hombres — de Accidén Catdlica se encuentran en el Archivo
Diocesano de Zaragoza. Pero esta documentacion, que esta depositada en su oficina, no
posee un catalogo descriptivo de los materiales que alli se custodian archivados, no
existe como tal, como nos han informado. Desde la Casa de la Iglesia nos sugieren que
podriamos ponernos en contacto con Fernando Altemir, sacerdote de Huesca y profesor
del Seminario que acaba de terminar su estancia en Madrid como consiliario general de
la Accion Catélica General y que en 2012 defendié su tesis "La recepcion del Concilio
Vaticano Il en la Accion Catélica Espafiola”. El estudio investiga en las causas que
generaron la crisis de la Accion Catdlica Espafola tras la celebracion del Concilio
Vaticano 1, en aquel momento particular en el ambiente socio-politico de Espafia.

3.1.8 Archivo de la Nunciatura vy de la CEE

Para poder confirmar la existencia de documentos referentes a Aragon fuera de
esta region, siguiendo con los archivos de la Iglesia, consulta obligada seria la
documentacion que se custodia en Madrid en dos archivos principalmente, el primero de
ellos el de la Nunciatura Apostolica en Espafia. EI fondo archivistico esté dividido en
treinta y ocho secciones, teniendo en cuenta que se guardan legajos desde la
instauracion de la Nunciatura en Espafia en el siglo XV1.>* Debemos centrarnos en los
dossiers generados por los nuncios que gobernaban en los afios sesenta y setenta,
Antonio Riberi (1962-67) y Luigi Dadaglio (1967-80), sobre todo en la etapa de éste
altimo, ya que fue Dadaglio el encargado de llevar a cabo la renovacion del episcopado
espafol hacia el aperturismo, conforme lo exigian las directrices del Concilio Vaticano
I1, lo que le reporté enfrentamientos por ejemplo con el arzobispo zaragozano Pedro
Cantero Cuadrado. Fundamental por tanto seria comprobar la correspondencia que
alberga el archivo entre los arzobispos de Zaragoza (ya sea Casimiro Morcillo o Cantero
Cuadrado) y el nuncio Dadaglio, asi como la de este ultimo con los distintos obispos
aragoneses (Javier Osés, Juan Ricote Alonso, Damian Iguacén Borau, Francisco

Alvarez Martinez...).

*! Marqués Gonzalez, José Maria: Indices del Archivo de la Nunciatura de Madrid, Madrid, Ediciones
Aldecoa, 1976.

34



También se custodia correspondencia en el Archivo de la Embajada de Espafia
cerca de la Santa Sede en Roma, concretamente la correspondencia oficial y los
documentos originales producidos por y recibidos en la Embajada de Espafa ante la
Santa Sede desde 1901 hasta 1975.

El otro archivo eclesidstico madrilefio que puede albergar documentacion
referida a Aragon es el Archivo de la Conferencia Episcopal Espafiola. En él se
custodian todos los documentos oficiales publicados por la Conferencia Episcopal
Espafiola desde 1966, afio de su creacion: cerca de mil documentos de la Asamblea
Plenaria, la Comision Permanente, el Comité Ejecutivo y las Comisiones Episcopales,
ademas de los documentos publicos emanados de la Presidencia y de la Secretaria
General, y las notas de prensa de la Oficina de Informacién.*

3.2. Archivos publicos y hemerotecas

Aparte de los archivos eclesiasticos, hay que prestar atencion a aquellos otros
que conserven documentacion emanada de las autoridades civiles de los afios sesenta y
setenta, por el hecho de que los posibles conflictos acaecidos quedarian recogidos en las
sanciones interpuestas por las mismas autoridades, en las denominadas Salidas.
Asimismo, otro de los recursos que puede reportarnos mucha informacion son las
publicaciones periddicas, la prensa escrita, ya que entre sus paginas albergan reportajes
y articulos diarios de sucesos que pueden suscitar nuestra atencion por estar

relacionados con el tema de estudio.

3.2.1 Archivos publicos

En Aragon tres son los archivos que custodian la documentacion generada por el
Gobierno Civil, el Archivo Histérico Provincial de Huesca, el Archivo Historico
Provincial de Zaragoza y el Archivo Historico Provincial de Teruel. Cada uno de ellos
alberga una serie de Expedientes de orden publico. Bajo la denominacién de orden
publico se agrupan expedientes muy diversos, como autorizaciones de caza, de
establecimientos, de espectaculos publicos incluso de uso de explosivos, pero los que
nos pueden ayudar en nuestra investigacion son aquellos expedientes que puedan tener
un contenido mas politico, por ejemplo la conduccidn de presos y detenidos, érdenes de

busca y captura, informes de antecedentes politico-sociales o la extensién de

%2 http://www.conferenciaepiscopal.es/index.php/documentos-cee.html (Consultado el 16/10/2014).

35


http://www.conferenciaepiscopal.es/index.php/documentos-cee.html

salvoconductos. La serie del Gobierno Civil de Huesca se inicia en 1945 y finaliza en
1998. La serie del Gobierno Civil de Zaragoza empieza en 1934 y termina en 1994. Y la
custodiada en el archivo de Teruel, va de 1938 a 1988.

Otra seccién que puede aportar informacion son los informes que hacen
referencia a las entradas, estadias y salidas de personas en los centros penitenciarios
aragoneses, sobre todo la de presos politicos que tuviesen algun tipo de relacion con la
Iglesia, o se mostrasen cercanos a ésta. En el archivo de Huesca se encuentra la seccion
Centro Penitenciario de Huesca, con informes desde 1927 hasta 1989. En el archivo de
Zaragoza la seccién Prision Provincial de Zaragoza, contiene informes que van de 1864
a 1985. En Teruel, la serie Prisién Provincial de Teruel, posee informes comprendidos
entre 1935y 1989.

3.2.2 Hemerotecas

Una de las fuentes fundamentales en la que debemos apoyarnos en nuestro
estudio es sin duda alguna la prensa, porque en ella aparecen reflejados todos aquellos
acontecimientos destacados de la época a través de cronicas diarias. A pesar de la
existencia de la censura, con la que el gobierno franquista obligaba a silenciar ciertos
casos, procesos, conflictos, etc. porque podian perjudicar su imagen publica, el
tratamiento que se les concede en los distintos periddicos nos permite analizar la postura
del gobierno frente a un caso, si hay discrepancia en torno al mismo a traves de distintas
cabeceras y editoriales, y si un proceso muy relevante no es siquiera mencionado en la

prensa, nos exhorta a preguntarnos el porqué de ello y buscar por tanto respuestas.

Los archivos gue conservan prensa, sobre todo prensa local, son las hemerotecas
o0 archivos municipales. La hemeroteca de Zaragoza por la coleccion que atesora seria el
primer referente para la consulta de fuentes imprescindibles para el estudio de la historia
local, sin desmerecer por supuesto el resto de archivos municipales de la comunidad, de
los que habria que distinguir aquellos que se localizan en municipios que poseen sede
episcopal. En el Archivo Municipal de Zaragoza centramos la atencion en los periddicos
que custodia, donde la gran mayoria de ellos estan disponibles en el sistema de
microfilm. Encontramos ediciones de publicaciones como Heraldo de Aragén (de
caracter general); EI Noticiero (especialmente éste, ya que funcionaba como 6rgano de
la prensa catolica y de la derecha aragonesa); Lucha, Nueva Espafia y Amanecer, que

son los diarios de la FET y las JONS, cabeceras de Teruel, Huesca y Zaragoza,

36



respectivamente; Aragon Exprés (aragonesista y liberal, sufri6 tres secuestros, el Gltimo
de ellos en 1975 antes de la muerte de Franco por un articulo impreso en sus paginas
relativo al tema del nacionalismo); el semanario Andalan (importante porque defendia
posiciones democraticas, regionalistas y claramente antifranquistas); la revista
quincenal Esfuerzo Comuln (de marcado caracter anti-totalitario). Estos son los
principales titulos; faltaria investigar qué otras publicaciones tendrian correlacion con el

tema propuesto para estudio.

De la misma forma, comprobariamos en los respectivos archivos municipales la
prensa local oscense y turolense para aquellos casos que pudiesen tener relevancia en
los conflictos internos de la Iglesia o con las autoridades civiles, fundamentalmente
Nueva Espafia en Huesca, ya que queda como Unico diario local tras la desaparicion de
La Tierra por problemas economicos en 1936, y en Teruel Lucha, érgano de la prensa
falangista.”® Asimismo, habria que comprobar la prensa local de los municipios con
sede episcopal, entre los que incluiriamos Jaca, Tarazona y Barbastro. De este ultimo
hay que citar EI Cruzado Aragones, semanario catolico-tradicionalista fundado por J.
Sichar, C. Castellvi y M. Casasnovas, que deja de publicarse en 1936 y reaparece en

1953 impulsado por el obispo Pedro Cantero Cuadrado.

En cuanto a prensa nacional, podemos consultar a través de la red las
hemerotecas digitales de los periodicos La Vanguardia y ABC, de las cuales se puede

extraer informacion si el caso objeto de estudio tuvo marcada relevancia nacional.

3.3 Archivos privados: el Archivo del Centro Pignatelli.

El Centro Pignatelli, es una de las instituciones eclesiasticas que mayor
trascendencia tuvo durante el tardofranquismo en Aragon, ya que aparecio en los
albores del mismo, concretamente en septiembre del afio 1970. Sito en Zaragoza, en P°
Constitucién 6, anexo a la iglesia de San José de Pignatelli, este centro esta dirigido por
la Compafiia de Jesus. Fue esencial durante el periodo de transicion de la dictadura a la
democracia porque promovié cursos y ciclos de conferencias de gran impacto, y se

convirtié en un lugar al que se acogieron normalmente las fuerzas culturales, sociales y

%% En cuanto al Diario del Alto Aragén (Diario de Huesca — Nueva Espafia — Diario del Alto Aragon) esta
casi integro en su pagina web: http://hemeroteca.diariodelaltoaragon.es, si bien le faltan algunos nimeros
antiguos. Publicaciones no diarias oscenses podemos consultarlas en el Instituto de Estudios
Altoaragoneses. En el Archivo Municipal de Teruel se encuentra en depdsito y encuadernada una parte de
la coleccidn del periddico Lucha, concretamente desde marzo de 1964 hasta mayo de 1978, para el resto
de publicaciones turolenses debemos dirigirnos al Instituto de Estudios Turolenses.

37


http://hemeroteca.diariodelaltoaragon.es/

politicas que luchaban por la libertad. Gran parte de las iniciativas ciudadanas de
Zaragoza se fraguaron en él, lo que le vali6 sanciones econémicas y dificultades de todo
tipo por parte de la administracion civil y eclesiastica®.El centro cuenta con una
biblioteca-hemeroteca especializada en temas eclesidsticos y un archivo muy
interesante. Dentro del archivo existen dos fondos. Uno de ellos estd dividido en
distintos dossiers que son anuarios, en los cuales se recogen las actividades llevadas a
cabo por el mismo, desde charlas, simposios, conferencias hasta las actas del Seminario
para la Paz fundado en 1984, mientras que el otro fondo contiene dossiers que hacen
referencia a la contabilidad del Centro, al organigrama del mismo, asi como a los
Estatutos fundacionales. Pero también encontramos en este segundo fondo dossiers
referentes a conflictos con el Gobierno Civil que ha sufrido el propio Centro, tales como
la suspension de la Semana Juridica en marzo de 1974, la entrada de la policia y las
detenciones del 11 de septiembre de 1975, la suspension del Ciclo de Conferencias de
Manuel Tufion de Lara o el incendio del Centro, provocado por tres cocteles molotov en
febrero de 1984, entre otros.

Para ir finalizando uno de los aspectos que me gustaria resaltar es la dificultad
en la consulta documental de los archivos diocesanos, puesto que ello no permite la
elaboracion de nuevos trabajos ya no renovadores de una linea historiografica previa
existente, sino que sean estos los que la inicien, ya que si no el estudio de la
conflictividad religiosa durante el tardofranquismo y la transicion en Aragon quedara
anquilosado en el tiempo. Dejando a un lado los archivos y para complementar a la
documentacion escrita que nos reportan estos, deberiamos indagar en saber cuéles de las
personas que fueron protagonistas de algunos de los acontecimientos principales de
aquel periodo siguen vivas, y si ese es el caso, si estarian dispuestas a dar su testimonio
sobre lo acontecido. Asi obtendriamos una vision mas completa del objeto de estudio de
nuestra investigacion. Han accedido a ello Eloy Fernandez Clemente, fundador y
director del semanario Andalan (1972-1977 y 1982-1987), y Jests Maria Alemany,
jesuita y director del Centro Pignatelli desde 1972 hasta 1975.

** http://www.enciclopedia-aragonesa.com/voz.asp?voz_id=3589 (Consultado el 18/10/2014).

38


http://www.enciclopedia-aragonesa.com/voz.asp?voz_id=3589

4. TENSION EN LA IGLESIA ARAGONESA DEL TARDOFRANQUISMO.
RENOVACION EN LAS BASES E INMOVILISMO EN LA CIMA.

Primeramente decir que mi investigacion estd basada en el estudio de la
conflictividad que vivio la Iglesia en Aragon a finales del franquismo. En primer lugar
me he centrado en el Centro Pignatelli, por ser éste una institucion que participé en
buena medida en el proceso de renovacion de la Iglesia en Aragon desde su misma
creacion, lo que le acarred6 constantes sanciones por parte de la autoridad civil. En
segundo lugar me he acercado a la figura del arzobispo Pedro Cantero Cuadrado, por la
importancia en la toma de decisiones al ser la mas alta autoridad eclesiastica de la
region, ya que ocupoé el cargo de arzobispo de Zaragoza durante un largo periodo de
tiempo, desde 1964 hasta 1977. Y el tercer y ultimo apartado lo he dedicado al “Caso
Fabara”, uno de los casos protagonizados por el denominado clero “contestatario” que
tuvo mas repercusion a nivel nacional, y que por tanto fue el mas destacado en Aragon.
La eleccion de estas tres cuestiones u objetos de estudio no ha sido casual, aparte de la
conexion que pudo haber entre ellos, que existid, ya que todos los protagonistas de estos
conflictos pertenecian a una misma diocesis, se debe fundamentalmente a la
documentacion a la que he tenido acceso y con la que he trabajado. Localizada ésta en
el Archivo del Centro Pignatelli, gracias a ella he podido profundizar en mi

investigacion.

4.1 El Centro Pignatelli

Nacido en 1970, el Centro Pignatelli de Zaragoza es una institucion dirigida por
un equipo de jesuitas. Los objetivos que persigue, segun su propio equipo directivo, son
“la renovacion de la fe cristiana y crear una plataforma cultural de permanente
formacién y dialogo para promover una sociedad mas justa y mas humana>®. Para
llevarlos a cabo desarrolla varias areas: formacion teoldgica, cultural, social mediante
cursillos, ciclos de conferencias, seminarios y publicaciones; biblioteca publica;
pedagogia popular (a través de una escuela de padres); cine club pignatelli; comunidad
cristiana de jovenes; colaboracion con otros grupos. Cuenta también con la Iglesia San

José de Pignatelli, aneja al Centro. Se halla ubicado en Paseo de la Constitucion, 6.

% Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli” en Dossier: -Escritos sobre el
Centro Pignatelli, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, sin fecha, pag. 3.

39



Primero de todo, hay que decir que los objetivos que se marcaba el Centro
estuvieron condicionados por la situacion politico-social de la Espafia de fines de los
sesenta, momento de su creacion. Por ello cuando se hablaba de lograr una renovacion
de la fe cristiana, era siempre siguiendo el espiritu del Concilio Vaticano I, finalizado
hacia unos pocos afios, en 1965. Y segun estos preceptos el mundo moderno se hallaba
amenazado permanentemente por dos grandes crisis: crisis de sentido y crisis de

solidaridad. La reflexion que planteaba el Centro acerca de estas crisis era la siguiente:

“El hombre moderno es el de la reflexion critica, el de la ciencia y la
tecnologia. Un hombre que ha conseguido importantes logros en el pensamiento, en el
dominio de la técnica y de la naturaleza, en el bienestar colectivo. Pero a quien aqueja
periédicamente una suerte de depresion personal comunitaria sobre su vida y sobre su
muerte, que no ha sido capaz de superar la razon tedrica ni la razon practica. Y que ha
creado como prototipo de desarrollo el modelo industrial capitalista, incapaz de
deshacerse de las redes de la insolidaridad. A este hombre, el creador poderoso y el
depresivo, al que tiene grandes proyectos y es insolidario, a él se ofrece la fe como
oferta de sentido y solidaridad. Una fe responsable, no fanatica; dialogante, no
excluyente; comunitaria, no individualista; preocupada del hombre del méas aca, no
solo del mas alla, esperanzada, no malhumorada.”

Es decir, el Centro se preocupaba por esa secularizacion cada vez mayor de la
sociedad que se inicio en Esparia tras el desarrollismo economico, y que en otros paises
se habia iniciado ya con anterioridad, por lo que éste quiso centrarse desde su creacion
en formar en Aragdn una comunidad cristiana fuerte y a la vez autocritica consigo

misma, para mantenerse asi duradera en el tiempo.

Otra de las preocupaciones del Centro en los albores de su aparicion era el
terreno de las humanidades, la cultura, ya que llevaba varios afios desempefiando
actividades para promover una preparacion cultural mayor en Aragén, no como Centro
puesto que no existia todavia, sino a través del Colegio Mayor Pignatelli. Por ello
necesitaba un espacio mas adecuado, mas grande, para desarrollar estas actividades.
Quizas sus fundadores consideraban que no existia suficiente debate en la sociedad,
pero también hay que decir que era logico puesto que Espafa era una dictadura en esos
afios, y se debia tener cuidado cuando se hablaba sobre determinados temas, aunque
fuesen humanisticos y no propiamente politicos. Ellos lo postulaban asi:

“Porque en el trabajo cultural el hombre se humaniza, aprende a utilizar su
razon, intenta expresar su comprension del mundo y de la sociedad, se ejercita en la
critica responsable de las ofertas ideoldgicas. Pretendemos ser plataforma cultural que
ayude a superar el déficit de cultura critica y de cultura popular. De cultura critica
«porgue no nos podemos tragar todos los mitos que nos transmite la llustracion, sino

40



los que contribuyen al progreso humano». De cultura popular (sozialpedagogik)
«porque el pueblo es el que necesita cultura y no sélo las élites que puedan utilizarla
como instrumento de poder»”®.

A fines de los sesenta Espafia se encontraba en un periodo convulso que afectaba
al terreno politico, econémico y social. Por tanto el gran reto del pais, a los pocos afios
de la creacion del Centro, continuaba siendo la convivencia. En ese aspecto habia
fracasado repetidamente, debido en su mayor parte a una alta conflagracion social, a las
manifestaciones, protestas, atentados, etc. Segun apreciaba el Centro, la convivencia se
hacia imposible por dos motivos: la intolerancia y la injusticia social. Para el Centro,
con la Constitucion democrética de 1978 se habian dado grandes pasos politicos, pero la
democracia politica formal no implicaba que se hubiesen superado los escollos de la
intolerancia y de la injusticia social que estaban fuertemente arraigados en la sociedad
espafnola. En definitiva, que en aquellos afios todavia no se habia producido el “cambio
social”. Hoy ya no es ese el caso, pero el Centro consideraba necesario seguir
manteniendo ese fuerte compromiso social a favor de la tolerancia y de la justicia social:
“Si queremos convivir, tendremos que aprender a respetar a los que no piensan como
nosotros, a intentar convencer con la fuerza de la razén y no con la descalificacion y el
insulto, a dialogar, a ser receptivos de las razones del otro, a buscar en comdn, a

mantener la propia identidad en la pluralidad social™’.

El Pignatelli, por tanto, esta comprometido con la difusion cultural a través de
los contenidos de sus actividades, conferencias, charlas, simposios, en las cuales intenta
promover el debate a través del dialogo, asi como lo esta también en la erradicacion de
las tremendas desigualdades sociales que aquejan a la sociedad. Por ende sus
actividades estan enfocadas a la solidaridad con los parados, con los ancianos, enfermos
cronicos, marginados... y como recoge su equipo de trabajo: “mientras esto sea asi el
Pignatelli estard con los mas débiles y pondra lo poco que pueda al servicio de la

promocién de la justicia™®.

Todo ello queda recogido en los estatutos fundacionales, compuestos por 14
articulos, en los cuales observamos el organigrama del Centro y su funcionamiento. Los

mas significativos establecen que el Centro es una Institucién Eclesial de Pastoral,

%% Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”..., pag. 4, de donde procede
también el parrafo anteriormente citado.

*" Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”..., pag. 4

%8 Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”..., pag. 5.

41



erigida por la Compafiia de Jesus el 12 de septiembre de 1970, con todos los privilegios
que canodnicamente le corresponden, y los derechos que le confiere el vigente
Concordato (el del 53 primero y los Acuerdos del 79 después) entre la Santa Sede y el
Estado Espafiol (Art.1)*. Como Centro fundado, promovido y dirigido por la Compafiia
de Jesus, se rige en su actuacion por el espiritu y las orientaciones de la Iglesia, como
aparecen principalmente en los documentos del Concilio Vaticano I1.

Su objetivo fundamental es ser lugar académico y vital de estudio, reflexién,
comunicacion, oracion y accion, donde se promueva: el crecimiento en profundidad y
conciencia comunitaria de la fe; la confrontacion de la existencia creyente con el reto
del mundo de hoy, ya que este esta inmerso en un proceso de cambio y secularizacion;
la construccion de un mundo mas humano y justo, en la linea de la Constitucién
“Gaudium et Spes” del Concilio Vaticano II y de las grandes enciclicas de Juan XXIII y
Pablo VI; el esfuerzo por la creacion de condiciones que hagan posible un dialogo
sereno, donde las opiniones de cada uno sean a la vez respetadas y contrastadas
(Art.3)%. Entre las actividades de formacién cristiana y humana que mantiene el Centro
en orden a conseguir su finalidad se encuentran las siguientes: el asesoramiento
religioso y humano de las Comunidades de Vida Cristiana y otras asociaciones que
candnicamente tienen su sede en el Centro, segun las normas y estilo de dichos
movimientos en sus constituciones; el ministerio Pastoral en la Iglesia San Jose de
Pignatelli; la direccion espiritual personal y en grupo, con especial atencion al Colegio
Mayor San José Pignatelli (esta labor continua a pesar de la desaparicién del Colegio
Mayor en 1975) y las actividades de la Seccion Académica. De ésta ultima hay que
decir que tiene una tarea interna de investigacion y reflexion, y otra externa de
formacidn y divulgacion. La primera se realiza preferentemente en un seminario interno
de caracter permanente. La segunda, por medio de cursos, seminarios, conferencias y
forums (Art.6)°.

Al frente del Centro se encuentra un director, asistido por una Junta de
Gobierno, nombrado por el Provincial de la Compafiia de Jesis a propuesta de esta
Gltima. La Junta de Gobierno aprueba la iniciacion de las actividades y la utilizacion de

los métodos que sean propuestos para las diversas secciones (Art.10)%. Dado que el

«Estatutos del Centro Pignatelli” en Dossier: —Estatutos, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 1 de
noviembre de 1973, péag. 1.

80 «Estatutos del Centro Pignatelli”..., pag. 1.

81 “Estatutos del Centro Pignatelli” ..., pag. 2.

42



Centro naci6 sin otro capital fundacional que el inmueble y utillaje, propiedad de la
Compafiia de JesUs, los gastos de funcionamiento se cubren a traves de cuotas de
inscripcion (en las actividades formativas que se considera oportuno) y de aportaciones
voluntarias de quienes se sienten llamados a apoyar los objetivos del Centro, y gracias a
las cuales se puede tener a punto por ejemplo una biblioteca con especial dedicacion a
las ciencias teoldgicas y humanas.

Por Gltimo, el Centro Pignatelli siempre queda abierto a la colaboracion de todos
los hombres que “buscan honradamente la verdad y desean una convivencia humana en
la justicia, sin discriminacion alguna por motivos religiosos, raciales, politicos o
culturales (Art.14)"%2. Por las razones que se acaban de sefialar, seria conveniente
conocer en un breve apartado la historia del Centro, para asi después analizar las
distintas vicisitudes por las que ha tenido que pasar a lo largo del tiempo.

El Colegio Mayor Pignatelli nacié en 1954, pero no fue hasta 1955 cuando se
puso en funcionamiento. Dirigido por los jesuitas fue creado como residencia de
estudiantes y lugar de trabajo cultural y universitario®. Como tal desarrolla sus
actividades hasta 1970 en que se crea, junto a él, el actual Centro Pignatelli como
edificio independiente y con una mision estrictamente cultural y pastoral. La idea de
crear el Centro Pignatelli es simple, el Colegio llevaba a cabo todos los afios una
programacion cultural muy extensa, en la que participaban figuras destacadas,
comunidades cristianas, asi como muchos amigos del propio Colegio. Muchos de los
que asistian a las charlas y conferencias que alli se daban prestaban un gran interés, pero
habia otros que utilizaban el Colegio Mayor y la Residencia (creados a la par de los
otros colegios mayores de Zaragoza) como un hotel, y en palabras de Jesis Maria
Alemany: “yo no me hice jesuita para ser hostelero”.** El Colegio, que se situaba en lo
que hoy es el Centro Pignatelli, disponia de una buena biblioteca, aulas para reuniones,
salon de actos, y una extensa actividad cultural como hemos dicho, asi que se decidié
juntar todas estas cosas para crear el Centro Pignatelli y por ello se decidio trasladar el
Colegio Mayor a las afueras de Zaragoza, hasta que éste finalmente se cerr6 en 1975 y
el Centro sigui6 con su labor social y cultural. Hay que tener en cuenta también cuando

surge el momento que atravesaba el pais — década de los setenta — ya que era especial y

82 «“Estatutos del Centro Pignatelli” ..., pég. 3.

8% «Colegio Mayor” en Dossier: - Documentos iniciales (Centro y Comunidad), Archivo del Centro
Pignatelli, Zaragoza, 17 de febrero de 1976, pag. 1.

8 Entrevista a don Jestis Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014.

43



el Pignatelli Colegio y Centro, que era y sigue siendo defensor de la libertad y de la
cultura y lugar de encuentro de mil iniciativas, empezé a sentir en si mismo lo que era
defender la libertad de reunion, de expresion y politica. Se convirtié en el centro de las
“iras” del régimen y cayeron sobre sus miembros, y sobre los ciclos que organizaba, la
censura, las multas e incluso la intervencion de la policia. Veamos aqui los principales

enfrentamientos con la autoridad civil, en los que més adelante profundizaremos.®

En diciembre de 1973 se suspende por orden gubernativa el ciclo de
conferencias “A los diez afios de la Pacem in terris”, multando a Rafael Belda, uno de
los conferenciantes, con 25.000 pts por su conferencia “Sentido cristiano de la paz en un
mundo de violencia”. En marzo del 74, se suspende la Semana Juridica y se impone una
multa de 75.000 pts a Miguel Castells y otra de 50.000 al Centro Pignatelli por no haber
evitado “las extralimitaciones del orador”. Para pagar el tercio de la multa — y poder

recurrirla — los colegiales estuvieron entonces un dia sin comer.

En el curso 1974-75 se prohibe una conferencia de Mario Gaviria, “Recursos
naturales y energéticos” y el ciclo sobre el movimiento obrero (en el que debia
participar Manuel Tufion de Lara). El 11 de septiembre de 1975 interviene la policia y
detiene a 25 personas — maestros y obreros — que estaban reunidos en el Centro. Al
Centro se le multa con 100.000 pts por una nota explicando la verdad sobre los
acontecimientos. La amnistia con motivo de la muerte de Franco cierra todos los
tramites. Ese mismo curso, 1975, deja de funcionar el Colegio Mayor por decision
propia de la Compairiia de Jesus y el Centro Pignatelli sigue en solitario su labor cultural

y social.

En 1981 el Centro Pignatelli volvid a ser centro de atencion especial en la ciudad
cuando en la sesion del pleno del Ayuntamiento del 22 de octubre se rechazaba la
concesion de la medalla de oro de la ciudad que se habia pedido para el mismo. Esto dio
lugar a una serie de enfrentamientos verbales y notas en los periddicos por parte de los
partidos politicos que componian el Ayuntamiento en aquel momento, igualmente se
sucedieron una serie de homenajes por parte de partidos politicos, sindicatos y

asociaciones que reconocieron la labor que estaba realizando el Centro. A los miembros

% Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”. .., pag. 6.

44



del equipo les sorprendio el que les propusieran para la medalla de oro y el revuelo que

se armé cuando se la negaron.®

En 1984 se produjo un incendio. Fue sobre las 23:45 de la noche del dia 18 de
febrero. Tres cocteles molotov lanzados por una ventana a la planta baja del Centro
Pignatelli causaron dafios materiales de consideracion en diversas dependencias. Los
que incendiaron la planta baja del Centro Pignatelli fueron jovenes cuyos padres —
desconocedores de las actividades de sus hijos — iban todos los dias a misa en la iglesia
del Centro, la iglesia de San José de Pignatelli. Pertenecian a grupos de extrema derecha
que ya habian realizado altercados por la ciudad, como la quema de un autobus de la
DGA o las puertas de acceso a la sede de Comisiones Obreras. Identificaban al Centro
como “rojo” y decidieron atentar contra ¢l. Gracias al jefe de la Brigada de bomberos se
evito que el fuego pasase de la planta baja. A los jovenes responsables se les impuso
una multa de un millon de pesetas, que no podian costear. EI Centro hubiese podido ir a
juicio contra estos chicos pero no se persond en la acusacion porque considerd que no
valia la pena. En este Ultimo caso, como en otros, se aprecia claramente como se
establecié una plena identificacion entre el Centro (y por extension a la orden religiosa
que lo regia y rige) y el antifranquismo de izquierdas, “los rojos”, ante lo que Jesus
Maria Alemany, director del Centro de 1972 hasta 1975, dice: “;Qué por qué nos hemos
ganado fama de rojos”? Creo que estamos acostumbrados a unos cristianos a la
defensiva y no abiertos para acoger a otras personas, para hablar con ellos, aunque no
piensen lo mismo. Hubo un tiempo en que cualquier reivindicacion de libertad, justicia,
era cosa de “rojos”; ahora quiza no fuera asi, pero como eran derechos fundamentales

del hombre, nosotros los defendimos. Hay desconocimiento de lo que aqui se hace”.®’

4.2. Incidentes, casos, sucesos... en el Centro Pignatelli

En este apartado, trataremos de analizar detenidamente los distintos conflictos
que se sucedieron en el Centro Pignatelli (o en los cuales haya tenido un papel
destacado), debido a su posicionamiento politico y su labor como centro de reunién y
garantia de libertades, lo que lo enfrentd con las autoridades civiles y eclesiasticas desde
el mismo momento de su nacimiento en 1970. Pero antes que nada, me gustaria

subrayar una de las crisis mas fuertes que vivio la Iglesia espafiola en los sesenta, la de

% Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”. .., pag. 7.
87 Entrevista a don Jestis Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014.

45



la division de los jesuitas por depender el Centro Pignatelli de Zaragoza de la Compafiia
de Jesus, y ser ésta la artifice de su creacion.

Entre 1966 y 1976, los cambios profundos en el contexto eclesial, social y
politico generaron en la Compafiia de Jesus, como en el resto de la Iglesia y del mundo
catolico, tensiones, conflictos y crisis de identidad. Siguiendo las instrucciones de Pablo
VI, en diciembre de 1965, los Provinciales de Espafia crearon la Comisién Técnica
sobre el Ateismo, primer paso de la fundacién del Instituto Fe y Secularidad con el
objeto de poner en préctica una de las primeras recomendaciones de la Gaudium et
Spes, el didlogo con los no creyentes. Una de sus expresiones seria el didlogo doctrinal
y militante con el marxismo, ya que los militantes cristianos obreros y universitarios,
cuando radicalizaban su compromiso social y asumian el marxismo como instrumento
de anélisis, entraban en crisis de fe. Por tanto, a fines de los sesenta existia una
confrontacion entre una mayoria renovadora, posconciliar, y un grupo de disenso
contrarreformista que reclamaba la vuelta a las esencias e incluso la separacion con la
constitucion de una provincia autonoma que estuviese relacionada directamente con el

Papa.®®

La Jerarquia era partidaria de la escision hasta que el Superior General Pedro
Arrupe visitd Espafia en 1970 y convencio a los obispos para que tal fractura no se diese
de ningln modo. La division y la crisis también habia afectado a las vocaciones y a la
formacién de los jesuitas. Entre 1967 y 1974, el periodo mas critico, se pasé de los
seminarios a las comunidades en pisos, mientras se agudizaban la crisis de vocaciones y
las secularizaciones. Ademas, en el seno de la Compafiia se fue creando un grupo de
pastoral obrera que pronto se autodenomind “Misidén obrera”, version espafiola jesuitica
de la tendencia de los “curas obreros”, condenada en 1955 y recuperada en el contexto

posconciliar.?®

La Compafiia de Jesis no era la Unica que vivia estas disputas, ya que no se
dieron solo dentro de la Iglesia sino también con las instituciones del Estado, es decir,
diferentes casos se sucedieron que provocaron un grave deterioro en las relaciones entre
la Iglesia y el gobierno espafiol a lo largo de los afios sesenta, sobre todo durante la
segunda mitad, tras la finalizacién del Concilio Vaticano Il y también en los setenta.

Como ejemplo de ello, encontramos en Catalufia, ademas de continuas protestas

% Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboracion a la disidencia. .., p. 246.

46



reclamando que los obispos de esta region fuesen catalanes, la famosa “Capuchinada”
de marzo de 1966, una reunion en el convento de capuchinos barcelonés de Sarria
convocada por el Sindicato Democréatico de Estudiantes de Barcelona, con el objetivo
de aprobar sus estatutos fundacionales. El encierro dur6 del 9 al 11 de marzo y termind
con la entrada de la policia franquista al recinto y la posterior detencion de los alli
presentes. Todo el proceso tuvo una gran repercusion mediatica nacional e

internacional.®®

En el &mbito de la educacion se produjeron muchos enfrentamientos, como el
mencionado en Barcelona, pero también en el seno de la propia Iglesia, en sus
seminarios o en las universidades dependientes de ésta. Destaca, por ejemplo, el
conflicto de la Universidad Pontificia en Salamanca, que estallé y se resolvio en el
curso 1969-1970, pero que se habia ido incubando en los afios anteriores por la
influencia de la renovacion doctrinal del Concilio Vaticano Il que contrastaba cada vez
mas con los contenidos y orientaciones de algunos profesores, adeptos al régimen. A
primeros de diciembre de 1969 los estudiantes de Teologia plantearon una huelga
general con la intencion de remover de sus catedras a los profesores que consideraban
obsoletos y promover un cambio de los planes de estudio. La radicalidad del conflicto
aconsejo a las autoridades académicas solicitar a la Santa Sede un Visitador Apostolico.
La visita de este, en enero de 1970, puso las bases de la solucion del conflicto,
estableciendo cauces de didlogo y negociacion con alumnos, profesores y autoridades

académicas.”®

Muchos otros casos en el resto de Espafia se sucedieron durante estos afios, pero
si hubo uno que de verdad provocé lo que podriamos denominar una crisis de gobierno,
ese es sin duda el “Caso Anoveros”. Monsefior Anoveros, obispo de Bilbao, en 1974
predicé una homilia sobre el aspecto cultural del problema vasco que al instante se
convertiria en el mayor conflicto de las relaciones Iglesia-Estado. Las autoridades
locales y provinciales, tanto civiles como militares, no comprendian las referencias a la
independencia politica y econdémica de la Iglesia manifestada por el obispo vizcaino,
cuando ésta recibia subvenciones del Estado. A las autoridades provinciales les
molestaba mas el hecho de haber osado abordar el problema vasco que el verdadero

tratamiento del mismo. En esta ocasion no eran sacerdotes radicales los que protestaban,

% Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboracion a la disidencia. .., p. 259.
" Montero, Feliciano, La Iglesia: de la colaboracion a la disidencia. .., p. 244.

47



sino que era un obispo con una autoridad innegable en su didcesis el que planteaba un
asunto hasta entonces tabu en las didcesis vascas. El gobierno franquista puso en
marcha el destierro para Afioveros por atacar la unidad de la Patria, manteniéndolo en
arresto domiciliario hasta que llegase el momento de su salida. Afioveros se nego a
abandonar el pais si no era por orden directa del Papa, lo que crispd ain mas las
relaciones con el gobierno. La Conferencia Episcopal Espafiola apoyé al obispo bilbaino
emitiendo una amenaza de excomunion para todo el gobierno, y éste Ultimo, viendo
peligrar las negociaciones para renovar el Concordato de 1953 rebajo la tension,
permitiendo al obispo de Bilbao permanecer en su sede.”* Todo ello era fruto del
ambiente que se vivia en el pais, como vemos, con conflictos en distintas regiones del
Estado.

En Aragon también hubo fricciones entre el Gobierno Civil y la Iglesia, sobre
todo cuando ésta estaba representada por los jesuitas, y uno de cuyos maximos
exponentes en Aragén era el Centro Pignatelli. La creacion del Centro no fue algo
preestablecido, al igual que sus objetivos, se penso que era necesaria una institucion que
diese voz a aquellos que defendian el pluralismo, la diferencia de opiniones, el debate,
la democracia. EI Centro defendia por tanto la libertad de expresion y los derechos
humanos, y sufria por ello constantes sanciones por parte de la autoridad civil. El
Centro permitia la reunion de partidos politicos cuando todavia no eran legales, pero
una vez se aprobo la ley que los legalizaba, ya no permitié reuniones de partidos
politicos. Es decir, servia como una plataforma para lograr un objetivo, hacer justicia
(en un determinado tema), cuando este objetivo se lograba (encontraba su sitio dentro de
la ley), se apartaba y buscaba una nueva causa por la que luchar. Actuaba como si

dijéramos de avanzadilla.

En 1971 se vivid la primera situacion de fuerte tension por una conferencia
celebrada en el Centro Pignatelli, pero esta no se debi6 al Gobierno Civil, sino al grupo
parapolicial de los Guerrilleros de Cristo Rey. Poco después de que se celebrase la
Asamblea de la Hermandad Sacerdotal en Zaragoza (la cual no gusté nada a Roma), se
celebr6 una Conferencia del Padre Llanos (José Maria Llanos Pastor, artifice del

desarrollo del barrio madrilefio de EI Pozo del Tio Raimundo) en el salon de actos del

™ Barroso Arahuetes, Anabella, “Luces y sombras de la Iglesia vasca durante el Franquismo y la
Transicion” en Ortiz Heras, M. y Gonzalez, Damian A. (coords.), De la cruzada al desenganche: la
Iglesia espafiola entre el franquismo y la transicion, Madrid, Silex Ediciones, 2012, pag. 227.

48



Centro Pignatelli. EI mismo dia antes de que comenzase la conferencia, por la tarde, el
jefe de los guerrilleros de Cristo Rey le entreg6 a Jesus Maria Alemany una tarjeta con
el lema de los Guerrilleros, como queriendo decir: “estamos aqui, que lo sepais™’?.
Alemany, asustado, pensaba que aquello acabaria todo a palos y en una gran trifulca,
pero poco después le llamo el arzobispo Cantero Cuadrado auto-invitdndose a la
conferencia, Jesis Maria no comentd nada de la visita que habia recibido poco antes. El
arzobispo se present6 en el Centro un poco antes de la hora de inicio establecida y se
sentd en primera fila junto a Alemany. Tras la llegada del arzobispo dio comienzo la
conferencia en el salon de actos, que estaba a rebosar. EI Padre Llanos hablaba de
Maria, ya que a ella estaba dedicada la charla, y decia que las virgenes no debian llevar
joyas, abogando asi por una lglesia de los pobres, etc. Muchos de los asistentes
empezaron a plantear preguntas del tipo: “;y qué tiene que ver lo que predica el Padre
Llanos con lo que defiende el arzobispo Cantero?”, “el Padre Llanos representa a los
mas desfavorecidos ;y usted a quién representa?”, etc. El arzobispo le preguntaba al
padre Alemany quién hacia esas preguntas porque no podia girarse (al encontrarse en
primera fila) y si estos eran curas 0 no, se levantd y tomé el mando de la ponencia.
Mientras Llanos no decia nada, se mantenia pensativo y cabizbajo, Cantero Cuadrado
indicaba que habia sido invitado por el director del Centro (era falso, se habia auto-
invitado él) y que venia de buena fe y no habia recibido méas que criticas y se marcho
finalmente abucheado por todo el pablico asistente. Los Guerrilleros de Cristo Rey al
final no hicieron acto de presencia, por lo que Jesius Maria Alemany pudo respirar
tranquilo. Por tanto, en esta conferencia quedaba de manifiesto la tirantez existente entre
el arzobispado y el Centro Pignatelli, aunque la relacion que se mantenia era de

cortesia.”

El primer roce del Centro Pignatelli con la autoridad civil se dio en 1973, a tan
solo tres afios de su creacion. Rafael Belda, sacerdote y profesor de la Facultad de
Filosofia de la Universidad de Deusto, pronuncié una conferencia titulada “Sentido
Cristiano de la Paz en un mundo de violencia” el 30 de noviembre de 1973, enmarcada
en el ciclo de conferencias con motivo de la conmemoracion de los diez afios de la

Enciclica “Pacem In Terris”. El Gobierno Civil de Zaragoza decidié multar con 25.000

"2 Entrevista a don Jestis Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. Segin
afirma este, durante la Asamblea de la Hermandad Sacerdotal los sacerdotes méas afectos al régimen
encargaron su seguridad a los guerrilleros de Cristo Rey, a los cuales los vistieron con sotanas de curas,
los pusieron de guardaespaldas y los hospedaron en casas de monjas.

"8 Entrevista a don Jestis Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014.

49



pesetas a Belda por centrar su disertacion en la violencia como uno de los rasgos que
existen en todas partes, y manifestar que la lucha por su supresion tiene un sentido
revolucionario, sobre todo cuando se sitla en el concepto de un modelo global de
sociedad.”

Belda defendié en su discurso la tesis del surgimiento de una nueva trata de
esclavos, refiriéndose a la utilizacion de mano de obra de los paises subdesarrollados en
los grandes paises industriales de occidente, entre los que incluia a Espafia. Denuncid
igualmente la manipulacion de conciencias que permitia el dominio de los medios de
comunicacion de masas como la television y la radio, estando estos al servicio de una
décima parte de la poblacion de la nacion. Referente a la violencia de los paises
capitalistas la contraponia a la de los paises socialistas, y por dltimo hablaba de la
violencia que ejercia el Estado espafiol sobre sus ciudadanos, ya que al restringir los
derechos y libertades de estos lo que llevaba a cabo no era otra cosa que violencia,
citando la mentalidad totalitaria manifiesta asi como el hecho obligado de profesar una

sola fe.”

Ante tales declaraciones, el Gobierno Civil interpretd aquella conferencia como
una marcada critica politica, que Belda habia iniciado de forma general sobre el mundo
capitalista, pero que a lo largo de su desarrollo se habia centrado en el sistema del
Estado franquista y de sus formas de violencia.”® Este caso fue curioso por dos motivos.
Primero, la conferencia se produjo pocos dias después de la muerte de Carrero Blanco, y
precisamente en la charla se hablaba de “violencia”, todo ello puesto en relacion a la
violencia terrorista empleada por ETA en el atentado al Presidente del Gobierno.
Segundo, la multa se debi6 al empefio que puso en ello el hijo del gobernador civil de
Zaragoza, por aquel entonces Federico Trillo Figueroa, al que convencid para asi “dar

. , . i 7T
lecciones de como se debia ser jesuita”.

Jesus Maria Alemany recurri6 la sancién, primero, porque pidi6 la transcripcion

de la conferencia y vio que todos los nombres propios estaban mal (criticando con ello

™ Gobierno Civil de Zaragoza, Salida n® 20401, Zaragoza, 4 de diciembre de 1973, pag. 1.

"> Gobierno Civil de Zaragoza, Salida n® 20401, Zaragoza, 4 de diciembre de 1973, pag. 2.

"® Es importante resefiar que la Brigada Policial tenia la obligacién de informar cada dia a las 8 de la
mafiana de todos aquellos actos que se celebraban en Zaragoza que pudiesen tener carécter politico,
mediante un informe en el que se transcribia toda la conferencia y se apuntaba el nombre y los apellidos
de todos los asistentes a las mismas.

" Entrevista a don Jestis Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. Segun
Alemany el hijo del gobernador pertenecia a grupos de ultraderecha.

50



el nivel intelectual de los dos miembros de la Brigada de Informacién que hicieron el
informe, ya que los invitados al Centro eran intelectuales, figuras de primera linea
académica) y, segundo, porque Rafael Belda no tenia ningin antecedente, ni se la habia
tachado jamas de “ir contra el régimen” o ser de izquierdas, sino al contrario, ya que era
uno de los mas criticos con el marxismo. Para Jestis Maria: “quién ejerce la violencia no
tiene autoridad moral”.”® Ademas fue la primera vez que se les envi6 a un delegado
gubernativo, delegado de la Brigada Social, Cosme Martinez. En conclusion, al no
sentar nada bien a la autoridad civil, Rafael Belda finalmente tuvo que abonar la multa,
y el ciclo de conferencias terminé siendo suspendido. Este fue el primer encontronazo
con el Gobierno Civil, aunque no seria el Gltimo, ya que éste no estaba dispuesto a
tolerar ataques hacia el modelo de Estado imperante en Espafia por aquel entonces.

A finales de febrero de 1974, el Centro Pignatelli dio inicio a un ciclo de
conferencias bajo el titulo “Semana Juridica”. El dia 28 intervino Miguel Castells
Arteche, abogado de San Sebastian, quien disertd sobre el tema “Juicios Politicos”.
Como nadie presidia el acto de la conferencia, y no existia tampoco moderador para
dirigir el coloquio que habia de abrirse a continuacion de la misma, Miguel Castells
Arteche empezd su disertacion tras unas palabras de un alumno del Colegio que le
presento, encontrandose en el salén de actos del Centro en ese instante unas quinientas

personas, casi en su totalidad estudiantes, y en su mayoria activistas.

El 2 de marzo, el Gobierno Civil de Zaragoza impuso una multa de 75.000
pesetas a Miguel Castells Arteche por conceptos vertidos en una conferencia
pronunciada en el Centro Pignatelli, con menosprecio a distintas instituciones del
Estado espafiol. Y también mult6, con 50.000 pesetas, al Centro Pignatelli, como
organizador de tal conferencia.”® Segun el gobernador civil, Castells Arteche verti6 en
su disertacién conceptos e hizo manifestaciones sobre la forma de actuar de los
Tribunales de Justicia, especialmente las Jurisdicciones Especiales que, por su tono,
ironia y desprecio fueron calificados por el Gobierno Civil como actos contrarios al
Orden Pdblico. Ademas, argumentaba que al no asistir el presidente del Centro (Jesus
Maria Alemany) ni tampoco un moderador se facilité a Castells Arteche el propésito de
sus declaraciones. Por tanto, el Centro era corresponsable de aquel suceso, comision por

omisién, ya que su mision debia haber sido la de velar en todo momento para que no

"8 Entrevista a don Jestis Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014.
" Gobierno Civil de Zaragoza, Salida n° 4785, Zaragoza, 2 de marzo de 1974.

51



fuesen transgredidas las disposiciones legales vigentes. Pero, ;cudles eran esos

conceptos que podian provocar la subversion?

El Gobierno Civil explicaba los motivos de la sancion, acusando a Miguel
Castells Arteches de subversion cuando hablé de Mussolini en referencia a la justicia
expeditiva (cuando el pueblo mismo ejerce la justicia de una forma sumaria), cuando
hablé de que el sistema no tenia confianza en sus jueces comunes y necesitaba unos
jueces de alguna manera especiales, mas mediatizados y adictos al Poder y al régimen.
También porque habld de los tribunales militares en Espafia, de la influencia negativa
del atentado a Carrero Blanco, que repercutié en penas maximas en el proceso 1.001,

etc.®

Tanto Miguel Castells Arteche como el Centro Pignatelli presentaron sendos
recursos ante el Gobernador Civil, pero tanto uno como otro fueron desestimados.®* E
incluso se presentd otro recurso ante el ministerio de la Gobernacion, que igualmente
fue desestimado, por lo que ambos tuvieron que pagar la sancion finalmente.®* Aunque
la multa confirmaba ese mal inicio en la relacion del Centro con el Gobierno Civil (la
segunda multa tras la de Rafael Belda) suponia una derrama importante para las arcas
del mismo, tampoco tuvo mucha repercusion en la prensa, si bien, aparecio recogida en

algtin periédico como ABC.%

La friccion con la autoridad se sucedia afio tras afio, principalmente a travées de
la suspension de ciclos de conferencias, charlas, ponencias, etc. y las consecuentes
multas, como cuando el 6 de febrero de 1975 debia comenzar en el Centro una semana
dedicada a la “Historia del movimiento obrero espanol”. Junto a Casimiro Marti, José
Alvarez Junco, Victor Manuel Arbeloa, Antonio Elorza, Alberto Balcells, Emiliano
Fernandez de Pinedo y Carlos Forcadell, iba a participar Manuel Tufion de Lara, al cual

se le habia encomendado exponer el desarrollo del movimiento obrero desde 1900 hasta

8 Gobierno Civil de Zaragoza, Salida n® 4785, Zaragoza, 2 de marzo de 1974.

8 para el recurso de Miguel Castells Arteche, véase Gobierno Civil, Salida 7224, Zaragoza 30 de marzo
de 1974, y para el recurso del Centro Pignatelli véase Gobierno Civil, Salida 7023, Zaragoza 30 de marzo
de 1974.

8 Ministerio de la Gobernacién, Seccion de Recursos, Recs. 625 y 626/744, Madrid, 20 de abril de 1974.
8 ABC, 6 de marzo de 1974, pag. 42,
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html, (Consultado el
18/09/2014)

52


http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html

1929. Pero no pudo llevarse a cabo debido a que fue suspendida por orden

gubernativa.®

En 1975 la friccién fue mayor y aumentd la tensién debido a que ya no se trataba
de sanciones econdmicas del Gobierno Civil, acatadas finalmente por el Centro ya que
sus recursos terminaban siempre siendo desestimados, sino que se pasé a detener a
oradores y participantes de las conferencias. EI caso mas grave en el que se vio
involucrado el Centro Pignatelli tuvo lugar el 11 de septiembre de 1975, con la entrada
de la policia en el recinto y la detencion de 25 personas. Para comprender el desarrollo
de la situacion, primero mostraremos la nota explicativa que dejo el Centro en la
sacristia de la iglesia el dia 21 de septiembre donde se narraban los hechos acontecidos
desde su punto de vista, después pasaremos a analizarlos.

La Iglesia de San Jos¢ Pignatelli a las Comunidades Cristianas de la Iglesia y
Centro Pastoral San José de Pignatelli: El jueves 11 de septiembre de 1975, hacia las 9
menos cuarto de la noche, fuertes contingentes de policia rodearon la manzana en que se
encuentran la Iglesia y el Centro Pastoral Pignatelli, irrumpiendo en éste. Un numeroso
grupo de funcionarios del Cuerpo General de Policia habian ocupado ya previamente el
interior del edificio.

Quién parecia dirigir la operacion comunico al P. Director que el Sr. Gobernador
habia considerado caso urgente la intervencion de la policia. Ninguna otra explicacion
fue dada a las preguntas de qué indicios de delito existian o cudl era la causa de tal
despliegue de fuerzas. No fue atendida la peticion de que se mostrara por escrito la orden
de registro, fuera ésta de la autoridad judicial, de la gubernativa, o de la policial.
Tampoco fue atendida la observacion de si la policia contaba con la conformidad del
sefior Arzobispo para entrar en una casa religiosa canonicamente establecida, como es el
caso del Centro Pignatelli. Fue desoida igualmente la peticion de que al menos se
firmara un documento en el que constara que, ante la supuesta urgencia, la intervencion
policial se realizaba sin exhibir autorizacion escrita, ni consulta a la autoridad
eclesidstica. En estas circunstancias, el P. Director hizo constar ineficazmente su
disconformidad ante lo que juzgaba insuficiencia de garantias, y rogo la identificacion
del que dirigia la operacion. Peticion que fue igualmente desatendida.

El Centro Pignatelli no habia comenzado todavia el curso, y por tanto en aquel
momento no se desarrollaba en la casa ninguna actividad de propia programacion, fuera
del culto normal de la Iglesia. Pero el Centro cede ocasionalmente alguno de sus locales
a otros grupos que tienen actividades propias de formacion o didlogo, siempre que lo

8 Alemany Briz, Jesis M., Manuel Tufion de Laray el Centro Pignatelli, Departamento Cultural, Centro
Pignatelli, Zaragoza, 8 de abril de 1998.

53



pidan por escrito y asuman la correspondiente responsabilidad civil. En esta situacion se
encontraban aquel dia 4 grupos:

» Una reunion de maestros, para tratar problemas propios del magisterio y de
pedagogia.

» Una reunion estatutaria de Asociaciones de Barrios con su abogado.

Y

Una reunioén de graduados sobre ensefianza de la Fisica.

> Un coloquio de obreros, sobre las elecciones sindicales.

Las numerosas personas que entonces salian de la Iglesia al terminar la Misa de
8 y media, se vieron sorprendidas por el inusitado despliegue policial. Fueron
blogueadas unos minutos y luego se les permitio sin mds molestias la salida, aunque sélo
por la puerta que da a Marina Moreno.

La policia, tras hora y cuarto de ocupacion, se retird del Centro y calles
adyacentes sobre las diez y cinco, practicando alrededor de 25 detenciones, que al
parecer correspondian a los grupos de maestros y de obreros. Como tampoco al final el
equipo responsable del Centro recibio ninguna clase de explicaciones, ni constancia
escrita de la actuacion efectuada, en ningin momento pudo tener conciencia del
presunto delito que pudiera perseguirse: ninguno de los grupos consta sobrepasara la
cifra de 19 participantes; ninguna reunion era oculta; y tampoco se ve sin mds que la
reflexion o didlogo sobre problemas estrictamente profesionales o de formacién pudiera
estar incursa en el reciente decreto de antiterrorismo, referente a una violencia que todos
quisiéramos lejos de nuestra sociedad. Inmediatamente el P. Director dio cuenta de lo
sucedido al Ilmo. Sr. Vicario General de la Ciudad para que fuera informado el Excmo.
Sr. Arzobispo. Ante estos hechos, nuestra actitud, quiere ser la continuacion de una
larga tradicion cristiana y la que recomiendan nuestros obispos en su reciente nota:
“sean siempre ministros de reconciliacion y de paz” (nota de la Comision Permanente
del Episcopado, 18.9.75). Por esto “expresamos nuestra solidaridad cristiana con el
dolor de todas las victimas de cualquier suerte de violencias”... “en la época actual se
considera consiste principalmente en la defensa de los derechos y deberes de la persona
humana (Pacem in Terris, 60).

“Si alguien dice: amo a Dios, y odia a su hermano, miente; porque quien no ama
al hermano a quien ve, ;como puede amar a Dios a quien no ve?” (Homilia Mons. Osés,
Obispo de Huesca, 12.9.75.).

Para analizar correctamente lo sucedido, utilizaremos el dossier con informacion
privada que el Centro elabord y del cual hizo tres copias destinadas al Cardenal
Presidente de la Conferencia Episcopal Espafiola, al Nuncio de Su Santidad y al M.R.P.
General de la Compariia de Jesus, asi como recortes de periodicos y la documentacion

del Gobierno Civil.

54



El mismo dia 11 en que se produjo el incidente, el equipo del Centro Pignatelli
informd al Arzobispo de Zaragoza, el dia 12 al P. Provincial de la Compafiia de Jesus, el
14 al Nuncio y el 15 al Cardenal Presidente de la CEE, mostrando la profunda
preocupacion que habia creado la ley antiterrorismo, por los poderes plenos y sin
control a la Policia, la incapacidad del juez de Instruccién de actuar cuando le eran
llevados por la policia detenidos y su sujecion a la opinién del fiscal, ademéas de los

efectos retroactivos de la ley.*

El miércoles 23 de septiembre, trece dias después de la actuacion policial, la
Delegacion Provincial del Ministerio de Informacion y Turismo repartia a la prensa
nacional un amplio comunicado de la Jefatura Superior de Policia de Zaragoza, el cual
decia que la policia habia desarticulado el Comité Provincial del Partido del Trabajo de
Espafia (antiguo nombre del PCE) y el Comité local de la Joven Guardia Roja,
deteniendo a 35 personas, todo ello puesto en relacion con el Centro Pignatelli. Junto a
esa noticia aparecia otra relativa a que el Colegio Mayor Pignatelli habia sido cerrado y
la mayoria de la prensa nacional relacion6 ambas informaciones sin tener nada que
ver.® De todos los periédicos, quién mas inquina puso en su ataque al Centro fue
Amanecer, y la excepcion el Heraldo de Aragon, que sefialdé explicitamente que no

estaba relacionado con las detenciones del Centro.®’

El Equipo del Centro Pignatelli se quedd perplejo porque inicialmente se
afirmaba haber desarticulado comités comunistas clandestinos, y después quedaba el
Centro involucrado en ello, identificandolos con los detenidos en las reuniones del 11
de septiembre en aquella actuacion policial, cuya motivacion nunca habia sido
explicada. ¢Era esto una posible manipulacion? Al salir en libertad los detenidos, tras un
mes privados de ella, con testimonios de los detenidos, sus testigos y amigos, el Centro

tratd de hacer una reconstruccion de los hechos.®®

En el informe elaborado por el Centro se rebatian las acusaciones de la policia.

La primera afirmacion decia que el director del Centro no estaba entonces en él, cosa

% Documento informe “Informacién privada destinada al Emmo. Sr. Cardenal Presidente de la
Conferencia Episcopal Espafiola, al Excm.Sr. Nuncio de Su Santidad y al M.R.P. General de la Compafiia
de Jesus”, en Dossier: - Entrada Policia, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 11 de octubre de 1975,
p. 3.

¥ No habia relacion ya que el Colegio Mayor habia sido cerrado en junio de 1975 y llegaba entonces
(septiembre) la confirmacidn oficial, y el Centro era otra institucion pastoral distinta al Colegio Mayor.

8 Véase Anexo 1. Prensa, las noticias recogidas van del dia 12 al 24 (el 24 fue cuando la Policia emiti¢
un comunicado).

8 Documento informe “Informacion privada destinada al Emmo. Sr. Cardenal..., p. 5.

55



falsa, ya que si que estuvo y mantuvo un duro dialogo con el Jefe de la Brigada Social.
Falsa es también la informacion que se dio diciendo las salas que ocupaban los distintos
grupos, se dijo que eran la 10 de la tercera planta y la 4 de la segunda, cuando en
realidad estaban en la sala 1 de la segunda planta y en la 4 de la tercera. Tampoco es
cierto que se tirase propaganda por la ventana, ni que estuviesen vigilantes apostados
por si llegaba la policia. En la nota de la policia se afirmaba que existia una conexién
entre las reuniones de obreros y maestros, que eran reuniones de los Comités
comunistas referidos, cuando la mayoria de los miembros del comité del partido del
Trabajo y todos los de la Joven Guardia Roja no fueron detenidos en ninguna reunién en
el Centro Pignatelli. De los 14 responsables de los comités de los partidos
supuestamente desarticulados por la policia, solamente 4 estuvieron alli, 10 fueron
detenidos en otras fechas y en otros lugares; por tanto, se podia afirmar que la inmensa
mayoria (23 personas de 26 totales) no tenian nada que ver con el Partido del Trabajo ni
con la Joven Guardia Roja. Ambas reuniones no tenian ninguna conexion entre si,
contra la tesis de la policia, la cual alegaba que los dos grupos estaban separados por las
aulas pero “unidos en la intencidon” lo que le permitia hablar de reunion ilegal al superar

las 19 personas.®

Los maestros se reunian habitualmente los jueves durante todo el afio para hablar
sobre pedagogia, e ignoraban por tanto que otras reuniones se celebraban en el Centro.
La reunidon de maestros no era ninguna reunién de comité politico ni tenia relacion
alguna con el partido supuestamente desarticulado segin la nota de la policia. Una
licenciada asistente a la reunién era novia de un miembro del P.T.E., y era el Unico
punto de conexion para relacionar las dos reuniones, pero ni habia hablado durante la

reunidn ni la habia dirigido.

La reunién de obreros no era ninguna reunién de comité de un partido ni siquiera
de partido, habiendo trabajadores en ella de diversas orientaciones y también apoliticos.
Doce trabajadores gque asistieron a la reunién, afirmaron que lo Gnico que se tratd en la
reunién fue el tema de presentar candidatos a las proximas elecciones sindicales. No se
habl6 de ningun partido, aunque cierto es que tres pertenecian al Partido del Trabajo. La
reunién comenzo a las 19:35, con la asistencia de doce personas y dur6 una hora. Las

ventanas del aula no se pudieron abrir por estar duras como recordaron muchos de los

8 Entrevista a don Jests Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014.

56



participantes, por tanto la afirmacién de la Policia de que los reunidos intentaron
deshacerse de la propaganda ilegal por la ventana era totalmente falsa. A las 20:40 la
reunion habia finalizado y empezaron a marcharse. Dos pudieron salir del Centro, pero
los diez restantes fueron detenidos por la Brigada Social, junto a los dieciséis maestros.
Por la noche se detuvo a un trabajador junto a la plaza Aragdn, a quien se acuso de
conexion con la reunién, de haber vigilado las cercanias cuando ésta se estaba
produciendo. Cuando la Policia conocié los nombres de los dos trabajadores que
estaban también en la reunion no los detuvo (lo que indica que la Policia sospechaba
que soOlo algun participante en la reunién pertenecia al partido P.T.E. y no toda la

reunion).*

La actuacion de la Policia fue interrogar a los maestros, sin golpearlos. En
cambio, a los tres obreros que pertenecian al P.T.E. si se les golped y torturd. El
domingo 14 fueron puestos en libertad tres de los diez obreros detenidos en el Pignatelli
y se les impuso una multa de 25.000 pts. El resto, junto a los maestros, mas los
miembros detenidos en la operacion posterior fueron remitidos al Juez de Guardia.
Estaban acusados de terrorismo, el juez ordend por tanto su ingreso en prision y remitio
las diligencias a Madrid al juzgado de Orden Publico. Fue entonces cuando el
Arzobispo de Zaragoza intervino para que se aceleraran los tramites de su puesta en
libertad. EI 9 de octubre de 1975, ya estaban en libertad la mayoria de los detenidos en
el Centro Pignatelli. S6lo quedaban en prision los tres obreros pertenecientes al P.T.E.
La multa de 100.000 pesetas impuesta por el Gobierno Civil al Centro Pignatelli el 25
de septiembre de 1975 se justificaba por dos motivos:** haber permitido una reunién
ilegal (por superar las 19 personas, numero que no se superd en ninguna, pero para la
policia habia una sola reunion ya que las reuniones estaban interconexas) y haber
difundido la hoja informativa que se puso al alcance de los miembros de las

Comunidades que daba una version falsa de los hechos (segun la policia). *?

Posteriormente, la policia intervino en los pisos de los tres detenidos, sitos en
Ruiz Tapiador, 2 y otro en la calle Antonio Maura. Ademas continu6 con las
investigaciones, las cuales llevaron a determinar la existencia de un piso sito en la calle

del Doctor Palomar, 15, del que era inquilino Enrique Antonio Omedes (de 21 afios,

% Documento informe “Informacién privada destinada al Emmo. Sr. Cardenal. .., pag. 7.

°! Gobierno Civil de Zaragoza, Salida n° 14826, Zaragoza, 25 de septiembre de 1975.

% Carta “La Iglesia de San José Pignatelli a las Comunidades Cristianas de la Iglesia y Centro Pastoral
San José de Pignatelli”, citada en las pp. 53 y 54.

57



encargado de la confeccion de la propaganda), en una de cuyas habitaciones interiores
convenientemente preparada e insonorizada con materiales aislantes, se hallo el aparato
de propaganda del Partido del Trabajo de Espafa, que estaba compuesto por una
maquina multicopista manual, otra de escribir portétil y dos multicopistas, asi como
papel, tintas y demas Utiles de impresidn, todo ello en gran cantidad. Y ademas, en el

mismo piso se intervinieron 800 kilos de propaganda marxista®.

A modo de conclusién en referencia a este caso, podemos decir que hemos
comprobado suficientemente la manipulacion a que fueron sometidos muchos datos en
la informacion policial y la absoluta falsedad de otros. Lo que queda claro es que las
reuniones habidas en el Pignatelli no tenian que ver entre si, no eran reuniones de
comites politicos. En la reunion de obreros habia ciertamente tres miembros del Partido
del Trabajo de Espafia. Pero en el aire quedan distintas incognitas: ¢Por qué fueron
detenidos en esta reunion? ¢(Por qué se acusO a los demas de pertenecer al partido
citado? ¢Por qué se relaciond a todos los obreros y maestros entre si? ¢(Por qué se
manipulo falsamente el nombre del Centro Pignatelli en todo el asunto? ;Por qué se
realizé la operacion de una forma tan espectacular? ¢Por qué se dio una informacion tan
ambigua y sensacionalista a la prensa? Dificil encontrar respuesta a todas estas

preguntas.

Obvia era la enorme sensacion de inseguridad que vivia el equipo del Centro
Pignatelli durante estos afios debido al absoluto margen de arbitrariedad que dejaba a la
Policia el decreto antiterrorista al margen de los jueces. Los dafios provocados por este
decreto eran después irreparables (piénsese en el prestigio del Centro Pignatelli y
también en el mes de detencién de muchas personas, algunas de las cuales habian
perdido el empleo, la fecha de oposiciones, etc.). Por tanto, los trabajadores del Centro
eran conscientes de los riesgos que corrian por promover y apoyar actos, tales como
charlas, simposios, conferencias de distinta indole, y facilitar aulas a los grupos gue no
contaban con espacios habilitados para ello, y a pesar de las precauciones que tomaban,

nunca sabian con exactitud hasta donde llegaban los limites de la legalidad.

% ABC, jueves 25 de septiembre de 1975, pag. 6,
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1975/09/25/019.html (Consultado el
29/09/2014).

58



Jestis Maria Alemany Briz, director del Centro, interpuso un recurso que fue
desestimado por el gobernador civil de Zaragoza®. Finalmente la multa no se aboné ya
que con la amnistia de 1977 los tramites judiciales fueron suspendidos y el caso fue
archivado.

4.3. Conflictos del clero diocesano con el Arzobispo de Zaragoza

Sin duda, una de las figuras mas relevantes de este periodo fue don Pedro
Cantero Cuadrado, arzobispo de Zaragoza de 1964 a 1977. Antes de acceder a la catedra
zaragozana habia sido obispo por Barbastro, entre 1952 y 1954, por lo que era
conocedor del funcionamiento de las didcesis aragonesas. Importante también porque
aparte de ser la maxima autoridad eclesiastica en Aragdn, era una figura destacada en el
contexto de la politica nacional de la época, ya que en 1967 habia sido nombrado, por
designacion directa del jefe del Estado, Francisco Franco, procurador en Cortes,
Consejero del Reino y miembro del Consejo de la Regencia.

Cantero Cuadrado podriamos decir que era junto a Guerra Campos el gran
baluarte de esa jerarquia eclesiastica intransigente, defensora de la denominada Cruzada
franquista, heredera de los Gom4, Olaechea y Pla y Deniel. Llegaria incluso a desnudar
a la Virgen del Pilar en 1975 para llevar el manto a Madrid, para hacerle compafiia al
Caudillo en sus Gltimas horas junto al brazo incorrupto de Santa Teresa.*® Defendié por
tanto la postura de esta Iglesia apegada y fiel al régimen hasta el ultimo momento, por
lo que resulta necesario analizar el gobierno de la archididcesis que llevo a cabo durante

su etapa como arzobispo de Zaragoza.

Dada la orientacion de Cantero Cuadrado, no resulta extrafio que tuviese unas
relaciones conflictivas con muchos de sus compafieros de la archididcesis. En diciembre
de 1970 se inicia la Asamblea Conjunta de Obispos-Sacerdotes de Aragon. Se habian
constituido en Zaragoza 98 grupos de estudio, de los cuales correspondian once a Jaca,
ocho a Tarazona, diez a Huesca, diecisiete a Teruel, cuarenta y tres a Zaragoza y nueve

a Barbastro.”® Estos grupos pidieron que se abordase la situacion econdémica diocesana,

* Gobierno Civil de Zaragoza, Salida n° 16896, Zaragoza, 4 de noviembre de 1975.

% El Pais, domingo 10 de agosto de 2014,
http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590 342427.html (Consultado el
14/10/2014).

% ABC, 24 de diciembre de 1970, p. 42,
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html (Consultado el
16/10/2014).

59


http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590_342427.html
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html

ya que un 85% creia que la distribucion era anormal, ya que existia gran desigualdad en
la distribucién de bienes, poca claridad por parte de la curia en el manejo econémico,
uso particular de bienes cuando tendrian que ser de la didcesis (capellanias, beneficios,
cabildo...). Los grupos pidieron la confeccion de un inventario de las fuentes de la
economia diocesana y de su rentabilidad, a lo que el Sr. Arzobispo salié al paso con su
“Aportacion a la economia diocesana”. En ese documento se aprecian contradicciones
con respecto a la financiacion, como por ejemplo en la memoria del seminario de 1970
en la que aparecen los ingresos, pero no los gastos, a pesar de que en la Aportacion del
Arzobispo se dice que aparecerian en esta memoria los ingresos y los gastos. Por ello un
grupo de sacerdotes, apoyado en un técnico economista, analiza el escrito del arzobispo
con detenimiento y llega a la conclusion de que “en la aportacion no existen datos de

una claridad que permitan realizar un estudio serio”.%’

En los plenos de la Asamblea no existia el dialogo, ya que las intervenciones se
hacian de una forma individual y solamente el arzobispo tenia poder para intervenir
contestando, cortando asi toda posibilidad de dialogo y expresion entre los componentes
de la Asamblea. Se incluyo una aportacion aprobada por la mayoria que al dia siguiente
fue suprimida por orden expresa del arzobispo. En consecuencia el Gabinete Técnico
dimitié en pleno. Se debia realizar una asamblea regional en Aragon, la cual estaba
prevista al igual que en el resto de regiones espafiolas, pero finalmente en Zaragoza no

se celebré.

Otro incidente con Cantero Cuadrado, en el que estuvo implicado el Centro
Pignatelli, fue el denominado “Caso Equiza”. En octubre de 1971 JesUs Equiza,
catedratico de teologia en la Facultad de Vitoria y en el Seminario de Pamplona, habia
sido el encargado por el Obispado de Pamplona de preparar unas conferencias para
informar cordialmente a los cristianos del alcance y conclusiones de la Asamblea
Conjunta, la cual se habia convertido ya en el punto de inflexion innegable para la
renovacion del clero en Espafia.®® La sorpresa fue grande cuando el dia 8 de octubre
toda la prensa de Zaragoza amaneci6 con una nota oficial del Arzobispado
desautorizando las conferencias, por no tener otro alcance que la responsabilidad

personal del conferenciante y porque el arzobispo informaria a su tiempo

97«1 Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado por la destitucion de D. Wirberto Delso en Dossier:
- Fabara. Arzobispo Cantero, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 14 de junio — 4 de agosto de 1974,

p. 7.
%8 Blazquez, Feliciano: La traicion de los clérigos..., p. 203.

60



objetivamente.” Esta actuacion repercutié gravemente en la fama del conferenciante y
del propio Centro Pignatelli. La direccion del Centro intent6 no agravar el asunto,
publicando una respetuosa nota enviada a la prensa al dia siguiente. Esa nota fue
enviada previamente a su publicacion al Sr. Arzobispo, accién que fue agradecida por el
mismo. Asi concluy6 un episodio desagradable que por la prudencia del conferenciante
asf como por la discrecion del Centro Pignatelli, no llegd a extremos mayores.*®

Una cuestién que provocoé la disputa entre el arzobispo y un grupo de te6logos
de Zaragoza en 1969 fue la revision de la problematica del Seminario de la capital, que
comprendia los siguientes apartados: Vida Comunitaria, Superiores, Pastoral vy
Religiosidad. Treinta y siete tedlogos de la didcesis hicieron un estudio para una nueva
concepcién del Seminario, y se lo entregaron al arzobispo y al rector del mismo.
Demandaban una mayor apertura y flexibilidad en la estructura para los que
permanecieran en el Seminario, asi como la formacion de pequefias comunidades en
pisos en la ciudad. Los tedlogos firmantes del estudio estaban decididos a abandonar el
Seminario en blogue en caso de que el arzobispo Cantero no tomara el problema en
serio. Ademas, consiguieron el apoyo solidario de un grupo de cuarenta y dos
sacerdotes, que enviaron cartas al arzobispo respaldando su postura. A pesar de esto, se

llegé al final del curso 1968-69 sin ninguna solucion.

Lo Unico que se consiguio de todo lo planteado en el estudio fue la salida a un
piso para formar una pequefia comunidad de cuatro estudiantes, ya que de todo lo
demas, referente a los estudiantes internos del Seminario, no se realizd practicamente
nada. Ante esta situacion y afiadiendo a ello las palabras de Cantero Cuadrado en las
que habia manifestado que quedaban expulsados los seminaristas que hubiesen
suspendido los estudios eclesiasticos durante dos afos, el rector Agustin Flores presento
su dimision. Cesaba en el cargo quién hubiese desempefiado su ministerio en este
Seminario Mayor de Zaragoza en el periodo 1941-42, 1946-48 y que cuando dimitié
llevaba al frente del mismo desde 1959, para finalmente recabar en el Colegio espafiol

de Roma tras su marcha de Zaragoza en 1967.'%

% Articulo anunciando las ponencias de Jesus Equiza “La Iglesia de Espaiia ante el futuro, Conferencia
sobre la asamblea conjunta de obispos y sacerdotes en el Centro Pignatelli”, Heraldo de Aragon, 7 de
octubre de 1971.

100 <[ parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 8.

102 http://www.sacerdotesoperarios.org/amigos/difuntos/agustinfloresmartin.html (Consultado 9/10/2014).

61


http://www.sacerdotesoperarios.org/amigos/difuntos/agustinfloresmartin.html

En el verano de 1973 surge una nueva crisis en el Seminario Mayor. Carlos
Salazar, director espiritual del Seminario, el cual es aceptado por la mayoria de los
seminaristas, presenta al arzobispo Cantero Cuadrado la renuncia irrevocable de su
cargo. Esta se debia a una encuesta realizada a los seminaristas mayores, que sefialaban
la situacion en que se encontraba el Seminario. Esta ponia énfasis en el descontento
mayoritario entre los alumnos y la incapacidad de la estructura-Seminario para formar
humana y cristianamente a los futuros sacerdotes, asi como también en lo que podria ser

la raiz del problema planteado: la propia institucion y la estructuracién del Seminario.'*

Cantero Cuadraro respondi6 a esta encuesta a través de una carta pastoral
titulada “Llamada a la rectificacion y la esperanza”, en la cual el arzobispo difamaba a
los seminaristas acusandoles de estar descontentos con el Seminario, de preocuparse
maés de su formacion humana que de la eclesiastica, de no trabajar e incluso de ir de
vinos, a bares y discotecas. Y a continuacion enumero las nueve normas que debia
aceptar todo seminarista que solicitase la entrada al proximo curso 1973-74 en el
Seminario, de las cuales destacaré las que se pueden considerar como mas regresivas 0

inmovilistas:

“todo seminarista mayor de la diocesis de Zaragoza ha de manifestar en su
solicitud que desea ser sacerdote tal y como lo quiere la Santa Madre Iglesia;
residencia de todos los seminaristas en el edificio del Seminario, salvo casos
individuales de caracter excepcional; entrega total a los estudios del Curso Teoldgico,
incompatible con el estudio simultaneo de carreras civiles; las salidas del Seminario
han de ser justificadas por motivos de salud, familiares, pastorales o por otras causas
serias a juicio de los formadores; la libre aceptacion de estas normas y el certificado
del... son condiciones “sine quanon” para ser matriculados en el Curso Teologico en

nuestro Seminario Diocesano ”.**

Tras la carta pastoral y después de recibir cada uno de los seminaristas las
normas que regirian en el Seminario el afio siguiente, los alumnos te6logos se reunieron
para reflexionar sobre la postura a adoptar. De los 33 tedlogos, 20 decidieron

permanecer fuera del Seminario, desestimando las normas exigidas, aunque

manifestaron su intencion de seguir adelante en su formacién para el sacerdocio,

192 1 os resultados de la encuesta se pueden consultar en el articulo “Medidas de Emergencia del
Arzobispo de Zaragoza para el Seminario, Piedad y vida interior, ejes de la reforma iniciada” del ABC de
Sevilla, jueves 4 de octubre de 1973, p. 43.
http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/lhemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html
(Consultado el 17/10/2014).

103 <[ Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 11.

62


http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html

viéndose por ello obligados a buscar otros centros de estudio para poder continuar los
cursos teoldgicos (Deusto, Salamanca, Comillas).

Dentro de la Pastoral Misionera (accion evangelizadora de la Iglesia), en lo
referente a los movimientos apostélicos, Cantero Cuadrado nunca mostrd apoyo a estos,
sino mas bien un rechazo generalizado. En junio de 1969, cesé el consiliario de la JOC
diocesana siendo propuesto Vicente Rins por el equipo de consiliarios de la didcesis y
por el equipo dirigente. El arzobispo se neg6 a reconocerlo como consiliario diocesano
porque en aquellos momentos no estaba clara la situacion juridica de la JOC a nivel
nacional, después de la crisis de la Accion Catdlica, iniciada en el verano de 1966 y
finalizada en abril de 1968 con la dimision y relevo de los dirigentes y la implantacion
de unos nuevos Estatutos.'®® En febrero de 1970 la Comisién Permanente del
Episcopado reconocio los estatutos de la JOC, pero aun asi Cantero Cuadrado se nego a

nombrar a un nuevo consiliario de esta seccion juvenil de Accion Catolica.

En cuanto a la HOAC, el arzobispo Cantero Cuadrado no habia mostrado nunca
gran interés por conocer lo que alli se hacia. Desde la Vicaria de Francisco Martinez se
expresaba el deseo de asistir a algun acto del Movimiento Apostolico, “deseo que
parece mas para inspeccionar que para interesarse realmente por los problemas del
Movimiento”.'® La HOAC no cursaba invitaciones debido a que los consideraba

extrafios a lo que llevaba entre manos.

Por lo que respecta a la JARC, el arzobispo Cantero Cuadrado no aceptaba
tampoco la linea de este movimiento. A inicios de los setenta la JARC en Asamblea
Regional determin6 hacer un analisis de la realidad de los pueblos: sueldos, horarios,
seguridad social, cultura, diversion, familia... a través de una encuesta, ya que segiin
sus propias directrices, para la evangelizacidn era necesario el conocimiento del pueblo,
de la comarca y la region. Caritas Diocesana ofrecid apoyo para la financiacion
econdmica de este trabajo, pero en cuanto Cantero Cuadrado se enter6 de que JARC
hacia la encuesta la prohibid, lo cual demuestra que en ningiin momento el arzobispo
habia demostrado el minimo interés por conocer la linea de JARC y estar presente en su

trabajo.

104 Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboracién a la disidencia. ..., pp. 229-242.
105 <[ Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 11.

63



Asimismo, tampoco mostré ningln interés cuando el sacerdote obrero Félix
Cardiel, en 1971, solicité una entrevista con él a través de su vicario José Luis Irizar,
para tratar la situacién de agobio que originaba el gran paro laboral existente en
Zaragoza por entonces y que ya afectaba a mas de 20.000 trabajadores. Cardiel envié un
documento de 10 folios en el que se exponia con datos la situacion real y la posible
actuacion de la Iglesia. Cantero Cuadrado no recibidé al sacerdote ni a los obreros,
excusandose en que debia atender otros asuntos de urgencia. Al no responder por escrito
al documento, podemos decir que entre los trabajadores se confirmaba la idea de que la
Iglesia no contaba con ellos para nada, o por lo menos para el maximo representante de
ésta en Aragon. Este tomd algunas decisiones con respecto a los sacerdotes obreros que
podemos considerar como controvertidas. En 1965, a través de una carta, neg6 el
derecho a recibir las Ordenes Mayores a Luis Alberto Sarasa, tras comunicarle éste en
un escrito lo que pensaba sobre el sacerdocio (el derecho a trabajar como pedn junto a
los obreros en los barrios mas pobres, qué representaba el trabajo manual para él, etc.).
Le comunico que habia acusaciones en contra, de firmar partidas, de no cobrarlas, de no
hablar bien, y de haberle empezado a plantear problemas. También neg6 Ordenes a tres
diaconos del barrio Oliver, a José Antonio Lahoz, Ricardo Hernandez y Candido
Guillén, ya que la condicion para ser ordenados era dejar el trabajo manual, a lo que

éstos se oponian porque ya formaban parte del mundo obrero.'%

En 1967 José Ignacio de Miguel es nombrado sacerdote en la parroquia de San
Agustin y director de la Residencia Obrera de la calle Cartagena. Trabajaba de ebanista
por la mafiana y por la tarde atendia la parroquia. A la residencia le dio una orientacion
nueva, concediéndoles més responsabilidad a los chicos, con mas contacto personal con
ellos, etc. A los cuatro meses de su actuacion recibié la orden de parte del arzobispo
Cantero de dejar el trabajo o la parroquia. De Miguel dejéo el trabajo. Pero
posteriormente y a raiz de los acontecimientos de la residencia de la calle Cartagena fue

expulsado por el arzobispo de la parroquia.*®’

En diciembre de 1971 fueron ordenados sacerdotes Armando Benito, Fernando
Larrubia y José Maria Rubio. Antes, durante sus estudios, se habian dedicado al mundo

obrero y una vez ordenados sacerdotes querian seguir dedicandose a este campo

106 <1 parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 14.
197 En 1969 la Residencia Obrera fue clausurada por orden de Cantero Cuadrado debido a que la policia
habia denunciado ante el arzobispo reuniones de Comisiones Obreras en la residencia.

64



pastoral. El arzobispo no conforme con esta postura les dio un cargo pastoral en el
mundo rural, a lo que ellos le respondieron proponiéndole ir a pueblos pero pueblos
industriales. Ante la actitud e insistencia de estos sacerdotes de querer dedicarse al
mundo obrero y ser por tanto sacerdotes obreros, al afio siguiente, en diciembre de
1972, no les fueron renovadas las Licencias Eclesiasticas. Desde la perspectiva del
arzobispo, la actitud de estos sacerdotes no fue la correcta debido a que tan solo 8 dias
después de haber sido ordenados, se habian negado a aceptar lo que solia ser norma en
la didcesis, que era un destino en el mundo rural. En lugar de marchar al pueblo, se
pusieron a trabajar en una fabrica y rompieron toda comunicacion con él, por lo que no
tuvo mas remedio que retirarles sus licencias ministeriales. Cantero Cuadrado se
excusaba en que tras esta afrenta su actitud era la de encontrar una solucion de forma
amigable, restituyéndolos como sacerdotes y permitiéndoles que mantuviesen su

carécter obrero, pero estos no la aceptaron.'%®

Al mismo tiempo que se producian estos enfrentamientos, Cantero Cuadrado
expresaba su interés por lo social, considerando su estadia en Zaragoza como un fracaso
en este campo. A través del Vicario para la ciudad, Francisco Martinez, se decidio a
crear un departamento dedicado al apostolado social. La Iglesia diocesana iba a tomarse
en serio la evangelizacion de los pobres. Con este objetivo Gregorio Fornies fue
Illamado al Consejo Presbiterial para elaborar un informe sobre la presencia de los
sacerdotes en el trabajo. En dicho informe se hablé de Mision Obrera y sus requisitos,
estableciendo que era necesario un equipo de sacerdotes (unidos tanto entre si como con
su obispo), asi como una actitud de toda la Iglesia diocesana de denuncia de injusticias

y defensa de derechos humanos.

Fornies fue llamado por Martinez para acudir a una reunion en Garrapinillos en
la cual se planificaria el Apostolado de los distintos departamentos. Alli Fornies
manifestd la discrepancia de criterios tanto con el arzobispo Cantero Cuadrado como
con su Vicario, indicando que la Mision Obrera habia de ser fermento de una Iglesia
diocesana nueva sin poder y sin dinero, que estuviese al servicio de todos los
marginados del mundo. Ademas hizo distintas propuestas a Martinez tales como montar
una semana de estudios invitando a grandes especialistas como el Padre Llanos, la

defensa de los derechos humanos, el no llevar a ningun sacerdote a los barrios obreros

1% Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario de finales del franquismo, el Caso
Fabara”, Hispania Sacra, n® 117, 2006, p. 255.

65



sin el consentimiento del departamento de Misién Obrera o que el Seminario estuviese
abierto a los sacerdotes obreros. Cantero Cuadrado pidié una copia del informe, pero no
se volvio a hablar més del asunto, y finalmente ninguna de las propuestas de Gregorio

Fornies se llevaron a cabo.'®

Me parece advertir que Cantero mostré siempre una férrea actitud con respecto a
cuestiones en las que quizas no debia haber siquiera prestado atencion. Digo esto porque
en el siguiente caso, relativo a la revista Eucaristia, ni siquiera se trataba de una
publicacion diocesana, es decir, que estuviese bajo su yugo o salvaguardia. Esta revista,
desde que empez6 a publicarse en 1966 tuvo dificultades con el arzobispo Cantero
Cuadrado por “no estar completamente conforme con algunas de las orientaciones que
inspira a sus lectores”.!*® Era una revista semanal de claro signo progresista. En
septiembre de 1968 Cantero Cuadrado prohibio por decreto la publicacion de un cartel
homilético'! de Eucaristia y mandé a su director que retirase todos los ejemplares
distribuidos. Cuando se preparaba el Congreso Eucaristico de Sevilla, en 1968, los
responsables de Eucaristia, José Bada y Mariano Garcia Cerrada se trasladaron hasta la
capital hispalense para solicitar permiso al cardenal Bueno Monreal para exponer alli
los carteles homiléticos de Eucaristia. El arzobispo de Zaragoza hizo una llamada al
Congreso para impedir que se concediera dicho permiso. Entramos aqui en una
contradiccion, ya que Cantero Cuadrado no aceptaba estas criticas puesto que afirmaba
haber defendido a la citada revista en mas de una ocasion ante el Ministerio de
Informacién y Turismo, el cual queria cerrarla. Gracias a una intervencion personal suya
y de su Vicaria Pastoral se habia impedido dicho cierre, afirmando haber recibido una
“amable dedicatoria de reconocimiento” por parte de los responsables de la publicacion
por esa accion.’*? Resulta dificil por tanto conocer si existi6 una relacién de cordialidad
0 antipatia entre el arzobispo y los responsables de la revista, o incluso de ambas a la

VezZ.

El mismo equipo de sacerdotes y seminaristas que publicaba la revista
Eucaristia habia iniciado en 1965 la reforma litargica en la parroquia de Santa Engracia.

La reforma no fue bien acogida por todos, y menos aun, la predicacion evangélica.

109 <1 Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 14.

110 « parte: Hechos™ en Documento-Informe motivado..., p. 16.

11 Homilética es el arte y ciencia de predicar para comunicar el mensaje de la Palabra de Dios. Se deriva
de la palabra griega “homilia”, que significa “estar en compafiia de, ejemplo, conversar y comunicar”,
http://www.seminarioabierto.com/homiletica00.htm (Consultado el 30/10/2014).

112 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario. .., p- 254.

66


http://www.seminarioabierto.com/homiletica00.htm

Llegaron hasta Cantero Cuadrado denuncias sobre lo que sucedia en la misa de 11 en
Santa Engracia. Para salir al paso de estos rumores, se invité por escrito al arzobispo, el
cual ni asistié ni respondi6 a la carta de invitacion. Sin embargo no pasoé ni un afio sin
que éste procediese contra el equipo que actuaba en Santa Engracia. Nombro6 a un nuevo
regente, Mariano Mainar, ademas de dos nuevos coadjutores y prohibié a José Bada
celebrar misa en la parroquia de Santa Engracia y colaborar con sus compafieros en la
celebracion de la misa de 11 en la que venia actuando. Estos cambios en el equipo
supusieron el remplazo de la linea pastoral que se venia siguiendo hasta entonces en
Santa Engracia, por lo que la nueva linea pastoral era diametralmente opuesta a la

anterior.

En octubre de 1967 se envia como coadjutor de Fuentes de Ebro a D. Angel
Delgado Pérez. Comienza su labor pastoral especialmente entre los jovenes con gran
acierto. A los diez meses se le remueve de su cargo a peticion del parroco Edmundo
Apilluelo. Delgado Pérez habla con el arzobispo Cantero al que le pide las razones del
cambio. Al no coincidir la informacion que posee el arzobispo (proporcionada por
Apilluelo) y la del coadjutor, éste le pide que se informe directamente del pueblo de
Fuentes. No se indaga mas en el asunto, y Angel Delgado Pérez tiene que abandonar el
pueblo. En el afio 1969 pone en marcha el Padre Victorino Moran un amplio
movimiento juvenil con plena aceptacion por parte de los jovenes. Su predicacion en la
Parroquia del Perpetuo Socorro inquietd a los mayores. En mayo se programo una
asamblea juvenil pero tres dias antes de su celebracion Cantero Cuadrado, actuando del
mismo modo que con Eucaristia, a través de una llamada telefonica y sin dar

explicaciones ordend la suspension de dicha asamblea.

Cantero Cuadrado mantenia una direccion en el gobierno de la di6cesis dura,
vigilante y sin opcién a cambios, marcada por las directrices de esa estrecha union entre
Iglesia-Estado que imperaba en Espafia desde el fin de la Guerra Civil y que habia sido
reafirmada en el Concordato de 1953. La apreciamos en esta variabilidad de casos
narrados, en los que su injerencia era constante para que ningln sacerdote pudiera
escindirse de la linea pastoral que marcaban los 6rganos de gobierno de la didcesis y sus
propias instrucciones. No es de extrafar, por tanto, que mantuviese enfrentamientos con
ese clero denominado “contestatario”, y tratase de mitigar o reprimir su influencia sobre
el resto de la clerecia. Manteniéndose fiel al régimen franquista (del que defendia su

accion politica) y abanderando ese sector mas conservador de la Iglesia espafiola,

67



reprendia con firmeza a los méas aperturistas y comprometidos con la libertad y la
defensa de los derechos humanos, entre los que encontramos a miembros de la
Compafiia de JesUs. Claro ejemplo es cuando en 1969, con motivo del estado de
excepcion decretado para toda la nacién por el Gobierno™?, un grupo de jesuitas,
residentes en Zaragoza, redacté un documento en el que se analizaba y criticaba la
medida tomada. Esto sent6 muy mal a Cantero Cuadrado, quién anuncié medidas contra
Carmelo Martinez, el Unico jesuita del grupo que tenia cargo pastoral por encomienda
suya. Este era parroco de Ntra. Sra. de Belén, de Zaragoza. Cantero pidi6 entonces al
Padre Provincial de la Provincia de Aragén de la Compafiia de Jesus que lo destituyese,
a lo cual éste se neg6, porque estimaba que no habia razones para esa destitucion. ™

Continuando con la Compafiia de Jesus, el 9 de noviembre de 1973 se
presentaron a la aprobacion del Arzobispado los Estatutos de las actividades del Centro
Pignatelli, previamente aprobados por el Padre Provincial de esta orden religiosa. A
finales de julio de 1974 todavia no habian sido aprobados dichos estatutos. Aunque no
se habian indicado oficialmente las causas de esta tardanza, se habia sugerido, por parte
del Vicario, Francisco Martinez, que los tramites se acelerarian si se negaba permiso de

reunion en el Centro al grupo de “sacerdotes solidarios”. ™

A nivel individual, uno de los representantes mas destacados de ese sector
aperturista de la Iglesia en Aragon, muy preocupado siempre por lo social, fue el Padre
Javier Osés Flamarique, defensor de la igualdad social, la distribucidn equitativa de la
riqueza y la mejora sustancial en las condiciones de vida, lo que le acarreaba polémicas
con el sector mas tradicionalista de la Iglesia. Llegd a la diocesis de Huesca en 1969
como obispo auxiliar y en 1977 alcanzaria ya el puesto de obispo titular de dicha
ciudad. Actuaba podriamos decir como un contrapeso en la postura de Cantero
Cuadrado, lo que a menudo provocaba cruces de declaraciones entre ambos, con puntos
de vista claramente antagonicos. Por ello Cantero Cuadrado trataba de evitar el debate
con Osés, o mediaba para postergar su posicion eclesial. En una ocasion, Cantero

Cuadrado encargd al Padre Daniel Sanchez, responsable de la Obra Diocesana de

113 Decretado el 24 de enero de 1969 por la muerte en circunstancias no esclarecidas del estudiante y
militante antifranquista Enrique Ruano, a la que le sucedi6 una enorme manifestacion en Madrid seguida
por miles de estudiantes. Véase Sartorius, Nicolds y Alfaya, Javier. La memoria insumisa. Sobre la
dictadura de Franco, Madrid, Espasa Calpe, 1999, p. 242.

114 <1 Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 18.

115 e refiere al grupo de sacerdotes que se solidarizaron con Wirberto Delso tras la destitucion de éste
como parroco de la localidad zaragozana de Fabara, por orden de Cantero Cuadrado, lo que origind el
denominado “Caso Fabara”.

68



Ejercicios Espirituales de la Didcesis, la confeccion de una serie de tandas de ejercicios
para sacerdotes en la Quinta Julieta, la Casa de Ejercicios Espirituales de los Padres
Jesuitas. Cuando éste procedié a presentarle el programa ya confeccionado Cantero
Cuadrado dio su visto bueno, con la Unica condicién de que quitase de la lista a Javier
Osés como director de los mismos y fuese sustituido por alguien mas afin a él. Podemos
interpretar esta accion como un intento de Cantero Cuadrado de prohibir la accién
pastoral de Javier Osés en Zaragoza de una forma encubierta.

Para alcanzar a ver hasta donde llegd la desavenencia con ese sector aperturista
de la Iglesia y la determinacion con la que actud frente al clero contestatario, son
merecedores de analisis dos procesos conflictivos protagonizados por dos parrocos
rurales, Eduardo Royo, sacerdote de Mequinenza que batalld frente al arzobispo
Cantero quién apoyd a la empresa ENHER, contratista del embalse que provocé la
inundacion del pueblo, y Wirberto Delso, cura de Fabara que se enfrentd al arzobispo
por no encontrar justificada su destituciébn como parroco del pueblo, y a la que la
mayoria de la feligresia se opuso. Existe una distincion entre ambos casos. Por un lado,
la disputa en Mequinenza podemos definirla como un conflicto entre arzobispo y
parroco, pero al que debemos afadir otros integrantes, como fueron la empresa ENHER
y la autoridad civil (quienes iniciaron la disputa), ademas de ser un proceso largo en el
tiempo, pues durd unos afios. Mientras que por otro lado, el “Caso Fabara” si que
podemos calificarlo como un conflicto eclesial interno, en el seno de la Iglesia, sin
participacion de agentes externos, protagonizado primero por el arzobispo y el parroco
de Fabara y luego por el grupo que se solidarizo con este ultimo. Y no fue extenso en el

tiempo, ya que se desarrollé durante un verano.

El conflicto en Mequinenza fue primero una pugna entre la autoridad municipal
y la Empresa Nacional Hidroeléctrica del Ribagorzana (ENHER, S.A.), al estar afectado
el pueblo por el embalse hidroeléctrico del Ebro, y verse amenazado de inminente
inundacién con a la inauguracion de la presa. Derivado de este enfrentamiento surgio la

disputa entre el arzobispo Pedro Cantero Cuadrado y el cura del pueblo Eduardo Royo.

Se inicié cuando ENHER en 1969 notifico la expropiacion de la casa parroquial.
El sefior arzobispo habia negociado tal expropiacion a cambio de una nueva casa y un
nuevo templo. La empresa visitd al parroco y ambos al arzobispo el 19 de septiembre de

1970. Esta pidi6 al arzobispo la cesion del viejo templo, a lo que el parroco se neg6 en

69



rotundo. ENHER ante la presencia impasible del arzobispo amenaz6 al cura de echar
contra él a todo el pueblo cerrando el grifo de créditos a la Cooperativa.''®

ENHER vy el cura visitaron otra vez al arzobispo el 16 de septiembre de 1970.
ENHER, preparada la encerrona en el arzobispado, exigié que el cura abandonase la
vieja casa parroquial, negandose éste hasta que saliese el Ultimo vecino del viejo
Mequinenza. El arzobispo en septiembre de 1971 autorizé a ENHER a hacer sondeos de
comprobacion de seguridad del viejo templo. EI 2 de octubre 114 vecinos protestaron al
arzobispo; manifestaban que era una tactica de ENHER para declarar ruinoso el templo
como lo habia hecho con ellos, y que, una vez derribado el templo, se encontrarian en
peores condiciones para continuar con sus reclamaciones, por lo que confiaban en el
sacerdote y en su actuacion frente a los abusos de ENHER. El arzobispo respondi6é que
ya habia dado orden para autorizarlo y que en todo caso dispondrian de una capilla
provisional. EI 11 de julio ENHER ordeno al cura el inmediato traslado de vivienda,
con el apoyo del arzobispo, quién le escribié el 7 de noviembre de 1972 adjuntandole
fotocopia del escrito del Gobernador segun el cual ENHER informaba del estado
ruinoso de la casa parroquial. Cantero Cuadrado, por tanto, afirmaba el contenido del
mismo y aconsejaba el abandono de la casa cuanto antes. Aqui se aprecia claramente las

relaciones de alianza que el arzobispo mantuvo con la empresa ENHER.

En diciembre de 1972 se reunieron en el arzobispado Cantero Cuadrado,
ENHER, el vicario rural y el parroco de Mequinenza para forzarle a abandonar la casa
parroquial. Este manifest6 su desacuerdo. En enero de 1973 se formalizo el escrito de
estipulaciones. En el acta el arzobispo aceptd para las 38 familias que se resistian a
abandonar Mequinenza en espera de una solucion justa las condiciones que ENHER
habia ido imponiendo a todos los vecinos sucesivamente y a la fuerza agravadas con la
amenaza de inspeccion sobre estado ruinoso de sus viviendas. Concluia que “e[ra]
forzoso, y necesario e inmediato en el plazo de 15 dias el traslado no solo de la casa
parroquial sino de la parroquia al nuevo pueblo, reconociendo Unicamente como validas

y haciéndolas suyas las razones de ENHER”.**

El 19 de enero una comision del pueblo visité a Cantero Cuadrado protestando

contra el acta y exigiendo que retirase su decisién, ademas de reprocharle el haberse

16 <[ Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 19.
17«1 parte: Hechos” en Documento-Informe Motivado ..., p. 20.

70



vendido a la empresa ENHER. EIl 23 el cura y el grupo de sacerdotes manifestaron su
decision de no abandonar la casa. Ante la amenaza del Vicario Rural de atenerse a las
consecuencias civiles y eclesidsticas y la amenaza de ENHER de inundar la casa
(elevando las aguas del embalse), los sacerdotes permanecieron internados en la casa
dispuestos a todo:

“dispuestos a mantenerse en la casa, donde aseguran que permaneceran en
caso de que sea inundada. ElI motivo de su actitud, que alegan que se funda en
«exigencias evangélicas», es el de apoyar a los vecinos que todavia permanecen en el
viejo casco de Mequinenza. Los sacerdotes que siguen esta conducta son don, Eduardo
Royo, parroco de Mequinenza, y los parrocos y coadjutores de Nonaspe, Fabara y

Maella. A ultima hora se informa que, al parecer, otros sacerdotes de la didcesis han
9 118

acudido a acompafiar a los recluidos voluntariamente”.

Al saltar los hechos a la prensa, el arzobispo se vio obligado a justificar su
actuacion. Para ello, el arzobispo reunid el Consejo Presbiterial en sesion urgente el 14
de febrero de 1973. El 25 comunicO a los arciprestes que el Consejo Presbiterial
redactaria una nota de prensa sobre Mequinenza, tras enviar una comision del Consejo
para verificar los hechos en el mismo pueblo. En el Consejo se expuso un amplio
dossier de informacion de parte del arzobispo y sin opcién a ninguna propuesta se paso
a corregir un borrador de la nota de prensa que ya habia sido elaborado previamente; en
él constaba, “informado el Consejo Presbiterial y oido su parecer”.™® En la nota de
prensa observamos que se acude al evangelio para justificarse. Al mismo tiempo se
desechaban las reclamaciones de justicia que exigia el pueblo de Mequinenza. Ademas,
solo estaban representadas las posiciones juridicas de ENHER y no las del pueblo de

Mequinenza.*?

Cantero Cuadrado finalmente pasé a resolver el conflicto a través de la fuerza.
El 6 de abril de 1973 el arzobispo dio curso a los tramites legales de desalojo por la

fuerza de la casa parroquial. El 9 se persono en la vivienda un delegado gubernativo,

118 | a Vanguardia Espafiola, 9 de febrero de 1973, p. 25,
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.ntml (Consultado el
4/11/2014). Para prensa relativa al “Caso ENHER” véase Anexo 2.

119 <1 parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 20.

120 «comienza refiriéndose a un pérrafo evangélico en que un judio dice a Jesucristo: «Dile a mi hermano
que parta conmigo su herencia.» He aqui un tipo de personas que acuden a la autoridad religiosa no para
pedir un criterio y una orientacién en su vida, sino para que les resuelvan sus asuntos econémicos
personales. Jesucristo se desentendié de semejante peticibn no porque adoptara una actitud de
indiferencia o de insensibilidad, sino porque su intervencion decisoria en tales asuntos no la consideraba
como mision recibida del padre”, ABC, jueves 1 de marzo de 1973, p. 36,
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1973/03/01/036.html  (Consultado el
4/11/2014).

71


http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.html
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1973/03/01/036.html

acompafiado de miembros de la fuerza pablica, y ante la negativa de Eduardo Royo de
abandonar la casa parroquial, se echo la puerta abajo y se inutilizo la vivienda. Mientras
esto sucedia, un amplio despliegue de guardias civiles vigilaba el acceso del pueblo

nuevo al viejo, impidiendo acercarse al acto a las personas ajenas.**

ENHER elevo las aguas del embalse lo suficiente como para inundar también el
templo, por lo que parte del pavimento interior de la iglesia se hundié. ENHER solicit6
inspeccion para declarar en estado de ruina el templo. Esta vez no fue el parroco
Eduardo Royo, sino el alcalde de Mequinenza quién denuncio al gobernador y al
arzobispo. EI 18 se realizé la inspeccion por parte del arquitecto diocesano no pudiendo,
a pesar de su mision, declararlo en estado de ruina, por lo que la gente del pueblo
continu6 con el culto en el templo viejo, llenandolo. Este seria derribado en 1974,

mientras se levantaba un nuevo templo en el pueblo nuevo.

El 3 de mayo de 1973 Cantero Cuadrado lanz6 a Royo un ultimatum para que en
el plazo de quince dias trasladase la parroquia al pueblo nuevo, de lo contrario le
destituiria, y le conminaba ademas a que fuese a visitarle cuanto antes porque la
situacion se habia vuelto intolerable. EI parroco no contestd. EI 16 de julio los vicarios
de Zaragoza y el vicario rural acompafiados del sucesor de Eduardo Royo se
desplazaron a Mequinenza para realizar la destitucion. Ese dia, habian acudido a la
iglesia un grupo de mujeres que protestaron ante éstos por las actuaciones del arzobispo.
Al no poder cumplir su propdsito, retornaron, informaron y la destitucion quedd
pendiente para después de las vacaciones del prelado. Este hizo coincidir la destitucion
con la inauguracion del nuevo templo, el 16 de septiembre a las 12.'% El dia antes, se
persond en Mequinenza el vicario rural con el decreto de destitucion y la orden de
permanecer hasta las 12 horas del dia siguiente. EI 16 la misa de Eduardo Royo se llend
de caras desconocidas: campesinos, mineros, obreros, mujeres del pueblo... mientras la
plaza estaba desierta para recibir a las autoridades, a Cantero Cuadrado con sus vicarios,
al gobernador Federico Trillo Figueroa y al presidente de la Diputacion Provincial,

Pedro Baringo. La protesta fue necesariamente silenciosa.'?®

121 <] Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 21.

122 | a Vanguardia Espafiola, miércoles 19 de septiembre de 1973, p. 29,
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.ntml  (Consultado el
5/11/2014).

123 <1 Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 22.

72


http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.html

No cabe duda de que la postura adoptada por Cantero Cuadrado, a favor de
ENHER, convirti6 a Eduardo Royo en defensor de los pobres y de una causa justa.
Finalmente, €l habia sido destituido, pero el 6 de junio de 1974 la prensa dio la noticia
de que la Direccion General de Obras Hidraulicas daba la razén al pueblo de

Mequinenza en sus reclamaciones por las indemnizaciones.'**

4.4, Maxima tension en la archididcesis... el “Caso Fabara”

Si bien en el caso de Mequinenza tanto el parroco como el arzobispo Cantero
Cuadrado habian adoptado sus posturas, claramente antagoénicas, tras el inicio de un
conflicto que ellos no habian provocado, en el “Caso Fabara” no fueron agentes
externos los que provocaron la afrenta sumandose a posteriori el cura de Fabara y el
arzobispo zaragozano, sino que la accion de este ultimo destituyendo al parroco fabarol

fue lo que desencadend el enfrentamiento.

Para tratar de comprender mejor este claro caso de contestacion en la Iglesia
catolica en Aragon deberiamos profundizar en el pensamiento y la ideologia que gui6 en
sus acciones a los dos principales protagonistas, que no son otros que el arzobispo Pedro
Cantero Cuadrado Yy el sacerdote Wirberto Delso Diez. En el caso del prelado hay que
tener en cuenta la identificacion con la ideologia franquista debido esta a que sufrié en
sus propias carnes la persecucion de sacerdotes durante la Guerra Civil.*®® Nacido en
Carrion de los Condes (Palencia), fue ordenado sacerdote en 1926 y accedio al
episcopado en 1952 como obispo de Barbastro. En 1953 se convirtié en obispo de la
recién creada diocesis de Huelva, donde publicé la obra que quizas manifieste mejor su
pensamiento, En defensa de la unidad catolica de Espafia, en la que Cantero se retrata

como un firme detractor de la libertad religiosa.'?

Particip6 en el Concilio Vaticano Il, el cual supuso una auténtica renovacion de
la Iglesia Catolica, donde se preconizaba, aparte de la Declaracion sobre la libertad
religiosa a la que se oponia Cantero, la independencia de la Iglesia respecto al poder
politico, lo que afectaba particularmente a Espafia y supuso un revulsivo por darse en

este pais como forma de gobierno un régimen autoritario. No podia aceptar ni comulgar

124 Andalan, 15 de junio de 1974, p. 10,
http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/il8n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311 (Consultado el
5/11/2014).

125 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario. .., p- 225.

126 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, La Iglesia que se enfrenté a Franco, Pablo VI, la Conferencia
Episcopal y el Concordato de 1953, Madrid, Dilex, 2005, pp. 85-86.

73


http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/i18n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311

con esas ideas una persona que llegaria a pertenecer al Consejo del Reino, al Consejo de
Regencia y a la Camara de Procuradores en Cortes, es decir, alguien que habia
manifestado de forma eminente una notable sintonia con el franquismo. Cantero lleg6 a
la archidiécesis de Zaragoza en mayo de 1964, cuando todavia el Concilio no habia
siquiera terminado, pero seguia firme entonces en sus convicciones de que el principio
de libertad religiosa, el ejercicio de ese derecho tenia obligatoriamente que respetar las
exigencias del orden publico y el bien comin, es decir, que no podia ser aplicado en
Espafia de la misma manera que en otros lugares porque podria afectar a la propia
unidad de la nacién.*?” En 1972 Cantero Cuadrado elaboré un documento en el cual
relataba la situacion de la Iglesia espafiola por aquel entonces, titulado Informe sobre el
momento actual de la Iglesia en Espafia, enviado a Roma con el objetivo de ser util y
servir al Santo Padre para comprender mejor la complejidad del momento que vivia la
Iglesia espafiola en esos afios. Hay que recordar que este fue elaborado en un momento
crucial de la Iglesia en Espafia, entre la Asamblea Conjunta de Obispos y Sacerdotes de
septiembre de 1971 y la publicacion del documento La Iglesia y la Comunidad Politica
en enero de 1973.1%

En cuanto a Wirberto Delso, la informacion sobre su actitud y pensamiento que
conocemos es la que relatan los sacerdotes solidarizados con su causa en el informe que
éstos elaboraron con motivo de su destitucion, asi que podemos considerarla algo
sesgada. Miembro militante de Accion Catdlica, surgio a los 18 afios su vocacion
sacerdotal. Se formo en el Seminario de Zaragoza y su primer destino parroquial fue
Gallocanta, lugar en el cual tomé contacto con la realidad del mundo rural. Afirmaban
sus comparieros que su pensamiento estaba caracterizado por la rectitud, siguiendo con

teson la linea que él crefa evangélica, como quedé patente en el caso de Mequinenza.*?

Decian de Delso que era posible convencerle, pero imposible sobornarle, que no
traicionaria su conciencia a cambio de cargos eclesiasticos superiores al que ocupaba.
Se autodefinia como un cura al que la beneficencia no le iba, preferia ensefiar a pescar
que dar un pez. Otro de los rasgos que suscribian estos era la consideracién de que

participando del trabajo manual, se estaba presente en el pueblo de forma activa,

27 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “Pedro Cantero y la Iglesia del Posconcilio”, Miscelanea
Comillas, n° 137, 2012, p. 616.

128 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “Pedro Cantero y la Iglesia...”, p. 618.

129 || Parte: Anélisis” en Documento-Informe motivado por la destitucion de D. Wirberto Delso en
Dossier: -Fabara. Arzobispo Cantero, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 14 de Junio — 4 de Agosto
de 1974, p. 1.

74



“Wirberto dice que trabaja porque lo necesita y porque lo hace todo hijo de vecino.
Ademés afiade que es la unica forma de evangelizar a todos empezando por los
primeros, que son los mas pobres. Hoy su trabajo molesta Unicamente a los que fueron
formados en la Accion Catolica dentro de una mentalidad espiritual y socialmente
burguesa”.**® Algunos puntos clave de su pensamiento teolégico que criticaban esa
Iglesia burguesa y acomodada eran estos: no bastaba con leer la Biblia, habia que leer
también los acontecimientos; amar a los pobres y solidarizarse con ellos es amar a
Cristo y solidarizarse con la manera de actuar de Cristo; la Palabra de Dios esta por
encima de quienes la sirven, no se puede manipular, ni silenciar; por amor a la verdad
evangélica y a la claridad del testimonio es necesario que la Iglesia no dependa de
ningun poder extrafio; el Vaticano Il pretendié poner al dia a la Iglesia, por lo que es
deber de todos los fieles contribuir en esa reforma; los presbiteros forman un colegio
presidido por el obispo, por tanto éste no puede prescindir de su presbiterio.™*! Junto a
estos puntos faltarian algunos mas para completar el listado que guiaba su linea
pastoral. Este tipo de fe que podriamos definirla como comprometida fue lo que le

acarred disgustos a nivel humano y conflictos con sus superiores.

Una vez conocido tanto el ideario de Pedro Cantero Cuadrado como el de
Wirberto Delso, trataremos de analizar como una simple orden de destitucion de un
cargo parroquial en una pequefa localidad zaragozana se transformd en el caso de
contestacion a la Iglesia mas relevante de Aragén. Dio comienzo todo en el verano de
1974.

Todo parece indicar que se inicia el “Caso Fabara” el 14 de junio de 1974,
cuando el arzobispo Pedro Cantero Cuadrado le envié una carta a Wirberto Delso Diéz,
conminandolo a abandonar su cargo (cesandolo del mismo) como Parroco de Fabara,
arguyendo que éste utilizaba en el desempefio de su oficio un Iéxico que no era el
correcto, ademas de las propias ideas y actitudes que éste mostraba, que tampoco lo
eran. *¥ Para tomar esa decision, el arzobispo afirmaba basarse en informes llegados al
arzobispado, comprobados en persona en la Visita Pastoral que habia hecho a la

parroquia de Fabara, en conformidad con los decretos del Concilio Vaticano Il y

130 «|| Parte: Analisis” en Documento-Informe motivado..., p. 3.
3L« parte: Anélisis” en Documento-Informe motivado..., p. 5
132 Wirberto Delso Diéz fue designado Parroco de Fabara en 1968 por el propio Cantero Cuadrado.

75



después de las consultas y asesoramientos pertinentes, asi como tras un largo periodo de

reflexion.**3

La respuesta de la feligresia de Fabara no tardd en llegar; una parte de los fieles
del pueblo respondieron con otra carta dirigida a Cantero Cuadrado.™®* En ella, se
solicitaba al arzobispo que explicara el motivo del cese del Péarroco de Fabara,
indicando sobre todo que especificara a qué se referia concretamente con esas “ideas”,
“actitudes” y “léxico” que atribuia a la persona de Wirberto'**. Podemos decir que el
conflicto ya se habia desatado, con una especie de declaracion de guerra por ambas
partes. Tal es asi, que habia surgido una division muy fuerte entre los feligreses y las
propias autoridades eclesiasticas, por la fuerte discrepancia y division de opiniones en
torno a Wirberto. Respecto a sus homilias durante la Misa Dominical muchos padres
llegaron a prohibir a sus hijos el asistir a la misma (segun ellos por los planteamientos
marxistas vertidos por el parroco en las mismas) criticandose también su vision sobre
las relaciones prematrimoniales, el mostrar desprecio por los militantes de Accion
Catolica, o acciones como inculcar a los jovenes la rebeldia frente a la estructura

familiar por un desviado sentido de la libertad, etc.

El 18 de junio se reunieron 14 curas rurales para hablar del tema.**® Al observar
que sus ideas coincidian con las de Wirberto Delso, vieron en su destitucion una
condena a su propia actividad pastoral, por lo que decidieron solidarizarse con él,
arguyendo que “el procedimiento utilizado en la destitucion de Wirberto es un
atropello... El significado profundo de este hecho es la marginacion de una linea
pastoral que no es la del Arzobispo; negando el pluralismo admitido en el seno de la
Iglesia universal”. Ante ello habian decidido apoyar al parroco de Fabara, plantedandose
la posibilidad de dimitir todos de sus cargos pastorales e invitar a los vicarios para

dialogar y revisar la decision arzobispal tomada.™*’

Se sumaron a esta iniciativa 22 sacerdotes mas, ya no solo rurales, por lo que la

propia Accién Catolica de Fabara trat6 de entablar dialogo con el parroco Wirberto para

133 “IIT Parte: Cronica” en Documento-Informe motivado por la destitucion de D. Wirberto Celso en
Dossier: - Fabara. Arzobispo Cantero, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza 14 de Junio — 4 de Agosto
de 1974, p. 1.

3% Firmada por 118 miembros de la Asamblea parroquial el 22 de junio de 1974. Véase Anexo 3y 4.

135 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario. .., p. 226.

138 Entre los que se encontraban Rafael Aranda Rodrigo, Isidro Jests Cabello Laborda, Victorio Sevilla
Luna, Luis Bel Cortés, Jesus Borao Nasarre, etc. Para la lista completa véase Anexo 5.

37 |1 Parte: Cronica” en Documento-Informe motivado..., p. 2.

76



asi evitar la publicidad del suceso que se habia producido al enfrentar posiciones (ya
que el propio Wirberto comunicé a los representantes de Accion Catoblica de Fabara que
solo tendria en cuenta los planes pastorales de Accion Catolica en la medida que estos
coincidieran con los suyos propios). La respuesta del arzobispo Cantero Cuadrado no se
hizo esperar. Respecto a la idea de que habia cesado a Wirberto Delso por supuestas
generalidades y acusaciones falsas y gratuitas, le recordaba que lo hacia en virtud del
descontento sembrado entre la feligresia, descontento que él mismo habia comprobado
en persona durante su Visita Pastoral a Fabara. Por tanto, alegaba que no habia sido él
quien habia dado notoriedad al cese del Parroco de Fabara, sino que lo habia hecho el
damnificado por la medida, esto es, el propio Wirberto Delso Diéz.**® Ademés de
destacar la nula predisposicion, segun él, de Wirberto a un entendimiento. Cantero
Cuadrado lo expreso de la siguiente forma:

“En esta ocasion, como en otras muchas, su actitud ha sido de desprecio y
autosuficiencia con respecto a las autoridades diocesanas. Esta postura hace imposible
un dialogo sincero y constructivo. Me habla Vd. de la conveniencia de la celebracion
de un “juicio eclesiastico publico, donde la acusacion sea publica y la defensa
también”. No es este el camino ni legal ni pastoral. Por otra parte, Vd. oyo las
acusaciones contra su actuacion pastoral y la de algunos catequistas en la Asamblea
Parroquial celebrada con mi presencia, con ocasion de la Santa Visita Pastoral, a la
que asistio gran parte de la Comunidad Parroquial. Vd. pudo defenderse publicamente,
y no pronuncié ni una sola palabra, viéndome yo obligado a adoptar una actitud
conciliadora, para salvar una situacion comprometida para Vd. (...) Mi conciencia
pastoral me obliga a actuar siempre con la caridad y mansedumbre cristianas, pero
también me obliga a velar por el bien espiritual de todas las almas, por la paz y por la
unidad en todas las comunidades diocesanas».®

Asi fue como un conflicto parroquial, producido por el enfrentamiento entre el
parroco y Accién Catdlica, se convirtio en un conflicto diocesano. Ante la amenaza de
los sacerdotes solidarios de dimitir en bloque, Cantero Cuadrado no se amedrento, ya
que la jerarquia de la archididcesis de Zaragoza le mostré apoyo incondicional,
refrendando su posicion ante tal actitud subversiva de los parrocos levantados ante su
autoridad como prelado. ElI comunicado a Cantero Cuadrado de la intencién de dimitir
de los sacerdotes solidarios se produjo el dia 5 de julio. La reaccion de éste fue la
amenaza de excomunion a todos los dimitidos, comunicada a cada uno a través de una

carta personal, buscando asi romper la solidaridad y fomentar la divisién del

138 Carta de Pedro Cantero Cuadrado destinada a Wirberto Delso Diez. Véase Anexo 6.
139 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario..., p. 228.

77



grupo.**°Ante la amenaza de excomunién, dos sacerdotes decidieron retirar su dimision,
mientras el resto del grupo estudiaba la posibilidad de enviar un recurso candnico a
Roma, al no existir base candnica para la excomunion ya que la dimision y la
solidaridad no eran desacato ni rebeldia sino manifestacion de disconformidad con una
situacion concreta. Los obispos de Aragén monsefior Osés de Huesca, Alvarez de
Tarazona e lguacen de Barbastro se alarmaron por la amenaza de excomunién a 27
sacerdotes, por lo que recomendaron la obligacion que tenia el grupo de informar a
Roma.**! El dia 12 de julio los curas solidarizados con Wirberto Delso se reunieron con
el nuncio en Madrid, Luigi Dadaglio**?, el cual ante la narracién de los hechos, opté por
mostrarse neutral, abogando por llegar al entendimiento y porque reinase un consenso

entre ambas partes.

Cantero Cuadrado decidié informar al nuncio de su vision del caso, tratando de
mostrar la insumision de estos sacerdotes a sus ordenes. Por su parte, los curas que
querian revocar la decision del cese de Wirberto trataron de dar una dimension
extraeclesial al caso, organizando reuniones, implicando a sacerdotes de otras diocesis,
visitando a varios obispos de la provincia eclesiastica e incluso publicaron un articulo

en Pueblo de Dios.!*

Al mismo tiempo, Cantero Cuadrado intentaba buscar el apoyo
del nuncio, pero la relacion entre ambos se enfrio, debido a las distintas posturas que
ambos mantenian con respecto al régimen franquista. Cantero era un fiel defensor del
espiritu del 18 de julio y de todas las instituciones que surgieron tras él, mientras que
Dadaglio apoyaba sin fisuras a Tarancon en el proceso de separacion y abierta oposicion
al régimen de Franco. Aun con todo esto, Cantero Cuadrado si que contaba con el apoyo
de los arciprestes de la diocesis. Ademas el 15 de julio se reunio el Consejo Presbiterial,
el cual considerd que era necesario mantener el cese de Delso, demostrando asi que el
arzobispo era secundado en sus decisiones por sus compafieros. Hay que sumar también
el apoyo del gobernador, que se reflejaba en la constante presencia de la policia en los

alrededores de los locales donde se reunian los sacerdotes y las comunidades cristianas,

140 Carta de Pedro Cantero Cuadrado dirigida a cada uno de los parrocos. Véase Anexo 7.

YL 111 Parte: Cronica” en Documento-Informe motivado..., p. 5.

142 |_uigi Dadaglio fue elegido Arzobispo de Leros el 28 de octubre de 1961 y consagrado obispo el 8 de
diciembre del mismo afio en la iglesia de San Gregorio Magno al Celio en manos del cardenal Giovanni
Cicognani Hamlet. Participé en el Concilio Vaticano Il. El 8 de julio 1967 fue nombrado nuncio
apostolico en Espafia y permanecio en esta posicion hasta el 4 de octubre de 1980, cuando fue nombrado
secretario de la Congregacion para el Culto Divino y la Disciplina de los Sacramentos.

143 Es la Publicacion Oficial del Obispado de Huesca.

78



de igual modo con la presencia de la Guardia Civil en los pueblos, por lo que se podria
decir que Cantero Cuadrado contaba a su servicio con las fuerzas de orden publico.

La tension seguia en aumento, ya que dos dias antes de que se reuniese el
Consejo Presbiterial, el 13 de julio, las comunidades cristianas de Zaragoza habian
celebrado una asamblea a la que asistieron alrededor de 200 personas, entre ellas una
delegacion de la comunidad de Fabara. Con anterioridad el vicario general habia
comunicado a uno de los sacerdotes miembro de las comunidades que dicha asamblea
quedaba desautorizada por su matiz de protesta, pero aun asi esta finalmente se celebro.
En ella se expuso el uso abusivo de autoridad que hacia el arzobispo al negar el dialogo
y despreciar la verdad.'* El 20 de julio Wirberto Delso acudié a hablar con el
arzobispo. Este le dijo que no tenia nada personal contra él, sino Unicamente con su
linea pastoral. El parroco pregunté a Cantero Cuadrado de quiénes se habia informado
para tomar la decision, a lo que respondio que del arcipreste de Caspe. Wirberto
comunico al prelado que en los siete afios que llevaba como cura en Fabara jamas dicho
arcipreste habia visitado el pueblo. Pidi6 una solucion aceptable para su situacion a lo
que Cantero Cuadrado se negd ya que primero Delso debia obedecer sus érdenes, no
cuestionarlas. Finalmente se despidieron lamentandose el arzobispo de la expectacion y
el revuelo que habia levantado su decision, ante lo que le espetd a Delso: “si lo sé no

hago nada”.'**®

El 28 de julio el grupo de curas solidarios envié una misiva a Cantero Cuadrado
responsabilizdndolo exclusivamente a él y solo a él de la destitucion del Parroco de
Fabara. Estos le reprochaban el no haber investigado lo suficiente para esclarecer qué
habia de cierto en las acusaciones vertidas sobre Wirberto Delso, sobre determinados
temas o su ideologia, y se reafirmaban en su postura comunicandole la decision
definitiva de dejar sus cargos pastorales. El 29 recibieron un escrito de solidaridad a la
Comunidad de Fabara firmado por las Comisiones Nacionales de HOAC, VOS, JIC,
CEMI, CIX, JEC, JARC, MCE, VOJ y FECUM, siete comunidades parroquiales y

catorce comunidades de base.'*®

143 |11 Parte: Crénica” en Documento-Informe motivado...,

145 |11 Parte: Crénica” en Documento-Informe motivado...,
146 \/gase Anexo 8.

p. 7.
p. 9.

79



La tension en el ambiente habia aumentado en muy poco tiempo. Cantero
Cuadrado confiaba en que los sacerdotes solidarios recapacitasen y no dimitiesen,
aunque le dolia la acusacion lanzada de que les habia amenazado con una posible
excomunidn si no renunciaban a su actitud rebelde. Por ello, el arzobispado de Zaragoza
en una nota aclaratoria, informé que no se habia producido tal amenaza de excomunion
por parte del prelado.®’ Se acusaba a través de esta nota, pues, al grupo de curas
solidarios de manipular a la opinién publica. El 7 de agosto de 1974 se hizo inevitable la
dimision de los 25 sacerdotes implicados en el asunto. El arzobispado de Zaragoza,
decia en una nota oficial, segiin recoge Martin de Santa Olalla:

“gue era falso que en todo este proceso sélo se hubiera oido a «autoridades y a
los ricos», pues Delso habia podido explicar publicamente su postura con el propio
Arzobispo de Zaragoza presente y habia preferido optar por el silencio; que en ningln
momento se habia hablado de una posible pena de excomunion; que nunca se habia
intentado ir contra una «determinada linea pastoral» que se encontraba en relacion
con el mundo del trabajo; y que, en cualquier caso, a pesar de haber aceptado la
dimision de estos veinticinco sacerdotes, Cantero se encontraba «con los brazos
abiertos» para acoger a estos clérigos si alguno decidia rectificar en su conducta.”*®

Las reacciones no tardaron en producirse.**® Cantero Cuadrado recibi6 cartas de
apoyo, como la que envio la corporacion municipal de Fabara, y otras para analizar lo
sucedido, como la que le envié el padre Damian Iguacen, arzobispo de Barbastro. Uno
de los obispos mas conservadores, de la linea dura, el obispo de Orense, Angel Temifio,
le escribi6 una carta a Cantero Cuadrado mostrandole su total apoyo, ya que éste
consideraba al denominado Clero “contestatario” como una moda, como algo pasajero,
y que el arzobispo Cantero Cuadrado habia obrado correctamente, postura que también
defendio el obispo de Tenerife, Luis Franco. Eran pocos los apoyos. Todos estos
sucesos mostraban lo aislado que se encontraba a la altura de finales del franquismo el
sector conservador del episcopado espafiol. Ningun obispo perteneciente a una gran
diocesis escribid a Cantero Cuadrado, teniendo por grandes didcesis las de Madrid
(Tarancon), Barcelona (Jubany), Sevilla (Bueno Monreal), Valencia (Garcia Lahiguera)
y Santiago (Suquia). En definitiva, Cantero Cuadrado estaba practicamente solo en este

asunto.

147 Nota de la Oficina de medios de Comunicacion social del arzobispado de Zaragoza, 1 de agosto de
1974.

148 Martin de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario..., p. 237.

149 prensa que recoge la reaccion de ambas partes. VVéase Anexo 9.

80



Pero el caso todavia no habia terminado. Tras el verano, las dos partes
decidieron reunirse para buscar una solucion acorde para ambas. El grupo de curas
dimitidos exigieron a Cantero Cuadrado la readmision de Delso Diez como cura de
Fabara o Coadjutor. Y si eso era aceptado, ordenar también la restitucion de los otros
curas en sus parroquias. Cantero Cuadrado aceptd estas dos condiciones, con la
excepcion de que cuatro parrocos no podrian volver a sus cargos pastorales por no ser
queridos en sus respectivos destinos, para asi poder redactar un escrito en el que las dos
partes hacian publico que habian llegado a un acuerdo. Como clausula a este escrito se
exigio llevar a cabo una consulta a la comunidad cristiana de Fabara, que tanto se habia
volcado con el cura local. Aqui vemos como este sector del clero contestatario trataba
de mantener unas negociaciones con la maxima autoridad de la didcesis como si
dijéramos “entre iguales”, cuando en realidad era su superior. Cantero le ofreci6 a
Wirberto el cargo de Coadjutor de la Parroquia de Alcafiiz, cargo que éste rechazo. Y
como se volvid a romper el dialogo, Delso denuncid el caso a la Santa Congregacion
para el Clero.”®® Se mostraba otra vez, como vemos, la fractura que vivieron los
sacerdotes espafioles como consecuencia de un cambio no asimilado en muchos casos,
el Concilio Vaticano Il, del que muchos eclesiasticos espafioles renegaban. El arzobispo
Cantero Cuadrado se dirigi6 a Roma, para dar su version de los hechos. Quizas le
motivo a ir directamente alli el evitar las relaciones con el nuncio Luigi Dadaglio, quien
no habia ofrecido interés alguno en las peticiones hechas por Cantero Cuadrado con

respecto al caso de Fabara.

Cantero Cuadrado puso entonces su visidn de lo ocurrido en la diocesis
zaragozana por escrito, a traves de un informe. En éste expresaba que estaban en
circulacion dos documentos que trataban de desprestigiar su gestion como arzobispo de
Zaragoza, sobre todo uno de ellos, denominado “documento-informe” cuyo Unico
objetivo era el de ridiculizarlo como persona.’®* Para responder a esos informes, y
responder a la denuncia ante la Sagrada Congregacion para el Clero, Cantero Cuadrado
se remonto al origen del conflicto, que era el momento en que le comunicé a Delso Diez

su cese como parroco de Fabara, por las siguientes razones:

130 Es la congregacion de la Curia romana responsable de supervisar los asuntos relacionados con los
sacerdotes y didconos que no pertenecen a una orden religiosa. Para mas informacién véase
http://www.clerus.va/content/clerus/es.html (Consultado el 7/11/2014).

151 Cantero Cuadrado se referia al Documento-Informe motivado por la destitucién de D. Wirberto Delso,
Zaragoza, 1974 (ciclostilado).

81


http://es.wikipedia.org/wiki/Curia_romana
http://www.clerus.va/content/clerus/es.html

“por haber mantenido una actitud de desprecio y de difamacion hacia mi
persona; haber enseriado que el organo auténtico del Magisterio es “la base”, el
pueblo, en su acepcién meramente sociolégica y cuantitativa, contraponiéndolo al
Papa y a los Obispos; haber ensefiado a los jovenes la liberacion sexual; por haber
estimulado la rebeldia de los adolescentes para con sus padres en materias en las que
la Iglesia siempre ha ensefiado fidelidad y obediencia; haber desvalorizado el precepto
dominical de la Santa Misa, y su cumplimiento y porque alguno de sus catequistas
ensefia que no puede haber Eucaristia en donde no existe pueblo, hasta el extremo de
que carece de sentido una Visita al Santisimo, porque Dios esta en todas partes. Con
esta mentalidad se explica la grave falta de respeto de D. Wirberto a las normas
liturgicas, v. gr.: ante un grupo de chicas, que se bariaban en el rio en “bikini”, pidio
pan corriente y celebro la Misa sin mas atuendo que el mencionado... 152

Todas estas acusaciones habian sido originadas desde el propio pueblo de
Fabara, como por su Coadjutor o miembros de Accion Catolica de Fabara, porque
decian que Wirberto estaba removiendo las heridas de la guerra y que ellos no
mandaban a sus hijos a la catequesis por las ensefianzas que este polémico sacerdote
estaba dando en relacion con la autoridad y obediencia a sus padres y a las relaciones
prematrimoniales. Cantero Cuadrado le recrimind a Wirberto el no haberse puesto en
contacto con él si estaba disconforme en las formas de proceder litdrgicas que ordenaba
la diocesis, y que encima habia pedido apoyo a un grupo de sacerdotes y a la comunidad
cristiana de Fabara, destacando que sélo 118 personas le apoyaban, siendo 1600 los
habitantes de la localidad. Por tanto, segun el arzobispo, los curas “contestatarios”, se
habian unido contra él no por solidaridad con Delso, sino porque desaprobaban su
forma de gobernar la didcesis. Cantero Cuadrado los acusaba de actuar como un grupo
de presion marxista, con contactos con el PCE y CC.OO. Incluso pensaba que todo ello

era una argucia orquestada por el movimiento Cristianos por el Socialismo.™*

Ante las autoridades vaticanas, centrd su acusacion sobre la persona de Wirberto
Delso, con testimonios que ponian en boca suya afirmaciones como éstas: « a) “Hay que
hacer ceniza la historia de los 20 siglos de la Iglesia”; b) el término usual referido a sus
Superiores ha sido el de “cabrones”; c) en una reunién comarcal de la JARC (en Hijar),

dijo al Vicario General: “te aceptamos en la reunién como amigo, no como Vicario”; d)

152 Es el Informe que Cantero Cuadrado envio a la Sagrada Congregacion para el Clero, en el cual rebatia
las acusaciones hechas por Wirberto Delso hacia su persona y que habia sido suscrita por algunos otros
sacerdotes de la Archidiocesis de Zaragoza, véase Martin de Santa Olalla, Pablo, “El Clero
contestatario. .., pp. 246 y 247.

% Era un movimiento que acogia a cristianos de izquierda que habian vivido con entusiasmo la
experiencia de apertura y renovacion de la Iglesia Cat6lica gracias al Concilio Vaticano Il. Originado en
Chile en los afios setenta, pronto nacieron movimientos analogos en paises como ltalia o Espafia. VVéase
GARCIA NIETO, Juan N., “Cristianos por el Socialismo en Espafia”, Revista de fomento social, n® 122,
1976, pp. 115-126.

82


http://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_Vaticano_II

al manifestar el Vicario General la conveniencia de que se nombrase un Consiliario
Diocesano de la JARC, dijo: “Si necesitamos Consiliario, nos lo nombraremos nosotros;
y si nos nombran otro no lo aceptaremos”. De la misma forma se ha manifestado en la
Curia algun catequista de Fabara; €) en otra ocasion al hablarle de los Vicarios
Generales de las quejas recibidas por su labor pastoral en Fabara, replicd: “que queréis
decir, ¢qué me vais a quitar de Fabara? Si es asf 0s bato las muelas....»**

Después de esta exposicion Cantero Cuadrado remarcé el hecho de que habia
sido él quien habia tendido la mano al grupo para encontrar una solucién al conflicto,
mientras que éstos no hacian méas que ejercer presion y chantajearle con sus dimisiones.
A continuacion exponia varios ejemplos de oportunidades para llegar a un acuerdo que
no fueron aprovechados. A parte de esto, lo que no aceptaba era que se le calificase de
“no social”, es decir, que no se interesase por los problemas que afectaban a la sociedad
aragonesa. Y enunciaba gran cantidad de casos en los que habia apoyado a los curas
obreros, a pesar de las criticas de éstos para con él, defendiéndolos cuando las
autoridades civiles habian intentado procesarlos o los habian sancionado con multas por
sus intervenciones publicas. Ejemplo de ello era cuando habia defendido a Jesus Borao
tras haber sido sancionado con una multa por parte del Gobierno Civil en febrero de
1974, por haber solicitado dinero a sus fieles para pagar otra que se le habia impuesto
poco antes. Finalmente, concluia en que el Unico fin que buscaba el grupo de apoyo a
Delso era una confrontacion con el gobierno de la didcesis, y a su vez, darle la maxima

publicidad a esa confrontacion.

Este caso, el mas destacado en Aragdn, merece un analisis aparte por todo lo de
relevante que posee. Puede ser visto del modo en que es el culmen de una sucesion de
choques y roces entre las bases de la institucion eclesial aragonesa y el méas alto
gobernante de esta. Un cumulo de situaciones que se iniciaron nada mas finalizar el
Concilio Vaticano 1l, y que quizéas la Iglesia espafiola no estaba preparada en ese
instante para asimilar. En Aragdn sucedié exactamente lo que en el resto del Estado: las
afrentas con los sacerdotes que preconizaban una linea pastoral distinta a la marcada por
la prelatura de la archididcesis se iniciaron ya a fines de los sesenta, y la fecha en que se

alcanz6 la maxima tension fue con el “Caso Fabara” en el verano de 1974; y no fue

154 De Santa Olalla Saludes, Pablo M., “El Clero contestatario. .., p. 249.

83



casual, puesto que a esas alturas la propia Iglesia espafiola ya habia llevado a cabo su
propio proceso de transicion interna a través de la figura del cardenal Tarancon,
quedando en puestos significativos del episcopado pocas figuras de esa jerarquia
conservadora. Al igual que en Cuenca con Guerra Campos, esa fue la situacion en

Zaragoza con Cantero Cuadrado.

84



5. CONCLUSIONES

Primero de todo y antes de exponer las conclusiones a las que me ha llevado esta
investigacion, hay que decir que el tema de estudio, la conflictividad en la Iglesia
aragonesa durante el tardofranquismo, es demasiado amplio para abordarlo aqui en
todas sus facetas y dimensiones. Yo me he centrado en una institucién, el Centro
Pignatelli, por ser ésta una de las abanderadas en el proceso de renovacion de la Iglesia
en esta regién, no porgue no existan otras, sino debido a la facilidad ofrecida desde un
primer momento en el acceso y consulta de la documentacion que alli se custodia.
Gracias a ella hemos constatado una serie de casos Yy situaciones conflictivas vividas en

la Iglesia del tardofranquismo en Zaragoza.

El Centro Pignatelli es un centro adscrito a la Iglesia Catolica, por tanto depende
de ésta y en tanto en cuanto le debe obediencia, y en el momento que surge en 1970
necesitaba de la aquiescencia del arzobispo de Zaragoza para aprobar los estatutos de
fundacion. EI Centro organizaba actos para promover el debate sobre distintas areas de
conocimiento ya que la sociedad espafiola vivia entonces una situacion de ebullicion
social, con demanda de derechos y libertades. El arzobispo particip6 en algunos de estos
actos, charlas, conferencias aunque no compartia una misma perspectiva ideolégica con
los ponentes que participaban en la mayoria de los casos. En cada ocasion que el Centro
Pignatelli era sancionado por permitir reuniones en su sede consideradas por el
Gobierno Civil como ilegales, éste debia notificar al arzobispo permiso para entrar con
los agentes y realizar detenciones debido a que la Iglesia contaba con un marco juridico
especifico de proteccion durante el régimen franquista. Con todo en muchas ocasiones

estas notificaciones no se cumplian.

El vinculo de union entre Cantero Cuadrado y el “Caso Fabara” es obvio, puesto
que él fue uno de los protagonistas del mismo junto a Wirberto Delso Diez y los
sacerdotes que apoyaron a éste ultimo. Es mas, fue él quien desencadend el conflicto al
destituir al parroco de Fabara el 14 de junio de 1974, decisibn que posteriormente
provoco un alud de criticas hacia su persona, no siempre justificadas y que cuestionaron
ya no sblo las decisiones adoptadas en el caso del cura fabarol sino también sus
decisiones en la administracion de la diocesis desde su llegada en 1964. Por tanto, Pedro

Cantero Cuadrado es figura clave en esta etapa y fundamental su estudio porque

85



conociendo su pensamiento ideolégico podremos comprender mejor este periodo de la
historia aragonesa y argumentar el porqué sucedio6 asi y no de otra forma.

La relacion entre el Centro Pignatelli y el “Caso Fabara” (o mejor dicho el grupo
solidario con Wirberto Delso de sacerdotes dimisionarios) también existio, puesto que
como afirma Jests Maria Alemany™ la relacion entre los responsables del Centro, su
equipo directivo, y el grupo solidario con Wirberto era muy estrecha y fuerte, tal es asi
que estos pudieron reunirse en sus dependencias para acordar los siguientes pasos a dar
al igual que se reunian en distintas parroquias de Zaragoza. Ademas, la mayoria de
ellos, tanto miembros del Pignatelli como sacerdotes solidarios, concordaba en las ideas
sobre la actuacion de Cantero Cuadrado y sobre la situacion de la Iglesia en Espafia. De
todos modos, es importante remarcar que el Centro no participd en el caso de manera
activa. Es decir, ninguno de sus miembros suscribié las demandas del grupo solidario.
Si es cierto, sin embargo, que entre las distintas agrupaciones religiosas de la sociedad,
tales como las comunidades cristianas de distintos municipios o barrios de la capital, y
algunos movimientos apostolicos como HOAC, JARC, etc., hubo un grupo de 72
sacerdotes que protesto el 10 de septiembre de 1974. Entre ellos se encontraba Jesus
Maria Alemany, quién a titulo personal apoy6 su causa, la causa del grupo solidario
enfatizando en el escrito ante el arzobispo Cantero Cuadrado que la problematica residia

en la linea pastoral, y que no existia dialogo en torno a ella.**

Otro nexo de union que encontramos es el hecho en el que el grupo solidario
afirma que el vicario del arzobispado comunicé en julio de 1974 al Centro Pignatelli, el
cual estaba en espera de la aprobacion de sus estatutos fundacionales desde hacia mas
de ocho meses, una sugerencia remitida por parte del arzobispo Pedro Cantero, la cual
proponia que los tramites para la aprobacion de los estatutos del mismo se acelerarian si
este le denegaba al grupo de curas solidarios el derecho de reunién en sus dependencias.
Por tanto, es un hecho innegable la interrelacion entre las distintas personas que

protagonizaron estos episodios (ya sea en cualquiera de las dos partes, en la rebelde o la

155 Entrevista a don Jests Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014.

196 Ege grupo estaba conformado por un amplio nimero de sacerdotes diocesanos que venian mostrando
solidaridad y cercania a los curas dimitidos. Eran los llamados por estos “la Orla”. Este grupo de 72 curas
enviaria al Arzobispo una carta manifestdndole su sorpresa por la admision de la dimisién y su queja
porque “los drganos corporativos diocesanos no hubieran escuchado previamente a los sacerdotes
afectados”. Carta de 72 sacerdotes diocesanos a D. Pedro Cantero. 10 de septiembre 1974. VVéase Anexo
10.

86



autoritaria) calificados como “‘contestatarios” o “conflictivos” puesto que todas ellas

pertenecian a una misma didcesis.

Dejando a un lado la justificacion de por qué me he centrado en estas cuestiones
y no en otras, me gustaria pasar a reflexionar sobre los distintos apartados en los que he
estructurado el estudio, para alcanzar después una valoracion global sobre el periodo
que nos ocupa, aunque sea general debido a que como he dicho al principio se nos

escapan muchas facetas en este analisis.

En cuanto al Centro Pignatelli, hay que decir que para determinar su importancia
no se pueden olvidar las circunstancias de la época en que surgid, el contexto, en el que
encontramos un régimen que no estaba dispuesto a tolerar ningun tipo de ataque o
afrenta hacia el modelo de Estado imperante, a pesar de que ya a principios de los
setenta los soportes del régimen estaban resquebrajandose. Las disputas con la autoridad
civil eran continuas debido a la programacion de ciclos de conferencias sobre temas
“espinosos” desde el punto de vista del régimen. Al gobernador civil no le solia gustar
el programa de ciclos del Centro y ante cualquier acto que abordase un debate sobre
temas tan comprometidos como la violencia, la represion, la justicia, el movimiento
obrero, elecciones, etc. ya mantenia en alerta a los miembros de la Brigada de
Informacion destinados al salon de actos o a las aulas donde se celebrase el susodicho
acto, por si la charla se salia de tono y se debia actuar. La excusa del gobernador civil
era ampararse siempre en que todas esas conferencias eran contrarias al Orden Publico.
En consecuencia, cada vez que se sancionaba a un conferenciante o ponente se
sancionaba también al Centro Pignatelli porque a éste se le presuponia una obligacion
por la que sus invitados no debian transgredir la legalidad vigente al hacer sus

afirmaciones en publico.

Por las razones que se acaban de sefialar, en lo referente al caso del 11 de
septiembre de 1975 con la entrada de la policia, llegamos a la conclusion de que el
anico objetivo que se buscaba era el de desprestigiar al Centro Pignatelli. Tan claro esta
que es posible apreciarlo si nos detenemos en su analisis. Habia una reunion de
maestros y otra de obreros, completamente separadas entre si, cada una era en una
planta distinta del edificio y abordaban temas distintos (pedagogia y elecciones
sindicales), ninguna sobrepasaba las 19 personas, el limite para que se considerase una

reunién ilegal. EI argumento de la policia ante tal evidencia de que no habia ninguna

87



reunion ilegal era que estaban en aulas distintas separadas pero “unidos en la intencion”,
y la pregunta que nos hacemos ante ello seria la siguiente: ¢hubiese ocurrido lo mismo
trasladandola a otro contexto? Se me ocurre, por ejemplo, cuando en un restaurante
donde se superasen los 100 comensales entre todas las mesas, separadas estas entre si,
entrase la policia y detuviese a todas las personas alli presentes, debido a que aunque
cada mesa estuviese inmersa en una conversacion distinta se justificase la detencion
porque estarian “unidos en la intencidon”. Hubiese sido inverosimil, por lo tanto, en el
caso del Pignatelli también lo fue, pero aun asi se llevaron a cabo las detenciones y se
desacreditd y difamé al Centro que era la verdadera finalidad que se perseguia con
aquella operacién. Esta impunidad respondia a la Ley Antiterrorista que otorgaba
poderes a la policia y por los cuales no se respetaba el marco juridico de la institucion
eclesiastica, ya que en el Centro Pignatelli se entrd sin notificarselo con anterioridad al
arzobispo Pedro Cantero Cuadrado.

El arzobispo Cantero Cuadrado siempre o casi siempre se posicionaba del lado
del gobernador en los conflictos antes que de parte del Pignatelli, ya que estaba en
desacuerdo con el contenido de muchas de las actividades programadas por el Centro,
aunque finalmente hacia lo posible por minimizar las sanciones que a este se le
imponian. Lo mismo sucedia con la prensa, ya que todos los periddicos estaban
controlados por el ministerio de Informacién, aunque desde la ley Fraga de 1966 se
distinguia a unos mas liberales frente a otros mas ortodoxos. Entre estos ultimos se
encontraba el periodico Amanecer, que en el caso de la entrada de la policia mostro una
firme animadversion hacia el Centro Pignatelli tergiversando las noticias al relacionar el
cierre del Colegio Mayor con las detenciones de septiembre de 1975, a pesar de que no

tenian nada que ver entre si.

El hecho de que constantemente se sucediesen roces entre la autoridad civil y el
Centro, quiere decir que en connivencia no estaban. Por tanto, si que podemos afirmar
que el Pignatelli desempefid una importante labor en la renovacion de la Iglesia en
Aragén, tratando de ofrecer una cara distinta, regenerada, a la ofrecida por la jerarquia
que dominaba en aquellos afios la archididcesis zaragozana. Se presentaba de forma mas
abierta a la sociedad; por consiguiente, fue una institucién necesaria para dar voz a
aquellos que defendian el pluralismo, la diferencia de opiniones, el debate, en definitiva,

la democracia.

88



Por lo que respecta a la figura de Cantero Cuadrado resulta esencial conocer su
pensamiento e ideologia para asi poder comprender mejor las decisiones que fue
tomando a lo largo de los afios al frente de la archidiocesis. Me gustaria hacer referencia
a una entrevista que en 1973 concedié a la television holandesa. A la pregunta sobre qué
aportaba a la cooperacion entre la Iglesia y el Estado la presencia de prelados en
organismos como las Cortes, Consejo del Reino, Consejo de Regencia, etc., este
contestd: “Es este un problema que me afecta personalmente. Yo soy Procurador en
Cortes, Consejero del Reino, y miembro del Consejo de Regencia. Ante todo, he de
decirle a ustedes que yo personalmente no he hecho gestién alguna para ser designado
con estos nombramientos: los he aceptado por un deber de fidelidad a Su Excelencia el
Jefe del Estado y a las Leyes Fundamentales que forman la Constitucion de la Nacion
Espafiola, sancionadas por un referéndum nacional”. Ante estas declaraciones, en las
cuales observamos a un Cantero Cuadrado resistiendose a aceptar el cambio que
conllevaban los nuevos tiempos tanto en la Iglesia como en el pais, se hizo publico un
comunicado dirigido a la “legitima” jerarquia catdlica y a la opinion publica firmado
por miembros de comunidades cristianas, seminaristas, militantes y sacerdotes de la
diocesis zaragozana, en el que se decia:

“Creemos que estas declaraciones estan en contradiccion con la doctrina
esbozada en el Concilio Vaticano I, precisada despueés en el Sinodo de los Obispos de
Roma, claramente enunciada en la Asamblea Conjunta de obispos y sacerdotes v,
finalmente, confirmada en el documento “Iglesia y Comunidad Politica” de la
Conferencia Episcopal Espanola, que dice: ‘“Consideramos la participacion de

eclesiasticos en los mencionados organismos de decision politica que no responden ya

ni a los criterios pastorales de la Iglesia, ni a las exigencias de una sana colaboracion

entre ella y el Estado”.*’

Esas declaraciones eran la clara confirmacion de que las bases de la diocesis
zaragozana no compartian para nada el ideario de su gobernante, al contrario, lo

rechazaban de forma notoria y publica.

Siguiendo esta linea de discordia con sus subalternos, hay que decir que Cantero
no estaba de acuerdo con muchas de las disposiciones de Mision Obrera, por no decir
todas, cuyos preceptos iban orientados hacia la consecucion de una Iglesia diocesana

nueva sin poder y sin dinero, al servicio de los pobres. Cantero Cuadrado no comulgaba

37« Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado..., p. 24, de donde procede también el péarrafo
anteriormente citado.

89



con ninguna de estas ideas. El arzobispo zaragozano tampoco mostrd apoyo alguno a
los movimientos apostélicos tales como HOAC, JOC o JARC, practicamente se
desentendié de los mismos. No le gustaba nada la linea pastoral preconizada por los
curas obreros, lo que es facil de comprobar a través de sus acciones, por ejemplo, con la
negacion de conceder Ordenes Mayores a varios diaconos, como a Luis Alberto Sarasa,
José Antonio Lahoz, Ricardo Hernandez o Candido Guillén, ya que la condicion
impuesta por Cantero para que fuesen ordenados era la de dejar el trabajo manual, a lo
que estos se oponian porque estaban integrados en el mundo obrero. A otros que ya
habian sido ordenados y llevaban un tiempo ejerciendo en barrios obreros, como a José
Ignacio de Miguel, les lanzaba un ultimatum obligandoles a escoger entre la parroquia o
el trabajo. De igual forma, algunos de estos sacerdotes obreros antes de que fuese
designado el destino al que debian acudir le pedian a Cantero Cuadrado un destino
expresamente obrero, industrial, a lo que éste respondia enviandoles a algin destino

rural o simplemente no les renovaba las Licencias Eclesiasticas.

Esto nos hace suponer que la linea de gobierno de la archidiocesis establecida
por Cantero Cuadrado era una linea dura y a la vez firme por la conviccion de que no
podia permitirse mostrar tibieza ante sus subordinados, para remarcar asi quién estaba al
frente de la misma. Esta era motivada por la concepcion ideoldgica que tenia Cantero
Cuadrado con respecto a lo que debia ser la union de la Iglesia y el Estado a través de la
doctrina del nacionalcatolicismo. Firme defensor de este, no iba a permitir por tanto que
ninguno de los sacerdotes que estaban bajo su mando cuestionase sus dictamenes. Por
esta razon, mantuvo constantes enfrentamientos con muchos de ellos, sobre todo con los
curas que predicaban una linea pastoral distinta a la marcada por él. Nos estamos
refiriendo a los curas obreros. La gran determinacion con la que actuo frente a este clero
contestatario la atestiguan casos como el de Mequinenza o el de Fabara, que fueron

llevados hasta las Ultimas consecuencias.

Para terminar de definir la postura ideol6gica de Cantero Cuadrado y llegar a
una soélida conclusion sobre su paso por la archididcesis zaragozana, nos centraremos en
las reflexiones que podamos extraer de su actuacion en el “Caso Fabara”, examinando
también la del grupo solidario de sacerdotes que se posicionaron frente a él y la

repercusion que tuvo todo este conflicto.

90



El “Caso Fabara” le sobrevino al arzobispo Cantero Cuadrado como una
tormenta, ya que jamas penso que una decision tan simple como la destitucion de un
parroco y que en ocasiones era habitual en una didcesis hubiese desencadenado tamafia
hostilidad hacia su persona. Fuera de la diocesis, ante la opinion publica, Delso era
presentado por el grupo solidario como el representante de una noble causa, la defensa
de una pastoral social y de una iglesia en vanguardia en consonancia con el Concilio
Vaticano Il frente a un Arzobispado que actuaba como elemento represor. Para Cantero
la realidad era bien distinta, consideraba que desde un primer momento el grupo
solidario de sacerdotes habia puesto de manifiesto su deseo de confrontacion con la
cabeza de la didcesis, ya que las soluciones que él habia propuesto a estos para que no
fuese a méas la confrontacion habian sido rechazadas. A propoésito de esto, si es cierto
que le ofreciese a Wirberto Delso la coadjutoria de Alcafiiz y otra en algun barrio obrero
de la capital zaragozana. Lo que no admitia el grupo dimisionario era, aparte de que
Wirberto no retornase a la parroquia de Fabara, el hecho de que cuatro de ellos no
pudiesen regresar a sus cargos pastorales porque Cantero alegaba que no eran queridos
en sus respectivos destinos. EIl problema no encontré una solucion pactada por ambas
partes y como sabemos esto provocd la dimision de los sacerdotes. Tras el periodo
vacacional del verano de 1974 se retorn0 a las negociaciones pero tampoco se encontré
solucion, por lo que Delso Diez denuncio el caso ante la Santa Congregacion para el
Clero, y Cantero Cuadrado se defendié a través de un informe de las acusaciones

vertidas contra él.

Analizando objetivamente el caso nos cabe preguntarnos: ;existieron suficientes
argumentos para motivar la destitucion?; ¢la reaccion del grupo solidario fue razonable
y mesurada?; ¢fueron justificadas las acusaciones de autoritarismo a Cantero
Cuadrado?; y, por ultimo, ¢cual de las dos partes enfrentadas salié reafirmada en su
postura, es decir, quién gano el pulso? En cuanto a la primera pregunta no hubo
suficientes argumentos para motivar la destitucion de Wirberto Delso, debido a que la
decision para destituir al parroco se fundament6 en la desviacion doctrinal de la
formacidn catequética asi como en las ideas, el léxico empleado y la actitud del cura,
consideradas por el arzobispo como inapropiadas. Cantero Cuadrado no escuchd nunca
ninguna muestra del l1éxico empleado por Wirberto y puesto que era €l quién le juzgaba
no debia comprometer una decision asi a cartas e informes de arciprestes que ni siquiera

habian pisado la iglesia donde Delso ejercia su cargo ministerial.

91



Con respecto a la reaccion del grupo solidario, no podemos olvidar el contexto
historico. En otra situacion completamente distinta quizas se podria afirmar que fuese
una reaccion desmesurada, pero en este caso no. Sumandole a éste los demés casos que
se sucedieron ya no s6lo en Aragon sino en el resto del pais, podemos decir que era su
momento, el Concilio Vaticano Il habia supuesto un cambio radical en la Iglesia
catolica, una renovacion por completo, pero en Espafia ésta no se habia dado, debido a
la resistencia de un sector de la jerarquia. Por tanto, las bases de la institucion querian
forzar ese cambio también en la Iglesia espafiola, y necesitaban instrumentos para
ejercer presion a sus superiores, y el caso de Wirberto, el cual se debia a una destitucion
injustificada, fue uno de ellos. Seria conveniente recordar el porqué se llevaron a cabo
estas protestas contra el régimen desde las bases de la Iglesia, institucion que estaba en
plena sintonia, sobre todo su alta jerarquia, Cantero Cuadrado, Guerra Campos, etc., con
el propio régimen. Era por gozar de un marco de proteccion, ya que al ser uno de los
pilares del propio regimen, era la Unica institucion que gozaba del derecho de reunion,
para todas las demas estaba prohibido, ya fueran partidos politicos (ademas de ser
ilegales, con excepcion del partido Unico, el del régimen) u otros. Con esa ventaja que
consistia en poder reunirse en los templos sin necesidad de Ilamar la atencion de las
autoridades o terminar detenidos o encarcelados, se podia utilizar como una plataforma
de lucha ideoldgica para conseguir que la alta jerarquia eclesiastica de la época
cambiase su actitud para con el réegimen, porque este se encontraba muy débil ya a la
altura de 1974, y si la Iglesia lo seguia apoyando en aras del nacionalcatolicismo, se
provocaria una fractura en la sociedad espafiola (catolica o no), con la propia Iglesia que
seria imposible de solventar o de reencauzar en un futuro no muy lejano. Por
consiguiente, si atendemos a las razones esgrimidas por el arzobispo de Zaragoza (por
las cuales el grupo solidario de sacerdotes no se habria levantado en protesta contra €l
por solidaridad con Delso, sino que lo habria hecho por el afan de rebelarse contra un
prelado cuya manera de gobernar la diocesis desagradaba a este sector del clero) pueden
parecer desmesuradas las acciones emprendidas por este grupo de curas, pero respecto

al contexto histdrico consideramos justificada su reaccion.

En relacion con el autoritarismo de Cantero Cuadrado, me gustaria remitir a la
percepcion que de él tuvieron dos personas que lo trataron durante la época en que se
dio el “Caso Fabara”. Por un lado, Eloy Fernandez Clemente quién afirma: “Cantero

Cuadrado jamas quiso llegar tan lejos, pero actud de la forma en que lo hizo porque

92



recibi6 presiones de una “guardia pretoriana” salvaje que tenia alrededor para que no
tolerase ningun tipo de desobediencia e insubordinacion, y que si hubiese conocido con
anterioridad la repercusion que tendria el caso no hubiese tomado la decision de la
destitucién de Wirberto Delso”.®® Por otro lado, Jesus Maria Alemany afirma: “la
situacion de la archididcesis en aquellos afios se habia vuelto insostenible, porque jamas
se habfa visto a un obispo gobernar su diécesis a base de documentos policiales”.** Es
mas, en una ocasion el arzobispo reconocié publicamente recibir informes de la policia.
En un curso de Teologia, celebrado en San Carlos en junio de 1969, en una de las
sesiones, un equipo de trabajo afirmd que el arzobispo Cantero Cuadrado recibia
informes de la policia acerca de los sacerdotes, a lo que este respondio: “;Qué voy a
hacer si me las mandan?, en muchas ocasiones son provechosas para el Obispo”. Por
estas palabras, la sala dio al arzobispo un fuerte abucheo interrumpiendo sus
justificaciones. Ante la intervencion de un sacerdote que le dijo: “Si usted no se
compromete pablicamente a rechazar estos informes, dejaré de tener confianza con
usted”, contesto: “Pues ya puede dejar de tener confianza en mi”.** Ante estos hechos

queda comprobada por tanto la fama de intransigente de Cantero.

Con respecto a qué parte salio vencedora de este enfrentamiento podemos decir
que ninguna de las dos. A primera vista parece que el arzobispo hubiese impuesto
finalmente su parecer y que el grupo dimisionario no hubiese logrado sus objetivos, ya
que Wirberto no regreso a la parroquia de Fabara. Ademas, Cantero Cuadrado siguio en
su catedra de obispo hasta 1977. Pero si nos fijamos detenidamente observamos que
algo si habia cambiado. Durante los afios 1975 y 1976 continuarian las gestiones entre
los curas dimitidos y el arzobispado, con la constitucion de una comision puente para
continuar el dialogo entre las partes, con muchos temas sobre la mesa, tales como la
necesidad de plantear una pastoral misionera, por ejemplo, muy olvidada en la diocesis,
etc.®™ Es mas, Cantero Cuadrado tuvo que lidiar con la nueva direccién de la
Conferencia Episcopal impuesta por el Cardenal Tarancon, a la vez que la muerte de
Franco habia supuesto el hundimiento de aquello que habia defendido con tanto ahinco

y por lo que habia sido reconocido con tantos honores politicos. Mientras, Wirberto

158 Entrevista a don Eloy Fernandez Clemente, fundador y director del semanario Andalan (1972-1977 y
1982-1987), 7/5/2014.

159 Entrevista a don Jests Maria Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014.

160 « parte: Hechos™ en Documento-Informe motivado..., p. 21.

181 Guarc Pérez, José, “El Caso Fabara en su contexto eclesial-pastoral y politico-social”, Revista
Aragonesa de Teologia, n° 31, 2010, p. 66.

93



Delso se quedo en Fabara, no como cura sino trabajando entre sus convecinos cosiendo
balones y finalmente seria profesor de autoescuela pero ya en Zaragoza. En definitiva,
no considero que ninguna de las partes enfrentadas resultase victoriosa de aquel
conflicto: mientras uno pudo imponer su voluntad, aunque el paso del tiempo lo
devolvié a una nueva realidad a la cual ya no pertenecia, al otro le pudo méas su
compromiso social que el habito, es decir, abandond el sacerdocio y comenzo una nueva

etapa en su vida.

En suma, los distintos conflictos que se sucedieron, desde las suspensiones de
conferencias y charlas en el Pignatelli con las subsecuentes multas, pasando por los
roces entre las distintas parroquias de la capital con el arzobispo hasta los casos mas
graves de Mequinenza o Fabara, supusieron una llamada de atencion a la alta jerarquia y
resucitaron ese viejo y debatido problema de las dos Espafas, a las cuales le
correspondian, como una secuela histdrica casi inevitable, dos iglesias o dos formas de
insertar el compromiso evangélico en el contexto historico del pais. Ya en 1972, el
arzobispo de Tarragona Josep Pont i Gol alertd sobre el nacimiento de una iglesia
“paralela”, reconociendo asi una escision que se fue agudizando, poco a poco, pero de
forma inexorable. En 1974, sucesos como los aqui narrados se repetian en distintas
diocesis del resto del pais, y ello recrudecia la situacion de la Iglesia institucional.
Zaragoza vio pasar desde la instauracion de la dictadura tres prelados, Domenech Valls,
Casimiro Morcillo y Cantero Cuadrado, cuyas lineas no sintonizaban con la imagen de
una iglesia independiente, desinteresada, evangélica y en actitud de servicio. Los
autoritarismos radicales, sus gestos y las frases con olor a Cruzada que pretendian
afianzar un nacionalcatolicismo en franca decadencia estaban muy lejos de la realidad

gue imponian los nuevos tiempos.

Ese inmovilismo de los prelados que pasaron por la archididcesis zaragozana fue
contrarrestado por las bases de la institucion, las cuales trabajaron para consolidar el
cambio que habia supuesto el Concilio Vaticano I, a través de movimientos como el de
los Curas Obreros, movimientos apostélicos especializados de Accion Catdlica como
JOC, JEC, HOAC y JARC e instituciones como el Centro Pignatelli. Estos fomentaron
el debate en torno al nuevo horizonte que se abria en el pais y ya no solo en el terreno
eclesiastico sino también en el politico y social. Podriamos decir que actuaron como un

contrapeso frente a Cantero Cuadrado, el cual mantenia un férreo control sobre la

94



archidiocesis y evidenciaba su caracter autoritario en las decisiones de gobierno que
tomaba. En Aragon podemos considerar esa etapa significativa por las circunstancias en
las que se ubica. Mientras en las didcesis que gobernaba el sector aperturista de la
Iglesia, tales como Madrid-Alcal& con Tarancén, Barcelona con Narcis Jubany o Bilbao
con Antonio Afoveros la transicion hacia la homologacion con las directrices del
Vaticano Il se hacia de forma tranquila y moderada, en Aragdn, una de las archididcesis
cuyas bases mas se movilizaron, encontramos a una de las figuras méas representativas

de ese sector intransigente de la Iglesia, firme defensor de la doctrina nacionalcat6lica.

A diferencia de Valencia con José Maria Garcia Lahiguera (aunque si es cierto
que tuvo algun roce con el movimiento de los capellans obrers) o Cuenca con Guerra
Campos donde la movilizacién fue menor, en Aragon la movilizacién y la protesta ante
Cantero Cuadrado fue mucho mayor que en éstas diocesis regentadas por obispos de la
linea inmovilista. En definitiva, una imagen en la que las bases de la institucion con sus
distintos movimientos y asociaciones empujaban para renovarla, para regenerarla,
mientras su gobernante maximo pretendia resistirse a ese cambio inevitable. Y dicho
cambio no se daria hasta 1977 con la llegada a la catedra zaragozana de Elias Yanes, el
encargado de sustituir a Cantero Cuadrado y romper con ese inmovilismo eclesial

identificado con el franquismo.

95



6. ANEXOS

Anexo 1- Prensa referente a la entrada de la policia en el Centro Pignatelli el 11
de septiembre de 1975.

Anexo 2 — Prensa referente al “Caso ENHER/Mequinenza”.

Anexo 3 — Acta de la Asamblea Parroquial celebrada el dia 22 de junio de 1974
en Fabara.

Anexo 4 — Carta dirigida a Pedro Cantero Cuadrado de una parte de la feligresia
de Fabara exhortando a éste a explicar los motivos del cese de Delso Diez.,
acordada en la Asamblea Parroquial del 22 de junio de 1974.

Anexo 5 — Carta del grupo solidario con Wirberto Delso dirigida al arzobispo de
Zaragoza, en la que presentan la dimision 22 sacerdotes en bloque, 5 de julio de
1974.

Anexo 6 — Carta del arzobispo Pedro Cantero Cuadrado dirigida a Wirberto
Delso Diéz, 29 de julio de 1974.

Anexo 7 — Carta personal de Pedro Cantero Cuadrado dirigida a cada uno de los
sacerdotes dimisionarios, 6 de julio de 1974.

Anexo 8 — Carta de apoyo a la Comunidad Parroquial de Fabara de parte de las
Comisiones Nacionales de HOAC, VOS, JIC, CEMI, CIX, JEC, JARC, MCE,
VOJ y FECUM, siete comunidades parroquiales y catorce comunidades de base.
Anexo 9 — Prensa referente al “Caso Fabara”

Anexo 10 - Carta de 72 sacerdotes diocesanos a D. Pedro Cantero Cuadrado,
manifestando su sorpresa por la admision de la dimisién del grupo solidario con
Wirberto Delso, 10 de septiembre de 1974.

96



Amanecer, 17 de
septiembre de

6.1 Anexo 1
1975, p. 8.

lLa Policia, en el ignael

Ayer, a ultima hora de la _sencia la policia en el cen
tarde, varios coches de la tro. Durante el dia de ayer,
Igma pudieron verse lle en que se produjeron los
 hasta el centro Pigna. hechos si
telli, situado en el paseo de fue registro—, no hubo nin-
Marina Moreno, y entrar Jos guna actividad concreta en
a 'F‘Fs en el ml:lrior gel el centro Pj; i

kdificio. Puestos habla Puestos al habla

Fon la direccion del centro, Jefatura de Policia, ?:tg

udieron dar ningin ti- tuvimos ningin i
de informacion acerca de  formacion acerca &o lgeo::
o fi a rrido. Las it que hi-
icamente ¢de que no se cimos para tratar de hablar
abia dado ninguna expli- directamente con el jefe su-
cion ni expuesto las cau. - perior fueron i

s por las que hizo pre- por no conseguir localizarto,

ho
ho
o

El Noticiero, 12 de septiembre
de 1975, p. 7.

Informaciones,
19 de septiembre
de 1975.

Ya, 20 de septiembre de 1975, p. 21.

Nuevo Diario, 13 de
septiembre de 1975,

p. 5.

Informaciones, 13 de
septiembre de 1975, p. 9.

97




6.2 Anexo 2

vecinos que todavia

Zaragoza, B. — Desde el pasado 25 de
#nero cabe la posibilidad de que las esguas
el embalse de Ribarrolz subzn de nivel has.
18 inundar la casa parroguial de la localldad
de Mequ.nenza, Pesde ese mismo dia, el
pértoco y cuatrg sacerdotes de los pushlos
wecings estdn dispueslos & mantenersa &n
la tasa, donde asaguran gue permanecerdn
on caso de que sea mundada.

El motive de su gctitud, que alegan sa
fundp en <exlgencias evangélicass, es el de
apoyar o los vecinos qus todavia permane-
cen en el vejn casco ds i Los

Los sacerdotes de Mequinenza, junto a los

quedan en el pueblo

Este debe ser anegatla por las aguas del pantano de Ribarroja

qin se ha sabida ahora, el pérroco de Me-
quinenza, ¢n su predicacion dominical, dijo,
entre olras cosas, que emientras con ten-
sion de nervios seguimos en la casa parro-
quial bajo la amenzza de ENHER (empresa
eléctrica) de inundarnos con sus auas, uné-
MONGE &N A Qrackins,

Tembién indicd: «Estad alerta frente a los
Que mal ionad andan )
nas u Ios sacerdotes aflrmando que somos
un grupe dp conleststariog y que nos hemos
rebelado confra nuestros superiores. No |o
crefis; estampa en comunion con [a lglesia

saterdotes gue siguen. esta conducta son
don Eduardo Reyn, parroue de Mequinenza,
v los parrnces y coadiutores de Nonaspe,
Fabera ¥ Maela. A uhima hora se informa
e, al parecer, otrog sacerdotes de la dig-
wesis han scudido a acompahar 3 los re-
luidos voluntariamente.

j’{;EL dltino dominge de enero, dia 28, se-

’;Manuscrito evangélico
publicado en Barcelona

. Barcslona es internacionalments cenocida
bor la publcacién da Importantes documen-
109 de la antigliedad crlstiana realizada por
dos instituciones | barcelonesas: la Funda-
ditn de San Lucas Evengelista, dirigida
‘por ¢l doctor Ramén Roca-Puig, vy el Se
mnarlo de Papirologia de |a Facultad de

¥ en breve |a comes-
tacién def sefior arzobispe a la carta on la
QUE e 8XpONSMOs NUBSIFOS PUNOS de vista.s

Desde ol Jueves anterigr, dia fijado come
plaza limit= para el traslade de {a casa pareo-
qu.al al nuevo puehla de Mequinenza, las
aguas del =mbalse han oscilado en su cre-
cida, Varias mujeres que todavia viven en
la- parte plta del pueblo. han impedida en
los ultimes dias las laborss de varlas moto-
palas que trebajen en diversos derriboa.

Coms @ sabido.’ por nacesidades del em-
baise mencionado. la empresa EMMER, tras
las pertlnertes autorizaclones, procadio g la
construccion de un nueve pueblo de Maqui-
nenza en el que quederdn acogidos todos
los vecinos del antigue, que ha de quedar
cublerto poe las gguas,

El asunto se remonta a varios efos atrds
¥ han surgido diversos problemas planteados
por vacings 0 persopas que no estén con-
formes con el traslade o con algunas de

Teologia, dirigido por el doctor Joss O'Ce- | las disposiciones adoptadas por la niencio-
lleghan, Ests ultima instlucidn ha publl- { nada empresa eléctica. — Eurcea Preas.

cado reclentemente la edictén critica del
R i wn (lemaua hohlada

La Vanguardia Espafiola, 9 de febrero
de 1973, p. 25.

El nuevo templo de Mequinenza, inaugurado
por el arzobispo de Zaragoza

Zaragoza, 18. (De nuesiro cotresponsal, José Maria Dofate) — Se ha
inaugurado con toda Solemnidad la aueva iglesia de Mequinenza, que tantos
problemas creé dentro y fuera del seno de ta diotesis. Efectivamente, el pasado
damingo se produjo en la citada localidad un doble acontecimisnto: la esperada
inauguracion de! nueve templo parroguiel enclavado en el recién construido
pughlo ¥ la toma de posesidn del también nuevo cura parraco, don Primitive
Oliver. quién anteriormente ocupaba un puesto de coadjuior en la parraquia de
un barrio zaragozano.

A la inauguracion del templo parroquial asistieron el arzobispo de Zaragoza,
don Pedro Cantero Guadrado; el gobernador clvil, don Enrique Trillo. Figueroa, ¥
el presidente de la Diputacién Provincial, don Pedro Baringo, asi como ias pri-
meras autoridades de Mequinenza.

Don Pedro Cantero bendijn los locales de ia nueva iglesia y, en ias pa-
labras que dirigié 2 los fieles que asistian a) acto, expreso su deseo de que
todos los feligreses adoptaran uma actitud personal de unidad religiosa y de
confianza en Dios y en los hombres .Je buena voluntad.

Momentos antes, &l anterior pairoco del pusblo. don Eduarde Royo. celebrd
en la vieja iglesia su ditima misa.

De esta forma ha quedado superada una situacidn anomala que sxistia em
Mequinenza, en relacidn con {a actitud de su pérroco, quien, coma se recordard,
se opuse enérgicamente a absndonar la vizjs casa parroguial, situada al horde
de ias aguas del pantano.

Posteriormente, don Eduzrdo Royo se negd a ocupar Ja nueva parroguia ¥ sa
instalo en una casa del viejo Meauinenza,

Tras una serie de conver: con el Arzebispado, éste notificé el sé&
bado a don E£duardo Royo su cese como parroca de Mequinenza.

* Varios pleitos estdn en estos momentos pendientes de la resofucidn del
Tribunal Supremo para Ia fijacion de las indemnizaciones ofrecidas por la em-
preva constructera del pantanc y recusadas por los vecinos por insuficientas.
De hecho zlgunas rescluciones ya se han emitido en un sentido favorable para
los demandantes. puestd gue las cantidades ofrecidas por ENMHER, S.A. han sido
J aumentadas considerablemente '

EL CONSEJO PRESBITERAL DE

IARAGOZA SE MANIFIESTA SO-

BRE LA ACTITUD DEL PARROCO
DE MEQUINENZA

Este debe trasladarse a la nueva Casa
Rectoral o bien a otra vivienda del
pueblo viejo

Zavagoza 28. Después de mis de cua-
tro horas ﬁ reunion del Consejo Presbjl-

drado, fue redactada y aprobada ayer una
nota oficlal, en la que se expresa la pos-

e dicho Arzob o en yelacidn con
la actitud de los parrocos de Mequinenza,
Monaspe, Fabara y Maella.

La nota, que ha sldo facilitada a los me-
dlos informativos a primera hora de esta
tarde y consta de seis folios, termina en
los sigulentes términos:

4 de varias i del Con-
sejo Presbiteral, ponderadas las alegacio-
nes del grupc de sacerdotes y de EN.H.E.R.,
el arzobispo de Zaragoia, oido el pareccr
m Conscjo Presbiteral, adopta esta acti-

1. No inmiscuirse en €l aspecto técni-
oblema. Entendemos

asuntos temporales. no es congruente que
en este caso 0 se le presione por

escapan a su competencia.

2. Encarecer a E.N.H.E. R, el cumpli-
miento de las estipulaciones convenidas en
T , especigimente, con las familigs
mds necesitadas, residentes en el puedlo
viejo de Meguinenza.

3. Testimoniar su estima, afecto y so-
Bdaridad con sus hermanos sacerdotes, es-
pecialmente co?u el a;terwr pdrroco de Me-

oura 3se a
va casa rectoral, o bien en olra vivienda
e tiene a su disposicién en el casco ur-
viejo de Mequinenza, por entender
gw la_casa rectoral no ha de recibir un
ato discriminatorio y privilegiado en re-
acion las otras casas afectadas del

-

vecindario,

4. Fl arzobispo, los vicarios generales y
e Consejo Presbim“l“ de Zar:
a ue

laciones humanas en el moble y cristiano
pueblo de Mequinenza.>

La citada nota del Arzobispado comien-
za refiriéndose al parrafo evangélico en
que un judio dice a Jesuoristo: ¢Dile a mt
hermano parta 8.y

La Vanguardia Espafiola, 19 de
septiembre de 1973, p. 29.

p. 4.

ABC, 1 de marzo de
1973, p. 36.

Andalan, 15 de junio de 1974,



6.3 Anexo 3

COPIA DEL ACTA DE LA ASAMBLEA PARROQUIAL CELEBRADA EL DIA 22 DE
JUNIO DE 1.974 EN FABARA (Zaragoza)

En Pabarae sicndo las 22 horas y media del dfa 22 de Junio de ——
1.974, on ¢l Hogar Parroquial, se reunié la Asamblea a nivel parrg
quial propuesta por los hombres de A.C. y autorizada por el Sr, Ar
zobispo c¢n su rcciente ¥Wisita Pastoral, a pucrtas abicrtas y previa
notificacién escrita que ha sido recibida en cada una de las fami-
lias de nucstro pucblo, con una asistencia de 144 personas, se do-
claro abicrta la scsibn y se cxpuso y acordd lo siguiente:

1.- Fué locida para ¢l conocimicnto de todos los proscntes la nota
cnviada por ¢l Sr,. Arzobispo de focha 14 de Junio de 1.974 con la -
que sc dostituia al pdrroce Wirberto Delso dc su cargo.

2.- A continuacién tomé la palabra Moscn Leoncio Figucras, actual
coadjutor para hacor sabor tambidn a la asamblca la nota rocibida
por &1 de parte del Sr. Arzobispo, dond¢ sc lc deeia se hicicse car
go dc¢ la parroquia; oxpuso su desco deo hacerlo siguicnda las ins~

truccioncs de¢ su Prolado.

3.~ Intervicsc después Jirberto Delso dando a conocur a los preson
tes su recicnte visita al Sr. Vicario, on auscncia decl Sr. Arzobis
po, junto con otros 34 sacerdotes; y acogiéndosc a las palagras —-—
dcl Sr. Vicario ¢n orden a gue existe un tiompo prudcneial entre -
ol ccsc y la poscsién, sc acoge a osta palabra para soguir como pa
roco y presidir dicha asamblea. -

4,- Por otra paryc, la ssamblea que apoya la decisibn do su_parrb-
co, ante ¢l probleoma surgido do su destitucién, acuerda rcalizar -
una votacién para ver de continuar ol orden del dfa a seguir cual
ora tratar del tema ¥ Bl apostolado parroquial®, o tratar el inmi-
nente y apremianitc probloma de la ‘"dostitucién dcl pérroco” o cn
torcer término trotar primero el orden del dfa y a continuacédn el
probloma " dustituecién del pdrroco”.

Dc las treos propucstas sc¢ vota o mano alzada y cn ¢l acto, sicn
do ¢l resultado de la votacibn ol siguicntoe:

- n® do asistontos ...... AT Y
~ votan scguir cl orden del dfa ., 8
- voton tratar “destitucidén del

DENTOCO &4 oividing ses sssaia i snse 110
- votan tratar orden dcl dia y

dcspués dostitucidbn parroco..... 0
~ abstoncionuSieesercsesacocas S 18

5.~ Resuclta Io votacién y por mayoria la asamblea comicnza a tra
tar ol probloma inminentc dc la “destitucibn del parroco®. Tnas =
la poncnecia do varios do los asistentes so acucrda poner a vota-
cién la propucsta de mandar al Sr. Arzobispo una notifieacibn por
parte dc c¢sta asamblea parroquial, pidiéndolec, cxpliquc con toda
claridad y prceisibn a la misme, los cargos quc sc le atafien al
parroco para su dostitucién, concrctando y cspocificando claramon
to, lo roforfntc a las "idcas, actitudes, y lexico” sobre la que™
osta basada la destitucidn.

6.~ Esta propucsta c¢s accptada por 118 vostos a favor, ninguno en
contra y 26 abstcnciones,

T7.- Por otra partu ¢l parroco Wirbcrto Delso hacce constar a la asam
plea que desca sc hagan piblicos los cargos que so le imputan y si
es preceiso so celcbre un juicio piblico dondc pucda cscuchar las -
acusacioncs con claridad y cxponcr su propia defensa,

8.~ Ls dc notar on toda la asamblca una corrcceidn absoluta cem ol -
desarrollo de la misme y una adhesibén a-l parroco y desco de que por
manezcea rigicendo los destinos de la parroquia., -

9:— Acto seguido sc confecciono ¢l cseritn al Sr. Arzobispo que fuo
firmndo por 118 porsonas de los asistoentes.

Y no habicndo mas asuntos que tratar sc levanta la scsién siendo

las una horas y media dol dia veintitres de Junio dc @il noveciontos
setenta y cuatro do la que como scerotario acecidental certifico

Ve RBe

LT PRESTDENTE

99



6.4 Anexo 4

ARZOBISPADO DI ZARAGOZA

D, Pcodro Coantoro Cuadrado

Sr. Arzobispo:

Reunicda 1o Asamblea Parroguial autorizada por Ud. -
en su rocicnte Visita Pastoral a Fabara, ok dfa 28 dc Mayo de 1.974,
y conocido el cscrito Airigido por Ud. a nuestro Parrogco Wirberto -
Dolso, do rocha 14 de Junio de 1.974; on el afa do la focha osta Asam
bica acucvrda dirigivce & Ud, con ¢l mayor respeto para pedirle, por
favor, nos cxpligque claramentce los motivos por los cuales ha do co-
sar de su cgrgo cn csta parroguia, nucs ncecesitamos saber eon proeeci
gibén si laz zcusacioncs que so le atafion son graves, y conocor oxac
tamontc lo reofercente a las idcas, actitudes y loxico, palabras 4stas
un tanto confusas, y nds paro nosotros los abajo firmantos que esta
mos toltalmunte de acucrde com 1o deetrimy y con cada una de las ma
nexras de proccder de nuestro querido pastor parroquial. -
Hicntras tonto no hayamos cntondido que os justa 1la
docisidbn por Ud, tomadce quorcmos scguir con nucstro Bucn Pastor —-—
micntros no dispongn ¢ obtra cosa,

Acompoginamos Acta de la roferida Asamblea Parroquial
para que Ud, pucda mejor comstatar lo ocurrido on 1o misma.

Faobaray o 22 de Junic de 1,974

Lleva 118 firmas.-

100



6.5 Anexo 5

101



6.6 Anexo 6

EL ARZQOBISPO DE ZARAGOZA
Zaragoza, 29 de Julio de 1.974

Sr. D. Wirbetto Dels)
PABARA

Muy cstinado on Cristo:

Ho roeivido su coarta del 22 deol actual mes de Junio, ala quo Vd.
me adjuntaba stros cseritos referontos a la Asamblea colebrada on ol
Hogar Poarroquicl le Fabara o los 22,30 de 1o noneionada fecha,

Despuds de refloxionar con los Sros, Vieariss Gonernles acoren do
1os puntos de vi ta de Vd, y de 19 acordals por 1as porsonas que asis
tioron a la asatblon, le ¢ ounies lo siguicnto:

l.- Que o disposicidn pastoral eon relacidn con su coese on ol eargs

do Regente do la Parroquia de Pobara so fundamcntaba on las fo-
cultados otorgndas a l.s Obispos on 1los Docwiontos 2ol Coneilis Vati
cano IT pora cunplir, bajo 1o autoridad del Suno Pontffice su Minis—
torio do Podres y Pastorcs, » a velsr atuntnoonto 2ar la oureza do
la fo y o las costuubres, por 12 unidad celesial y las santificncién
delas almasy 1o formoeidn catequdtien.

2.- L s infornes roeibides on relaeifn con 1u indisalo cn ol pdrrafo
anterior lejos de sor “gonerali ades, “neusaciones tutalnento —
falsas y gratuitas® responden a 12 situaci’n cn csn feli resia, y asi
aporeeisd adeuds, ¢  1a Asacublen Pastoral organizada y colebrade con
oeasidn Jde wui visita pasts a2l a Fobara.

3.~ Ho sido Vd. q idn ha Jdads notoricdad y publicidad al Docuncnto -
que yo le tirijf, con focha 14 de Junio,

4.~ ¥d. Sabe que, poir onecargo nfa, ¢l Sr. Viearios d¢ Pastoral o A -
los pu blos 1c ¢ t5 a Va, y on osta en'r vistn le indic’ tems eonero
tos roforentes o su eristoric y conportanicntos ssbro alzunas materiis
del Ministeric Pastoral. En osta secasidn coms on otras imchas, su ae-
tit & ho sido de Jespre-io y autosuficicnein con respeeto o las autori
‘AnAe8 diocgosanas, Usto po.tura hacen inposible un Aiflog, sineoro y -
-nstruetivo.

5.- Hc hobla Vd,de 1la convonicneia de 1o celebracidn de un "juieio celo
sidsties piblico, dande 1o acuscei’n sen odbliea y 1o defonsn tanbidnd
No os dstec ol canino ni logal ni pastornl. Por otra parte, Ud, oy6 loe
acusac ones contra su actuncifn pastornl y 1o de algunos entoquistas -
cen 1o asamblea Parraguial ecleobrada con ni Jrescencia, eon oensi‘n de 1la
Santa Visito Postornl o 1o que asistif gran narte 1o 1a Comgnidad Pa-
rroquial. Ud. puds dofendorse afblieanente, y no pronunci’ ni un, sola
palabra, wiondone yo shligado o adoptar una aptitud coneiliadora, para
salvar un situnei’n c.apronetida sara Va,

. 6.~ En ¢l caso do guo Ud. estine neccsario ¥y osortuno defendor nor la
vin jurflica su apbitud, 1o logislacidn con®nien le ofrece a Vd,cl quo
pucde aendir o 1o Santa Sede,

Mucho nc ducle verme obligado o dirigirle ostr earta on respuesta 4
la suyo. i concicenein Pastornl ne oblign o cetuar sicnpre con 12 en—
ridad y oansodunbre cristianas, pers tanmbidn ne oblign o velar por el
bion cspiritual de todas 1as almas, por 1a paz ¥ 12 unidad on tadas 1as
comunidales diocesanas,

Lo s2lude ate tauonte su afno. s,s, en Cristo.

%+ PEIRO, ARZ. DE Z.RAGOZA.

102



6.7 Anexo 7
' Zaragoza, 6 lo Julio dc¢ 1.974

El Arozobispo de Zarogozd

Muy c¢sfinads on Cristo: -

He roeibido un Eserito firmndo por 24 sacordstes con eargo postoral
on macstra Disecesis - ontre olles figura 1a firma de Ud.- on ¢l que
Ud. aeusa o su propio Obispo de que, ol destituir o D, Yirberto Del
ds de su eargo de Begonte cen la parroquia de Foabara:

1l.,- ho reflejado "ol autoritarisno’

2,- “parn hagor, poco 4 poeo, 2 un scetor de Ia Izlesin Dioccesa
na quoe trato deeconpronetorsce en 12 libeorzcidn de los oprini
dos®,

3.- on 1a destituei’n d¢ D, Wirborts sc e:msidera tanbidn dosti
tuide por ni Je su eargs y ne prescnta 18 Qimisifn de los =
cargos pastorales que yo le he eonfiads,

4.- Que osta dinisisn 1o hara Ud, efcetiva si ¢l Obispo no nan—
tione a D. Wirberto cono ecura de Fabara y que espera Ud, una
notificacidn nin.

4L Qar a Ud. e¢sta notifieacin pors-omal, responde esta earta, para -

que Ud, e contesto tanbién personalaonto nonifestindme su actitud,
despuds de conoucer la realidad y 1las notivaciones del easn on su u-
tontico planteanionto y finalidad persuntle s.

I.- Mi getitud pastoral al remover o D. Yirbert. Je su regenein
de la parroquia de Fabara, responle ol canplinicnto de ni ofiedio ¥
deber an ¢l gobierno pastoral de la Didcosis desjuds le conocr dirce

_tonente la situaeildn espititual de la Comunilad PRrroquial de Faboara
¢on notivo de ni visita Pastoral a la nisno.

Pucde conprobar unn profun’a divisifn y oxecit~eifn de la feligresia
Con relacidn eon los critorios y 1o actuneifn de D. Wirberto umas de
mineinsg .onecretas sobre desviaciones doctrinales en 1o fornacifn ca
tequetiea y en la cducaecidn de la fé dol Pueblo de Dios; un desnon-
tolaniento de las Assciceiones Parroguinles de Piedad y opostolado
una notable disminueisn ¢n ol cunplinients de los doberes y pricti-
cas piadosas. Estas acusaciones eoncretas fueron ¢seuchadns por cl
pisno D. dirberto,cl cual pudo cntonees defonderse, y sin cnbargo,
no pronuneid una sola palabra, vienlone yo gbligads a adoptar unoa -
Aotitud eoneiliadora para salvar unt situacidn conprometida para 61,

Pllo venia a confirmar 1a informaeifn que yo habia llogado al Arzobis
pado o travds de sacerdotes califieados,’ de nilitantes do dAceifn Ca-
tflica y de Dirigentes Diocosanos de Movinientos Apcstolicos.

Por otra porte, ol Deeroto el cese de D. Tirborto sc hizo por neuexr
Ao undnine de los Sres, Viearios Goenorsles, oido ol p recer de otros
sacerdotes que onocian dirveto y-anplionenmte 1o situaeifn actugl de
1a feligresin Jde Fobareo.

Con antorioridad a la promulgaeifn do este Deercto, ¢l Sr, Vieario
Genornl de poastoral pora los puchblos habia lJialugado con D. dirber-
to, pudiendo comprobar que su actitud reflejaba un ostado de dnino
do- pernonente rotura lol didlogo con 1os Autoridades y Vida Dioccosa
na, y que ol nisno no sea rccatado on nonifestor constante y piblica

ounto.

De 1o nisna forno quoronos Tninarles en-su -actual postura-de d —..
dialogo con nusstro arzobispo.

Tanbicn les querenos nanifestar ol reconoeinicnto de nucstro
fallo, que como Comunddad honos tenido por no haber sartieipado
anges en osto problens que cono cristiaonos o tolos nos atafio,

Con fecha de hoy hemos onviado al Sr. .Lrzobispo una earta en 12
gue le nonifestonos nucstro parccer sobre su acfuaecibn, y de la cual
lo adjuntonos coniaz

Unidos on una nisna feo, los saludan los nionmbros do esta Comuni
dad Cristiona.

103



6.8. Anexo 8

rs
ks

1974

A LA COMUNID.D PARRCUEILL DE
FABAR.L (Zarozoza)

Madrid, Julio

Quoridos hcrnonos:

o través do 1o oreonsa y otros nedios le infornneidn henos podido
conocor 1los problunas intra-cclesiales que en cstos nonentos o8 af
afcetan,

Coro Conisiones Nacionales de los Movindiontos opostolicos quo
abajo firnmanes, nos preocupa jrondenentc 1o quo os ¢sta sueccdicndo
¥ nos 2ucle conprolar (ué uni vos nds estais padecienlo por parte
de 1o Jerarquio Dioscesana nedidas represivas que prbeeden do un &
toritarisno inodokeible y que dificujtan y anulan la posibilidad dé
un desarrollo noral de 1a Comunidad Cristiona y de las actitmdes de
Qialbgo y scrvicio propias del Evangoelko.

Estonos on comunidn con vosotvos y con la Iglesia Universal quo
repetidanonte ha nanifestads su descw de servigio a-los nfs oprini-
dos. Y conprendenos perfentamente vuestra gituacidn, yo quc nuestras
cormnidades hon sufrido cxporicncias sinilares.

Monifestanos nuestra firme solidaridad con todos wosotros y que
renos dojar constoncia de nuestra entera disponibilidad en orden o
tonar las mcimtudes que convongan,

Os pedinos que nos nantengois infornados por quo consideranos
gue vuestro problenc es tonbien nucstro.

Upidos on ¢l ddlor y ¢n la plegaria , os saludanos fraternalnon
to,

H.0.A.C,

Federacidén Noacional
J.I.C.

Federocisn Nacional
Feloracién Nacional
J.E'O.

J.-“laR.c‘.c

Movinicnto Catolico

Comunkdaldes V,0.5.
Cormunidades CEMI,
Cormunidades CIX.

de Lmpleados (M.C.E.)

Fc¢

Foleraeidn N-cional

yleroeidn Nocionnl

4wk

de
do

Cormnidades V,0.d .
Comnidales FECUN

NOS _.DHERIMOS los sisuicntos comunidades de Madrid:

Comunidad
Corunilad
Comanidad
Coimnidad
Corunidad
Cormnidad
Cormnidal
Conunidad
Conunidad
Cormnidad
Cormnilal
Comynidad
Conuni iad
Cormunidad
Coninidad
Conunidad
Cormunidad
ComaniJad

Parroguial
Parrogquinl
Parrogquial
Parroqgiol
Parrquicl
Poarroyuionl
Porroguinl
Cristiona
Cristiann
Cristicno
Cristiana
Cristiana
Cristicona
Cristiona
Cristiann
Cristiana
Cristiona
Cristiana

de Soan Pedro apostol
J¢ Santa Irenc

del BucH Pastor

lel Consuclo

de San Lulogio

de S-n Tinotco

do Marfa Reina

de
de
dc

de

San Juon Je Avila
12 Resurrcccidn
1a Mongofia

Gracia

Juan XXITIT

de
lo
do
20
do
de

Saconia

Valdozarzsa

Nucstra Sefiorn de Val
Belnonte

Villoaonil

Viedlvoro

Grupo Cristiono’ Internmacional® del Gron San Blas

Grupo Cristiand Zc Arnnjucz
Comunidad Cristiona de lo TFucnsonta

Cormnidad Cristiana de Son Jomne , do Villaverde

104



6.9 Anexo 9

NACIONAL

REGRESA A ZARAGOL .
o i Conterel _tercera reha|

longé hasta altas boras de la nache

]

IOPERACIO

[
]
[ &
i

cibn con los sacerdetes

@ Se ospers un comunicado oficial en re
dimisionarios

o i

m—.m..&

\/ESTI D (
de terlenk;

ara el hoga

d wn fe oe
e anods "o
U W EOCC. @ b

G folimo diooess

5
des fou treints y cwatro
con 6l 5 repenie de o perrooula de Fo
1 Bl DeMOmoE pOr monseane Cumlenn, § S R0

sui colaboradores
Gragsan, nombeara e fechia B0
3y cualrs sacordoles Jue presemban

iwngy s duEIRon

ACEPTARE e su acl

d, st
DIMISION  umooe o .m_nm, ¥ |gd 0.

H}\ TODAS LAS
CUNSECUENCIAS

Todo el J:nu.—-: ha segui-
No ha

wnt de liberar @ loa onn
£rrOT ¥ pov Kode

habide  mimgin  waonbi
polnre, desdE bos Mo
bog inicimles. El pasadd & de
. monschor O

“umdradn rontesiits

o aacerdotis  rlamacos
vun vl ssunte del cara de
Fabara:

]
T S CAN G
" by

He renibain uwn monio Jergrems
i GGl Ba-  coR W erileius
o de dor Wl lu'rfJ.

Fpo posicrel

e afirmasicn da ux
s LOrGLE £n mlages o ua=
- i, nomn e desti-
corge g6 regens €8 la po- ermng, I ded

roging e BMabarg: ) Me
raflaade “m autariasionn” 23 paresguralos de predas
4 anzgar, gy ¥ apumicudy. we notobds
o 8 Wn saotor de fa ToJeats  dweicion em o el
HESHPIONG, QU ErE e misntn de tun
Eromaterss en ba lib E85 ENOGAEE
w opeimides” 1. K
W

arciote. brs mativ
¥ doctrinoles Jde el

iz Precio normal.

acusaei

650
Venta de julio.... 450
Final de julio.... 295

==/ TERCERA
. 25

furirin i rreuchadre  po &l BrEMigee
il 3¢ o e dom Wiberta, pardordl da la aulormied de
Gastttuias por mi |tr VI CAFe  gRRGNCEN GEMPAGEFME ¥ EA S ebisgm, 3 ered vancionads

@0 y me peeseata ln diminon  pobarge. a0 pronuncd wan  oeinitamects en el Ciding
a lag eargos pasiera'es gue  sln polobrs, wandome yo v bos Daerosos e lo
YO % he comiinds, 4 G igodo @ odumtor wag ac-  Sedt (sagrada Co
wwin afen Ta hoee wseed L ariion, 5 dn -
ofseriva & ol abiage ne man-

Lete o don Wieren ewea
wurs e FabarE ¥ G &
pora usied wna nolifcacma
i

“I.ﬂ IGLESIA ES
INDEPENDIENTE" :

(y desprendida de todo poder terreno)

& Dijo monsedior Tarancin en el acto de aperivra
de la Semana Espanola de Misionalogia

BURGOS. 7 —fom o freddence del
u d: fa Confereane Cpwcopal Espodola
g KRl ¥ I EraREes, . IMeCin £n gl )
Smisaric s B XXVI Srmaso kipasaln de Mieo- La remnian gus Motsener

— i o 'S . & Ceaters Cundrade ha mas-

s o gus colnBorase-
sn ha casneterirado sn

dom v oo eires docu
awe J-. p"m'\' e

REUNION
HASTA* ALTAS HORAS

arzobitpo de M-

a
eManon VIVe de Qur 3 e

o

0 weld suanisd ol mérsie de O 4 lodo momanic por an clize
fu .oen yr|||-r ferrenn, v fieny qur demorincr b oveclibaliadod eyDareba
o e, DOFGUd NGy ARn denSiaco ¢ SRLPE finmes sl

- L
dpeka, 'e- n PO [ AISCFECIONES @7 M COTDORARNES BOMD Infornncion Fas

en iov wbasdonar e fa fe de ol oermrar rotebloa en

. F
:|uc.lr:l“ul FOING 07 SIGANGS GAYGS USArISiados ¥ peran- MO I&Lm;ﬂi: ;nlull:—:.l;.dh:
Entre tants, queda clarn s

pestcra de que -lepado el
eear —7 ol caso Logh el lu-

L]

WS DOT A IMAANSe— GRTD-
S i B reciacos
sus consecusrcios., Las con-
N [EEamenta, s
girdn on en futuro procicsee

norbramiento de be
sustitutos para bog treints ¥
Bire pesios pastorales
VECRNES

L. ARANGUREN
EGOZKUE

Callap ® Arapiles ®* Goya y Sederias Carre

e A

Pueblo, 7 de agosto de 1974.

105




DAL s T

O i

e

o O

en el “caso” del
cura de Fabara

ZARAGOZA, »

nifestade asi

berte Delvo,

La reunidn. que ba duudo desde lak
dier de la madana hasta pasadas las

arzobispo de
Zaragoza, moasenor Cantero Cuadra-
do. ha celebrado, en el dia de ayer
uaa reunion con el Colegio de Arcis
prestid de Ja didtesis para tratar de
lns suplescias en Jos cargos pastoca-
oS, & J0s que han presentade su re-
auncia los 25 sacerdotes que ham 1
su solidaridad con el
dimitido economo de Fnbar‘ don Wi-

pustoral.

Tos 25 sacerdotes a suv carges pustors-
lea, y se manidiests ls dispunibllidad
del arcoblspe u rocibir con bos bhra-
40 alherton i estos sacerdotes y en-
comendaries nuevamente un trabajo

Los curgos vacuntes hen sido cu=
blertos en su casi italidad, a excep-
cidn de cuatro pucstos que seran cu-
biertos en las proximas boras. Fstos

* nombramientos seran provisionales

dos de Ia tarde, segan (nformaciones

que han trascondido, se ha desarrolla-
do en ua clima de nnmﬂ;o y ba es-

husta mediados de septiembre en que
s haran Jos definitivos.

En los ambicotes de la capital ara-
Ronesa se ha upreciado calma y hasta

tudiado los

de sacerdoies diocesanos y religiosos
que haa mostrado al arzobispe su i
ponibllidad para servir los cargos

cantes.

A ulfima hora de. la tarde,
olra reunion del arcobispo con los vie
carios generales, ln oficina de Pran<a
del Arzobispado ha heche piblico un
comunicade oficial. en que s» informn
que ba sido aceptada la dimisidn de

por la marcha de es-

te A\uum. En general. la opinién po-
blica se manificsta partidaria de la ne-
Cesana disciplina dentro de Ia Iglesia,

¥ de lu linea emprendida por ei Con-

¥ tras

NOTA OFICIAL

La nota oficial hecha
publica por el Arzobis-
pado dico lo siguiente

WDespuds de la re~
wnm celebrade en la
wmadane de hoy, 7 de
agosto, bayo lo presider.«
et del senor arzoisoo
monseror Cantero, con
tox vicarics generales del
Ariobispado y con los
arciprestes de las parco-
quias alectadas por ia
dimision de sus sacer-
dotes. la Oficine Dioce
scra de Mefics de Co-
m u nicacion Soctal del
A r 20 dispado transmite
a sguaente nota infor-
motveG

El arzobispo de

/uu;c a, Monses

iier Cantero, oide
ol parecer dei Cornswio
Preshitenial y del Colegie
Arciprestal, ¥ odoplan-
do la actitud recomen-
dede wnanimemenie por
lee miombros de estas
dox instituciones cole-
giGdes diocosanas, he
aceptado  dimision
presentada colective
mente por 25 sucerdotes
de sus cargcs pastorales,
soliderizados con 3 for-
mc de pensar y con la
{inea postoral practica-

da por el sedor cura re~
wenie de Fabare. De ase
10: 25 sacerdotes, 21 de
eling tienen carges pa-
rroquiaies. los olros cua-
176 soa: ol consiliczio
divcesans de o HOAC
ol profesor de Religion
de! Instituto Técnico de
Entenante Media de
Eiec de’los Coballeros,
o csesor religiosc para
el Apcstolado de o Ca-
rretora ¥y un sacerdate
que. designedo coadiu-
tor de una parroquie =a-
ragoana. hace ya varios
mesey no ha tomado po-
seson de su corgo
nercl de las cr-

tunstancias nctun-

les, tan propicio, dentro
v fuera de Espafa, a que
suran riesgos dr eleri-
ralizar los problemes
temporales ¥ de pol
zar los problemos ecle~
siuler ¥ religivsos, el ami~
paro de la legitimidad y.
en ciertos casos, de la
abligateriedad moral de
la denominade “denun-
cis proféfice™, o Arz-
obespado de Zaragoza, en
aras de le unided y d2
la carglad cristiana parn
con todos, y especial-
menle pora con las gen-

En el contexto pe-

T e e i 2 2 0 g T W T N S et e

s¢j0 de Presbiteras y ol Calegi
prestes en el sentide de apuyar la sce
thackén de da avtoridad eclesiastics,
soluente pequeios grupos, general-
mente politizados, han manifestado
alguna opinion exirema. (Cifral)

io de Arci-

ha cido a los auwgnda
des y 2 log rices. En min-
gung forma esta afirme-
con es certa fue la
propic asamblea parros
Quial, rewuds cor ova-
zion de la seria vis
pastorgl del sedor or
obispo & Fabara, celes
broda o la hora conve-
nida por el propiv curs
regente, la qua formuls
pabliicuments, enlre
otray, acusacionss refe-
rentes o o litertad de
tos kijcs, @ la educacion
sexusi de los adolescon-
tex, ¢ la obligatoriedad
del precepio dominical,
al magisterio ds le Igle
st3. Sstas y owras acksa-
ciones publicay fueron
manzenidas con ol ex
cltocion. que e! sennr
@robisso, ante el gilern-
cio da! mismo sedor curn
regenie de Fabara, ol

'I:l]t’ix_xxa
Pagine

Ha aceptado
la dimision

sacerdotes

solidarizados
con don
Wiberto

de los

Delso

tes (testimonion dei con-
tenud miteres mantevado
pare lograr de ellos, e
tectr, electhive y efective
aproxunacevt o sulc al
tefor arzobispo, sine a!
sucles grincipal dei
presbiteric dioceseno

El propio don Wiber-
0, hablando de la auto-
rdad del cbispo, afirma
que st desouds de un lar-
go didlogo el obispo pe~
nla oue cdoptar una
decision contrario a ic
del sabdito, en ese caso
“pisctearia los derechos
de la persorc humona”
Al dia siguiente de la vi-
stta pastorol @ Faborn
amonestado por el sehor
vioaro gereral para los
Pueblos. don Wibw o v
&0 n testé 1avativamente
‘que ¢ s¢ hadfa tracado
una hren, y el que qiis

“Han vivido en una permanente y piblica actitud de
rotura del dialogo”, -dice una nota el arzohispo

tex sencillas del pueblo
Lel e ha opuesin a tnde
manifestazion externc ¢
incluso de ra ccentc-
cin de finnas en favor
de su actitud, deseanco
evizar oda polemnca §0-
bre ¢l temea, una vez da-
do ya conocimienio do-
ciwmantal do los haechos
ol clero diocesano v, g
ultima hore, a las agen

€103 nacionales de Pren-
sa. Folitica que, oor otre
parte. haria inccabadie
v negative, y6 que en o
fondo de las diversas ac«
titudes subyacen no sdio
dos eclexiolopias y dos
teclogias diferentes. sino
das conceprione divers
sos de la iglesia y de la
fo cristicnas, En esta Lv
NeG GE pensamienio, e
VS1¢ MR CEED CORCTEIO
que viene G corroborcr
los puntos de vista del
editorial de” la revista
“La Civilta Cat-
correspondienie
al mes de ma dltimo,
bajo el titulo “Tentacion
doe un nuovo cristic-
nisme”

Se haairmado
que en el cese da-
o o don Witerio
Delso como cure regen=
‘e de babare tan solo se

presenle, lovu que edrp-
tar wno acttiud concalia
dura para saivar aquelia
situacion,

Se ha nirmadn

tanbién que o we-

Ror arzobigpe e
ha negode mstemdiira-
menta al didlogo. Es pre-
30 afirmor que el xe-
Anr arzobispo, de poia-
bre y por esorito, ke in-
vitado al propio don
Wiberio, y a rodos ios
sacerdofer daf grupo. a
diglogar,

siera pasaria, gue la pa~

snse”.
© senor arminos

mandlesto en wale
reumon con lov arci-
prestes que jumas habia
posado por su mente el
wneerito de cplicar la ex-
comunion. Asl se to ma-
nilesic devde el primer
momento o log senoros
ulispos de Huesca y Ta-
Tazone, y €n otra ocason
@ cinco representantes
del grupo, en el didlogo

Una ves mds, «l

unicamante opuesto a
recivlr a toda el grupe
en cuanio tal. Bl sedior
ar20Dispo recitit poste-
riormente @ wna comi-
ston del gruoo y al nro-
o don Wiberto Tam-
Dun hay que maritesior
que alguras de los con-
ponentes del gruve en-
tre los que figura el m
mec don Wberto,
desde hace tiampo han

vivido er uma Dermo-
nente y publica actiped
de rotura no solo del
didlogo, sino de 1 mis-
ma relacidn gue imoene
la comunién en wna
mbma fo y en un mismao
sacerdocio. Lo diocesia
puede olrecer obundan-

que v ocon el
mMismo arzobiape; Gue s~
12 seguro de la falsedad
de informacién que so-
bre este lamantchble terna
ha recibido casi la mi-
tad de lox 25 socerdctes,
/& Duena wtencion
paxieral reconoce.

También es preci-

0 consiater, wna

ver mas, que la
decasion weada por el
sedor arzobispo al cesar
ol swior curc regtdor de
Fabara en, ningun caso
lo pretendido tr contra
“una determincda linea
pustoral”, Este Arzobis-
podo puedo ofracer nu-
mercsos comprobantes
dol apoyo y ayuds, en

todos lus drdenes, ofre-
cidox @ sacerdoter del
Qrugu y o otrog muchos
para {fcmentar y apoycr
no sbio una lines pasto-
rol en favor del mundo
del trabaro, sino para
ayudar también a sacer-
dotes concretos del mis-
Mo grupo en momentos
para elins eomprometi-
dos y dificiles.

El selor arcobispo

manifiesta Que con

motive del cese
dodo a gon ‘Wiberto mi-
ré unica y exclusive-
menie e bien espiritual
de le comunidad de Fo-
bara Que o cese dodo
en forma privada no im-
plica “ningunn penn co-
adnice gravisima“, Més
anr: el senor arznbispo,
e su conversacidn con
ctacn sacerdotes repre-
entantes del grupo, y en
©onversaciSa posterior
con o citodo don Wi
harto, la prometit econe
Rorle otiv curgo parro-
queal.

Er. esta linea de
sorenided, cardad

¥ firmeza. el Arz-
shispods de Zaragoza
recuerde a todas los fie-
les diocesanos que !a co-
munibn de 'a unidad
eclenal pasa por los en~
renonzes del magisterio
del Papc y del obisgo, y
que &n ocasiones Con-
ctivas cabe siempra el
acudir a la Sante Sede,
como reiteracamente les
ha recomendodo el
Aor arzobispo, quien se
encuentro con los bro-
<ox ablertus, dispuesto a
mantenar la conflanza y
el alecto rastoral a to-
dos y coda uno de estos
25 sacerdoles aragoc-

nos.
@ obizpado hace un
Uemamiento a la
oracior. de los fieles din.
€e5GNOS ¥ @ QUe Derma-
nezcon ceda dia mas
fielmente unidos el San~
6 Podre. sl Paps Pa-
bio VI, y ol postor dio-
cesann, oseguréndoles
que no les. faltardn los
servicior dal ministerio
sacerdotal ni en estce
morrentos de provisio-

Por ultimo, ¢! Arz-

nalidad.»

Aragon Exprés, 7 de agosto de 1974.

106

il
{!
I

e




olauy 0

S0] 89 SNURUISAIGR) SO & JRY|D; BP LY |2 U0I EUIPE

nbuj eqeiuodUa
0 U0 esualg 2 @ apar) Jake BjQRA ‘0iRWR] Jopop R

*,,0U 059 A '$£300 $2.200 OPUSA LRLITRY &
-(,sdxa/NOOVY

0] ‘eseqe ] op of Jesed opelep 81iqey solew of e ‘odwiqoz:
UB |OyPdS? OJBUMNLES |6 ROUNIUA &5 3ND UD UGIENYIS AL

1S, “SAOPO|OWSD S0YY 50| Z3n 2RO A un sesed Jefep ¢
ns wed sefague spipow smdope #p M anb
$05 U8 QU1 38 “OuRuILAg (8P 8] @ ep1aed Anw ugrn)
100 “oprual ey ‘ersuepeacid ns epOUE *, eiegey 05,
Qns0py ‘aopsed ofised U0 SAOPILS GZ IP SAUOIWP §
. 8p gayna sou ‘seling Jewud u3 "0583 |9 W05 SANAT §
50} 9p sounbje e Jsajivew QIMUR) JOL0P [ 0SNG
Jmouap ou Jod czienysa ns A “0je
8p $35430£ $0] 08 €200 PYORY R0V € 3P

Z3Rage |3n FEIte SREEISEE. |33
5ﬁ§§%§$§§§é§¥§§'
Hel | Lninlgnin e
e | el
L ® iy
] -3f heeed,
; s z %&'g s ’itgtl
Hif ikl

o op oumsiben

4

“srsefly

“siigo & smsy
1® ‘e
e

R

i ii*‘;:f i HEE gig'§§i’§§

il i

i %&’ﬁig E;g‘%gt;;i;ié; S;ggf?g

e e

flhi;%z ggzgr:-:ug sz3tio i
Jraseas shstten abeed
iE2sa3ids :°:°ug°n§§é 14
R e g R ig
-383ichor JpiiEiaiied 10
sdecieds SRed o IRy 3l
gz thil Pt i
R TR T
gl giee NI
HH I HE T 33 3add

|

nanqny ap o nsnd opn(ap npiqny Jofow of b
‘6dS1qOZID 01)0 DIBIGNY MDD IS, Fesives oweswon |

3533380 (98 3ETIEIIZ g
L pEp— ET zigiggiggg i* ;g:gsig .?:’3 e
gais~ : g'- g3iyds |28 EE--:! $_UE2
2ixe | B Ty LHIES iggi® §85.3
f3:8% | <=sRgi%ElE|08 Felif8a5ils.
L1 F<f5-e%8i R H
g C< . =& .g» = pg -1, g'i é;e -
et : .o egavesE|Be  23pi.aSzEsdy
il §5-oisgs.gltg E8iafpogslis
FRHIS sl T ainliiin
§ gex | et Lbangins
L = - 4 e w 03 LEE T Py
& 52 §agei®ens FeaiEal iiy
‘g’, 5'2'3 A 9:3-‘5..58%-8 “§5<g:n°| 3 ‘;’; «[
' Bed L 338§§2%\'.'§3 833<35se 288 -

|

Aragon Exprés, 8 de agosto de 1974, p. 6.

107



VA

CIONAL

"RENUNCIAMOS
TODA POLEMICA™

(dicen los curas dimisionaries de Zaragoza)

<+

trabajos agricelas

# El admini

ejnrcicios donde se habian reunide
EARAGOEA, 8. (D nuestrs Debegacion. )

El arzolsisps de Tarmgora don Pedre Canterp O

ks reanadads =sus

Fiensan seguir er las zonas rurales donde residian y :;Ldi:.m ™

sirader apostsfice de Huosea les visitd an la cass de

e B CONEE U0
UG =¥ =a Jw p.nnq.

Bsa reefla ¥ Cuailre maC

by id

AMisalras Lanio,
= id- Ea

rota arselispal. publiteda ayer en Loda Cagafia, cemoe ek
fiarativa e&n ooncephos ya raladss ¥, = su julibe. me TE-

suslies. Muy abandsniss Ban sido. por cira
univnes mantenidss destro o

parte. las Pe.
fuera de Ia didcess Ccon

diversas sarerdotes Conoretamenis s¢ acaba de celebrar
uns en Tudels, con asistencis e saderdoles de Navarrs,

Taraons ¥ Logrodo.

e preadirates dn

atras  ohispos. Al

R seukia Com

tudhﬂ-dlﬂ‘ﬁrrnﬂnrh TATHRDLALGS €@ Su p_u.-n. ™ m.g-ur

paris
Hussca
AFAsA Silehd icey actual

= bax  sacsrdsies

LA RESPUESTA DE
LOS DIMISIONARIOS

Como resulisde de mis
FEUNIGN. 06 =0 hi proiune
Zado durante ke dias o8
F T ode wsle moes. a6l SRR
dodis han alnboredo wha s
punfos =a loa qQus
e e i bU pUsiE R e
Hituedes & lomer an el Deoamn
Hea asleadsdo quee Bodas
wilas resolunones s adope
taran  andiviowsleserte  Dos
Ernmdes LpRrLbone
citm personals §

L
FRUREN  @ELEE DO

clusdames;

Toador oolmsdon en
0 alinmar que u deck

sion arrasce Se una
actilud da Fa, Entignden gue
él Esnngels lea pide cefen
dor la vordad y Is jusids.
BL| COMO & LS A uellas par.
wwans Que swires wu falus
Dpinan Gue U DOsTEIa -

umn porificscion de la
iglesia ds Tarageea-.

«Mas saontransos con
maiba e labevkare.
sfirmar, ¥ sonch

que algusss de enme llos
R T LG uns .
o

ibarted interver al 1o

pen a ln maver parts del
Frups —axplican— el babar
rommprshsdn o medars: ds
r\e- de muchos oristisnss ds=
.

55U PEISTRE  ARE A

LEl et ki Euc e Gt

da manilfiesta asi
-F:nq- BN deaen URAREm
permanecer dentro de la
I;-r-l-n-h-u'h-bul:lb-n Fs mas,
EFecEmes Que Tm nuesbro d-—
Ber pormmnecer denirs de s
vt g fan

AsLomorEn yak B B
ST TR
- Y dEgricaments po-

"

©

bre=, ¥ gus inteniardn |
aA una polers mas Clats.
Todo kil PEroar Qua ombos

sacerdoles 58 han COmDEG-
maldo [irfmemacts 4 uma
cimnuniicacivon do bBivmes,
=Musstras familinge —nos sx
slicAn— W08 han entendwio
hitA ¥ RO BOS COMAKCIONAn
rn owcesa, saldvo algin caso
mids oedicado.-

ACTITUD
EVANGELICA

Por oora paris. Ban enan.
mnade las lrsmas @
SAS QU RETETRED.
wl Puturs:

Buias

FUEBLO 3 de

0 e Cask df Fiiedlilea, rifl-:.lmnﬁ sebare Ia.

Apesderan a los grapos
it

il e ms
gt provecs o cese fulei-
nance del Ccure de Fabara,
dor Wibarta Dulsc.

o =, o gue resalts owvis
dErie o lode cEEG ol Que oS
ulaspos de les divowsis pru-
tamas & Zasapoes hep reec-
LIDNACo e PArE U Vel
FERCCIONAY danlre de pesca,
e cudo comasn e QU
6 un dm de esice are-
sbixpo doe Pamplona
recibur alpuna pelcdn G-
crute de e Ledlanar, &pras
iomndamenile. g8 juS SR0ars
detss, A& eia fun han ida
diFgdng s divarsis fwuiibc-
a6 de log demesooarics fan

. Aslrbrus soc 3 Cpimpsiteres
Cofos CRRNEDs =SUCIEEA 4. deslscandn
sy ayuda o= los medies ro-

Tl

Eapresin s lieme vo-
fumimd s segulr  vie
viemds an pdcless rursles.

Ganmran sy waslbacn
con ol trabajo personal,
preferentemenie sprole.

Manteodrin su fralers
pidas saderdoial ¥ DA
loral com ol resto de sus
&

dos aguellos gue. deswo o
Pumre i s INAEDUZION ecigs
asal, lea recloun: Pl b .
muche fapeio a AwEsLrs
Pectara ¥ serensdad. Memum-
clumsas & Ligla poldmsiin-

REUNICN
EN HUESCA

Biysknis  Fa SslAnIcin. &
uns onss S wercacs  de
Hoesca, &n B camvisrs e
Imea, los Dwifla sacerdolss
reciieres la vindis de man-
wefor dan dneiss nkia-
po de s discesis, gue halis
astg llamnos por Jof &lls pre-
senice Monmctos Dhos comis
con ellcs T CORESID- B CUsD-
as pragunias e hiclierona los
R B R Su  poslain
ron pespecin sl ssanio os
Fabara gueda mellsjada en
#oln Fraae: Ahora ba impar.
lanks —dhijo & los sscerdoies
Bl reumidos— &5 Qe usies
des conlindts con sl pucbhls
¥ ne deshazam & Erupe
Continues irabsjardos

Las palaaras el joven wd-
muiniatracor de Mussca van
a semuar meal en el palaces
arzbspal de LR
Canteru Cuacrande. sagen G-
das As previsionss posibias.
En eletio, ra oo lma postei-
merins del mee de (uio. con
rafereacia &l tema de Fabs
. s@ pablco, coen B hoia

GER PR R,
¥ hacen uns peticion 8 in- -

ahie pooos diss en Todsala,
a s giss RSESEHTON cuTss de
Tarscons, Logrone y MNove
T

KON THEINTA
¥ CUATRO

la Fredsa T&7IEOSmNE,
aungue remoss & ‘wlarmar
de wun medu waplic ssbre o
sama, ha fosads oposturne,
e asl Cecirlo. & mimine iear
wl problems reduciends =l
surere de  seerdoles  de
wenta ¥ cunwro & weinicio-
cg Fasulia il eciass
desds Iarsyguss e, pos
agrss A RCwErtn sohre o D0-
mna. Dimisionerics oon oar-
g0 pastaral  son, alecuve-
memnie, vombcineo: pest hay
sho sacprdoles mis —eln
rarge of cial an le E56rbEiw—
oae s5 Toslsien & 50 ser W=
ot ae cosnis, dedo gue
Ve Bpare s —dmdls leege—
algo mas gue EmSkeEenis
smnealss Go rata OF bos pa-
dres Felix Cardssd Man. Ar-
mands Bonite Ameros, Jasier
Murcelln Manieods. Martin
Aodrigus: Hopoo Joes MMera
Mubie Rubds ¥ Fernendo La-
rrubis Carcas —odod ssoer-
doles obrecoes—., & |8 gus
may que afedir s oadoes

mantaga nsaliae -
rios g0 Vang
¥ e Miste® Ss Jussoiud,

Com todo, an.ru'ql;:. dejar
bBen wsotads ewla  posfura
weliidas i daisly s oo un
e it qusn esios ocho ssonr -

ml protesia sor va odvido al
ma reipeader & mi adhesicdn
al mcrito de & de julio del

pmuan dicinnds— nn ha s8i-
do un acto welsideso 0 cee

parregusel  de e Did

dr lgesta, an artcuio Bbu-
Eagla! «Mps afedta a Eodos.,
que prevecs en el arceldips
de Ffaragoos  ln mgueniis
sansidera el ars

“dedgiar" & I-u
smprdiobes  de su diooEsis—

O U Iulur-nl:ll. imAden-
s oo a

g

2 mi vida (e

ko
AIfics sxpressmedls gus ha-
£ milas  lodas Iy sonse-

dincrain da Husscs «

JExmlen  Iriccidnes sstrm
mansanos Oads v mosssncr
Lambero? Mo o descaria. en
Bsle  AamliEo, Wwns pedlRrEzis
chon de i Fupos ersbianos
de Zarmgora sn ormo & |as
figuras de esics hom=
Berem, sl ol presiifEe en
duferdmlin e tnrms

Edbes roces sobie
T e LT T

AL LT

agesic de 1074

prumdan .

que @ re-
carr subee los co-preshioros
wolidarios oon cargpe oflcial-

En toue cass, sresulla wwi-
dafte gun la diwess de Fa-
ragcea no ha cosocsda ana
CU1EA LRIt ErAVe Coene dsle
Ez inawsl dotwr gue sgul o

pamxde nads.

Rafard FERNANDEZX
ORDOSEZ

Pueblo, 9 de agosto de 1974.




6.10 Anexo 10

109



7. SIGLAS

e AC: Accion Catolica

e ACO: Accidn Catdlica Obrera

e CEE: Conferencia Episcopal Espafiola

e CEMI: Congregacion Estado de Maria Inmaculada

e CIX: Comunidades Cristianas en Medios Independientes
e CSIC: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas

e ENHER: Empresa Nacional Hidroeléctrica del Ribagorzana
e ETA: Euskadi Ta Askatasuna

e FECUM: Federacion Espafiola de Comunidades Universitarias Marianas
e HOAC: Hermandad Obrera de Accion Catdlica

e JARC: Juventud de Accion Rural Catdlica

e JEC: Juventud Estudiante Catolica

e JIC: Juventud Independiente Catdlica

e JOC: Juventud Obrera Catolica

e MCE: Mision Cristiana Europea

e ONU: Organizacion de las Naciones Unidas

e OSE: Organizacién Sindical Espafiola

e PCE: Partido Comunista de Espafia

e PTE: Partido del Trabajo de Espafia

e USO: Unidn Sindical Obrera

e VOJ: Vanguardias Obreras Juveniles

e VOS: Vanguardias Obreras Socialistas

110



8. FUENTES Y BIBLIOGRAFIIA

8.1 Fuentes

Archivo del Centro Pignatelli:

e Anuario: - Memorias Curso 1971-72

e Anuario: - Memorias Curso 1972-73

e Anuario: - Memorias Curso 1973-74

e Anuario: - Memorias Curso 1974-75

e Dossier: - Belda

e Dossier: - Ciclo por la Pacem In Terris

e Dossier: - Entrada policia y detenciones C.P. 11-09-1975
e Dossier: - Escritos sobre el Centro Pignatelli
e Dossier: - Estatutos fundacionales

e Dossier: - Fabara. Arzobispo Cantero

e Dossier: - Gobierno Civil

e Dossier: - Tufion de Lara

8.2 Prensa en web

e ABC, 24 de diciembre de 1970, p. 42,
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html (Consultado el
16/10/2014).

e  ABC de Sevilla, jueves 4 de octubre de 1973, p. 43.
http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html
(Consultado el 17/10/2014).

e  ABC, 6 de marzo de 1974, pag. 42,
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html, (Consultado el
18/09/2014)

e ABC, jueves 25 de septiembre de 1975, pag. 6,
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1975/09/25/019.html (Consultado el
29/09/2014).

e Andalén, 15 de junio de 1974, p. 10,
http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/il8n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311 (Consultado el
5/11/2014).

e El Pais, 4 de junio de 1988, http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,
(Consultado el 8/9/2014).

e El Pais, 22 de noviembre de 2013,
http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html (Consultado el
12/09/2014).

e El Pais, domingo 10 de agosto de 2014,
http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590 342427.html (Consultado el
14/10/2014).

e LaVanguardia Espafiola, 9 de febrero de 1973, p. 25,
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.html (Consultado el
4/11/2014).

e LaVanguardia Espafiola, miércoles 19 de septiembre de 1973, p. 29,

http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.html (Consultado el
5/11/2014).

111


http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html
http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html
http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/i18n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311
http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014
http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014
http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html
http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590_342427.html
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.html
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.html

8.3 Bibliografia

ALVAREZ BOLADO, Alfonso, El experimento del nacional-catolicismo. 1939-1975,
Madrid, Cuadernos para el Dialogo, 1976.

ALVAREZ BOLADO, Alfonso, Para ganar la guerra, para ganar la paz. Iglesia y
Guerra Civil: 1936-1939, Madrid, Universidad Pontificia de Comillas, 1995.

ALVAREZ BOLADO, Alfonso, Teologia politica desde Espafia. Del
nacionalcatolicismo y otros ensayos, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1999.

ANDRES-GALLEGO, José y MAZO, Anton, La Iglesia en la Espafia contemporanea,
Madrid, Encuentro, 1999.

BADA, J, BAYONA, B. y BETES, I., La izquierda ¢de origen cristiano?, Zaragoza,
Cometa, 1979.

BARROSO, Anabella, Sacerdotes bajo la atenta mirada del régimen franquista. Los
conflictos sociopoliticos de la Iglesia en el Pais Vasco desde 1960 hasta 1975, Bilbao,
Desclée, 1995.

BERZAL DE LA ROSA, Enrique, “Cristianos en el Nuevo Movimiento Obrero en
Espana”, Historia Social, n° 54, 2006, pp. 137-156.

BERZAL DE LA ROSA, Enrique, Iglesia y franquismo. La HOAC de Castilla y Leon,
1946-1975, Editorial Académica Espafola, 2011.

BERZAL DE LA ROSA, Enrique, Iglesia y Franquismo. La HOAC de Castilla 'y Leon,
1946-1975: Del nacionalcatolicismo a la lucha antifranquista, Editorial Académica
Espafiola, 2011.

BLAZQUEZ CARMONA, Feliciano, La traicion de los clérigos en la Espafia de
Franco. Cronica de una intolerancia (1936-1975), Madrid, Trotta, 1991.

BOTTI, Alfonso, Cielo y dinero. El nacionalcatolicismo en Espafia, 1881-1975,
Madrid, Alianza Editorial, 1993.

BOYD, Carolyn P., Religion y politica en la Espafia contemporanea, Madrid, Centro de
Estudios Politicos y Constitucionales, 2007.

CALLAHAN, William. J., “La Iglesia y la «Nueva Espafa» de Franco 1940-1953” en
La Iglesia catdlica en Espafia (1875-2002), Barcelona, Critica, 2002, pp. 299-320.

CALLAHAN, William. J., “Cambio e incertidumbre, 1961-1970” en La Iglesia catolica
en Esparfia (1875-2002), Barcelona, Critica, 2002, pp. 389-407.

CALLAHAN, William. J., “De la ambigiiedad a la ruptura, 1971-1976” en La Iglesia
catolica en Espafia (1875-2002), Barcelona, Critica, 2002, pp. 409-423.

112



CALLAHAN, William. J., “La Iglesia y la nueva democracia, 1976-1979” en La Iglesia
catolica en Espafia (1875-2002), Barcelona, Critica, 2002, pp. 425-442.

CARCEL ORTI, Vicente, Breve historia de la Iglesia en Espafia, Barcelona, Planeta,
2003.

CARCEL ORTI, Vicente, La Iglesia y la transicion espafiola, Barcelona, Comercial
Editora de Publicaciones, 2003.

CARCEL ORTI, Vicente: La persecucion religiosa en Espafia durante la 11 Republica,
1931-1939, Madrid, Rialp, 1990.

CASANOVA, Julian, La Iglesia de Franco, Madrid, Critica, 2001.

CENARRO LAGUNAS, Angela, “Elites, Partido, Iglesia: el Régimen Franquista en
Aragon, 1936-1939”, Studia Stérica. Historia Contemporanea, 1995-96, pp. 83-103.

CORRALES ORTEGA, Xavier, De la misa al tajo: La experiencia de los curas
obreros, Valencia, Publicacions de la Universitat de VValencia, 2008.

DE CARLI, Romina, El derecho a la libertad religiosa en la transicion democratica de
Esparia (1963-1978), Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, 2009.

DE MEER LECHA-MARZO, Fernando, Antonio Garrigues, embajador ante Pablo VI.
Un hombre de concordia en la tormenta (1964-1972), Pamplona, Thomson-Aranzazi,
«The Global Law Collection. Bibliographical Series», 2007.

DIAZ-SALAZAR, Rafael, El factor catdlico en la politica espafiola. Del
nacionalcatolicismo al laicismo, Boadilla del Monte (Madrid), Promocion Popular
Cristiana, 2006.

DIAZ SALAZAR, Rafael: Iglesia, dictadura y democracia, Madrid, Ediciones HOAC,
1981.

ENRIQUE Y TARANCON, Vicente, Confesiones, Madrid, PPC, 1996.

ESTEBAN ZURIAGA, Maria José, “Movimientos catdlicos de base en Aragon a
finales del Franquismo: de la evangelizacién al compromiso”, Revista Aragonesa de
Teologia, n° 35, 2012, pp. 77-95.

FERNANDEZ FERRERO, Antonio, Guerra Campos: apuntes para una biografia,
Cuenca, Delegacién Diocesana de Medios de Comunicacion (Obispado de Cuenca),
2003.

FERNANDEZ SEGURA, José, La participacion de los catélicos en el movimiento
obrero en Barcelona (1946-1978), Barcelona, Universitat de Barcelona, 2005.
GARRIGA, Ramon, El cardenal Segura y el nacional-catolicismo, Barcelona, Planeta,
1977.

113



GUARC PEREZ, José, “El Caso Fabara en su contexto eclesial-pastoral y politico-
social”, Revista Aragonesa de Teologia, n° 31, 2010, pp. 37-66.

GUTIERREZ, Fernando, “Wirberto Delso, protagonista del hecho mas insolito de la
Iglesia Universal de los Gltimos afios: Caso Fabara” en Curas represaliados en el
Franquismo, Madrid, Akal, 1977.

INFIESTA MIGUEL, Jests, Tarancon. El cardenal de la reconciliacion, Madrid,
Editorial San Pablo, 1995.

INIESTA JIMENEZ, Alberto, Recuerdos de la transicién, Madrid, PPC, 2002.
LANNON, Frances, Privilegio, persecucion y profecia. La Iglesia Catolica en Espafia
1875-1975, Madrid, 1990.

LOPEZ GARCIA, Basilisa, La presencia del Movimiento Obrero Catolico espafiol en
Europa: la HOAC en los organismos internacionales catélicos bajo el Franquismo,
1946-1975, Murcia, Universidad de Murcia, 2005.

LOPEZ VILLAVERDE, Angel Luis, El poder de la Iglesia en la Espafia
contemporanea. La llave de las almas y de las aulas, Madrid, Los libros de la Catarata,
2013.

LOPEZ VILLAVERDE, Angel Luis, “La Transicion religiosa o eclesial en Espafia” en
Ortiz Heras, Manuel (coord.), Culturas politicas del nacionalismo espafiol. Del
franquismo a la transicion, Madrid, Los libros de la Catarata, 2009.

MARAVALL, José Maria, Dictadura y disentimiento politico. Obreros y estudiantes
bajo el franquismo, Madrid, Alfaguara, 1978.

MARTIN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, “El Clero contestatario de finales
del franquismo, el Caso Fabara”, Hispania Sacra, n°® 117, 2006, pp. 223-260.

MARTIN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, “La Iglesia durante el franquismo.
Un debate abierto”, Historia del Presente, n° 7, 2006, pp. 127-148.

MARTIN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, La lglesia que se enfrentd a
Franco: Pablo VI, La Conferencia Episcopal y el Concordato de 1953, Madrid, Dilex,
2005.

MARTIN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, “Pedro Cantero y la Iglesia del
Posconcilio”, Miscelanea Comillas, n® 137, 2012, pp. 613-629.

MARTIN DESCALZO, José Luis, Tarancon: el cardenal del cambio, Barcelona,
Planeta, 1982.

MONTERO GARCIA, Feliciano, “Historiografia espafiola de la Iglesia y del

catolicismo en el siglo XX”, en Religious studies in the 20th century, 2006, pp. 237-
249.

114


http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=518372

MONTERO GARCIA, Feliciano, “La historia de la Iglesia y del catolicismo espafiol en
el siglo XX, Ayer, n° 51, 2003, pags. 265-282.

MONTERO GARCIA, Feliciano, La Iglesia: de la colaboracion a la disidencia (1956-
1975), Madrid, Ediciones Encuentro, 2009.

ORTIZ HERAS, Manuel y GONZALEZ, Damian-Alberto (coords.), De la cruzada al
desenganche: la Iglesia espafiola entre el franquismo y la transicién, Madrid, Silex
Ediciones, 2012,

PACHECO BARRIO, Manuel Antonio, “La evolucion de la jerarquia de la Iglesia
catdlica en el tardofranquismo”, Reflexiones sobre poder, guerra y religion en la
Historia de Espafia, 2011, pags. 319-359.

PEREZ PINILLOS, José Luis, Los curas obreros en Espafia, Madrid, Nueva Utopia,
2004.

PETSCHEN VERDAGUER, Santiago, La Iglesia en la Espafia de Franco, Madrid,
Sedmay, 1977.

PINOL, Josep Marfa, La transicion democratica de la Iglesia catdlica espafiola,
Madrid, Trotta, 1999.

RAGUER, Hilari, La espada y la cruz (la Iglesia, 1936-1939), Barcelona, Bruguera,
1977.

RAGUER, Hilari, La pdlvora y el incienso. La Iglesia y la Guerra civil espafiola (1936-
1939), Barcelona, Peninsula, 2001.

REDONDO GALVEZ, Gonzalo: Historia de la Iglesia, tomos | y 11, Rialp, 1993.

RUIZ-RICO LOPEZ-LENDINES, Juan José, El papel politico de la Iglesia Catélica en
la Espafia de Franco: (1936-1971), Madrid, Tecnos, 1974.

SAN FELIPE ADAN, Maria Antonia, Una voz disidente del nacionalcatolicismo: Fidel
Garcia, Obispo de Calahorra y La Calzada (1880-1973) (tesis doctoral), Logrofio,
Universidad de La Rioja, 2011.

SABIO, Alberto y SARTORIUS, Nicolés, “Grietas y divisiones en los soportes del

Régimen” en El final de la dictadura, Madrid, Ediciones Temas de Hoy, 2007, pp. 417-
546.

115



