
 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

Trabajo Fin de Máster 
 
 
 

Conflictividad en la Iglesia aragonesa durante el 

tardofranquismo. Una aproximación desde el Centro 

Pignatelli. 

 

 
Autor 

 

Iván Valén Falcón 
 

 

 
Directora 

 

Prof. Dra. Pilar Salomón Chéliz 

 

 

 
Máster Interuniversitario en Historia Contemporánea 

Diciembre 2014 

 

 

 

 

 



 
 

Índice 
 

 

1. Introducción ……………………………………………….………………… pp. 1-5. 

 

 

2. Estado de la cuestión …………………………………….....………...……. pp. 6-28. 

 

 

3. Análisis de fuentes: 

 

 3.1 Archivos eclesiásticos ……………………………….…...…………. pp. 29-35. 

 

 3.2 Archivos públicos y hemerotecas ………………...……...………… pp. 35-37. 

 

 3.3 Archivos privados: el Archivo del Centro Pignatelli ……….…….. pp. 37-38. 

 
 

4. Tensión en la Iglesia aragonesa del tardofranquismo. Renovación en las bases e 

inmovilismo en la cima: 

 

 4.1 El Centro Pignatelli …………………………………………..…….. pp. 39-45. 

 

 4.2 Incidentes, casos, sucesos… en el Centro Pignatelli ……………… pp. 45-59. 

 

 4.3 Conflictos del clero diocesano con el Arzobispo de Zaragoza ….... pp. 59-73. 

 

 4.4 Máxima tensión en la archidiócesis… el “Caso Fabara” …….…... pp. 73-84. 

 

 

5. Conclusiones ..………………….………………………………………….. pp. 85-95. 

 

 

6. Anexos ……………………………………………………………………. pp. 96-109. 

 

 

7. Siglas ………………………………………………………………..........……….. p. 110. 

 

 

8. Fuentes Documentales y Bibliografía …………………….………...…. pp. 111-115. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMEN  

 

La Iglesia católica española vivió durante los años inmediatamente posteriores al 

Concilio Vaticano II un importante proceso de cambio, en el que se cuestionó el propio 

concepto de Iglesia. En Aragón, encontrábamos al frente de la diócesis más importante, 

la archidiócesis de Zaragoza, a una de las figuras más representativas de la doctrina 

nacionalcatólica, Pedro Cantero Cuadrado, defensor de la estrecha unión de la Iglesia 

con el régimen franquista y reticente a cualquier cambio. Sin embargo, durante estos 

años un sector del clero consideró que era el momento de romper con las rígidas 

estructuras de la institución, basadas en la jerarquía y el orden. Movimientos como el de 

los “curas obreros” y apostólicos especializados de Acción Católica como HOAC y 

JARC entre otros se comprometieron en lograr ese objetivo de cambio en el seno de la 

Iglesia. Junto a estos movimientos emergió una institución, el Centro Pignatelli, 

dispuesta a promover el debate y el diálogo en la Iglesia, así como también decidida a 

aunar la democratización de una sociedad que vivía bajo el yugo autoritario del régimen 

franquista. Por consiguiente, la diferencia ideológica de estos dos sectores de la Iglesia 

llevaría de forma inevitable a conflictos entre ambos. 

 

PALABRAS CLAVE: Iglesia católica, Concilio Vaticano II, Jerarquía, Centro 

Pignatelli, Curas Obreros, Cambio 

 

 
ABSTRACT 

 

The Spanish Catholic Church lived during the years immediately following the 

Second Vatican Council an important change process, in which the concept of Church 

was questioned. In Aragon, were at the front of the most important diocese, the 

Archdiocese of Zaragoza, one of the most representative figures of the nationalist 

doctrine know as “nacionalcatolicismo”, Pedro Cantero Cuadrado, advocate of closer 

union of the Church with the Franco regime and reluctant to any change . However, 

over the years a sector of the clergy felt it was time to break with the rigid structures of 

the institution based on hierarchy and order. Movements such as the "Worker-priest" 

and specialized apostolic movements of Catholic Action as HOAC and JARC pledged 

to achieve that objective change within the Church. Alongside these movements 

emerged an institution, the Pignatelli Centre, willing to promote debate and dialogue in 

the Church, and also decided to join the democratization of a society living under the 

authoritarian yoke of the Franco regime. Therefore, the ideological difference of these 

two sectors of the Church would lead inevitably to conflict between them. 

 

KEY WORDS: Catholic Church, Council Vatican II, Hierarchy, Pignatelli Centre, 

Worker- priest, Change 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

1. INTRODUCCIÓN 

 

Es un hecho innegable que la Iglesia católica desempeñó un papel fundamental 

en el tránsito de la dictadura a la democracia en España. Movimientos apostólicos 

especializados contribuyeron a la democratización del país así como un sector muy 

importante de la jerarquía, denominado “aperturista”, el cual dominó la Conferencia 

Episcopal desde 1971 y estuvo encabezado por el cardenal Tarancón. 

El cambio que vivió la institución en el que se pasó de una Iglesia conservadora 

y tradicional a otra dispuesta a impulsar el proceso democratizador no se produjo de la 

noche a la mañana, sino que conllevó un determinado periodo de tiempo en el que un 

sector que primero había sido minoritario, el sector aperturista, poco a poco fue 

ejerciendo influencia hasta convertirse en el sector mayoritario a la altura de 1975, fecha 

de la muerte de Franco. Por consiguiente, podemos decir que la Iglesia española vivió 

un proceso de transición previo a la transición política del propio país. Este no fue fácil, 

ya que cuando se habla de la Iglesia existe una constante tendencia en presuponer que 

ésta siempre ha mantenido una postura sólida y única con respecto a un determinado 

tema, sea éste el que sea, cuando en realidad siempre ha existido heterogeneidad de 

opiniones en su seno. Esta variedad de opiniones provocó durante estos años numerosos 

conflictos, no sólo entre los miembros de la jerarquía, sino también entre la jerarquía y 

las comunidades cristianas de base, los movimientos apostólicos, etc. El objetivo de mi 

investigación es conocer esos conflictos, las personas que los protagonizaron y la 

repercusión que tuvieron, centrándome concretamente en los que se dieron en Aragón. 

Pero antes de centrar la atención en el periodo de la Iglesia que nos ocupa debemos 

tener en cuenta unas consideraciones previas. Sobre todo es fundamental para conocer 

esa conflictividad de los años sesenta y setenta el proceso previo de unión o “enganche” 

de la Iglesia al régimen franquista y la evolución de esa unión Iglesia-Estado enmarcada 

en el contexto político, económico y social. 

Analizando la dictadura franquista (1939-1975) observamos desde el inicio una 

sucesión de distintas etapas con sus propias características, marcadas cada una de ellas 

por acontecimientos y hechos derivados de la situación política, tanto interna (política 

interior) como externa (relaciones internacionales). La primera etapa y considerada la 

más dura para la sociedad fue la posguerra, tanto por el hambre como por la represión, 

la cual estaba acompañada por una gran cantidad de ejecuciones que se llevaron a cabo 



2 
 

por motivos ideológicos. La Iglesia apoyó desde el principio la represión. Al 

encontrarse España aislada internacionalmente, como así lo indicaba la resolución de 

condena de la ONU de 1946, la Iglesia pasó a desempeñar un papel legitimador, en 

palabras de Ortiz Heras: “En un país católico como era España la Dictadura vino, sobre 

todo de la mano del nacionalcatolicismo, a inspirar gran parte de sus actuaciones y a 

servir de legitimación, interna y externa, en momentos de aislamiento o dificultades.”
1
 

Es más, ya en 1949 el Papa Pío XII en un discurso radiofónico había dicho en referencia 

a España: “nación elegida por Dios como principal instrumento de la evangelización del 

nuevo mundo y como baluarte inexpugnable de la fe católica”
2
. Un punto de inflexión 

esencial fue cuando se inició la Guerra Fría y por el que Estados Unidos centró su 

atención en España para que ésta formara parte de su defensa junto al bloque 

Occidental, firmando así un Acuerdo de Amistad en septiembre de 1953. Poco antes, en 

agosto de ese mismo año, se había firmado un Concordato con la Santa Sede, 

culminando así la unión de intereses entre la Iglesia y el Estado, en el que la institución 

eclesiástica había obtenido un extraordinario conjunto de privilegios, en materia de 

educación, exenciones fiscales, subvenciones, etc. El Estado se reconocía confesional lo 

que suponía la presencia de la Iglesia en todos los ámbitos de la vida pública española. 

Tras el apoyo al régimen de estos dos grandes poderes, EE.UU. y el Vaticano, 

comenzó en España una nueva etapa, con el fin del aislamiento y el reconocimiento 

internacional. Con el apoyo tecnológico estadounidense empezó el despegue económico 

en la década de los cincuenta. Pero en 1957 sobrevino la crisis económica, lo que obligó 

a Franco a reformar el gobierno, poniendo al frente del mismo a tecnócratas del Opus 

Dei, los cuales llevaron a cabo el Plan de Estabilización de 1959. Durante estos años la 

alianza entre la Iglesia y el régimen seguía siendo sólida, estaban en auténtica 

connivencia, en plena sintonía, todavía no existía motivo alguno para que se 

desarrollase algún tipo de fricción entre ambos. Pero en los años sesenta confluyeron 

varios cambios en los ámbitos económico, social, político y religioso. En cuanto al 

primero, en los sesenta acontece lo que se ha venido en llamar la etapa del desarrollismo 

económico. Los planes de desarrollo buscaban el crecimiento del PIB, el pleno empleo, 

                                                
1
 Ortiz Heras, Manuel, “Introducción”, en Ortiz Heras, M. y González, Damián A. (coords.), De la 

cruzada al desenganche: la Iglesia española entre el franquismo y la transición, Madrid, Sílex Ediciones, 

2011, pág. 11. 
2 López Villaverde, Ángel Luis, “La Transición religiosa o eclesial en España”, en Ortiz Heras, Manuel 

(coord.), Culturas políticas del nacionalismo español. Del franquismo a la transición, Madrid, Los libros 

de la Catarata, 2009, pág. 155. 



3 
 

un mejor reparto de la renta, y la progresiva integración de España en la economía 

mundial. Para ello se crearon distintos polos de desarrollo, y Zaragoza fue uno de los 

más importantes. Fundamental para este desarrollo fueron las inversiones extranjeras y 

el dinero que dejaba al erario público la constante llegada de turistas a España. La 

sociedad española empezó así a tener mayor capacidad adquisitiva, se tornó una 

sociedad de consumo. Por lo que respecta al ámbito social, ese cambio económico 

influyó en la sociedad, que empezó a cambiar también, sobre todo su forma de pensar. 

La sociedad española pasó de una concepción de la vida cristiana y tradicional a otra 

más materialista y consumista.  

En el plano político cada vez era mayor la presión ejercida desde el exterior por 

los partidos políticos en el exilio, como la del Partido Comunista de España. Es en este 

contexto político, económico y social cuando comienza el desgaste de las relaciones del 

régimen con la Iglesia, lo que se denomina el “desenganche” de ésta última de la 

dictadura. Es cierto que este cambio en el catolicismo español no se puede comprender 

sin la confluencia de distintos factores tales como la apertura hacia el exterior, los 

cambios sociológicos y el creciente interés por la política de la sociedad, pero sin 

ninguna duda y entrando ya en el ámbito exclusivamente religioso el hecho fundamental 

para este cambio fue el Concilio Vaticano II, ya que este supuso la renovación y 

apertura de la Iglesia católica al “mundo moderno”. Impulsado por Juan XXIII en 1962 

y culminado por Pablo VI en 1965 abogaba por la libertad religiosa y la independencia 

de la institución de cualquier estructura política. Por tanto, cayó como un jarro de agua 

fría sobre la jerarquía intransigente apegada al régimen y sirvió de revulsivo para esa 

denominada “Iglesia de la contestación”
3
, promovida desde un sector de la 

intelectualidad católica española (Aranguren, Marías, etc) y apoyada en movimientos 

especializados como Acción Católica. Por consiguiente, desde mediados de los sesenta 

la división entre el régimen y la Iglesia cada vez era más evidente. Debido a la 

importancia y la repercusión del Concilio Vaticano II no podía limitarme al estudio de 

los conflictos únicamente enmarcados en el periodo del tardofranquismo propiamente 

dicho (estrictamente sería la etapa que va de 1972 a 1975), sino que he considerado 

conveniente extender la investigación desde la finalización del Concilio en 1965 hasta el 

fallecimiento del dictador en 1975. 

                                                
3 Blázquez, Feliciano, La Traición de los clérigos en la España de Franco, Madrid, Trotta, 1991, pp. 119-

147. 



4 
 

Tras la finalización del Concilio Vaticano II una parte del clero español ya no 

escondía su activa colaboración con la oposición política al régimen, llevada a cabo a 

través del apoyo a los movimientos apostólicos especializados de Acción Católica tales 

como HOAC, JOC, JEC, etc. Además, el sector aperturista de la jerarquía apoyaba a 

estos sacerdotes de forma discreta y atacaba al régimen a través de declaraciones en los 

medios de comunicación extranjeros, puesto que en España seguía vigente la censura. 

La respuesta del gobierno franquista contra este sector del clero, el denominado 

“contestatario”, fue la construcción de un centro penitenciario creado ex profeso para 

encerrar a estos sacerdotes rebeldes, la cárcel concordataria de Zamora.
4
 

Aragón sufrió esta división del clero al igual que el resto del Estado español, y a 

consecuencia de ello se dieron constantes disputas entre los sectores conservador y 

aperturista. Para conseguir esclarecer los conflictos que surgieron en la región aragonesa 

derivados del “desenganche” de la Iglesia con respecto al régimen franquista 

planteamos las siguientes preguntas: ¿hubo alguna institución que por su posición 

ideológica dentro de la Iglesia fuese uno de los centros de esa conflictividad en Aragón? 

y si la hubo ¿sirvió esa institución para renovar la imagen de la Iglesia en Aragón tras el 

fin del franquismo? La respuesta es posible encontrarla en el Centro Pignatelli de 

Zaragoza, una institución adscrita a la Compañía de Jesús que tuvo una participación 

activa muy importante durante la etapa que nos ocupa. Este Centro aparece en 1970 con 

el objetivo de llevar a cabo la renovación cristiana en Aragón de acuerdo a la línea que 

estableció el Concilio Vaticano II. 

Otra de las cuestiones esenciales planteada giraría en torno a los conflictos 

intraeclesiales que se dieron en Aragón y sus protagonistas, para así comprender mejor 

la diferencia que existió en cuanto a la postura ideológica entre los distintos miembros 

de las diócesis aragonesas, desde la alta jerarquía hasta las bases. Asimismo una 

pregunta que hace referencia a los protagonistas de aquellos sucesos, sobre todo a los 

que ostentaron los más altos cargos dentro de la institución, sería: ¿qué actitud 

adoptaron ante la crisis del régimen? Aquí considero que deberíamos centrarnos en el 

máximo representante de la alta jerarquía en Aragón, el arzobispo de Zaragoza, porque 

con respecto al resto de diócesis aragonesas, Huesca, Barbastro-Monzón, Tarazona, 

                                                
4 Para varias declaraciones de sacerdotes que estuvieron presos en la cárcel concordataria de Zamora, 

véase  el artículo de Natalia Junquera “Prisioneros por la Gracia de Dios” en El Páis, 22 de noviembre de 

2013, http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html (Consultado el 

12/09/2014). 

http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html


5 
 

Teruel y Albarracín, la diócesis zaragozana cuenta con un mayor número de sacerdotes  

y dependen todas administrativamente de ella, ya que es archidiócesis. Durante todo el 

periodo del tardofranquismo y parte de la Transición ocupó el cargo de arzobispo de 

Zaragoza el palentino don Pedro Cantero Cuadrado, por tanto, sería fundamental 

estudiar el gobierno de la archidiócesis que llevó a cabo y su pensamiento ideológico 

por ser una figura importante dentro de la alta jerarquía eclesial. Cabría preguntarse 

también si de entre todos los conflictos que se dieron alguno destacó por encima de 

todos y si así fue por qué razón. En esta investigación trataremos de dar respuesta a 

todos estos interrogantes. 

Por otro lado y ya para finalizar me gustaría expresar aquí mi agradecimiento a 

todas aquellas personas que me han ayudado a lo largo de todo el proceso de 

elaboración del Trabajo Fin de Máster. Primero de todo, quisiera mostrar mi gratitud al 

Centro Pignatelli, por la facilidad con la que me ha permitido el acceso a la 

documentación que custodia en su archivo, en especial a los trabajadores del mismo que 

mañanas y tardes me han atendido mientras recopilaba información. Y sobre todo a don 

Jesús María Alemany, quién fuese director del Centro entre 1972 y 1975, la época más 

conflictiva en el seno de la Iglesia aragonesa y sobre la que versa este TFM, por su 

simpatía y por haberse prestado a entrevistarse. De él además quiero resaltar que todavía 

sigue comprometido con su labor. A Eloy Fernández Clemente, director del semanario 

Andalán en los setenta, su disposición en la entrevista. Igualmente, mostrar mi 

agradecimiento a todas aquellas personas que me atendieron con amabilidad en los 

archivos, Juan Ramón Royo, Francisco Campo, etc., aunque después en algunos no 

pudiese consultar la documentación que custodian. A los compañeros de clase por la 

ayuda prestada y por último y sobre todo a la Prof. Dra. Pilar Salomón Chéliz, directora 

del TFM por el ánimo y la paciencia que ha tenido conmigo. 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

2. ESTADO DE LA CUESTIÓN 

Una de las cuestiones que ha captado por mi parte mayor atención se centra en el 

papel de la Iglesia Católica durante el tardofranquismo y la transición, esa fase en la que 

España se transformó de una dictadura en un estado democrático. El hecho de que 

España haya sido siempre considerada como un país católico hace que sea 

especialmente interesante estudiar el papel que la Iglesia como institución jugó durante 

la dictadura y la transición. Al mismo tiempo es evidente que no se puede hablar del 

papel de la Iglesia Católica en España a partir de 1975 sin estudiar su desarrollo durante 

el siglo XX y sobre todo los efectos que el régimen franquista tuvo sobre ella. 

La Iglesia como institución en España gozó durante el franquismo de grandes 

privilegios. Se mantuvo una cierta unidad en la Iglesia española desde el nacimiento del 

régimen franquista (recién terminada la guerra civil) hasta que por diversos factores esa 

unidad comenzó a fracturarse. De esa fractura surgieron dos sectores dentro de la 

misma, claramente diferenciados y enfrentados entre sí. Un bando antifranquista por un 

lado y una jerarquía eclesiástica profranquista e intransigente por el otro. Esta división 

en el seno de la Iglesia de España llevó a muchos conflictos entre ambas partes. 

Algunos de los casos de mayor conflictividad fueron los enfrentamientos que 

protagonizó un determinado sector del clero, denominado clero contestatario
5
 

(compuesto en su mayoría por sacerdotes próximos al movimiento obrero), con la alta 

jerarquía. Mi interés radica en el análisis de estos conflictos en Aragón. 

Si hacemos un repaso bibliográfico de forma general sobre la historia de la 

Iglesia en España desde una perspectiva cronológica, encontramos cuatro obras 

fundamentales. Privilegio, persecución y profecía. La Iglesia Católica en España 1875-

1975 de Frances Lannon (1990), que abarca desde la propia Restauración borbónica 

hasta el fin del franquismo. La autora británica establece en este ensayo una 

aproximación de conjunto especialmente para los temas relacionados con la historia 

política e ideológica, además de contar con un enfoque crítico y autocrítico, que facilita 

el encuentro de historiadores procedentes de ámbitos ideológicos diferentes. Otra es La 

Iglesia en la España contemporánea, de la cual hay un primer volumen y este es el 

segundo que dedican a los años 1936-1999 los autores José Andrés Gallego y Antón 

                                                
5 Blázquez, Feliciano: La traición de los clérigos en la España de Franco. Crónica de una intolerancia 

(1936-1975), Madrid, Trotta, 1991, pp. 119-147. 



7 
 

Pazos (1999). Andrés Gallego es el investigador principal en este área en el CSIC, 

además de ser director en los últimos años de la revista Hispania Sacra. Junto a Pazos, 

ambos centran su discurso en el nacionalcatolicismo franquista, y luego tratan de 

esclarecer cómo fue la difícil adaptación de la Iglesia española al Concilio Vaticano II. 

La línea de estudio que siguen puede utilizarse como guía de una historia religiosa 

renovada, social o sociológica, más allá de la tradicional historia política de las 

relaciones Iglesia-Estado. Hay que tener en consideración este ensayo porque supone el 

inicio de esa necesaria evolución desde la historia eclesiástica a la historia religiosa, 

para pasar así de una historia eminentemente política a otra más social y sociológica. 

Quizás el estudio más completo sobre la Iglesia española dentro de un marco 

general sea el libro de William J. Callahan La Iglesia Católica en España (1875-2002), 

publicado ese último año. De esta obra podemos extraer conclusiones acerca de la 

situación de la institución eclesiástica atendiendo a los distintos momentos de la 

Historia de España, desde la Restauración borbónica del siglo XIX hasta la democracia 

de finales del siglo XX, pasando también por la Guerra civil y la dictadura de Franco. A 

diferencia del estudio de Andrés Gallego y Antón Pazos, esta obra profundiza más en la 

historia política, sin olvidar la social, aludiendo constantemente al enfrentamiento entre 

unas fuerzas reactivas y otras renovadoras. También destaca la obra la singularidad del 

caso español, con el nacionalcatolicismo del régimen de Franco, y su dependencia 

absoluta de Roma, lo cual pone en entredicho al régimen cuando en Roma se impone la 

libertad religiosa y al régimen franquista no le queda más remedio que aceptarla. 

El poder de la Iglesia en la España contemporánea: La lleve de las almas y de 

las aulas de Ángel Luis López Villaverde (2013) se centra en los privilegios de los que 

ha gozado la institución eclesiástica en España a lo largo de dos mil años. De esta obra 

podemos extraer conclusiones acerca de la influencia y el poder que siempre ha 

detentado la institución en nuestro país, y para ello el autor establece una metáfora a 

través de tres llaves simbólicas. La primera es la llave de las arcas, la cual perdió en el 

siglo XIX por las revoluciones liberales pero a cambio de otra, la llave de las aulas, la 

influencia en la educación. Y la tercera es la llave de las almas, ya que en España desde 

los Reyes Católicos hasta prácticamente entrado el siglo XX la Iglesia no ha tenido 

competencia alguna de otro tipo de confesionalidad, por eso el autor habla de un 

monopolio de las almas. 



8 
 

Desde el punto de vista de la historiografía, la mayoría de contemporaneístas 

españoles están volcados en los últimos años en la historia de la guerra civil, el 

franquismo y la transición, y el factor eclesial y católico, como es lógico, no puede 

eludirse. Encontramos a varios autores que se han centrado en el papel que la Iglesia 

desempeñó en la dictadura, pero sobre todo en cómo se produjo ese “enganche” con el 

franquismo a partir de la guerra civil. Los primeros estudios al respecto adoptaron una 

posición de autocrítica, tales como los de Hilari Raguer
6
 o Álvarez Bolado (1995), con 

Para ganar la guerra, para ganar la paz. Iglesia y Guerra Civil: 1936-1939. El teólogo 

realiza un estudio analítico sobre la manera en que la Iglesia percibió y vivió la Guerra 

Civil española, apoyándose en fuentes de primera mano. Expone la interpretación del 

conflicto desde la perspectiva eclesial, la relación que estableció la institución con el 

nuevo régimen así como las relaciones entre el Vaticano y la dictadura de Franco. 

Pero en años recientes y desde ciertos sectores ha surgido una tendencia 

historiográfica digamos más defensiva, que reivindica el papel de las víctimas católicas 

como “mártires de la cruzada” de una verdadera persecución religiosa que habría 

empezado antes de julio de 1936, como explicita la tesis de Cárcel Ortí
7
. Es un debate 

historiográfico, pero también ideológico y político, muy vinculado a la propia evolución 

de la Iglesia posconciliar y al nuevo acomodo de la Iglesia en un marco político y 

jurídico aconfesional
8
. 

Polémico ha sido el libro de Julián Casanova (2001) La Iglesia de Franco, en el 

cual se analiza el porqué de la Iglesia para adoptar una posición de apoyo a los militares 

sublevados, así como el sentimiento que ésta experimentó (la gran mayoría de la alta 

jerarquía) a lo largo de los tres años que duró la contienda de satisfacción y de retorno 

de su “libertad”. Resumiendo, el autor con su obra corrobora que tras la guerra, la 

Iglesia y Franco caminaron juntos durante casi cuarenta años. La Iglesia vivió una 

situación de privilegio y la religión sirvió a Franco de refugio de su tiranía. 

 

                                                
6 Véase Raguer, Hilari: La espada y la cruz (la Iglesia, 1936-1939), Barcelona, Bruguera, 1977, y La 

pólvora y el incienso. La Iglesia y la guerra civil española, 1936-1939, Barcelona, Península, 2001. 
7 Cárcel Ortí, Vicente: La persecución religiosa en España durante la II República, 1931-1939, Madrid, 

Rialp, 1990. 
8
 Montero, Feliciano: “La historia de la Iglesia y del catolicismo español en el siglo XX. Apunte 

historiográfico”, Ayer, nº 51, 2003, p. 271. 

 



9 
 

Comprendiendo ya no sólo la Guerra Civil sino toda la etapa franquista, la 

primera referencia sobre el papel de la Iglesia durante el franquismo que encontramos se 

debe al libro de Juan José Ruiz-Rico López-Lendines (1977) El papel político de la 

Iglesia Católica en la España de Franco: (1936-1971). Sostiene que la Iglesia no fue un 

factor de oposición a la dictadura porque pretendió desde un principio un cambio de 

sistema que no perjudicara sus intereses económicos, aunque utilizase para 

enmascararlos una benevolente fachada a través de la cual mostraba preocupación por 

las clases más humildes. La obra La Iglesia en la España de Franco de Santiago 

Petschen Verdaguer (1977) se aproxima a este período también a través de temas como 

el Concordato de 1953, el marco legislativo eclesiástico salido de la guerra o la 

presencia sacral de la Iglesia en las estructuras del Estado. 

El nacionalcatolicismo ha sido motivo de arduos debates entre los distintos 

historiadores, pero sin duda el ensayo fundamental que contribuyó a replantear el 

análisis del nacionalcatolicismo en un marco cronológico más amplio dentro de la 

historia de la derecha española es la obra seminal Cielo y dinero. El 

nacionalcatolicismo en España, 1881-1975 del italiano Alfonso Botti (1992). Establece 

el nacimiento del nacionalcatolicismo en la reacción católica contra la Ilustración, 

contra la Revolución Francesa y contra la invasión napoleónica de 1808. Inspirado por 

figuras como Juan Donoso Cortés o Menéndez Pelayo, con influencias del Carlismo. El 

nacionalcatolicismo no nace en la Guerra Civil, sino que es usado para explicar la 

naturaleza de la guerra. Es la única visión capaz de reinterpretar los sucesos históricos a 

través de un relato coherente, y además es la única visión capaz de unificar a todos los 

grupos en torno a Franco. Desde el principio el régimen franquista es visto de forma 

positiva a imagen de las experiencias alemana e italiana, pero tras la Segunda Guerra 

Mundial se disocia del fascismo poniéndose énfasis en el particular “caudillaje” 

español, según el cual el líder goza de una legitimidad carismática gracias a su 

confesionalidad católica.
9
 

Botti establece dos componentes para definir el nacionalcatolicismo: una 

ideología basada en la consustancialidad entre la nación y la religión, especialmente 

influenciada por lo tradicional y el carlismo; y la distinción entre liberalismo político y 

                                                
9 Botti, Alfonso: Cielo y dinero. El nacionalcatolicismo en España, 1881-1975, Madrid, Alianza, 1992, p. 

101. 



10 
 

económico, cuyo objetivo es situar al catolicismo y al capitalismo juntos
10

. El primero 

ofrece la retórica, crea y utiliza los símbolos, elabora discursos, y trabaja para la 

nacionalización de las masas, la legitimación del orden existente y el consenso. 

Digamos que para Botti el primer componente representa la forma del 

nacionalcatolicismo y el segundo su contenido. En definitiva, para el autor la Guerra 

Civil no supone un cambio en el nacionalcatolicismo, ya que el franquismo sería el 

resultado del mismo, y en consecuencia, todos los cambios a los que se somete el 

régimen a lo largo de su existencia buscan su justificación en el nacionalcatolicismo. 

A través de un enfoque eclesiástico más tradicional, Gonzalo Redondo (1999) 

con Política, cultura y sociedad en la España de Franco, 1939-1975 ha ampliado el 

marco cronológico del estudio dedicado a la Segunda República y a la Guerra Civil 

iniciado en 1993.
11

 Con abundante y detallada información, uno puede discrepar de la 

hipótesis central que guía su proyecto, sobre todo en lo relativo a los conceptos de 

modernidad, modernización y tradición, pero hay que reconocer la exhaustiva labor 

archivística, documental y de investigación aportada por el autor y su equipo. Frente a la 

postura de Redondo encontramos una perspectiva más crítica en el jesuita Alfonso 

Álvarez Bolado, fallecido el año pasado, quien consagró su vida y obra al pensamiento 

cristiano en el siglo XX. Autor de numerosos ensayos y diversos libros, se centró en el 

estudio del nacionalcatolicismo. Su obra esencial ha sido El experimento del nacional-

catolicismo. 1939-1975, publicada en 1976 y reeditada por la misma editorial, 

Cuadernos para el Diálogo, en 2002. En ella realizó una crítica radical de esta ideología 

tan fundamental en la legitimación de la dictadura franquista. Definió las características 

elementales del nacionalcatolicismo como un modelo de teología política 

correspondiente a una determinada situación histórica, que precisamente desde una 

teología crítica y autocrítica, de influencia sobre todo alemana, empezó a ser 

cuestionado por sectores de la Iglesia a fines de los sesenta. Los componentes que lo 

conforman son, en sus propias palabras, “la mediación nacionalcatólica de la fe, el 

carácter eclesiocrático en la relación de la Iglesia con la sociedad civil, la explícita y 

militante antimodernidad de esta teología y su carácter de teología de reconquista”.
12

 

                                                
10 Botti, Alfonso: Cielo y dinero…, p. 141. 
11 Redondo Gálvez, Gonzalo: Historia de la Iglesia, tomos I y II, Rialp, 1993. 
12 Álvarez Bolado, Alfonso: “Teología política en España. Entre el nacionalcatolicismo y el 

neogalicanismo” en Álvarez Bolado, Alfonso, Teología política desde España. Del nacionalcatolicismo y 

otros ensayos, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1999, p. 258. 



11 
 

Colaborador con Álvarez Bolado en alguna de sus obras
13

, Rafael Díaz Salazar 

(2006) en su ensayo El factor católico en la política española. Del nacionalcatolicismo 

al laicismo, presenta las claves sociológicas para comprender la realidad de nuestro país 

desde la evolución que nos ha llevado de la España nacionalcatólica a la España laica. 

Una reflexión del rol político de los católicos desde el franquismo hasta nuestros días y 

la aportación de éstos a la laicidad. Distinguiendo a los actores del cambio religioso en 

España, desde los obreros (religiosidad proletaria), pasando por los sacerdotes 

demócratas, los universitarios (movimiento estudiantil), los profesionales (partidos 

clandestinos), los campesinos (sindicalismo agrario democrático) hasta, más 

tardíamente, los obispos demócratas. 

En cuanto a la temática del comportamiento de la Iglesia en el tardofranquismo, 

concretamente sobre las rupturas en el seno de la jerarquía eclesiástica y su 

desvinculación respecto al gobierno franquista, la actitud que adoptó ésta así como el 

papel que desempeñó en el tardofranquismo y en la transición, el primer estudio a fondo 

pertenece a Feliciano Blázquez Carmona (1991), La traición de los clérigos en la 

España de Franco. Crónica de una intolerancia (1936-1975). Cabría prestar especial 

atención a los capítulos siete y ocho para tener una idea general de esos años finales del 

franquismo, años clave en la evolución de la Iglesia española. 

El capítulo siete
14

 sintetiza esa “traición” (entendida como tal por el régimen 

franquista) y cuáles fueron sus motivaciones. Feliciano Blázquez afirma que el régimen 

no podía sobrevivir a su fundador debido a que el cerco se estrechaba durante esos años 

cada vez más. A través de protestas universitarias, obreras, de profesionales, externas, 

sumadas a los numerosos montajes de despachos de abogados laboralistas que 

presionaban también. Por lo que la Iglesia no podía quedarse rezagada, cuando el clero 

joven ya había demostrado más de una vez su carácter progresista y democrático. Nace 

por tanto una “Iglesia paralela”, con comunidades cristianas de base que practicaban 

nuevas formas de vivir la experiencia religiosa, muchas veces al margen de la Iglesia 

institucional. 

Estas comunidades de base surgieron debido a cuatro acontecimientos: el 

Concilio Vaticano II; la crisis de Acción de Católica; la contestación de curas y laicos a 

                                                
13 Díaz Salazar, Rafael: Iglesia, dictadura y democracia, Madrid, Ediciones HOAC, 1981.  
14 Blázquez, Feliciano: “La traición de los clérigos”, en La traición de los clérigos en la España de 

Franco. Crónica de una intolerancia (1936-1975), Madrid, Trotta, 1991, pp. 181-208. 



12 
 

la Iglesia oficial por su complicidad con el régimen y la burocratización de las 

estructuras. El nacimiento de estas nuevas formaciones alarmó a la alta jerarquía 

eclesiástica, sobre todo las denominadas “comunidades cristianas populares”, a las que 

consideraban peligrosas. Formadas por miembros que procedían mayoritariamente de 

los movimientos de Acción Católica, tales como HOAC, JOC, JEC, etc. se enraizaban 

en la línea de la teología de la liberación y de Cristianos por el Socialismo. La gran 

mayoría de sus miembros militaban en partidos de izquierda y en sindicatos de clase, y 

abogaban por la defensa de los pobres buscando un cambio radical de unas estructuras 

que consideraban injustas. Todo ello provocaba constantes enfrentamientos entre las 

comunidades populares y la jerarquía, además de con los gobiernos de Franco.  

La división en la Iglesia era, entonces, latente, con dos cleros claramente 

enfrentados. Diversos acontecimientos se sucedieron aumentando la fricción, como la 

renuncia de 635 sacerdotes a cobrar la paga del Estado en 1968, o los 70 curas de 

Madrid que se solidarizaron con el párroco de Moratalaz, Mario Gamo, detenido por la 

policía a causa de ciertas expresiones vertidas sobre el estado de excepción decretado el 

24 de enero de 1969. O el encierro en enero también de universitarios en iglesias de 

Madrid y Barcelona, o las huelgas de hambre que llevaron a cabo un centenar de 

sacerdotes en los palacios episcopales de Bilbao (el 30 de mayo de 1969) y de 

Barcelona (el 3 de junio de 1969)
15

. 

En 1970, con el primer proyecto de ley sobre objeción de conciencia, apoyado 

por el sector del clero progresista, los grupos conservadores veían en la existencia del 

mismo un ataque frontal a la unidad de la Patria. Con todos estos sucesos, el gobierno 

recordaba a los obispos “rebeldes” que no debían meterse en política. En las grandes 

manifestaciones que se produjeron en la Plaza de Oriente de Madrid, y en otras ciudades 

españolas para mostrar su adhesión a Franco, se gritaron eslóganes anticlericales, 

mientras ascendía el clero progresista a la cúpula de la Conferencia Episcopal Española 

de la mano del cardenal Tarancón. La Iglesia liderada por Tarancón proclamó la 

necesidad de despolitizar la institución, para que ésta pudiese ejercer con libertad una 

función social crítica. Por tanto, las tensiones entre la Iglesia y el Estado se hicieron 

inevitables, sobre todo en dos grandes temas: el del concordato y el de la Ley Sindical. 

Un sector de obispos y la mayoría del clero joven pedían la eliminación del concordato 

                                                
15 Véase más ejemplos en Blázquez, Feliciano: La traición de los clérigos…, pp. 189-190. 



13 
 

de 1953, lo que obligó a López Bravo, ministro de Asuntos Exteriores, a entrevistarse 

en dos ocasiones, a lo largo de 1970, con Pablo VI para revisar las relaciones Iglesia-

Estado. “La confesionalidad no respondía ya a la nueva conciencia de la Iglesia ni a la 

situación social del país”.
16

 

Blázquez cree que el punto de inflexión fue la Asamblea Conjunta de obispos y 

sacerdotes de 1971, celebrada en Madrid. La Iglesia española, liderada por el cardenal 

Tarancón, por primera vez rectificaba su modo de presencia en la sociedad. Se 

comprometía a renunciar a todo estatuto jurídico privilegiado y a compartir una 

situación legal común a todos los ciudadanos, además de promulgar la necesidad 

urgente de revisar el concordato de 1953 por ser ese un texto superado y pronunciarse a 

favor de la libertad civil en materia religiosa. La Hermandad Sacerdotal, formada por el 

sector del clero más integrista, refutó a la Asamblea madrileña, y contraprogramó otra 

Asamblea en Zaragoza, para dejar clara su postura. La reconciliación por tanto, fue muy 

difícil.
17

  

Continuaban así dos Iglesias. La Iglesia integrista, formada por la Hermandad 

Sacerdotal, cuyo distintivo era la sotana, defendía la fidelidad a la guerra civil, 

interpretada como cruzada frente al ateísmo marxista. Su órgano de expresión era la 

revista Iglesia-Mundo y tenía vinculación con los movimientos políticos de 

ultraderecha, como Fuerza Nueva de Blas Piñar, y los Guerrilleros de Cristo Rey, de 

Sánchez Covisa. Próximo al integrismo, estuvo también el Opus Dei. Su punto de 

referencia fue siempre Trento, con reminiscencias a las hazañas de la vieja cristiandad, 

tales como la Reconquista de la Península Ibérica o la evangelización de América. 

Mientras que por el otro lado encontramos una Iglesia postconciliar, que cada vez iba 

tomando más fuerza. Su punto de referencia era el Concilio Vaticano II. Esta Iglesia 

tomaba conciencia crítica frente al nacionalcatolicismo y ante un régimen político 

cercenador de las libertades. Nada nostálgicos de la vieja cristiandad contaban como 

éxito más evidente la celebración de la Asamblea Conjunta. Los exponentes literarios 

estaban en las revistas Iglesia Viva, Mundo Social, Vida Nueva, etc. La reconciliación, 

entonces, era muy complicada. 

                                                
16 Blázquez, Feliciano: La traición de los clérigos…, p. 193. 
17 Blázquez, Feliciano: La traición de los clérigos…, p. 203. 



14 
 

Precisamente de reconciliación habla Feliciano Blázquez en el capítulo ocho,
18

 

centrado en el año de la muerte de Franco, 1975. Como el régimen estaba moribundo, al 

igual que el dictador, la Iglesia quería ocupar un puesto digno en la transición política, 

pero las divisiones en su seno eran muchas. No todos los miembros de la Iglesia, fieles 

y pastores, entendían del mismo modo su proyecto de futuro. En abril, los obispos 

publicaron una “Carta colectiva sobre la reconciliación en la Iglesia y en la sociedad”, 

días después de que la autoridad política hubiese suspendido la celebración de la 

Asamblea cristiana de Vallecas. El gobierno franquista, asediado por todos los frentes, 

culpaba a la Iglesia de fomentar la subversión desde los púlpitos. Se sucedieron los 

cruces de declaraciones entre la alta jerarquía, como las de Tarancón sobre Guerra 

Campos, y a su vez las del cardenal primado Marcelo González sobre Tarancón. En 

septiembre, durante el proceso de Burgos, llegaron de todo el mundo, desde Pablo VI al 

Parlamento Europeo, voces clamando que no se llevaran a cabo aquellas desdichadas 

penas de muerte. Uno de los más críticos con este caso fue el obispo Iniesta, que 

pronunció el 4 de octubre una homilía que levantó las iras de aquellos más afines al 

franquismo. “Desde el punto de vista cristiano es totalmente rechazable el quitar la vida 

a un ser humano inocente. Es uno de los pecados más graves en nuestra moral”.
19

 Como 

consecuencia de ello, recibió amenazas de muerte durante toda la noche, por lo que tuvo 

que irse de vacaciones forzadas a Roma durante quince días. Un millar de sacerdotes 

publicaron una comunicación pastoral en apoyo del obispo, mientras otros lo seguían 

acusando y persiguiendo. Era todavía un claro ejemplo de la contradicción católica que 

vivía España. 

Tras la muerte de Franco, la consigna que lanzó el cardenal Tarancón en nombre 

de la Iglesia española fue la de la reconciliación. Aunque seguían presentes las voces 

discordantes de la Iglesia, como la del cardenal primado Marcelo González, pero no fue 

a éste a quién pidió el Rey Juan Carlos I que celebrase la misa del Espíritu Santo con 

motivo de su coronación, sino a Tarancón. En la homilía que pronunció el día 27 de 

noviembre en los Jerónimos de Madrid dejó claro que la Iglesia no debía adoptar ningún 

tipo de responsabilidad ni patrocinio político. Tampoco permitir que se usurpase la 

religión para ser utilizada en beneficio de determinadas formaciones políticas. Y para 

que se pudiesen cumplir tales prerrogativas, la Iglesia no pedía ningún tipo de 

                                                
18

 Blázquez, Feliciano: “Iglesia de la reconciliación”, en La traición de los clérigos…”, pp. 209- 240. 
19 Blázquez, Feliciano: La traición de los clérigos..., p. 230. 



15 
 

privilegio, sino que se le reconociera la libertad que proclamaba para todos. En su caso, 

la libertad para predicar el Evangelio. Se había pasado por tanto, de una Iglesia 

inquisitorial a una Iglesia de diálogo, atrás quedaba aquella Iglesia de cruzada
20

. Y 

Tarancón llamaba a la convivencia y a la armonía, al respeto y al diálogo para superar, 

de una vez por todas, las “dos Españas”. 

El cardenal Tarancón se convirtió en la gran figura del cambio, sometiendo a los 

grupos ultras, que quedaron reducidos a minorías insignificantes, aunque éstos 

desataron sus iras sobre él. Se reconocía así el papel de la Iglesia, a través de los 

cristianos que lucharon por el advenimiento de la democracia, como los movimientos 

apostólicos obreros (la HOAC, JOC, ACO, JARC, etc.) y otros orientados hacia las 

clases medias (Pax Christi, Pax Romana, Justicia y Paz…), los cuales han sido fermento 

de democracia y transformación social. La Iglesia había jugado un papel relevante y que 

por su importancia pasaría a la historia como un paso concreto hacia la democracia en 

España, como así lo reconoció el periódico El País en julio de 1988
21

, elogiando la 

figura de quién la dirigió inteligentemente durante esos años, el cardenal Tarancón, y 

que gracias a él la Iglesia española ganó en credibilidad, modernidad y tolerancia. 

A diferencia de muchos autores en cuyo discurso prevalece la repercusión de las 

acciones de Tarancón, Josep María Piñol (1999) con La transición democrática de la 

Iglesia católica española concede a éste un menor protagonismo en favor de los actores 

colectivos fundamentales en el cambio, como los seglares, el Concilio Vaticano II y el 

grupo reducido de obispos que se identificaron con él. Esta obra constituye una crónica 

muy detallada del proceso de transición en la Iglesia española en los años del Concilio y 

del posconcilio, en la que el autor realiza una aproximación histórica a la culminación y 

crisis del nacionalcatolicismo en España a través del perfecto enlace de hechos civiles y 

religiosos. 

Desde una perspectiva eclesiástica mucho más tradicional, Monseñor Vicente 

Cárcel Ortí (2003), doctor en Historia Eclesiástica, en su estudio La Iglesia y la 

transición española, establece tres fases distintas para explicar el cambio de la Iglesia 

en España. Una primera parte en la que analiza los antecedentes (1939-1962), a través 

de las figuras del cardenal Gomá, el arzobispo Olaechea y los cardenales Herrera Oria y 

                                                
20 Blázquez, Feliciano: La traición de los clérigos..., p. 234. 
21 El País, 4 de junio de 1988, http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html, 

(Consultado el 8/9/2014). 

http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014
http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014


16 
 

Pla y Deniel. Una segunda parte centrada en el Concilio Vaticano II (1962-1965), en la 

cual retrata el impulso que dio a la Iglesia el pontífice Juan XXIII y al verdadero artífice 

de la transición eclesial en España, Pablo VI. Y una tercera en la cual se analizan las 

relaciones entre la Iglesia, el Estado y la sociedad (1962-1982). Defiende las 

actuaciones de la Iglesia, ya que ésta no poseía demasiado margen de decisión, y critica 

a aquellos que constantemente buscan el ataque a la institución: “A fuerza de repetir que 

el Papa «pide perdón» se nos quiere falsificar la historia diciendo que la «Iglesia lo ha 

hecho todo o casi todo mal»
22

”. Reivindica por tanto así el papel de la Iglesia como guía 

espiritual de la sociedad y por ello no cree que la Iglesia española deba entonar el “mea 

culpa” por su relación con el franquismo.  

Dejando a un lado la perspectiva eclesiástica, existen otros estudios que 

focalizan su atención en aspectos más concretos de este periodo, como el de Romina di 

Carli (2009) centrado en El derecho a la libertad religiosa en la transición democrática 

de España (1963-1978). Di Carli analiza el papel que jugó la Iglesia católica en el 

proceso de transición política, a través del análisis de la introducción en España del 

derecho civil a la libertad religiosa, que el gobierno franquista impulsó por las 

exigencias de política exterior de integrar completamente a España en el sistema 

económico y de defensa de la Europa occidental, y finalmente bajo la presión conciliar. 

Junto a Feliciano Blázquez, la otra gran figura fundamental en el estudio de la 

Iglesia durante el franquismo y la transición es el profesor Feliciano Montero García. 

Especialista en la historia del catolicismo social, el Movimiento católico y la Acción 

Católica en el siglo XX, en 2009 publicó La Iglesia: de la colaboración a la disidencia 

(1956-1975), una interpretación global del proceso de distanciamiento de la Iglesia 

católica del régimen de Franco desde inicios de los años cincuenta, del que hay que 

destacar los dos últimos capítulos. 

En el primero de ellos Feliciano Montero habla de dos fases de “despegue” en la 

Iglesia española, una primera fase de despegue de las bases, nuevo clero social y 

movimientos de apostolado seglar, que se desarrollaría en la década 1956-66, y una 

segunda fase de despegue institucional y jerárquico, la cual se iniciaría en torno a la 

Asamblea Conjunta de 1971 y duraría en los sucesivos años. Montero centra su atención 

                                                
22 Cárcel Ortí, Vicente: “Epílogo” en La Iglesia y la transición española, Valencia, Edicep, 2003 p. 309. 



17 
 

en las crisis y tensiones intraeclesiales (enmarcadas en el contexto del posconcilio) que 

se suceden en esa etapa intermedia entre los dos “despegues”, entre 1966 y 1971.
23

 

Querría subrayar también el análisis que lleva a cabo sobre la crisis de Acción 

Católica
24

, iniciada en el verano de 1966 y finaliza en abril de 1968 con la dimisión y 

relevo de los dirigentes y la implantación de unos nuevos Estatutos. Es una batalla 

ganada por el sector de la Iglesia contrario al cambio político, partidario de seguir 

legitimando al régimen de Franco con las adaptaciones mínimas necesarias que pedía el 

Concilio (Ley de Libertad Religiosa), a la vez que propiciaba la negociación de un 

nuevo Concordato. La dirección de la Conferencia Episcopal y muy especialmente el 

arzobispo Morcillo y el obispo secretario de la CEE y consiliario de la AC, Guerra 

Campos, lideraban esa posición, que decía que la crisis de AC era fruto de una 

conspiración marxista, que habría logrado infiltrarse en el seno de la Iglesia y de la 

militancia católica. 

Finalizado el Concilio Vaticano II, en el cual se aprobaron la libertad religiosa y 

la constitución Gaudium et Spes, la mayoría episcopal española (futura CEE) se 

apresuró a sancionar la legitimidad del régimen, mientras otros sectores católicos (AC) 

la cuestionaban en nombre de la misma doctrina conciliar. Y lo hizo a través de un 

documento titulado «La Iglesia y el orden temporal a la luz del Concilio», el cual trataba 

de aplicar los principios de la Gaudium et Spes (las orientaciones del concilio sobre la 

vida político-social) a la realidad política española, permitiendo así la legitimación del 

régimen y lanzando a su vez una advertencia claramente dirigida a los sectores católicos 

críticos con el régimen y próximos al diálogo y colaboración con el marxismo, es decir, 

los Movimientos especializados de Acción Católica. También se debe tener en cuenta 

que ese documento se publicó coincidiendo prácticamente con el inicio del conflicto 

entre la jerarquía y AC a propósito de las conclusiones de las VII Jornadas de la AC, 

celebradas en el mes de junio de 1966. 

Otro de los enfrentamientos entre ambas partes se dio con motivo del 

referéndum de la Ley Orgánica del Estado de 1966, en la que AC en una carta dirigida a 

la Presidencia del Gobierno exigía a éste que respetase la pluralidad de opiniones 

                                                
23 Montero, Feliciano: “La Iglesia dividida. La crisis posconciliar” en La Iglesia: de la colaboración a la 

disidencia (1956-1975), Madrid, Encuentro, 2009, pp. 223-256. 
24

 Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, pp. 229-242. 

 



18 
 

discrepantes y a los propios ciudadanos defensores de las mismas, concediéndoles a 

estos espacios en la televisión y radio oficiales, en completa igualdad con las personas y 

entidades gubernamentales o no gubernamentales que defendían el voto Sí.  

En marzo de 1967 la Asamblea Plenaria de la Conferencia Episcopal respondió 

recordándoles a los dirigentes seglares de la Acción Católica el “aviso que el Santo 

Padre dirigió el año pasado a las asociaciones cristianas de trabajadores frente a las 

invitaciones insidiosas a un entendimiento, práctico hoy, ideológico mañana, de los 

movimientos sociales y políticos que toman su fuerza y su origen del marxismo y 

fomentan el ateísmo y la lucha de clases como sistema”
25

. Además de resaltar la 

necesaria obediencia y dependencia de sus iniciativas respecto a las orientaciones de la 

Jerarquía. La fractura era evidente, y se materializó finalmente con unos nuevos 

Estatutos de la AC que primaban la AC general y parroquial sobre los Movimientos de 

AC especializada, y la estricta dependencia jerárquica de la organización seglar. Unos 

Estatutos en los que encajaban mal las organizaciones preexistentes y los dirigentes y 

consiliarios que acabaron dimitiendo en abril de 1968. Esta dimisión marca el final de la 

crisis de AC, caracterizada por la imposibilidad de entendimiento entre las dos 

posiciones, divididas fundamentalmente por su postura política antagónica. 

En el capítulo quinto, hace un extenso análisis de cómo se dio el despegue 

institucional de la Iglesia respecto del Estado en un periodo de tiempo tan relativamente 

corto, en tan solo cinco años
26

. Tras la crisis de Acción Católica, Pablo VI decidió 

intervenir directamente en la renovación de la Iglesia española, mediante una política de 

nombramiento de obispos. En 1968, a través del nuncio Luigi Dadaglio, el Papa solicitó 

la renuncia de Franco al derecho de presentación de obispos, para poder iniciar así una 

profunda renovación del episcopado y que este aplicase las reformas conciliares. Pero 

esta solicitud chocaba con el procedimiento concordatario de 1953, por el cual el 

gobierno franquista se reservaba el derecho a nombrar a los obispos. Este inconveniente 

se resolvió a través del nombramiento de obispos auxiliares y la jubilación de los 

eméritos (que perdieron así su voto en la Conferencia Episcopal). La clave para poner 

en marcha la maquinaria vaticana para renovar la Iglesia española fue un 

                                                
25

 Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, pp. 236. 
26

 Montero, Feliciano: “El «despegue» institucional, 1970-1975”, en La Iglesia: de la colaboración a la 

disidencia…, pp. 263-325. 



19 
 

nombramiento, el del cardenal Tarancón como presidente de la Conferencia Episcopal 

Española en 1972. 

Considerado por el autor como el punto de inflexión en el cambio y renovación, 

encontramos el proceso de preparación de la Asamblea Conjunta de obispos y 

sacerdotes de 1971, en el que las posiciones enfrentadas estaban ya bien definidas, por 

un lado estaban los conciliares y disidentes antifranquistas y por el otro los 

anticonciliares franquistas. El procedimiento preparatorio de la Asamblea resultó 

novedoso por el mero hecho de ser un procedimiento democrático. En ella se sucedieron 

los debates en torno a la aceptación y aplicación de la doctrina del Concilio Vaticano II, 

cuestionando el modelo nacional-católico de relación Iglesia-Estado, así como el 

concepto de libertad religiosa, lo que provocó un replanteamiento de la legitimación 

otorgada al régimen franquista desde 1936. También se citó una petición de perdón por 

no haber sido la Iglesia un instrumento de reconciliación durante la Guerra Civil. Por 

tanto, los cuestionarios previos y las ponencias y conclusiones de las asambleas 

diocesanas preparatorias de la nacional, habían puesto de relieve el peso de la opinión 

política democrática (antifranquista) en un amplio sector del clero. 

El enfrentamiento se saldó a favor del sector renovador. Con ello, la Iglesia 

española ya había llevado a cabo su proceso de transición democrática y se preparaba 

para apoyar el proceso de transición política, cuyo objetivo sería lograr la reconciliación 

social. La reacción política ante el cambio de postura de la Iglesia no se hizo esperar, 

plasmada en los medios gubernamentales. El gobierno franquista reconoció ese 

“despegue” de la Iglesia a través de un informe intergubernamental de 1973 titulado 

“Radiografía urgente del episcopado español”. En contra del sector progresista de los 

obispos españoles se alzó la Hermandad Sacerdotal, que programó una contra-Asamblea 

en 1972, la cual fue apoyada por el gobierno franquista
27

. Todo ello dificultó aún más 

las negociaciones entre el gobierno y la Santa Sede para renovar el Concordato de 1953, 

llegando a amenazas recíprocas con motivo por ejemplo del “caso Añoveros”, destierro 

del obispo por un lado y excomunión de todo el gobierno por el otro. Finalmente, la 

Iglesia ya renovada utilizó a distintas organizaciones y plataformas para promocionar la 

Transición, tales como Justicia y Paz o Caritas
28

. 

                                                
27

 Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, pp. 263, 276 y 284. 
28 Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, pp. 299-313. 



20 
 

En 2009, fruto de la vocación del Seminario de Estudios de Franquismo y 

Transición (SEFT), apareció la obra Culturas políticas del nacionalismo español. Del 

franquismo a la transición. Centrado en los problemas de la cohesión social española y 

el papel desempeñado por el Estado en ellos, se acerca a la naturaleza de las creencias, 

sentimientos y actitudes, símbolos y valores de los españoles sobre el tema del 

nacionalismo. Y no cabe duda que la religión católica es uno de ellos. El profesor Ángel 

Luis López Villaverde es el encargado en el capítulo siete de examinar la cuestión 

religiosa.
29

 Presenta un artículo bastante extenso en el que se analiza el origen de ese 

“desenganche” de la Iglesia española respecto al franquismo y no sólo desde la 

perspectiva de los años finales de la dictadura (como hacen un gran número de 

estudios), ya que si no es difícil comprender cómo se produce ese cambio. Empieza el 

capítulo con la forja del nacionalcatolicismo, el cual ha sido conceptualizado de manera 

distinta por varios autores, de entre ellos sobresale Alfonso Botti, para quien es una 

“ideología político-religiosa” de la derecha nacionalista española.
30

 Distintas acepciones 

van apareciendo con el tiempo. 

La firma del Concordato de 1953, que sustituía al ya obsoleto de 1851, supuso la 

ratificación oficial y jurídica del nacionalcatolicismo y confirmó la idea de que si se 

obtenía el beneplácito y reconocimiento de la Santa Sede desde un primer momento, 

tarde o temprano el Régimen sería aceptado por otros países, tal y como sucedió con la 

firma de pactos militares y económicos con Estados Unidos. La Iglesia recuperó la 

escuela, consiguiendo que la educación religiosa impregnase el ambiente escolar y 

obtuvo el control de la moralidad pública, ya que los principios de la moral católica 

fueron elevados a norma de Estado. Pero algo cambió a partir de los años sesenta, por 

tres motivos fundamentales: el Concilio Vaticano II, el proceso de secularización en 

España y la reacción de los laicos con la denominada “fronda clerical”.
31

 

En 1967, la homogeneidad de la Iglesia empezaba a fracturarse de forma 

irremediable. Mientras las bases católicas marcaban el paso a seguir, la jerarquía tardó 

mucho más tiempo en darse cuenta que debía posicionarse cuanto antes, ya que no 

podía nadar entre dos aguas, entre la obediencia al régimen de Franco y el respaldo a la 

                                                
29 López Villaverde, Ángel Luis: “La Transición religiosa o eclesial en España”, en Ortiz Heras, Manuel 

(coord.), Culturas políticas del nacionalismo español. Del franquismo a la transición, Madrid, Los libros 

de la Catarata, 2009, pp. 153-183. 
30 Botti, Alfonso: Cielo y dinero. El nacionalcatolicismo en España (1881-1975), Madrid, Alianza 

Editorial, 1993. 
31 López Villaverde, Ángel Luis: “La Transición religiosa…”, pp. 157-162. 



21 
 

masa social que demandaba más libertades. Es entonces cuando surgieron los mayores 

enfrentamientos entre los distintos obispos y sus posiciones políticas, “la jerarquía ya 

estaba dando la espalda al régimen en 1970, cuando le retiró su apoyo con motivo del 

juicio de Burgos, entre cuyos acusados había más de treinta sacerdotes vascos”.
32

 

Se estaba preparando una renovación para propiciar la apertura eclesiástica e ir 

rompiendo las amarras con el régimen, y el candidato de la Santa Sede para tal fin fue 

Vicente Enrique y Tarancón, quien fue arzobispo de Oviedo primero y después de 

Toledo. La división entre “aperturistas” e “inmovilistas” seguía igual cuando en 1972 

Tarancón accedió a la presidencia de la Conferencia Episcopal Española. Ante las 

muestras de desafección al régimen que mostraba gran parte de la Iglesia, el gobierno 

respondió con multas y detenciones. El anticlericalismo, que antaño era patrimonio de la 

izquierda, a inicios de los setenta se convertía en anticlericalismo oficial o de derecha, 

tras el giro de 180 grados del catolicismo posconciliar. 

Tras la muerte de Franco en 1975, la Iglesia centró su actuación en torno a dos 

premisas básicas: el rechazo de los partidos confesionales y su legitimidad para 

intervenir en los asuntos públicos y morales de los españoles. Era una Iglesia que pedía 

la amnistía y alentaba una sociedad democrática, pero como dice Villaverde, también 

intentaba obtener rédito e influencia en el nuevo escenario que se abriría entonces. 

Tarancón consiguió que se mencionase a ésta en la Constitución, lo que fue criticado 

por periódicos como El País o Diario 16 por limitar el alcance de la libertad religiosa, 

así como también porque se obligase a impartir la enseñanza de la religión en todos los 

centros escolares, ya que los padres de los niños tenían el derecho de educar a sus hijos 

según sus propias convicciones. Otro episodio, considerado el que puso fin a la 

transición eclesial, coincidió con el golpe de Estado del 23 de febrero de 1981. Ningún 

obispo durante esa larga noche estuvo dispuesto a emitir un comunicado condenando el 

golpe de Estado, por lo que se entrevió que estarían de acuerdo con lo sucedido en el 

Congreso de los Diputados. No fue hasta que se desbarató el golpe que emitieron un 

comunicado de apoyo al sistema democrático.
33

 

Uno de los estudios más recientes que se puede considerar como una de las 

obras capitales para comprender el período ha sido el trabajo coral que han coordinado 

                                                
32 López Villaverde, Ángel Luis: “La Transición religiosa…”, p. 163. 
33 López Villaverde, Ángel Luis: “La Transición religiosa…”, p. 171. 



22 
 

los profesores Manuel Ortiz Heras y Damián A. González (2012), De la cruzada al 

desenganche: la Iglesia española entre el franquismo y la transición. Dos capítulos 

sirven de referencia para contextualizar y comprender la época. El capítulo dos,
34

 del 

profesor Feliciano Montero, centrado en la posición política de la Iglesia y del 

catolicismo español en relación con el régimen de Franco en los años sesenta y setenta, 

propone que la tendencia crítica de la Iglesia con el Régimen de Franco, que fue la que 

finalmente triunfó, generó una importante resistencia por parte de los partidarios de 

continuar legitimando el régimen, apelando a sus fundamentos y orígenes. Establece 

también en esa batalla de poder dentro de la Iglesia dos bandos bien diferenciados, 

surgidos a raíz del Concilio Vaticano II, los proconciliares (antifranquistas) y los 

anticonciliares (profranquistas). Encontramos pues un doble contexto, político y 

eclesial, nacional e internacional. En el político lo que se intentaba hacer a fines de los 

sesenta era que el régimen de Franco le sobreviviera a su persona, en ello estaban 

volcadas todas las instituciones del mismo, aunque no surtiera efecto, mientras que en el 

eclesial se intentaba adaptar la Iglesia española a las exigencias derivadas de la nueva 

doctrina del Concilio Vaticano II sobre la libertad religiosa
35

. 

El cuarto capítulo, firmado por Enrique Berzal de la Rosa, se centra en los 

movimientos católicos durante la dictadura franquista, en los cuales, a partir de los años 

cincuenta emergió una nueva cultura política y sindical dentro de los denominados 

“cristianos de izquierda”
36

. Además coincidió con el avance del diálogo entre 

cristianismo y marxismo y la reactivación tanto de la oposición política al Régimen 

como del movimiento obrero español. 

Berzal de la Rosa nos recuerda cómo el Partido Comunista de España alentó a 

los militantes obreros más destacados a aprovechar los cargos representativos del 

sindicato vertical (OSE), para emprender tareas reivindicativas e ir generando un amplio 

movimiento obrero dirigido a derribar la Dictadura. También afirma que los 

movimientos católicos obreros se erigieron en un instrumento efectivo de socialización  

                                                
34 Montero, Feliciano: “La Iglesia divida. Tensiones intraeclesiales en el segundo franquismo (la crisis 

postconciliar en el contexto del tardofranquismo)”, en Ortiz Heras, M. y González, Damián A. (coords.), 

De la cruzada al desenganche: la Iglesia española entre el franquismo y la transición, Madrid, Sílex 

Ediciones, 2011, pp. 51-75. 
35 Montero, Feliciano: “La Iglesia dividida…, p. 52. 
36 Berzal de la Rosa, Enrique: “Sotanas, martillos y alpargatas. Las contradicciones de un movimiento 

obrero impulsado por el clero”, en Ortiz Heras, M. y González, Damián A. (coords.), De la cruzada al 

desenganche…, pp. 103-131. 



23 
 

política democrática durante el franquismo. De hecho, quedaron configurados los 

movimientos católicos como cantera de militantes y actividades antifranquistas, 

considerados los dos más importantes, la Juventud Obrera Católica (JOC) y la 

Hermandad Obrera de Acción Católica (HOAC). La actitud mostrada por el PCE fue de 

“mano tendida” a los católicos políticamente más comprometidos con la oposición al 

régimen, ya que muchos de estos líderes obreros fueron formados en la Iglesia: por 

ejemplo, Eugenio Royo, joacista y creador de la Unión Sindical Obrera (USO), José 

María Zufiaur y Salce Elvira, miembros de JOC y fundadores de USO, el hoacista 

Antón Saracíbar, etc. Referencias aparecen también a los “curas obreros”, aquellos que 

con el trabajo manual intentaban formar parte de la realidad que trataban de evangelizar 

y dar así también un testimonio de vida y de pobreza. La labor de estos curas se 

centraba en la denuncia a través de homilías y escritos, pero también en la cesión de 

locales para celebrar asambleas, el apoyo material, la cobertura a huelguistas y  la 

participación directa en el sindicalismo clandestino. No obstante, a las continuas 

homilías comprometidas les seguían las consecuentes multas, igual que si se descubrió 

que alguno de ellos formaba parte de algún sindicato clandestino, se sucedían las 

detenciones correspondientes.
37

 

Estos curas que demandaban libertades democráticas, reivindicaciones por una 

Iglesia pobre y una fe comprometida (todo ello tildado con componentes ideológicos de 

izquierda) propiciaron el surgimiento de algunas contradicciones en el seno de la 

Iglesia. En los años sesenta, esos curas obreros eran respetados y admirados por 

miembros de la misma clase social que en los años treinta había perseguido con saña a 

la Iglesia, y además eran perseguidos por el “anticlericalismo de derechas”, es decir, que 

un Estado como la España de Franco, que esgrimía la religión católica como su 

principal seña de identidad, estaba deteniendo, persiguiendo y registrando a los 

representantes de esa misma confesión. 

Igual que Berzal de la Rosa, quien ha investigado sobre los “curas obreros” en 

varios trabajos
38

, otros autores han abordado el tema desde diferentes perspectivas. 

Desde ensayos como el de José María Maravall a fines de los setenta
39

 hasta estudios 

                                                
37 Berzal de la Rosa, Enrique: “Sotanas, martillos y alpargatas…”, pp. 116, 120. 
38 Berzal de la Rosa, Enrique: “Cristianos en el Nuevo Movimiento Obrero en España”, Historia Social, 

nº 54, 2006, pp. 137-156. 
39 Maravall, José María: Dictadura y disentimiento político. Obreros y estudiantes bajo el franquismo, 

Madrid, Alfaguara, 1978 (primera edición en inglés, Nueva York, St. Martin´s Press, 1978). 



24 
 

más recientes, como Los curas obreros en España de Julio Pérez Pinillos (2004). En él 

el autor relata su experiencia personal como tal, desde el acceso al sacerdocio, pasando 

por su estadía en Vallecas, hasta la responsabilidad encomendada por el cardenal 

Tarancón como Consiliario de la JOC o la labor desempeñada en la fábrica metalúrgica 

en la que trabajó. En 2009, Pérez Pinillos publicó junto a José García Centeno y Luís 

Díez Maestro Curas Obreros, una obra más ambiciosa que recopila los testimonios de 

veintiocho curas obreros españoles, como Esteban Tabares, Javier Fajardo, Juan 

Cejudo, Mariano Gamo, etc. En ella se reconoce el trabajo de estos sacerdotes ya que 

gracias a su militancia en las filas de la oposición durante la Transición, ésta no 

degeneró en un enfrentamiento militar. La presencia de estos curas obreros, jóvenes 

seminaristas enrolados en movimientos sindicales y próximos al mundo secular, a la 

sociedad civil, a través de movimientos sociales como Hermandad Obrera de Acción 

Católica (HOAC), Juventud Obrera Cristiana (JOC) o Acción Católica Obrera (ACO) 

sería así un excelente antídoto contra el anticlericalismo de la clase obrera que venía 

evidenciándose desde inicios del siglo XX en España. En esencia, la idea expuesta por 

los autores es que sin esa presencia cristiana en los movimientos obreros, políticos y 

sociales, el proceso de descristianización de la nueva sociedad española habría sido 

mucho mayor. 

Varios estudios regionales han abordado la cuestión de los curas obreros. 

Respecto a la Iglesia vasca, Anabella Barroso (1995) en Sacerdotes bajo la atenta 

mirada del régimen franquista. Los conflictos sociopolíticos de la Iglesia en el País 

Vasco desde 1960 hasta 1975, presenta una síntesis muy sólida de la posición del clero 

en las tres diócesis vascas para los últimos quince años del franquismo. No existe una 

sola clave que explique el inicio de las hostilidades entre el régimen y el clero vasco a 

partir de la década de los sesenta. Barroso sugiere tres factores que favorecieron la 

confrontación: la menor represión ejercida por el gobierno franquista; el cambio 

generacional en el cuerpo sacerdotal vasco, ya que sería ese clero joven el que estaría 

implicado en los conflictos de los años sesenta y setenta; y la irrupción del movimiento 

etarra que insufló nuevas fuerzas a ese sector contestatario del clero, ya que ambos 

tenían un enemigo común. De la misa al tajo: La experiencia de los curas obreros de 

Xavier Corrales Ortega (2008) analiza al igual que Barroso el papel de estos curas que 

decidieron un día quitarse la sotana, enfundarse el mono para trabajar en una fábrica o 



25 
 

en la obra y renunciar a la paga del Estado, centrándose esta vez en la Comunidad 

Valenciana, en los conocidos como capellans obrers. 

En lo concerniente a los protagonistas, debemos detenernos a analizar las 

distintas biografías o referencias escritas para conocer así la posición adoptada por los 

grandes nombres de la jerarquía eclesiástica. Son reseñables trabajos como Confesiones, 

las memorias escritas por el cardenal Vicente Enrique y Tarancón (1996)
40

. Su figura se 

convirtió en icónica, ya que adoptó una postura rupturista al frente de la jerarquía 

eclesiástica respecto a la dictadura de Franco. Encontramos estudios sobre su figura 

como el de José Luis Martín Descalzo (1982) Tarancón: el cardenal del cambio, quien 

lo intituló como tal, resultado de diecisiete largas conversaciones entre ambos, cuyo 

objetivo era finiquitar el mito del cardenal, personaje clave en la transición, tan 

aborrecido por unos y a la vez tan manipulado por otros. Jesús Infiesta Miguel (1995) 

también ha analizado el papel del primado español en su obra Tarancón. El cardenal de 

la reconciliación, pero de una forma más académica con respecto a la obra de Martín 

Descalzo. Mención merece la obra de Alberto Iniesta Jiménez, tachado de “cura rojo”, 

obispo auxiliar de Madrid de 1972 a 1998, que en Recuerdos de la transición evoca el 

papel fundamental de la transición interior de la Iglesia como impulso de la transición 

política. 

En los últimos años han aparecido biografías y monografías dedicadas a diversos 

ámbitos, tanto ideológicos como políticos. Guerra Campos: apuntes para una biografía 

de Antonio Fernández Ferrero (2003), sintetiza el carácter del obispo amaense a través 

de su evolución en la carrera eclesial, desde su paso en Acción Católica como 

Consiliario de los Jóvenes Universitarios, como Consultor del Episcopado Español en el 

Concilio Vaticano II, hasta su llegada a la diócesis madrileña como obispo auxiliar en 

1964 y finalmente como obispo de Cuenca en 1973. El ensayo es la publicación de la 

tesis que presentó en la Pontificia Universidad Gregoriana de Roma. En La Iglesia que 

se enfrentó a Franco: Pablo VI, La Conferencia Episcopal y el Concordato de 1953, 

Pablo Martín de Santa Olalla (2005) ha estudiado en una monografía las difíciles 

relaciones entre Franco y Pablo VI a través de la correspondencia entre los 

colaboradores del dictador y del papa, mientras que Fernando de Meer Lecha-Marzo 

(2007) en Antonio Garrigues, embajador ante Pablo VI. Un hombre de concordia en la 

                                                
40 Enrique y Tarancón, Vicente: Confesiones, Madrid, PPC, 1996. Más que unas memorias, son en 

realidad documentos y notas personales de su archivo publicados de manera póstuma por sus herederos. 



26 
 

tormenta (1964-1972), examina el período en el que Antonio Garrigues Díaz-Cañabate 

ocupó el cargo de embajador de España en el Vaticano.  

Rastreando la web, podemos encontrar entre los distintos buscadores tales como 

DIALNET e ISOC-Historia tesis referidas a este periodo histórico. “Del 

nacionalcatolicismo a la lucha antifranquista. La HOAC de Castilla y León entre 1946 y 

1975” de Enrique Berzal de la Rosa (2002); Obreros cristianos en Europa: relaciones 

internacionales de la HOAC (1946-1975) de Basilisa López García (2005)
41

; “La 

participación de los católicos en el movimiento obrero en Barcelona (1946-1978)” de 

José Fernández Segura (2005) y “Una voz disidente del nacionalcatolicismo: Fidel 

García, Obispo de Calahorra y La Calzada (1880-1973)” de María Antonia San Felipe 

Adán (2011). 

Hasta ahora he presentado una selección de la bibliografía fundamental para 

abordar el tema con respecto a España. En cuanto a Aragón, he investigado rastreando 

fuentes secundarias en bibliotecas y por la red sin obtener demasiados resultados. Un 

trabajo pionero sobre Aragón, La izquierda ¿de origen cristiano? de José Bada Panillo 

(1979), hace un seguimiento de la desembocadura política de los militantes cristianos en 

los primeros partidos de la oposición en la región aragonesa. En revistas académicas, 

tan solo dos artículos, el de Angela Cenarro (1995-96) “Elites, Partido, Iglesia: el 

Régimen Franquista en Aragón, 1936-1939” publicado en la revista Studia Histórica. 

Historia contemporánea, y el de María José Esteban Zuriaga (2012) “Movimientos 

católicos de base en Aragón a finales del Franquismo: de la evangelización al 

compromiso” publicado en la Revista Aragonesa de Teología. Mención aparte merece el 

artículo de Pablo Martín de Santa Olalla “El Clero contestatario de finales del 

franquismo, el Caso Fabara”, por abordar uno de los conflictos más destacados del clero 

contestatario en Aragón, publicado en 2006 en la revista Hispania Sacra. Un primer 

estudio sobre este caso había sido elaborado por Fernando Gutiérrez (1977) con el 

capítulo “Wirberto Delso, protagonista del hecho más insólito de la Iglesia Universal de 

los últimos años: Caso Fabara” en Curas represaliados en el Franquismo, y una 

revisión reciente sobre el mismo la encontramos en el trabajo de José Guarc Pérez “El 

Caso Fabara en su contexto eclesial-pastoral y político-social”, artículo publicado en 

2010 en la Revista Aragonesa de Teología. También se menciona el caso Fabara en la 

                                                
41 López García, Basilisa: Obreros cristianos en Europa: relaciones internacionales de la HOAC (1946-

1975), Murcia, Universidad de Murcia/Servicio de Publicaciones, 2005. 



27 
 

obra de Alberto Sabio y Nicolás Sartorious (2007) El final de la dictadura, destacando 

la importancia del caso, además de lo que supuso ya que obligó a muchos curas 

progresistas de la zona a retratarse como tales a través de una carta de protesta.
42

 Como 

vemos, es poco lo encontrado sobre Iglesia, tardofranquismo y transición en lo referido 

a la comunidad autónoma aragonesa, y siempre o casi siempre se encuentra dentro de un 

marco geográfico más amplio (todo el Estado). Por ello, Aragón está falto de estudios 

en este campo y todavía hay mucho por hacer. 

A modo de conclusión, en lo que respecta a la historia de la Iglesia en España, es 

cierto que en los últimos años los estudios han avanzado bastante en distintos ámbitos, 

pero siempre hay lagunas que se deben cubrir, como los estudios sobre la Acción 

Católica española durante los primeros años del franquismo hasta mediados de los 

cincuenta, ya que los realizados hasta la fecha se centran sobre todo en las 

organizaciones disidentes de los años sesenta. Además del estudio de la Acción Católica 

en el entorno local. Objetos importantes de estudio serían la financiación de la Iglesia, 

así como la relación entre la Falange, el Ejército y la Iglesia, y la reacción de los dos 

primeros ante el desenganche del régimen de ésta última. Necesitado de nuevas 

investigaciones se encuentra el Opus Dei, el papel que desempeñó durante todo el 

franquismo y la transición y el alcance de este, ya que las obras sobre la prelatura 

escritas hasta la fecha ocupan polos excesivamente radicales. También la etapa del 

posconcilio y la perpetuación de la maniobra vaticana para renovar al episcopado 

español de acuerdo a las nuevas directrices del Vaticano II. 

En cuanto a las biografías, parece increíble que no se haya biografiado a ni uno 

solo de los Nuncios Apostólicos que estuvieron en España durante la dictadura 

franquista. Ni Gaetano Cicognani (1938-53), Ildebrando Antoniutti (1953-62), Antonio 

Riberi (1962-67) y con mayor motivo Luigi Dadaglio (1967-80), por ser este último la 

figura clave en el desarrollo y cambio de orientación del episcopado español hacia 

posturas más aperturistas. Y en lo que atañe a Aragón, faltaría el estudio detallado de 

tres figuras importantes que se sucedieron en el cargo de arzobispo de Zaragoza en los 

sesenta y setenta, Casimiro Morcillo, Pedro Cantero Cuadrado y Elías Yanes. 

                                                
42

 Sabio, Alberto y Sartorious, Nicolás: “Grietas y divisiones en los soportes del Régimen. El palio 

dictatorial y la Iglesia de la calle”, en El final de la dictadura, Madrid, Ediciones Temas de Hoy, 2007, p. 

429. 



28 
 

En el ámbito nacional es evidente que existe una producción intelectual amplia y 

cada vez mayor sobre la “Iglesia y el franquismo” y la “Iglesia y la transición”, aunque 

esta última en menor medida que la primera. Pero al fijarnos en las credenciales, 

observamos que muchos de los autores citados pertenecen a la Iglesia (son sacerdotes) o 

simplemente simpatizan con ella, y he aquí el problema, puesto que al escribir sobre la 

institución eclesiástica pecan de subjetividad, al estar integrados en ella. Feliciano 

Montero destacaba en un artículo este hecho y el deber de subsanarlo cuanto antes, ya 

que esto impide que la historia sobre la Iglesia pase a ser reconocida en el conjunto de la 

actividad académica como una parcela historiográfica más
43

. Establecía una 

comparación con la historia religiosa, que no eclesiástica, francesa y la española, la cual 

adolece del impulso que le permita dar el salto de la historia eclesiástica a la religiosa. 

Para alcanzar esa normal integración de la investigación sobre la Iglesia y el 

catolicismo en el cuadro del contemporaneísmo español, observamos como “poco a 

poco se ha ido configurando una nueva generación de historiadores en el tema, cuya 

principal virtud es el bajo o nulo nivel de ideologización, en un terreno demasiado dado 

a la subjetividad, por cuanto la Iglesia católica genera habitualmente polémica”
44

. 

Encontramos entre esos historiadores a Álvarez Tardío, Berzal de la Rosa, Blasco 

Herranz, García Checa, Moreno Seco, Ruiz Sánchez, Laura Serrano, etc. La 

metodología utilizada en la investigación y el trabajo de estos historiadores es el camino 

a seguir para conseguir ese paso de la historia eclesiástica a la historia religiosa, así 

como los estudios sobre temas que todavía no han sido abordados, como es el caso de la 

Iglesia del tardofranquismo en Aragón. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
43

Montero, Feliciano: “La historia de la Iglesia y del catolicismo español en el siglo XX. Apunte 

historiográfico”, Ayer, nº 51, 2003, pp. 271. 
44 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo: “La Iglesia durante el franquismo. Un debate abierto”, Historia 

del Presente, nº 7, 2006, p. 144. 



29 
 

3. ANÁLISIS DE FUENTES 

Una vez consultada la bibliografía, para ampliar el conocimiento del tema de 

estudio debemos recurrir al análisis de fuentes primarias. Éstas nos permitirán recabar 

información relevante para la elaboración del trabajo. El resultado obtenido de su 

consulta deberá ser comparado posteriormente con las fuentes secundarias presentadas 

en el estado de la cuestión para que al establecer una relación entre ambas nos permitan 

llegar a una conclusión. 

Primordial por tanto, consultar fuentes primarias porque es de suponer que al 

tratarse de un período de la historia reciente, hablamos de los años sesenta y setenta del 

siglo XX, la documentación existente debe ser abundante (ya sean documentos 

públicos, oficiales, prensa, etc.) en contraposición a otras etapas anteriores a ésta. Otra 

cuestión es la posibilidad de consulta de los documentos y la accesibilidad que las 

instituciones que los custodian permiten. Para elaborar este relato histórico acudiremos 

a tres tipos de archivos, los archivos eclesiásticos, las hemerotecas y archivos públicos y 

los  archivos privados. Complementando a estas fuentes escritas, encontramos de igual 

forma las fuentes orales, ya que éstas se consideran fuentes primarias también. 

3.1 Archivos eclesiásticos 

La búsqueda en archivos de fuentes primarias para elaborar este proyecto de 

investigación abre ante nosotros distintas opciones, pero al tratarse de historia de la 

Iglesia es lógico empezar por los archivos adscritos a ésta. En Aragón existen seis 

archivos diocesanos, el Archivo Diocesano de Huesca, el Archivo Diocesano de Teruel, 

el Archivo Diocesano de Zaragoza, el Archivo Diocesano de Jaca, el Archivo 

Diocesano de Tarazona y el Archivo Diocesano y Capitular de Barbastro. Podemos 

considerar los tres más importantes los de las capitales de provincia, y de entre ellos el 

Archivo Diocesano de Zaragoza, por ser esta ciudad la capital de Aragón. 

El análisis de los fondos documentales de estos archivos debe hacerse siguiendo 

unas pautas, procediendo primero a una selección numerosa de fuentes, de cuyo estudio 

consideremos que se pueda obtener el máximo rendimiento. Para luego ir limitando la 

documentación a nuestro marco cronológico, y así poder aproximarnos al campo de 

estudio que nos hemos fijado. 

 



30 
 

3.1.1 Archivo Diocesano de Zaragoza. 

Zaragoza cuenta con un magnífico archivo diocesano, fundado en 1743, que ya 

ordenó Mariano Burriel Rodrigo y de cuyo inventario hay copia inédita 

mecanográfica.
45

 La importancia del Archivo radica en que es el correspondiente a la 

única archidiócesis que hay en Aragón. Los documentos a investigar serían sobre todo 

los relativos a la correspondencia entre clérigos. Habría que consultar en su catálogo si 

están disponibles los escritos de Casimiro Morcillo, Pedro Cantero Cuadrado y Elías 

Yanes, los tres arzobispos de Zaragoza que ocuparon el cargo durante los años del 

tardofranquismo y la transición. Sobre todo la correspondencia con los párrocos de las 

distintas localidades de Aragón, en las cuales, se dieron situaciones de contestación ante 

el arzobispado zaragozano. 

Dentro de los fondos diocesanos, entre la documentación custodiada, sabemos 

de la existencia de distintos subfondos que resultan atractivos para nuestra 

investigación, tales como el subfondo Episcopal, del cual destacaríamos sobre todo la 

correspondencia de la que hablábamos anteriormente. También del subfondo de Justicia 

podemos obtener información, a través de las subsecciones de Apelaciones, Procesos 

Civiles y Criminales. En cuanto a la sección de Parroquias sería fundamental, en sus 

subsecciones de Arreglo y Documentación suelta, el estudio de aquellas parroquias 

zaragozanas que se encontraban en barrios obreros durante el tardofranquismo y la 

transición, así como también el de aquellas localidades de la provincia que tuvieron 

conflictos con el arzobispo de la época. El subfondo de la Secretaría General de la 

Diócesis, a través de la correspondencia y de la subsección Habilitación y Despachos 

también podría reportarnos información. Y también los Decretos del subfondo Vicaría 

General. Hasta aquí la documentación referente al Fondo Diocesano, pero aparte 

encontramos otro fondo, el denominado Fondo Incorporado. Deberíamos indagar sobre 

todo en el subfondo Instituciones Civiles, ya que cuenta con subsecciones dedicadas a 

las relaciones entre la archidiócesis y tres entidades fundamentales de la ciudad, la 

Diputación, la Universidad y el Ayuntamiento. Asimismo cabría detenernos en prestar 

atención a las publicaciones periódicas del arzobispado, como el Boletín Oficial de la 

Diócesis. 

                                                
45Canellas López, Ángel: “Los archivos diocesanos”, Cuadernos de historia Jerónimo Zurita, nº 45-46, 

1983, p. 165. 



31 
 

Ya por último y referente a este archivo hay que decir que la mayoría de la 

documentación del período de estudio que nos ocupa, actualmente no se encuentra en el 

Archivo Diocesano, sino en las oficinas del arzobispado y no es accesible su consulta 

por ser un periodo cercano en el tiempo y afectar a personas que todavía viven, como el 

arzobispo don Elías Yanes, quién comenzó su episcopado en 1977. 

3.1.2 Archivo Diocesano de Huesca 

En 1571 se separa la diócesis de Jaca de la de Huesca, y se crea la diócesis de 

Barbastro. Comienza, a partir de entonces, la generación de documentación episcopal 

que dará lugar a su conservación y custodia. Aparece así el Archivo Diocesano. La 

Asamblea Plenaria del Episcopado Español, en 5 de junio de 1973, acordó que en las 

diócesis españolas se iniciase la transferencia de los Archivos Parroquiales de 

antigüedad superior a los cien años, aproximadamente, a un Archivo Histórico 

Diocesano. 

Cumpliendo este acuerdo, D. Javier Osés, obispo, entonces Administrador 

Apostólico Sede Plena de Huesca, el 15 de marzo de 1974, publicó un Decreto 

erigiendo el Archivo Histórico Diocesano, y nombró a D. Mariano Oliveros Director y 

Conservador del mismo
46

. De este archivo hay que destacar los Fondos de Archivos 

Parroquiales, de los que hay bastante documentación (260 cajas de documentación de 

parroquias y 605 libros parroquiales). Pero de la sección que se puede extraer mayor 

rendimiento es la del Obispo, a través de la subsección correspondencia, con las 

Autoridades, con la Santa Sede, con la Nunciatura, con Obispos, etc. Sobre todo la 

relativa a los primeros años en los que estuvo Javier Osés en la diócesis, primero como 

Obispo auxiliar desde 1969 y luego como Obispo de Huesca, desde 1977. Para así 

comprobar qué nivel alcanzó el enfrentamiento entre Osés y Pedro Cantero Cuadrado, 

arzobispo de Zaragoza, debido al “caso Fabara” en 1974. Javier Osés comulgaba con la 

idea de la Iglesia de los pobres y el Concilio Vaticano II, mientras que Cantero 

Cuadrado no. Otra subsección, Gobierno de la Diócesis, en la que encontramos el 

Boletín Oficial del Obispado, Edictos, Disposiciones, Decretos, la Hoja Parroquial 

Diocesana y Libros de Visita Pastoral. 

                                                
46Barrios Martínez, María Dolores: “El Archivo Diocesano de Huesca: sus fondos documentales”, 

Aragonia Sacra, nº 2, 1987, pp. 141-152. 



32 
 

En el subfondo Magisterio Episcopal, se localizan las Cartas Pastorales, las 

Homilías y la publicación oficial del Obispado de Huesca, Pueblo de Dios. Y ya para 

terminar, en la sección de Vicaría General y Secretaría de Cámara convendría 

consultar la subsección correspondencia con párrocos, religiosos y otros. 

3.1.3 Archivo Diocesano de Teruel 

El Archivo Histórico Diocesano fue creado por el obispo Damián Iguacen 

Borau, en marzo de 1977. La mayor parte de sus fondos proceden del archivo episcopal 

y curial, cuyos comienzos coinciden con la organización de la diócesis por el obispo 

Jaime Jimeno de Lovera (1579-1594).
47

 Contiene todos los archivos parroquiales de la 

provincia que fueron depositados a comienzos de 1980. Junto con los archivos 

parroquiales se trasladaron algunos fondos municipales (Tornos) y protocolos notariales 

sueltos (Báguena, Bañón). En cuanto a la documentación custodiada, de los fondos 

documentales de carácter civil poco o nada se puede extraer, puesto que la del 

ayuntamiento de Tornos no supera la fecha de 1932 y las Notarías de Báguena y la de 

Bañon son de los siglos XV y XVII respectivamente. Al igual que los fondos de 

Cofradías Religiosas, que no suscitan nuestra atención, debido también a la cronología. 

Quizás podría reportarnos alguna información el último bloque que conforma el 

archivo, el denominado fondo de las Parroquias, sobre todo la documentación relativa a 

las iglesias de la capital turolense. 

3.1.4 Archivo Diocesano de Tarazona 

Se puede decir que comienza a mitad del siglo XIV; aunque la diócesis es 

mucho más antigua, ya que encontramos documentos históricos que nos hablan de 

obispos desde el siglo VI.
48

 Dentro del Fondo Diocesano, encontramos  el subfondo 

Control institucional, desglosado en las subsecciones Administración parroquial y 

Denuncias, sanciones y multas. Cabría mencionar también el subfondo Gobierno, del 

cual se podrían examinar las subsecciones Creación y supresión de cargos /Decretos, 

Edictos y Mandatos /Nombramientos, provisión y cese de cargos. 

                                                
47 Información extraída de la Guía de los archivos y bibliotecas de la Iglesia en España. León, 

Asociación Española de Archiveros Eclesiásticos, 1985. 
48 Información extraída de la Guía de los archivos y bibliotecas de la Iglesia en España. León, 

Asociación Española de Archiveros Eclesiásticos, 1985. 



33 
 

Aparte del fondo diocesano, encontramos también el fondo parroquial de la 

Diócesis de Tarazona, donde deberíamos detenernos y centrar la atención en la sección 

Relaciones con instituciones civiles, la curia romana y la curia diocesana (básicamente 

es correspondencia con estas instituciones). 

3.1.5 Archivo Diocesano de Jaca 

La formación del archivo coincide con la creación de la diócesis de Jaca como 

independiente y segregada de la de Huesca (año 1571) y abarca hasta 1900. La 

documentación anterior de esta diócesis se halla en los archivos Catedralicio y 

Diocesano de la diócesis de Huesca y en el Archivo Catedralicio de Jaca.
49

 Difícil por 

tanto obtener información de este archivo, en el subfondo Correspondencia 

encontramos tan sólo nueve legajos y en Documentación Parroquias de la Diócesis 

ciento cincuenta y cinco. Acaso se podría examinar la sección de Reales Decretos, 

órdenes y cédulas, donde tal vez exista documentación referente al periodo a estudiar. 

3.1.6 Archivo Diocesano y Capitular de Barbastro 

Se conservaban hasta 1936 los documentos de antes de la restauración de la 

diócesis en 1571. En el año 1936, al ser saqueado el palacio episcopal, el Archivo quedó 

desorganizado y maltratado de tal suerte que no quedó legajo en su sitio e íntegro. Al 

terminar la guerra civil se acometió la tarea de reorganización del Archivo, dándose por 

terminada en el año 1945. Actualmente los fondos se encuentran divididos en 26 

secciones. Se guardan los fondos en legajos, protegidos con carpetas de cartón. Los 

legajos contienen fascículos. El criterio seguido en la ordenación de los legajos 

corresponde al orden cronológico. Por decreto del prelado diocesano, de 12 de abril de 

1983, se constituyó una entidad denominada 'Archivo de la Diócesis de Barbastro'. En 

él se han integrado los archivos diocesano, catedralicio y parroquial.
50

 Apreciamos por 

tanto una escasez de documentación, probablemente dentro del fondo Diocesano la 

única sección que pueda contener información referente a la Iglesia en el 

tardofranquismo sea Sínodos. Papeles de obispos, de la Nunciatura y de Roma, aunque 

tan sólo se conservan trece legajos. 

                                                
49 Buesa Conde, D. J.: “El Archivo Diocesano de Jaca: Inventario de sus fondos”, Aragonia Sacra, nº 1, 

1986, pp. 153-177.  
50 Información extraída de la Guía de los archivos y bibliotecas de la Iglesia en España. León, 

Asociación Española de Archiveros Eclesiásticos, 1985, pp. 133-134. 



34 
 

3.1.7 Archivo de Acción Católica en Aragón 

En la Casa de la Iglesia de Acción Católica General en Aragón se encuentra 

documentación referente a los Jóvenes de Acción Católica, ya que los archivos de 

adultos – mujeres y hombres – de Acción Católica se encuentran en el Archivo 

Diocesano de Zaragoza. Pero esta documentación, que está depositada en su oficina, no 

posee un catálogo descriptivo de los materiales que allí se custodian archivados, no 

existe como tal, como nos han informado. Desde la Casa de la Iglesia nos sugieren que 

podríamos ponernos en contacto con Fernando Altemir, sacerdote de Huesca y profesor 

del Seminario que acaba de terminar su estancia en Madrid como consiliario general de 

la Acción Católica General y que en 2012 defendió su tesis "La recepción del Concilio 

Vaticano II en la Acción Católica Española". El estudio investiga en las causas que 

generaron la crisis de la Acción Católica Española tras la celebración del Concilio 

Vaticano II, en aquel momento particular en el ambiente socio-político de España.  

3.1.8 Archivo de la Nunciatura y de la CEE 

Para poder confirmar la existencia de documentos referentes a Aragón fuera de 

esta región, siguiendo con los archivos de la Iglesia, consulta obligada sería la 

documentación que se custodia en Madrid en dos archivos principalmente, el primero de 

ellos el de la Nunciatura Apostólica en España. El fondo archivístico está dividido en 

treinta y ocho secciones, teniendo en cuenta que se guardan legajos desde la 

instauración de la Nunciatura en España en el siglo XVI.
51

 Debemos centrarnos en los 

dossiers generados por los nuncios que gobernaban en los años sesenta y setenta, 

Antonio Riberi (1962-67) y Luigi Dadaglio (1967-80), sobre todo en la etapa de éste 

último, ya que fue Dadaglio el encargado de llevar a cabo la renovación del episcopado 

español hacia el aperturismo, conforme lo exigían las directrices del Concilio Vaticano 

II, lo que le reportó enfrentamientos por ejemplo con el arzobispo zaragozano Pedro 

Cantero Cuadrado. Fundamental por tanto sería comprobar la correspondencia que 

alberga el archivo entre los arzobispos de Zaragoza (ya sea Casimiro Morcillo o Cantero 

Cuadrado) y el nuncio Dadaglio, así como la de este último con los distintos obispos 

aragoneses (Javier Osés, Juan Ricote Alonso, Damián Iguacén Borau, Francisco 

Álvarez Martínez…).  

                                                
51 Marqués González, José María: Indices del Archivo de la Nunciatura de Madrid, Madrid, Ediciones 

Aldecoa, 1976. 



35 
 

También se custodia correspondencia en el Archivo de la Embajada de España 

cerca de la Santa Sede en Roma, concretamente la correspondencia oficial y los 

documentos originales producidos por y recibidos en la Embajada de España ante la 

Santa Sede desde 1901 hasta 1975. 

El otro archivo eclesiástico madrileño que puede albergar documentación 

referida a Aragón es el Archivo de la Conferencia Episcopal Española. En él se 

custodian todos los documentos oficiales publicados por la Conferencia Episcopal 

Española desde 1966, año de su creación: cerca de mil documentos de la Asamblea 

Plenaria, la Comisión Permanente, el Comité Ejecutivo y las Comisiones Episcopales, 

además de los documentos públicos emanados de la Presidencia y de la Secretaría 

General, y las notas de prensa de la Oficina de Información.
52

 

3.2. Archivos públicos y hemerotecas 

Aparte de los archivos eclesiásticos, hay que prestar atención a aquellos otros 

que conserven documentación emanada de las autoridades civiles de los años sesenta y 

setenta, por el hecho de que los posibles conflictos acaecidos quedarían recogidos en las 

sanciones interpuestas por las mismas autoridades, en las denominadas Salidas. 

Asimismo, otro de los recursos que puede reportarnos mucha información son las 

publicaciones periódicas, la prensa escrita, ya que entre sus páginas albergan reportajes 

y artículos diarios de sucesos que pueden suscitar nuestra atención por estar 

relacionados con el tema de estudio. 

3.2.1  Archivos públicos 

En Aragón tres son los archivos que custodian la documentación generada por el 

Gobierno Civil, el Archivo Histórico Provincial de Huesca, el Archivo Histórico 

Provincial de Zaragoza y el Archivo Histórico Provincial de Teruel. Cada uno de ellos 

alberga una serie de Expedientes de orden público. Bajo la denominación de orden 

público se agrupan expedientes muy diversos, como autorizaciones de caza, de 

establecimientos, de espectáculos públicos incluso de uso de explosivos, pero los que 

nos pueden ayudar en nuestra investigación son aquellos expedientes que puedan tener 

un contenido más político, por ejemplo la conducción de presos y detenidos, órdenes de 

busca y captura, informes de antecedentes político-sociales o la extensión de 

                                                
52 http://www.conferenciaepiscopal.es/index.php/documentos-cee.html (Consultado el 16/10/2014). 

http://www.conferenciaepiscopal.es/index.php/documentos-cee.html


36 
 

salvoconductos. La serie del Gobierno Civil de Huesca se inicia en 1945 y finaliza en 

1998. La serie del Gobierno Civil de Zaragoza empieza en 1934 y termina en 1994. Y la 

custodiada en el archivo de Teruel, va de 1938 a 1988. 

Otra sección que puede aportar información son los informes que hacen 

referencia a las entradas, estadías y salidas de personas en los centros penitenciarios 

aragoneses, sobre todo la de presos políticos que tuviesen algún tipo de relación con la 

Iglesia, o se mostrasen cercanos a ésta. En el archivo de Huesca se encuentra la sección 

Centro Penitenciario de Huesca, con informes desde 1927 hasta 1989. En el archivo de 

Zaragoza la sección Prisión Provincial de Zaragoza, contiene informes que van de 1864 

a 1985. En Teruel, la serie Prisión Provincial de Teruel, posee informes comprendidos 

entre 1935 y 1989.  

3.2.2  Hemerotecas 

Una de las fuentes fundamentales en la que debemos apoyarnos en nuestro 

estudio es sin duda alguna la prensa, porque en ella aparecen reflejados todos aquellos 

acontecimientos destacados de la época a través de crónicas diarias. A pesar de la 

existencia de la censura, con la que el gobierno franquista obligaba a silenciar ciertos 

casos, procesos, conflictos, etc. porque podían perjudicar su imagen pública, el 

tratamiento que se les concede en los distintos periódicos nos permite analizar la postura 

del gobierno frente a un caso, si hay discrepancia en torno al mismo a través de distintas 

cabeceras y editoriales, y si un proceso muy relevante no es siquiera mencionado en la 

prensa, nos exhorta a preguntarnos el porqué de ello y buscar por tanto respuestas. 

Los archivos que conservan prensa, sobre todo prensa local, son las hemerotecas 

o archivos municipales. La hemeroteca de Zaragoza por la colección que atesora sería el 

primer referente para la consulta de fuentes imprescindibles para el estudio de la historia 

local, sin desmerecer por supuesto el resto de archivos municipales de la comunidad, de 

los que habría que distinguir aquellos que se localizan en municipios que poseen sede 

episcopal. En el Archivo Municipal de Zaragoza centramos la atención en los periódicos 

que custodia, donde la gran mayoría de ellos están disponibles en el sistema de 

microfilm. Encontramos ediciones de publicaciones como Heraldo de Aragón (de 

carácter general); El Noticiero (especialmente éste, ya que funcionaba como órgano de 

la prensa católica y de la derecha aragonesa); Lucha, Nueva España y Amanecer, que 

son los diarios de la FET y las JONS, cabeceras de Teruel, Huesca y Zaragoza, 



37 
 

respectivamente; Aragón Exprés (aragonesista y liberal, sufrió tres secuestros, el último 

de ellos en 1975 antes de la muerte de Franco por un artículo impreso en sus páginas 

relativo al tema del nacionalismo); el semanario Andalán (importante porque defendía 

posiciones democráticas, regionalistas y claramente antifranquistas); la revista 

quincenal Esfuerzo Común (de marcado carácter anti-totalitario). Estos son los 

principales títulos; faltaría investigar qué otras publicaciones tendrían correlación con el 

tema propuesto para estudio. 

De la misma forma, comprobaríamos en los respectivos archivos municipales la 

prensa local oscense y turolense para aquellos casos que pudiesen tener relevancia en 

los conflictos internos de la Iglesia o con las autoridades civiles, fundamentalmente 

Nueva España en Huesca, ya que queda como único diario local tras la desaparición de 

La Tierra por problemas económicos en 1936, y en Teruel Lucha, órgano de la prensa 

falangista.
53

 Asimismo, habría que comprobar la prensa local de los municipios con 

sede episcopal, entre los que incluiríamos Jaca, Tarazona y Barbastro. De este último 

hay que citar El Cruzado Aragonés, semanario católico-tradicionalista fundado por J. 

Sichar, C. Castellví y M. Casasnovas, que deja de publicarse en 1936 y reaparece en 

1953 impulsado por el obispo Pedro Cantero Cuadrado. 

En cuanto a prensa nacional, podemos consultar a través de la red las 

hemerotecas digitales de los periódicos La Vanguardia y ABC, de las cuales se puede 

extraer información si el caso objeto de estudio tuvo marcada relevancia nacional. 

3.3 Archivos privados: el Archivo del Centro Pignatelli.  

El Centro Pignatelli, es una de las instituciones eclesiásticas que mayor 

trascendencia tuvo durante el tardofranquismo en Aragón, ya que apareció en los 

albores del mismo, concretamente en septiembre del año 1970. Sito en Zaragoza, en Pº 

Constitución 6, anexo a la iglesia de San José de Pignatelli, este centro está dirigido por 

la Compañía de Jesús. Fue esencial durante el período de transición de la dictadura a la 

democracia porque promovió cursos y ciclos de conferencias de gran impacto, y se 

convirtió en un lugar al que se acogieron normalmente las fuerzas culturales, sociales y 

                                                
53 En cuanto al Diario del Alto Aragón (Diario de Huesca – Nueva España – Diario del Alto Aragón) está 

casi integro en su página web: http://hemeroteca.diariodelaltoaragon.es, si bien le faltan algunos números 

antiguos. Publicaciones no diarias oscenses podemos consultarlas en el Instituto de Estudios 

Altoaragoneses. En el Archivo Municipal de Teruel se encuentra en depósito y encuadernada una parte de 

la colección del periódico Lucha, concretamente desde marzo de 1964 hasta mayo de 1978, para el resto 

de publicaciones turolenses debemos dirigirnos al Instituto de Estudios Turolenses. 

http://hemeroteca.diariodelaltoaragon.es/


38 
 

políticas que luchaban por la libertad. Gran parte de las iniciativas ciudadanas de 

Zaragoza se fraguaron en él, lo que le valió sanciones económicas y dificultades de todo 

tipo por parte de la administración civil y eclesiástica
54

.El centro cuenta con una 

biblioteca-hemeroteca especializada en temas eclesiásticos y un archivo muy 

interesante. Dentro del archivo existen dos fondos. Uno de ellos está dividido en 

distintos dossiers que son anuarios, en los cuales se recogen las actividades llevadas a 

cabo por el mismo, desde charlas, simposios, conferencias hasta las actas del Seminario 

para la Paz fundado en 1984, mientras que el otro fondo contiene dossiers que hacen 

referencia a la contabilidad del Centro, al organigrama del mismo, así como a los 

Estatutos fundacionales. Pero también encontramos en este segundo fondo dossiers 

referentes a conflictos con el Gobierno Civil que ha sufrido el propio Centro, tales como 

la suspensión de la Semana Jurídica en marzo de 1974, la entrada de la policía y las 

detenciones del 11 de septiembre de 1975, la suspensión del Ciclo de Conferencias de 

Manuel Tuñon de Lara o el incendio del Centro, provocado por tres cócteles molotov en 

febrero de 1984, entre otros. 

 

Para ir finalizando uno de los aspectos que me gustaría resaltar es la dificultad 

en la consulta documental de los archivos diocesanos, puesto que ello no permite la 

elaboración de nuevos trabajos ya no renovadores de una línea historiográfica previa 

existente, sino que sean estos los que la inicien, ya que si no el estudio de la 

conflictividad religiosa durante el tardofranquismo y la transición en Aragón quedará 

anquilosado en el tiempo. Dejando a un lado los archivos y para complementar a la 

documentación escrita que nos reportan estos, deberíamos indagar en saber cuáles de las 

personas que fueron protagonistas de algunos de los acontecimientos principales de 

aquel período siguen vivas, y si ese es el caso, si estarían dispuestas a dar su testimonio 

sobre lo acontecido. Así obtendríamos una visión más completa del objeto de estudio de 

nuestra investigación. Han accedido a ello Eloy Fernández Clemente, fundador y 

director del semanario Andalán (1972-1977 y 1982-1987), y Jesús María Alemany, 

jesuita y director del Centro Pignatelli desde 1972 hasta 1975. 

 

                                                
54 http://www.enciclopedia-aragonesa.com/voz.asp?voz_id=3589 (Consultado el 18/10/2014). 

http://www.enciclopedia-aragonesa.com/voz.asp?voz_id=3589


39 
 

4. TENSIÓN EN LA IGLESIA ARAGONESA DEL TARDOFRANQUISMO. 

RENOVACIÓN EN LAS BASES E INMOVILISMO EN LA CIMA. 

Primeramente decir que mi investigación está basada en el estudio de la 

conflictividad que vivió la Iglesia en Aragón a finales del franquismo. En primer lugar 

me he centrado en el Centro Pignatelli, por ser éste una institución que participó en 

buena medida en el proceso de renovación de la Iglesia en Aragón desde su misma 

creación, lo que le acarreó constantes sanciones por parte de la autoridad civil. En 

segundo lugar me he acercado a la figura del arzobispo Pedro Cantero Cuadrado, por la 

importancia en la toma de decisiones al ser la más alta autoridad eclesiástica de la 

región, ya que ocupó el cargo de arzobispo de Zaragoza durante un largo periodo de 

tiempo, desde 1964 hasta 1977. Y el tercer y último apartado lo he dedicado al “Caso 

Fabara”, uno de los casos protagonizados por el denominado clero “contestatario” que 

tuvo más repercusión a nivel nacional, y que por tanto fue el más destacado en Aragón. 

La elección de estas tres cuestiones u objetos de estudio no ha sido casual, aparte de la 

conexión que pudo haber entre ellos, que existió, ya que todos los protagonistas de estos 

conflictos pertenecían a una misma diócesis, se debe fundamentalmente a la 

documentación a la que he tenido acceso y con la que he trabajado. Localizada ésta en 

el Archivo del Centro Pignatelli, gracias a ella he podido profundizar en mi 

investigación. 

4.1 El Centro Pignatelli 

Nacido en 1970, el Centro Pignatelli de Zaragoza es una institución dirigida por 

un equipo de jesuitas. Los objetivos que persigue, según su propio equipo directivo, son 

“la renovación de la fe cristiana y crear una plataforma cultural de permanente 

formación y diálogo para promover una sociedad más justa y más humana”
55

. Para 

llevarlos a cabo desarrolla varias áreas: formación teológica, cultural, social mediante 

cursillos, ciclos de conferencias, seminarios y publicaciones; biblioteca pública; 

pedagogía popular (a través de una escuela de padres); cine club pignatelli; comunidad 

cristiana de jóvenes; colaboración con otros grupos. Cuenta también con la Iglesia San 

José de Pignatelli, aneja al Centro. Se halla ubicado en Paseo de la Constitución, 6. 

                                                
55 Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli” en Dossier: -Escritos sobre el 

Centro Pignatelli, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, sin fecha, pág. 3. 



40 
 

Primero de todo, hay que decir que los objetivos que se marcaba el Centro 

estuvieron condicionados por la situación político-social de la España de fines de los 

sesenta, momento de su creación. Por ello cuando se hablaba de lograr una renovación 

de la fe cristiana, era siempre siguiendo el espíritu del Concilio Vaticano II, finalizado 

hacía unos pocos años, en 1965. Y según estos preceptos el mundo moderno se hallaba 

amenazado permanentemente por dos grandes crisis: crisis de sentido y crisis de 

solidaridad. La reflexión que planteaba el Centro acerca de estas crisis era la siguiente: 

“El hombre moderno es el de la reflexión crítica, el de la ciencia y la 

tecnología. Un hombre que ha conseguido importantes logros en el pensamiento, en el 

dominio de la técnica y de la naturaleza, en el bienestar colectivo. Pero a quien aqueja 

periódicamente una suerte de depresión personal comunitaria sobre su vida y sobre su 

muerte, que no ha sido capaz de superar la razón teórica ni la razón práctica. Y que ha 

creado como prototipo de desarrollo el modelo industrial capitalista, incapaz de 

deshacerse de las redes de la insolidaridad. A este hombre, el creador poderoso y el 

depresivo, al que tiene grandes proyectos y es insolidario, a él se ofrece la fe como 

oferta de sentido y solidaridad. Una fe responsable, no fanática; dialogante, no 

excluyente; comunitaria, no individualista; preocupada del hombre del más acá, no 

sólo del más allá; esperanzada, no malhumorada.”  

 

Es decir, el Centro se preocupaba por esa secularización cada vez mayor de la 

sociedad que se inició en España tras el desarrollismo económico, y que en otros países 

se había iniciado ya con anterioridad, por lo que éste quiso centrarse desde su creación 

en formar en Aragón una comunidad cristiana fuerte y a la vez autocrítica consigo 

misma, para mantenerse así duradera en el tiempo. 

Otra de las preocupaciones del Centro en los albores de su aparición era el 

terreno de las humanidades, la cultura, ya que llevaba varios años desempeñando 

actividades para promover una preparación cultural mayor en Aragón, no como Centro 

puesto que no existía todavía, sino a través del Colegio Mayor Pignatelli. Por ello 

necesitaba un espacio más adecuado, más grande, para desarrollar estas actividades. 

Quizás sus fundadores consideraban que no existía suficiente debate en la sociedad, 

pero también hay que decir que era lógico puesto que España era una dictadura en esos 

años, y se debía tener cuidado cuando se hablaba sobre determinados temas, aunque 

fuesen humanísticos y no propiamente políticos. Ellos lo postulaban así:  

“Porque en el trabajo cultural el hombre se humaniza, aprende a utilizar su 

razón, intenta expresar su comprensión del mundo y de la sociedad, se ejercita en la 

crítica responsable de las ofertas ideológicas. Pretendemos ser plataforma cultural que 

ayude a superar el déficit de cultura crítica y de cultura popular. De cultura crítica 

«porque no nos podemos tragar todos los mitos que nos transmite la Ilustración, sino 



41 
 

los que contribuyen al progreso humano». De cultura popular (sozialpedagogik) 

«porque el pueblo es el que necesita cultura y no sólo las élites que puedan utilizarla 

como instrumento de poder»”
56

. 

A fines de los sesenta España se encontraba en un periodo convulso que afectaba 

al terreno político, económico y social. Por tanto el gran reto del país, a los pocos años 

de la creación del Centro, continuaba siendo la convivencia. En ese aspecto había 

fracasado repetidamente, debido en su mayor parte a una alta conflagración social, a las 

manifestaciones, protestas, atentados, etc. Según apreciaba el Centro, la convivencia se 

hacía imposible por dos motivos: la intolerancia y la injusticia social. Para el Centro, 

con la Constitución democrática de 1978 se habían dado grandes pasos políticos, pero la 

democracia política formal no implicaba que se hubiesen superado los escollos de la 

intolerancia y de la injusticia social que estaban fuertemente arraigados en la sociedad 

española. En definitiva, que en aquellos años todavía no se había producido el “cambio 

social”. Hoy ya no es ese el caso, pero el Centro consideraba necesario seguir 

manteniendo ese fuerte compromiso social a favor de la tolerancia y de la justicia social: 

“Si queremos convivir, tendremos que aprender a respetar a los que no piensan como 

nosotros, a intentar convencer con la fuerza de la razón y no con la descalificación y el 

insulto, a dialogar, a ser receptivos de las razones del otro, a buscar en común, a 

mantener la propia identidad en la pluralidad social”
57

. 

El Pignatelli, por tanto, está comprometido con la difusión cultural a través de 

los contenidos de sus actividades, conferencias, charlas, simposios, en las cuales intenta 

promover el debate a través del diálogo, así como lo está también en la erradicación de 

las tremendas desigualdades sociales que aquejan a la sociedad. Por ende sus 

actividades están enfocadas a la solidaridad con los parados, con los ancianos, enfermos 

crónicos, marginados… y como recoge su equipo de trabajo: “mientras esto sea así el 

Pignatelli estará con los más débiles y pondrá lo poco que pueda al servicio de la 

promoción de la justicia”
58

. 

Todo ello queda recogido en los estatutos fundacionales, compuestos por 14 

artículos, en los cuales observamos el organigrama del Centro y su funcionamiento. Los 

más significativos establecen que el Centro es una Institución Eclesial de Pastoral, 

                                                
56 Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”…, pág. 4, de donde procede 

también el párrafo anteriormente citado. 
57 Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”…, pág. 4 
58 Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”…, pág. 5. 



42 
 

erigida por la Compañía de Jesús el 12 de septiembre de 1970, con todos los privilegios 

que canónicamente le corresponden, y los derechos que le confiere el vigente 

Concordato (el del 53 primero y los Acuerdos del 79 después) entre la Santa Sede y el 

Estado Español (Art.1)
59

. Como Centro fundado, promovido y dirigido por la Compañía 

de Jesús, se rige en su actuación por el espíritu y las orientaciones de la Iglesia, como 

aparecen principalmente en los documentos del Concilio Vaticano II.  

Su objetivo fundamental es ser lugar académico y vital de estudio, reflexión, 

comunicación, oración y acción, donde se promueva: el crecimiento en profundidad y 

conciencia comunitaria de la fe; la confrontación de la existencia creyente con el reto 

del mundo de hoy, ya que este está inmerso en un proceso de cambio y secularización; 

la construcción de un mundo más humano y justo, en la línea de la Constitución 

“Gaudium et Spes” del Concilio Vaticano II y de las grandes encíclicas de Juan XXIII y 

Pablo VI; el esfuerzo por la creación de condiciones que hagan posible un diálogo 

sereno, donde las opiniones de cada uno sean a la vez respetadas y contrastadas 

(Art.3)
60

. Entre las actividades de formación cristiana y humana que mantiene el Centro 

en orden a conseguir su finalidad se encuentran las siguientes: el asesoramiento 

religioso y humano de las Comunidades de Vida Cristiana y otras asociaciones que 

canónicamente tienen su sede en el Centro, según las normas y estilo de dichos 

movimientos en sus constituciones; el ministerio Pastoral en la Iglesia San José de 

Pignatelli; la dirección espiritual personal y en grupo, con especial atención al Colegio 

Mayor San José Pignatelli (esta labor continua a pesar de la desaparición del Colegio 

Mayor en 1975) y las actividades de la Sección Académica. De ésta última hay que 

decir que tiene una tarea interna de investigación y reflexión, y otra externa de 

formación y divulgación. La primera se realiza preferentemente en un seminario interno 

de carácter permanente. La segunda, por medio de cursos, seminarios, conferencias y 

fórums (Art.6)
61

. 

Al frente del Centro se encuentra un director, asistido por una Junta de 

Gobierno, nombrado por el Provincial de la Compañía de Jesús a propuesta de esta 

última. La Junta de Gobierno aprueba la iniciación de las actividades y la utilización de 

los métodos que sean propuestos para las diversas secciones (Art.10)
61

. Dado que el 

                                                
59

“Estatutos del Centro Pignatelli” en Dossier: –Estatutos, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 1 de 

noviembre de 1973, pág. 1. 
60 “Estatutos del Centro Pignatelli”…, pág. 1. 
61 “Estatutos del Centro Pignatelli”…, pág. 2. 



43 
 

Centro nació sin otro capital fundacional que el inmueble y utillaje, propiedad de la 

Compañía de Jesús, los gastos de funcionamiento se cubren a través de cuotas de 

inscripción (en las actividades formativas que se considera oportuno) y de aportaciones 

voluntarias de quienes se sienten llamados a apoyar los objetivos del Centro, y gracias a 

las cuales se puede tener a punto por ejemplo una biblioteca con especial dedicación a 

las ciencias teológicas y humanas. 

Por último, el Centro Pignatelli siempre queda abierto a la colaboración de todos 

los hombres que “buscan honradamente la verdad y desean una convivencia humana en 

la justicia, sin discriminación alguna por motivos religiosos, raciales, políticos o 

culturales (Art.14)”
62

. Por las razones que se acaban de señalar, sería conveniente 

conocer en un breve apartado la historia del Centro, para así después analizar las 

distintas vicisitudes por las que ha tenido que pasar a lo largo del tiempo. 

El Colegio Mayor Pignatelli nació en 1954, pero no fue hasta 1955 cuando se 

puso en funcionamiento. Dirigido por los jesuitas fue creado como residencia de 

estudiantes y lugar de trabajo cultural y universitario
63

. Como tal desarrolla sus 

actividades hasta 1970 en que se crea, junto a él, el actual Centro Pignatelli como 

edificio independiente y con una misión estrictamente cultural y pastoral. La idea de 

crear el Centro Pignatelli es simple, el Colegio llevaba a cabo todos los años una 

programación cultural muy extensa, en la que participaban figuras destacadas, 

comunidades cristianas, así como muchos amigos del propio Colegio. Muchos de los 

que asistían a las charlas y conferencias que allí se daban prestaban un gran interés, pero 

había otros que utilizaban el Colegio Mayor y la Residencia (creados a la par de los 

otros colegios mayores de Zaragoza) como un hotel, y en palabras de Jesús María 

Alemany: “yo no me hice jesuita para ser hostelero”.
64

 El Colegio, que se situaba en lo 

que hoy es el Centro Pignatelli, disponía de una buena biblioteca, aulas para reuniones, 

salón de actos, y una extensa actividad cultural como hemos dicho, así que se decidió 

juntar todas estas cosas para crear el Centro Pignatelli y por ello se decidió trasladar el 

Colegio Mayor a las afueras de Zaragoza, hasta que éste finalmente se cerró en 1975 y 

el Centro siguió con su labor social y cultural. Hay que tener en cuenta también cuando 

surge el momento que atravesaba el país – década de los setenta – ya que era especial y 

                                                
62 “Estatutos del Centro Pignatelli”…, pág. 3. 
63 “Colegio Mayor” en Dossier: - Documentos iniciales (Centro y Comunidad), Archivo del Centro 

Pignatelli, Zaragoza, 17 de febrero de 1976, pág. 1. 
64 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. 



44 
 

el Pignatelli Colegio y Centro, que era y sigue siendo defensor de la libertad y de la 

cultura y lugar de encuentro de mil iniciativas, empezó a sentir en sí mismo lo que era 

defender la libertad de reunión, de expresión y política. Se convirtió en el centro de las 

“iras” del régimen y cayeron sobre sus miembros, y sobre los ciclos que organizaba, la 

censura, las multas e incluso la intervención de la policía. Veamos aquí los principales 

enfrentamientos con la autoridad civil, en los que más adelante profundizaremos.
65

  

En diciembre de 1973 se suspende por orden gubernativa el ciclo de 

conferencias “A los diez años de la Pacem in terris”, multando a Rafael Belda, uno de 

los conferenciantes, con 25.000 pts por su conferencia “Sentido cristiano de la paz en un 

mundo de violencia”. En marzo del 74, se suspende la Semana Jurídica y se impone una 

multa de 75.000 pts a Miguel Castells y otra de 50.000 al Centro Pignatelli por no haber 

evitado “las extralimitaciones del orador”. Para pagar el tercio de la multa – y poder 

recurrirla – los colegiales estuvieron entonces un día sin comer.  

En el curso 1974-75 se prohíbe una conferencia de Mario Gaviria, “Recursos 

naturales y energéticos” y el ciclo sobre el movimiento obrero (en el que debía 

participar Manuel Tuñon de Lara). El 11 de septiembre de 1975 interviene la policía y 

detiene a 25 personas – maestros y obreros – que estaban reunidos en el Centro. Al 

Centro se le multa con 100.000 pts por una nota explicando la verdad sobre los 

acontecimientos. La amnistía con motivo de la muerte de Franco cierra todos los 

trámites. Ese mismo curso, 1975, deja de funcionar el Colegio Mayor por decisión 

propia de la Compañía de Jesús y el Centro Pignatelli sigue en solitario su labor cultural 

y social.  

En 1981 el Centro Pignatelli volvió a ser centro de atención especial en la ciudad 

cuando en la sesión del pleno del Ayuntamiento del 22 de octubre se rechazaba la 

concesión de la medalla de oro de la ciudad que se había pedido para el mismo. Esto dio 

lugar a una serie de enfrentamientos verbales y notas en los periódicos por parte de los 

partidos políticos que componían el Ayuntamiento en aquel momento, igualmente se 

sucedieron una serie de homenajes por parte de partidos políticos, sindicatos y 

asociaciones que reconocieron la labor que estaba realizando el Centro. A los miembros 

                                                
65 Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”…, pág. 6. 



45 
 

del equipo les sorprendió el que les propusieran para la medalla de oro y el revuelo que 

se armó cuando se la negaron.
66

  

En 1984 se produjo un incendio. Fue sobre las 23:45 de la noche del día 18 de 

febrero. Tres cocteles molotov lanzados por una ventana a la planta baja del Centro 

Pignatelli causaron daños materiales de consideración en diversas dependencias. Los 

que incendiaron la planta baja del Centro Pignatelli fueron jóvenes cuyos padres –

desconocedores de las actividades de sus hijos – iban todos los días a misa en la iglesia 

del Centro, la iglesia de San José de Pignatelli. Pertenecían a grupos de extrema derecha 

que ya habían realizado altercados por la ciudad, como la quema de un autobús de la 

DGA o las puertas de acceso a la sede de Comisiones Obreras. Identificaban al Centro 

como “rojo” y decidieron atentar contra él. Gracias al jefe de la Brigada de bomberos se 

evitó que el fuego pasase de la planta baja. A los jóvenes responsables se les impuso 

una multa de un millón de pesetas, que no podían costear. El Centro hubiese podido ir a 

juicio contra estos chicos pero no se personó en la acusación porque consideró que no 

valía la pena. En este último caso, como en otros, se aprecia claramente como se 

estableció una plena identificación entre el Centro (y por extensión a la orden religiosa 

que lo regía y rige) y el antifranquismo de izquierdas, “los rojos”, ante lo que Jesús 

María Alemany, director del Centro de 1972 hasta 1975, dice: “¿Qué por qué nos hemos 

ganado fama de rojos”? Creo que estamos acostumbrados a unos cristianos a la 

defensiva y no abiertos para acoger a otras personas, para hablar con ellos, aunque no 

piensen lo mismo. Hubo un tiempo en que cualquier reivindicación de libertad, justicia, 

era cosa de “rojos”; ahora quizá no fuera así, pero como eran derechos fundamentales 

del hombre, nosotros los defendimos. Hay desconocimiento de lo que aquí se hace”.
67

 

4.2. Incidentes, casos, sucesos… en el Centro Pignatelli 

En este apartado, trataremos de analizar detenidamente los distintos conflictos 

que se sucedieron en el Centro Pignatelli (o en los cuales haya tenido un papel 

destacado), debido a su posicionamiento político y su labor como centro de reunión y 

garantía de libertades, lo que lo enfrentó con las autoridades civiles y eclesiásticas desde 

el mismo momento de su nacimiento en 1970. Pero antes que nada, me gustaría 

subrayar una de las crisis más fuertes que vivió la Iglesia española en los sesenta, la de 

                                                
66 Cinca Maza, Pilar y Esteban Esteban, Federico. “El Centro Pignatelli”…, pág. 7.  
67 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. 



46 
 

la división de los jesuitas por depender el Centro Pignatelli de Zaragoza de la Compañía 

de Jesús, y ser ésta la artífice de su creación. 

Entre 1966 y 1976, los cambios profundos en el contexto eclesial, social y 

político generaron en la Compañía de Jesús, como en el resto de la Iglesia y del mundo 

católico, tensiones, conflictos y crisis de identidad. Siguiendo las instrucciones de Pablo 

VI, en diciembre de 1965, los Provinciales de España crearon la Comisión Técnica 

sobre el Ateísmo, primer paso de la fundación del Instituto Fe y Secularidad con el 

objeto de poner en práctica una de las primeras recomendaciones de la Gaudium et 

Spes, el diálogo con los no creyentes. Una de sus expresiones sería el diálogo doctrinal 

y militante con el marxismo, ya que los militantes cristianos obreros y universitarios, 

cuando radicalizaban su compromiso social y asumían el marxismo como instrumento 

de análisis, entraban en crisis de fe. Por tanto, a fines de los sesenta existía una 

confrontación entre una mayoría renovadora, posconciliar, y un grupo de disenso 

contrarreformista que reclamaba la vuelta a las esencias e incluso la separación con la 

constitución de una provincia autónoma que estuviese relacionada directamente con el 

Papa.
68

 

La Jerarquía era partidaria de la escisión hasta que el Superior General Pedro 

Arrupe visitó España en 1970 y convenció a los obispos para que tal fractura no se diese 

de ningún modo. La división y la crisis también había afectado a las vocaciones y a la 

formación de los jesuitas. Entre 1967 y 1974, el período más crítico, se pasó de los 

seminarios a las comunidades en pisos, mientras se agudizaban la crisis de vocaciones y 

las secularizaciones. Además, en el seno de la Compañía se fue creando un grupo de 

pastoral obrera que pronto se autodenominó “Misión obrera”, versión española jesuítica 

de la tendencia de los “curas obreros”, condenada en 1955 y recuperada en el contexto 

posconciliar.
68

  

La Compañía de Jesús no era la única que vivía estas disputas, ya que no se 

dieron solo dentro de la Iglesia sino también con las instituciones del Estado, es decir, 

diferentes casos se sucedieron que provocaron un grave deterioro en las relaciones entre 

la Iglesia y el gobierno español a lo largo de los años sesenta, sobre todo durante la 

segunda mitad, tras la finalización del Concilio Vaticano II y también en los setenta. 

Como ejemplo de ello, encontramos en Cataluña, además de continuas protestas 

                                                
68 Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, p. 246. 



47 
 

reclamando que los obispos de esta región fuesen catalanes, la famosa “Capuchinada” 

de marzo de 1966, una reunión en el convento de capuchinos barcelonés de Sarriá 

convocada por el Sindicato Democrático de Estudiantes de Barcelona, con el objetivo 

de aprobar sus estatutos fundacionales. El encierro duró del 9 al 11 de marzo y terminó 

con la entrada de la policía franquista al recinto y la posterior detención de los allí 

presentes. Todo el proceso tuvo una gran repercusión mediática nacional e 

internacional.
69

  

En el ámbito de la educación se produjeron muchos enfrentamientos, como el 

mencionado en Barcelona, pero también en el seno de la propia Iglesia, en sus 

seminarios o en las universidades dependientes de ésta. Destaca, por ejemplo, el 

conflicto de la Universidad Pontificia en Salamanca, que estalló y se resolvió en el 

curso 1969-1970, pero que se había ido incubando en los años anteriores por la 

influencia de la renovación doctrinal del Concilio Vaticano II que contrastaba cada vez 

más con los contenidos y orientaciones de algunos profesores, adeptos al régimen. A 

primeros de diciembre de 1969 los estudiantes de Teología plantearon una huelga 

general con la intención de remover de sus cátedras a los profesores que consideraban 

obsoletos y promover un cambio de los planes de estudio. La radicalidad del conflicto 

aconsejó a las autoridades académicas solicitar a la Santa Sede un Visitador Apostólico. 

La visita de este, en enero de 1970, puso las bases de la solución del conflicto, 

estableciendo cauces de diálogo y negociación con alumnos, profesores y autoridades 

académicas.
70

 

Muchos otros casos en el resto de España se sucedieron durante estos años, pero 

si hubo uno que de verdad provocó lo que podríamos denominar una crisis de gobierno, 

ese es sin duda el “Caso Añoveros”. Monseñor Añoveros, obispo de Bilbao, en 1974 

predicó una homilía sobre el aspecto cultural del problema vasco que al instante se 

convertiría en el mayor conflicto de las relaciones Iglesia-Estado. Las autoridades 

locales y provinciales, tanto civiles como militares, no comprendían las referencias a la 

independencia política y económica de la Iglesia manifestada por el obispo vizcaíno, 

cuando ésta recibía subvenciones del Estado. A las autoridades provinciales les 

molestaba más el hecho de haber osado abordar el problema vasco que el verdadero 

tratamiento del mismo. En esta ocasión no eran sacerdotes radicales los que protestaban, 

                                                
69 Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, p. 259. 
70 Montero, Feliciano, La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, p. 244. 



48 
 

sino que era un obispo con una autoridad innegable en su diócesis el que planteaba un 

asunto hasta entonces tabú en las diócesis vascas. El gobierno franquista puso en 

marcha el destierro para Añoveros por atacar la unidad de la Patria, manteniéndolo en 

arresto domiciliario hasta que llegase el momento de su salida. Añoveros se negó a 

abandonar el país si no era por orden directa del Papa, lo que crispó aún más las 

relaciones con el gobierno. La Conferencia Episcopal Española apoyó al obispo bilbaíno 

emitiendo una amenaza de excomunión para todo el gobierno, y éste último, viendo 

peligrar las negociaciones para renovar el Concordato de 1953 rebajó la tensión, 

permitiendo al obispo de Bilbao permanecer en su sede.
71

 Todo ello era fruto del 

ambiente que se vivía en el país, como vemos, con conflictos en distintas regiones del 

Estado. 

En Aragón también hubo fricciones entre el Gobierno Civil y la Iglesia, sobre 

todo cuando ésta estaba representada por los jesuitas, y uno de cuyos máximos 

exponentes en Aragón era el Centro Pignatelli. La creación del Centro no fue algo 

preestablecido, al igual que sus objetivos, se pensó que era necesaria una institución que 

diese voz a aquellos que defendían el pluralismo, la diferencia de opiniones, el debate, 

la democracia. El Centro defendía por tanto la libertad de expresión y los derechos 

humanos, y sufría por ello constantes sanciones por parte de la autoridad civil. El 

Centro permitía la reunión de partidos políticos cuando todavía no eran legales, pero 

una vez se aprobó la ley que los legalizaba, ya no permitió reuniones de partidos 

políticos. Es decir, servía como una plataforma para lograr un objetivo, hacer justicia 

(en un determinado tema), cuando este objetivo se lograba (encontraba su sitio dentro de 

la ley), se apartaba y buscaba una nueva causa por la que luchar. Actuaba como si 

dijéramos de avanzadilla. 

En 1971 se vivió la primera situación de fuerte tensión por una conferencia 

celebrada en el Centro Pignatelli, pero esta no se debió al Gobierno Civil, sino al grupo 

parapolicial de los Guerrilleros de Cristo Rey. Poco después de que se celebrase la 

Asamblea de la Hermandad Sacerdotal en Zaragoza (la cual no gustó nada a Roma), se 

celebró una Conferencia del Padre Llanos (José María Llanos Pastor, artífice del 

desarrollo del barrio madrileño de El Pozo del Tío Raimundo) en el salón de actos del 

                                                
71 Barroso Arahuetes, Anabella, “Luces y sombras de la Iglesia vasca durante el Franquismo y la 

Transición” en Ortiz Heras, M. y González, Damián A. (coords.), De la cruzada al desenganche: la 

Iglesia española entre el franquismo y la transición, Madrid, Sílex Ediciones, 2012, pág. 227. 



49 
 

Centro Pignatelli. El mismo día antes de que comenzase la conferencia, por la tarde, el 

jefe de los guerrilleros de Cristo Rey le entregó a Jesús Maria Alemany una tarjeta con 

el lema de los Guerrilleros, como queriendo decir: “estamos aquí, que lo sepáis”
72

. 

Alemany, asustado, pensaba que aquello acabaría todo a palos y en una gran trifulca, 

pero poco después le llamo el arzobispo Cantero Cuadrado auto-invitándose a la 

conferencia, Jesús María no comentó nada de la visita que había recibido poco antes. El 

arzobispo se presentó en el Centro un poco antes de la hora de inicio establecida y se 

sentó en primera fila junto a Alemany. Tras la llegada del arzobispo dio comienzo la 

conferencia en el salón de actos, que estaba a rebosar. El Padre Llanos hablaba de 

María, ya que a ella estaba dedicada la charla, y decía que las vírgenes no debían llevar 

joyas, abogando así por una Iglesia de los pobres, etc. Muchos de los asistentes 

empezaron a plantear preguntas del tipo: “¿y qué tiene que ver lo que predica el Padre 

Llanos con lo  que defiende el arzobispo Cantero?”, “el Padre Llanos representa a los 

más desfavorecidos ¿y usted a quién representa?”, etc. El arzobispo le preguntaba al 

padre Alemany quién hacía esas preguntas porque no podía girarse (al encontrarse en 

primera fila) y si estos eran curas o no, se levantó y tomó el mando de la ponencia. 

Mientras Llanos no decía nada, se mantenía pensativo y cabizbajo, Cantero Cuadrado 

indicaba que había sido invitado por el director del Centro (era falso, se había auto-

invitado él) y que venía de buena fe y no había recibido más que críticas y se marchó 

finalmente abucheado por todo el público asistente. Los Guerrilleros de Cristo Rey al 

final no hicieron acto de presencia, por lo que Jesús María Alemany pudo respirar 

tranquilo. Por tanto, en esta conferencia quedaba de manifiesto la tirantez existente entre 

el arzobispado y el Centro Pignatelli, aunque la relación que se mantenía era de 

cortesía.
73

  

El primer roce del Centro Pignatelli con la autoridad civil se dio en 1973, a tan 

sólo tres años de su creación. Rafael Belda, sacerdote y profesor de la Facultad de 

Filosofía de la Universidad de Deusto, pronunció una conferencia titulada “Sentido 

Cristiano de la Paz en un mundo de violencia” el 30 de noviembre de 1973, enmarcada 

en el ciclo de conferencias con motivo de la conmemoración de los diez años de la 

Encíclica “Pacem In Terris”. El Gobierno Civil de Zaragoza decidió multar con 25.000 

                                                
72 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. Según 

afirma este, durante la Asamblea de la Hermandad Sacerdotal los sacerdotes más afectos al régimen 

encargaron su seguridad a los guerrilleros de Cristo Rey, a los cuales los vistieron con sotanas de curas, 

los pusieron de guardaespaldas y los hospedaron en casas de monjas. 
73 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. 



50 
 

pesetas a Belda por centrar su disertación en la violencia como uno de los rasgos que 

existen en todas partes, y manifestar que la lucha por su supresión tiene un sentido 

revolucionario, sobre todo cuando se sitúa en el concepto de un modelo global de 

sociedad.
74

 

Belda defendió en su discurso la tesis del surgimiento de una nueva trata de 

esclavos, refiriéndose a la utilización de mano de obra de los países subdesarrollados en 

los grandes países industriales de occidente, entre los que incluía a España. Denunció 

igualmente la manipulación de conciencias que permitía el dominio de los medios de 

comunicación de masas como la televisión y la radio, estando estos al servicio de una 

décima parte de la población de la nación. Referente a la violencia de los países 

capitalistas la contraponía a la de los países socialistas, y por último hablaba de la 

violencia que ejercía el Estado español sobre sus ciudadanos, ya que al restringir los 

derechos y libertades de estos lo que llevaba a cabo no era otra cosa que violencia, 

citando la mentalidad totalitaria manifiesta así como el hecho obligado de profesar una 

sola fe.
75

 

Ante tales declaraciones, el Gobierno Civil interpretó aquella conferencia como 

una marcada crítica política, que Belda había iniciado de forma general sobre el mundo 

capitalista, pero que a lo largo de su desarrollo se había centrado en el sistema del 

Estado franquista y de sus formas de violencia.
76

 Este caso fue curioso por dos motivos. 

Primero, la conferencia se produjo pocos días después de la muerte de Carrero Blanco, y 

precisamente en la charla se hablaba de “violencia”, todo ello puesto en relación a la 

violencia terrorista empleada por ETA en el atentado al Presidente del Gobierno. 

Segundo, la multa se debió al empeño que puso en ello el hijo del gobernador civil de 

Zaragoza, por aquel entonces Federico Trillo Figueroa, al que convenció para así “dar 

lecciones de cómo se debía ser jesuita”.
77

 

Jesús María Alemany recurrió la sanción, primero, porque pidió la transcripción 

de la conferencia y vio que todos los nombres propios estaban mal (criticando con ello 

                                                
74 Gobierno Civil de Zaragoza, Salida nº 20401, Zaragoza, 4 de diciembre de 1973, pág. 1. 
75 Gobierno Civil de Zaragoza, Salida nº 20401, Zaragoza, 4 de diciembre de 1973, pág. 2. 
76 Es importante reseñar que la Brigada Policial tenía la obligación de informar cada día a las 8 de la 

mañana de todos aquellos actos que se celebraban en Zaragoza que pudiesen tener carácter político, 

mediante un informe en el que se transcribía toda la conferencia y se apuntaba el nombre y los apellidos 

de todos los asistentes a las mismas. 
77 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. Según 

Alemany el hijo del gobernador pertenecía a grupos de ultraderecha. 



51 
 

el nivel intelectual de los dos miembros de la Brigada de Información que hicieron el 

informe, ya que los invitados al Centro eran intelectuales, figuras de primera línea 

académica) y, segundo, porque Rafael Belda no tenía ningún antecedente, ni se la había 

tachado jamás de “ir contra el régimen” o ser de izquierdas, sino al contrario, ya que era 

uno de los más críticos con el marxismo. Para Jesús María: “quién ejerce la violencia no 

tiene autoridad moral”.
78

 Además fue la primera vez que se les envió a un delegado 

gubernativo, delegado de la Brigada Social, Cosme Martínez. En conclusión, al no 

sentar nada bien a la autoridad civil, Rafael Belda finalmente tuvo que abonar la multa, 

y el ciclo de conferencias terminó siendo suspendido. Este fue el primer encontronazo 

con el Gobierno Civil, aunque no sería el último, ya que éste no estaba dispuesto a 

tolerar ataques hacia el modelo de Estado imperante en España por aquel entonces. 

A finales de febrero de 1974, el Centro Pignatelli dio inicio a un ciclo de 

conferencias bajo el título “Semana Jurídica”. El día 28 intervino Miguel Castells 

Arteche, abogado de San Sebastián, quien disertó sobre el tema “Juicios Políticos”. 

Como nadie presidía el acto de la conferencia, y no existía tampoco moderador para 

dirigir el coloquio que había de abrirse a continuación de la misma, Miguel Castells 

Arteche empezó su disertación tras unas palabras de un alumno del Colegio que le 

presentó, encontrándose en el salón de actos del Centro en ese instante unas quinientas 

personas, casi en su totalidad estudiantes, y en su mayoría activistas. 

El 2 de marzo, el Gobierno Civil de Zaragoza impuso una multa de 75.000 

pesetas a Miguel Castells Arteche por conceptos vertidos en una conferencia 

pronunciada en el Centro Pignatelli, con menosprecio a distintas instituciones del 

Estado español. Y también multó, con 50.000 pesetas, al Centro Pignatelli, como 

organizador de tal conferencia.
79

 Según el gobernador civil, Castells Arteche vertió en 

su disertación conceptos e hizo manifestaciones sobre la forma de actuar de los 

Tribunales de Justicia, especialmente las Jurisdicciones Especiales que, por su tono, 

ironía y desprecio fueron calificados por el Gobierno Civil como actos contrarios al 

Orden Público. Además, argumentaba que al no asistir el presidente del Centro (Jesús 

María Alemany) ni tampoco un moderador se facilitó a Castells Arteche el propósito de 

sus declaraciones. Por tanto, el Centro era corresponsable de aquel suceso, comisión por 

omisión, ya que su misión debía haber sido la de velar en todo momento para que no 

                                                
78 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. 
79 Gobierno Civil de Zaragoza, Salida nº 4785, Zaragoza, 2 de marzo de 1974. 



52 
 

fuesen transgredidas las disposiciones legales vigentes. Pero, ¿cuáles eran esos 

conceptos que podían provocar la subversión?  

El Gobierno Civil explicaba los motivos de la sanción, acusando a Miguel 

Castells Arteches de subversión cuando habló de Mussolini en referencia a la justicia 

expeditiva (cuando el pueblo mismo ejerce la justicia de una forma sumaria), cuando 

habló de que el sistema no tenía confianza en sus jueces comunes y necesitaba unos 

jueces de alguna manera especiales, más mediatizados y adictos al Poder y al régimen. 

También porque habló de los tribunales militares en España, de la influencia negativa 

del atentado a Carrero Blanco, que repercutió en penas máximas en el proceso 1.001, 

etc.
80

 

Tanto Miguel Castells Arteche como el Centro Pignatelli presentaron sendos 

recursos ante el Gobernador Civil, pero tanto uno como otro fueron desestimados.
81

 E 

incluso se presentó otro recurso ante el ministerio de la Gobernación, que igualmente 

fue desestimado, por lo que ambos tuvieron que pagar la sanción finalmente.
82

 Aunque 

la multa confirmaba ese mal inicio en la relación del Centro con el Gobierno Civil (la 

segunda multa tras la de Rafael Belda) suponía una derrama importante para las arcas 

del mismo, tampoco tuvo mucha repercusión en la prensa, si bien, apareció recogida en 

algún periódico como ABC.
83

 

La fricción con la autoridad se sucedía año tras año, principalmente a través de 

la suspensión de ciclos de conferencias, charlas, ponencias, etc. y las consecuentes 

multas, como cuando el 6 de febrero de 1975 debía comenzar en el Centro una semana 

dedicada a la “Historia del movimiento obrero español”. Junto a Casimiro Martí, José 

Álvarez Junco, Víctor Manuel Arbeloa, Antonio Elorza, Alberto Balcells, Emiliano 

Fernández de Pinedo y Carlos Forcadell, iba a participar Manuel Tuñon de Lara, al cual 

se le había encomendado exponer el desarrollo del movimiento obrero desde 1900 hasta 

                                                
80 Gobierno Civil de Zaragoza, Salida nº 4785, Zaragoza, 2 de marzo de 1974. 
81 Para el recurso de Miguel Castells Arteche, véase Gobierno Civil, Salida 7224, Zaragoza 30 de marzo 

de 1974, y para el recurso del Centro Pignatelli véase Gobierno Civil, Salida 7023, Zaragoza 30 de marzo 

de 1974. 
82 Ministerio de la Gobernación, Sección de Recursos, Recs. 625 y 626/744, Madrid, 20 de abril de 1974. 
83 ABC, 6 de marzo de 1974, pág. 42, 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html, (Consultado el 

18/09/2014) 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html


53 
 

1929. Pero no pudo llevarse a cabo debido a que fue suspendida por orden 

gubernativa.
84

  

En 1975 la fricción fue mayor y aumentó la tensión debido a que ya no se trataba 

de sanciones económicas del Gobierno Civil, acatadas finalmente por el Centro ya que 

sus recursos terminaban siempre siendo desestimados, sino que se pasó a detener a 

oradores y participantes de las conferencias. El caso más grave en el que se vio 

involucrado el Centro Pignatelli tuvo lugar el 11 de septiembre de 1975, con la entrada 

de la policía en el recinto y la detención de 25 personas. Para comprender el desarrollo 

de la situación, primero mostraremos la nota explicativa que dejó el Centro en la 

sacristía de la iglesia el día 21 de septiembre donde se narraban los hechos acontecidos 

desde su punto de vista, después pasaremos a analizarlos. 

La Iglesia de San José Pignatelli a las Comunidades Cristianas de la Iglesia y 

Centro Pastoral San José de Pignatelli: El jueves 11 de septiembre de 1975, hacia las 9 

menos cuarto de la noche, fuertes contingentes de policía rodearon la manzana en que se 

encuentran la Iglesia y el Centro Pastoral Pignatelli, irrumpiendo en éste. Un numeroso 

grupo de funcionarios del Cuerpo General de Policía habían ocupado ya previamente el 

interior del edificio. 

Quién parecía dirigir la operación comunicó al P. Director que el Sr. Gobernador 

había considerado caso urgente la intervención de la policía. Ninguna otra explicación 

fue dada a las preguntas de qué indicios de delito existían o cuál era la causa de tal 

despliegue de fuerzas. No fue atendida la petición de que se mostrara por escrito la orden 

de registro, fuera ésta de la autoridad judicial, de la gubernativa, o de la policial. 

Tampoco fue atendida la observación de si la policía contaba con la conformidad del 

señor Arzobispo para entrar en una casa religiosa canónicamente establecida, como es el 

caso del Centro Pignatelli. Fue desoída igualmente la petición de que al menos se 

firmara un documento en el que constara que, ante la supuesta urgencia, la intervención 

policial se realizaba sin exhibir autorización escrita, ni consulta a la autoridad 

eclesiástica. En estas circunstancias, el P. Director hizo constar ineficazmente su 

disconformidad ante lo que juzgaba insuficiencia de garantías, y rogó la identificación 

del que dirigía la operación. Petición que fue igualmente desatendida. 

El Centro Pignatelli no había comenzado todavía el curso, y por tanto en aquel 

momento no se desarrollaba en la casa ninguna actividad de propia programación, fuera 

del culto normal de la Iglesia. Pero el Centro cede ocasionalmente alguno de sus locales 

a otros grupos que tienen actividades propias de formación o diálogo, siempre que lo 

                                                
84 Alemany Briz, Jesús M., Manuel Tuñon de Lara y el Centro Pignatelli, Departamento Cultural, Centro 

Pignatelli, Zaragoza, 8 de abril de 1998. 



54 
 

pidan por escrito y asuman la correspondiente responsabilidad civil. En esta situación se 

encontraban aquel día 4 grupos: 

 Una reunión de maestros, para tratar problemas propios del magisterio y de 

pedagogía. 

 Una reunión estatutaria de Asociaciones de Barrios con su abogado. 

 Una reunión de graduados sobre enseñanza de la Física. 

 Un coloquio de obreros, sobre las elecciones sindicales. 

Las numerosas personas que entonces salían de la Iglesia al terminar la Misa de 

8 y media, se vieron sorprendidas por el inusitado despliegue policial. Fueron 

bloqueadas unos minutos y luego se les permitió sin más molestias la salida, aunque sólo 

por la puerta que da a Marina Moreno. 

La policía, tras hora y cuarto de ocupación, se retiró del Centro y calles 

adyacentes sobre las diez y cinco, practicando alrededor de 25 detenciones, que al 

parecer correspondían a los grupos de maestros y de obreros. Como tampoco al final el 

equipo responsable del Centro recibió ninguna clase de explicaciones, ni constancia 

escrita de la actuación efectuada, en ningún momento pudo tener conciencia del 

presunto delito que pudiera perseguirse: ninguno de los grupos consta sobrepasara la 

cifra de 19 participantes; ninguna reunión era oculta; y tampoco se ve sin más que la 

reflexión o diálogo sobre problemas estrictamente profesionales o de formación pudiera 

estar incursa en el reciente decreto de antiterrorismo, referente a una violencia que todos 

quisiéramos lejos de nuestra sociedad. Inmediatamente el P. Director dio cuenta de lo 

sucedido al Ilmo. Sr. Vicario General de la Ciudad para que fuera informado el Excmo. 

Sr. Arzobispo. Ante estos hechos, nuestra actitud, quiere ser la continuación de una 

larga tradición cristiana y la que recomiendan nuestros obispos en su reciente nota: 

“sean siempre ministros de reconciliación y de paz” (nota de la Comisión Permanente 

del Episcopado, 18.9.75). Por esto “expresamos nuestra solidaridad cristiana con el 

dolor de todas las víctimas de cualquier suerte de violencias”… “en la época actual se 

considera consiste principalmente en la defensa de los derechos y deberes de la persona 

humana (Pacem in Terris, 60). 

“Si alguien dice: amo a Dios, y odia a su hermano, miente; porque quien no ama 

al hermano a quien ve, ¿cómo puede amar a Dios a quien no ve?” (Homilía Mons. Osés, 

Obispo de Huesca, 12.9.75.). 

Para analizar correctamente lo sucedido, utilizaremos el dossier con información 

privada que el Centro elaboró y del cual hizo tres copias destinadas al Cardenal 

Presidente de la Conferencia Episcopal Española, al Nuncio de Su Santidad y al M.R.P. 

General de la Compañía de Jesús, así como recortes de periódicos y la documentación 

del Gobierno Civil. 



55 
 

El mismo día 11 en que se produjo el incidente, el equipo del Centro Pignatelli 

informó al Arzobispo de Zaragoza, el día 12 al P. Provincial de la Compañía de Jesús, el 

14 al Nuncio y el 15 al Cardenal Presidente de la CEE, mostrando la profunda 

preocupación que había creado la ley antiterrorismo, por los poderes plenos y sin 

control a la Policía, la incapacidad del juez de Instrucción de actuar cuando le eran 

llevados por la policía detenidos y su sujeción a la opinión del fiscal, además de los 

efectos retroactivos de la ley.
85 

El miércoles 23 de septiembre, trece días después de la actuación policial, la 

Delegación Provincial del Ministerio de Información y Turismo repartía a la prensa 

nacional un amplio comunicado de la Jefatura Superior de Policía de Zaragoza, el cual 

decía que la policía había desarticulado el Comité Provincial del Partido del Trabajo de 

España (antiguo nombre del PCE) y el Comité local de la Joven Guardia Roja, 

deteniendo a 35 personas, todo ello puesto en relación con el Centro Pignatelli. Junto a 

esa noticia aparecía otra relativa a que el Colegio Mayor Pignatelli había sido cerrado y 

la mayoría de la prensa nacional relacionó ambas informaciones sin tener nada que 

ver.
86

 De todos los periódicos, quién mas inquina puso en su ataque al Centro fue 

Amanecer, y la excepción el Heraldo de Aragón, que señaló explícitamente que no 

estaba relacionado con las detenciones del Centro.
87 

El Equipo del Centro Pignatelli se quedó perplejo porque inicialmente se 

afirmaba haber desarticulado comités comunistas clandestinos, y después quedaba el 

Centro involucrado en ello, identificándolos con los detenidos en las reuniones del 11 

de septiembre en aquella actuación policial, cuya motivación nunca había sido 

explicada. ¿Era esto una posible manipulación? Al salir en libertad los detenidos, tras un 

mes privados de ella, con testimonios de los detenidos, sus testigos y amigos, el Centro 

trató de hacer una reconstrucción de los hechos.
88

 

En el informe elaborado por el Centro se rebatían las acusaciones de la policía. 

La primera afirmación decía que el director del Centro no estaba entonces en él, cosa 

                                                
85 Documento informe “Información privada destinada al Emmo. Sr. Cardenal Presidente de la 

Conferencia Episcopal Española, al Excm.Sr. Nuncio de Su Santidad y al M.R.P. General de la Compañía 

de Jesús”, en Dossier: - Entrada Policía, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 11 de octubre de 1975, 

p. 3. 
86 No había relación ya que el Colegio Mayor había sido cerrado en junio de 1975 y llegaba entonces 

(septiembre) la confirmación oficial, y el Centro era otra institución pastoral distinta al Colegio Mayor. 
87 Véase Anexo 1. Prensa, las noticias recogidas van del día 12 al 24 (el 24 fue cuando la Policía emitió 

un comunicado). 
88 Documento informe “Información privada destinada al Emmo. Sr. Cardenal…, p. 5. 



56 
 

falsa, ya que sí que estuvo y mantuvo un duro diálogo con el Jefe de la Brigada Social. 

Falsa es también la información que se dio diciendo las salas que ocupaban los distintos 

grupos, se dijo que eran la 10 de la tercera planta y la 4 de la segunda, cuando en 

realidad estaban en la sala 1 de la segunda planta y en la 4 de la tercera. Tampoco es 

cierto que se tirase propaganda por la ventana, ni que estuviesen vigilantes apostados 

por si llegaba la policía. En la nota de la policía se afirmaba que existía una conexión 

entre las reuniones de obreros y maestros, que eran reuniones de los Comités 

comunistas referidos, cuando la mayoría de los miembros del comité del partido del 

Trabajo y todos los de la Joven Guardia Roja no fueron detenidos en ninguna reunión en 

el Centro Pignatelli. De los 14 responsables de los comités de los partidos 

supuestamente desarticulados por la policía, solamente 4 estuvieron allí, 10 fueron 

detenidos en otras fechas y en otros lugares; por tanto, se podía afirmar que la inmensa 

mayoría (23 personas de 26 totales) no tenían nada que ver con el Partido del Trabajo ni 

con la Joven Guardia Roja. Ambas reuniones no tenían ninguna conexión entre sí, 

contra la tesis de la policía, la cual alegaba que los dos grupos estaban separados por las 

aulas pero “unidos en la intención” lo que le permitía hablar de reunión ilegal al superar 

las 19 personas.
89

  

Los maestros se reunían habitualmente los jueves durante todo el año para hablar 

sobre pedagogía, e ignoraban por tanto qué otras reuniones se celebraban en el Centro. 

La reunión de maestros no era ninguna reunión de comité político ni tenía relación 

alguna con el partido supuestamente desarticulado según la nota de la policía. Una 

licenciada asistente a la reunión era novia de un miembro del P.T.E., y era el único 

punto de conexión para relacionar las dos reuniones, pero ni había hablado durante la 

reunión ni la había dirigido. 

La reunión de obreros no era ninguna reunión de comité de un partido ni siquiera 

de partido, habiendo trabajadores en ella de diversas orientaciones y también apolíticos. 

Doce trabajadores que asistieron a la reunión, afirmaron que lo único que se trató en la 

reunión fue el tema de presentar candidatos a las próximas elecciones sindicales. No se 

habló de ningún partido, aunque cierto es que tres pertenecían al Partido del Trabajo. La 

reunión comenzó a las 19:35, con la asistencia de doce personas y duró una hora. Las 

ventanas del aula no se pudieron abrir por estar duras como recordaron muchos de los 

                                                
89 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. 



57 
 

participantes, por tanto la afirmación de la Policía de que los reunidos intentaron 

deshacerse de la propaganda ilegal por la ventana era totalmente falsa. A las 20:40 la 

reunión había finalizado y empezaron a marcharse. Dos pudieron salir del Centro, pero 

los diez restantes fueron detenidos por la Brigada Social, junto a los dieciséis maestros. 

Por la noche se detuvo a un trabajador junto a la plaza Aragón, a quien se acusó de 

conexión con la reunión, de haber vigilado las cercanías cuando ésta se estaba 

produciendo. Cuando la Policía conoció los nombres de los dos trabajadores que 

estaban también en la reunión no los detuvo (lo que indica que la Policía sospechaba 

que sólo algún participante en la reunión pertenecía al partido P.T.E. y no toda la 

reunión).
90

 

La actuación de la Policía fue interrogar a los maestros, sin golpearlos. En 

cambio, a los tres obreros que pertenecían al P.T.E. sí se les golpeó y torturó. El 

domingo 14 fueron puestos en libertad tres de los diez obreros detenidos en el Pignatelli 

y se les impuso una multa de 25.000 pts. El resto, junto a los maestros, más los 

miembros detenidos en la operación posterior fueron remitidos al Juez de Guardia. 

Estaban acusados de terrorismo, el juez ordenó por tanto su ingreso en prisión y remitió 

las diligencias a Madrid al juzgado de Orden Público. Fue entonces cuando el 

Arzobispo de Zaragoza intervino para que se aceleraran los trámites de su puesta en 

libertad. El 9 de octubre de 1975, ya estaban en libertad la mayoría de los detenidos en 

el Centro Pignatelli. Sólo quedaban en prisión los tres obreros pertenecientes al P.T.E. 

La multa de 100.000 pesetas impuesta por el Gobierno Civil al Centro Pignatelli el 25 

de septiembre de 1975 se justificaba por dos motivos:
91

 haber permitido una reunión 

ilegal (por superar las 19 personas, número que no se superó en ninguna, pero para la 

policía había una sola reunión ya que las reuniones estaban interconexas) y haber 

difundido la hoja informativa que se puso al alcance de los miembros de las 

Comunidades que daba una versión falsa de los hechos (según la policía).
92

 

Posteriormente, la policía intervino en los pisos de los tres detenidos, sitos en 

Ruiz Tapiador, 2 y otro en la calle Antonio Maura. Además continuó con las 

investigaciones, las cuales llevaron a determinar la existencia de un piso sito en la calle 

del Doctor Palomar, 15, del que era inquilino Enrique Antonio Omedes (de 21 años, 

                                                
90 Documento informe “Información privada destinada al Emmo. Sr. Cardenal…, pág. 7. 
91 Gobierno Civil de Zaragoza, Salida nº 14826, Zaragoza, 25 de septiembre de 1975. 
92 Carta “La Iglesia de San José Pignatelli a las Comunidades Cristianas de la Iglesia y Centro Pastoral 

San José de Pignatelli”, citada en las pp. 53 y 54.  



58 
 

encargado de la confección de la propaganda), en una de cuyas habitaciones interiores 

convenientemente preparada e insonorizada con materiales aislantes, se halló el aparato 

de propaganda del Partido del Trabajo de España, que estaba compuesto por una 

máquina multicopista manual, otra de escribir portátil y dos multicopistas, así como 

papel, tintas y demás útiles de impresión, todo ello en gran cantidad. Y además, en el 

mismo piso se intervinieron 800 kilos de propaganda marxista
93

. 

A modo de conclusión en referencia a este caso, podemos decir que hemos 

comprobado suficientemente la manipulación a que fueron sometidos muchos datos en 

la información policial y la absoluta falsedad de otros. Lo que queda claro es que las 

reuniones habidas en el Pignatelli no tenían que ver entre sí, no eran reuniones de 

comités políticos. En la reunión de obreros había ciertamente tres miembros del Partido 

del Trabajo de España. Pero en el aire quedan distintas incógnitas: ¿Por qué fueron 

detenidos en esta reunión? ¿Por qué se acusó a los demás de pertenecer al partido 

citado? ¿Por qué se relacionó a todos los obreros y maestros entre sí? ¿Por qué se 

manipuló falsamente el nombre del Centro Pignatelli en todo el asunto? ¿Por qué se 

realizó la operación de una forma tan espectacular? ¿Por qué se dio una información tan 

ambigua y sensacionalista a la prensa? Difícil encontrar respuesta a todas estas 

preguntas. 

Obvia era la enorme sensación de inseguridad que vivía el equipo del Centro 

Pignatelli durante estos años debido al absoluto margen de arbitrariedad que dejaba a la 

Policía el decreto antiterrorista al margen de los jueces. Los daños provocados por este 

decreto eran después irreparables (piénsese en el prestigio del Centro Pignatelli y 

también en el mes de detención de muchas personas, algunas de las cuales habían 

perdido el empleo, la fecha de oposiciones, etc.). Por tanto, los trabajadores del Centro 

eran conscientes de los riesgos que corrían por promover y apoyar actos, tales como 

charlas, simposios, conferencias de distinta índole, y facilitar aulas a los grupos que no 

contaban con espacios habilitados para ello, y a pesar de las precauciones que tomaban, 

nunca sabían con exactitud hasta donde llegaban los límites de la legalidad. 

                                                
93 ABC, jueves 25 de septiembre de 1975, pág. 6, 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1975/09/25/019.html  (Consultado el 

29/09/2014). 



59 
 

Jesús María Alemany Briz, director del Centro, interpuso un recurso que fue 

desestimado por el gobernador civil de Zaragoza
94

. Finalmente la multa no se abonó ya 

que con la amnistía de 1977 los trámites judiciales fueron suspendidos y el caso fue 

archivado. 

4.3. Conflictos del clero diocesano con el Arzobispo de Zaragoza 

Sin duda, una de las figuras más relevantes de este período fue don Pedro 

Cantero Cuadrado, arzobispo de Zaragoza de 1964 a 1977. Antes de acceder a la cátedra 

zaragozana había sido obispo por Barbastro, entre 1952 y 1954, por lo que era 

conocedor del funcionamiento de las diócesis aragonesas. Importante también porque 

aparte de ser la máxima autoridad eclesiástica en Aragón, era una figura destacada en el 

contexto de la política nacional de la época, ya que en 1967 había sido nombrado, por 

designación directa del jefe del Estado, Francisco Franco, procurador en Cortes, 

Consejero del Reino y miembro del Consejo de la Regencia. 

Cantero Cuadrado podríamos decir que era junto a Guerra Campos el gran 

baluarte de esa jerarquía eclesiástica intransigente, defensora de la denominada Cruzada 

franquista, heredera de los Gomá, Olaechea y Plá y Deniel. Llegaría incluso a desnudar 

a la Virgen del Pilar en 1975 para llevar el manto a Madrid, para hacerle compañía al 

Caudillo en sus últimas horas junto al brazo incorrupto de Santa Teresa.
95

 Defendió por 

tanto la postura de esta Iglesia apegada y fiel al régimen hasta el último momento, por 

lo que resulta necesario analizar el gobierno de la archidiócesis que llevó a cabo durante 

su etapa como arzobispo de Zaragoza. 

Dada la orientación de Cantero Cuadrado, no resulta extraño que tuviese unas 

relaciones conflictivas con muchos de sus compañeros de la archidiócesis. En diciembre 

de 1970 se inicia la Asamblea Conjunta de Obispos-Sacerdotes de Aragón. Se habían 

constituido en Zaragoza 98 grupos de estudio, de los cuales correspondían once a Jaca, 

ocho a Tarazona, diez a Huesca, diecisiete a Teruel, cuarenta y tres a Zaragoza y nueve 

a Barbastro.
96

 Estos grupos pidieron que se abordase la situación económica diocesana, 

                                                
94 Gobierno Civil de Zaragoza, Salida nº 16896, Zaragoza, 4 de noviembre de 1975. 
95 El País, domingo 10 de agosto de 2014, 

http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590_342427.html (Consultado el 

14/10/2014). 
96 ABC, 24 de diciembre de 1970, p. 42, 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html (Consultado el 

16/10/2014). 

http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590_342427.html
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html


60 
 

ya que un 85% creía que la distribución era anormal, ya que existía gran desigualdad en 

la distribución de bienes, poca claridad por parte de la curia en el manejo económico, 

uso particular de bienes cuando tendrían que ser de la diócesis (capellanías, beneficios, 

cabildo…). Los grupos pidieron la confección de un inventario de las fuentes de la 

economía diocesana y de su rentabilidad, a lo que el Sr. Arzobispo salió al paso con su 

“Aportación a la economía diocesana”. En ese documento se aprecian contradicciones 

con respecto a la financiación, como por ejemplo en la memoria del seminario de 1970  

en la que aparecen los ingresos, pero no los gastos, a pesar de que en la Aportación del 

Arzobispo se dice que aparecerían en esta memoria los ingresos y los gastos. Por ello un 

grupo de sacerdotes, apoyado en un técnico economista, analiza el escrito del arzobispo 

con detenimiento y llega a la conclusión de que “en la aportación no existen datos de 

una claridad que permitan realizar un estudio serio”.
97

 

En los plenos de la  Asamblea no existía el diálogo, ya que las intervenciones se 

hacían de una forma individual y solamente el arzobispo tenía poder para intervenir 

contestando, cortando así toda posibilidad de diálogo y expresión entre los componentes 

de la Asamblea. Se incluyó una aportación aprobada por la mayoría que al día siguiente 

fue suprimida por orden expresa del arzobispo. En consecuencia el Gabinete Técnico 

dimitió en pleno. Se debía realizar una asamblea regional en Aragón, la cual estaba 

prevista al igual que en el resto de regiones españolas, pero finalmente en Zaragoza no 

se celebró. 

Otro incidente con Cantero Cuadrado, en el que estuvo implicado el Centro 

Pignatelli, fue el denominado “Caso Equiza”. En octubre de 1971 Jesús Equiza, 

catedrático de teología en la Facultad de Vitoria y en el Seminario de Pamplona, había 

sido el encargado por el Obispado de Pamplona de preparar unas conferencias para 

informar cordialmente a los cristianos del alcance y conclusiones de la Asamblea 

Conjunta, la cual se había convertido ya en el punto de inflexión innegable para la 

renovación del clero en España.
98

 La sorpresa fue grande cuando el día 8 de octubre 

toda la prensa de Zaragoza amaneció con una nota oficial del Arzobispado 

desautorizando las conferencias, por no tener otro alcance que la responsabilidad 

personal del conferenciante y porque el arzobispo informaría a su tiempo 

                                                
97 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado por la destitución de D. Wirberto Delso en Dossier: 

- Fabara. Arzobispo Cantero, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 14 de junio – 4 de agosto de 1974, 

p. 7. 
98 Blázquez, Feliciano: La traición de los clérigos…, p. 203. 



61 
 

objetivamente.
99

 Esta actuación repercutió gravemente en la fama del conferenciante y 

del propio Centro Pignatelli. La dirección del Centro intentó no agravar el asunto, 

publicando una respetuosa nota enviada a la prensa al día siguiente. Esa nota fue 

enviada previamente a su publicación al Sr. Arzobispo, acción que fue agradecida por el 

mismo. Así concluyó un episodio desagradable que por la prudencia del conferenciante 

así como por la discreción del Centro Pignatelli, no llegó a extremos mayores.
100

 

Una cuestión que provocó la disputa entre el arzobispo y un grupo de teólogos 

de Zaragoza en 1969 fue la revisión de la problemática del Seminario de la capital, que 

comprendía los siguientes apartados: Vida Comunitaria, Superiores, Pastoral y 

Religiosidad. Treinta y siete teólogos de la diócesis hicieron un estudio para una nueva 

concepción del Seminario, y se lo entregaron al arzobispo y al rector del mismo. 

Demandaban una mayor apertura y flexibilidad en la estructura para los que 

permanecieran en el Seminario, así como la formación de pequeñas comunidades en 

pisos en la ciudad. Los teólogos firmantes del estudio estaban decididos a abandonar el 

Seminario en bloque en caso de que el arzobispo Cantero no tomara el problema en 

serio. Además, consiguieron el apoyo solidario de un grupo de cuarenta y dos 

sacerdotes, que enviaron cartas al arzobispo respaldando su postura. A pesar de esto, se 

llegó al final del curso 1968-69 sin ninguna solución.  

Lo único que se consiguió de todo lo planteado en el estudio fue la salida a un 

piso para formar una pequeña comunidad de cuatro estudiantes, ya que de todo lo 

demás, referente a los estudiantes internos del Seminario, no se realizó prácticamente 

nada. Ante esta situación y añadiendo a ello las palabras de Cantero Cuadrado en las 

que había manifestado que quedaban expulsados los seminaristas que hubiesen 

suspendido los estudios eclesiásticos durante dos años, el rector Agustín Flores presentó 

su dimisión. Cesaba en el cargo quién hubiese desempeñado su ministerio en este 

Seminario Mayor de Zaragoza en el período 1941-42, 1946-48 y que cuando dimitió 

llevaba al frente del mismo desde 1959, para finalmente recabar en el Colegio español 

de Roma tras su marcha de Zaragoza en 1967.
101

 

                                                
99 Artículo anunciando las ponencias de Jesús Equiza “La Iglesia de España ante el futuro, Conferencia 

sobre la asamblea conjunta de obispos y sacerdotes en el Centro Pignatelli”, Heraldo de Aragón, 7 de 

octubre de 1971. 
100 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 8. 
101 http://www.sacerdotesoperarios.org/amigos/difuntos/agustinfloresmartin.html (Consultado 9/10/2014). 

http://www.sacerdotesoperarios.org/amigos/difuntos/agustinfloresmartin.html


62 
 

En el verano de 1973 surge una nueva crisis en el Seminario Mayor. Carlos 

Salazar, director espiritual del Seminario, el cual es aceptado por la mayoría de los 

seminaristas, presenta al arzobispo Cantero Cuadrado la renuncia irrevocable de su 

cargo. Esta se debía a una encuesta realizada a los seminaristas mayores, que señalaban 

la situación en que se encontraba el Seminario. Esta ponía énfasis en el descontento 

mayoritario entre los alumnos y la incapacidad de la estructura-Seminario para formar 

humana y cristianamente a los futuros sacerdotes, así como también en lo que podría ser 

la raíz del problema planteado: la propia institución y la estructuración del Seminario.
102

 

Cantero Cuadraro respondió a esta encuesta a través de una carta pastoral 

titulada “Llamada a la rectificación y la esperanza”, en la cual el arzobispo difamaba a 

los seminaristas acusándoles de estar descontentos con el Seminario, de preocuparse 

más de su formación humana que de la eclesiástica, de no trabajar e incluso de ir de 

vinos, a bares y discotecas. Y a continuación enumeró las nueve normas que debía 

aceptar todo seminarista que solicitase la entrada al próximo curso 1973-74 en el 

Seminario, de las cuales destacaré las que se pueden considerar como más regresivas o 

inmovilistas:  

“todo seminarista mayor de la diócesis de Zaragoza ha de manifestar en su 

solicitud que desea ser sacerdote tal y como lo quiere la Santa Madre Iglesia; 

residencia de todos los seminaristas en el edificio del Seminario, salvo casos 

individuales de carácter excepcional; entrega total a los estudios del Curso Teológico, 

incompatible con el estudio simultáneo de carreras civiles; las salidas del Seminario 

han de ser justificadas por motivos de salud, familiares, pastorales o por otras causas 

serias a juicio de los formadores; la libre aceptación de estas normas y el certificado 

del… son condiciones “sine quanon” para ser matriculados en el Curso Teológico en 

nuestro Seminario Diocesano”.
103

 

 

Tras la carta pastoral y después de recibir cada uno de los seminaristas las 

normas que regirían en el Seminario el año siguiente, los alumnos teólogos se reunieron 

para reflexionar sobre la postura a adoptar. De los 33 teólogos, 20 decidieron 

permanecer fuera del Seminario, desestimando las normas exigidas, aunque 

manifestaron su intención de seguir adelante en su formación para el sacerdocio, 

                                                
102 Los resultados de la encuesta se pueden consultar en el artículo “Medidas de Emergencia del 

Arzobispo de Zaragoza para el Seminario, Piedad y vida interior, ejes de la reforma iniciada” del ABC de 

Sevilla, jueves 4 de octubre de 1973, p. 43. 

http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html 

(Consultado el 17/10/2014). 
103 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 11. 

http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html


63 
 

viéndose por ello obligados a buscar otros centros de estudio para poder continuar los 

cursos teológicos (Deusto, Salamanca, Comillas). 

Dentro de la Pastoral Misionera (acción evangelizadora de la Iglesia), en lo 

referente a los movimientos apostólicos, Cantero Cuadrado nunca mostró apoyo a estos, 

sino más bien un rechazo generalizado. En junio de 1969, cesó el consiliario de la JOC 

diocesana siendo propuesto Vicente Rins por el equipo de consiliarios de la diócesis y 

por el equipo dirigente. El arzobispo se negó a reconocerlo como consiliario diocesano 

porque en aquellos momentos no estaba clara la situación jurídica de la JOC a nivel 

nacional, después de la crisis de la Acción Católica, iniciada en el verano de 1966 y 

finalizada en abril de 1968 con la dimisión y relevo de los dirigentes y la implantación 

de unos nuevos Estatutos.
104

 En febrero de 1970 la Comisión Permanente del 

Episcopado reconoció los estatutos de la JOC, pero aun así Cantero Cuadrado se negó a 

nombrar a un nuevo consiliario de esta sección juvenil de Acción Católica. 

En cuanto a la HOAC, el arzobispo Cantero Cuadrado no había mostrado nunca 

gran interés por conocer lo que allí se hacía. Desde la Vicaría de Francisco Martínez se 

expresaba el deseo de asistir a algún acto del Movimiento Apostólico, “deseo que 

parece más para inspeccionar que para interesarse realmente por los problemas del 

Movimiento”.
105

 La HOAC no cursaba invitaciones debido a que los consideraba 

extraños a lo que llevaba entre manos. 

Por lo que respecta a la JARC, el arzobispo Cantero Cuadrado no aceptaba 

tampoco la línea de este movimiento. A inicios de los setenta la JARC en Asamblea 

Regional determinó hacer un análisis de la realidad de los pueblos: sueldos, horarios, 

seguridad social, cultura, diversión, familia… a través de una encuesta, ya que según 

sus propias directrices, para la evangelización era necesario el conocimiento del pueblo, 

de la comarca y la región. Cáritas Diocesana ofreció apoyo para la financiación 

económica de este trabajo, pero en cuanto Cantero Cuadrado se enteró de que JARC 

hacía la encuesta la prohibió, lo cual demuestra que en ningún momento el arzobispo 

había demostrado el mínimo interés por conocer la línea de JARC y estar presente en su 

trabajo. 

                                                
104  Montero, Feliciano: La Iglesia: de la colaboración a la disidencia…, pp. 229-242. 
105 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 11. 



64 
 

Asimismo, tampoco mostró ningún interés cuando el sacerdote obrero Félix 

Cardiel, en 1971, solicitó una entrevista con él a través de su vicario José Luis Irizar, 

para tratar la situación de agobio que originaba el gran paro laboral existente en 

Zaragoza por entonces y que ya afectaba a más de 20.000 trabajadores. Cardiel envió un 

documento de 10 folios en el que se exponía con datos la situación real y la posible 

actuación de la Iglesia. Cantero Cuadrado no recibió al sacerdote ni a los obreros, 

excusándose en que debía atender otros asuntos de urgencia. Al no responder por escrito 

al documento, podemos decir que entre los trabajadores se confirmaba la idea de que la 

Iglesia no contaba con ellos para nada, o por lo menos para el máximo representante de 

ésta en Aragón. Éste tomó algunas decisiones con respecto a los sacerdotes obreros que 

podemos considerar como controvertidas. En 1965, a través de una carta, negó el 

derecho a recibir las Órdenes Mayores a Luis Alberto Sarasa, tras comunicarle éste en 

un escrito lo que pensaba sobre el sacerdocio (el derecho a trabajar como peón junto a 

los obreros en los barrios más pobres, qué representaba el trabajo manual para él, etc.). 

Le comunicó que había acusaciones en contra, de firmar partidas, de no cobrarlas, de no 

hablar bien, y de haberle empezado a plantear problemas. También negó Órdenes a tres 

diáconos del barrio Oliver, a José Antonio Lahoz, Ricardo Hernández y Cándido 

Guillén, ya que la condición para ser ordenados era dejar el trabajo manual, a lo que 

éstos se oponían porque ya formaban parte del mundo obrero.
106

 

En 1967 José Ignacio de Miguel es nombrado sacerdote en la parroquia de San 

Agustín y director de la Residencia Obrera de la calle Cartagena. Trabajaba de ebanista 

por la mañana y por la tarde atendía la parroquia. A la residencia le dio una orientación 

nueva, concediéndoles más responsabilidad a los chicos, con más contacto personal con 

ellos, etc. A los cuatro meses de su actuación recibió la orden de parte del arzobispo 

Cantero de dejar el trabajo o la parroquia. De Miguel dejó el trabajo. Pero 

posteriormente y a raíz de los acontecimientos de la residencia de la calle Cartagena fue 

expulsado por el arzobispo de la parroquia.
107

 

En diciembre de 1971 fueron ordenados sacerdotes Armando Benito, Fernando 

Larrubia y José María Rubio. Antes, durante sus estudios, se habían dedicado al mundo 

obrero y una vez ordenados sacerdotes querían seguir dedicándose a este campo 

                                                
106 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 14. 
107 En 1969 la Residencia Obrera fue clausurada por orden de Cantero Cuadrado debido a que la policía 

había denunciado ante el arzobispo reuniones de Comisiones Obreras en la residencia. 



65 
 

pastoral. El arzobispo no conforme con esta postura les dio un cargo pastoral en el 

mundo rural, a lo que ellos le respondieron proponiéndole ir a pueblos pero pueblos 

industriales. Ante la actitud e insistencia de estos sacerdotes de querer dedicarse al 

mundo obrero y ser por tanto sacerdotes obreros, al año siguiente, en diciembre de 

1972, no les fueron renovadas las Licencias Eclesiásticas. Desde la perspectiva del 

arzobispo, la actitud de estos sacerdotes no fue la correcta debido a que tan solo 8 días 

después de haber sido ordenados, se habían negado a aceptar lo que solía ser norma en 

la diócesis, que era un destino en el mundo rural. En lugar de marchar al pueblo, se 

pusieron a trabajar en una fábrica y rompieron toda comunicación con él, por lo que no 

tuvo más remedio que retirarles sus licencias ministeriales. Cantero Cuadrado se 

excusaba en que tras esta afrenta su actitud era la de encontrar una solución de forma 

amigable, restituyéndolos como sacerdotes y permitiéndoles que mantuviesen su 

carácter obrero, pero estos no la aceptaron.
108

 

Al mismo tiempo que se producían estos enfrentamientos, Cantero Cuadrado 

expresaba su interés por lo social, considerando su estadía en Zaragoza como un fracaso 

en este campo. A través del Vicario para la ciudad, Francisco Martínez, se decidió a 

crear un departamento dedicado al apostolado social. La Iglesia diocesana iba a tomarse 

en serio la evangelización de los pobres. Con este objetivo Gregorio Fornies fue 

llamado al Consejo Presbiterial para elaborar un informe sobre la presencia de los 

sacerdotes en el trabajo. En dicho informe se habló de Misión Obrera y sus requisitos, 

estableciendo que era necesario un equipo de sacerdotes (unidos tanto entre sí como con 

su obispo), así como una actitud de toda la Iglesia diocesana de denuncia de injusticias 

y defensa de derechos humanos. 

Fornies fue llamado por Martínez para acudir a una reunión en Garrapinillos en 

la cual se planificaría el Apostolado de los distintos departamentos. Allí Fornies 

manifestó la discrepancia de criterios tanto con el arzobispo Cantero Cuadrado como 

con su Vicario, indicando que la Misión Obrera había de ser fermento de una Iglesia 

diocesana nueva sin poder y sin dinero, que estuviese al servicio de todos los 

marginados del mundo. Además hizo distintas propuestas a Martínez tales como montar 

una semana de estudios invitando a grandes especialistas como el Padre Llanos, la 

defensa de los derechos humanos, el no llevar a ningún sacerdote a los barrios obreros 

                                                
108 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario de finales del franquismo, el Caso 

Fabara”, Hispania Sacra, nº 117, 2006, p. 255. 



66 
 

sin el consentimiento del departamento de Misión Obrera o que el Seminario estuviese 

abierto a los sacerdotes obreros. Cantero Cuadrado pidió una copia del informe, pero no 

se volvió a hablar más del asunto, y finalmente ninguna de las propuestas de Gregorio 

Fornies se llevaron a cabo.
109

 

Me parece advertir que Cantero mostró siempre una férrea actitud con respecto a 

cuestiones en las que quizás no debía haber siquiera prestado atención. Digo esto porque 

en el siguiente caso, relativo a la revista Eucaristía, ni siquiera se trataba de una 

publicación diocesana, es decir, que estuviese bajo su yugo o salvaguardia. Esta revista, 

desde que empezó a publicarse en 1966 tuvo dificultades con el arzobispo Cantero 

Cuadrado por “no estar completamente conforme con algunas de las orientaciones que 

inspira a sus lectores”.
110

 Era una revista semanal de claro signo progresista. En 

septiembre de 1968 Cantero Cuadrado prohibió por decreto la publicación de un cartel 

homilético
111

 de Eucaristía y mandó a su director que retirase todos los ejemplares 

distribuidos. Cuando se preparaba el Congreso Eucarístico de Sevilla, en 1968, los 

responsables de Eucaristía, José Bada y Mariano García Cerrada se trasladaron hasta la 

capital hispalense para solicitar permiso al cardenal Bueno Monreal para exponer allí 

los carteles homiléticos de Eucaristía. El arzobispo de Zaragoza hizo una llamada al 

Congreso para impedir que se concediera dicho permiso. Entramos aquí en una 

contradicción, ya que Cantero Cuadrado no aceptaba estas críticas puesto que afirmaba 

haber defendido a la citada revista en más de una ocasión ante el Ministerio de 

Información y Turismo, el cual quería cerrarla. Gracias a una intervención personal suya 

y de su Vicaría Pastoral se había impedido dicho cierre, afirmando haber recibido una 

“amable dedicatoria de reconocimiento” por parte de los responsables de la publicación 

por esa acción.
112

 Resulta difícil por tanto conocer si existió una relación de cordialidad 

o antipatía entre el arzobispo y los responsables de la revista, o incluso de ambas a la 

vez. 

El mismo equipo de sacerdotes y seminaristas que publicaba la revista 

Eucaristía había iniciado en 1965 la reforma litúrgica en la parroquia de Santa Engracia. 

La reforma no fue bien acogida por todos, y menos aún, la predicación evangélica. 

                                                
109 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 14. 
110 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 16. 
111 Homilética es el arte y ciencia de predicar para comunicar el mensaje de la Palabra de Dios. Se deriva 

de la palabra griega “homilía”, que significa “estar en compañía de, ejemplo, conversar y comunicar”, 

http://www.seminarioabierto.com/homiletica00.htm (Consultado el 30/10/2014). 
112 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario…, p. 254. 

http://www.seminarioabierto.com/homiletica00.htm


67 
 

Llegaron hasta Cantero Cuadrado denuncias sobre lo que sucedía en la misa de 11 en 

Santa Engracia. Para salir al paso de estos rumores, se invitó por escrito al arzobispo, el 

cual ni asistió ni respondió a la carta de invitación. Sin embargo no pasó ni un año sin 

que éste procediese contra el equipo que actuaba en Santa Engracia. Nombró a un nuevo 

regente, Mariano Mainar, además de dos nuevos coadjutores y prohibió a José Bada 

celebrar misa en la parroquia de Santa Engracia y colaborar con sus compañeros en la 

celebración de la misa de 11 en la que venía actuando. Estos cambios en el equipo 

supusieron el remplazo de la línea pastoral que se venía siguiendo hasta entonces en 

Santa Engracia, por lo que la nueva línea pastoral era diametralmente opuesta a la 

anterior.  

En octubre de 1967 se envía como coadjutor de Fuentes de Ebro a D. Ángel 

Delgado Pérez. Comienza su labor pastoral especialmente entre los jóvenes con gran 

acierto. A los diez meses se le remueve de su cargo a petición del párroco Edmundo 

Apilluelo. Delgado Pérez habla con el arzobispo Cantero al que le pide las razones del 

cambio. Al no coincidir la información que posee el arzobispo (proporcionada por 

Apilluelo) y la del coadjutor, éste le pide que se informe directamente del pueblo de 

Fuentes. No se indaga más en el asunto, y Ángel Delgado Pérez tiene que abandonar el 

pueblo. En el año 1969 pone en marcha el Padre Victorino Morán un amplio 

movimiento juvenil con plena aceptación por parte de los jóvenes. Su predicación en la 

Parroquia del Perpetuo Socorro inquietó a los mayores. En mayo se programó una 

asamblea juvenil pero tres días antes de su celebración Cantero Cuadrado, actuando del 

mismo modo que con Eucaristía, a través de una llamada telefónica y sin dar 

explicaciones ordenó la suspensión de dicha asamblea. 

Cantero Cuadrado mantenía una dirección en el gobierno de la diócesis dura, 

vigilante y sin opción a cambios, marcada por las directrices de esa estrecha unión entre 

Iglesia-Estado que imperaba en España desde el fin de la Guerra Civil y que había sido 

reafirmada en el Concordato de 1953. La apreciamos en esta variabilidad de casos 

narrados, en los que su injerencia era constante para que ningún sacerdote pudiera 

escindirse de la línea pastoral que marcaban los órganos de gobierno de la diócesis y sus 

propias instrucciones. No es de extrañar, por tanto, que mantuviese enfrentamientos con 

ese clero denominado “contestatario”, y tratase de mitigar o reprimir su influencia sobre 

el resto de la clerecía. Manteniéndose fiel al régimen franquista (del que defendía su 

acción política) y abanderando ese sector más conservador de la Iglesia española, 



68 
 

reprendía con firmeza a los más aperturistas y comprometidos con la libertad y la 

defensa de los derechos humanos, entre los que encontramos a miembros de la 

Compañía de Jesús. Claro ejemplo es cuando en 1969, con motivo del estado de 

excepción decretado para toda la nación por el Gobierno
113

, un grupo de jesuitas, 

residentes en Zaragoza, redactó un documento en el que se analizaba y criticaba la 

medida tomada. Esto sentó muy mal a Cantero Cuadrado, quién anunció medidas contra 

Carmelo Martínez, el único jesuita del grupo que tenía cargo pastoral por encomienda 

suya. Éste era párroco de Ntra. Sra. de Belén, de Zaragoza. Cantero pidió entonces al 

Padre Provincial de la Provincia de Aragón de la Compañía de Jesús que lo destituyese, 

a lo cual éste se negó, porque estimaba que no había razones para esa destitución.
114

 

Continuando con la Compañía de Jesús, el 9 de noviembre de 1973 se 

presentaron a la aprobación del Arzobispado los Estatutos de las actividades del Centro 

Pignatelli, previamente aprobados por el Padre Provincial de esta orden religiosa. A 

finales de julio de 1974 todavía no habían sido aprobados dichos estatutos. Aunque no 

se habían indicado oficialmente las causas de esta tardanza, se había sugerido, por parte 

del Vicario, Francisco Martínez, que los trámites se acelerarían si se negaba permiso de 

reunión en el Centro al grupo de “sacerdotes solidarios”.
115

 

A nivel individual, uno de los representantes más destacados de ese sector 

aperturista de la Iglesia en Aragón, muy preocupado siempre por lo social, fue el Padre 

Javier Osés Flamarique, defensor de la igualdad social, la distribución equitativa de la 

riqueza y la mejora sustancial en las condiciones de vida, lo que le acarreaba polémicas 

con el sector más tradicionalista de la Iglesia. Llegó a la diócesis de Huesca en 1969 

como obispo auxiliar y en 1977 alcanzaría ya el puesto de obispo titular de dicha 

ciudad. Actuaba podríamos decir como un contrapeso en la postura de Cantero 

Cuadrado, lo que a menudo provocaba cruces de declaraciones entre ambos, con puntos 

de vista claramente antagónicos. Por ello Cantero Cuadrado trataba de evitar el debate 

con Osés, o mediaba para postergar su posición eclesial. En una ocasión, Cantero 

Cuadrado encargó al Padre Daniel Sánchez, responsable de la Obra Diocesana de 

                                                
113 Decretado el 24 de enero de 1969 por la muerte en circunstancias no esclarecidas del estudiante y 

militante antifranquista Enrique Ruano, a la que le sucedió una enorme manifestación en Madrid seguida 

por miles de estudiantes. Véase Sartorius, Nicolás y Alfaya, Javier. La memoria insumisa. Sobre la 

dictadura de Franco, Madrid, Espasa Calpe, 1999, p. 242. 
114 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 18. 
115 Se refiere al grupo de sacerdotes que se solidarizaron con Wirberto Delso tras la destitución de éste 

como párroco de la localidad zaragozana de Fabara, por orden de Cantero Cuadrado, lo que originó el 

denominado “Caso Fabara”. 



69 
 

Ejercicios Espirituales de la Diócesis, la confección de una serie de tandas de ejercicios 

para sacerdotes en la Quinta Julieta, la Casa de Ejercicios Espirituales de los Padres 

Jesuítas. Cuando éste procedió a presentarle el programa ya confeccionado Cantero 

Cuadrado dio su visto bueno, con la única condición de que quitase de la lista a Javier 

Osés como director de los mismos y fuese sustituido por alguien más afín a él. Podemos 

interpretar esta acción como un intento de Cantero Cuadrado de prohibir la acción 

pastoral de Javier Osés en Zaragoza de una forma encubierta. 

Para alcanzar a ver hasta dónde llegó la desavenencia con ese sector aperturista 

de la Iglesia y la determinación con la que actuó frente al clero contestatario, son 

merecedores de análisis dos procesos conflictivos protagonizados por dos párrocos 

rurales, Eduardo Royo, sacerdote de Mequinenza que batalló frente al arzobispo 

Cantero quién apoyó a la empresa ENHER, contratista del embalse que provocó la 

inundación del pueblo, y Wirberto Delso, cura de Fabara que se enfrentó al arzobispo 

por no encontrar justificada su destitución como párroco del pueblo, y a la que la 

mayoría de la feligresía se opuso. Existe una distinción entre ambos casos. Por un lado, 

la disputa en Mequinenza podemos definirla como un conflicto entre arzobispo y 

párroco, pero al que debemos añadir otros integrantes, como fueron la empresa ENHER 

y la autoridad civil  (quienes iniciaron la disputa), además de ser un proceso largo en el 

tiempo, pues duró unos años. Mientras que por otro lado, el “Caso Fabara” sí que 

podemos calificarlo como un conflicto eclesial interno, en el seno de la Iglesia, sin 

participación de agentes externos, protagonizado primero por el arzobispo y el párroco 

de Fabara y luego por el grupo que se solidarizó con este último. Y no fue extenso en el 

tiempo, ya que se desarrolló durante un verano. 

El conflicto en Mequinenza fue primero una pugna entre la autoridad municipal 

y la Empresa Nacional Hidroeléctrica del Ribagorzana (ENHER, S.A.), al estar afectado 

el pueblo por el embalse hidroeléctrico del Ebro, y verse amenazado de inminente 

inundación con a la inauguración de la presa. Derivado de este enfrentamiento surgió la 

disputa entre el arzobispo Pedro Cantero Cuadrado y el cura del pueblo Eduardo Royo. 

Se inició cuando ENHER en 1969 notificó la expropiación de la casa parroquial. 

El señor arzobispo había negociado tal expropiación a cambio de una nueva casa y un 

nuevo templo. La empresa visitó al párroco y ambos al arzobispo el 19 de septiembre de 

1970. Ésta pidió al arzobispo la cesión del viejo templo, a lo que el párroco se negó en 



70 
 

rotundo. ENHER ante la presencia impasible del arzobispo amenazó al cura de echar 

contra él a todo el pueblo cerrando el grifo de créditos a la Cooperativa.
116

  

ENHER y el cura visitaron otra vez al arzobispo el 16 de septiembre de 1970. 

ENHER, preparada la encerrona en el arzobispado, exigió que el cura abandonase la 

vieja casa parroquial, negándose éste hasta que saliese el último vecino del viejo 

Mequinenza. El arzobispo en septiembre de 1971 autorizó a ENHER a hacer sondeos de 

comprobación de seguridad del viejo templo. El 2 de octubre 114 vecinos protestaron al 

arzobispo; manifestaban que era una táctica de ENHER para declarar ruinoso el templo 

como lo había hecho con ellos, y que, una vez derribado el templo, se encontrarían en 

peores condiciones para continuar con sus reclamaciones, por lo que confiaban en el 

sacerdote y en su actuación frente a los abusos de ENHER. El arzobispo respondió que 

ya había dado orden para autorizarlo y que en todo caso dispondrían de una capilla 

provisional. El 11 de julio ENHER ordenó al cura el inmediato traslado de vivienda, 

con el apoyo del arzobispo, quién le escribió el 7 de noviembre de 1972 adjuntándole 

fotocopia del escrito del Gobernador según el cual ENHER informaba del estado 

ruinoso de la casa parroquial. Cantero Cuadrado, por tanto, afirmaba el contenido del 

mismo y aconsejaba el abandono de la casa cuanto antes. Aquí se aprecia claramente las 

relaciones de alianza que el arzobispo mantuvo con la empresa ENHER. 

En diciembre de 1972 se reunieron en el arzobispado Cantero Cuadrado, 

ENHER, el vicario rural y el párroco de Mequinenza para forzarle a abandonar la casa 

parroquial. Éste manifestó su desacuerdo. En enero de 1973 se formalizó el escrito de 

estipulaciones. En el acta el arzobispo aceptó para las 38 familias que se resistían a  

abandonar Mequinenza en espera de una solución justa las condiciones que ENHER 

había ido imponiendo a todos los vecinos sucesivamente y a la fuerza agravadas con la 

amenaza de inspección sobre estado ruinoso de sus viviendas. Concluía que “e[ra] 

forzoso, y necesario e inmediato en el plazo de 15 días el traslado no solo de la casa 

parroquial sino de la parroquia al nuevo pueblo, reconociendo únicamente como válidas 

y haciéndolas suyas las razones de ENHER”.
117

 

El 19 de enero una comisión del pueblo visitó a Cantero Cuadrado protestando 

contra el acta y exigiendo que retirase su decisión, además de reprocharle el haberse 

                                                
116 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 19. 
117 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 20. 



71 
 

vendido a la empresa ENHER. El 23 el cura y el grupo de sacerdotes manifestaron su 

decisión de no abandonar la casa. Ante la amenaza del Vicario Rural de atenerse a las 

consecuencias civiles y eclesiásticas y la amenaza de ENHER de inundar la casa 

(elevando las aguas del embalse), los sacerdotes permanecieron internados en la casa 

dispuestos a todo: 

 “dispuestos a mantenerse en la casa, donde aseguran que permanecerán en 

caso de que sea inundada. El motivo de su actitud, que alegan que se funda en 

«exigencias evangélicas», es el de apoyar a los vecinos que todavía permanecen en el 

viejo casco de Mequinenza. Los sacerdotes que siguen esta conducta son don, Eduardo 

Royo, párroco de Mequinenza, y los párrocos y coadjutores de Nonaspe, Fabara y 

Maella. A última hora se informa que, al parecer, otros sacerdotes de la diócesis han 

acudido a acompañar a los recluidos voluntariamente”.
118

 

 

Al saltar los hechos a la prensa, el arzobispo se vio obligado a justificar su 

actuación. Para ello, el arzobispo reunió el Consejo Presbiterial en sesión urgente el 14 

de febrero de 1973. El 25 comunicó a los arciprestes que el Consejo Presbiterial 

redactaría una nota de prensa sobre Mequinenza, tras enviar una comisión del Consejo 

para verificar los hechos en el mismo pueblo. En el Consejo se expuso un amplio 

dossier de información de parte del arzobispo y sin opción a ninguna propuesta se pasó 

a corregir un borrador de la nota de prensa que ya había sido elaborado previamente; en 

él constaba, “informado el Consejo Presbiterial y oído su parecer”.
119

 En la nota de 

prensa observamos que se acude al evangelio para justificarse. Al mismo tiempo se 

desechaban las reclamaciones de justicia que exigía el pueblo de Mequinenza. Además, 

solo estaban representadas las posiciones jurídicas de ENHER y no las del pueblo de 

Mequinenza.
120

  

Cantero Cuadrado finalmente pasó a resolver el conflicto a través de la fuerza. 

El 6 de abril de 1973 el arzobispo dio curso a los trámites legales de desalojo por la 

fuerza de la casa parroquial. El 9 se personó en la vivienda un delegado gubernativo, 

                                                
118 La Vanguardia Española, 9 de febrero de 1973, p. 25, 

 http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.html (Consultado el 

4/11/2014). Para prensa relativa al “Caso ENHER” véase Anexo 2. 
119 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 20. 
120 “comienza refiriéndose a un párrafo evangélico en que un judío dice a Jesucristo: «Dile a mi hermano 

que parta conmigo su herencia.» He aquí un tipo de personas que acuden a la autoridad religiosa no para 

pedir un criterio y una orientación en su vida, sino para que les resuelvan sus asuntos económicos 

personales. Jesucristo se desentendió de semejante petición no porque adoptara una actitud de 

indiferencia o de insensibilidad, sino porque su intervención decisoria en tales asuntos no la consideraba 

como misión recibida del padre”, ABC, jueves 1 de marzo de 1973, p. 36,      

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1973/03/01/036.html (Consultado el 

4/11/2014). 

http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.html
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1973/03/01/036.html


72 
 

acompañado de miembros de la fuerza pública, y ante la negativa de Eduardo Royo de 

abandonar la casa parroquial, se echó la puerta abajo y se inutilizó la vivienda. Mientras 

esto sucedía, un amplio despliegue de guardias civiles vigilaba el acceso del pueblo 

nuevo al viejo, impidiendo acercarse al acto a las personas ajenas.
121

  

ENHER elevó las aguas del embalse lo suficiente como para inundar también el 

templo, por lo que parte del pavimento interior de la iglesia se hundió. ENHER solicitó 

inspección para declarar en estado de ruina el templo. Esta vez no fue el párroco 

Eduardo Royo, sino el alcalde de Mequinenza quién denuncio al gobernador y al 

arzobispo. El 18 se realizó la inspección por parte del arquitecto diocesano no pudiendo, 

a pesar de su misión, declararlo en estado de ruina, por lo que la gente del pueblo 

continuó con el culto en el templo viejo, llenándolo. Éste sería derribado en 1974, 

mientras se levantaba un nuevo templo en el pueblo nuevo. 

El 3 de mayo de 1973 Cantero Cuadrado lanzó a Royo un ultimátum para que en 

el plazo de quince días trasladase la parroquia al pueblo nuevo, de lo contrario le 

destituiría, y le conminaba además a que fuese a visitarle cuanto antes porque la 

situación se había vuelto intolerable. El párroco no contestó. El 16 de julio los vicarios 

de Zaragoza y el vicario rural acompañados del sucesor de Eduardo Royo se 

desplazaron a Mequinenza para realizar la destitución. Ese día, habían acudido a la 

iglesia un grupo de mujeres que protestaron ante éstos por las actuaciones del arzobispo. 

Al no poder cumplir su propósito, retornaron, informaron y la destitución quedó 

pendiente para después de las vacaciones del prelado. Éste hizo coincidir la destitución 

con la inauguración del nuevo templo, el 16 de septiembre a las 12.
122

 El día antes, se 

personó en Mequinenza el vicario rural con el decreto de destitución y la orden de 

permanecer hasta las 12 horas del día siguiente. El 16 la misa de Eduardo Royo se llenó 

de caras desconocidas: campesinos, mineros, obreros, mujeres del pueblo… mientras la 

plaza estaba desierta para recibir a las autoridades, a Cantero Cuadrado con sus vicarios, 

al gobernador Federico Trillo Figueroa y al presidente de la Diputación Provincial, 

Pedro Baringo. La protesta fue necesariamente silenciosa.
123

 

                                                
121 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 21. 
122 La Vanguardia Española, miércoles 19 de septiembre de 1973, p. 29, 

 http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.html (Consultado el 

5/11/2014). 
123 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 22. 

http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.html


73 
 

No cabe duda de que la postura adoptada por Cantero Cuadrado, a favor de 

ENHER, convirtió a Eduardo Royo en defensor de los pobres y de una causa justa. 

Finalmente, él había sido destituido, pero el 6 de junio de 1974 la prensa dio la noticia 

de que la Dirección General de Obras Hidráulicas daba la razón al pueblo de 

Mequinenza en sus reclamaciones por las indemnizaciones.
124

 

4.4. Máxima tensión en la archidiócesis… el “Caso Fabara” 

Si bien en el caso de Mequinenza tanto el párroco como el arzobispo Cantero 

Cuadrado habían adoptado sus posturas, claramente antagónicas, tras el inicio de un 

conflicto que ellos no habían provocado, en el “Caso Fabara” no fueron agentes 

externos los que provocaron la afrenta sumándose a posteriori el cura de Fabara y el 

arzobispo zaragozano, sino que la acción de este último destituyendo al párroco fabarol 

fue lo que desencadenó el enfrentamiento. 

Para tratar de comprender mejor este claro caso de contestación en la Iglesia 

católica en Aragón deberíamos profundizar en el pensamiento y la ideología que guió en 

sus acciones a los dos principales protagonistas, que no son otros que el arzobispo Pedro 

Cantero Cuadrado y el sacerdote Wirberto Delso Díez. En el caso del prelado hay que 

tener en cuenta la identificación con la ideología franquista debido esta a que sufrió en 

sus propias carnes la persecución de sacerdotes durante la Guerra Civil.
125

 Nacido en 

Carrión de los Condes (Palencia), fue ordenado sacerdote en 1926 y accedió al 

episcopado en 1952 como obispo de Barbastro. En 1953 se convirtió en obispo de la 

recién creada diócesis de Huelva, donde publicó la obra que quizás manifieste mejor su 

pensamiento, En defensa de la unidad católica de España, en la que Cantero se retrata 

como un firme detractor de la libertad religiosa.
126

 

Participó en el Concilio Vaticano II, el cual supuso una auténtica renovación de 

la Iglesia Católica, donde se preconizaba, aparte de la Declaración sobre la libertad 

religiosa a la que se oponía Cantero, la independencia de la Iglesia respecto al poder 

político, lo que afectaba particularmente a España y supuso un revulsivo por darse en 

este país como forma de gobierno un régimen autoritario. No podía aceptar ni comulgar 

                                                
124 Andalán, 15 de junio de 1974, p. 10, 

 http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/i18n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311 (Consultado el 

5/11/2014). 
125 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario…, p. 225. 
126 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, La Iglesia que se enfrentó a Franco, Pablo VI, la Conferencia 

Episcopal y el Concordato de 1953, Madrid, Dilex, 2005, pp. 85-86. 

http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/i18n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311


74 
 

con esas ideas una persona que llegaría a pertenecer al Consejo del Reino, al Consejo de 

Regencia y a la Cámara de Procuradores en Cortes, es decir, alguien que había 

manifestado de forma eminente una notable sintonía con el franquismo. Cantero llegó a 

la archidiócesis de Zaragoza en mayo de 1964, cuando todavía el Concilio no había 

siquiera terminado, pero seguía firme entonces en sus convicciones de que el principio 

de libertad religiosa, el ejercicio de ese derecho tenía obligatoriamente que respetar las 

exigencias del orden público y el bien común, es decir, que no podía ser aplicado en 

España de la misma manera que en otros lugares porque podría afectar a la propia 

unidad de la nación.
127

 En 1972 Cantero Cuadrado elaboró un documento en el cual 

relataba la situación de la Iglesia española por aquel entonces, titulado Informe sobre el 

momento actual de la Iglesia en España, enviado a Roma con el objetivo de ser útil y 

servir al Santo Padre para comprender mejor la complejidad del momento que vivía la 

Iglesia española en esos años. Hay que recordar que este fue elaborado en un momento 

crucial de la Iglesia en España, entre la Asamblea Conjunta de Obispos y Sacerdotes de 

septiembre de 1971 y la publicación del documento La Iglesia y la Comunidad Política 

en enero de 1973.
128

 

En cuanto a Wirberto Delso, la información sobre su actitud y pensamiento que 

conocemos es la que relatan los sacerdotes solidarizados con su causa en el informe que 

éstos elaboraron con motivo de su destitución, así que podemos considerarla algo 

sesgada. Miembro militante de Acción Católica, surgió a los 18 años su vocación 

sacerdotal. Se formó en el Seminario de Zaragoza y su primer destino parroquial fue 

Gallocanta, lugar en el cual tomó contacto con la realidad del mundo rural. Afirmaban 

sus compañeros que su pensamiento estaba caracterizado por la rectitud, siguiendo con 

tesón la línea que él creía evangélica, como quedó patente en el caso de Mequinenza.
129

 

Decían de Delso que era posible convencerle, pero imposible sobornarle, que no 

traicionaría su conciencia a cambio de cargos eclesiásticos superiores al que ocupaba. 

Se autodefinía como un cura al que la beneficencia no le iba, prefería enseñar a pescar 

que dar un pez. Otro de los rasgos que suscribían estos era la consideración de que 

participando del trabajo manual, se estaba presente en el pueblo de forma activa, 

                                                
127 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “Pedro Cantero y la Iglesia del Posconcilio”, Miscelánea 

Comillas, nº 137, 2012, p. 616. 
128 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “Pedro Cantero y la Iglesia…”, p. 618. 
129 “II Parte: Análisis” en Documento-Informe motivado por la destitución de D. Wirberto Delso en 

Dossier: -Fabara. Arzobispo Cantero, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza, 14 de Junio – 4 de Agosto 

de 1974, p. 1. 



75 
 

“Wirberto dice que trabaja porque lo necesita y porque lo hace todo hijo de vecino. 

Además añade que es la única forma de evangelizar a todos empezando por los 

primeros, que son los más pobres. Hoy su trabajo molesta únicamente a los que fueron 

formados en la Acción Católica dentro de una mentalidad espiritual y socialmente 

burguesa”.
130

 Algunos puntos clave de su pensamiento teológico que criticaban esa 

Iglesia burguesa y acomodada eran estos: no bastaba con leer la Biblia, había que leer 

también los acontecimientos; amar a los pobres y solidarizarse con ellos es amar a 

Cristo y solidarizarse con la manera de actuar de Cristo; la Palabra de Dios está por 

encima de quienes la sirven, no se puede manipular, ni silenciar; por amor a la verdad 

evangélica y a la claridad del testimonio es necesario que la Iglesia no dependa de 

ningún poder extraño; el Vaticano II pretendió poner al día a la Iglesia, por lo que es 

deber de todos los fieles contribuir en esa reforma; los presbíteros forman un colegio 

presidido por el obispo, por tanto éste no puede prescindir de su presbiterio.
131

 Junto a 

estos puntos faltarían algunos más para completar el listado que guiaba su línea 

pastoral. Este tipo de fe que podríamos definirla como comprometida fue lo que le 

acarreó disgustos a nivel humano y conflictos con sus superiores. 

Una vez conocido tanto el ideario de Pedro Cantero Cuadrado como el de 

Wirberto Delso, trataremos de analizar cómo una simple orden de destitución de un 

cargo parroquial en una pequeña localidad zaragozana se transformó en el caso de 

contestación a la Iglesia más relevante de Aragón. Dio comienzo todo en el verano de 

1974. 

Todo parece indicar que se inicia el “Caso Fabara” el 14 de junio de 1974, 

cuando el arzobispo Pedro Cantero Cuadrado le envió una carta a Wirberto Delso Diéz, 

conminándolo a abandonar su cargo (cesándolo del mismo) como Párroco de Fabara, 

arguyendo que éste utilizaba en el desempeño de su oficio un léxico que no era el 

correcto, además de las propias ideas y actitudes que éste mostraba, que tampoco lo 

eran. 
132

 Para tomar esa decisión, el arzobispo afirmaba basarse en informes llegados al 

arzobispado, comprobados en persona en la Visita Pastoral que había hecho a la 

parroquia de Fabara, en conformidad con los decretos del Concilio Vaticano II y 

                                                
130 “II Parte: Análisis” en Documento-Informe motivado…,  p. 3. 
131 “II Parte: Análisis” en Documento-Informe motivado…,  p. 5. 
132 Wirberto Delso Diéz fue designado Párroco de Fabara en 1968 por el propio Cantero Cuadrado. 



76 
 

después de las consultas y asesoramientos pertinentes, así como tras un largo periodo de 

reflexión.
133

 

La respuesta de la feligresía de Fabara no tardó en llegar; una parte de los fieles 

del pueblo respondieron con otra carta dirigida a Cantero Cuadrado.
134

 En ella, se 

solicitaba al arzobispo que explicara el motivo del cese del Párroco de Fabara, 

indicando sobre todo que especificara a qué se refería concretamente con esas “ideas”, 

“actitudes” y “léxico” que atribuía a la persona de Wirberto
135

. Podemos decir que el 

conflicto ya se había desatado, con una especie de declaración de guerra por ambas 

partes. Tal es así, que había surgido una división muy fuerte entre los feligreses y las 

propias autoridades eclesiásticas, por la fuerte discrepancia y división de opiniones en 

torno a Wirberto. Respecto a sus homilías durante la Misa Dominical muchos padres 

llegaron a prohibir a sus hijos el asistir a la misma (según ellos por los planteamientos 

marxistas vertidos por el párroco en las mismas) criticándose también su visión sobre 

las relaciones prematrimoniales, el mostrar desprecio por los militantes de Acción 

Católica, o acciones como inculcar a los jóvenes la rebeldía frente a la estructura 

familiar por un desviado sentido de la libertad, etc. 

El 18 de junio se reunieron 14 curas rurales para hablar del tema.
136

 Al observar 

que sus ideas coincidían con las de Wirberto Delso, vieron en su destitución una 

condena a su propia actividad pastoral, por lo que decidieron solidarizarse con él, 

arguyendo que “el procedimiento utilizado en la destitución de Wirberto es un 

atropello… El significado profundo de este hecho es la marginación de una línea 

pastoral que no es la del Arzobispo; negando el pluralismo admitido en el seno de la 

Iglesia universal”. Ante ello habían decidido apoyar al párroco de Fabara, planteándose 

la posibilidad de dimitir todos de sus cargos pastorales e invitar a los vicarios para 

dialogar y revisar la decisión arzobispal tomada.
137

 

Se sumaron a esta iniciativa 22 sacerdotes más, ya no solo rurales, por lo que la 

propia Acción Católica de Fabara trató de entablar diálogo con el párroco Wirberto para 

                                                
133 “III Parte: Crónica” en Documento-Informe motivado por la destitución de D. Wirberto Celso en 

Dossier: - Fabara. Arzobispo Cantero, Archivo del Centro Pignatelli, Zaragoza 14 de Junio – 4 de Agosto 

de 1974, p. 1. 
134 Firmada por 118 miembros de la Asamblea parroquial el 22 de junio de 1974. Véase Anexo 3 y 4. 
135 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario…, p. 226. 
136 Entre los que se encontraban Rafael Aranda Rodrigo, Isidro Jesús Cabello Laborda, Victorio Sevilla 

Luna, Luis Bel Cortés, Jesús Borao Nasarre, etc. Para la lista completa véase Anexo 5. 
137 III Parte: Crónica” en Documento-Informe motivado…, p. 2. 



77 
 

así evitar la publicidad del suceso que se había producido al enfrentar posiciones (ya 

que el propio Wirberto comunicó a los representantes de Acción Católica de Fabara que 

solo tendría en cuenta los planes pastorales de Acción Católica en la medida que estos 

coincidieran con los suyos propios). La respuesta del arzobispo Cantero Cuadrado no se 

hizo esperar. Respecto a la idea de que había cesado a Wirberto Delso por supuestas 

generalidades y acusaciones falsas y gratuitas, le recordaba que lo hacía en virtud del 

descontento sembrado entre la feligresía, descontento que él mismo había comprobado 

en persona durante su Visita Pastoral a Fabara. Por tanto, alegaba que no había sido él 

quien había dado notoriedad al cese del Párroco de Fabara, sino que lo había hecho el 

damnificado por la medida, esto es, el propio Wirberto Delso Diéz.
138

 Además de 

destacar la nula predisposición, según él, de Wirberto a un entendimiento. Cantero 

Cuadrado lo expresó de la siguiente forma:  

“En esta ocasión, como en otras muchas, su actitud ha sido de desprecio y 

autosuficiencia con respecto a las autoridades diocesanas. Esta postura hace imposible 

un diálogo sincero y constructivo. Me habla Vd. de la conveniencia de la celebración 

de un “juicio eclesiástico público, donde la acusación sea pública y la defensa 

también”. No es este el camino ni legal ni pastoral. Por otra parte, Vd. oyó las 

acusaciones contra su actuación pastoral y la de algunos catequistas en la Asamblea 

Parroquial celebrada con mi presencia, con ocasión de la Santa Visita Pastoral, a la 

que asistió gran parte de la Comunidad Parroquial. Vd. pudo defenderse públicamente, 

y no pronunció ni una sola palabra, viéndome yo obligado a adoptar una actitud 

conciliadora, para salvar una situación comprometida para Vd. (...) Mi conciencia 

pastoral me obliga a actuar siempre con la caridad y mansedumbre cristianas, pero 

también me obliga a velar por el bien espiritual de todas las almas, por la paz y por la 

unidad en todas las comunidades diocesanas».
139

 

Así fue como un conflicto parroquial, producido por el enfrentamiento entre el 

párroco y Acción Católica, se convirtió en un conflicto diocesano. Ante la amenaza de 

los sacerdotes solidarios de dimitir en bloque, Cantero Cuadrado no se amedrentó, ya 

que la jerarquía de la archidiócesis de Zaragoza le mostró apoyo incondicional, 

refrendando su posición ante tal actitud subversiva de los párrocos levantados ante su 

autoridad como prelado. El comunicado a Cantero Cuadrado de la intención de dimitir 

de los sacerdotes solidarios se produjo el día 5 de julio. La reacción de éste fue la 

amenaza de excomunión a todos los dimitidos, comunicada a cada uno a través de una 

carta personal, buscando así romper la solidaridad y fomentar la división del 

                                                
138 Carta de Pedro Cantero Cuadrado destinada a Wirberto Delso Díez. Véase Anexo 6. 
139 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario…, p. 228. 



78 
 

grupo.
140

Ante la amenaza de excomunión, dos sacerdotes decidieron retirar su dimisión, 

mientras el resto del grupo estudiaba la posibilidad de enviar un recurso canónico a 

Roma, al no existir base canónica para la excomunión ya que la dimisión y la 

solidaridad no eran desacato ni rebeldía sino manifestación de disconformidad con una 

situación concreta. Los obispos de Aragón monseñor Osés de Huesca, Álvarez de 

Tarazona e Iguacen de Barbastro se alarmaron por la amenaza de excomunión a 27 

sacerdotes, por lo que recomendaron la obligación que tenía el grupo de informar a 

Roma.
141

 El día 12 de julio los curas solidarizados con Wirberto Delso se reunieron con 

el nuncio en Madrid, Luigi Dadaglio
142

, el cual ante la narración de los hechos, optó por 

mostrarse neutral, abogando por llegar al entendimiento y porque reinase un consenso 

entre ambas partes. 

Cantero Cuadrado decidió informar al nuncio de su visión del caso, tratando de 

mostrar la insumisión de estos sacerdotes a sus órdenes. Por su parte, los curas que 

querían revocar la decisión del cese de Wirberto trataron de dar una dimensión 

extraeclesial al caso, organizando reuniones, implicando a sacerdotes de otras diócesis, 

visitando a varios obispos de la provincia eclesiástica e incluso publicaron un artículo 

en Pueblo de Dios.
143

 Al mismo tiempo, Cantero Cuadrado intentaba buscar el apoyo 

del nuncio, pero la relación entre ambos se enfrió, debido a las distintas posturas que 

ambos mantenían con respecto al régimen franquista. Cantero era un fiel defensor del 

espíritu del 18 de julio y de todas las instituciones que surgieron tras él, mientras que 

Dadaglio apoyaba sin fisuras a Tarancón en el proceso de separación y abierta oposición 

al régimen de Franco. Aún con todo esto, Cantero Cuadrado sí que contaba con el apoyo 

de los arciprestes de la diócesis. Además el 15 de julio se reunió el Consejo Presbiterial, 

el cual consideró que era necesario mantener el cese de Delso, demostrando así que el 

arzobispo era secundado en sus decisiones por sus compañeros. Hay que sumar también 

el apoyo del gobernador, que se reflejaba en la constante presencia de la policía en los 

alrededores de los locales donde se reunían los sacerdotes y las comunidades cristianas, 

                                                
140 Carta de Pedro Cantero Cuadrado dirigida a cada uno de los párrocos. Véase Anexo 7. 
141 III Parte: Crónica” en Documento-Informe motivado…, p. 5. 
142 Luigi Dadaglio fue elegido Arzobispo de Leros el 28 de octubre de 1961 y consagrado obispo el 8 de 

diciembre del mismo año en la iglesia de San Gregorio Magno al Celio en manos del cardenal Giovanni 

Cicognani Hamlet. Participó en el Concilio Vaticano II. El 8 de julio 1967 fue nombrado nuncio 

apostólico en España y permaneció en esta posición hasta el 4 de octubre de 1980, cuando fue nombrado 

secretario de la Congregación para el Culto Divino y la Disciplina de los Sacramentos. 
143 Es la Publicación Oficial del Obispado de Huesca. 



79 
 

de igual modo con la presencia de la Guardia Civil en los pueblos, por lo que se podría 

decir que Cantero Cuadrado contaba a su servicio con las fuerzas de orden público. 

La tensión seguía en aumento, ya que dos días antes de que se reuniese el 

Consejo Presbiterial, el 13 de julio, las comunidades cristianas de Zaragoza habían 

celebrado una asamblea a la que asistieron alrededor de 200 personas, entre ellas una 

delegación de la comunidad de Fabara. Con anterioridad el vicario general había 

comunicado a uno de los sacerdotes miembro de las comunidades que dicha asamblea 

quedaba desautorizada por su matiz de protesta, pero aún así esta finalmente se celebró. 

En ella se expuso el uso abusivo de autoridad que hacía el arzobispo al negar el diálogo 

y despreciar la verdad.
144

 El 20 de julio Wirberto Delso acudió a hablar con el 

arzobispo. Éste le dijo que no tenía nada personal contra él, sino únicamente con su 

línea pastoral. El párroco preguntó a Cantero Cuadrado de quiénes se había informado 

para tomar la decisión, a lo que respondió que del arcipreste de Caspe. Wirberto 

comunicó al prelado que en los siete años que llevaba como cura en Fabara jamás dicho 

arcipreste había visitado el pueblo. Pidió una solución aceptable para su situación a lo 

que Cantero Cuadrado se negó ya que primero Delso debía obedecer sus órdenes, no 

cuestionarlas. Finalmente se despidieron lamentándose el arzobispo de la expectación y 

el revuelo que había levantado su decisión, ante lo que le espetó a Delso: “si lo sé no 

hago nada”.
145

 

El 28 de julio el grupo de curas solidarios envió una misiva a Cantero Cuadrado 

responsabilizándolo exclusivamente a él y solo a él de la destitución del Párroco de 

Fabara. Éstos le reprochaban el no haber investigado lo suficiente para esclarecer qué 

había de cierto en las acusaciones vertidas sobre Wirberto Delso, sobre determinados 

temas o su ideología, y se reafirmaban en su postura comunicándole la decisión 

definitiva de dejar sus cargos pastorales. El 29 recibieron un escrito de solidaridad a la 

Comunidad de Fabara firmado por las Comisiones Nacionales de HOAC, VOS, JIC, 

CEMI, CIX, JEC, JARC, MCE, VOJ y FECUM, siete comunidades parroquiales y 

catorce comunidades de base.
146

 

                                                
144 III Parte: Crónica” en Documento-Informe motivado…, p. 7. 
145 III Parte: Crónica” en Documento-Informe motivado…, p. 9. 
146 Véase Anexo 8. 



80 
 

La tensión en el ambiente había aumentado en muy poco tiempo. Cantero 

Cuadrado confiaba en que los sacerdotes solidarios recapacitasen y no dimitiesen, 

aunque le dolía la acusación lanzada de que les había amenazado con una posible 

excomunión si no renunciaban a su actitud rebelde. Por ello, el arzobispado de Zaragoza 

en una nota aclaratoria, informó que no se había producido tal amenaza de excomunión 

por parte del prelado.
147

 Se acusaba a través de esta nota, pues, al grupo de curas 

solidarios de manipular a la opinión pública. El 7 de agosto de 1974 se hizo inevitable la 

dimisión de los 25 sacerdotes implicados en el asunto. El arzobispado de Zaragoza, 

decía en una nota oficial, según recoge Martín de Santa Olalla:  

“que era falso que en todo este proceso sólo se hubiera oído a «autoridades y a 

los ricos», pues Delso había podido explicar públicamente su postura con el propio 

Arzobispo de Zaragoza presente y había preferido optar por el silencio; que en ningún 

momento se había hablado de una posible pena de excomunión; que nunca se había 

intentado ir contra una «determinada línea pastoral» que se encontraba en relación 

con el mundo del trabajo; y que, en cualquier caso, a pesar de haber aceptado la 

dimisión de estos veinticinco sacerdotes, Cantero se encontraba «con los brazos 

abiertos» para acoger a estos clérigos si alguno decidía rectificar en su conducta.”
148

  

Las reacciones no tardaron en producirse.
149

 Cantero Cuadrado recibió cartas de 

apoyo, como la que envió la corporación municipal de Fabara, y otras para analizar lo 

sucedido, como la que le envió el padre Damián Iguacen, arzobispo de Barbastro. Uno 

de los obispos más conservadores, de la línea dura, el obispo de Orense, Ángel Temiño, 

le escribió una carta a Cantero Cuadrado mostrándole su total apoyo, ya que éste 

consideraba al denominado Clero “contestatario” como una moda, como algo pasajero, 

y que el arzobispo Cantero Cuadrado había obrado correctamente, postura que también 

defendió el obispo de Tenerife, Luis Franco. Eran pocos los apoyos. Todos estos 

sucesos mostraban lo aislado que se encontraba a la altura de finales del franquismo el 

sector conservador del episcopado español. Ningún obispo perteneciente a una gran 

diócesis escribió a Cantero Cuadrado, teniendo por grandes diócesis las de Madrid 

(Tarancón), Barcelona (Jubany), Sevilla (Bueno Monreal), Valencia (García Lahiguera) 

y Santiago (Suquía). En definitiva, Cantero Cuadrado estaba prácticamente solo en este 

asunto. 

                                                
147 Nota de la Oficina de medios de Comunicación social del arzobispado de Zaragoza, 1 de agosto de 

1974. 
148 Martín de Santa Olalla Saludes, Pablo, “El Clero contestatario…, p. 237. 
149 Prensa que recoge la reacción de ambas partes. Véase Anexo 9. 



81 
 

Pero el caso todavía no había terminado. Tras el verano, las dos partes 

decidieron reunirse para buscar una solución acorde para ambas. El grupo de curas 

dimitidos exigieron a Cantero Cuadrado la readmisión de Delso Díez como cura de 

Fabara o Coadjutor. Y si eso era aceptado, ordenar también la restitución de los otros 

curas en sus parroquias. Cantero Cuadrado aceptó estas dos condiciones, con la 

excepción de que cuatro párrocos no podrían volver a sus cargos pastorales por no ser 

queridos en sus respectivos destinos, para así poder redactar un escrito en el que las dos 

partes hacían público que habían llegado a un acuerdo. Como cláusula a este escrito se 

exigió llevar a cabo una consulta a la comunidad cristiana de Fabara, que tanto se había 

volcado con el cura local. Aquí vemos cómo este sector del clero contestatario trataba 

de mantener unas negociaciones con la máxima autoridad de la diócesis como si 

dijéramos “entre iguales”, cuando en realidad era su superior. Cantero le ofreció a 

Wirberto el cargo de Coadjutor de la Parroquia de Alcañiz, cargo que éste rechazó. Y 

como se volvió a romper el diálogo, Delso denunció el caso a la Santa Congregación 

para el Clero.
150

 Se mostraba otra vez, como vemos, la fractura que vivieron los 

sacerdotes españoles como consecuencia de un cambio no asimilado en muchos casos, 

el Concilio Vaticano II, del que muchos eclesiásticos españoles renegaban. El arzobispo 

Cantero Cuadrado se dirigió a Roma, para dar su versión de los hechos. Quizás le 

motivó a ir directamente allí el evitar las relaciones con el nuncio Luigi Dadaglio, quien 

no había ofrecido interés alguno en las peticiones hechas por Cantero Cuadrado con 

respecto al caso de Fabara. 

Cantero Cuadrado puso entonces su visión de lo ocurrido en la diócesis 

zaragozana por escrito, a través de un informe. En éste expresaba que estaban en 

circulación dos documentos que trataban de desprestigiar su gestión como arzobispo de 

Zaragoza, sobre todo uno de ellos, denominado “documento-informe” cuyo único 

objetivo era el de ridiculizarlo como persona.
151

 Para responder a esos informes, y 

responder a la denuncia ante la Sagrada Congregación para el Clero, Cantero Cuadrado 

se remontó al origen del conflicto, que era el momento en que le comunicó a Delso Díez 

su cese como párroco de Fabara, por las siguientes razones:  

                                                
150 Es la congregación de la Curia romana responsable de supervisar los asuntos relacionados con los 

sacerdotes y diáconos que no pertenecen a una orden religiosa. Para más información véase 

http://www.clerus.va/content/clerus/es.html (Consultado el 7/11/2014). 
151 Cantero Cuadrado se refería al Documento-Informe motivado por la destitución de D. Wirberto Delso, 

Zaragoza, 1974 (ciclostilado). 

http://es.wikipedia.org/wiki/Curia_romana
http://www.clerus.va/content/clerus/es.html


82 
 

“por haber mantenido una actitud de desprecio y de difamación hacia mi 

persona; haber enseñado que el órgano auténtico del Magisterio es “la base”, el 

pueblo, en su acepción meramente sociológica y cuantitativa, contraponiéndolo al 

Papa y a los Obispos; haber enseñado a los jóvenes la liberación sexual; por haber 

estimulado la rebeldía de los adolescentes para con sus padres en materias en las que 

la Iglesia siempre ha enseñado fidelidad y obediencia; haber desvalorizado el precepto 

dominical de la Santa Misa, y su cumplimiento y porque alguno de sus catequistas 

enseña que no puede haber Eucaristía en donde no existe pueblo, hasta el extremo de 

que carece de sentido una Visita al Santísimo, porque Dios está en todas partes. Con 

esta mentalidad se explica la grave falta de respeto de D. Wirberto a las normas 

litúrgicas, v. gr.: ante un grupo de chicas, que se bañaban en el río en “bikini”, pidió 

pan corriente y celebró la Misa sin más atuendo que el mencionado…
152

 

Todas estas acusaciones habían sido originadas desde el propio pueblo de 

Fabara, como por su Coadjutor o miembros de Acción Católica de Fabara, porque 

decían que Wirberto estaba removiendo las heridas de la guerra y que ellos no 

mandaban a sus hijos a la catequesis por las enseñanzas que este polémico sacerdote 

estaba dando en relación con la autoridad y obediencia a sus padres y a las relaciones 

prematrimoniales. Cantero Cuadrado le recriminó a Wirberto el no haberse puesto en 

contacto con él si estaba disconforme en las formas de proceder litúrgicas que ordenaba 

la diócesis, y que encima había pedido apoyo a un grupo de sacerdotes y a la comunidad 

cristiana de Fabara, destacando que sólo 118 personas le apoyaban, siendo 1600 los 

habitantes de la localidad. Por tanto, según el arzobispo, los curas “contestatarios”, se 

habían unido contra él no por solidaridad con Delso, sino porque desaprobaban su 

forma de gobernar la diócesis. Cantero Cuadrado los acusaba de actuar como un grupo 

de presión marxista, con contactos con el PCE y CC.OO. Incluso pensaba que todo ello 

era una argucia orquestada por el movimiento Cristianos por el Socialismo.
153

 

Ante las autoridades vaticanas, centró su acusación sobre la persona de Wirberto 

Delso, con testimonios que ponían en boca suya afirmaciones como éstas: « a) “Hay que 

hacer ceniza la historia de los 20 siglos de la Iglesia”; b) el término usual referido a sus 

Superiores ha sido el de “cabrones”; c) en una reunión comarcal de la JARC (en Híjar), 

dijo al Vicario General: “te aceptamos en la reunión como amigo, no como Vicario”; d) 

                                                
152 Es el Informe que Cantero Cuadrado envío a la Sagrada Congregación para el Clero, en el cual rebatía 

las acusaciones hechas por Wirberto Delso hacia su persona y que había sido suscrita por algunos otros 

sacerdotes de la Archidiócesis de Zaragoza, véase Martín de Santa Olalla, Pablo, “El Clero 

contestatario…, pp. 246 y 247. 
153 Era un movimiento que acogía a cristianos de izquierda que habían vivido con entusiasmo la 

experiencia de apertura y renovación de la Iglesia Católica gracias al Concilio Vaticano II. Originado en 

Chile en los años setenta, pronto nacieron movimientos análogos en países como Italia o España. Véase 

GARCÍA NIETO, Juan N., “Cristianos por el Socialismo en España”, Revista de fomento social, nº 122, 

1976, pp. 115-126. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_Vaticano_II


83 
 

al manifestar el Vicario General la conveniencia de que se nombrase un Consiliario 

Diocesano de la JARC, dijo: “Si necesitamos Consiliario, nos lo nombraremos nosotros; 

y si nos nombran otro no lo aceptaremos”. De la misma forma se ha manifestado en la 

Curia algún catequista de Fabara; e) en otra ocasión al hablarle de los Vicarios 

Generales de las quejas recibidas por su labor pastoral en Fabara, replicó: “que queréis 

decir, ¿qué me vais a quitar de Fabara? Si es así os bato las muelas….»
154

 

Después de esta exposición Cantero Cuadrado remarcó el hecho de que había 

sido él quien había tendido la mano al grupo para encontrar una solución al conflicto, 

mientras que éstos no hacían más que ejercer presión y chantajearle con sus dimisiones. 

A continuación exponía varios ejemplos de oportunidades para llegar a un acuerdo que 

no fueron aprovechados. A parte de esto, lo que no aceptaba era que se le calificase de 

“no social”, es decir, que no se interesase por los problemas que afectaban a la sociedad 

aragonesa. Y enunciaba gran cantidad de casos en los que había apoyado a los curas 

obreros, a pesar de las críticas de éstos para con él, defendiéndolos cuando las 

autoridades civiles habían intentado procesarlos o los habían sancionado con multas por 

sus intervenciones públicas. Ejemplo de ello era cuando había defendido a Jesús Borao 

tras haber sido sancionado con una multa por parte del Gobierno Civil en febrero de 

1974, por haber solicitado dinero a sus fieles para pagar otra que se le había impuesto 

poco antes. Finalmente, concluía en que el único fin que buscaba el grupo de apoyo a 

Delso era una confrontación con el gobierno de la diócesis, y a su vez, darle la máxima 

publicidad a esa confrontación. 

Este caso, el más destacado en Aragón, merece un análisis aparte por todo lo de 

relevante que posee. Puede ser visto del modo en que es el culmen de una sucesión de 

choques y roces entre las bases de la institución eclesial aragonesa y el más alto 

gobernante de esta. Un cúmulo de situaciones que se iniciaron nada más finalizar el 

Concilio Vaticano II, y que quizás la Iglesia española no estaba preparada en ese 

instante para asimilar. En Aragón sucedió exactamente lo que en el resto del Estado: las 

afrentas con los sacerdotes que preconizaban una línea pastoral distinta a la marcada por 

la prelatura de la archidiócesis se iniciaron ya a fines de los sesenta, y la fecha en que se 

alcanzó la máxima tensión fue con el “Caso Fabara” en el verano de 1974; y no fue 

                                                
154

 De Santa Olalla Saludes, Pablo M., “El Clero contestatario…, p. 249. 
 



84 
 

casual, puesto que a esas alturas la propia Iglesia española ya había llevado a cabo su 

propio proceso de transición interna a través de la figura del cardenal Tarancón, 

quedando en puestos significativos del episcopado pocas figuras de esa jerarquía 

conservadora. Al igual que en Cuenca con Guerra Campos, esa fue la situación en 

Zaragoza con Cantero Cuadrado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

5. CONCLUSIONES 

Primero de todo y antes de exponer las conclusiones a las que me ha llevado esta 

investigación, hay que decir que el tema de estudio, la conflictividad en la Iglesia 

aragonesa durante el tardofranquismo, es demasiado amplio para abordarlo aquí en 

todas sus facetas y dimensiones. Yo me he centrado en una institución, el Centro 

Pignatelli, por ser ésta una de las abanderadas en el proceso de renovación de la Iglesia 

en esta región, no porque no existan otras, sino debido a la facilidad ofrecida desde un 

primer momento en el acceso y consulta de la documentación que allí se custodia. 

Gracias a ella hemos constatado una serie de casos y situaciones conflictivas vividas en 

la Iglesia del tardofranquismo en Zaragoza. 

El Centro Pignatelli es un centro adscrito a la Iglesia Católica, por tanto depende 

de ésta y en tanto en cuanto le debe obediencia, y en el momento que surge en 1970 

necesitaba de la aquiescencia del arzobispo de Zaragoza para aprobar los estatutos de 

fundación. El Centro organizaba actos para promover el debate sobre distintas áreas de 

conocimiento ya que la sociedad española vivía entonces una situación de ebullición 

social, con demanda de derechos y libertades. El arzobispo participó en algunos de estos 

actos, charlas, conferencias aunque no compartía una misma perspectiva ideológica con 

los ponentes que participaban en la mayoría de los casos. En cada ocasión que el Centro 

Pignatelli era sancionado por permitir reuniones en su sede consideradas por el 

Gobierno Civil como ilegales, éste debía notificar al arzobispo permiso para entrar con 

los agentes y realizar detenciones debido a que la Iglesia contaba con un marco jurídico 

específico de protección durante el régimen franquista. Con todo en muchas ocasiones 

estas notificaciones no se cumplían. 

El vínculo de unión entre Cantero Cuadrado y el “Caso Fabara” es obvio, puesto 

que él fue uno de los protagonistas del mismo junto a Wirberto Delso Díez y los 

sacerdotes que apoyaron a éste último. Es más, fue él quien desencadenó el conflicto al 

destituir al párroco de Fabara el 14 de junio de 1974, decisión que posteriormente 

provocó un alud de críticas hacia su persona, no siempre justificadas y que cuestionaron 

ya no sólo las decisiones adoptadas en el caso del cura fabarol sino también sus 

decisiones en la administración de la diócesis desde su llegada en 1964. Por tanto, Pedro 

Cantero Cuadrado es figura clave en esta etapa y fundamental su estudio porque 



86 
 

conociendo su pensamiento ideológico podremos comprender mejor este periodo de la 

historia aragonesa y argumentar el porqué sucedió así y no de otra forma. 

La relación entre el Centro Pignatelli y el “Caso Fabara” (o mejor dicho el grupo 

solidario con Wirberto Delso de sacerdotes dimisionarios) también existió, puesto que 

como afirma Jesús María Alemany
155

 la relación entre los responsables del Centro, su 

equipo directivo, y el grupo solidario con Wirberto era muy estrecha y fuerte, tal es así 

que estos pudieron reunirse en sus dependencias para acordar los siguientes pasos a dar 

al igual que se reunían en distintas parroquias de Zaragoza. Además, la mayoría de 

ellos, tanto miembros del Pignatelli como sacerdotes solidarios, concordaba en las ideas 

sobre la actuación de Cantero Cuadrado y sobre la situación de la Iglesia en España. De 

todos modos, es importante remarcar que el Centro no participó en el caso de manera 

activa. Es decir, ninguno de sus miembros suscribió las demandas del grupo solidario. 

Sí es cierto, sin embargo, que entre las distintas agrupaciones religiosas de la sociedad, 

tales como las comunidades cristianas de distintos municipios o barrios de la capital, y 

algunos movimientos apostólicos como HOAC, JARC, etc., hubo un grupo de 72 

sacerdotes que protestó el 10 de septiembre de 1974. Entre ellos se encontraba Jesús 

María Alemany, quién a título personal apoyó su causa, la causa del grupo solidario 

enfatizando en el escrito ante el arzobispo Cantero Cuadrado que la problemática residía 

en la línea pastoral, y que no existía diálogo en torno a ella.
156

 

Otro nexo de unión que encontramos es el hecho en el que el grupo solidario 

afirma que el vicario del arzobispado comunicó en julio de 1974 al Centro Pignatelli, el 

cual estaba en espera de la aprobación de sus estatutos fundacionales desde hacía más 

de ocho meses, una sugerencia remitida por parte del arzobispo Pedro Cantero, la cual 

proponía que los trámites para la aprobación de los estatutos del mismo se acelerarían si 

este le denegaba al grupo de curas solidarios el derecho de reunión en sus dependencias. 

Por tanto, es un hecho innegable la interrelación entre las distintas personas que 

protagonizaron  estos episodios (ya sea en cualquiera de las dos partes, en la rebelde o la 

                                                
155 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. 
156

 Ese grupo estaba conformado por un amplio número de sacerdotes diocesanos que venían mostrando 

solidaridad y cercanía a los curas dimitidos. Eran los llamados por estos “la Orla”. Este grupo de 72 curas 

enviaría al Arzobispo una carta manifestándole su sorpresa por la admisión de la dimisión y su queja 

porque “los órganos corporativos diocesanos no hubieran escuchado previamente a los sacerdotes 

afectados”. Carta de 72 sacerdotes diocesanos a D. Pedro Cantero. 10 de septiembre 1974. Véase Anexo 

10. 



87 
 

autoritaria) calificados como “contestatarios” o “conflictivos” puesto que todas ellas 

pertenecían a una misma diócesis. 

Dejando a un lado la justificación de por qué me he centrado en estas cuestiones 

y no en otras, me gustaría pasar a reflexionar sobre los distintos apartados en los que he 

estructurado el estudio, para alcanzar después una valoración global sobre el periodo 

que nos ocupa, aunque sea general debido a que como he dicho al principio se nos 

escapan muchas facetas en este análisis. 

En cuanto al Centro Pignatelli, hay que decir que para determinar su importancia 

no se pueden olvidar las circunstancias de la época en que surgió, el contexto, en el que 

encontramos un régimen que no estaba dispuesto a tolerar ningún tipo de ataque o 

afrenta hacia el modelo de Estado imperante, a pesar de que ya a principios de los 

setenta los soportes del régimen estaban resquebrajándose. Las disputas con la autoridad 

civil eran continuas debido a la programación de ciclos de conferencias sobre temas 

“espinosos” desde el punto de vista del régimen. Al gobernador civil no le solía gustar 

el programa de ciclos del Centro y ante cualquier acto que abordase un debate sobre 

temas tan comprometidos como la violencia, la represión, la justicia, el movimiento 

obrero, elecciones, etc. ya mantenía en alerta a los miembros de la Brigada de 

Información destinados al salón de actos o a las aulas donde se celebrase el susodicho 

acto, por si la charla se salía de tono y se debía actuar. La excusa del gobernador civil 

era ampararse siempre en que todas esas conferencias eran contrarias al Orden Público. 

En consecuencia, cada vez que se sancionaba a un conferenciante o ponente se 

sancionaba también al Centro Pignatelli porque a éste se le presuponía una obligación 

por la que sus invitados no debían transgredir la legalidad vigente al hacer sus 

afirmaciones en público. 

Por las razones que se acaban de señalar, en lo referente al caso del 11 de 

septiembre de 1975 con la entrada de la policía, llegamos a la conclusión de que el 

único objetivo que se buscaba era el de desprestigiar al Centro Pignatelli. Tan claro está 

que es posible apreciarlo si nos detenemos en su análisis. Había una reunión de 

maestros y otra de obreros, completamente separadas entre sí, cada una era en una 

planta distinta del edificio y abordaban temas distintos (pedagogía y elecciones 

sindicales), ninguna sobrepasaba las 19 personas, el límite para que se considerase una 

reunión ilegal. El argumento de la policía ante tal evidencia de que no había ninguna 



88 
 

reunión ilegal era que estaban en aulas distintas separadas pero “unidos en la intención”, 

y la pregunta que nos hacemos ante ello sería la siguiente: ¿hubiese ocurrido lo mismo 

trasladándola a otro contexto? Se me ocurre, por ejemplo, cuando en un restaurante 

donde se superasen los 100 comensales entre todas las mesas, separadas estas entre sí, 

entrase la policía y detuviese a todas las personas allí presentes, debido a que aunque 

cada mesa estuviese inmersa en una conversación distinta se justificase la detención 

porque estarían “unidos en la intención”. Hubiese sido inverosímil, por lo tanto, en el 

caso del Pignatelli también lo fue, pero aún así se llevaron a cabo las detenciones y se 

desacreditó y difamó al Centro que era la verdadera finalidad que se perseguía con 

aquella operación. Esta impunidad respondía a la Ley Antiterrorista que otorgaba 

poderes a la policía y por los cuales no se respetaba el marco jurídico de la institución 

eclesiástica, ya que en el Centro Pignatelli se entró sin notificárselo con anterioridad al 

arzobispo Pedro Cantero Cuadrado. 

El arzobispo Cantero Cuadrado siempre o casi siempre se posicionaba del lado 

del gobernador en los conflictos antes que de parte del Pignatelli, ya que estaba en 

desacuerdo con el contenido de muchas de las actividades programadas por el Centro, 

aunque finalmente hacía lo posible por minimizar las sanciones que a este se le 

imponían. Lo mismo sucedía con la prensa, ya que todos los periódicos estaban 

controlados por el ministerio de Información, aunque desde la ley Fraga de 1966 se 

distinguía a unos más liberales frente a otros más ortodoxos. Entre estos últimos se 

encontraba el periódico Amanecer, que en el caso de la entrada de la policía mostró una 

firme animadversión hacia el Centro Pignatelli tergiversando las noticias al relacionar el 

cierre del Colegio Mayor con las detenciones de septiembre de 1975, a pesar de que no 

tenían nada que ver entre sí. 

El hecho de que constantemente se sucediesen roces entre la autoridad civil y el 

Centro, quiere decir que en connivencia no estaban. Por tanto, sí que podemos afirmar 

que el Pignatelli desempeñó una importante labor en la renovación de la Iglesia en 

Aragón, tratando de ofrecer una cara distinta, regenerada, a la ofrecida por la jerarquía 

que dominaba en aquellos años la archidiócesis zaragozana. Se presentaba de forma más 

abierta a la sociedad; por consiguiente, fue una institución necesaria para dar voz a 

aquellos que defendían el pluralismo, la diferencia de opiniones, el debate, en definitiva, 

la democracia. 



89 
 

Por lo que respecta a la figura de Cantero Cuadrado resulta esencial conocer su 

pensamiento e ideología para así poder comprender mejor las decisiones que fue 

tomando a lo largo de los años al frente de la archidiócesis. Me gustaría hacer referencia 

a una entrevista que en 1973 concedió a la televisión holandesa. A la pregunta sobre qué 

aportaba a la cooperación entre la Iglesia y el Estado la presencia de prelados en 

organismos como las Cortes, Consejo del Reino, Consejo de Regencia, etc., este 

contestó: “Es este un problema que me afecta personalmente. Yo soy Procurador en 

Cortes, Consejero del Reino, y miembro del Consejo de Regencia. Ante todo, he de 

decirle a ustedes que yo personalmente no he hecho gestión alguna para ser designado 

con estos nombramientos: los he aceptado por un deber de fidelidad a Su Excelencia el 

Jefe del Estado y a las Leyes Fundamentales que forman la Constitución de la Nación 

Española, sancionadas por un referéndum nacional”. Ante estas declaraciones, en las 

cuales observamos a un Cantero Cuadrado resistiéndose a aceptar el cambio que 

conllevaban los nuevos tiempos tanto en la Iglesia como en el país, se hizo público un 

comunicado dirigido a la “legítima” jerarquía católica y a la opinión pública firmado 

por miembros de comunidades cristianas, seminaristas, militantes y sacerdotes de la 

diócesis zaragozana, en el que se decía:  

“Creemos que estas declaraciones están en contradicción con la doctrina 

esbozada en el Concilio Vaticano II, precisada después en el Sínodo de los Obispos de 

Roma, claramente enunciada en la Asamblea Conjunta de obispos y sacerdotes y, 

finalmente, confirmada en el documento “Iglesia y Comunidad Política” de la 

Conferencia Episcopal Española, que dice: “Consideramos la participación de 

eclesiásticos en los mencionados organismos de decisión política que no responden ya 

ni a los criterios pastorales de la Iglesia, ni a las exigencias de una sana colaboración 

entre ella y el Estado”.
157

 

Esas declaraciones eran la clara confirmación de que las bases de la diócesis 

zaragozana no compartían para nada el ideario de su gobernante, al contrario, lo 

rechazaban de forma notoria y pública. 

Siguiendo esta línea de discordia con sus subalternos, hay que decir que Cantero 

no estaba de acuerdo con muchas de las disposiciones de Misión Obrera, por no decir 

todas, cuyos preceptos iban orientados hacia la consecución de una Iglesia diocesana 

nueva sin poder y sin dinero, al servicio de los pobres. Cantero Cuadrado no comulgaba 

                                                
157 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 24, de donde procede también el párrafo 

anteriormente citado. 

 



90 
 

con ninguna de estas ideas. El arzobispo zaragozano tampoco mostró apoyo alguno a 

los movimientos apostólicos tales como HOAC, JOC o JARC, prácticamente se 

desentendió de los mismos. No le gustaba nada la línea pastoral preconizada por los 

curas obreros, lo que es fácil de comprobar a través de sus acciones, por ejemplo, con la 

negación de conceder Órdenes Mayores a varios diáconos, como a Luis Alberto Sarasa, 

José Antonio Lahoz, Ricardo Hernández o Cándido Guillén,  ya que la condición 

impuesta por Cantero para que fuesen ordenados era la de dejar el trabajo manual, a lo 

que estos se oponían porque estaban integrados en el mundo obrero. A otros que ya 

habían sido ordenados y llevaban un tiempo ejerciendo en barrios obreros, como a José 

Ignacio de Miguel, les lanzaba un ultimátum obligándoles a escoger entre la parroquia o 

el trabajo. De igual forma, algunos de estos sacerdotes obreros antes de que fuese 

designado el destino al que debían acudir le pedían a Cantero Cuadrado un destino 

expresamente obrero, industrial, a lo que éste respondía enviándoles a algún destino 

rural o simplemente no les renovaba las Licencias Eclesiásticas. 

Esto nos hace suponer que la línea de gobierno de la archidiócesis establecida 

por Cantero Cuadrado era una línea dura y a la vez firme por la convicción de que no 

podía permitirse mostrar tibieza ante sus subordinados, para remarcar así quién estaba al 

frente de la misma. Esta era motivada por la concepción ideológica que tenía Cantero 

Cuadrado con respecto a lo que debía ser la unión de la Iglesia y el Estado a través de la 

doctrina del nacionalcatolicismo. Firme defensor de este, no iba a permitir por tanto que 

ninguno de los sacerdotes que estaban bajo su mando cuestionase sus dictámenes. Por 

esta razón, mantuvo constantes enfrentamientos con muchos de ellos, sobre todo con los 

curas que predicaban una línea pastoral distinta a la marcada por él. Nos estamos 

refiriendo a los curas obreros. La gran determinación con la que actuó frente a este clero 

contestatario la atestiguan casos como el de Mequinenza o el de Fabara, que fueron 

llevados hasta las últimas consecuencias. 

Para terminar de definir la postura ideológica de Cantero Cuadrado y llegar a 

una sólida conclusión sobre su paso por la archidiócesis zaragozana, nos centraremos en 

las reflexiones que podamos extraer de su actuación en el “Caso Fabara”, examinando 

también la del grupo solidario de sacerdotes que se posicionaron frente a él y la 

repercusión que tuvo todo este conflicto. 



91 
 

El “Caso Fabara” le sobrevino al arzobispo Cantero Cuadrado como una 

tormenta, ya que jamás pensó que una decisión tan simple como la destitución de un 

párroco y que en ocasiones era habitual en una diócesis hubiese desencadenado tamaña 

hostilidad hacia su persona. Fuera de la diócesis, ante la opinión pública, Delso era 

presentado por el grupo solidario como el representante de una noble causa, la defensa 

de una pastoral social y de una iglesia en vanguardia en consonancia con el Concilio 

Vaticano II frente a un Arzobispado que actuaba como elemento represor. Para Cantero 

la realidad era bien distinta, consideraba que desde un primer momento el grupo 

solidario de sacerdotes había puesto de manifiesto su deseo de confrontación con la 

cabeza de la diócesis, ya que las soluciones que él había propuesto a estos para que no 

fuese a más la confrontación habían sido rechazadas. A propósito de esto, sí es cierto 

que le ofreciese a Wirberto Delso la coadjutoría de Alcañiz y otra en algún barrio obrero 

de la capital zaragozana. Lo que no admitía el grupo dimisionario era, aparte de que 

Wirberto no retornase a la parroquia de Fabara, el hecho de que cuatro de ellos no 

pudiesen regresar a sus cargos pastorales porque Cantero alegaba que no eran queridos 

en sus respectivos destinos. El problema no encontró una solución pactada por ambas 

partes y como sabemos esto provocó la dimisión de los sacerdotes. Tras el periodo 

vacacional del verano de 1974 se retornó a las negociaciones pero tampoco se encontró 

solución, por lo que Delso Díez denunció el caso ante la Santa Congregación para el 

Clero, y Cantero Cuadrado se defendió a través de un informe de las acusaciones 

vertidas contra él.  

Analizando objetivamente el caso nos cabe preguntarnos: ¿existieron suficientes 

argumentos para motivar la destitución?; ¿la reacción del grupo solidario fue razonable 

y mesurada?; ¿fueron justificadas las acusaciones de autoritarismo a Cantero 

Cuadrado?; y, por último, ¿cuál de las dos partes enfrentadas salió reafirmada en su 

postura, es decir, quién ganó el pulso? En cuanto a la primera pregunta no hubo 

suficientes argumentos para motivar la destitución de Wirberto Delso, debido a que la 

decisión para destituir al párroco se fundamentó en la desviación doctrinal de la 

formación catequética así como en las ideas, el léxico empleado y la actitud del cura, 

consideradas por el arzobispo como inapropiadas. Cantero Cuadrado no escuchó nunca 

ninguna muestra del léxico empleado por Wirberto y puesto que era él quién le juzgaba 

no debía comprometer una decisión así a cartas e informes de arciprestes que ni siquiera 

habían pisado la iglesia donde Delso ejercía su cargo ministerial. 



92 
 

Con respecto a la reacción del grupo solidario, no podemos olvidar el contexto 

histórico. En otra situación completamente distinta quizás se podría afirmar que fuese 

una reacción desmesurada, pero en este caso no. Sumándole a éste los demás casos que 

se sucedieron ya no sólo en Aragón sino en el resto del país, podemos decir que era su 

momento, el Concilio Vaticano II había supuesto un cambio radical en la Iglesia 

católica, una renovación por completo, pero en España ésta no se había dado, debido a 

la resistencia de un sector de la jerarquía. Por tanto, las bases de la institución querían 

forzar ese cambio también en la Iglesia española, y necesitaban instrumentos para 

ejercer presión a sus superiores, y el caso de Wirberto, el cual se debía a una destitución 

injustificada, fue uno de ellos. Sería conveniente recordar el porqué se llevaron a cabo 

estas protestas contra el régimen desde las bases de la Iglesia, institución que estaba en 

plena sintonía, sobre todo su alta jerarquía, Cantero Cuadrado, Guerra Campos, etc., con 

el propio régimen. Era por gozar de un marco de protección, ya que al ser uno de los 

pilares del propio régimen, era la única institución que gozaba del derecho de reunión, 

para todas las demás estaba prohibido, ya fueran partidos políticos (además de ser 

ilegales, con excepción del partido único, el del régimen) u otros. Con esa ventaja que 

consistía en poder reunirse en los templos sin necesidad de llamar la atención de las 

autoridades o terminar detenidos o encarcelados, se podía utilizar como una plataforma 

de lucha ideológica para conseguir que la alta jerarquía eclesiástica de la época 

cambiase su actitud para con el régimen, porque éste se encontraba muy débil ya a la 

altura de 1974, y si la Iglesia lo seguía apoyando en aras del nacionalcatolicismo, se 

provocaría una fractura en la sociedad española (católica o no), con la propia Iglesia que 

sería imposible de solventar o de reencauzar en un futuro no muy lejano. Por 

consiguiente, si atendemos a las razones esgrimidas por el arzobispo de Zaragoza (por 

las cuales el grupo solidario de sacerdotes no se habría levantado en protesta contra él 

por solidaridad con Delso, sino que lo habría hecho por el afán de rebelarse contra un 

prelado cuya manera de gobernar la diócesis desagradaba a este sector del clero) pueden 

parecer desmesuradas las acciones emprendidas por este grupo de curas, pero respecto 

al contexto histórico consideramos justificada su reacción. 

En relación con el autoritarismo de Cantero Cuadrado, me gustaría remitir a la 

percepción que de él tuvieron dos personas que lo trataron durante la época en que se 

dio el “Caso Fabara”. Por un lado, Eloy Fernández Clemente quién afirma: “Cantero 

Cuadrado jamás quiso llegar tan lejos, pero actuó de la forma en que lo hizo porque 



93 
 

recibió presiones de una “guardia pretoriana” salvaje que tenía alrededor para que no 

tolerase ningún tipo de desobediencia e insubordinación, y que si hubiese conocido con 

anterioridad la repercusión que tendría el caso no hubiese tomado la decisión de la 

destitución de Wirberto Delso”.
158

 Por otro lado, Jesús María Alemany afirma: “la 

situación de la archidiócesis en aquellos años se había vuelto insostenible, porque jamás 

se había visto a un obispo gobernar su diócesis a base de documentos policiales”.
159 Es 

más, en una ocasión el arzobispo reconoció públicamente recibir informes de la policía. 

En un curso de Teología, celebrado en San Carlos en junio de 1969, en una de las 

sesiones, un equipo de trabajo afirmó que el  arzobispo Cantero Cuadrado recibía 

informes de la policía acerca de los sacerdotes, a lo que este respondió: “¿Qué voy a 

hacer si me las mandan?, en muchas ocasiones son provechosas para el Obispo”. Por 

estas palabras, la sala dio al arzobispo un fuerte abucheo interrumpiendo sus 

justificaciones. Ante la intervención de un sacerdote que le dijo: “Si usted no se 

compromete públicamente a rechazar estos informes, dejaré de tener confianza con 

usted”, contestó: “Pues ya puede dejar de tener confianza en mí”.
160

 Ante estos hechos 

queda comprobada por tanto la fama de intransigente de Cantero. 

Con respecto a qué parte salió vencedora de este enfrentamiento podemos decir 

que ninguna de las dos. A primera vista parece que el arzobispo hubiese impuesto 

finalmente su parecer y que el grupo dimisionario no hubiese logrado sus objetivos, ya 

que Wirberto no regresó a la parroquia de Fabara. Además, Cantero Cuadrado siguió en 

su cátedra de obispo hasta 1977. Pero si nos fijamos detenidamente observamos que 

algo sí había cambiado. Durante los años 1975 y 1976 continuarían las gestiones entre 

los curas dimitidos y el arzobispado, con la constitución de una comisión puente para 

continuar el diálogo entre las partes, con muchos temas sobre la mesa, tales como la 

necesidad de plantear una pastoral misionera, por ejemplo, muy olvidada en la diócesis, 

etc.
161

 Es más, Cantero Cuadrado tuvo que lidiar con la nueva dirección de la 

Conferencia Episcopal impuesta por el Cardenal Tarancón, a la vez que la muerte de 

Franco había supuesto el hundimiento de aquello que había defendido con tanto ahínco 

y por lo que había sido reconocido con tantos honores políticos. Mientras, Wirberto 

                                                
158 Entrevista a don Eloy Fernández Clemente, fundador y director del semanario Andalán (1972-1977 y 

1982-1987), 7/5/2014. 
159 Entrevista a don Jesús María Alemany, director del Centro Pignatelli 1972-75, 28/10/2014. 
160 “I Parte: Hechos” en Documento-Informe motivado…, p. 21. 
161 Guarc Pérez, José, “El Caso Fabara en su contexto eclesial-pastoral y político-social”, Revista 

Aragonesa de Teología, nº 31, 2010, p. 66. 



94 
 

Delso se quedó en Fabara, no como cura sino trabajando entre sus convecinos cosiendo 

balones y finalmente sería profesor de autoescuela pero ya en Zaragoza. En definitiva, 

no considero que ninguna de las partes enfrentadas resultase victoriosa de aquel 

conflicto: mientras uno pudo imponer su voluntad, aunque el paso del tiempo lo 

devolvió a una nueva realidad a la cual ya no pertenecía, al otro le pudo más su 

compromiso social que el hábito, es decir, abandonó el sacerdocio y comenzó una nueva 

etapa en su vida. 

En suma, los distintos conflictos que se sucedieron, desde las suspensiones de 

conferencias y charlas en el Pignatelli con las subsecuentes multas, pasando por los 

roces entre las distintas parroquias de la capital con el arzobispo hasta los casos más 

graves de Mequinenza o Fabara, supusieron una llamada de atención a la alta jerarquía y 

resucitaron ese viejo y debatido problema de las dos Españas, a las cuales le 

correspondían, como una secuela histórica casi inevitable, dos iglesias o dos formas de 

insertar el compromiso evangélico en el contexto histórico del país. Ya en 1972, el 

arzobispo de Tarragona Josep Pont i Gol alertó sobre el nacimiento de una iglesia 

“paralela”, reconociendo así una escisión que se fue agudizando, poco a poco, pero de 

forma inexorable. En 1974, sucesos como los aquí narrados se repetían en distintas 

diócesis del resto del país, y ello recrudecía la situación de la Iglesia institucional. 

Zaragoza vio pasar desde la instauración de la dictadura tres prelados, Domenech Valls, 

Casimiro Morcillo y Cantero Cuadrado, cuyas líneas no sintonizaban con la imagen de 

una iglesia independiente, desinteresada, evangélica y en actitud de servicio. Los 

autoritarismos radicales, sus gestos y las frases con olor a Cruzada que pretendían 

afianzar un nacionalcatolicismo en franca decadencia estaban muy lejos de la realidad 

que imponían los nuevos tiempos. 

Ese inmovilismo de los prelados que pasaron por la archidiócesis zaragozana fue 

contrarrestado por las bases de la institución, las cuales trabajaron para consolidar el 

cambio que había supuesto el Concilio Vaticano II, a través de movimientos como el de 

los Curas Obreros, movimientos apostólicos especializados de Acción Católica como 

JOC, JEC, HOAC y JARC e instituciones como el Centro Pignatelli. Estos fomentaron 

el debate en torno al nuevo horizonte que se abría en el país y ya no solo en el terreno 

eclesiástico sino también en el político y social. Podríamos decir que actuaron como un 

contrapeso frente a Cantero Cuadrado, el cual mantenía un férreo control sobre la 



95 
 

archidiócesis y evidenciaba su carácter autoritario en las decisiones de gobierno que 

tomaba. En Aragón podemos considerar esa etapa significativa por las circunstancias en 

las que se ubica. Mientras en las diócesis que gobernaba el sector aperturista de la 

Iglesia, tales como Madrid-Alcalá con Tarancón, Barcelona con Narcís Jubany o Bilbao 

con Antonio Añoveros la transición hacia la homologación con las directrices del 

Vaticano II se hacía de forma tranquila y moderada, en Aragón, una de las archidiócesis 

cuyas bases más se movilizaron, encontramos a una de las figuras más representativas 

de ese sector intransigente de la Iglesia, firme defensor de la doctrina nacionalcatólica. 

A diferencia de Valencia con José María García Lahiguera (aunque sí es cierto 

que tuvo algún roce con el movimiento de los capellans obrers) o Cuenca con Guerra 

Campos donde la movilización fue menor, en Aragón la movilización y la protesta ante 

Cantero Cuadrado fue mucho mayor que en éstas diócesis regentadas por obispos de la 

línea inmovilista. En definitiva, una imagen en la que las bases de la institución con sus 

distintos movimientos y asociaciones empujaban para renovarla, para regenerarla, 

mientras su gobernante máximo pretendía resistirse a ese cambio inevitable. Y dicho 

cambio no se daría hasta 1977 con la llegada a la cátedra zaragozana de Elías Yanes, el 

encargado de sustituir a Cantero Cuadrado y romper con ese inmovilismo eclesial 

identificado con el franquismo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

 

6. ANEXOS 

 Anexo 1- Prensa referente a la entrada de la policía en el Centro Pignatelli el 11 

de septiembre de 1975. 

 Anexo 2 – Prensa referente al “Caso ENHER/Mequinenza”. 

 Anexo 3 – Acta de la Asamblea Parroquial celebrada el día 22 de junio de 1974 

en Fabara. 

 Anexo 4 – Carta dirigida a Pedro Cantero Cuadrado de una parte de la feligresía 

de Fabara exhortando a éste a explicar los motivos del cese de Delso Díez., 

acordada en la Asamblea Parroquial del 22 de junio de 1974. 

 Anexo 5 – Carta del grupo solidario con Wirberto Delso dirigida al arzobispo de 

Zaragoza, en la que presentan la dimisión 22 sacerdotes en bloque, 5 de julio de 

1974. 

 Anexo 6 – Carta del arzobispo Pedro Cantero Cuadrado dirigida a Wirberto 

Delso Diéz, 29 de julio de 1974. 

 Anexo 7 – Carta personal de Pedro Cantero Cuadrado dirigida a cada uno de los 

sacerdotes dimisionarios, 6 de julio de 1974. 

 Anexo 8 – Carta de apoyo a la Comunidad Parroquial de Fabara de parte de las 

Comisiones Nacionales de HOAC, VOS, JIC, CEMI, CIX, JEC, JARC, MCE, 

VOJ y FECUM, siete comunidades parroquiales y catorce comunidades de base. 

 Anexo 9 – Prensa referente al “Caso Fabara” 

 Anexo 10 - Carta de 72 sacerdotes diocesanos a D. Pedro Cantero Cuadrado, 

manifestando su sorpresa por la admisión de la dimisión del grupo solidario con 

Wirberto Delso, 10 de septiembre de 1974. 

  



97 
 

6.1 Anexo 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Noticiero, 12 de septiembre 

de 1975, p. 7. 

 

Informaciones, 

19 de septiembre 

de 1975. 

 

Ya, 20 de septiembre de 1975, p. 21. 

 

Informaciones, 13 de 

septiembre de 1975, p. 9. 

 

Nuevo Diario, 13 de 

septiembre de 1975, 

p. 5. 

 

Amanecer, 17 de 

septiembre de 

1975, p. 8. 

 



98 
 

6.2 Anexo 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Vanguardia Española, 9 de febrero 

de 1973, p. 25. 

La Vanguardia Española, 19 de 

septiembre de 1973, p. 29. 

 

ABC, 1 de marzo de 

1973, p. 36. 

Andalán, 15 de junio de 1974, 

p. 4. 



99 
 

6.3 Anexo 3 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 
 

6.4 Anexo 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 
 

6.5 Anexo 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



102 
 

6.6 Anexo 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

6.7 Anexo 7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 
 

6.8. Anexo 8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

6.9 Anexo 9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      Pueblo, 7 de agosto de 1974. 

 



106 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aragón Exprés, 7 de agosto de 1974. 

 



107 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Aragón Exprés, 8 de agosto de 1974, p. 6. 



108 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pueblo, 9 de agosto de 1974. 



109 
 

6.10 Anexo 10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

7. SIGLAS 

 

 AC: Acción Católica 

 ACO: Acción Católica Obrera 

 CEE: Conferencia Episcopal Española 

 CEMI: Congregación Estado de María Inmaculada 

 CIX: Comunidades Cristianas en Medios Independientes 

 CSIC: Consejo Superior de Investigaciones Científicas 

 ENHER: Empresa Nacional Hidroeléctrica del Ribagorzana 

 ETA: Euskadi Ta Askatasuna 

 FECUM: Federación Española de Comunidades Universitarias Marianas 

 HOAC: Hermandad Obrera de Acción Católica 

 JARC: Juventud de Acción Rural Católica 

 JEC: Juventud Estudiante Católica 

 JIC: Juventud Independiente Católica 

 JOC: Juventud Obrera Católica 

 MCE: Misión Cristiana Europea 

 ONU: Organización de las Naciones Unidas 

 OSE: Organización Sindical Española 

 PCE: Partido Comunista de España 

 PTE: Partido del Trabajo de España 

 USO: Unión Sindical Obrera 

 VOJ: Vanguardias Obreras Juveniles 

 VOS: Vanguardias Obreras Socialistas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 
 

8. FUENTES Y BIBLIOGRAFIÍA 
 

8.1 Fuentes 
 

Archivo del Centro Pignatelli:  
 

 Anuario: - Memorias Curso 1971-72 

 Anuario: - Memorias Curso 1972-73 

 Anuario: - Memorias Curso 1973-74 

 Anuario: - Memorias Curso 1974-75 

 Dossier: - Belda 

 Dossier: - Ciclo por la Pacem In Terris 

 Dossier: - Entrada policía y detenciones C.P. 11-09-1975 

 Dossier: - Escritos sobre el Centro Pignatelli 

 Dossier: - Estatutos fundacionales 

 Dossier: - Fabara. Arzobispo Cantero 

 Dossier: - Gobierno Civil 

 Dossier: - Tuñon de Lara 

8.2 Prensa en web 

 ABC, 24 de diciembre de 1970, p. 42, 
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html (Consultado el 
16/10/2014). 

 

 ABC de Sevilla, jueves 4 de octubre de 1973, p. 43. 

http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html 
(Consultado el 17/10/2014). 
 

 ABC, 6 de marzo de 1974, pág. 42, 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html, (Consultado el 
18/09/2014) 
 

 ABC, jueves 25 de septiembre de 1975, pág. 6, 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1975/09/25/019.html  (Consultado el 
29/09/2014).  

 
 Andalán, 15 de junio de 1974, p. 10, 

http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/i18n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311 (Consultado el 

5/11/2014). 

 
 El País, 4 de junio de 1988, http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html, 

(Consultado el 8/9/2014). 
 

 El País, 22 de noviembre de 2013, 

http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html (Consultado el 
12/09/2014). 
 

 El País, domingo 10 de agosto de 2014, 

http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590_342427.html (Consultado el 
14/10/2014). 
  

 La Vanguardia Española, 9 de febrero de 1973, p. 25, 
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.html (Consultado el 

4/11/2014). 
 

 La Vanguardia Española, miércoles 19 de septiembre de 1973, p. 29, 

                http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.html (Consultado el 
                5/11/2014). 

http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1970/12/24/044.html
http://hemeroteca.sevilla.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/sevilla/abc.sevilla/1973/10/04/043.html
http://hemeroteca.abc.es/nav/Navigate.exe/hemeroteca/madrid/abc/1974/03/06/038.html
http://bibliotecavirtual.aragon.es/bva/i18n/catalogo_imagenes/grupo.cmd?path=3700311
http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014
http://elpais.com/diario/1988/06/04/opinion/581378407_850215.html,%20(Consultado%20el%208/9/2014
http://politica.elpais.com/politica/2013/11/22/actualidad/1385148173_926551.html
http://politica.elpais.com/politica/2014/08/08/actualidad/1407494590_342427.html
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/02/09/pagina-25/34241859/pdf.html
http://hemeroteca.lavanguardia.com/preview/1973/09/19/pagina-29/34306855/pdf.html


112 
 

8.3 Bibliografía 

ÁLVAREZ BOLADO, Alfonso, El experimento del nacional-catolicismo. 1939-1975, 

Madrid, Cuadernos para el Diálogo, 1976.  

 

ÁLVAREZ BOLADO, Alfonso, Para ganar la guerra, para ganar la paz. Iglesia y 

Guerra Civil: 1936-1939, Madrid, Universidad Pontificia de Comillas, 1995. 

 

ÁLVAREZ BOLADO, Alfonso, Teología política desde España. Del 

nacionalcatolicismo y otros ensayos, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1999. 

 

ANDRÉS-GALLEGO, José y MAZO, Antón, La Iglesia en la España contemporánea, 

Madrid, Encuentro, 1999. 

 

BADA, J, BAYONA, B. y BETES, I., La izquierda ¿de origen cristiano?, Zaragoza, 

Cometa, 1979. 

 

BARROSO, Anabella, Sacerdotes bajo la atenta mirada del régimen franquista. Los 

conflictos sociopolíticos de la Iglesia en el País Vasco desde 1960 hasta 1975, Bilbao, 

Desclée, 1995. 

 

BERZAL DE LA ROSA, Enrique, “Cristianos en el Nuevo Movimiento Obrero en 

España”, Historia Social, nº 54, 2006, pp. 137-156. 

 

BERZAL DE LA ROSA, Enrique, Iglesia y franquismo. La HOAC de Castilla y León, 

1946-1975, Editorial Académica Española, 2011. 

 

BERZAL DE LA ROSA, Enrique, Iglesia y Franquismo. La HOAC de Castilla y León, 

1946-1975: Del nacionalcatolicismo a la lucha antifranquista, Editorial Académica 

Española, 2011. 

 

BLÁZQUEZ CARMONA, Feliciano, La traición de los clérigos en la España de 

Franco. Crónica de una intolerancia (1936-1975), Madrid, Trotta, 1991. 

 

BOTTI, Alfonso, Cielo y dinero. El nacionalcatolicismo en España, 1881-1975, 

Madrid, Alianza Editorial, 1993. 

 

BOYD, Carolyn P., Religión y política en la España contemporánea, Madrid, Centro de 

Estudios Políticos y Constitucionales, 2007. 

 

CALLAHAN, William. J., “La Iglesia y la «Nueva España» de Franco 1940-1953” en 

La Iglesia católica en España (1875-2002), Barcelona, Crítica, 2002, pp. 299-320. 

 

CALLAHAN, William. J., “Cambio e incertidumbre, 1961-1970” en La Iglesia católica 

en España (1875-2002), Barcelona, Crítica, 2002, pp. 389-407. 

 

CALLAHAN, William. J., “De la ambigüedad a la ruptura, 1971-1976” en La Iglesia 

católica en España (1875-2002), Barcelona, Crítica, 2002, pp. 409-423. 

 



113 
 

CALLAHAN, William. J., “La Iglesia y la nueva democracia, 1976-1979” en La Iglesia 

católica en España (1875-2002), Barcelona, Crítica, 2002, pp. 425-442. 

 

CÁRCEL ORTÍ, Vicente, Breve historia de la Iglesia en España, Barcelona, Planeta, 

2003. 

 

CÁRCEL ORTÍ, Vicente, La Iglesia y la transición española, Barcelona, Comercial 

Editora de Publicaciones, 2003.  

 

CÁRCEL ORTÍ, Vicente: La persecución religiosa en España durante la II República, 

1931-1939, Madrid, Rialp, 1990. 

 

CASANOVA, Julián, La Iglesia de Franco, Madrid, Crítica, 2001. 

 

CENARRO LAGUNAS, Ángela, “Elites, Partido, Iglesia: el Régimen Franquista en 

Aragón, 1936-1939”, Studia Stórica. Historia Contemporánea, 1995-96, pp. 83-103. 

 

CORRALES ORTEGA, Xavier, De la misa al tajo: La experiencia de los curas 

obreros, Valencia, Publicacions de la Universitat de València, 2008. 

 

DE CARLI, Romina, El derecho a la libertad religiosa en la transición democrática de 

España (1963-1978), Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2009. 

 

DE MEER LECHA-MARZO, Fernando, Antonio Garrigues, embajador ante Pablo VI. 

Un hombre de concordia en la tormenta (1964-1972), Pamplona, Thomson-Aranzazi, 

«The Global Law Collection. Bibliographical Series», 2007. 

 

DÍAZ-SALAZAR, Rafael, El factor católico en la política española. Del 

nacionalcatolicismo al laicismo, Boadilla del Monte (Madrid), Promoción Popular 

Cristiana, 2006. 

 

DÍAZ SALAZAR, Rafael: Iglesia, dictadura y democracia, Madrid, Ediciones HOAC, 

1981. 

 

ENRIQUE Y TARANCÓN, Vicente, Confesiones, Madrid, PPC, 1996. 

 

ESTEBAN ZURIAGA, María José, “Movimientos católicos de base en Aragón a 

finales del Franquismo: de la evangelización al compromiso”, Revista Aragonesa de 

Teología, nº 35, 2012, pp. 77-95. 

 

FERNÁNDEZ FERRERO, Antonio, Guerra Campos: apuntes para una biografía, 

Cuenca, Delegación Diocesana de Medios de Comunicación (Obispado de Cuenca), 

2003.  

 

FERNÁNDEZ SEGURA, José, La participación de los católicos en el movimiento 

obrero en Barcelona (1946-1978), Barcelona, Universitat de Barcelona, 2005. 

GARRIGA, Ramón, El cardenal Segura y el nacional-catolicismo, Barcelona, Planeta, 

1977. 

 



114 
 

GUARC PEREZ, José, “El Caso Fabara en su contexto eclesial-pastoral y político-

social”, Revista Aragonesa de Teología, nº 31, 2010, pp. 37-66. 

 

GUTIERREZ, Fernando, “Wirberto Delso, protagonista del hecho más insólito de la 

Iglesia Universal de los últimos años: Caso Fabara” en Curas represaliados en el 

Franquismo, Madrid, Akal, 1977. 

 

INFIESTA MIGUEL, Jesús, Tarancón. El cardenal de la reconciliación, Madrid, 

Editorial San Pablo, 1995. 

 

INIESTA JIMENEZ, Alberto, Recuerdos de la transición, Madrid, PPC, 2002. 

LANNON, Frances, Privilegio, persecución y profecía. La Iglesia Católica en España 

1875-1975, Madrid, 1990. 

 

LÓPEZ GARCÍA, Basilisa, La presencia del Movimiento Obrero Católico español en 

Europa: la HOAC en los organismos internacionales católicos bajo el Franquismo, 

1946-1975, Murcia, Universidad de Murcia, 2005. 

 

LÓPEZ VILLAVERDE, Ángel Luis, El poder de la Iglesia en la España 

contemporánea. La llave de las almas y de las aulas, Madrid, Los libros de la Catarata, 

2013. 

 

LÓPEZ VILLAVERDE, Ángel Luis, “La Transición religiosa o eclesial en España” en 

Ortiz Heras, Manuel (coord.), Culturas políticas del nacionalismo español. Del 

franquismo a la transición, Madrid, Los libros de la Catarata, 2009. 

 

MARAVALL, José María, Dictadura y disentimiento político. Obreros y estudiantes 

bajo el franquismo, Madrid, Alfaguara, 1978. 

 

MARTÍN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, “El Clero contestatario de finales 

del franquismo, el Caso Fabara”, Hispania Sacra, nº 117, 2006, pp. 223-260. 

 

MARTÍN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, “La Iglesia durante el franquismo. 

Un debate abierto”, Historia del Presente, nº 7, 2006, pp. 127-148. 

 

MARTÍN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, La Iglesia que se enfrentó a 

Franco: Pablo VI, La Conferencia Episcopal y el Concordato de 1953, Madrid, Dílex, 

2005. 

 

MARTÍN DE SANTA OLALLA SALUDES, Pablo, “Pedro Cantero y la Iglesia del 

Posconcilio”, Miscelánea Comillas, nº 137, 2012, pp. 613-629. 

 

MARTÍN DESCALZO, José Luis, Tarancón: el cardenal del cambio, Barcelona, 

Planeta, 1982. 

 

MONTERO GARCÍA, Feliciano, “Historiografía española de la Iglesia y del 

catolicismo en el siglo XX”, en Religious studies in the 20th century, 2006, pp. 237-

249. 

 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=518372


115 
 

MONTERO GARCÍA, Feliciano, “La historia de la Iglesia y del catolicismo español en 

el siglo XX”, Ayer, nº 51, 2003, págs. 265-282. 

 

MONTERO GARCÍA, Feliciano, La Iglesia: de la colaboración a la disidencia (1956-

1975), Madrid, Ediciones Encuentro, 2009. 

 

ORTIZ HERAS, Manuel y GONZÁLEZ, Damián-Alberto (coords.), De la cruzada al 

desenganche: la Iglesia española entre el franquismo y la transición, Madrid, Sílex 

Ediciones, 2012. 

 

PACHECO BARRIO, Manuel Antonio, “La evolución de la jerarquía de la Iglesia 

católica en el tardofranquismo”, Reflexiones sobre poder, guerra y religión en la 

Historia de España, 2011, págs. 319-359. 

 

PÉREZ PINILLOS, José Luis, Los curas obreros en España, Madrid, Nueva Utopía, 

2004. 

 

PETSCHEN VERDAGUER, Santiago, La Iglesia en la España de Franco, Madrid, 

Sedmay, 1977. 

 

PIÑOL, Josep María, La transición democrática de la Iglesia católica española, 

Madrid, Trotta, 1999. 

 

RAGUER, Hilari, La espada y la cruz (la Iglesia, 1936-1939), Barcelona, Bruguera, 

1977. 

 

RAGUER, Hilari, La pólvora y el incienso. La Iglesia y la Guerra civil española (1936-

1939), Barcelona, Península, 2001. 

 

REDONDO GÁLVEZ, Gonzalo: Historia de la Iglesia, tomos I y II, Rialp, 1993. 

 

RUIZ-RICO LÓPEZ-LENDINES, Juan José, El papel político de la Iglesia Católica en 

la España de Franco: (1936-1971), Madrid, Tecnos, 1974. 

 

SAN FELIPE ADÁN, María Antonia, Una voz disidente del nacionalcatolicismo: Fidel 

García, Obispo de Calahorra y La Calzada (1880-1973) (tesis doctoral), Logroño, 

Universidad de La Rioja, 2011. 

 

SABIO, Alberto y SARTORIUS, Nicolás, “Grietas y divisiones en los soportes del 

Régimen” en El final de la dictadura, Madrid, Ediciones Temas de Hoy, 2007, pp. 417-

546. 

 


