«1s  Universidad
A8l Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

Las inscripciones religiosas en lengua y
escritura paleohispanica.

Andlisis de un comportamiento epigrafico

Autor/es

Gabriela de Tord Basterra

Director/es

Francisco Beltran Lloris

Universidad de Zaragoza, Facultad de Filosofia y Letras
2013-2014

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




1. INTRODUCCION. ... ..ottt e, 1

I. Justificacion del trabajo..........coveiie il 3
L ODJELIVOS. .. et 3
I Metodologia. .. ....ovve e e e e el
I11. Estado de la cuestion y analisis de la bibliografia empleada..................... 6

IV. Problematica hallada. .. .......oooe e e e 8

2. RECOPILACION DE INSCRIPCIONES...........cccceevieeveenn, 9

I. INSCRIPCIONES RELIGIOSAS SEGURAS..........copiiiii el 11
1) Las inscripciones rupestres usitanas............oceovvveineneiiniieie e e 1l

II. INSCRIPCIONES DE RELIGIOSIDAD PROBABLE.............c.cccvenene. 24
1) Celtiberia: Las inscripciones de Pefialba de Villastar............................24
2) Area Ibérica: inscripciones sobre altares y pedestales...........................36
a) Grupo de Montafia Frontera ............ccceevvieiiiiiiiiiiiiiicneeen. ... 36
D) RUSCINO.... et e e e e e e A3
C) Arula de TarraCo.......ccvvvveieeiieeeee e e eee e A4
3) Area IDErICA: EXVOLOS. . ... ceveeieieeieeiiteeeeeieee i eeeeeeeeeeee i eee a0 BB
a) Cerro de 10S SantoS.......cc.vvviieiie i e A8
D) TOrreparedonesS. ... ... v it e e e e eeeaeeenee a2 D2
4) Area lbérica: Inscripciones RUPESEIES ..........cccvveveeeiireeeieiiinieenannnn.. .54
) TR0 10 - W (- I PP |
DY EICOQUL... .. e e DT
C) Abrigo de ReINA.........coeviiiiiii e i e e 22, D9
d) Abrigo Burgal....... oo e 61
e) Masdel Cingle...... ..o e 02
F) La Camareta. .. ... ouvieiieie it eie e s e neen 2203
g) Grupo de la Cerdafa..........cccvoeviiiii i i eel .. 65

[11. INSCRIPCIONES DE RELIGIOSIDAD ATRIBUIDA..........cccvvvveen... 72
1) Atribuidas en la Celtiberia.............cooviii il 12



a) Oinochoe de Caminreal...........c.cooiiiii i e
b) El bronce de BOtorrita l..........ooevveinn i e,
2) Atribuidas en el &rea Ib&rica..........cooveiie i
a) Tossal de San Miguel de Liria..........coveiiiiiniiiiiiiie e e
b) El Castelillo de Alloza..............cooo i,
c) El ostrakon ibérico de Mas Castellar de Pontés.........................
d) El fragmento escultorico de Porcuna.............cooevveiviiiiiiinnennnn,
e) Lacistade PeCh Maho....... ..o
f) Los arquitrabes de Sagunto y Tarraco.........ccovveevevvnierneiennnnn.
g) La estela ibérica de La ViSPesa .........vvevuiiriirineiiiiiieeae e

h) Las inscripciones sobre plomos...........c.oooviiiiiiiiiiiiii e,

IV. DESCARTADAS POR CRITERIOS INTERNOS.........cccoiviiiienn .

3. ANALISIS DE LOS DATOS OBTENIDOS ..............
I. LISTADO COMPLETO ... ot e
I1. LISTADO DESGLOSADO. ... .ottt it e e e
[11. DATOS Y OBSERVACIONES EXTRAIDAS.....................

4. CONCLUSIONES. ...,

5. BIBLIOGRAFIA. .......ooiiii oo,

6. ANEXOS. ...,
1Y o PP
P22 |00 T T=T T PSP

3. Textos y informacion aneXa..........c.uveenevenieeieiiee e e e

72
A4
.18
.78

.............. 85

.88
.90
91
.94
97
104

113

118

118
123

124

126

132

144
144
146
162



1. INTRODUCCION

Para conocer una religion antigua debemos acercarnos al estudio de las
divinidades, pero también de los fieles: sus lugares de culto, su forma de expresarse con

los dioses, sus ritos y costumbres religiosas, las ofrendas que realizan, etc.

Las fuentes clasicas no nos aportan muchos datos sobre la religion de los
pueblos de la Peninsula Ibérica, ya que contamos con pocos episodios literarios que
hablen de sus ritos y creencias, y en general omiten los nombres de los dioses. Por
ejemplo, Estrabon (Geogr. 1. 4.16.) escribio: “Galaicos ateos, celtiberos y vecinos
limitrofes bailan en torno a un dios anénimo.” Sopefia explica que es comun que los
romanos Yy griegos a la hora de hablar de los dioses indigenas omitan sus nombres o los
asimilen a los suyos.' Para conocer una religién antigua, podriamos acercarnos al
estudio de su mitologia, pero en el caso de la Peninsula Ibérica no conocemos que
existiese un pantedn ordenado, en el que cada dios tuviese una iconografia y unos mitos
asociados. Podemos intuir los atributos y funciones de los dioses celtas al compararlos
con los de otras zonas de este &mbito cultural (como la Galia o Irlanda), pero en el caso
del &mbito ibérico aln desconocemos practicamente por completo su panteon,

admitiéndose hasta ahora tan sélo Betatun como divinidad ibérica reconocida.?

Ademas de los dioses, el estudio de una religion necesita conocer los rituales y
los lugares de culto. Para ello, la cultura material es fundamental: podemos rastrear
espacios que han sido caracterizados como santuarios, estudiar disposiciones de objetos
que nos hacen pensar que puedan tratarse de ofrendas, analizar la iconografia que

aparece en estelas o vasos pintados con el fin de comprender ceremonias Y ritos, etc.

Sin embargo, en este trabajo resaltaremos el importante papel de la epigrafia
para acceder a la religiosidad antigua de la Peninsula Ibérica. Con el analisis de las
inscripciones podemos extraer numerosos e interesantes datos, ya sean teonimos, el
nombre y procedencia cultural de los fieles, las formulas que emplean para referirse a
sus dioses, los rituales que llevan a cabo, etc.

1 SOPENA 2001: 44.
2 CORZO et alii 2007: 251.



Las inscripciones religiosas serdn muy comunes en todas las religiones antiguas
(la Galia, Peninsula Italica, norte de Africa, Grecia, etc.), sobre diferentes soportes y
desde épocas muy tempranas.® También seran importantes en la Peninsula Ibérica,
donde poseemos numerosos epigrafes en los que aparecen tednimos griegos, latinos,
punicos, etc. Sin embargo, la mayor parte de ellas estan en lengua y escritura latina y

son mas tardias.

Hay entre ellas un gran nimero de inscripciones en las que se mencionan
tednimos indigenas, como Ataecina, en Santa Lucia del Trampal (Alcuéscar, Céceres), a
Endovellicus, en San Miguel da Mota (Evora, Portugal), Nabia en el ara de Marecos
(Penafiel, Oporto, Portugal), las Matres (Pefialba de Castro, Burgos), etc. Encontramos
también inscripciones en las que se recogen rituales, votos u ofrendas, como las de
Panoias (Vila Real, Tras-os-Montes, Portugal), donde se atestigua un ritual sangriento
de posible origen oriental, 0 en Cueva Negra de Fortuna (Murcia), donde se practico,

posiblemente, culto a las aguas y las Ninfas.*

Sin embargo, si tratamos de rastrear inscripciones religiosas en escritura y
lengua paleohispénicas, el nimero es mucho menor. Frente a la idea que parece l6gica
de que a los dioses indigenas se les dedicarian inscripciones en lenguas palechispanicas,
lo cierto es que la mayor parte de teGnimos indigenas que atestiguamos se encuentran en

inscripciones en lengua y escritura latina, sobre soportes tipicamente romanos.

Por ello, en este trabajo no pretenderemos extraer informacion sobre las
religiones peninsulares a través de la epigrafia, aunque en algunas ocasiones hablemos
de lo que éstas nos indican. Nuestro objetivo sera estudiar este comportamiento
epigrafico por si mismo y analizar por qué son tan pocas las inscripciones religiosas en

lengua y escritura paleohispanica.

¥ BELTRAN LLORIS 2013: 166-169.
* GONZALEZ BLANCO 1987: 271-317



|. JUSTIFICACION DEL TRABAJO

Hemos elegido este tema porque, en nuestra opinidn, faltaba un estudio detallado

del fenémeno de las inscripciones religiosas en lengua paleohispéanica. Se han hecho
estudios de los epigrafes de forma individual, pero, a nuestro entender, era necesario un
analisis de todas ellas de forma conjunta, con el fin de entender una parte importante de
la epigrafia peninsular.

El tema propuesto inicialmente fue el estudio de todas las inscripciones
religiosas en la Peninsula Ibérica, incluyendo las latinas, ya que en ellas aparecen
numerosos tednimos indigenas que nos ayudarian a comprender mejor las creencias y el
culto de estos pueblos. Sin embargo, la extension de este trabajo hubiese sido excesiva,
ya que estos epigrafes son muy numerosos y no hubiéramos podido realizar este trabajo
en este periodo de tiempo, al menos de forma detallada y cuidada. De esta forma,

acotamos el trabajo al estudio de las que apareciesen lengua y escritura paleohispanica.

1. OBJETIVOS

Nuestro objetivo principal a la hora de realizar este trabajo ha sido recopilar y
analizar las inscripciones en lengua paleohispanica que puedan ser catalogadas como
religiosas, con la finalidad extraer informacién sobre las religiones antiguas
peninsulares a través de estas fuentes, pero sobre todo estudiar el fendmeno de las
inscripciones paleohispanicas por si mismo: ¢Son comunes en la Peninsula Ibérica los
epigrafes religiosos en estas lenguas?;Sobre qué soporte son mas frecuentes? ;Aparecen
en el ambito ibérico y el indoeuropeo de igual modo? ;Qué se expresa en ellas?
Trataremos de dar respuesta a éstas y muchas otras preguntas que nos iran surgiendo

con la recopilacion de informacién.

En este trabajo estudiaremos las inscripciones religiosas en lengua (y la mayoria
de ellas también en escritura) paleohispéanica, buscando comprender el porqué de que
sean tan pocas en relacion a las latinas, analizando su distribucion cultural y geogréfica,
y su marco cronoldgico. Pero antes de nada habra que preguntarse qué entendemos por

una inscripcion religiosa en lengua paleohispénica.



En este trabajo rastrearemos las inscripciones religiosas siguiendo criterios
internos y externos. Por criterios internos entenderemos que la inscripcién es religiosa
por su contenido o mensaje. Es decir, que el texto haga referencia a tematica religiosa,
ya sea por la aparicion de tednimos, de rituales o formulas votivas. Por el contrario, si
hablamos de cuestiones externas nos referimos a que las catalogaremos como religiosas
pese a no poder descifrar correctamente su contenido, basandonos en el lugar de su

hallazgo o el soporte.

Hemos de afiadir que nuestros objetivos no son hacer un trabajo de estudio de
religiones antiguas extrayendo informacion de las inscripciones religiosas, sino un
andlisis de una parte de la epigrafia que no se habia estudiado hasta ahora como
fendmeno especifico: la epigrafia religiosa en lengua paleohispanica.

1. METODOLOGIA

Para cumplir nuestros objetivos serd necesario compilar todas aquellas

inscripciones en lengua paleohispanica que puedan catalogarse como religiosas, ya sea
por criterios internos o externos. La informacion que recopilaremos de cada una de ellas
sera su &mbito cultural (area ibérica, celtibérica o lusitana), su lugar de hallazgo, las
caracteristicas de este yacimiento, el soporte en el que se encuentran, su datacion,
lengua y sistema de escritura. Ademas, veremos la lectura de estas piezas y como han
sido interpretadas por sus diferentes investigadores.

Una vez recopilada la informacion sobre estas inscripciones las catalogaremos
en tres grupos diferentes, atendiendo al grado de seguridad que tengamos a la hora de
caracterizarlas como religiosas. En un primer apartado hablaremos de las inscripciones
cuya religiosidad es innegable, siguiendo sobre todo criterios internos, como la
aparicion de tednimos o formulas votivas de naturaleza incuestionablemente religiosa.
Este grupo sera el de "religiosidad segura”, y en él encontraremos las inscripciones en

lengua lusitana.

El siguiente grupo sera el de "religiosidad probable”, en el que introduciremos
todas las inscripciones que aparentemente son religiosas, pero no tenemos una certeza

total para afirmarlo rotundamente. En este grupo incluiremos las inscripciones cuyo

4



soporte nos indica que son religiosas (aras, pedestales, exvotos, etc.), y algunas cuyos
criterios internos parecen indicar con cierta claridad que su contenido es religioso, pero

no conocemos la lengua lo suficiente como para que sea innegable.

El Gltimo grupo sera el que llamaremos de "religiosidad atribuida", en el que
introduciremos todas aquellas que a lo largo de este trabajo hayan sido mencionadas por
alguno de los investigadores cuyas lineas hemos seguido, pero que otros dudan que sean
religiosas. En ellas veremos varios ejemplos de inscripciones cuyo contenido nos es
desconocido pero lleva a pensar a algunos que puedan tratarse de exvotos, defixiones,
ofrendas, oraciones, etc. En este grupo también introduciremos inscripciones cuyo lugar
de hallazgo ha sido interpretado como un templo, un santuario o un depdsito votivo, lo
gue nos hace pensar que sean ofrendas u objetos rituales, pero nada nos lo asegura.

La clasificacion de las mismas, dentro de cada grupo, la distribuiremos
siguiendo areas-zonas linglisticas (celtibérica, lusitana o ibérica) y soportes (rupestres,
exvotos, pedestales, ceramica pintada, etc.). Las que aparezcan aisladas seran tratadas
de forma individual mientras que las que aparezcan en un mismo lugar y con un mismo
soporte (como los pedestales de Montafa Frontera, las ceramicas pintadas de Liria o las
inscripciones rupestres de la Cerdafia), seran estudiados como grupo, intentando asi no
ser repetitivos y no separar unas de otras ya que creemos que deben ser consideradas

como conjuntos.

Una vez recopiladas, estudiadas y clasificadas estas inscripciones, intentaremos
analizar los datos: ver soportes preferidos, su distribucion por zonas, el hecho de que
sean tan escasas en unas zonas y haya mayor proliferaciobn en otras, etc. Nos
preguntaremos por qué si en el resto de culturas antiguas las inscripciones religiosas
suelen aparecer en gran nimero, en la Peninsula Ibérica son relativamente escasas (o al
menos las que podemos estar seguros o casi seguros de su religiosidad). Veremos si el
epigraphic habit de estos pueblos es diferente al del resto, si las fechas en las que estas
inscripciones comienzan a ser mas frecuentes pueden tener relacion con cambios en la
situacion politica de Hispania, o si la forma en la que se expresa su religiosidad es

diferente (dada la falta de estructuras y edificios monumentales).



Conforme se avance en el estudio se iran elaborando una serie de mapas que nos
ayuden a comprender el fendmeno de la epigrafia religiosa paleohispanica y nos
llevardn a nuevas preguntas que intentaremos responder. Hemos de aclarar que los
mapas e imagenes tratadas en el trabajo se colocaran al final del mismo, en diferentes
anexos, con el fin de que estas no interrumpan la lectura, aunque en alguna ocasién se
adjuntara una tabla o un mapa con el fin de facilitar la informacion. Conforme avance el
texto se irdn indicando las referencias a los anexos, por ejemplo (An.2.5) sera el Anexo
2, imagen 5. El primer anexo serda de mapas, el segundo de imagenes y el tercero
contendrd mas informacion sobre significados de las palabras y posibles traducciones,

que no hemos introducido en la narracion por ser mas "densa" y especifica.

La lectura de las piezas se presentara siguiendo diferentes criterios: mayusculas
si el alfabeto usado es latino y negrita si son celtibérico o ibérico.

IV. ESTADO DE LA CUESTION Y ANALISIS DE LA
BIBLIOGRAFIA EMPLEADA

No existe como tal un corpus que recoja las inscripciones religiosas, ni ningun

trabajo publicado ha tratado de recopilar o realizar un listado de las mismas y una
interpretacion del fendmeno. Algunos investigadores se han planteado la religiosidad de
algunas piezas por separado, pero no se ha elaborado un trabajo de recopilacién extenso
y detallado sobre las mismas, tratandolas como conjunto y estudiando el fendmeno.

Para elaborar este trabajo se ha seguido una serie de publicaciones que recopilan
inscripciones religiosas en la Peninsula Ibérica. Entre ellos destacamos a F. Beltran, en
un articulo de 2013 que recoge las de Pefialba y la Lusitania, y se cuestiona otras como
posiblemente religiosas, aunque no las trata con detenimiento.> Otro articulo trabajado
ha sido el de Rodriguez Ramos de 2005, en el que ve una serie de caracteristicas
comunes en inscripciones que interpreta como religiosas, lo que le llevan a cuestionarse
si otros epigrafes en los que aparezcan estas palabras también incluirse como tales. Sin

embargo, dudamos de muchas de las palabras que califica como "vocabulario religioso™,

® BELTRAN 2013: 170. Reconoce "algun contenido religioso" en los pedestales de Montafia Frontera,
dos exvotos de Cerro de los Santos, uno de Torreparedones y quizé el de Porcuna, los altares de Ruscino y
Tarraco, la cista de Pech Maho, el capitel de Tarraco, el dintel de Sagunto y los vasos de Alloza y Liria.

6



por lo que de este articulo hemos extraido las inscripciones que no nos plantean dudas,®
rechazando otras muchas, como la figura zoomorfa de Ullastret, la estela de Guissona,
la de Santa Perpétua de Mogoda, una placa perdida de marmol procedente de Tarraco
(C.18.8), la patera de Tivissa, una ceramica artica de la necropolis de Ensérune y otra de
Cabrera de Mar.

Algunas de ellas, como la figurilla zoomorfa de Ullastret o la Estela de Guissona
las analizaremos en el Gltimo apartado al ver algunas descartadas por no estar de
acuerdo en este "vocabulario religioso™ que identifica Rodriguez Ramos. Los motivos
para descartar el resto seran que hemos determinado como funerarias la mayor parte de
ellas, tanto siguiendo criterios propios como argumentos de otros investigadores, como
Barrandon, que ha estudiado detenidamente las inscripciones funerarias y califica

muchas de ellas como tales.’

Una vez hecha una lista de las principales inscripciones, se han analizado las
inscripciones por separado, siguiendo sus publicaciones y sus sucesivas lecturas e
interpretaciones. Se han investigado los yacimientos o lugares en los que se encuentran,
planteandonos si son espacios de habitat o de paso, o si el lugar del hallazgo se puede
catalogar como un espacio de culto. Para ello se han estudiado las publicaciones sobre
cada uno de estos yacimientos y su entorno, con el fin de comprender las inscripciones
dentro de su contexto. Ademas hemos seguido publicaciones como la de Almagro y
Moneo sobre santuarios ibéricos o las de Campmajo y Ferrer sobre las inscripciones
rupestres de la Cerdafia. A ello hemos afadido estudios sobre divinidades y culto, de
investigadores como Blazquez, Marco, Alfayé o Sopefia, y estudios de epigrafistas
como de Hoz, d"Encarnacao, Prosper, Velaza, Villar, etc.

Conforme hemos ido avanzando en estas investigaciones nos han surgido nuevas
inscripciones cuya naturaleza religiosa nos hemos planteado, algunas de ellas
incluyéndolas en el trabajo y otras descartandolas por completo.

® Del articulo aceptamos los plomos de Orleyl, el Castelillo de Alloza, varios vasos de Liria, el altar de
Tarraco, Roda de Ter, la estela de la Vispesa, los exvotos de Cerro de los Santos y Montafia Frontera.
" BARRANDON 2003: 199-237.



V. PROBLEMATICA HALLADA

En primer lugar algunas de las inscripciones han sido publicadas hace tiempo y

creemos necesaria una relectura y nuevas interpretaciones. Del mismo modo, algunas de
ellas nos ha resultado dificil acceder a sus publicaciones, o al acceder a ellas s6lo
reproducian una imagen de la inscripcién, sin darle lectura ni interpretacion. En otras
hemos encontrado lecturas tan dispares que nos hacian plantearnos si tratdbamos una

misma inscripcion.

En la gran mayoria de las ocasiones los investigadores se centran en la
inscripcion y olvidan la descripcion del entorno, y consideramos fundamental que se
explique bien el tamafio, la posicion y "fuerza visual" de una inscripcion, ya que no sera
lo mismo una inscripcién de gran tamafio en la entrada de una cueva que si esta en el

suelo en un rincon de la misma.

Falta en muchas publicaciones un aparato grafico en el que podamos ver las
inscripciones en su lugar de hallazgo y hacernos una idea de la impresién que dan a
simple vista, ver si son hechas para ser vistas por un publico o son inscripciones de

caracter privado.

Tampoco debemos olvidar que debido a que las lenguas paleohispanicas no
estan completamente descifradas, es dificil acceder al contenido de estas inscripciones y
determinar con seguridad si su contenido es 0 no de materia religiosa. En el celtibérico
el conocimiento de la lengua es mayor, pero en el caso de la lengua ibérica aun es dificil

extraer algin dato con seguridad.



2. RECOPILACION DE INSCRIPCIONES

Antes de nada, nos preguntaremos qué entendemos por inscripciones religiosas
en lengua paleohispanica. Estudiaremos epigrafes en lengua paleohispanica,
significando esto que estaran escritos en lenguas antiguas de la Peninsula Ibérica no
coloniales. No usaremos el término prerromanas ya que las griegas y punicas se podrian
incluir, y en este trabajo no nos interesan. Afiadimos también que algunas de ellas
estaran escritas en alfabeto latino, pero su lengua serd paleohispanica (celtibérica o
lusitana), con lo que si las incluiremos en el estudio. La mayor parte de los epigrafes

que trataremos estaran en los signarios ibéricos o celtibérico.

Por inscripcién religiosa entenderemos todas aquellas en las que se haga
mencion a un ambito relacionado con las creencias y religiosidad de un pueblo. Para
ello buscaremos una serie de marcadores que nos lo indiquen: tednimos, férmulas

votivas, soportes especificos, contexto en el que se encuentran, etc.

En un primer lugar, la aparicion de tednimos serd uno de los marcadores mas
grandes de que una inscripcion pueda interpretarse como tal. El tebnimo puede ser
indigena, romano, griego, fenicio, etc., e incluso no aparecer como tal el nombre de un

dios sino sus epitetos u otras formas de referirse a ellos (deus, dea, "Sefior", etc.).

Las formulas votivas seran las frases que empleen los fieles al realizar una
ofrenda o cumplir un voto. En latin, por ejemplo, tendremos la férmula votum solvit.
Del mismo modo, la aparicion de cargos religiosos, como sacerdotes, nos pueden
mostrar que una inscripcion sea religiosa, sobre todo si mencionan un ritual a

continuacion. Sin embargo, no conocemos bien esta figura en la Hispania prerromana.

Por otro lado, los soportes nos pueden indicar la religiosidad de un texto que se
encuentra inscrito sobre ellos. De esta forma, las inscripciones religiosas apareceran con
frecuencia en altares, aras, exvotos, etc., en los que parece ldgico que lo que se exprese

en ellos tenga valor votivo o cultual, ya que son objetos destinados al culto.

Otro elemento que nos indica que un epigrafe pueda ser religioso sera el

contexto en el que se encuentre. Por ejemplo, una vela en un templo no tiene el mismo

9



significado que en una vivienda. De esta forma, los objetos hallados en espacios
identificados como templos o santuarios adquiriran un matiz religioso, y las
inscripciones que hallan en ellos también nos llevan a interpretar el objeto como una
posible ofrenda. También los epigrafes monumentales a la entrada de los templos, en los
que se indique a qué divinidad se venera, podrian considerarse textos religiosos, pero
hemos de decir que no conocemos ningun texto de este tipo en lengua o escritura

paleohispanica.

Una vez vista esta definicién, y tal y como hemos planteado en la introduccion,
se analizaran las inscripciones siguiendo un orden segun el grado de seguridad que
tenemos sobre la naturaleza religiosa de las mismas. Trataremos en primer lugar las
seguras, luego las probables y por Gltimo las atribuidas. Haremos el andlisis siguiendo
ambitos culturales: Celtiberia, Lusitania y area ibérica, y dentro de cada grupo las

analizaremos por grupos de soportes.

{ Pech Maho
Ger  Prunet

a Tour de Cay
Ossé alvir

Gyisfe . @ Mas Castellar

.....
o '%‘% Lavispesa de Pontds

- .
Ruseing

Roda de Te:

Visell Tarraco

o © \
Lamas daMoledo

abego
das Fréguas A @ fi:s dei Cingle

ontafa Frontera
Crlayl

‘Sagunto . .
royo de la Lug . Inscipciones ibéricas
igo Rurgal
Arronches L by . Inscripciones celtibéricas
- E| Amarejo A p
- Corrd de Inscripciones lusitanas
3 - los Santo: La Serreta
- 0 Una
- a Camareld O Dos o mds
.y [ ]

/ [s) El Cigapalejo,
/ . Porcuna p

Torreparedones

k

10



I.  INSCRIPCIONES RELIGIOSAS SEGURAS

Entenderemos como inscripciones seguras a todas aquellas cuya naturaleza

religiosa sea innegable. Para ello, la aparicién de tednimos atestiguados en otras
inscripciones, la descripcion de rituales o formulas votivas seran lo que nos hagan

pensar que estas inscripciones no pueden ser sino religiosas.

En este grupo tan s6lo tendremos con seguridad el grupo de las inscripciones en

lengua lusitana, como vemos en el mapa marcadas con puntos de color rojo. (An.1.4)

1) Las inscripciones rupestres lusitanas
El primer conjunto que trataremos en este trabajo serd el de las inscripciones
rupestres en lengua lusitana. Como deciamos, son las Unicas cuya naturaleza religiosa es

segura, sobre todo por criterios internos, por el contenido de estos escritos.

La Lusitania es un area muy interesante en el estudio de los pueblos prerromanos
y de la epigrafia paleohispanica. Para el conocimiento de su religion tenemos
interesantes fuentes escritas de autores clasicos como Estrabdn, arqueol6gicas, como
vestigios de santuarios y ofrendas, e inscripciones tanto en latin como en lusitano, que
nos dan informacidn sobre dioses, cultos, ritos, etc. Como describe Apiano, la conquista
de este territorio se llevd a cabo entre los siglos Il y I a.C., y los romanos llamaron
“lusitanos” a los que alli habitaban y con los que se enfrentan. Sin embargo, no

conocemos su grado de homogeneidad ni si se identificaron con este nombre.®

Estrabon proporcion6 algin dato sobre sus rituales en Geografia Ill, 3, 7: “Los
lusitanos son dados a los sacrificios y examinan las entrafias sin separarlas del cuerpo;
se fijan en las venas del costado y adivinan palpando’. También menciond que
llevaban a cabo sacrificios humanos con cautivos de guerra, con los que hacian rituales

de adivinacién, ademas de cortar las manos de los prisioneros y consagrar las diestras.®

Estrabon nos confirma lo que indicardn algunas de estas inscripciones: los

lusitanos llevaban a cabo sacrificios. Como veremos ahora, varios de estos epigrafes nos

® GUERRA 2010: 84.
® Cuando hablemos de la Estela de la Vispesa veremos que se repite la idea de la mutilacién y
consagracion de las manos derechas, aunque en este caso sera en ambito ibérico.

11



indican ofrendas rituales de animales a diferentes divinidades. En los epigrafes aparecen
una serie de nombres, asociados a divinidades, como Trebopala, Trebarune, Reve, etc.,
que nos ayudan a recrear el pantedn lusitano. Otras divinidades indigenas, a las que s6lo
se les dedican altares en latin seran Endovellicus, Ataecina, Bandua, Nabia, y muchas
otras que segun Richert sélo se atestiguan una vez, entendiéndose como dioses tutelares

de un s6lo lugar, gente o familia.

Richert ha rastreado los espacios de culto en la Lusitania, destacando que
principalmente fueron lugares en la naturaleza mas que en edificios. Concluye que en
general, seria un culto al aire libre, en bosques, rios, montafias, como ocurre en todo el
ambito céltico indoeuropeo, por lo que serd mas dificil de rastrear ya que no conlleva la
elaboracién de estructuras que dejen rastros. De ahi que las inscripciones que nosotros

trabajamos se encuentren sobre piedra y en lugares al aire libre. ™

El caso de la Lusitania es excepcional a nivel epigrafico. Poseemos seis
inscripciones escritas en alfabeto latino, pero que emplean la lengua lusitana, en algunas
de ellas combinada con la latina (code-switching). Estas inscripciones son las de Cabeco
das Fraguas, Lamas de Moledo, Arronches, dos de Arroyo de la Luz y Viseu. *?

Estos epigrafes son de época tardorrepublicana e imperial (siglo 1 a.C.-11 d.C.),
lo que resulta interesante, ya que la mayoria de las inscripciones en lenguas
paleohispanicas datan de época republicana, y su nimero decrece conforme avanza la
romanizacion y el latin va ganando terreno a las lenguas indigenas. Es curioso el hecho
de que no se escriba en esta lengua antes de la llegada de los romanos y si cuando ya
estan implantados.

Pero sin embargo, el hecho mas excepcional de estas inscripciones es que todas
ellas son de caracter religioso. En la Celtiberia, como veremos, tan solo la "Gran
Inscripcion™ de Pefialba, es probablemente religiosa entre las aproximadamente 200

' RICHERT 2012: 151.

11 Existen, sin embargo, en la Lusitania, santuarios donde los fieles acuden a profesar su culto, depositar
exvotos o altarcillos, en muchas ocasiones ligados a corrientes de aguas termales. Destacamos santuarios
como el de Santa Lucia del Trampal (Alcuéscar, Caceres), dedicado al culto a la diosa Ataecina, a la que
se invoca de numerosas formas, y el santuario de Endovelico en San Miguel de Mota (Evora, Portugal).
2GORROCHATEGUI-VALLEJO 2010: 71-80 plantean que podria extenderse el nimero y &mbito de las
inscripciones lusitanas ya que algunas de las latinas presentan caracteristicas y desinencias semejantes a
las indigenas.

12



inscripciones en lengua indigena, y en el ambito ibérico no conocemos ninguna de
religiosidad segura de entre mas de 2000 inscripciones en esta lengua. Frente a estas
cifras, en la Lusitania el 100% de las inscripciones en lengua indigena son religiosas.

Analicemos las inscripciones para luego sacar las conclusiones pertinentes.

Cabeco das Fraguas (L. 3.1) (An.2.1)

Cabeco das Fraguas es una inscripcion rupestre situada en un santuario en
Pousafoles do Bispo (Sabugal, Guarda), en lo alto de un monte de unos 1000 m. sobre el
nivel del mar, en el que pudo localizarse un posible edificio de culto prerromano.®
Sobre este lugar, Marco se ha preguntado si seria un santuario comun para distintos
peregrinos del territorio cercano de la civitas de los Lancienses Transcudani o si, por el
contrario, serfa un santuario «nacional» lusitano.'* Cardim Ribeiro también lo ha
asociado a un “meeting place”, punto de encuentro sagrado donde también se ocuparian

de cuestiones politicas. ™

Richert describe un lugar con una estructura central de forma circular, de buen
tamafio, que pudo tener una funcidn cultual, que dataria de los siglos IV-Ill a.C., y que
fue renovada a comienzos del | d.C.'® En este lugar se encontré una roca con una
inscripcion, que Tovar daté como anterior al siglo 11 d.C., coincidiendo con Beltran que

la fecha en el siglo 1 d.C. o posterior.*’

La lectura de la pieza, segun MLH 1V (757) serd :
OILAM. TREBOPALA.

INDI. PORCOM. LABBO.

COMAIAM. ICCONA. LOIM

INNA. OILAM. VSSEAM.

TREBARVNE. INDI. TAVROM.

IFADEM

REVE. *RE...

¥ RICHERT 2012(Vol. 11): 8.

“ MARCO SIMON 2009: 200.

> CARDIM RIBEIRO 2003: 245.

¢ RICHERT 2012 VOL II: 9. "Sometime in this same century, the aforementioned Lusitanian-language
rock inscription was inscribed here".

' BELTRAN LLORIS 2013: 175.

13



Variantes de lectura: L. 2: Witczak (1999:68) LAEBO; L. 7. Witczak (1999: 68)
y Bua (1999: 317) REVE TRE.

Tovar lo tradujo por: “Una oveja para Trebopala y un cerdo para Laebo...una
oveja de un afio para Trebaruna y un toro semental para Reve”,® interpretacion
aceptada por varios autores, aunque luego ha sido matizada. Para Marco el texto dice:
“una oveja para Trebopala y para Trebarune, un toro para Reve, un cerdo para Labbo y
una oveja prefiada (?) para lccona Loiminna.”*® Vemos que afiade una dltima deidad,
que en la traduccién de Tovar no existia, pero que otros investigadores como Cardim
Ribeiro también identifican.? Salvo esta Gltima, todas las deidades aparecen en otros

epigrafes votivos.

Como vemos, el texto hace clara alusion a un sacrificio de animales a una serie
de divinidades de origen indigena y las tres victimas mencionadas, una oveja, un cerdo
y un toro, son las que aparecen en el ritual de los suovetaurilia. Existio este rito
sacrificial triple a lo largo de todo el &mbito indoeuropeo, como nos indica Santos
siguiendo los estudios de Dumézil sobre la ceremonia de los sautramant.?* Los motivos
por los que se llevaron a cabo serian la purificacion, la expiacion, o la proteccion y
propiciacion del campo y el ganado. Esta costumbre se da a lo largo de muchas zonas
del ambito indoeuropeo, como en los santuarios galos, donde han aparecido en

numerosas ocasiones huesos de bévidos, ovicapridos y suidos. %

Por otra parte, los tedbnimos son lo que mas dudas han presentado a los
investigadores. La inscripcion menciona a Trebopala, Laebo, Trebarune, Reve e Iccona
Loiminna, algunas bien conocidas por otros epigrafes y otras mas confusas, y no todos
estan de acuerdo en aceptar a los cinco. Para Bla Carballo, tan s6lo Trebarune y Reve
serian divinidades, ya que son los Unicos dativos identificables morfolégicamente,
ademas de que aparecen en otras inscripciones votivas en lengua latina. Para él, el resto

podrian ser topénimos, de donde procederian los animales sacrificados. %

¥ TOVAR 1986: 245.

19 MARCO 2009: 200.

2 CARDIM RIBEIRO 2003: 240.
2L SANTOS 2007: 176.

22 SANTOS 2007: 179.

2 BUA 1999: 318-321.

14



Sin embargo, el resto de estudiosos estan de acuerdo en identificar cuatro o
cinco tednimos. Trebopala parece aceptada como una divinidad de la vivienda, fluvial o
quiza cténica, Trebaruna también podria ser fluvial, del mismo modo que Reve.
(An.3.1a)

Lamas de Moledo (L. 2.1) (An.2.2)

La inscripcion de Lamas de Moledo se encuentra en el roquedo de un santuario
situado en Castro d’Aire, Portugal. Richert describe un terreno fértil en el que han
aparecido numerosas rocas, aunque tan sélo una presenta un epigrafe. El lugar se
encuentra a unos 575 m. sobre el nivel del mar, no existiendo estructuras edilicias, sino,
como dice Richert, "a large rock outcrop". Seria por lo tanto un espacio al aire libre

donde han aparecido algunos fragmentos ceramicos y otras piedras labradas. **

Balmori y G6mez Moreno propusieron datar la pieza en torno al siglo 11 d.C.%°
Los vestigios arqueoldgicos aparecidos son relativamente escasos y poco estudiados,
pero otros creen que podria fecharse incluso en el siglo 111 d.C., como Inés Vaz que
dice: “E nao sera de sorprender que o dialecto lusitano permanezca por tanto tempo,
pois o orgulho do povo lusitano era muito grande”?®. Sin embargo, lo méas probable es
que la inscripcion sea del siglo 11 d.C., siendo un testimonio de la perduracion de las

lenguas indigenas muy tardio.

La lectura segun Untermann, MLH 1V (750):
RVFINVS ET

TIRO SCRIP

SERVNT

VEAMNICORI o0 VEAMINICORI
DOENTI

ANGOM

LAMATICOM o0 LAMMATICOM
CROVGEAI MAGA

REAIGOI. PETRAVIOI T 0 PETRAVIOI

2 RICHERT 2012. VOL II: 26
2 INES VAZ 1990: 284.
26 fdem: 284.

15



ADOM PORGOM IOVEAI
CAELOBRIGOI

Variantes de lectura: L.4: Inés Vaz (1990: 283) VEAMINICOLI; L.6: Inés Vaz:
ANC.OM. ; L.8: Inés Vaz: CROVGEAIMAGA,; L.9: Inés Vaz y G6mez Moreno leen
REAICOI. Gomez Moreno y Balmori leen PETRANIO, I. Inés Vaz ve una letra R al
final en vez de T; L.10. Inés Vaz: PORC.OM IOVEA. L.11: Inés Vaz: CAELOBRICOI.

Es clara la lectura de las tres primeras lineas del texto: Rufinos et Tiro
scripserunt, es decir: «Rufino y Tiro escribieron». Parece, por lo tanto, una clara
dedicatoria votiva en la que estos dos personajes consagran la inscripcién a dos
divinidades. Como veremos posteriormente, el verbo scribo también aparecera en la
inscripcion de Arroyo de la Luz I-11. Sobre los dedicantes, debemos recalcar que no

poseen nombres indigenas sino latinos, de los cuales no conocemos su caracter.

Inés Vaz presupone que al decir scripserunt en realidad se estd marcando que

fueron ellos quienes determinaron que se hiciese un sacrificio, *’

mientras Marco y
Alfayé proponen que estos personajes, junto al mencionado en la inscripcion de Arroyo
de la Luz, sean quienes lleven a cabo los rituales, los encabecen o los oficien: es decir,

que posean caracter sacerdotal. 2

Para Inés Vaz las divinidades atestiguadas en este texto son Crougeai, que
aparecia en un ara en Freixioso, y lovea, al que relaciona con el dios romano Jupiter en
su dativo lovi, opinion seguida por Marco. A estos dioses se les consagran el sacrificio
de animales. Los dedicantes serdn de dos etnias diferentes, los Magareaicoi que
dedicaria a Crouga y los Caelobrici que dedican a lovea. *° A ellos se afiade el nombre
de dos pueblos, los Veaminicori y los Petravioi.

Por lo tanto, la inscripcion muestra un sacrificio colectivo, ofrecido a dos

divinidades por parte de dos pueblos distintos. Marco indica que se trataria de un

2 INES VAZ 1990: 284.
28 ALFAYE-MARCO 2008: 296-297.
29 INES VAZ 1990: 283. MARCO 2009: 200

16



santuario situado en los limites de “dos civitates cuyos territoria habrian englobado los

de las antiguas unidades étnicas (celernos e interamnienses).” *

En esta inscripcion también se atestigua el sacrificio de animales, aunque a
diferencia de la anterior, no menciona al toro, con lo que no podemos hablar de
suovetaurilia. En Lamas de Moledo parece aludirse a un angom lamatigom, que Prosper
tradujo como un «cordero de pastos», opinién seguida por Santos, *! y en la segunda
parte se hace referencia a un cerdo, porcom. Gorrochategui y Vallejo ven en lamaticom

una referencia al topénimo actual: Lamas de Moledo. *2

Arroyo de la Luz I-11 (L. 1.1) (An.2.3)

Antiguamente, el lugar se conocia como Arroyo del Puerco, localizandose en las
cercanias de Céceres. Las piezas carecen de contexto arqueoldgico y no parece haber en
el entorno ningln vestigio arqueolégico que podamos relacionar con un lugar de

culto.*®

La inscripcion de Arroyo de la Luz I-11 fue hallada en el siglo XVIII, pero luego
se perdid, con lo que tan s6lo poseemos de ella algunos dibujos. Apareci6 en dos piezas
(CIL 11, 738y CIL I, 739) estudiadas primero por separado, hasta que Gémez Moreno
las unid, y asi lo recogid luego Untermann en el MLH con la numeracion L.1.1. Aunque
Villar y Pedrero han propuesto un cambio en su nombre, parece que se ha quedado igual

por motivos préacticos.

La datacién que los investigadores dan para esta pieza es el siglo | d.C., en época

imperial, e incluso pudiendo ser algo posterior.

Siguiendo a Untermann, MLH 1V (749), Arroyo de la Luz I-11 dice:
AMBATVS

SCRIPSI

CARLAE PRAISOM

SECIAS ERBA MVITIE

30 MARCO 2009: 200.

31 PROSPER 2002a: 65; SANTOS 2007: 179.
%2 GORROCHATEGI-VALLEJO 2010: 72.
¥ RICHERT 2012 (VOL. 1) : 58.

% BELTRAN LLORIS 2013: 175.

17



AS ARIMO PRAESO
NDO SINGEIE*O
INDI AVA INDI VEA
VN INDI *EDAGA

ROM TEVCAECOM
INDI NVRIM [**
VDE *EC RVRSE*CO

AMPILVA

INDI

GOEMINA INDI ENV 0 LOEMINA
PETANIM INDI AR
IMOM SINTAMO
M INDI TEVCOM
SINTAMO

En esta inscripcién, como vemos, también aparece el verbo scribo, que antes
sugeriamos que podria referirse a un tipo de sacerdocio. Prosper nos indica la
interpretacion que Witczak y Wozniak dieron a la pieza era: «(Yo) Ambatus escribi: En
Carula, el pacto de amistad o de reciprocidad por un dignatario [pariente] que debe ser
enviado (alli), que sea contraido [jurado] sin participacién de abuela y mujeres de
hermanos y novias de hijos y duefia de casa (es decir, esposa del jefe de la familia) y sin
(participacion de) rursenco ampilua y servidumbre, y sin (participacion de) petanim,y
(sin) el mayor dignatario, y (sin) el hijo mayor». *

Sin embargo, Prosper no esta de acuerdo con esta interpretacion y opina que el
estudio de las palabras por separado le lleva a otras hipétesis. Présper no sigue la idea
de que sea un pacto de hospitalidad, dificil de creer siguiendo estas interpretaciones.
Carlae podria ser una divinidad, que también apareceria en Arroyo de la Luz Ill, aunque
para otros es un topénimo, al igual que podria serlo Erba. **(An.3.1b)

El texto, para Prosper, dice «Promulgado en Carla: Que se reunan en la cantidad
establecida las porciones/cosecha que sirven como regalo/ofrenda a Erba; y ava (?) y

veam y un ..edagarom productivo, un campo nocal y uno en uso (?) para Rurseaico,

% PROSPER 2002a: 70 indica que el articulo que sigue esta en prensa en la revista Emerita, sin embargo
no aparece como publicado. )
% Estudio de las palabras por separado en PROSPER 2002a: 70-83.

18



Ampilua y Loimina, y una terraza de cultivo (o ben: algo optativo/seleccionado) y la

produccién convenida y la cantidad convenida...».*’

De este modo, vemos que segin Prosper esta inscripcion relata una recopilacion

de ofrendas para ser dedicados a varias divinidades.

Arroyo de la Luz 111 (An.2.4)

Esta pieza procede, supuestamente, del mismo lugar que la anterior. Tampoco se
conocen las circunstancias de su hallazgo. Tan s6lo sabemos que un habitante del
pueblo la rescatd de un vehiculo en el que estaba cargada, destinada al vertedero.*® Esta

es una pizarra preparada para recibir la escritura, con numerosas fracturas y deteriorada.

La datacion de Arroyo de la Luz Il se ha calculado en torno al siglo Il a.C.
segun Villar y Pedrero, por rasgos como la P abierta. Sin embargo, dado el contexto, en
el que todas son muy posteriores, parece no encajar muy bien. Afiaden que la cronologia
de la grafia «ae» en Roma “hace que no pueda retrotraerse indefinidamente en el tiempo
la influencia romana sobre las lenguas palechispénicas.”*® Para Beltran dataria en las

Gltimas décadas del siglo 1 a.C., junto con la de Arronches. *°

La lectura que dan Villar-Pedrero (2001:665) y Présper (2002:83) es:
ISACCID-RVETI

PVPPID-CARLAE-EN

ETOM:-INDI-NA.[

....CE-IOM-

M-

Los epigrafistas debaten sobre la datacion y el nivel de contacto con la cultura
romana que esta pieza pudo tener, teniendo en cuenta que muchas palabras acaban en —
ae 0 en — om, lo que se asocia a declinaciones tipicamente romanas. ** Como vemos, en

esta pieza también aparece la palabra Carlae.

3" PROSPER 2002a: 83.

% VILLAR-PEDRERO 2001: 665.
¥ [dem: 671.

“ BELTRAN LLORIS 2013: 175.
*1 VVILLAR-PEDRERO 2001: 685.

19



Para Présper la traduccion podria ser: «De esta manera reza lo que en/para Carla
(esta) introducido/establecido y no [?]-».Sin embargo, cambiando el significado de
isaiccid y rveti podria dar lugar a una interpretacion totalmente diferente: una ordenanza
municipal que diria algo asi como «aqui limita/empieza lo que esta incluido en

Carla».*?

Arronches (An.2.5)

Esta inscripcion fue descubierta en el valle de la Ribeira da Venda, al norte de la
Villa de Arronches, al nordeste del Alentejo. Richert nos indica que su localizacion
original no se conoce,*® con lo que tampoco en esta podremos analizar si el lugar donde

procede puede o no ser catalogado como religioso.

La pieza es una losa cuya superficie habria sido previamente alisada para recibir
la escritura, la cual estd cuidada y encuadrada. Sin embargo, la inscripcion aparece
fragmentada, y algunas de sus partes no se aprecian. La fecha en la que fue inscrita se
calcula en torno a las ultimas décadas del s. | a.C., siendo de las primeras escritas en

lengua lusitana.*

La lectura, segun Carneiro et alii (2008:167) dice:
-------- 1 XX ¢« OILAM « ERBAM

HARASE ¢ OILA « X « BROENEIAE « H

OILA ¢« X « REVE AHARACVI T AV [..]

IEATE « X « BANDI HARACVI AV [....]

MVNITIE CARIA CANTIBIDONE

APINVS « VENDICVS « ERIACAINV[S]
OVOVIANI [?]

ICCINVI « PANDITI « ATTEDIA*M TR

PVMPI « CANTI ¢ AILATIO

Variantes de lectura: L.1: Cardim Ribeiro(2010: 43) y Vallejo (2013: 285): AM
antes de OILAM; L.3: Cardim Ribeiro: AsHARACVI. Vallejo: TAV; L.4: Cardim
Ribeiro y Vallejo: IFATE; L.5: Cardim Ribeiro y Vallejo: CARLA; L.6: Cardim

2 pROSPER 2002a: 87.
** RICHERT 2012 (VOL. II): 57.
“ BELTRAN LLORIS 2013: 175.

20



Ribeiro: ERIADAINV[.]; L.7: Cardim Ribeiro: OVGVRANI. Vallejo: OUCUIANI; L.
8: Vallejo:PANDIT |1

La traduccion que da Cardim Ribeiro es: «A [divinidad femenina trifuncional]
una oveja y una vaca. A [dios/a desconocido] Harase diez ovejas. A Broeneiae Haracui
diez ovejas. A Reve A(uguso?) Haracui se le ofrecerian diez toros consagrados. A
Bandi Haracui un auu[...]. A Munitie en Carla Cantibidone, una ? Apino, Vendico y
Eriacaino, sacerdotes (...)»

Para Carneiro, d’Encarnagao et alii, tendrd ligeras variantes: «Para [?] veinte [?].
Un cordero de hierba para Harase. Diez corderos para Broineia H(aracula). Diez
corderos para Reva Aharacuo. Diez [?] para Banda Haracuo Au(?), para Municia Caria
Cantidibone. Los ovejeros Apino, Vendico, Eriacaino. Revelarnos vuestra voluntad por

medio de una sefial. Grabamos esta oracién de jubilo.»

Los investigadores ven clara la alusion a una oveja, oilam, como ya ocurria en
los epigrafes anteriormente mencionados, el que erbam podria ser una referencia a
«hierba» o al color de la misma, y algunos leen una posible referencia a un toro, con o
que atestiguariamos de nuevo un sacrificio de animales. También identifican una serie
de divinidades, como Harase 0 Broeniae, y de nuevo Reve, ademas del tebnimo Bandis

que podria referirse a Bandua, tednimo que aparece en otras inscripciones. (An. 3.1.c)

Sobre el orden de sacrificios y la jerarquia entre estos dioses mencionados,
Cardim Ribeiro se pregunta sobre el sentido de sacrificar un toro a Bandis, una
divinidad que cataloga como “de segundas”, mientas que a Reve, al que se ha
comparado con Jupiter, sélo recibiria una oveja.* Por este motivo, este investigador

propone que las divinidades precedan a los animales sacrificados.

Cree también que al inicio de la inscripcion debio estar inscrito el nombre de una
diosa trifuncional, el prototipo indoeuropeo de una diosa celeste-guerrera- protectora de
la fecundidad. EI propone que se pudiese localizar aqui el nombre de Nabia, registrada

“*CARDIM RIBEIRO 2010: 42. “Porque, pois, a uma divindade deste tipo, de caracteristicas infernais —
como todos os genii loci —, viria a ser atribuido um (ou varios) touro(s), alias no ambito do mesmo
sacrificio politeio que contemplaria Reva, divindade celeste e soberana, com apenas uma (ou varias)
singela(s) ovelha(s)?”.

21



en otros epigrafes.*® También se registran otras posibles deidades como Caria /Carla,

con su epiteto Cantibidone, que podria ser una referencia de lugar o un pueblo.*’

Apinus, Vendicus y Eriacainus se han interpretado como posibles dedicantes, y
las Gltimas lineas son traducidas como “revelarnos vuestra voluntad por medio de una

sefial. Grabamos esta oracion de jabilo.” *®

Viseu (An.2.6)

El ara de Viseu fue encontrada en enero del afio 2009 en el ambito de una
excavacién arqueoldgica de urgencia, con lo que aparece documentado el lugar de
hallazgo, tratandose de una zona en la que han aparecido estructuras desde le Edad del

Hierro hasta la época romana. *°

Este ara de granito posee una inscripcion con caracteristicas indigenas, como su
teonimia y el 1éxico, pero también latinos, como la antroponimia y la férmula votiva. >
La datacion estimada es de mediados o la segunda mitad del siglo I d.C., segun Da Silva

et alii y Beltran.™

La lectura, segun Da Silva et alii (2009:144) y Vallejo (2013: 285) es:
DEIBABOR

IGO

DEIBOBOR

VISSAIEIGO

BOR

ALBINVS

CHAEREAE

F(ILIUS)

V(OTUM) S(OLVIT) L(IBENS) M(ERITO)

“SCARDIM RIBEIRO 2010: 46.

4" CARNEIRO et alii 2008: 171.

8 fdem: 172.

49 DA SILVA et alii 2009: 143.

S0 VALLEJO 2013: 285.

1 DA SILVA et alii 2009: 150; BELTRAN LLORIS 2013: 175.

22



La traduccion que se da para esta pieza en el articulo de Da Silva et alii es: “As
deusas e deuses viseeicos. Albino, filho de Quéreas, cumpriu 0 voto de bom grado e
merecidamente”.>? Es decir, se entiende que deibabor tendria relacién con deus/deo,
posiblemente en plural y dativo, con lo que seria una dedicatoria «a los dioses». Esta
idea ha sido aceptada por numerosos investigadores, como Beltran, que entiende a estos
como los dioses tutelares de Viseu. >

Sobre el dedicante, Albinus Chaereae f(ilus), presenta una estructura onomastica
latinizada, puesto que marca la filiacion con la letra F. Posee un unico nombre, Albinus,
que en opinion de Da Silva et alii podria ser de estrato indigena, mientras que
Chaerea(s) seria un antropénimo de origen griego, poco conocido en la Peninsula.
Defienden también estos autores que la inscripcién demostraria que el nombre de la

actual Viseu derivaria de un topénimo antiguo. **

Blazquez afiade a estas ideas que el elemento igo podria ser interpretado como
una conjuncién copulativa semejante al latin et o —que. > Por Gltimo, la frase, votum
solvit libens merito es claramente una formula latina, sefial de la dualidad cultural de
esta zona. Mientras que Albinus es un nombre indigena, que Beltran relaciona sobre
todo con la zona vetona,® su padre es de origen griego, lo cual podria indicar que es o
ha sido esclavo. La férmula votiva es claramente romana, lo que nos da otra muestra del

fuerte intercambio cultural que se da en la Lusitania.

Conclusiones

Estas piezas son una riquisima fuente de informacién sobre deidades, dedicantes
y rituales, pero son extraordinarias por el uso de la lengua indigena para expresar el
culto. Como hemos dicho, no hay ninguna inscripcién en lengua lusitana que hable de
un tema no religioso, y nos debemos preguntar hasta qué punto esto es significativo.
Intentaremos dar respuesta estas dudas posteriormente, en el apartado de analisis de los
datos extraidos.

2 DA SILVA et alii 2009: 149.

% BELTRAN LLORIS 2013: 175.
% DA SILVA et alii 2009: 148.

%> BLAZQUEZ 2010: 508.

% BELTRAN LLORIS 2013: 175.

23



1. INSCRIPCIONES DE RELIGIOSIDAD PROBABLE

En este grupo tendremos una serie de inscripciones de cuya religiosidad no

estamos seguros al cien por cien, pero los indicios nos llevan a pensar que es muy
probable que si lo sean. El soporte o el lugar del hallazgo nos llevan a contextos
religiosos, e incluso en alguna de ellas son criterios internos los que nos hacen

plantearnos que nos hallemos ante tednimos.

Sin embargo, nuestro desconocimiento de las lenguas en las que estan escritas

hace que no tengamos una certeza total de que las inscripciones sean religiosas.

1) Celtiberia: Las inscripciones de Pefialba de Villastar
Un grupo interesante de inscripciones a tratar en este trabajo es el conjunto de
Pefialba de Villastar. Estas inscripciones rupestres han sido catalogadas como religiosas
por todos los investigadores que las han estudiado, debido principalmente a la "Gran

Inscripcion®.

Pefalba de Villastar es un santuario al aire libre, localizado sobre un “farallén”
de roca arenisca que posee 1.500 m. de extension, cercano al pueblo de Villastar, a 10
km. de Teruel (An. 2.7). El lugar ha sufrido numerosos desprendimientos debido a
lluvias y humedades. Esta zona correspondia a los antiguos limites entre la Celtiberia y

el mundo ibérico, siendo un lugar de estrechos contactos entre ambas culturas.

Burillo incide en que Teruel fue una zona de acercamiento entre celtiberos, e
iberos, siendo complejo trazar una frontera estable entre ellos. Por ello, se pregunta si
Pefialba podria ser catalogado como un “santuario de frontera”, sirviendo como punto
sagrado para un amplio grupo disperso en diferentes asentamientos que luego se
reunirian aqui, o si pudo ejercer como lugar de identidad de una comunidad frente a

otra, actuando como “santuario de frontera que sacraliza los limites del territorio.” >’

5" BURILLO 1997: 235.
24



Alfayé opina que seria un espacio de convergencia entre iberos y celtiberosy un
punto de reunién de comunidades préximas, en un radio maximo de 10-15 km,>® que

procederian de los yacimientos de “La Escondilla”, Cascante del Rio, Villaspesa, etc.>®

Para De Hoz, su posicion estratégica como lugar de paso explicaria parte de los
grabados e inscripciones, afiadiendo que, pese a ello, seria un auténtico santuario al que

irfa la gente intencionada y frecuentemente. °

El primero en documentar la existencia de este lugar fue el arquedlogo Juan
Cabré en 1910, quien describi6 y calcé algunos epigrafes, sin intentar su
interpretacion. ®* Sin embargo no describié todos los grafitos, ya que se han encontrado
otros posteriormente.®> Cabré y los habitantes de la cercana localidad de Villel,
arrancaron los grafitos: dieciséis de ellos fueron trasladados al Museo de Barcelona,
donde aln se conservan y otros seis se perdieron al ser trasladados a Villel. De estos

Gltimos tan s6lo se conserva la documentacion que hizo Cabré sobre los mismos.

GOmez Moreno, en 1949, volvio a realizar los calcos de los fragmentos
conservados en Barcelona y de dos que localiz6 en Villel. Los dividi6é en diferentes
conjuntos, aunque tampoco propuso una lectura de los mismos.® Lejeune, en 1955,
estudio las inscripciones de menor extension, las cuales publico y traté de dar lectura.
Los estudios de Tovar del mismo afio relacionaron por primera vez el santuario con el
mundo celtibérico, proponiendo identificar al dios Lug en la “Gran inscripcion.”®
Ademaés de por este teGnimo, basaron la caracterizacion con el mundo celta por palabras
como Turros que aparece varias veces. En el afio 1959, Tovar editd textos y calcos,

realizando una lectura de las inscripciones, y afiadiendo sus fotografias.

J. Untermann inspeccioné de nuevo el lugar en 1977 y descubrié nuevos

epigrafes, los cuales publicé ya afiadi6 a los Monumenta Linguarum Hispanicarum.

* ALFAYE 2010: 193.

> ALFAYE 2005: 230.

® DE HOZ 1995: 17.

°! CABRE 1910: 243.

82 Ademés, no todo fue publicado, siendo localizado y estudiado mucho tiempo después por el Grupo
Hiberus, y publicado por ALFAYE 2003a.

** GOMEZ MORENO 1949: 329.

 TOVAR 1955: 159. Ademés adscribe esta lengua a los celtas de la qu, relacionandolos con el goidélico,
lengua arcaica, con rasgos conservadores.

25



Tras él, en los afios ochenta, las investigaciones seran retomadas por el Grupo de
Investigacion Hiberus de la Universidad de Zaragoza. Se realizd un analisis minucioso
del lugar, buscando estructuras arquitecténicas, cultura material e inscripciones inéditas,
y llevaron a cabo estudios topogréaficos. Gracias a esta investigacion, se pudo localizar
donde estaba cada inscripcion, se hallaron varios conjuntos de cubetas y canalillos
tallados en la roca, cuya fecha no es clara, y los nuevos epigrafes del “Gran Panel”.

No se han hallado restos de cultura material (salvo algin pequefio fragmento de
ceramica a mano Y cuchillos de silex), ni nada que hiciese pensar que era un lugar de
habitat, con lo que deducimos que era un lugar al que se acudia en peregrinacion, no un
asentamiento. Tampoco se han hallado estructuras arquitectonicas, ni restos de vigas, ni

de preparacion del suelo, ni muros, etc.

Los Unicos elementos a destacar son una serie de cazoletas y canalillos en la
estructura del santuario, que algunos investigadores relacionan con elementos
estructurales para libaciones y sacrificios animales. F. Marco las describe como unos
recipientes de 50 cm, con una profundidad de unos 10 cm, todos ellos de distinta forma,
y comunicados entre si por canales. Para él, estas estructuras tendrian una clara funcién
ritual, pues serian empleadas en ceremonias sacrificiales, que compara con las que
podrian llevarse a cabo en el santuario de Panoias, que también presenta cazoletas y en
una de las inscripciones alli encontrada se menciona la inmolacién de victimas (CIL II,
2395). También lo pone en relacién con rituales sangrientos atestiguados en Monreal
de Ariza o Bilbilis. Para él, los rituales serian, seguramente con animales, siendo

ceremonias de libacién en honor a Lug. *° (An.2.7)

Otros investigadores no creen que estas cazoletas y canales tengan relacion
directa con el santuario, sugiriendo que pudieron ser realizadas posteriormente y no
tienen que ver con este contexto. Burillo dice que nada es seguro para vincular estas
cazoletas a un ritual sangriento, y que podrian ser atribuidas al uso de aguas
medicinales, que se encuentran en esta zona y se relacionan con la sanacién y la

curacion, °® algo muy tipico en los santuarios.

% MARCO 1986: 747.
6 BURILLO 1997: 234.

26



Cabré atestigu6 la existencia de grabados en las paredes y techos del santuario,
que dibujo y documentd en sus escritos (An. 2.7). Entre sus dibujos se registran una
gran cantidad de figuras geométricas, como cuadrados, circulos, estrellas, cruces, etc.
Ademas, aparecen muchos dibujos de animales, como ciervos, conejos, caballos o
cuervos,®’ y también seres antropomorfos, ® entre los que destaca un ser con una gran
cabeza cuadrangular, totalmente desproporcionada frente al resto de su cuerpo. Posee
lineas rectas por brazos, en forma de cruz, y muchos lo han asociado a la representacion
del dios Lug. Esta figura mide unos 20 cm., y su cabeza ha sido grabada en profundidad

y el resto del cuerpo menos incisivamente. ®°

También destaca la existencia de una figura antropomorfa con caracter bicéfalo,
janico, con cuernos en ambas cabezas, vestido con un sagum celtibérico, que también se
ha asociado a este dios. Sobre la bicefalia, F. Marco lo entiende como una forma de
representar la pluralidad divina, Lugoves, ya que en la religion celta a muchos dioses se
les invoca en plural o de tres en tres. La explicacion segun Sopefia es que “multiplicado,
el dios mira en todas las direcciones y expresa su plurifuncionalidad por encima de toda

adscripcion concreta.” "® Otros lo atribuyen a Cornutus, que veremos posteriormente.

Sin embargo, no es seguro que estos grabados y dibujos sean contemporaneos ni

que representen al dios. Algunas cruces son indudablemente medievales.

Introduciéndonos ya de lleno en las inscripciones de Pefialba, podemos destacar
que la gran mayoria de ellas estan escritas en lengua celtibérica, pero empleando el
alfabeto latino. Hay también grafitos en lengua y escritura latina, como el verso de La
Eneida que veremos mas adelante, y algunos investigadores reconocen algunos grafitos
en escritura paleohispénicas. Pérez Vilatela documenta un gran nimero de inscripciones
en escritura ibérica, aunque muchas de ellas no son reconocidas por otros investigadores
y son realmente dudosas.” No parecen todas escritas por una sola mano, pese a que

siguen un mismo estilo.

" BLAZQUEZ 1995a: 47. Destaca la aparicion de un cuervo en esta inscripcién y su vinculacion con el
dios Lug, que aparece en el escudo de Lugugunum y se asocia a dioses solares como Apolo y Mitra.

%8 ALFAYE 2005, 230.

* ALFAYE 2003D: 86.

* SOPENA 2001: 45.

"' PEREZ VILATELA 1996: 247-277.

27



La Gran Inscripcion (K.3.3) (An. 2.8)

Sin lugar a duda, es la inscripcion mas importante de las atestiguadas en
Pefialba, ademas de la mas estudiada y la que mas debates sigue provocando entre los
investigadores. Parece ser que, al desprenderla de la roca, surgioé una grieta transversal

que provoco la pérdida de algunas letras. "

Lectura, segun los MLH 1V (635) de Untermann (K.3.3), dice asi:
ENIOROSEI

VTA.TIGINO.TIATVMEI

TRECAIAS. TOLVGVEI

ARAIANOM.COMEIMV

ENIOROSEI.EQVOISVIQVE
OGRIS.OIOCAS.TO.GIAS.SISTAT.LVGVEIL.TIASO
TOGIAS

Variantes de lectura: L.1. Lejeune 1955: ENIOROSEI o ENTOROSES; Meid
1993 y Burillo 1997: ENI. OROSEL.; L.2. Meid y Burillo: TICINO; Tovar, Meid y
Prosper 2002: TIATVNEI; Lejeune: TIATUMEI o TIATUMENES; L.3. Prosper:
ERECAIAS; Tovar y Meid: TO.LVGVEI; Untermann 1997, LVGVES o LVGVEI; L.4.
Lejeune: COMEIMU o COMOIMU o COMISIMU; L.5. Meid y Burillo: ENI.
OROSEI; Tovar, Meid y Présper: EQVEISVIQUE; Lejeune: EQUOISUIRE; L.6.
Lejeune: OGRU o OGRE; Tovar y Présper: OLOGAS, Untermann y Meid: OLOCAS;
Tovar, Meid y Prosper: TOGIAS; Lejeune: TIASO O TIASOS; L.7. Tovar: la g puede

parecer ¢ pero distinta a la de TOGIAS de la linea anterior.

Esta inscripcion es una de las que tratamos en este trabajo que mas hipotesis de
interpretacion ha suscitado. (An.3.2a) Las posibles traducciones a las que llegan los

investigadores después de estos analisis de las palabras por separado son:

Tovar (1955:168 y 1973: 403): “En el mes Eniorosi dando...a Trecaias y al dios
Lug de los areanos llegamos. En el mes Eniorosi y Equaesio... de Togia dedica al dios

Lug el tiaso de Togia.”

2 TOVAR 1973: 393
28



Kodderitzsch (1985): “A Eniorsis y a Tiato de Tigino, consagramos los surcos,
asi como a Lug la tierra de labor. A Eniosis y a Equaeso les confia Ogris la proteccion

del campo de labor, y a Lug la del campo noval.” "

Olmsted (1988): “En el festival anual del verano, incluso en el tamulo del rey,
desde el almacén de grano a Lug el pan del trabajo agricola, con grasa en el festival
anual de verano, con un caballo, con un cerdo y con fruta del campo fértil del

invocador, esto queda depositado aqui para Lug el invocador.” ™

Meid (1994: 352): “Al montaraz y ..., al Lug de los araianos, en procesion
campestre acudimos atravesando los campos. Para el montaraz y ecuestre, el caudillo de

la comunidad levant6 una techumbre, para Lug, techumbre para el thiasus.”

Para Présper (2002b: 224) las interpretaciones anteriores tendrian varios
inconvenientes, como separar a Lug de sus epitetos posibles, que aparecerian, sin
sentido, en posicion inicial. Ella apuesta por otra traduccion: “En Orosis y la extension
de Tigino, a Lug dedicamos los campos. En Orosis y Equeiso los montes, los campos de
labor y las cosas estan dedicadas a Lug, las cosas de la zona acotada.”

De Bernardo (2008: 189): “Acerca de las trecaias (¢procesiones?), en Orosis y
en el tiatumis/os de Tiginos: hacia Lug una romeria propiciatoria, y para Equoisos en
Orosis el ogris/Ogris coloca/dispone los cobertizos/edificios de la comunidad, para Lug

los cobertizos/edificios del thiasos.

Pese a que tradicionalmente se ha buscado en la palabra LVGVEI una referencia
al dios Lug, una nueva interpretacién propuesta por el profesor C. Jordan cambia
totalmente esta vision, al no estar convencido de que el nombre del dios aparezca en la
inscripcién, aunque no duda del carécter religioso del lugar. Los motivos que le llevan a
pensarlo son la presencia del teGnimo en dativo, en singular y la posicion del nombre de

la divinidad dentro de la inscripcion en un lugar marginal. (An.2b)

8 Traduccion extraida de PROSPER 2002b.
™ Traduccion extraida de PROSPER 2002b.

29



El nombre LVGVEI en dativo es un caso Unico, no atestiguado. Para Jordan,
muchas de las palabras relacionadas con ésta se han hecho derivar de *leuk, “brillar”,
que tendria relacion con el concepto de divinidad, pero propone que ademas de esta raiz,
otra posible sera *leug”, “jurar”, aunque no por ello perderia su relacién con Lug, ya que

también paree ser la divinidad del juramento.

Otra cuestion que destaca es por qué aparece el teénimo en singular, ya que
algunos dioses celtas, como Lug aparecen normalmente en plural.” Se atestiguan
numerosas inscripciones en las que se muestra la palabra Ivgoves, o en las que aparecen

otros dioses celtas en plural.

Finalmente, una tercera cuestion seria la posicion de la palabra LVGVEI en la
Gran Inscripcién. Siendo una dedicatoria a una divinidad, lo comdn es que aparezca en
un lugar destacado, pero el hecho de que no sea asi hace plantear su caracter. En
inscripciones semejantes (como la de la cueva de la Griega, o las lusitanas), la divinidad
aparece en primer lugar. En Pefialba de Villastar parece pasar desapercibida.

Debido a estas tres dudas principales, Jordan vincula la palabra LVGVEI a
“juramento, voto, consagracion”, basandose en la asociacién de esta palabra con el
irlandés luige, lugae. Al cambiar el significado de esta palabra, se modifica en cadena el
resto de la interpretacion, pero ésta no hace que el lugar pierda su caracter sagrado, ya

que un santuario es un lugar donde se realizan votos y juramentos. (An. 3.2)

La traduccion final segin Jordan seria: “Reunion propiciatoria para la
consagracion del territorio a Eniorose y Tiatume de Tigino. Ogre dispone los edificios
de la comunidad, los edificios ¢del tiaso? para su consagracién a Eniorose y Equeso. '

Alberro, sobre esta version de Jordan, cree que dados los numerosos topdnimos
cercanos, como Luco de Bordon o Luco de Jiloca, las evidencias de la importancia de

> SOPENA 2001: 47 lo relaciona con la frase a la que aluden los irlandeses a la ora de hacer juramentos:
«Juro por el dios por el que jura mi tribu».

® BELTRAN- JORDAN - MARCO 2005: 920. “En el mundo celta es caracteristica la expresién plural de
las divinidades. Es una forma de enfatizar su poder. Para ello se recurre habitualmente al nimero tres,
ejemplo evidente de lo cual son las matres.”

" [dem: 930.

30



Lug en la Peninsula son claras, y no serfa raro que se le venerase aqui.’® Ademas, para
él las figuras dibujadas se vinculan claramente al dios, como el cuervo que aparece
representado. Sin embargo, debemos decir que no es claro que estos topdnimos tengan

que descender necesariamente de Lug, pudiendo hacerlo de lucus “bosque”.

De Bernardo opina que “no es viable”, ya que, segun ella, ignora la
morfosintaxis celtibérica. Para esta autora el texto alude claramente al dios Lug, no
suponiendo ningun impedimento que esté en dativo, y dice que es la “moda del teicidio”
la que les ha llevado a esta interpretacion, tratando en toda Europa de hacer una

damnatio memoriae con este dios. "

Alfayé es mas prudente con su contestacion, no negando la nueva version, pero
sin embargo alude al hecho de que, por el momento, no se han encontrado restos
arquitectonicos que pudieran asociarse a esta estructura techada de la que habla Jordan,
pero indica que es posible que los hubiera, y que algunos de los escasos restos

arquitectonicos pudiesen asociarse a una modesta edificacion.

En conclusién, las traducciones que se han dado para este texto son
tremendamente dispares y de lo mas contradictorias. Para algunos, ENIOROSIS y
OGRIS harian referencia a meses del afio, basandose en la similitud de estas palabras
con otras que aparecen en el Calendario de Coligny. Sobre ello nos habla F. Marco, que
los relaciona con el noveno mes, Equos y el quinto Ogron(ius)®. Para él, se vincularia a
la celebracion del Lugnasadh, festividad del primer dia de agosto en honor a Lug, el
dios que aparece dos veces en la inscripcion segin la mayoria de las interpretaciones.
Esta fiesta se encuadra en este contexto historico, siendo con Augusto modificada con la

creacion del Concillium Gallicum en Lugdunum (Lyon). %

En general, los investigadores atribuyen el lugar al culto del dios Lug, aunque

como hemos Visto no es seguro que asi sea.

8 ALBERRO 2010: 22.

* DE BERNARDO 2008: 190-191.

8¢ ALFAYE 2005: 230.

8 MARCO 1987: 61. “si el equeisu de su texto se correspondiera con Equus, quinto mes del calendario
de Coligny, tendriamos, la Gnica mencidn antigua a la fiesta del Lughnasadh que conocemos por las
fuentes irlandesas, lo que llenaria de significado las referencias contenidas sobre ofrendas a Lug de
campos y tierras de labor.”

%2 SOPENA 2001: 45.

31



Otras inscripciones celtibéricas (K.3.4-21) y latinas.

Aunque la que acabamos de ver sea la inscripcion mas importante, dista mucho
de ser la unica que ha dado pie a interpretaciones y debates. Se localizan en este
santuario otras muchas, de las que hablaré con menor profundidad, ya que he preferido
centrarme en la que me ha resultado més relevante. Entre ellos tenemos el “Gran Panel”,

grafitos con tednimos, antropdnimos, un alfabeto latino y un verso virgiliano.

- Otras inscripciones en lengua celtibérica y escritura latina (An. 2.8)

Untermann recoge en su MLH numerosas inscripciones, algunas de ellas
recogidas y publicadas por Lejeune en el afio 1955, y por Tovar en 1973. En ellas,
destacaremos que aparecen numerosos antroponimos, algunos de ellos repetidos, como
CALAITO(S) o TVR(R)OS. Para De Hoz, no es seguro que estos escritos estén hechos
por la misma mano, siendo Calaitos un nombre personal bien atestiguado en la
Celtiberia y el resto de la Peninsula. Los investigadores, dado que hay numerosos
ejemplos de este nombre, descartan por completo que sea un teénimo. EI nombre Turos
0 Turros también se atestigua en numerosas ocasiones en el ambito céltico peninsular.
Villar traduce TVROS KARORUM VIROS VERAMOS como “Turo de los Karoros (?)
hombre excelso.”®® Sin embargo, otros apuntan a que turos y calaitos son epitetos de la
divinidad de Lug, siendo el primero semejante a “poderoso, duro, fuerte” y el segundo

por “summus auium.”” 3

De Hoz apunta a que no s6lo hay inscripciones en lengua celtibérica, sino
también ibéricas.® Para él y Untermann, algunos de estos grafitos serian teénimos o
expresiones semejantes a la latina votum o donum, pero en general, la mayor parte de

los estudiosos coincide en atribuirlos a los nombres personales de fieles locales. *

K.3.4 CALAITO K35 | CALAITOS
K.3.6 CALAITOS K3.7 | VORAMOS EDNOVM
K.3.8 TVRROS K39 | TVROS
K3.10 |]10S K.3.11 | VELSAM
TICINO.VERAMOM TVROSOILOBOS(

K3.12 | PANTR]S K.3.13 | a) AlO

QVEQVI b) GVANDOS

TVRO(V)

% VILLAR 1991: 449.

% DE BERNARDO 2008: 181.

8 DE HOZ 1995: 17. “(...) un considerable niimero de inscripciones, no sélo celtibéricas sino también las
ibéricas ya mencionadas y varias latinas al parecer de distintas épocas.”

% ALFAYE - MARCO 2008: 285.

32




K.3.14 TVULLOS.CALOQ.TURR | K.3.15 | ***RSANIRANDVN
0.G

K.3.16 OBIOS K.3.17 | TVRROS.CARORVM

COTIRIQVM

K.3.18 TVROS K.3.19 | GVANDOS COTIRIQVM
CARORUM.VIROS.VERA
MOS

K.3.20 MARCOS. MASMI.F K.3.21 | **LLOS CALOQ
*****PR I M I****

- Inscripciones en lengua celtibérica y escritura paleohispanica.

Vilatela recoge en sus escritos una serie de textos que reconoce como
celtibéricos, aungque no todos los investigadores estan de acuerdo con esta asignacion.
Para él, estarian escritos en un signario indigena, que reconoce como una adaptacion
rupestre del alfabético ibérico del Este.®” Untermann recoge un par en los MLH y
Alfayé y Marco comentan que si hay escritos en escritura paleohispanicas, ® aunque

apuntan a que son muy escasos.

- Inscripciones en lengua y escritura latina
Aunque en este trabajo el trato de las inscripciones en lengua latina no nos
corresponda, veremos brevemente qué aparece en ellas, ya que su contenido es

importante para un correcto analisis del lugar.

En primer lugar tenemos el llamado “Gran Panel”, que fue localizado por el
Grupo Hiberus, cuyas inscripciones poseen un caracter indudablemente religioso.
Beltran ve en dos de ellas menciones a un ritual (para Marco quizas un sacrificio
sangriento), en los que aparece atestiguada una fecha. Los otros dos son una invocacion
a otra divinidad y el Gltimo es un abecedario.®® En esta inscripcion se lee una referencia

a un Deo Cardono, que seguramente aludiria a un dios cornudo.

Lo que ponen de manifiesto estos textos es la veneracion de un dios de
procedencia celtibérica por individuos que poseen nombres romanos, siendo latinos o
indigenas romanizados. Como vemos, no se menciona a Lug en ninguna parte, pero

menciona otras deidades, lo que afirma que el lugar posee un fuerte caracter sagrado.

8" PEREZ VILATELA 1996 261.
8 ALFAYE - MARCO 2008: 284.
8 BELTRAN- JORDAN - MARCO 2005: 932-937.

33




Aparecen en ella dos interesantes fechas, que no coinciden con el Lugnasadh,
como seria de esperar si el santuario se dedicase a Lug, y que Marco pone en relacion
con las Larentalia, los Parilia, los Vinalia, los Robigalia, o incluso las Feriae

Latinae.*

Otra interesante inscripcion sera la que presenta versos de La Eneida, de Virgilio
(11, 268-269.). Dice asi: tempus - erat - quo - prima - quies - mortalibus- aegris - inc[ipit
]/nescio qui. Este grafito, méas alla de la curiosidad de que aparezca en este lugar, es
importantisimo por un motivo: la datacion del lugar. Los investigadores coinciden en
que la grafia es muy similar a la del resto del conjunto, lo que significa que son
relativamente contemporaneas. Dado que Virgilio public6 su obra en época de Augusto,
sobre el afio 19 a.C., y llegd a todas las partes del Imperio con relativa rapidez, esto da
una fecha post quem en torno a la que gira todo el santuario. (An. 2.8)

Conclusiones

El peso principal de que estas inscripciones se consideren religiosas y se
estudien en este trabajo recae en la “Gran Inscripcion”, que como hemos visto ha dado
mas de una interpretacion posible e intensos debates sobre su significado. El debate
principal se encuentra entre la vision tradicional, que defiende la alusién al dios Lug de
este epigrafe, y la nueva interpretacion de Jordan, que propone otras tres deidades
nuevas en su lugar. Los defensores de que aparezca Lug aluden al sentido de romeria
para pedir por las cosechas, que vinculan a la fiesta del Lugnasadh, lo que daria sentido

completo al santuario.**

Sin embargo, dudamos de la iconografia, ya que lo que interpretan como un
cuervo puede ser cualquier otra especie de ave. Basandonos en los dibujos podriamos
decir que hay muchos mas caballos que aves, y podriamos poner esta idea en relacion
con la interpretacion de Jordan de que aparece un dios de nombre Equoisvi, que podria

vincularse a equos, “caballo” (aungque también hemos visto que este animal se vincula a
Lug).

% BELTRAN- JORDAN - MARCO 2005: 940-941.
%1 ALBERRO 2010: 8.

34



Por lo tanto, en nuestra opinidn, descartariamos basar la interpretacion en la
iconografia que aparece junto a los escritos, ya que ni siquiera sabemos si es
contemporanea y pertenece al contexto. En cuanto a la romeria, es perfectamente
posible que se diera una peregrinacion, se acudiera al santuario en grupo, pero no
necesariamente la fiesta ha de ser el Lugnasadh, puesto que las fechas que aparecen en
el “Gran Panel” no aluden al 1 de agosto, sino que dan pie a nuevas interpretaciones

sobre otros posibles eventos que pudiesen tener lugar aqui.

Pese a que la importancia principal a la hora de interpretar este lugar haya
recaido en la “Gran Inscripcion”, hay otros epigrafes también muy relevantes, como el
“Gran Panel”, que nos muestra claramente nombres latinos adorando a un dios de
caracter celta, o un abecedario, que muestra el interés de la gente local en aprender el
nuevo sistema de escritura y lengua que llega con los romanos. Y, como no, el
fragmento de La Eneida, que nos sirve no sélo para la datacion, sino para comprender
que el fendmeno de la romanizacion se estd implantando con fuerza en estas gentes, que
no solo emplean ya la lengua latina y su alfabeto, sino que parecen mostrar interés

incluso por su literatura.

Lo que estd claro y nadie duda es que el lugar es indudablemente religioso,
siendo un punto en medio de la naturaleza por donde pasaron innumerables visitantes,
algunos con carécter de peregrinos y otros como simples personas que circularan por la
zona. Como hemos visto, incidimos en que estas inscripciones no marcan el inicio del

culto, que pudo haberse dado aqui mucho tiempo antes de grabar las paredes.

Vemos un santuario que emplea la lengua celtibera, que adora a dioses celtas y
donde algunos de los antroponimos que aparecen son indigenas, pero que emplea la
escritura latina a la hora de expresar su devocién. Nos deberiamos preguntar el nivel de
romanizacién de los fieles que a este lugar se acercaran, pudiendo suponer que algunos
de ellos ya estarian plenamente integrados en la cultura latina, conociendo su sistema de
escritura, su lengua e incluso su literatura, y algunos ya poseen nombres latinos. Pero,

sin embargo, adoran a sus dioses antiguos y tradicionales.

35



2) Area Ibérica: inscripciones sobre altares y pedestales.
Este primer grupo de inscripciones serdn catalogadas como probablemente
religiosas debido a que el soporte es caracterizado como un objeto empleado para el
culto. Estos son piezas destinadas a albergar una inscripcion, generalmente una
dedicatoria a una deidad, en la que suelen aparecer los nombres personales del/los
oferente/s.

La RAE define peana como: "basa, apoyo o pie para cplocar encima una figura u
otra cosa”, y un pedestal como un “cuerpo sélido, de forma cilindrica o de
paralelepipedo rectangular, que sostiene una columna, estatua, etc."®® En muchas
ocasiones aun se conserva en ellas los orificios en la cara superior destinados a fijar
pequefias estatuillas. Las Unicas que atestiguamos con inscripciones paleohispanicas en
la Peninsula Ibérica se encuentran en Montafia Frontera, un santuario que se encuentra
cerca de Sagunto. Un pedestal no es por si mismo un soporte necesariamente religioso,
pero el hecho de que las estatuillas que parecen fijarse en ellos sean de pequefio tamafio,
junto al factor de que se encuentren en un recinto cultual nos llevan a pensar que serian

objetos que formaran parte del culto y el ritual.

Segun la RAE, un altar o ara es: "Monticulo, piedra o construccién elevada
donde se celebran ritos religiosos como sacrificios, ofrendas, etc."”, siendo por lo tanto
un objeto destinado exclusivamente al culto. Un &rula serd "ara pequefia”. La funcion de
estas piezas puede ser cultual o votiva. Sobre ellas se colocan ofrendas o se inscribe una
dedicatoria o peticién a una divinidad. Generalmente suelen realizarse en piedra de

zonas locales y es comin también la aparicion de arulas anepigréficas.

a) Grupo de Montafa Frontera
En Montafia Frontera se encuentra uno de los principales conjuntos a tratar. Se
trata de un lugar en el que se han localizado una gran cantidad de inscripciones en

escritura y lengua paleohispanica. (An.2.9)

El lugar se ha caracterizado como un santuario, principalmente por la

identificacion de los restos que en él se han hallado, la mayoria de carécter votivo, sobre

%2 Diccionario de la Real Academia Espafiola. http://www.rae.es/ (Consulta 21-7-2014, 9:49)

36



todo las inscripciones latinas. * Este yacimiento se conoce ya desde el siglo X1X, segin

indica Nicolau. **

Oliver habla de un santuario situado en la cima de una montafia, a unos 378 m.
sobre el nivel del mar, siendo este un lugar de gran importancia geoestratégica, cerca de
importantes vias de comunicacién®, que se sitda a unos 9 km de Sagunto. Este
yacimiento cuenta con un santuario, atestiguado por un ediculo, restos arquitectonicos
como sillares, pilares, o restos de esculturas.®® La mayor parte del material aqui hallado
es de época imperial, y las inscripciones son principalmente latinas. La datacion,
siguiendo principalmente los vestigios ceramicos, de calcula entre los siglos 1l a.C. y 1l
d.C., aunque seguramente el lugar fue ocupado anteriormente.®’ Pese a que la mayor
parte de restos hallados en este lugar muestran un caracter romano, Nicolau supone que
"podriamos estar ante un lugar de culto de origen ibérico que se sincretiz6 en un culto

de caracter romano.” %

Este emplazamiento se adscribe al culto de Liber Pater, segun las inscripciones
latinas que alli se han hallado, estudiadas y publicadas por F. Beltran en 1980.% Para
Oliver, se trataria de una “transposicién romana de una divinidad agricola ibérica.”*®
Nicolau nos habla de la evolucion de esta deidad, originariamente italica, cuyo caracter
se fue moldeando con la influencia de la mitologia griega, y conforme se extiende por

las provincias del Imperio va tomando diferencias, siendo un dios muy cambiante. **

Contamos con numerosas inscripciones latinas que nos atestiguan en este lugar
un culto a esta deidad, pero las que nos interesan en este trabajo son las que aparecen en
lengua, y en este caso también escritura, paleohispanica. Las inscripciones se hallan
sobre pequefios pedestales o peanas, en cuyas superficies se han realizado perforaciones
para fijar una estatua de pequefio tamafio, que Nicolau relaciona con una figurita votiva,

bien la imagen del dios o del oferente, y como veremos, algunos de los agujeros ain se

% SIMON CORNAGO 2013: 82.

% NICOLAU 1998: 25.

% OLIVER 1986: 117.

% fdem: 119.

" NICOLAU 1998: 26; SIMON CORNAGO 2013: 83
% NICOLAU 1998: 26.

% BELTRAN LLORIS 1980: 256.

10 OLIVER 1986: 120.

101 NICOLAU 1998: 26.

37



conserva un tubo de plomo. % Sobre la decoracion, hay pocas que presenten moldura o

volutas, siendo la gran mayoria piezas erosionadas y fragmentarias.

Contamos con varias peanas claramente identificadas y una serie de fragmentos
de estas que también poseen inscripciones. Aparecen en los MLH como: F.11.7, 28 y
30, aunque poseemos hasta 8 mas que trataremos. EI material con el que estan hechas es

caliza, tipica de Sagunto.

La cronologia dada por Nicolau para este conjunto de piezas seria de época
imperial, por el tipo de soporte.'® Sin embargo, otros historiadores creen que seria de

época republicana, entre los siglos 11 y 1 a.C.

Las inscripciones indigenas de Montafia Frontera seran reconocidas en este
trabajo como probablemente religiosas debido a su soporte, pedestales y aras, y también
a su contexto arqueoldgico, en el que parece darse un santuario y las inscripciones
latinas son claramente religiosas, con lo que podemos suponer un mismo caracter para
las indigenas. Hay quien ha querido ver en ellas una referencia a una posible divinidad
Ilamada Bokon, que fuese adorada en este lugar y fuese asociada a Liber Pater por su
caracter agricola, lo que nos daria también un criterio interno para caracterizar estas

inscripciones como religiosas, aunque otros asocian este término a un antropénimo. **

El caracter religioso de estas piezas es indudable para autores como Simén
Cornago que indica: “Si tenemos en cuenta los paralelos romanos se esperaria hallar en
ellos el nombre de la divinidad — desgraciadamente desconocemos casi por completo la
teonimia ibérica —, el del dedicante y algin verbo relacionado con la préctica

cultual”. 1%

Las inscripciones que hemos recogido como probablemente religiosas seran las
que Untermann nombré como F. 11. 7, 28 y 30, a las que afiadiremos pequefios
fragmentos no recogidos en los MLH, pero si por Simén Cornago en su obra Los
soportes de la epigrafia paleohispanica como P91, 92, 93, 94, 95, 96 y 97.

102 5iMON CORNAGO 2013: 83.
103 NICOLAU 1998: 40.

04 MLH 111-2 (422).

105 5IMON CORNAGO 2013: 84

38



Para evitar repeticiones, diremos que todas ellas se hallaron en el yacimiento de
Montafia Frontera, muchas encontradas por los miembros del Centro Arqueoldgico
Saguntino. Se conservan, por tanto en este centro. Todas son pedestales o fragmentos de

los mismos, aunque de diferentes materiales, como la caliza o el marmol.

F.11. 7.

Aungue esta pieza se hallase en Sagunto, la procedencia de la misma parece ser
Montafia Frontera, debido a su similitud con el resto de piezas. Este ara, o pedestal,
presenta en su parte superior dos orificios, como ya hemos dicho, relacionados con la
colocacion de una pequefia estatuilla. Las medidas de la pieza son 17,5 x 24 x 22 cm. y
presenta dos lineas de inscripcién, aunque algo erosionadas. '°® Fechada entre el 210 y
175 a.C. seglin Rodriguez Ramos.'® La lectura de la pieza, segiin Simén Cornago
(2013: 233) es:

[.Ji+ebe+++[-c.3-]
intebele++[-c.2-]

Variantes: L. 1. Untermann (1986) [---]isebel[---], MLH I1I-2 (409): [---
lisebel++[---] o [---]isebeka++[---]; L. 2. MLH IlI-2: intebele+[---].

Beles es un componente onomastico, con lo que podriamos encontrar aqui el

nombre del dedicante.

F.11. 28.

Se trata de un pedestal completo. Como deciamos anteriormente, en su parte
superior hay un orificio que aln conserva un pequefio tubo de plomo, que se emplearia
para la sujeccion de una estatuilla. EI tamafio de la pieza es de 9,9 x10,2, con una altura
de 13,6 cm.'®® Rodriguez Ramos la fecha entre el 175 y el 50 a.C.'*Esté escrito en
lengua ibérica y alfabeto ibérico levantino. La lectura de Simon Cornago (2013: 227):

iltubokonte - + [-c.2-]ar

106 5IMON CORNAGO 2013: 232-233.
107 RODRIGUEZ RAMOS 2004: 220.
108 SIMON CORNAGO 2013: 227.

109 RODRIGUEZ RAMOS 2004: 218.

39



Variantes de lectura: Fletcher (1984: 5) iltutako/ntetu[---]/[---]ar[---], iltubo
konteka [---] ar[---]; Silgo (1987:17) iltutakontetuar, Fletcher y Silgo (1987: 52)
iltubokontetu[-]Jar; MLH 111-2(422): iltubokontetu+[.]Jar, ilturakontetu+[.]ar.
Rodriguez Ramos (2005: 37): iltubokontetu(*)ar ( ¢,0 iltubokontekiar?).

Se desconoce cdmo interpretar correctamente la inscripcion, aunque hay quien
apunta a que Iltu- es un formante onomastico atestiguado en otras inscripciones. **° Para
Rodriguez Ramos seria una inscripcion religiosa, una posible dedicatoria votiva, en la

que iltubokon sea un teénimo o el nombre del dedicante. ***

F.11.30 (y 39)

De la misma forma que la anterior, esta inscripcion se encuentra sobre un
pedestal, esta vez de marmol blanco. Apareci6é fragmentado en tres partes, dos de ellas
de gran tamafio y con inscripcion, encajando entre si, de ahi que aparezcan con dos
nameros diferentes en el corpus de Untermann. Las medidas de este pedestal no estan
completas, pero lo que poseemos mide 11,4 cm. Aproximadamente de altura, la cara
superior es rectangular y mide 11,5 x 18 cm. La datacién se calcula en torno a inicios

del siglo 1 d.C., debido al uso del marmol. **2

La inscripcion estd en lengua ibérica y escritura ibérica levantina, con una
peculiar maquetacion. La lectura de Simon Cornago (2013: 228) dice asi:

+urbokon [---]+
- baisuka [-c.1 0 2] esite [---]

Variantes: L.1. MLH 111-2 (423): Jurboko$][. L.2. MLH 111-2 (423): baisu|[

Vemos que aparece -bokon, que también aparecia en la inscripcién anterior, y

que algunos relacionan con un posible tednimo.

P91
Fragmento de pedestal de caliza. Una de las caras esta inscrita en ibérico en

lengua indigena, mientras que la otra presenta letras latinas y lengua latina. Las

MO MLH 111-2 (422), SIMON CORNAGO 2013:227.
11 RODRIGUEZ RAMOS 2005: 37.
112 5iMON CORNAGO 2013: 228.

40



medidas, para la cara ibérica son de 9,8 cm x 10,7 (no completa, fragmentaria), con un
grosor de 11,7 cm. **® La fecha se baraja entre el siglo | a.C y d.C.

Los dos epigrafes se encuentran invertidos el uno del otro, lo cual sugiere que no
fueron escritos a la vez, sino que podria ser un soporte reutilizado. El texto ibérico seria
el primero en escribirse, y el segundo uso parece cambiar el sentido de esta pieza,
puesto que en la cara en la que se encontraria la parte superior (la que antes era la base),
o se han hallado los tipicos orificios para colocar la estatuilla. *** Lectura, segtn Simén
Cornago (2013: 229):

Variantes: Velaza (2008: 301): L. 2: tikir, L. 3: kauko, L.4. fir

Velaza indica que la lectura de las inscripciones, también la latina, es dudosa.
Lee la parte latina como: [L]ibero( ?) /[-] Ati li-/ [us---].1*® Segun él, parece adscribirse

al culto a Liber Pater, pero mas por el contexto que por su lectura.

En cuanto a la interpretacion de la inscripcion ibérica, dice que tikiF es un
nombre personal, mientras que kauko es dificil de determinar, aunque pudiese ser un
verbo relacionado con elementos votivos, dado que se repite en otros escritos del mismo

contexto. 116

P92

Fragmento de pedestal. De unos 5,7 x 11,6 x 4,6 cm, escrito en ibérico levantino
y fechado entre los siglos 11 y I a.C. Simdn Cornago (2013:230) lee:

[---]konte

Konte es una palabra que aparecia también en otro fragmento estudiado (F. 11.

28), aungue desconocemos su significado.

113 5IMON CORNAGO 2013: 229.
11% {dem: 229.

115 \VELAZA 2008: 301.

118 fdem: 302

41



P93
Fragmento de pedestal, seguramente, con unas medidas de 6,3 x 5, 3 x 8,1 cm.
Hay tan s6lo una linea en la que se conserve algln signo, aunque no se descarta que
pudiese haber otra. Se fecha entre los siglos 11 y I a.C. Simén Cornago (2013:230) lee:
[---] koba

Opina que es posible que la pieza esté mal orientada y se deba leer bako,

relacionado con bakon en una inscripcion de Azaila.

P94

Fragmento de pedestal, con 9,5 x 4,7 x 8,8 cm conservados. Escrito en alfabeto
iberico levantino, en dos lineas paralelas. Su orientacion no es clara y su fecha ronda los
siglos 11 y 1 a.C. La lectura que ofrece Simon Cornago (2013: 231) es:

[---]ite /[---]+

P95

Fragmento de pedestal, seguramente una de las caras laterales, de 6 x 7 x 1,9 cm.
Se conservan dos lineas paralelas, aunque pudo haber escritura en otras dos mas. Simon
Cornago (2013:231) lee:

[-tuba+[—]

[-]+ban[--]

No hay interpretaciones sobre la lectura de este texto ni hipotesis. Se fecha,

como los anteriores, entre los siglos 11 y I a.C.

P96

Fragmento de pedestal, de piedra caliza. Las medidas de la pieza conservada son
de 7,5 x5,5x 3,6 cm la pieza parece muy erosionada. Tan “solo conservamos el final
de una linea de texto, aunque no se descarta que pudiera haber otras. Simén Cornago
(2013:232) lee:

i[--]

Imposible una interpretacion, esta datada entre los siglos 11 y I a.C.**

U7 5IMON CORNAGO 2013: 232.
42



P97

Fragmento de pedestal de unos 4, 3 x 3,5 x 2,3 cm conservados. Posee dos lineas
de texto, de las cuales tampoco sera posible su interpretacion y se datara, como las
demas, entre los siglos Il y I a.C. Sim6n Cornago (2013:232) lee:

[ H+-]

[-Tte[--]

b) Ruscino

El altar de Ruscino (B. 8.1) ha sido catalogado como religioso. Indudablemente,

su soporte se enmarca en esta catalogacion, independientemente de su contenido.

El yacimiento de Ruscino (Chateau-Roussillon), se encuentra cerca de
Perpignan. Se comenz6 a excavar a comienzos del siglo XX, por F.P. Thiers, y a
mediados de siglo con G. Claustres. Este oppidum ibérico se encuentra a 6 km del
Mediterrdneo, en una zona elevada cercana también a los Pirineos. Sus materiales dan
cronologias que remontan al siglo VI a.C., y atestiguan contactos comerciales con el

mundo mediterraneo. 1*

En el lugar se han hallado también dos plomos, con inscripciones ibéricas, pero
de dificil interpretacion. Rébe, de Hoz y Ordufia creen que no se trataria de textos
comerciales, ya que no atestiguan en ellos numerales. Sin embargo, tampoco le
atribuyen caracter religioso, pensando que serian documentos privados, en los que

pudieran aparecer listas de nombres personales. *°

Hay en este yacimiento numerosos hallazgos epigraficos, como grafitos sobre
ceramica (B.8.2-20), pero no nos hacen pensar que ninguno sea de caracter religioso
salvo el que tratamos en este trabajo.

Ruscino (B.8.1) (An.2.10)
La inscripcion que nos interesa a nosotros fue hallada en 1970 fuera de contexto,
entre los escombros de la excavacion. Es un pequefio altar de piedra caliza, con unas

medidas de 10 x 6 x 4 cm. EIl epigrafe se encuentra inciso, en las diferentes caras,

118 REBE-DE HOZ-ORDUNA 2012: 212.
119 fdem: 231.

43



comenzando en la cara 1 y acabando la 4. Sin embargo, la cara 3 estd completamente

perdida. Segin los expertos, son obra de una misma mano. *?°

La inscripcion esta en lengua ibérica, en escritura ibérica levantina. La fecha de
la misma segin Rodriguez Ramos seria entre el 225 y 200 a.C., aunque la tipologia del
soporte remite a los siglos 11 y 1 a.C.*?* Lectura, segtn Simén Cornago (2013: 156):

Cara frontal) | be++saren

Cara A) etae

Cara B)+ tar

Variantes: Cara A MLH [11-2(351): e boe, Hesperia (PY0.01.01): e tae; Cara B)
MLH I11-2 (351): [---]bof, Hesperia (PY0.01.01): ta'#

Es dificil una interpretacion con tan poco texto. Untermann sugiere restituir
Be[le]saren, que interpreta como un antropdnimo compuesto. Simén Cornago opina

que zar pudiese ser también un formante onoméastico. 13

c¢) Arula de Tarraco
Otra inscripcion que hemos introducido en este apartado sera la que aparece
sobre un éarula en Tarragona, puesto que su soporte se asocia tradicionalmente a

inscripciones religiosas, del mismo modo que las anteriores.

La pieza se encontrd no hace demasiado tiempo, tras haberse dado por perdida y
haber sido recogida en los MLH siguiendo las transcripciones anteriores de Pujol y
Camps de 1881. La pieza ha sido recientemente examinada por Simén Cornago, que la
reedité en 2009, quien asegura que el hallazgo original de la pieza, a finales del siglo
XIX, se llevd a cabo en una cantera, relacionada posiblemente con las obras del puerto
de Tarragona. Afiade que cerca de la zona se encontré un poblado ibérico que luego
pas6 a formar parte de la ciudad republicana. ***

120 HESPERIA PY0.01.01.

121 RODRIGUEZ RAMOS 2004: 220. SIMON CORNAGO 2013: 156.
122 HESPERIA PY0.01.01.

122 SIMON CORNAGO 2013: 156.

124 SIMON CORNAGO 2009: 517.

44



Arula de Tarraco (C.18.7) (An.2.11)

Esta pieza de caliza, algo desgastada, mide unos 20 cm de altura, con una base
de 13 x 11,5 cm. La cronologia es dificil de conocerla, aunque por paralelos y por el
contexto parece que pudiera ser de los siglos 11-I a.C.'* Rodriguez Ramos la fecha
entre los afios 150 y 50 a.C. *?°

Posee dos caras con inscripciones, ambas my deterioradas y erosionadas, que
debido a su diferente maquetacion, llevan a pensar a Simén que pudiese tratarse de dos
textos independientes. En la primera aparecen tres lineas, aunque de una de ella no se
conservan signos legibles, mientras que la cara B tiene dos lineas. La lectura que
propone Simén Cornago (2013: 519) es:

a) Cara A
tors

++

bita

b) Cara B
+e
be+

Variantes: Cara A: MLH 111-2 (122): bankus / o* / bita o ata, Montdn (1996:
35) tikus / ata; Rodriguez Ramos (2005: 36): bankus / o* / bita; Cara B: MLH Il1-2
(122), *e / bes; Monton (1996: 35) a+ / ba+; Rodriguez Ramos (2005: 36) *e /bes

Sobre la interpretacion de la inscripcion debemos decir que es demasiado
fragmentaria para extraer hipotesis fiables. Sin embargo, por el soporte podemos
deducir que seria un objeto empleado para el culto doméstico, probablemente, ya que es

de pequefio tamafio.

Simén Cornago lo compara con el &rula de Ruscino (B. 8. 1) y las inscripciones
de Sagunto-Montafa Frontera, todas ellas tratadas anteriormente, a las que caracteriza
como textos religiosos. Supone que, si las comparamos con las inscripciones latinas
semejantes, lo que seria ldgico encontrar en ellas serian tednimos, pero que dado

nuestro desconocimiento del pantedn ibérico, es dificil asegurarlo. Irian, seguramente,

125 5IMON CORNAGO 2009: 518.
126 RODRIGUEZ RAMOS 2004: 222.

45



acompafiados del nombre del dedicante y algin verbo relacionado con la practica

ritual. **’

Conclusiones

En conclusion, estos pedestales, y los fragmentos, han sido recogidos en este
trabajo como epigrafes religiosos debido a que su soporte suele contener inscripciones
de ese tipo. Sin embargo, como hemos visto, es muy dificil la interpretacién de los
textos, y por lo tanto desconocemos con seguridad su contenido. Podria ser que los
fragmentos de pedestal no fueran tales, con lo que no podemos afirmar al 100% que
sean epigrafes religiosos. De ahi que estén en este apartado de probables.

3) Area Ibérica: Exvotos
Trataremos ahora otro conjunto interesante de inscripciones, cuyo caracter
religioso viene dado principalmente por el tipo de soporte en el que se encuentran

inscritas: los exvotos.

Un exvoto es una de las formas més claras de expresion de la religiosidad
popular. Un fiel acude a la religion con el deseo de curar una enfermedad, acabar con
una epidemia, poner fin a una sequia, pedir por las cosechas o la fertilidad, etc. El
exvoto serd el objeto que ponga en contacto al dedicante con la divinidad, ya sea para
pedir o para dar gracias por la ayuda recibida, es decir, buscan intercesion, propiciacién
0 agradecimiento. Para Rueda Galéan, "la solicitud o el agradecimiento por un bien
realizado se expresa a través de la ofrenda, que se convierte en la materializacion de la
interrelacion personal con la deidad (...) el acto conlleva la muestra publica, en la que el
exvoto se convierte en el espejo de la condicion benefactora de la divinidad,
contribuyendo a fortalecer los vinculos de la comunidad, siendo parte del proceso de

transmision de la identidad cultural." *?8

Es una de las formas mas claras de religiosidad primitiva, que no necesita
intermediarios (sacerdotes) para ponerse en contacto con los dioses, sino que lo puede

12 5IMON CORNAGO 2009: 521.
128 RUEDA GALAN 2011: 106.

46



hacer dirigiéndose a un lugar sagrado y depositando en él su propia representacion, para
que desde ahi estén en contacto. **°

La definicion que aporta Morena para el significado de esta palabra es "ofrenda
hecha a los seres sobrenaturales en cumplimiento de una promesa” u "ofrenda que se
materializa en un objeto."**® Ruiz Bremdn afiade a esta definicion que es una ofrenda
con caracter "permanente”, quedando, por lo tanto, excluidos de esta definicion todas

aquellas ofrendas caducas, como la comida, las flores, el incienso, etc. ***

Es muy frecuente que los exvotos sean figuras antropomorfas, simbolizando, por
lo general, ser una representacion del orante o oferente, ** aunque también es comdn
que solo aparezcan algunas partes del cuerpo, como brazos, piernas, 0jos, pies, etc., que
se han interpretado como una peticion por la curacion de estos miembros. *** También
aparecen, en ocasiones, formas animales y algunos de los exvotos se han interpretado

como representaciones de la divinidad, més que del oferente. ***

Hay cierto debate sobre si todos los exvotos hallados son representaciones de los
fieles o pueden ser iméagenes de la divinidad, ya que, en ocasiones, el tamafio del objeto,
su posicion o sus atributos hacen pensar que pudiese tratarse de una representacion del
dios. Las Grandes Damas (las esculturas ibéricas como la Dama de Baza o Dama de
Elche) serian seguramente representaciones de diosas, mientras Olmos cree que las de

pequefio tamafio serfan imagenes de mortales en actitud propia de dioses. *°

Los exvotos de los que hablaremos en este apartado son tres representaciones de
figuras antropomorfas en el santuario de Cerro de los Santos, un masculina, una
femenina y una cabeza, seguramente femenina, mientras que encontramos otra
representacion femenina en Torreparedones. Poseemos otra inscripcion, en Cerrillo
Blanco (Porcuna), que corresponde a un fragmento asociado a un équido en el que
parece haberse representado un rostro masculino. Esta ha sido interpretada por algunos

129 RUIZ BREMON 1989: 84.

130 MJORENA 1999: 25.

131 RUIZ BREMON 1989: 83.

132 MJORENA 1989: 47.

133 por ejemplo, hallamos casos de estos en la Lusitania. RICHERT 2012: 179 dice que hay numerosos
exvotos con forma de ojos en el depdsito votivo del Garvad (sur de Portugal).

13 ARANEGUI-PRADOS 1997: 140.

135 OLMOS 1992; 25.

47



investigadores como un exvoto, pero dado que nosotros dudamos de que asi sea

trataremos esta inscripcion en el apartado de "atribuidas".

Es relativamente significativo que los Unicos exvotos con inscripciones
paleohispanicas se encuentren en un area tan proxima entre si, mientras que en el resto
de la Peninsula Ibérica no aparezcan. No hay ningln exvoto de este tipo con
inscripciones en lengua indigena en el area celtibérica, ni en la parte noreste del &mbito

ibérico, ni en la Lusitania. Pasaremos ahora al anlisis de estas inscripciones.

a) Cerro de los Santos
En este lugar encontramos tres inscripciones paleohispanicas en diferentes
exvotos. Como mencionabamos al inicio de este trabajo, en este caso, las
consideraremos de religiosidad probable por su soporte y su contexto, desconociendo lo
gue su texto puede indicarnos al no saber descifrarlo. EI exvoto es un soporte de clara

religiosidad vy el lugar del hallazgo ha sido catalogado como un santuario.

El Cerro de los Santos es un pequefio promontorio que se sitla en Montealegre
del Castillo, Albacete. No se encuentra en un lugar muy elevado en relacién a su
alrededor, a una altura de 716 m. sobre el nivel del mar, siendo el monte cercano mas
alto de 736m.,**® pero si cercano a vias de comunicacién importantes. De este
yacimiento se tiene constancia desde el siglo XIX, fecha temprana que explica la
progresiva desapariciéon de muchos de los objetos de este lugar. Los vecinos de la zona
lo saquearon en busca de material de construccién o de objetos curiosos, que atribuian a
"pequefios santos”, de ahi el nombre del yacimiento, que nos indica que seguramente
habria muchos mas exvotos de los hallados, pero que debieron desaparecer. Pese a que
hoy en dia el lugar sea pobre en vegetacion, Ruiz Bremo6n nos indica que es posible que

en época antigua existiera aquf un amplio bosque, seguramente de caracter sacro. ™’

Pese a que actualmente no encontremos apenas rastro de la existencia de unas
estructuras arquitectonicas, en el siglo XIX se documenté la existencia de estas, como
P.C. Lasalde, que hablaba de "un edificio rectangular con atrio amplio precedido por
dos escalinatas" o P. Savirdn que habla de la existencia de mosaicos en este templo de

136 SANCHEZ GOMEZ 2002: 251.
137 RUIZ BREMON 1989: 18.

48



gran magnitud. **® Hay algunos restos de sillares, cornisas y capiteles, que Ruiz Bremén

achaca a "una actividad constructiva de categoria," es decir, un templo. **

El estudio de los materiales arqueoldgicos ha dejado constancia de la gran
cantidad de objetos con valor votivo que en él se encuentran, como fusayolas, pondera,
terracotas, anillos, brazaletes, fibulas, monedas, armas, etc.'*® Aunque por separado,
ninguna de estas piezas ha sido realizada para ser ofrenda, el hecho de hallarlas juntas
nos da un caracter especial, pasando a ser objetos votivos que podemos rastrear en una
gran cantidad de santuarios peninsulares. *** Ademés, hay también numerosas ceramicas
aticas de finales del siglo V y principios del IV. Los objetos, sin embargo, que mas
apoyan el caracter religioso del lugar seran los més de 400 fragmentos de escultura
antropomorfa que han aparecido aqui. 12

Se ha interpretado este lugar como un lugar de culto a divinidades de caracter
cténico y agricola, como Deméter, con una cronologia para esos depositos votivos
datada entre los siglos IV y 111 a.C.*** En sus primeros momentos, el santuario estuvo
seguramente relacionado con el mundo punico, siendo los siglos 111 y Il a.C. cuando
mas esplendor tendria, llevandose a cabo grandes cambios con la llegada de colonos
italicos, como la adaptacidon de nuevos patrones arquitectonicos, o la iconografia de los
exvotos. *** Algunas piezas se han datado en el siglo | d.C., pero para entonces se
supone un culto residual. Para Ruiz Bremon el santuario desaparecio a finales del siglo
1V d.C.

Otro detalle que nos lleva a plantearnos la sacralidad del lugar sera la aparicion
en zonas cercanas de aguas termales, muy ligado a los lugares de culto. Por ello, se ha
interpretado como un santuario ligado a la curacion, con un caracter posiblemente

“suprarregional.” **> Afiade Morena que se puede constatar el vinculo entre el santuario

138 RUIZ BREMON 1989: 24.

139 fdem: 23.

10 SANCHEZ GOMEZ 2002: 236-250.

11 ALMAGRO-MONEO 2000 documentan en su trabajo casos como Carmona y Marchena (Sevilla), La
Serreta (Alcoi), La Alcudia (Elche), El Almarejo (Almeria), La Bastida de les Alcuses (Valencia), etc.

42 RUIZ BREMON 1989: 9.

43 SANCHEZ GOMEZ 2002: 252.

144 [dem: 264.

15 [dem: 267.

49



y las aguas salutiferas debido a la gran cantidad de exvotos de fieles sosteniendo

cuencos o vasos, o de partes del cuerpo que vendrian a curar. *4°

Las ofrendas se han encontrado de forma desperdigada por las paredes del cerro,
y los exvotos no aparecen en una favissa (depésito ritual en el que se intenta solucionar
el problema de la acumulacion de exvotos en los templos ya que son objetos sagrados
que no se pueden simplemente eliminar). La explicacion segin Ruiz Bremdn es que
serian colocados en la superficie del promontorio, pero con la destruccion o abandono

definitivo del templo, irfan cayendo y desperdigandose. **’

Los exvotos de Cerro de los Santos son representaciones humanas,
principalmente masculinas, aunque hay muchas femeninas, tanto estantes como
sedentes. *® La mayoria de ellos seran de piedra local, de una cantera cercana, aunque

hay algln caso de piezas en bronce.

Las piezas que contienen inscripciones son las que aparecen en los MLH de
Untermann como G.14.1, 2y 3.

G.14.1 (An. 2.12)

Truszkowski cataloga esta pieza de calcarea blanca como el busto de un orante.
Se encuentra en el museo de Albacete. Sus medidas son de 18 x 23 x 10 cm., siendo una
mujer ataviada con una tdnica y tres collares de gran tamafio. Las inscripciones se
encuentran sobre la tanica.'*® La lengua en la que aparecen es ibérica, y la escritura
también. Lectura segun MLH 111-2 (620):

aiun

ikarbia

Variantes: L.2. Truszkowski (2006: 103) ilvvuna. Rodriguez Ramos (2002: 209)

aiunikaltur-.

Para Untermann, aiun podria ser un nombre personal, o ikar, y Truszkowski ve

un nombre ibérico construido por dos formantes onomasticos salai y aiyin, que seria el

146 MORENA 1999: 26.

147 RUIZ BREMON 1989: 21.

148 [dem: 87. Da unas cifras por cada 100 exvotos de 64 masculinos y 36 femeninos.
149 TRUSZKOWSKI 2006: 103.

50



dedicante de la estatua. **® Para Rodriguez Ramos, aiun y kaltur son claros componentes

onomasticos. !

G.14.2. (An. 2.12)

Este exvoto es una posible figura masculina, un busto, que, del mismo modo que
el anterior, aparece ataviado con una tdnica, en la cual aparece la inscripcion. Las
medidas de la pieza, segtn Truszkowski son 29,5 x 39 x 19 cm.*? La lectura en los
MLH I11-2 (621) es:

[---]$tulai

[---]aen 0 atin

Variantes: Gémez Moreno (1949: 308): basdulaiacun, de Hoz (1974: 257-260);
basgulaiacum. *® Rodriguez Ramos (2002: 208) $alai /atin.

Rodriguez Ramos indica que aiun y atin son formantes onomasticos, y que en
origen Gémez Moreno reconstruyd bastulaiakun buscando el tribdnimo de los bastulos.

Para él la palabra resultante serfa salaiatin, un onoméastico claro.***

G.14.3 (An. 2.12)

La pieza es una cabeza supuestamente femenina, elaborada en piedra caliza y
muy deteriorada, que segun lzquierdo y Velaza parece llevar un velo. Posee unas
dimensiones de 17 cm. de alto, 16,5 de ancho y 13 de profundidad. Estos autores la
datan entre el 200 y el 1 a.C.*™ La ponen en relacién con las dos halladas en este
mismo lugar (G.14.1 y 2), y con la de Torreparedones con inscripcion latina Dea

Caelestis. La lectura de nuestra pieza, segun lIzquierdo y Velaza (2002:38) es:

lur++++

Advierten de que es una pieza muy erosionada, y afectada por golpes y muescas

que se confunden con los trazos, con lo que su lectura es dificil, y ain mas su

10 TRUSZKOWSKI 2006: 103.

11 RODRIGUEZ RAMOS 2002b: 209.
152 TRUSZKOWSKI 2006: 170-171.
153 {dem: 170.

1% RODRIGUEZ RAMOS 2002b: 208.
155 1ZQUERDO-VELAZA 2002: 35.

51



interpretacion. Sobre ello opinan: "A juzgar por los paralelos, no obstante, se esperaria

un nombre personal, pero el estado del texto no permite mayores precisiones." **°

d) Torreparedones

El siguiente exvoto a tratar sera el de Torreparedones, inscripcion no recogida
por Untermann en los MLH.

Torreparedones es un santuario ibérico situado en Castro del Rio, Baena,
Cordoba, entre el Guadalquivir y el Guadajoz. Se encuentra en una de las cotas mas
elevadas de la zona, que Morena Lépez caracteriza como una “posicion estratégica". **’
El santuario fue descubierto en 1980, siendo un lugar adscrito a un ndcleo de poblacién
concreto, caracterizado, por lo tanto, como un “santuario urbano".'*® Se encuentra
anexo a la muralla, que Fernandez Castro y Cunliffe datan en el siglo IV a.C., rodeando
un recinto de 10,5 ha.** Igual qu ocurria en el Cerro de los Santos, este lugar se
relaciona con aguas medicinales de propiedades terapéuticas y se han documentado aqui

exvotos con vasos, y partes del cuerpo, como piernas. **°

En el centro de la sala del templo, se atestigua una Unica gran columna, que Seco
cataloga como un betilo estiliforme, *** y restos de pequefios altares, pavimentos,
capiteles, etc.*®® Para Almagro y Moneo serfa un santuario protourbano de ambito
territorial vinculado a ritos de proteccion y purificacion ademas de un almacén de

exvotos para las celebraciones religiosas. *** (An.2.13)

Sobre la deidad que pudo venerarse aqui, una inscripcion latina en una pequefia
cabeza de piedra caliza nos indica un posible nombre: Dea Caelestis. Para Almagro y
Moneo, esta diosa seria la versién romanizada de la Tanit panica, *** o, como opina

Morena, una «diosa madre». *¢°

156 1ZQUERDO-VELAZA 2002: 38.

15" MORENA LOPEZ 1989: 29.

158 Al MAGRO-MONEO 2000: 13.

15 FERNANDEZ CASTRO-CUNLIFFE 1997: 148.
180 MORENA LOPEZ 1999: 27.

161 SECO 1999: 135-158.

162 Al MAGRO-MONEO 2000: 24.

183 {dem: 20.

164 {dem: 29.

185 MORENA LOPEZ 1999: 23.

52



En este lugar se han encontrado una gran cantidad de piezas de pequefio tamafio
y sobre piedra caliza. Encontramos figuras humanas y también partes del cuerpo,
destacando las piernas. La mayoria de piezas son femeninas, y alternan las posiciones
estante y sedente. **® Miden alrededor de unos 30 cm., y sobre el hecho de que estén en
posicion sedente, Morena Lopez cree que "todos los personajes entronizados sugieren a
través de su posicién una categorifa superior, una élite, ya sea ésta social o religiosa". '®’
Afade a esta explicacion que en la plastica ibérica las esculturas femeninas sedentes son
muy comunes, de mismo modo que las representaciones estantes con ofrendas, pero que

suelen aparecer siempre en contextos sagrados, como necrépolis o santuarios.

Como sugeriamos antes, hay quien interpreta estas figuras como divinidades, y
Morena L6pez dice que las grandes figuras si lo serian, pero no todas: las de Cerro de
los Santos o Torreparedones seran exvotos, representaciones de los fieles. ***Morena,
aun va mas alla, y dice que es posible que estos exvotos en posicion sedente fuesen
representaciones de fieles agquejados de graves dolencias en sus piernas, que les

incapacitasen para andar. **°

La parte posterior de estos exvotos es plana, lo que parece indicar que se

colocasen en un banco corrido adosado a la pared, que se constata en este santuario. "

Exvoto de Torreparedones (An.2.13)

La inscripcion que tratamos en este apartado es la Gnica que ha aparecido en este
lugar con escritura y lengua paleohispanica. EIl soporte es claramente un exvoto y el
contexto en el que se ha hallado es un santuario, con lo que consideramos probable su

caracter religioso.

La pieza representa una mujer, seguramente embarazada, de la que no
conservamos su cabeza. Tan solo se aprecian sus brazos, colocados sobre su
pronunciado vientre. Como mencionabamos antes, tan s6lo esta representada por la

parte frontal, siendo lisa por la parte trasera.

166 MJORENA LOPEZ 1989: 44-45.
187 MORENA LOPEZ 1999: 21.

168 fdem: 22.

169 fdem: 27.

170 fdem: 28.

53



Las medidas de la pieza son de 9 cm. de anchura en la base, 17,9 de alto y entre
11,6 y 8 cm. de grosor dependiendo de la zona. *"™

Lectura segin Simon Cornago (2013 284):
ko
Variantes: Marin Ceballos (1994: 221) lee biko.

Es dificil la interpretacion de este epigrafe. Advierte Simén Cornago que hay
otras dos inscripciones en latin en este mismo espacio, que muestran dos nombres
personales, ademas de la ya citada inscripcién de Dea Caelestis. *’? La datacion de esta

pieza, siguiendo la del resto de los exvotos, se calcula entre los siglos Il y I a.C. '™

Conclusiones

Estas piezas ha sido catalogadas como exvotos y nada nos hace creer que no sea
asi. De serlo, parece ldgico que aparezca en ellas el nombre del dedicante de la
inscripcion, el fiel que cumple un voto y ofrece la estatuilla a la divinidad. Sin embargo,
no estamos seguros del todo de que sea la interpretacion correcta, pudiendo haber una
posibilidad de que no sea tal como lo entendemos.

4) Areaibérica: Inscripciones Rupestres
Otro importante conjunto que trataremos son los epigrafes rupestres. Tenemos
algunas inscripciones al este de la Peninsula Ibérica, en Valencia y Catalufia, como en

Roda de Ter o en el Cogul, aunque el mayor grupo sera el conjunto de la Cerdafia.

Todas ellas aparecen sobre un soporte rocoso, la mayoria en abrigos y otras en
piedras al aire libre. Debido a su dificil interpretacion y nuestra incapacidad de conocer
lo que en ellas esta escrito, debemos decir que dudamos de catalogarlas como religiosas
por si mismas, pero los investigadores, por lo general, estan de acuerdo en que su
entorno parece indicar que fuesen lugares de culto o peregrinacion, a lo que afiaden que
en ocasiones aparecen junto a inscripciones latinas votivas o grabados rupestres

significativos. Como dice de Hoz, "tanto el contexto como los paralelos nos llevan a ver

11 MORENA LOPEZ 1989: 64.
172 5iMON CORNAGO 2013: 248.
173 fdem: 248.

54



en estas inscripciones testimonios de culto, pero sin embargo no podemos ir mucho mas

all en su interpretacion, a pesar de partir de ese dato esencial.” *"*

Poseemos grandes dificultades para identificar las inscripciones en abrigos
naturales, que ya pudieron ser lugares de culto en época prehistdrica. Nos resultara
dificil interpretarlas, para ver si son o no religiosas, ya que no hay repeticiones de
secuencias que nos ayuden a identificar teGnimos o formulas votivas, lo que lleva a de
Hoz a plantearse si en estos lugares se venerarfan divinidades de caréacter local. '™ Sin
embargo, el hecho de que tampoco hay paralelos dentro de un mismo abrigo, no ayuda a
esta hipotesis. Ademas, su lectura sera dificil, ya que la erosion ha afectado a muchas de

ellas (escritas en trazado irregular, inclemencias del tiempo, accion humana, etc.).

Gonzalez-Alcalde diferencia entre cuevas-santuario y cuevas-refugio. Las
primeras se localizan en zonas montafiosas, abruptas y de dificil acceso, generalmente.
En ella, hay pocos materiales y muchas veces estos lugares se asocian a corrientes de
agua. Mientras, en las cuevas-refugio, hay muy pocos materiales, pobres y simples
(frente a algo mas inusual o elaborado para las otras), se encuentran en lugares mas
accesibles y serian empleadas como refugio de pastores o gente que "estuviese fuera de

la sociedad de su tiempo." "

Las cuevas santuario, que son las que a nosotros nos interesan, son relativamente
numerosas. Para Oliver Foix, estos lugares se han denominado loca sacra libera,
"lugares de culto naturales, en donde no encontramos indicios constructivos por lo
menos para la realizacion de los ritos.”'”" Encontramos varias en Gerona, Barcelona,
algunas en Lérida (destacando la Cerdafia), y algunas en Valencia e incluso Murcia. Sin

embargo, la aparicion de inscripciones en estas cuevas son muy escasas.

Pérez Ballester compara los abrigos con inscripciones ibéricas encontradas en
varios puntos de la Peninsula, como el Abrigo de Reina, La Camareta, Pefialba, El
Burgal, Roda de Ter, Cogul, etc. Deduce para ellos una serie de similitudes, como la
cercania a rios, la visibilidad del lugar, el hecho de que no aparezca cultura material (es

174 DE HOZ 2011: 417.

175 DE HOZ 1995: 12.

176 GONZALEZ-ALCALDE 2006: 190.
T OLIVER FOIX 1997: 506.

55



decir, no serian lugares de habitat sino de "visita") y que en muchas ocasiones se

encuentren entremezcladas con grabados y otras inscripciones. '’

a) Rodéa de Ter

Se encuentra en la zona denominada como L Esquerda (con lo que en algunas
publicaciones se alude a este nombre). Este lugar se localiza entre los meandros del rio
Ter, cerca de la ciudad que la denomina, en la plana de Vic, a unos 400-600 m. sobre el

nivel del mar. '™

Las inscripciones que trataremos se hallaron en 1973, y su ubicacidon exacta es
descrita por Maluguer como un gran muro natural que va desde I'Esquerda a Roda de
Ter, en el que hay gran cantidad de cavidades rocosas. Maluquer describe que: "En esta
zona el rio Ter discurre por una hendidura de mas de 80 metros de profundidad
constituyendo un verdadero cafion.” **° Es una pared de arenisca, con lo que sera dificil
la lectura de las inscripciones, que estan my erosionadas y deterioradas. Afiade que se
han encontrado numerosos fragmentos de ceramica, lo que le sugiere que pudo haber

sido un lugar habitado.

Estas inscripciones se encuentran a 400 m. de las ruinas del yacimiento de
L Esquerda, un poblado ibérico que también tendrd ocupacion en época medieval. Se
asentard sobre un lugar geograficamente privilegiado: buenas posibilidades defensivas,

relativa cercania a numerosos recursos econémicos y vias de comunicacion, etc.*®

Sobre su posible naturaleza religiosa dice: "Segons Joan Maluquer de Motes, per
la seva situacié sobre el riu, la inscripcio podria tenir un caire d"ofrena al Ter i en tant

podria tractar-se d’un santuari.” ‘%2

La inscripcion de Roda de Ter, segun Maluquer
databa de finales del siglo 11 a.C.*®%, aunque Rodriguez Ramos la calcula entre el 200 y

el 175 a.C. 184

178 pEREZ BALLESTER 1992; 299.
179 V/ILA | ALSINA 1994: 12.

180 MALUQUER 1976: 1886.

181 \/ILA | ALSINA 1994: 15.

182 fdem: 26.

182 MALUQUER 1976: 189.

18 RODRIGUEZ RAMOS 2004: 220.

56



Roda de Ter (D. 3. 1) (An. 2.14)

Untermann la recoge en los MLH como D.3.1. Segin Maluquer, la inscripcién se
halla sobre un panel de roca de unos 0,84 m. de longitud por 0,35 m. de ancho,
presentada en dos lineas, aunque la primera parece cortada por una rotura de la roca.
Segun él, la lectura no ofrece dificultad, y parece escrita por una sola mano. Lectura
recogida en los MLH 111-2 (147):

|*F**berikars**

barkaabul tumantir

Variantes de lectura: L.1. Maluquer (1976: 188) no identifica ninguna letra antes

de berikars. L.2. Maluquer barkar buldumantir

El caracter religioso de esta inscripcion ha sido atribuido por diferentes autores,
como Rodriguez Ramos (2005: 36), Vila i Alsina'®, Panosa'®®, Pérez Ballester®y
también Maluquer, que opinaba: "Aunque su posicién en un pequefio risco y a una
altura no superior a la vista no sugiere que nos hallemos ante un santuario, no se puede
descartar que se trate de un exvoto o de una ofrenda quiza al rio Ter."*®® La compara

con la de Pefialba de Villastar y Cogul, sin duda religiosas para este autor.

b) El Cogul
Otro interesante conjunto de inscripciones ibéricas lo encontramos en el covacho

de Cogul, famoso por sus pinturas rupestres.

Este lugar se encuentra en la provincia de Lérida, en una cueva que recibe el
nombre de la "Roca de los Moros", a un kildmetro del pueblo de Cogul y a unos 275 m.
sobre el nivel del mar, cerca del rio Set.'®® La cueva fue descubierta en el afio 1908 y en
sus paredes hay interesantisimas pinturas del denominado arte levantino vy
esquematico *®, en las que podemos apreciar figuras humanas y animales. Sin embargo,

estas son mucho anteriores a los epigrafes.

185 \/ILA | ALSINA 1994: 26.

18 pANOSA 1999: 181.

187 PEREZ BALLESTER 1992 296.

188 MALUQUER 1976: 189.

18 GONZALEZ-ALCALDE 2006: 220.

19 HERNANDEZ-HERNANDEZ 2013: 130.

57



También encontramos en esta cueva inscripciones latinas, las cuales nos
muestran un posible uso religioso de este lugar. Estan datadas entre el siglo 11 y I a.C.
Destaca el epigrafe en el que se lee claramente secvndio votvm fecit, que «assegura
sense cap mena de dubte que encara per a algunes persones en epoca romana el lloc

tenia relacié amb cultes magics, probablement relacionats amb la dansa fal-lica». **.

Muchos han asociado a las inscripciones ibéricas un caracter religioso al
relacionarlo con esta inscripcion, la Gnica facil de leer segin de Hoz, ya que las ibéricas
estan muy erosionadas.'®* Maluquer opinaba que "fue sin duda un santuario bien
probado por las inscripciones ibéricas y latinas sobre las propias pinturas

prehistéricas." **

El Cogul (D.8.1.) (An.2.15)

Almagro-Basch solo documenta dos inscripciones ibéricas, mientras que Pérez
Ballester reproduce cuatro.'®* La més larga posee dos lineas, de 140 cm, con unas letras
de 8-10 cm.

Lectura, segin Untermann, MLH 111-2 (164):

a) balkarken

b) abilakus (*) istir (*) lakea (*) ban§ako*|
alauniltirte

C) nir[-]fekon esansa [

d) bal* kabaka

Variantes de lectura: Almagro (1952: 45) lee dos inscripciones en vez de cuatro.
La primera seria: a co a cus ba is n te n laceabecas decoa naus iltirten ube bereca

ecoansacoscoaibabebe. La segunda que lee Almago (que seria la d): balmacea.

Juan Cabré, segun nos indica M. Almagro, asegurd que el caracter religioso de
este espacio paleolitico habria sobrevivido hasta la época romana, con lo cual, otorgaba

también un significado religioso a las inscripciones ibéricas. **°

191 HERNANDEZ-HERNANDEZ 2013: 133.
192 DE HOZ 1995: 13.

1% MALUQUER 1976: 189.

194 pPEREZ BALLESTER 1992 297.

58



Su posible religiosidad ha sido mencionada por autores como F. Beltran, que
opina que es "presumiblemente religiosa a juzgar por los letreros latinos presentes
también en el covacho.” **® También opinan asi Rodriguez Ramos, **’ Pérez Ballester '*®
y Panosa, que dice sobre el Cogul: "lugar de culto corroborado por la existencia de

pinturas y una inscripcién con caracteres latinos que es votiva." **

Marco habla de que la escritura serviria en este lugar para remarcar el caracter
ceremonial de este espacio ancestral, en el que, como hemos visto, las inscripciones
ibéricas se superponen a los grabados prehistoricos, ejemplos que compara, con la
Cueva de la Griega, en Pedraza (Segovia) donde las inscripciones latinas rupestres se

ubican sobre grabados anteriores. %

Cabria preguntarnos si los que escriben estos epigrafes son meros peregrinos o
“personajes con mayor densidad ritual”. ?®* Sin embargo, poco podemos conocer sobre

ellos mas alla de los datos fisicos que encontramos.

c) Abrigo de Reina
Otro espacio que se ha asociado a un lugar de culto sera el Abrigo de Reina
(Alcald del Jucar, Albacete). Se encuentra a unos 40 m. de un rio, en una zona
amesetada. Pérez Ballester nos indica que cerca de este lugar se ha hallado un
interesante complejo de hornos ibéricos, llamado "La Casa Grande", y el abrigo se
encuentra relativamente cerca de un asentamiento de la Edad del Bronce que esta muy

erosionado. 2%

La boca del abrigo posee unos 4 m. de anchura y entre 1,5 y 2 m. de altura, y

Pérez Ballester dice que junto a la visera del covacho hay tres escalones tallados en la

1% ALMAGRO BASCH 1952: 43
1% BELTRAN LLORIS 1993 249.
197 RODRIGUEZ RAMOS 2005: 33.
19 pEREZ BALLESTER 1992 297.
19 pANOSA 1999: 181.

200 MARCO 2013: 144-145.

201 MARCO 2013: 145.

202pEREZ BALLESTER 1992; 289.

59



roca, y por el lado noroeste hay un sendero que conduce hasta el rio y hasta el poblado
antes mencionado. ** (An.2. 16)

Es en la zona donde la roca es mas blanda y blanquecina donde se llevaron a
cabo los grabados. No sblo se trata de inscripciones ibéricas, sino que también hay
figuras geométricas, una cruz de Malta y otra de Caravaca, otro grupo de cruciformes,
representaciones esquematicas de antropomorfos, signos solares, otros geométricos, etc.

Buena parte de ellos son posteriores, como una inscripcién fechada en 1880. 2%

En este abrigo Pérez Ballester y su equipo registran seis letreros ibéricos, en tres
paneles diferentes, en la visera de la covacha. Ofrecen una transcripcion de los mismos,
pero no tratan su traduccién. De Hoz nos dice que estos grabados, junto con los de La
Camareta, estdn en escritura ibérica meridional, lo que le lleva a pensar que la

cronologia no serfa posterior al siglo 1V. %

Abrigo de Reina (G. 57.1) (An.2.16)
La lectura de estos seis epigrafes, en escritura ibérica meridional, sera dudosa, ya
que estan bastante erosionados. Lectura segn Lujan (2013: 111):

1) +bishbaS56isS47kaS47

2) rkesbaS56eliS56++

3) an++++ m+++1+++el

4) ane

5) +ninl

6) sa

Variantes de lectura: 1) Correa (2008: 285) recoge la lectura de los signos que
entiende, afiadiendo los signos 4, 8 y 10 que no translitera. 2) Correa : akeslrtilir--; 3)
Correa dice que hay unos dieciséis signos, pero no los reproduce ya que le resulta
imposible leerlos. 4) Correa lee an y un signo que no translitera. 5) Correa identifica 5

signos, pero no los identifica.

No se reconocen nombres personales, ni secuencias que se repitan y tengan

paralelos. En palabras de de Hoz: "Su funcion como lugar de culto se deduce de

203 pEREZ BALLESTER 1992: 291.
204 dem: 291.
205 DE HOZ 2011: 416.

60



numerosos dibujos geométricos, antropomorfos o estelares.” ?°® Para Pérez Ballester, es
probable que fuese un lugar de culto, seguramente relacionado con algin asentamiento
cercano, seguramente uno que documenta a unos 7 km. del lugar, de gran tamafio, y
otros mas cercanos (a unos 3 km. y 4 km.). Afade que también es posible que en esta
zona existiera un habitat mas o menos estable, ya que hay gran cantidad de cuevas
artificiales excavadas en la roca en las cercanias de Alcala, aunque en ellas no se han

encontrado restos de cultura material. 2%’

d) El Abrigo Burgal

En Siete Aguas, Valencia, existe otra inscripcion sobre un abrigo que ha llamado
la atencion a los investigadores. Como muchos de los abrigos estudiados, se encuentra
cerca de un rio y de una zona de barrancos. Es un lugar de accesibilidad dificil,
semioculto a la vista, lejos de nucleos de poblacion y en el que apenas se ha hallado
cultura material (algan Gtil de silex). *® Fletcher y Silgo advierten de que la dificultad
para acceder al lugar hace improbable que sirviese como refugio, ademas del hecho de

no tener cerca ninguna ruta de paso. >

En el lado derecho de la entrada se encuentra esta inscripcion, en una arista de
roca que sobresalia. Fue descubierta en el afio 1981 y es dificil de leer puesto que la
pared esta muy erosionada, habiéndose borrado gran parte de la primera linea. La
inscripcion mide unos 77 x 44 cm., con unas letras de entre 5 y 7 cm de alto, 9 en la

tercera linea. 2%

Abrigo Burgal (An.2.17)
Lectura segun Fletcher y Silgo (1996-1997: 74):
arnukikeba [...]l

lisabotircasete*|...] kila

eurarketekosircaisan

26 DE HOZ 2011: 417.

207 pEREZ BALLESTER 1992; 291.
208 fdem: 294.

209 F ETCHER-SILGO 1996-1997: 74.
210 fdem:73-74.

61



Fletcher y Silgo inciden en que la falta de puntuacién y la erosion hacen dificil la
lectura. Podria leerse en el texto un elemento antroponimico Botir, atestiguado en otros
epigrafes, como Ensérune (B.1.353).%* Velaza opina que en la tercera linea se podria

identificar un antropénimo eur-arke. 2

El hecho de identificar antropénimos nos lleva a pensar que se trataria de
inscripciones votivas, en las que los fieles que peregrinasen al lugar dejasen su huella de
esta forma. Sin embargo, nada impide pensar que no sea asi, con lo cual la seguridad de

la religiosidad de este lugar no es clara.

e) Mas del Cingle
Pérez Ballester documenta en este abrigo de Ares del Maestre, Castellon, otro
posible lugar de culto, que describe como un abrigo de poca visera localizado en un
barranco cercano al arroyo de Rambla Carbonera.?'® Este abrigo se encuentra en un
farallén rocoso, y cuenta con unos 70 mts.?* Olaria Puyoles documenta en la zona
cercana un yacimiento neolitico, **°> que sin embargo no muestra cronologfa ibérica, con

lo que no podemos relacionar esta inscripcion con ningun yacimiento.

El abrigo cuenta con pinturas de estilo levantino y esquematico, anteriores a las
inscripciones ibéricas, y algin grabado que se supone coetaneo.?*® Estas pinturas
aparecen en grupos dispersos, en colores rojo y negro,”*’ y entre ellas destacan un
pequefio animal cuadripedo y varias figuras humanas, una de ellas femenina. También
parece rastrearse la imagen de un jinete, y junto a la cabeza de este caballo aparece la
inscripcion. 2% Las imagenes muestran figuras antropomorfas, con "brazos en asa", y la

representacion femenina parece llevar una falda acampanada. **°

Hay una Unica inscripcion, en pintura de color rojo, de cuatro letras, cuya

transcripcién es dudosa. El primer signo aparece junto a la cabeza del caballo y es dificil

2L FL ETCHER-SILGO 1996-1997: 75.
212 \JELAZA 2001: 650.

213 pEREZ BALLESTER 1992 295.

214 \/INAS-SARRIA 1978: 376.

215 OLARIA PUYOLES 1999: 347-350.
216 pEREZ BALLESTER 1992 295.

217 v/INAS-SARRIA 1978: 376.

218 pEREZ BALLESTER 1992 295.

219 v/INAS-SARRIA 1978: 378.

62



su transcripcion. Vifias y Sarria dudan si es alfabeto ibérico levantino o meridional. La

inscripcion es de pequefio tamafio, unos dos centimetros de alto de cada letra. >

Mas del Cingle (An.2.18)
Vifias y Sarria no se atreven a dar una Unica lectura, pudiéndose leer (1978:380):

Iras o Iraki, o bien turas o turaki, o bien rras o rraki.

La lectura de este epigrafe no nos lleva a plantearnos si su contenido es 0 no
religioso, pero el hecho de que se acompafie de pinturas, lleva a investigadores como
Vifas y Sarria a plantearse un caracter religioso "que podria girar en torno a la idea de
una estela funeraria, o bien se trataria de un santuario ibérico”.?* Ninguno de los
investigadores se atreven a dar una cronologia para esta inscripcion, que nosotros
suponemos serd de los siglos I1I-11 a.C. seguramente, aunque la fechamos por sus

similitudes con las anteriores.

f) La Camareta
Las inscripciones de La Camareta han sido catalogadas por sus investigadores
como posiblemente religiosas. Este abrigo se encuentra en Hellin (Albacete), préximo al
rio Camarillas. Se encuentra a unos 500-600 m. sobre el nivel del mar, siendo un lugar
de dificil acceso, como indica Pérez Ballester, que dice que para alcanzarlo "se

necesitarian cuerdas o una escalera". 22

A diferencia del resto, existe un poblado ibérico relativamente cercano, del que
proviene también la necrépolis de El Tesorico.?*® La cueva de La Camareta tiene una
estancia central, en torno a la cual se abren otras tres salas. En una de ellas parece haber
existido un hogar, dado el color ennegrecido de sus paredes. Sin embargo, no sabemos a

qué periodo adscribirlo. %4

En esta cueva han aparecido también inscripciones latinas, arabes e incluso

modernas. Se han hallado también figuras dibujadas, como caballos, capridos y canidos,

220 \/INAS-SARRIA 1978: 380.

221 fdem: 383.

222 pEREZ BALLESTER 1992; 294.
223 fdem: 294.

224 pEREZ ROJAS 1993; 143.

63



seguramente de cronologia posterior. Las inscripciones ibéricas aparecen en las paredes
de la estancia central, no en las habitaciones laterales.

Sobre las inscripciones, Pérez Rojas dice que hay seis prerromanas, tres de ellas
anotaciones metrolégicas, que fecha en torno al cambio de Era.?*® Sin embargo dice que
el sistema de escritura en el que aparecen no es ibérico, sino escritura tartésica: "Las
inscripciones de la Cueva de la Camareta no son ibéricas (...) corresponden al tipo de
escritura meridional de origen tartésico.”??*® En nuestra opinién es imposible que
aparezca aqui escritura tartésica, y damos por hecho que el alfabeto usado es ibérico

meridional.

La inscripcion de mayor tamafio e importancia posee dos lineas, de unos 31 cm.
de longitud.**" Se grab¢ junto al 4ngulo del techo, a unos dos metros del suelo, en la
zona cercana al hogar y cerca del grabado de tres caballos, aunque estos puedan ser de
época posterior, ya que también estan al lado de estas las inscripciones en letra arabe y
algunas romano-visigoticas. Ademas, Pérez Rojas los compara con los de otras
representaciones ibéricas (como las monedas), y advierte que suelen representarse con
la cabeza a derecha y el cuerpo a la izquierda, lo que nos indicaria que estos grabados
no son de la época que nos interesa. Sin embargo, afiade que existe una excepcion: la de
las monedas en las que lee lkalosjen [lkalensken], que se encontraria en la vecina
comarca de Yeltes, lo cual para él no seria una casualidad y podria ser relacionable y
fechables por lo tanto en época ibérica, "marcando una frontera con el resto del area

levantina". 228

La Camareta (An.2. 19)

Consta de 14 signos repartidos en dos lineas, con una altura de unos 5 cm. cada
letra. ** Lectura segin Pérez Rojas (1993: 168 y 190).

kotosibeokuan

karosi[be]

225 pEREZ ROJAS 1993; 147.

226 fdem: 148.

22 pEREZ BALLESTER 1992; 294.
228 pEREZ ROJAS 1993; 146.

229 fdem:164.

64



Variantes de lectura: L. 1. Correa (2008: 286) kobeSire*an; Ordufia Aznar
(2010: 326) kobesiWekian; L.2. Correa kares* (o tur). Ordufia Aznar karesi*

Pérez Rojas (1993: 168) cree que la division correcta de la inscripcion seria
kotos-ibe okuan / karos-i[be], idea seguida por Lujan.*° Ve en esta inscripcién dos
nombres, uno compuesto, que relaciona con cinco elemetos onomasticos: Bite, Karos-,
Kotor-, -lbe y Okuan.**' Ademas, Karosi podria ser también un nombre, derivado de

Carus, bien atestiguado en Hispania, que relaciona con el &mbito céltico. %2

Las otras inscripciones son relativamente cortas, tan sélo signos, algunos de
ellos marcadores metrolégicos, lo cual no nos lleva a plantear hipotesis sobre su

significado o posible caracter religioso.

Pérez Rojas opina sobre este lugar: "A juzgar por los indicios parece que durante
un largo lapso de tiempo, posiblemente superior al milenio, la cueva ha mantenido
cierta continuidad de uso ligada a la tradicion religiosa, y al menos temporalmente con
la funcién de eremitorio.” ?** Del mismo modo, Pérez Ballester la recogia como un lugar
de culto ibérico, y otros investigadores, como Ruiz Darasse reconocen el caracter sacro

de estas inscripciones rupestres, junto a las de Reina y el Burgal. 2*

g) Grupo de la Cerdaia

Otro interesante y prolifico grupo de inscripciones las encontramos en la zona de
la Cerdafia. Segun nos indican Campmajo y Ferrer, hay unas 32 rocas con grabados.
Todos ellos aparecen rodeados de una serie de dibujos, que poseen un fuerte significado

cultural, simbélico y religioso. >

Para |. Panosa, la Cerdafia es una zona epigrafica bien definida, compuesta de

inscripciones rupestres en rocas montafiosas, sin relacién con nécleos de hébitat. %*°

230 | UJAN 2013: 112

231 pEREZ ROJAS 1993; 217.

232 fdem: 191.

233 fdem: 141.

23 RUIZ DARASSE 2006: 169

235 CAMPMAJO- FERRER 2010: 249.
236 pANOSA 1999: 113.

65



Desde la perspectiva de la forma de escribir, hay diferencias entre ellas, algunas
de forma simple y rectangular, mientras que otras presentan trazos mas redondeados.
También hay escritos méas breves mientras otros son textos ligeramente mas largos.
Siguiendo la paleografia de estas inscripciones, algunas podrian datarse entre los siglos
IV y I, mientras que otras entre los siglos 11l y Il. Sin embargo, segin Campmajo y
Ferrer, en general todas rondarian el siglo Il a.C., fecha que coincidiria con las
primeras ceramicas ibéricas atestiguadas en la zona.?*” Sin embargo, para I. Panosa, la
datacién de estas inscripciones seria posterior, ya que advierte que la iberizacién de la

zona fue tardia y coincidente con la romanizacion. >

Sobre la romanizacioén religiosa de los Pirineos, Marco expone que hay
numerosos epigrafes votivos a dioses prerromanos en la zona septentrional francesa,
frente a la escasez de datos epigraficos en la zona meridional. Comenta que se
atestiguan los nombres de 42 divinidades prerromanas, frente a 17 romanas.?*®
Debemos tener en cuenta, sin embargo, que al no aparecer en lengua paleohispanica no
las incluiremos en este trabajo, pese a que algunas s6lo presenten el tednimo en un ara.
Para él, esto es simbolo del avance de la romanizacion: los tebnimos seran claramente

indigenas, pero su forma y soporte es romana (latin y aras, e idea del votum). >*°

Los principales conjuntos de inscripciones los encontramos en Osséja, Latour de
Carol, Err, etc. Estos autores nos hablan de que en esta zona hay numerosos simbolos de

religiosidad, como los que muestran culto al sol, escenas naturalistas, caballos, etc. ***

Los investigadores no estan de acuerdo a la hora de dar una Unica explicacion a
estas inscripciones, en las que nos dicen que seguramente muchas de ellas sean
antropdnimos, pero a veces estan rodeados de signos relevantes, que nos pueden indicar
una posible naturaleza religiosa. Para Campmajo y Untermann, la presencia de nombres
propios en estos grabados nos hacen pensar que estamos ante escrituras votivas,
posibles exvotos, como ya hemos visto anteriormente.?*? Sin embargo, en otras

ocasiones, se ha planteado la hip6tesis de que algunas de ellas sirvieran mas bien como

23" CAMPMAJO- FERRER 2010: 251.

238 pANOSA 1999: 113.

239 MARCO SIMON 2007-2008: 1018.

240 fdem: 1020.

21 CAMPMAJO-UNTERMANN 1993: 501.
242 fdem: 505.

66



delimitacion territorial, siguiendo la idea de los monumentos megaliticos antiguos

(como délmenes...)?*

También Panosa nos informa de otra hipétesis planteada por Untermann en
1996: que los autores de estos textos fuesen viajeros, que inscribieran en estos
"paraderos" en los que se refugiarian en caso de peligro o para pasar la noche, debido a
que estan cerca de importantes vias de comunicacion. Esto explicaria por qué hay textos
aparentemente repetidos, pudiendo ser realizados por un mismo individuo que
frecuentase mas de una vez esta zona. ** Panosa opina que podrian ser "manifestaciones
marginales originadas por la utilizacion de la zona como via principal de paso y
comunicacién transpirenaica.” *** Sin embargo, no descarta que fuesen lugares de culto
y que los autores de estas inscripciones fueron "personas de las comunidades locales

que vefan en ciertos lugares de la alta montafia sus santuarios de culto," 2.

Contamos con numerosas inscripciones, en diferentes zonas y varias rocas,
hemos realizado una breve lista con las principales inscripciones, %’ su localizacién y su

texto. Afiadiremos un asterisco (*) a las que interpretan como antropdnimos.(An.2. 20)

Lugar Zonay roca | Lectura Ref. Hesperia

Osséja Z2 R2 etakartalbetesu: bekebere [Kili] kéletarké+i: PYO. 07.01
bekeberekiliesu

Osséja Z3R3 er PYOQ. 07.23

Osseja* 7410 teleusga PY0.07.22
teleus$

Osséja Z4 4 artiunaner PY0.07.26

Osséja* Z45 tigir[- -]+[ PYQ.07.27

Osséja Z5R1 orabebetikibelsir PYQ.07.04

Osséja* Z5R2 (a) ekersore PY0.07.13

(b) ekersore
(c) ekersore

Osséja Z6 R1 basbanir PY0.07.02

Osséja Z6 R1 tikasur : n : §aitalekite ebiutébi PYQ.07. 17

Osseja* Z6 RA artiunaner PYO.07.14
tanito

arirkatilirtalari
atilarlikurtalari

Osséja Z6 RB I++ikirkibena PYO. 07. 15
atani tibaibas+n
tani++e+++

243 CAMPMAJO- FERRER 2010: 249.

244 pANOSA 1999: 154,

25 fdem: 113.

246 fdem: 154.

47 Sjguiendo a Campmajo y Ferrer (2010: 256-257) y ayudandonos de la base de datos Hesperia

67



Osséja Z6 R2a ostanoskikiri PYO. 07.16
titirhrh §o +§ku tu+tikabetétUaita
atakerstitimmtina o++tifi
+atintabes : oskikiri
Osséja Z6 R2b askéltiorbatisitiai PYO. 07. 18.
Osséja Z8 R6 ta+++arerkatilirtalari atilarbalikurtalari PYQ.07.21
Osséja Z9R1 okaleiri : basunelai PYO. 07.20
La Tour | Z2R2 terike+korekerbelea PY0.03.01
de Carol
La Tour | Z4R1 a0 PYO. 03. 03.
de Carol ba+ibaa+ na
tikabaoliroti+
tikabanba+ba
Err Z1R1 kebeltere:erbatebanbase: PY0.05.01
$atusir| ---]+eotiu
Err Z1R2 tiuka$téabia PY(Q.05.03
Err* Z2 R4 1. skon PY0.05.05
2.- belstartoloko
belsko
Guils* Z1RA ban+butirban GI. 01.01
Guils* Z1R1 ir GI1.01.02
ererkarbaberi
autirtatakarbi
Guils* Z1R5 1.- anaieinekabin G1.01.03
2.- suisebeles$
Ger Z4R1 a) birlbarteokime Gl1.02.01
b) tatta+ta
C) balu
Ger Z4 kugu+[]+tidibabitadatedekogotodotudues$ G1.02.04
(signario) [Iskaga++a+mnirrbekigiulm+
Bolvir* Z3 R4 aramtarsu G1.04.01.
Bolvir kugubabitadakogotede[-|tudurutiditodo+[---] | G1.04.02
(signario)
Enveigt Z1R1 ellbaa+te+++mnoosm PY0.04.01
Osséja

Las inscripciones se encuentran también rodeadas de un fuerte simbolismo
relacionado con el culto solar, ademas de asociarse a representaciones de ciervos y

figuras humanas muy esquematicas. %*® Dicen Campmajo y Untermann que en esta zona

encontramos una fuerte repeticion de antropdnimos, como en la roca Clement.

En la zona llamada Pla de Lloser (Osséja), encontramos motivos lineales
esquematicos, uno de ellos que representa signos soliformes, el segundo unas cruces.
Hay también una escena de caza de un ciervo, un jinete vestido con tnica corta y ante

él, una figura de mayor tamafio que Moneo asocia a la posible representacion del dios

248 CAMPMAJO-UNTERMANN 1993 505.

68




en honor del cual se hace la caza. Esta investigadora duda de la época en la que se
llevaron a cabo estos grabados, aunque dice que pudo hacerse en épocas prerromanas,
posiblemente vinculado a ritos de iniciacion, fertilidad y fecundidad caracteristicos de

los abrigos-santuario del mundo ibérico. **°

También encontramos estos signos solares, animales y escenas de caza en el
llamado Repla del Ginebri, (Osséja, Z4, R10) en el que si que aparece una inscripcién
con caracteres ibéricos. Pérez Ballester describe un grupo de rocas al aire libre con
grabados. La zona no esta proxima a ningdn rio ni caminos antiguos, y se encuentra a
una altura de méas de 1000 m. sobre el nivel del mar, pero de facil acceso.?° En estas
rocas se documentan dibujos, como una posible escena de caza de un ciervo, una
representacion de un bosque, y una figura antropomorfa que sujeta un arco. Sobre la
inscripcién, T. Moneo dice que consta de unas 10 o 11 letras, de 9 cm. de alto, que lee
téléos, asociandolo a un posible nombre, fechada a comienzos del s. 1l a.C.**

Para Moneo, este lugar, por sus representaciones de cacerias unidas a las
inscripciones, habria que interpretarlo como un abrigo-santuario, asociado a ritos de
paso, fertilidad animal, agricola y humana. 2> Campmajo y Ferrer destacan que la roca
Ay la roca G de Osséja tienen paralelos en su lectura, que parecen indicar un mismo
contenido en sus epigrafes, es decir: las frases se repiten. La distancia entre ambas es de
unos 2 km., y estan escritas por manos diferentes pero se repiten frases que califican

como "rituales". ?*3

La Tour de Carol

Conocido también en catalan como La Tor de Querol, en esta zona los escritos
estan integrados en un conjunto relativamente importante, donde el estilo que
predomina se ha denominado «naviforme». Del mismo modo que en Guils, la
concentracién en una zona tan cercana y la repeticion de palabras hace que algunos

investigadores le confieran un sentido religioso. »*

249 MONEO 2003: 256.

250 pEREZ BALLESTER 1992: 298.

251 MONEO 2003: 256.

252 fdem: 255-256.

253 CAMPMAJO-FERRER 2010: 250.

254 CAMPMAJO-UNTERMANN 1993: 505.

69



Moneo documenta aqui, en la salida del valle de Carol, una serie de grabados,
entre los que se encuentra una inscripcion ibérica y otra con caracteres latinos. La
ibérica, escrita en signario levantino, consta de dos lineas, de 10 letras y 6
respectivamente. La lectura que da Moneo para esta pieza es terirbo-terikero-terikeki
o terikeboko /ekérbela, que cree que la lectura mas acertada seria la de terikeboko
puesto que el término boko[n] se ha asociado tradicionalemnte a un teénimo, siendo la

segunda un apelativo o advocacién local. 2>

Err

En el caso de Err, los grafitos ibéricos aparecen rodeados de simbolos asociados
al culto solar: "rouelles, cercles radiants, marelles, anthropomorphes filiformes, etc." 2>
Son los grabados los que han llevado a pensar a los investigadores que las inscripciones

son de caracter religioso, aunque desconocemos su significado.

Guils
Campmajo y Untermann, como decia antes, tampoco dudan de la naturaleza
religiosa de estas inscripciones. En ellas se identifican posibles antropénimos como los

que leen: suisebeles$, karbaberi o tatakarbi.

Bolvir

En la zona llamada La Devesa de Sallent (Bolvir, Girona) también se encuentra
una roca con inscripciones parietales. En la zona no hay materiales superficiales, pero si
grabados geométricos y representaciones de ciervos. La lectura de Campmajo y Ferrer

afamtaf§u, la relacionan con un posible antropénimo. >’

Ademas, Ferrer identifica otra inscripcién, que identifica con un signario
completo, que dice (2013: 454): kugubabitadakogotede[-]tudufutiditodo+[---]

Ger
El signario que se emplea en Ger posee en ocasiones signos dificiles de
identificar, ademas de que estdn muy erosionados y han sido afectados por escritos

255 MONEO 2003: 257
2% CAMPMAJO-UNTERMANN 1993 505.
257 CAMPMAJO- FERRER 2010: 254.

70



modernos que se superponen a los que tratamos.?® La lectura de Ferrer i Jané
(2013:454) es:

kugu+[]+tidibabitadatedekogotodotudues$[|skaga++a+mnirrbekigiulm+

Enveigt
Campmajo y Crabol mencionan en Enveitg la roca 1 de la zona 1, llamada

"Genevrosa", **° con una inscripcion en la que se lee ellbaa+te+++mnoos.

Ademas de las inscripciones ibéricas que hemos tratado, Campmajo y Ferrer nos
hablan de que en esta zona se han encontrado también epigrafes en latin o catalan
antiguo, como el de Osséja, en el que se lee "aide nous Jésus", en Ger, donde se lee

"aide moi...", ambos de época medieval, que nos pueden estar informando de la

continuidad del posible carécter religioso de este lugar. >

Prunet

Aungue algo alejado de estas inscripciones, otro grupo localizado en el Pla de
Vallelles (Prunet, Roussillon), también nos indica un posible lugar de culto. En él han
aparecido una serie de rocas al aire libre con inscripciones. El lugar, segun Pérez

Ballester, es una ladera suave, préxima a un camino antiguo. 2*

En este lugar existen grabados de cruces, signos solares, una posible escena de
caza, junto a algunas representaciones seguramente posteriores (como una cruz de
Malta). Moneo registra aqui la imagen de una presa perseguida por cuatro perros que se
intenta refugiar en un bosque, donde encontramos la inscripcién ibérica y una latina. 22
En la zona no han encontrado cultura material, salvo una lasca de silex. Las
inscripciones se encuentran asociadas a estos grabados, entre las que hay un epigrafe

latino. Parece haber tres inscripciones, cuya lectura todavia no ha sido publicada.

28 FERRER | JANE 2013: 453.

259 CAMPMAJO- CRABOL 2009: 382.
260 CAMPMAJO- FERRER 2010: 250.
261 pEREZ BALLESTER 1992; 298.
%62 MIONEO 2003: 255.

71



1. INSCRIPCIONES DE RELIGIOSIDAD ATRIBUIDA

Mas allé de todas las inscripciones estudiadas hasta ahora, hay otro gran nimero

de ellas cuya religiosidad ha sido atribuida por algunos investigadores, pero negada por
otros. Debido a que no estamos seguros del caracter de las mismas, pero tampoco
podemos descatar por completo que su naturaleza sea votiva o ritual, incluiremos
algunas de ellas en este grupo. (An.1.4) Habra otras incripciones que habran sido
descartadas por completo, como mencionabamos en la introduccion, ya que a nuestro

parecer no habia ninguna duda de que eran de indole funeraria (entre otras).

1) Atribuidas en la Celtiberia
En el area de la Celtiberia tendremos tan sélo dos inscripciones que han sido
caracterizadas como posiblemente religiosas por algunos investigadores: el oinochoe de
Caminreal (K.5.1) y el bronce de Botorrita | (K.1.1).

a) Oinochoe de Caminreal
Una pequefia inscripcion en una pieza cerdmica del yacimiento de "La Caridad"
(Caminreal, Teruel), también ha suscitado posibles interpretaciones en clave religiosa,

debido, principalmente, a que se entiende su texto como una dedicatoria votiva.

El yacimiento de "La Caridad”, cuyo nombre antiguo nos es todavia
desconocido, se asienta en el valle del Jiloca, en las cercanias del pueblo de Caminreal.
Descubierto durante unas tareas de labranza, este enclave ha sacado a la luz numerosos
e interesantes objetos, como una scorpio romana o un interesante mosaico en el que se

lee likinete ekiar usekerteku, en lengua y escritura paleohispanica.

Oinochoe de Caminreal (K.5.1) (An.2.21)

La pieza que tratamos en este trabajo es un oinochoe ceramico, que fue pintado
con motivos geométricos, y se encontro en la estancia 5, la célebre "Casa de Likine". En
el labio de este vaso encontramos la inscripcién, paralela al borde, de unos 11 signos.
La pieza ha sido datada entre finales del siglo 11 y comienzos del I a.C.?*

263 \/ICENTE et alii 1993: 750.
72



La lectura de la pieza, segun MLH IV (646) dice:

beskuauzuetikubos

Variantes: De Bernardo (2007: 62): pesku auzu etikupos.

Parece carecer de separacion, pero Vicente et alii proponen que sea dividida en
dos palabras, besku- y -auzuetikubos, siendo -ubos un dativo plural. ?** Sin embargo,
para Untermann, la separacion correcta podria ser besku auz uetikubos. Beltran divide la
frase en besku auz(eti) uetikubos. 2*®

Villar y Prosper indican que la primera parte del texto seria el nombre del
dedicante, que compara con el gentilicio Beskokum, mientas que auz seria una
abreviatura del verbo auzeti, auzanto (aparecido en otras inscripciones), que significaria
«dedicar». Tras ello, la tercera palabra seria un dativo plural, que podria entenderse
como que la dedicatoria se hace a varias divinidades. Quiza Auzuetikubos podria
provenir de un compuesto celta *audowexti que significaria «aquel cuyo combate es por

las riquezas». %

Sin embargo, opina que también hay otra interpretacion posible, si entendemos
que auz no fuese «dedicar, ofrecer» sino «hacer, realizar», lo que daria entonces para
esta autora una interpretacion como «Bescon ha hecho/firmado. Para (la familia de) los
véticos». ?®" Beltran Lloris opina que la traduccién de esta pieza podria ser "Bescu lo da
a los Ueteci", siendo estos un tednimo plural o el nombre de una comunidad, pidiendo

ser un vaso ritual ligado a cultos familiares. >

Una interpretacion mas alejada de este significado ritual sera la de De Bernardo,
que propone que se entienda pesku como relativo al «pescado». **® De esta forma, como

vemos, la pieza no es para todos los investigadores de naturaleza religiosa.

264 \/ICENTE et alii 1993; 759.

265 BELTRAN LLORIS 1999:; 142.

266\/] LLAR-PROSPER 2005: 308; PROSPER 2006: 154.
267 pROSPER 2006: 155.

268 BEL TRAN LLORIS 1999:; 142.

269 DE BERNARDO 2007:62.

73



Otras comparables pero descartadas (K.2.1. y K.0.8)
Si entendemos que la inscripcién de Caminreal es de naturaleza religiosa debido
a sus férmulas y a la presencia de -auz como verbo que haria referencia a una ofrenda,

deberiamos incluir en este apartado otras inscripciones.

En la inscripcién de Albalate del Arzobispo (K.2.1), se lee ]Jetukenosauzal,
reconstruida como [R]etukenos auza[res], es decir «Retugeno (lo) ha ofrendado o
consagrado». >’° Sin embargo, Présper opina que del mismo modo que la de Caminreal,

se podria modificar su significado. *"*

La palabra auz apararece también en otras inscripciones como una plaquita de
bronce K.0.8, de origen desconocido, que dice Letontu auz: soz, que podria traducirse

72

como «Letondon ofrece esto»,?”* que sin embargo mas que religioso parece

interpretarse como una tésera de hospitalidad.

Para Prdsper estas inscripciones son marcas de propietario: son "firmas de
autorfa con eventual mencién del propietario al que se destinan.”?”® De esta forma,
nosotros descartamos que las inscripciones K.0.8 y K.2.1 sean caracterizadas como
religiosas, puesto que -auz, aunque se relacione con «ofrecio» no tiene por qué implicar
que el destinatario sea una divinidad. Por el contrario, la inscripcién K.5.1. de
Caminreal tiene bases mas sOlidas para esta caracterizacion, ya que aparece un
destinatario en plural que algunos interpretan como un grupo de divinidades. Sin
embargo, como vemos, es un terreno muy hipotético que nos lleva a desconfiar de la
naturaleza religiosa del mismo. Del mismo modo, la "Casa de Likine" no es un espacio

de culto, con lo que su contexto tampoco ayuda a su interpretacién en clave religiosa.

b) El bronce de Botorrita |
El interesante y extenso texto del bronce de Botorrita | sigue aln suscitando
investigaciones, hipdtesis y nuevas traducciones, puesto que todavia nos es desconocido

su contenido.

210 \/ILLAR-PROSPER 2005: 320.
211 pROSPER 2006: 155.

22 fdem: 151.

213 fdem: 162.

74



En la actual Botorrita, a unos 20 km. de Zaragoza, se encuentra el yacimiento de
Contrebia Belaisca. En él se conservan importantes estructuras, nicleos de habitacion,
pavimentos de opus signinum, y materiales diversos, como ceramicas ibéricas y
romanas. Sin embargo, lo mas significativo del yacimiento serdn sus interesantes

bronces, uno con inscripcion en latin y tres en escritura y lengua paleohispanicas.

Botorrita | (K.1.1) (An.2.22)

El bronce de Botorrita I, como nos indicé A. Beltran, fue hallado en dos
fragmentos, estando escrito por ambas caras, al que se intent6 traducir partiendo del
vasco, ya que se pensd que estaba escrito en lengua ibérica. >’* Sin embargo, Tovar, en
1973 y de Hoz y Michelena en el afio 1974 planteaban que se tratase de lengua
celtibérica. ?”®> Esto suponia problemas, ya que el poblado se habfa reconocido como
ibérico, con lo que en opinién de Tovar, el bronce tuvo que ser trasladado alli. >’® Esta
claro que estamos en una zona limitrofe entre el mundo ibérico y la Celtiberia, con lo

que los contactos entre ambas culturas serian frecuentes.

Posee 11 lineas de texto, con unas 60 letras cada una. Mide alrededor de 9,6-

10,5 ¢cm de alto, con unos 40 c¢m. de ancho. 2"’

Lectura, segin A. Beltran (1982: 37-38):

Cara A
1. ticui cantam: bercunetacam: tocoitos cue: sarnicio: cue: sua: combalces nelitom.
2. necueto ertaunei: litom: necue: taunei: li.tom: necue: masnai: tisaunei: litom: sos: aucu.
3. areitaso: tamai: uta: oscues: stena: uersoniti: silabur: sleitom: conscilitom: cabiseti.
4. cantom sancilistara: otanaum: tocoidei: eni: uta: oscues: boustomue: coruinomue.
5. macasi mue: ailamue: ambitiseti: camanom:usabitus: osas: sues: sailo: custa: bisetus:
iom.
6. asecatim: bitimcounei: stena: es: uertai: entara: tiris: matus: tinbitus: neito:
tirncantam.
7. eni: on satus: iomui: listas: titas: sisonti: somui: iom: arsnas: bionti: iom: custaicos.
8. arsnas: cuati: ias: osias: uertatosue: temeiue: robiseti: saum: tecametinas: tatus: somei.
9. enitousei: iste: ancios: iste: esancios: use: areitena: sarnici: ei: acainacubos.
10. nebintocu: tocoitei: ios: ur: antiomue: auseti: aratimue: tecametam: tatus: iom:
tocoitoscue.
11. sarnicio cue: aiuisas: combalcores: aleites: iste: icues: rusimus: abulu: ubocum.

214 BELTRAN MARTINEZ 1973: 451.

25 TOVAR 1973: 370. DE HOZ-MICHELENA 1974: 11
215 TOVAR 1973: 373.

21" BELTRAN MARTINEZ 1973: 451.

75



Cara B:
1. lubos: counesicum: melmunos: bintis letondu: litocum
2. abulos: bintis melmu: barausanco: lesunos bintis
3. letondu: ubocum: turo: bintis: lubinas: aiu: bercanticum
4. abulos: bintis: tirtu: aiancum: abulos: bintis: abulu: lousocum
5. useisunos: bintis: acainas: letondu: uicanocum: sostuno
6. s: bintis: tirtanos: statulicum: lesunos: bintis: nouantutas
7. letondu: aiancum: melmunos: bintis: useisu: aiancum: tauro
8
9

. tis: abulu: aiancum: tauro: bintis: letondu: leticum: abulos: bintis

...ucontas: letondu: esocum: abulos: bintis 2"

A. Beltran creyd que el texto hacia referencia a zonas de cultivo, terrenos,
pastos, traduciendo algunas de sus palabras con el vasco. Por ejemplo, encuentra en este
texto palabras como, gune-ta-cam, que traduce por «paraje, cumbre», aretum, «arar la
tierra», ota mai, «vifla», augi, «pastos libres, usei, «bosque» o iste «corral de
ovejas». 2" En resumen, para él el texto describe tareas agricolas, animales de corral y

circunstancias meteoroldgicas, tierras de labor, etc.

Sin embargo, otros investigadores, al creer que la lengua em la que se
encontraba era celtibera lo comenzaron a relacionar con palabras irlandesas y galas,
llegando a traducciones diferentes. De Hoz y Michelena identifican numerales, como
tiris (3), teka-dekam (10) o kentis (100). %% Creen que seria un listado de medidas, de
caracter legal, una ordenanza municipal. EI hecho de que su soporte sea el bronce les
hace pensar que la inscripcién "no se limita a la esfera politico-juridica sino que se
extiende al mundo, en cierto modo emparentado, de las regulaciones religiosas.” %
Podria ser, segun ellos una regulacion sobre lugares sagrados. Ademas identifican

tocoitoscue sarniciocue como tednimos (relacionable con la palabra togias de Pefialba).

Maluguer también sospeché de la posible religiosidad de la inscripcién
basdndose en su soporte, el bronce, que le lleva a plantearse que sea uma tabula
patronatus, descartando que se trate de un texto sagrado, aunque no niega que en él

puedan aparecer divinidades. Para él serfa un texto legal. >

278 | as variantes de lectura de esta pieza suponen una gran cantidad de datos que por extension y tiempo
no puedo ofrecer en este trabajo. La pieza ha sido estudiada por muchos investigadores y cada uno da una
lectura diferente.

29 BELTRAN MARTINEZ 1973: 453.

250 DE HOZ-MICHELENA 1974: 54.

28! {dem: 95.

282 MALUQUER 1974: 162-163.

76



Fleuriot se atrevié a dar una traduccion de la pieza, pero dado que no le atribuye
ningun significado religioso no la incluiremos en este trabajo. Para €l el texto habla de

repartos de tierra. *®

En 1982 A. Beltran volvié a estudiar la pieza, creyendo en esta ocasion que
podria tratarse de una lex sacra o de un documento juridico sobre temas agricolas,
pudiendo haber estado situado en la acrdpolis de la ciudad, en la zona del templo y la
curia. ?®* En 1992 feché el documento a comienzos del siglo I a.C., del que dice que no
hay seguridad en esta datacion. **

Tras una gran cantidad de debates sobre esta inscripcion, De Bernardo Stempel
es quién da mas empuje a la hipotesis de que sea de naturaleza religiosa, en la que
presupone una regulacion sobre el uso de las tierras de un encinar sagrado. Para ella, la
ley trata la preservacion del trifinio de Togotis y Sarnicios (comunidades o divinidades),
que se dividiria en dos partes, una para cultivo, sin vallar, y otra en la que se
dispondrian los establos del ganado, vallado. Afade también que habria otra
comunidad, Acaina, con un trifinio donde se harian hogueras. La lista final, que se habia
interpretado como los magistrados de Contrebia Belaisca, serian también un magistrado

de Acaina, Auconda, Lubina y una agrupacion de nueve comunidades. ?%°

Para ella, el encinar se vincula con una divinidad indoeuropea poderosa, y las
divinidades que aparecerian en el texto serian Neitos y Togotis, siendo el primero un
tednimo atestiguado en otras partes de la Peninsula Ibérica, de cualidades guerreras, que
le sugieren que podria emplearse la zona sin arboles para las practicas militares, %’ y el
segundo el encargado de la proteccion del territorio para el ganado.?®® El territorio de
Sarnikios también lo pone en relacion con un te6nimo y con la palabra «compensar»,
siendo, por lo tanto, una divinidad que vela por la correcta distribucion de los provechos
de estos campos. ?*° (An.3.3.)

283 £ EURIOT 1979: 183.
284 BELTRAN MARTINEZ 1982: 35.
285 BELTRAN MARTINEZ 1992: 59.
286 DE BERNARDO 2010: 124-125. Traduccién del texto segun su interpretacion.
287 | .
Idem: 141.
288 fdem:123.
289 fdem:141.

7



Creemos que es muy dificil clasificar esta inscripcion como religiosa o no, dado
que la interpretacion que nos da de Bernardo nos parece excesivamente arriesgada. Lo
cierto es que desconocemos lo que nos indica esta inscripcion, con lo que la hipétesis no
es mas que una posible interpretacién que no puede, por ahora, ser demostrada. De esta
forma, no nos convence demasiado catalogar esta inscripcion como religiosa, con lo que

la hemos incluido en "atribuidas” para poder, en este apartado, reflexionar sobre ella.

2) Atribuidas en el area ibérica
Las inscripciones del &rea ibérica que caracterizaremos como atribuidas serén las
gue se encuentren sobre vasos pintados, como las famosas inscripciones de los vasos de
San Miguel de Liria o los de El Castelillo de Alloza (Teruel). Ademas, encontraremos
piezas sin conjunto, como el ostrakon de Mas Castellar de Pontds, el supuesto exvoto de
Porcuna, la cista de Pech Maho, los arquitrabes de Sagunto y Tarraco, la estela de La
Vispesa y, finalmente, algunos de los plomos ibéricos.

La religiosidad de estas piezas es realmente dudosa, y tan sélo algunos de los
investigadores que las han tratado creen que su naturaleza sea tal. Principalmente sera el
contexto arqueoldgico el que nos lleve a plantear que al tratarse de una inscripcion en lo
que parece un sitio de caracter sagrado, la pieza también lo sea. También la iconografia,
en el caso de las pinturas o la estela, o la falta de paralelos con cuales compararlas, han
hecho que pueda plantearse su caracter religioso.

a) Los vasos pintados del Tossal de San Miguel de Liria.

En este lugar se ha documentado una gran cantidad de textos, tituli picti sobre
ceramicas de rica e interesante decoracion. Sin embargo, veremos cOmo son criterios
principalmente externos los que llevan a los investigadores a atribuirles un posible
caracter religioso, sobre todo basandose en los dibujos y que el lugar de hallazgo de
algunas de ellas pudo ser un templo. Veremos también algunas que han sido

caracterizadas como religiosas siguiendo criterios internos.

El Tossal de San Miguel de Liria es uno de los yacimientos mas relevantes a la
hora de estudiar la cultura y el arte ibéricos. Su ceramica pintada fue descubierta y

78



estudiada desde los afios 30, época en el que este lugar comenzaria a tener fama. 2%
Sobre las ceramicas pintadas, en general hablamos de kalathos con una rica decoracion,
en los cuales las inscripciones suelen hallarse en las alas, aungque algunos casos
aparecen también mezclados con las imagenes, en las paredes del vaso. También

encontramos tinajas, jarras, etc. (An.2.23)

Segun nos indican Almagro y Moneo, aqui se encuentran los restos de un
poblado ibérico de unas 15 ha.,?** fechado entre los siglos 111 e inicios del | a.C., época
en la que la ciudad se irfa abandonando y destruyendo. 2%

En el yacimiento Almagro y Moneo opinan que hay al menos dos construcciones
de carécter sacro: una sala rectangular de 3,7 m. x 7,2 m. y otra que denominan
témenos. 2°® Esta sala es el espacio que mas cantidad de piezas decoradas concentra, con
ocho letreros pintados.

Bonet documenta en el departamento 12 un depésito votivo, un pozo de 1,6 X 2 x
2 m., en cuyo interior se han hallado numerosas cenizas e importantes cerdmicas, como
el "vaso del combate de los guerreros con coraza"”, el vaso de "mujer jinete", el "vaso de
la danza bastetana"”, el "vaso de la batalla naval" con el letrero Liria XII, un anfora de
pequefio tamafio, una jarra de libaciones, varios oinochoe, ocho platos, tinajas, pateras,
copas, etc. Ademas de las cerdmicas, se han encontrado una fibula de metal, un par de
anillos de hueso, cuentas de pasta vitrea, una lamina de bronce, terracotas de cabezas
votivas, etc.?®* A todo ello se afiaden restos de animales sacrificados y comida.
Almagro y Moneo indican que todos estos materiales hacen pensar que se tratd de un
depésito votivo, una favissa, "donde se dejarian los donativos 0 exvotos sobrantes tras

su utilizacién o exposicion ritual." *°

Ademas de este pozo votivo, en el patio del santuario (dep. 13), Bonet identifica
el “vaso de los guerreros desmontados”, con el texto Liria X, **® y pequefios fragmentos

29 BONET 1995: 25.

21 ALMAGRO-MONEO 2000: 63.
292 BONET 2013: 389.

293 ALMAGRO-MONEO 2000: 63.
2% BONET 1995: 87-97.

2% ALMAGRO-MONEO 2000: 63.
2% BONET 1995: 97-100.

79



de dos vasos anteriormente nombrados ?°” y en el interior del templo (dpto. 14) el “lebes
de los danzarines”, con el texto Liria XVIII, los fragmentos conocidos como "dama del
trono" y “dama del espejo”.?*® También, en el espacio contiguo (dep. 11) se han
encontrado importantes vasos, como el oinochoe llamado "vaso del combate de los
flautistas" y el que mas nos interesa, el "vaso de la mujer jinete", con la inscripcion

Liria IX, % que Bonet califica como "texto dedicatorio." *°

Por lo tanto, vemos que las inscripciones que podemos asociar a este posible
recinto sagrado (dept. 11-14) son Liria 1X, X, XI, XII, X1, XVIII, XIX, XLVI y
XC 301

Texto Dep. | Lectura. BONET 1995: 451-456.

Liria IX 11 ...bancurs: caresbanite: egiar: saldutibaite: iumstir:
F.13.5 toli[rbi]tane: bassumitatnire

Liria X 13 istos... [ba]inwbar

F.13.31

Liria XI 12- abartanban: balkeuni

F.13.28 13

Liria XII 12 gudur deisdea

Liria X1II 12 $$

Liria XVIII 14 ...[w|rbancus egiar: biurtite... besumincuegiar: wbarcus ban
F.13.8 whbarcus

Liria XIX 14 [n]iban: ban

F.13.52

Liria XLVI 14 ...ca...

Liria XC 14 niegi...

F. 13. 56

Parece légico pensar que si estas ceramicas se hallan en un recinto posiblemente
sagrado, caracterizado como un santuario colectivo, ** seran objetos votivos o rituales.
Ademas de la concentracién de ceramicas y de este depdésito votivo se ha hallado un
monolito de 60 cm. de altura en la parte central de la sala, que Bonet califica como un

betilo, *** para Moneo seria un altar sacrificial. ***

2T BONET 1995: 100. El "vaso del combate de los guerreros con coraza" y el de la "danza bastetana”.
2% [dem:100.

2% [dem:85.

00 BONET 2013: 390.

%L BONET 1995: 451-459.

%02 19ual que Almagro y Moneo, BONET 2013: 389 lo caracteriza como "santuario colectivo".

%03 BONET 1995: 100.

%4 MONEO 1995: 247.

80



Ademas, segun otros investigadores, las escenas representadas en estos vasos,
con danzas, procesiones sagradas y escenas bélicas, afiaden razones para identificar este
como un lugar de culto, en el que se estarian representando escenas religiosas
celebradas en torno a este edificio. ** Rodriguez Ramos, destaca la importancia de la

decoracién, con un fuerte significado religioso, pudiendo ser magia propiciatoria. **

Sin embargo, el hecho de encontrarnos el mismo tipo de cerdmicas en el resto
del yacimiento, fuera de este supuesto recinto sagrado, nos hace plantearnos si
deberiamos catalogar las ceramicas como objetos rituales. Dado que muchas de las
ceramicas se ha encontrado en la zona de grandes viviendas del pobado, Bonet se
pregunta si serian elementos de ostentacion y estatus, eliminando asi la interpretacion en

clave religiosa de los mismos. **’

Almagro y Moneo documentan, siguiendo a Bonet, un gran nimero de piezas en
otro espacio (el dep. 41), que identifican como "una residencia aristocratica”. Bonet
describe una estancia "especial”, pequefia y con gran cantidad de material, sobre todo
numerosos vasos decorados, relacionado con los departamentos 42 y 43, en los que se
ha hallado un molino y un horno, respectivamente, interpretado como una posible zona
de tareas artesanales y domésticas.®® Para este espacio (dept. 41) documenta

numerosos vasos decorados, *®

entre los que destaca una tinajilla decorada con cenefas
y volutas con hojas de hiedra y la inscripcion XXXV.3° Para Almagro y Moneo,
"corresponderia a un espacio no productivo donde se llevarian a cabo ceremonias
rituales de tipo familiar." *** Bonet, afios més tarde, también interpretara este lugar como
un posible lugar donde se llevaran a cabo actividades "de caracter ritual o

comensalidad." ** De esta forma, incluiremos esta inscripcién como “atribuida".

Texto Dept. Lectura, BONET 1995: 451-456.
F.13.12 41 ...ne: benebetaner: ium [stif]...ane...erieun
Liria XXXV

%05 ALMAGRO-MONEO : 66.

%06 RODRIGUEZ RAMOS 1994:71.

%07 BONET 2013: 389.

%8 BONET 1995: 179 y 183.

%99 BONET 2013: 389 documenta ocho péteras y vasos, un cazo ritual, una phidle, vasos decorados con
escenas de desfiles y jinetes, escenas de caza, etc., pero ninguno con inscripciones.

$10 BONET 1995: 172.

11 ALMAGRO-MONEO 2000: 67.

$12 BONET 2013: 389.

81



Como hemos visto, el primer grupo que recopilabamos eran vasos procedentes
de un templo, y el dltimo vaso procedia de un posible espacio sacro dentro de una
vivienda privada. Es decir, es su contexto el que hacia de ellas inscripciones con un
caracter que podria ser religioso. Sin embargo, a simple vista no podemos deducirlo de

criterios internos, ya que no podemos descifrar en ellos teénimos o formulas votivas.

No obstante, Rodriguez Ramos si que ha visto en el contenido de estos textos un
posible significado religioso. Para él, la ceramica con el texto Liria XCII/F. 13.70,
hallada en la superficie del yacimiento y fuera de contexto, podria ser una inscripcién

votiva a la diosa Proserpina. **3

Texto Dept. FLETCHER 1985:198.

F.13.70 Superficial | taegina basetebi
na dusbanbase...ia...

Variantes de lectura: Bonet (1995:456): baserbina, 0 basetebina, o baserke.
MLH I11-2 (505: |+++a.baserke na.tusbanbase| / |ia.

Rodriguez Ramos, indica que la pieza es dificil de leer ya que aparece
desconchado el inicio del texto. La lectura que sigue Rodriguez Ramos es la que ofrecid
Fletcher y fue seguida por Velaza.*'* Sobre esta lectura, Fletcher indicaba que era
dudosa en varios de sus signos (como el tercero o el noveno), con lo que era una lectura
hipotética. **> Sin embargo, con la lectura de los MLH descartariamos una posible

referencia a Ataecina.

Rodriguez Ramos asocia esta inscripcidn a las invocaciones a Ataecina
Proserpina aparecidas en zonas de Extremadura. Ataecina sera la segunda divinidad
més venerada entre los lusitanos, a la que se refieren de diversas formas.3* Su
etimologia se ha relacionado con el protocelta *adaki, semejante a la palabra «noche»
en irlandés adaig, y por ello se la relaciona con el mundo funerario, la fertilidad, y los

infiernos, con lo que cuadra con la interpretatio a través de Proserpina. >’

%13 RODRIGUEZ RAMOS 1994:66.

%14 RODRIGUEZ RAMOS 1994: 66. VELAZA 1991: 168.

315 FLETCHER 1985: 198.

%16 MARCO 2005: 296. Attaecina, Attaegina, Attegina, Atacina, Addaecina, Adaegina, Adegina, etc.
3" MARCO 2011: 54.

82



Sin embargo, esta lectura y posterior interpretacion no parece ser aceptada por la
mayoria de los investigadores, por no decir que es una divinidad atestiguada en el
ambito indoeuropeo, no ibérico, con lo que tampoco nos explicariamos por qué

apareceria en el levante mediterraneo.

Ademas de esta pieza, Rodriguez Ramos identifica otra serie de inscripciones
como religiosas siguiendo criterios internos, asociando términos que aparecen en estas
inscripciones con el ambito religioso, como eriar ban kurs, rkeiabariekite, ebantin,
baltuser, betaner, bitane. Por ejemplo, interpretara eriar como «ofrenda», aunque otros,
como Ferrer y Escriva opinan que hace referencia al tipo de vaso.>'® Para Rodriguez
Ramos, las inscripciones religiosas de Liria son: F. 13.4,5, 6, 8, 9, 10,12, 19, 20, 24, 27,
28,43y 70.%° (An.2.23)

Texto Dep. MLH I1-2
F.13.4 ebirkisaleikukitekial*|[-
lirkeiabariekitenorakarkuta**rekirulkersibertekitete.
F.13.5 11 bankurs.karesbanite.ekiar.saltutibaite.iumstir.toli[--
Liria IX |tane.basSumitatinire
F.13.6 111 |kisker.ekiar.banjebereimbar[-].baltuser.ban.
Liria LXXVI
F.13.8 14 Jrbankusekiar.biurtite*[-----]*besuninkuekiar
Liria XVIII mbarkusbanmbarkus
F.13.9 16 ].baltuser.bante.kus*
Liria XXI
F.13.10 59 eriar.bankurs.aitulkikatute.na*|
Liria LI ]*tunika
F.13.12 41 (a) erieun|
Liria XXXV (b) ne.benebetaner.iums|
(c) ]ane (((o abasba*|))
F.13.19 eriar.ban.balkebe*|
F.13.20 110- libaraibante.eriarban.bai|
115
F.13.24 67 liarban.bastesiltiirte|
Liria LV
F.13.27 28 ].toli*ka*ki*erkusi[ o
Liria XXIX ]-tolirbitane.borkusi[

318 FEERRER- ESCRIVA 2013: 465-466.
%1% RODRIGUEZ RAMOS 2005: 35-36

83



F.13.28 25 ]benebetaner.unsir.*[

Liria XXVI

F.13.43 28 Jokumbetane.[

Liria XXXI

F.13.70 Superf. | (a)]***a.baserke na.tusbanbase|
Liria XClI (b) Jia

No obstante, el hecho de que los vasos que hallamos en el denominado espacio
sacro y en los otros lugares no sean diferentes, ni en decoracion ni en sus textos a
simple vista, discrepa con la idea de que unos sean religiosos y otros no. No podemos
descifrar con seguridad te6nimos ni antropdnimos, por lo que la naturaleza de la
atribucion religiosa de estas piezas viene dada por el contexto, pero si los soportes son
iguales en otros lugares, tendriamos que entender estos vasos como "vasos de prestigio”,

gue posteriormente pudieron recibir un uso secundario religioso.

Bonet considera que serian objetos vinculados a las elites sociales, que
reflejarian la vida cotidiana de las clases mas pudientes, mostrando combates,

procesiones, danzas, ritos de paso, tejedoras, etc. 3%

Para Olmos, las imagenes remiten a un ambiente religioso o funerario, y algunos
de estos vasos habrian sido realizados por encargo para un motivo concreto.**! Apunta
a que se trate de vasos personalizados, de influencia griega, y se pregunta hasta qué
punto asumen los iberos que lo encargan el contenido ideoldgico que va unido a estos
vasos en la cultura colonial. Es decir, en el caso de que se represente una escena
vinculada al mundo funerario y religioso, es dificil discernir si es intencionada esta
alusion, o es simplemente un motivo decorativo que gusta. Por ejemplo, para el «vaso
de los guerreros» de Archena se pregunta si representa luchas heroicas o pudo ser una
forma de propiciacion de la derrota del enemigo, una defixio que le arrebata asi su
poder. 3 Sobre el sentido de algunos de los vasos ibéricos opina que probablemente
sean "realizados por encargo de aquel que quiere plasmar visual y socialmente en la

ofrenda su proximidad, su acercamiento al dios". **®

320 BONET 2013: 390.
321 OLMOS 1987: 22.
322 [dem:27.
32 [dem: 24.

84



La idea de interpretarlas como objetos votivos, en los que apareceria el nombre
propio del propietario, acompafado de su rango, parece quedar obsoleta. Y en el caso de
que fuesen empleados como objetos votivos, éste sera un uso secundario.*** Ekiar en
varios de estos grafitos podria ser traducido por «hacer», pudiendo ser interpretado

como una firma del artesano, mas que una ofrenda del fiel. 3%

b) El Castelillo de Alloza

Semejantes a los vasos de Liria, los vasos pintados de El Castelillo de Alloza
(Teruel) han sido, en ocasiones, interpretados como objetos con valor sacro. Sin
embargo, su naturaleza religiosa no es absolutamente segura y aqui plantearemos las
cuestiones que han llevado a diversos investigadores a clasificarlas como tales.
Rodriguez Ramos ve indicios de religiosidad para las inscripciones E.4. 2y 3.

En las cercanias de la localidad de Alloza, en la provincia de Teruel, situada
entre Calanda y Andorra, se hallé un poblado ibérico en lo alto de un cerro, denominado
«El Castelillo», a unos 676 m. de altura sobre el nivel del mar. Como buena parte de la
provincia de Teruel, se trata de una zona limite entre dos pueblos, iberos y celtiberos,

cercano al rio Ercuriza, que desemboca en el rio Martin. 32

En este lugar los restos de las viviendas se hallan muy erosionados y distribuidos
de forma irregular y en ellos, incluso en la superficie, se han encontrado numerosos
trozo de cerdmica, a mano o a torno y algunas de ellas pintadas.3*’ Entre las pieza
encontramos tinajas, grandes vasos, jarras, pucheros, platos, morteros, etc. Realizadas
con arcillas grisiceas y pintadas con un color rojo anaranjado o "marron achocolatado”,
tipico de las pinturas preparadas con 6xidos de hierro. Entre las imagenes encontramos

lineas, circulos, motivos vegetales, escenas de caza de liebre, de labranza, etc. 3%

El caracter religioso de estos vasos es defendido por M2 R. Lucas Pellicer, que
dice que la mayoria de estos kalathos pintados se han encontrado en poblados y no en

necropolis, por lo que descarta su funcion funeraria, y los compara con otros

324 BONET 2013: 390.

325 SIMON CORNAGO 2012: 272.

38 ORTEGO Y FRIAS 1945-1946: 186.
327 ATRIAN JORDAN 1957: 203.

38 ORTEGO Y FRIAS 1945-1946: 193.

85



encontrados en santuarios, como en el Cerro de los Santos.**® Ademas, ve en estos
dibujos representaciones mitoldgicas, de acciones de héroes. Para ella, estos fragmentos
explican acciones vinculadas a ceremonias religiosas.** Poveda, quien estudit la
ceramica ibérica pintada, opina que las imagenes de jinetes, por ejemplo, simbolizan la
victoria, mientras que las aves representan las potencias del cielo, los dioses solares y su
culto. Para él, los peces seran signos de fecundidad, y los hombres fuertes seran
representaciones de divinidades masculinas o héroes. También es comuln la aparicion de
divinidades femeninas, que se asocian a la fecundidad o al rito funerario.**" Sobre el

kalathos de Alloza opina que el representado serfa un «jinete divinizado». ¥

Sin embargo, descartar la funcion funeraria de estos vasos no explica per se que
su funcidon sea necesariamente religiosa. Pueden ser vasos decorados cuya funcién
fundamental es mostrar el prestigio de quien los posee o los encarga (siguiendo lo que
otros autores, como Bonet, atribuian a los vasos de Sant Miquel de Liria).

Hay numerosos vasos pintados en la provincia de Teruel, como los de Cabezo de
Alcala (Azaila), el Cabezo de la Guardia (Alcorisa), el Palomar (Oliete) o San Antonio
(Calaceite). Principalmente se trata de kalathos, y la decoracion nos muestra figuras
antropomorfas, representaciones de flora y fauna y motivos geométricos.3* Estos
vasos, estudiados por E. Maestro, muestran un caracter ritual, sobre todo los de
Alcorisa, Azaila y Alloza, donde predominan las figuras antropomorfas con una mano
levantada y una vasija. También encontramos escenas de caza, de ciervos
concretamente en Azaila y Alloza, y escenas bélicas como la de Alloza. Para esta
investigadora, la cronologia de las piezas se sitla entre el siglo 111 y mediados del | a.C.,

aunque lo mas comdn es que sean del siglo 11 a.C. %%

Sin embargo, Marco Simdn no cree que estas escenas de guerreros de la pintura
de Alloza deban ser interpretadas como certdmenes funerarios.**® Para él, sin duda, la

pintura de estos vasos nos revela una serie de claves de la ideologia religiosa. Por

329 | UCAS PELLICER 1995: 884.
330 fdem: 890.

%1 pOVEDA 1985: 185-190.

%32 fdem: 185

33 MAESTRO 1984: 111-112.

334 fdem: 113.

35 MARCO SIMON 1984: 79.

86



ejemplo, en el caso de la representacion de los hombres desnudos enfrentados rodeando
un anfora con el brazo derecho levantado y la palma de la mano abierta, podria ser una
forma tipica de representacion del orante, que compara con imagenes similares en otras
partes del Mediterraneo. De esa forma, estas imagenes, junto a otros simbolismos
(hiedra, gallos como simbolo de inmortalidad), seran claves a la hora de analizar la
religiosidad de la pintura sobre ceramica. 3%

Para Poveda, estas imagenes sobre cerdmica pintada se pueden interpretar como
una forma de autoafirmacion de las sefias identitarias de los pueblos ibéricos, "frente al

«bombardeo» ideoldgico de los invasores panicos y romanos". **’

E. 4. 2. (An.2.24)
Lectura segin MLH 111-2 (329)

]ebantin : kelsekite : iusti[ Jtir.bankite :

Variantes: Rodriguez Ramos (2005: 35) iustir : bankite
E. 4.3. (An.2.24)

Lectura segun MLH 111-2 (330):

kaikotekulsenkite.§|

Variantes: Rodriguez Ramos (2005: 35) kaikotekelsenkite.§[, Olmos Romera
(2003: 93) go de cul sengide:s.

Segun Olmos Romera la iconografia muestra una voluntad "conmemorativa”. La
funcién del vaso es la memoria. Serd un gran recipiente abierto, un kalathos, pero tiene
dos asas, hoy perdidas, de las que brota una gran flor, que acoge la accién ritual: el
duelo o certamen de dos guerreros. Rodeando la imagen hay guerreros y caballos,
observando la lucha y en la parte inferior atestigua un juez, "sentado en un trono con
respaldo, sujetando en sus manos el baculo de autoridad." **® Serfa un combate entre dos

comunidades.

338 MARCO SIMON 1984: 79.
337 POVEDA 1985: 190.
338 OLMOS ROMERA 2003:95.

87



c) El ostrakon ibérico de Mas Castellar de Pontds
En el poblado ibérico de Pontés (Girona), ha aparecido un ostrakon cuya
naturaleza religiosa ha sido atribuida por autores como Adroher, Pons i Brun y Ruiz de
Arbulo. Como hemos visto en otros ejemplos, su posible caracter religioso se debe a
criterios externos, en este caso el lugar del hallazgo, y no por el contenido de las

inscripciones.

Adroher, Pons i Brun y Ruiz de Arbulo localizan en el yacimiento de Mas
Castellar de Pontds un espacio sacro que identifican a un posible santuario a Deméter y
Core, entre los siglos IV y 11 a.C.** Documentan un edificio de grandes dimensiones,
en el cual atestiguan un altar de marmol con una zona donde colocar ofrendas, que al
encontrarse bajo tierra reciben el nombre de béthros, tipicos de una divinidad de
caracter ctonica. **° Ademas, encontramos una serie de silos con gran capacidad, con
materiales de claro caracter sacro (como una cabeza de terracota de Deméter, en el silo
28, un «hogar ritual» en el silo 25, etc.) Descartan la idea de que sea una vivienda

privada con altar ya que segin ellos, serfa de un tamafio menor y més sencillo. 3

Se han encontrado, en estos silos/fosos numerosos discos de cerdmica
recortados: 22 en el silo 101, 295 en el silo 25y 75 en el siglo 26. Para Adroher et alii
estos, junto a las pesas de telar y fusayolas encontradas entre ellos, serian caracteristicos

de una ofrenda tipicamente femenina. **?

Ostrakon (C.3.1) (An.2.25)

La inscripcidn que a nosotros nos interesa se encuentra sobre un disco de
ceramica de 7,5 cm. de didmetro, que parece haber sido recortado de un fragmento de
anfora. El texto posee cuatro lineas, de lectura dudosa, que segin Maluquer de Motes
aparece completo. 3** Panosa data la inscripcion en el siglo 111 a.C.3*

La lectura De la pieza, MLH 111-2 (79) es:
]*1kitibas

%39 ADROHER-PONS | BRUN-RUIZ DE ARBULO 1993: 31.
340 fdem: 49.

1 fdem: 41-45.

%2 [dem: 53.

3 MALUQUER 1976: 183.

34 pANOSA 2002: 577.

88



laufsu tuBin
alurtileis

alotikerei

Variantes: L. 1. Maluquer (1976:185): gulgitibas; Adroher et alii (1993: 61)
ku]lkitibas; Panosa (2002:579) belkitibas. L.2. Maluquer: alaufsu dukein; Adroher et
alii: tukein; L. 3. Maluquer: biurtileis; Panosa: lurtileis. L.4. Maluquer: belotikerei;
Adroher et alii y Panosa: bilotikerei.

Para Maluquer, gulgitibas o kulgitibas es un nombre propio "sin duda”, el
segundo atestiguado seis veces en la turma Salluitana del Bronce de Ascoli, con lo que
deduce que sea un nombre propio posiblemente masculino. 3* Para Adroher et alii, la
ultima palabra seria escrita por una mano diferente, y el texto seria principalmente un
conjunto de antrop6nimos, que podria ser la dedicatoria de un devoto a una
divinidad. **°

Para Adroher et alii esta inscripcion y el resto de recortes ceramicos le dan a este
lugar un carécter sacro, y lo compara con otros depositos semejantes en Bitalemi y
Heraclea.**" Maluquer, sin embargo, no habla de una posible interpretacion religiosa de
este epigrafe, sino que cree que muchas de estas inscripciones sobre ceramica podrian
ser marcas del distribuidor de la cerdmica o firmas del poseedor de la misma. Del
mismo modo, Panosa no menciona el posible caracter religioso del lugar, pues sugiere

que los nombres sean simplemente los poseedores de la pieza. 3*®

Por lo tanto, la religiosidad de esta pieza es, para nosotros, mas que discutible. Si
se interpreta el lugar de su hallazgo como un depdsito votivo, la inscripcién podria ser
religiosa. Sin embargo, el hecho de que sélo aparezca escritura en una de las 295 piezas
de ceramica recortada no nos hace pensar que el contenido de este texto sea de caracter
ritual. Por ese motivo, hemos incluido esta inscripcion en el grupo de "religiosidad

atribuida".

#° MALUQUER 1976: 184-185.
%6 ADROHER et alii 1993: 61.
37 [dem: 61.

38 pANOSA 2002: 582.

89



d) El fragmento escultérico de Porcuna
En Cerrillo Blanco, Porcuna, Jaén, una pieza de escultura con inscripcién ha sido
interpretada por algunos investigadores como un posible exvoto. Este, a diferencia del
resto, no sera una figura antropomorfa, sino que se ha querido asimilar al corvejon de un
équido, sobre el cual se habria tallado un rostro masculino. Resultara mas dificil en este

caso adscribirle un caracter religioso, de ahi que lo hayamos incluido en "atribuidas."

El yacimiento se encuentra situado a 1,5 km al norte de Porcuna.?*° Lo més
destacable del lugar es la gran cantidad de fragmentos de escultura que se encontraron
entre 1975 y 1979, localizados en el interior de una fosa, que segin Negueruela, podria
tratarse de una favissa.®* Sin embargo, Rueda Galan destaca que el lugar en el que
estan enterradas estas esculturas es una zanja excavada en una necropolis del siglo VII
a.C., lo que supone: "se ha interpretado como los restos de uno o varios monumentos
funerarios, como una construccién conmemorativa 0 como un heroon extraurbano". ***
Mas que un lugar religioso, por lo tanto, seria funerario, asociado a la aristocracia 'y a la
ostentacion. Sin embargo, si que le otorga un caracter sagrado al afiadir que algunas de

estas esculturas representan divinidades, antepasados, héroes o guerreros. **?

Muchas de estas esculturas representan guerreros, combates, escenas
mitoldgicas, deidades, aunque también hay hombres, mujeres y nifios. Para Negueruela,
el hecho de que todos estos temas los encontremos también en Grecia, podria indicarnos
que hay una influencia clara, para él serian griegos que emigraran a esta zona llevando
consigo sus tradiciones artisticas, que luego tomarfan los escultores locales iberos. >
Para Gonzalez Navarrete, el escultor de Cerrillo Blanco pudo ser un griego o un ibero

que hubiese sido aprendiz de un "buen maestro griego". **

La datacion de algunas de ellas es realmente temprana, segin Chapa (et alii) se
situarfa entre el 470 y 420 a.C.**, realizadas en piedra de una cantera local.

39 CHAPA et alii 2009: 162.

30 NEGUERUELA 1997: 170.

%1 RUEDA GALAN 2011: 25.

2 {dem: 26

%3 NEGUERUELA 1997: 171.

%4 GONZALEZ NAVARRETE 1987: 22.
355 CHAPA et alii 2009: 163.

90



Para Chapa et alii, por lo tanto, hay varios conjuntos: unos serian figuras estantes
y sedentes en actitud ritual, mientras que otro grupo de esculturas muestran accion,

combates, enfrentamientos con monstuos, etc. >*°

Porcuna (H.12.1) (An.2.26)
En todo el conjunto escultdrico de Cerrillo Blanco tan s6lo se ha documentado la
existencia de una inscripcion ibérica. La lectura de los MLH I11-2 (658-9) es:

: ka++ ben

Untermann reconocid en ella un antropénimo, en alfabeto ibérico meridional,
que para Chapa et alii, pudo ser una marca de escultor.**" Sin embargo, Chapa dice que
investigadores como de Hoz dudaron de la lengua en la que se escribio la inscripcion, e
incluso de la fecha, creyendo que no podria ser contemporanea a la pieza por ser
demasiado antigua. Por ello, se cree que podria ser una pieza reutilizada posteriormente.
Si es asi, el caracter sacro o ritual de la misma podria no ser tal. Para Chapa et alii
"Puede leerse como la marca del propio escultor, del taller, o como un lenguaje interno
que indicara la condicion de la obra, su destino o la tarea pendiente, entre otras muchas
posibilidades. (...) En cualquier caso, queda claro que las marcas detectadas en algunas

esculturas de Porcuna no fueron pensadas para tener un reconocimiento ptblico." **®

Siguiendo lo estudiado, nos parece poco probable que la inscripcion de Porcuna
sea religiosa, pero no lo descartamos por completo.

e) La cista de Pech Maho
Encontramos en Pech Maho una cista con una inscripcién ibérica que ha sido
catalogada por algunos investigadores como religiosa. La hemos introducido en este
apartado como atribuida ya que dudamos de si este contexto seria mas funerario que
religioso, y por lo tanto, al no poder traducir el texto, es mas prudente mantener un

margen prudencial.

36 CHAPA et alii 2009:163.
%7 [dem:167.
%8 fdem:168.

91



Segun la RAE una cista es un "enterramiento que consiste en cuatro losas
laterales y una quinta que hace de cubierta". En este caso, es una piedra en la que se ha

tallado un hueco.

El yacimiento de Pech Maho se encuentra en Sigean, Aude, en la parte francesa
de los Pirineos, cercano a la costa mediterranea. El yacimiento se sitla sobre una
pequefia colina calcérea, con un poblado de una superficie de alrededor de 2 ha, lugar
elegido por su topografia ventajosa, con una proteccion natural por uno de sus lados,

cerca de la via Heraclea. **°

La cronologia del yacimiento se calcula desde el siglo VI a Il a.C.,
diferenciandose tres fases de ocupacion, finalizando este yacimiento con una
destruccién general de forma violenta.**® En esta yacimiento encontramos ceramica
atica, figuras negras, ceramicas corintias y etruscas. *** También es conocido este lugar
por sus interesantes plomos, con escritura ibérica, etrusca y griega, *®* de los cuales no
hablaremos en este trabajo, puesto que su caracter se ha interpretado como posiblemente

comerciales o funerarios.

Lo que nos atafie en nuestra investigacion es lo que Solier denominé como la
«tombe de chef » , en 1986, una interesante sepultura que dato a fines del siglo 1V a.C.
o a comienzos del siglo 111.%%® Sobre ella dicen Gailledrat y Marchand que es una
sepultura de incineracion, que pudo tener un caracter cultual, ya que se encontrd en una

zona de caracter publico, dentro de la zona de habitat. ***

Describe que ademas de estar en un lugar de habitat, hay en su entorno
materiales que hacen pensar que se trate de un recinto con funcién cultual. Esta tumba
fue hallada en 1938, aunque fue excavada posteriormente.3® Posefa un rico ajuar,

formado por ceramicas (crateras, copas, etc.), objetos metalicos (de plomo y bronce), de

%9 DELLONG 2003: 594.

%0 GAILLEDRAT-MARCHAND 2003: 234.

%1 DELLONG 2003: 596.

%2 pEBARTHE-DELRIEUX 1999: 155. "Restauré en laboratoire, une double inscription apparut, I’une
en étrusque, I’autre en grec"

%3 SOLIER 1968: 186.

%4 GAILLEDRAT-MARCHAND 2003: 235.

%5 SOLIER 1968: 14.

92



piedra e incluso se constatan ofrendas de alimentos.*®® En esta sepultura destaca la
pieza que nos interesa para este trabajo: una cista rectangular de piedra caliza. Solier
nos indica que hay otras "cuves" de este tipo en Pech Maho y otras zonas del

7

Languedoc,**’ aunque veremos que esta sera diferente, por su contexto y por su

inscripcion.

Pech Maho (B.7.1.) (An.2.27)

Las medidas son de 103 x 57 cm en la base, con una altura de 46 cm. Las
paredes miden unos 8 cm de grosor. La cista presenta dos cavidades a ambos lados, que
segun Arcelin, Dedet y Schwaller se relacionaria con posibles practicas rituales

(abluciones). *%®

La inscripcion se encuentra sobre una de las paredes de la cista. Untermann la
estudié y nombré como B.7.1. La lengua es ibérica y esta en escritura ibérica levantina
y en ella encontramos dos lineas de texto, de pequefio tamafio (5 cm de alto de las
letras). Se halla en el Museo de Sigean. La lectura de los MLH I11-2 (328) es:

kabesurensis+nkotar eitakér

unisanmi++++ké

Variantes: Solier (1968: 15) besteresis cicocor eiecebi / banison [...]Jta, Simon

Cornago (2013: 154) +bes+resi++kokoreieker / +nis+n+i++++ke.

La lectura de esta pieza es confusa, ya que la piedra aparece fragmentada y parte
de la segunda linea ha desaparecido. Algunas de las palabras parecen no tener paralelos,
aunque parece que puedan referirse a un posible nombre personal, **° y la palabra
eitaker se ha relacionado con la conocida férmula funeraria are take («aqui yace»),
aungue Simon Cornago duda de que esa sea la lectura correcta.

De ser asi, nos encontrariamos ante una inscripcion de tipo funeraria, pero dado
que es una inscripcion Unica, sin paralelos con los que poder compararla, no nos

atrevemos a descartar del todo un significado religioso.

%6 Mas sobre el ajuar de esta tumba en SOLIER 1968: 15-30.
%7 SOLIER 1968: 15.

%8 SIMON CORNAGO 2013: 154.

%9 UNTERMANN 2005: 1094

93



El conjunto, que es claramente de caracter funerario, tiene sin embargo, para
autores como Solier, posibles acepciones rituales, pudiendo ser un depésito fundacional
0 una tumba sacrificial, con lo que ya entraria mas en el terreno de los rituales
religiosos. *™® Siguiendo el gran nimero de armas y objetos de lujo, junto a amuletos,
este autor piensa que podria tratarse de una tumba de un personaje de honor, "d’un
certain pouvoir religieux”, que identifica como un heroon indigena. El privilegio de

encontrarse dentro de las fortificaciones es para él otro indicio de que asi fuese. 3

Marco Simon también se ha planteado la idea de que esta tumba sea un lugar de
culto a un antepasado mitificado, heroizado, comparandolo con otros ejemplos
semejantes como Folly Lane (St. Albans).?? Destaca que algunas de estas tumbas
aparecen en las zonas proximas a las fortificaciones, en las murallas y las puertas,

lugares de especial relevancia.

No todos los investigadores estan de acuerdo en interpretar este espacio y la
inscripcion como religiosos. Para Barrandon, que ha estudiado las inscripciones
funerarias ibéricas y celtibéricas, la inscripcién de Pech Maho es de tipo funeraria.*"®
Del mismo modo, de Hoz opina que la inscripcién es seguramente sepulcral.®™
Creemos, sin embargo, que un caracter principalmente funerario no impide un segundo

matiz religioso, si es un lugar de culto a un antepasado heroizado.

f) Los arquitrabes de Sagunto y Tarraco
Encontramos en nuestro estudio otro soporte que ha despertado el interés y las
dudas a algunos investigadores, que se han planteado si estas piezas, en las que
encontramos inscripciones ibéricas y latinas, pudieron formar parte de algun edificio
arquitectonico destinado al culto. De ser asi, puesto que parecen piezas de alta calidad y
bastante decoradas, nos preguntamos si la inscripcion ibérica es coetanea al uso de este
material, si se inscribi6 antes o después o si el posible edificio seria de culto a

370 SOLIER 1968: 35.

371 fdem: 36.

372 MARCO SIMON 2013: 150.
373 BARRANDON 2003: 205.
374 DE HOZ 2011: 414.

94



divinidades indigenas o no. Sin embargo, las piezas presentan numerosos interrogantes
y pocas respuestas coherentes, con lo que las estudiaremos pero en principio no creemos

que el contenido de estas inscripciones sea religioso. De serlo lo seria el soporte.

Sagunto (F. 11.8) (An.2.28)

Esta inscripcion esta escrita sobre un fragmento de caliza que parece ser un
arquitrabe. EI comienzo del epigrafe aparece en lengua y escritura latina mientras que la
segunda esta en ibérico y alfabeto levantino. La caracterizaremos como "atribuida" dado
que no esta claro que lo que en ella se ha escrito sea de materia religiosa, aungque
algunos investigadores asi lo vean. Sin embargo, creen que las inscripciones parecen ser
posteriores, cuando esta piedra ha perdido su funciéon. Ademas, no conocemos ningin

caso de un grafito ibérico en la entrada de un templo.

Fue encontrada en la ciudad de Sagunto, de la cual conocemos muchos sobre su
pasado ibérico y romano. Sin embargo, no se hall6 en excavacion, sino fuera de
contexto, dividida en fragmentos y formando parte de las paredes de dos casas de la
ciudad. *”®> Hoy en dia estan en el Museo Histérico de Sagunto. La inscripcién no se
conserva entera, sino que falta parte de la misma, al comienzo del texto y su datacion

probable es del s. | a.C., *® entre 150 y 50 a.C. segun Rodriguez Ramos. '’

Las medidas actuales de esta pieza caliza son 14 cm de alto, 50 de ancho y 24 de
grosor. El texto posee dos lineas, la primera en latin, con unas cinco palabras y la

segunda en ibérico, de la que rastreamos al menos tres.

Lectura, segin Simon Cornago (2013:215):
{[---Jab}US M(arci) - L(ibertus) ISIDORUS - COERAUJit]

{[---]++}-r - tebanen - otarkoroto|[---]

Variantes: L. 2: Gomez Moreno (1949: 299): [---]itif tebanen oko [---]; Roca
(1973:28): itifrtebanenotarkoroto[ti---]; Beltran (1980) taroku - tebanen - otarkoro;
Llueca (1982:91): rtebanenootarkoroti; Untermann (1984: 112): [---is]itof - tebanen -

7> SIMON CORNAGO 2013: 215. C/ Amalia Danés, n° 9y C/ del Castillo, n° 24.
376 1 .

Idem: 216.
¥ RODRIGUEZ RAMOS 2004: 222.

95



otra - koroto [---]; Fletcher y Silgo (1987) [---iti]ftebanenotarkoroki[---]; MLH 111-2
(410): [---]itor -tebanen -otar - koroto [---].

Se ha debatido mucho sobre si la inscripcion es o no bilinglie. Untermann
propone dentificar tebanen con coerauit, que para Ordufia seria el mismo verbo que
eban, teban frecuente en las inscripciones funerarias. Mientras, a Jitor se le ha
relacionado con el final del nombre personal Isidorus que aparece en latin. Sin embargo,
eban/teban parece aceptado como filius.*"® Otar-koroto carece de equivalencia en el
texto latino, con lo que nos lleva a pensar que no seria del todo bilingue.

En conclusion, este arquitrabe no parece ser de naturaleza funeraria, pero no
podemos afirmar que sea religiosa. Se ha asociado a un posible templo, pero creemos

que la inscripcion, si muestra un nombre y una filiacién, seria honorifica o funeraria.

Tarraco (C. 18. 10) (An.2.28)

Otra inscripcion que ha recibido ciertas dudas sobre su posible naturaleza
religiosa sera la que aparece grabada en un sillar de piedra caliza, que parece haber sido
empleado como arquitrabe y posteriormente fue tallado sobre él un capitel corintio. La
inscripcion por si misma no nos indica mucho, pero el hecho de que esté realizada en un
soporte tan curioso ha llevado a pensar a algunos investigadores que pudiese formar
parte de la fachada de un templo. Parece que, si asi fuese, la inscripcion recogeria algin
texto posiblemente religioso, aunque son todo hipotesis dificiles de probar.

La inscripcion aparecié reutilizada como material de construccion en la
necropolis paleocristiana de Tarraco. La lengua en la que se escribe es ibérica y el
alfabeto es ibérico levantino, aunque hay también una parte de la inscripcion en lengua
y escritura latinas. Las medidas de esta pieza son 45 x 60 x 55 cm y la pieza se ha
datado en torno al afio 100 a.C., finales del siglo I1 y comienzos del | a.C.*" La lectura
segun Simén Cornago (2013: 184) es:

[---INEI

[---]ban

378 ORDUNA 2008: 282.
379 SIMON CORNAGO 2013 184.

96



El texto latino fue reconstruido por Alféldy como Apolenei, quien, al compararlo
con una inscripcién en Pisaurum (CIL 1%, 368), planteé que pudiese ser parte de un
arquitrabe de un templo. La idea fue seguida por Panosa,**° pero no por Hauschild
(1983:113) quien creyd, sin embargo, que se pudo tratar de un mausoleo, mientras que
Von Hesberg (1990:342) opiné que serfa un monumento funerario. *®*

Untermann, sobre el texto ibérico, planted que se pudiera reconstruir eban/teban,
palabra muy atestiguada en esta lengua. De ser asi, lo mas ldgico parece que esta
inscripcién fuese funeraria, encontrandonos en la primera parte un posible antropénimo
y en la parte ibérica la palabra eban/teban, que ha sido interpretada tradicionalmente

como «hijo/hija». No tendria, por lo tanto, una naturaleza religiosa.

g) Laestela ibérica de La Vispesa

Generalmente, a las estelas ibéricas se les ha otorgado un caracter funerario,
apareciendo normalmente en necropolis. Sin embargo, algunos investigadores atribuyen

a la estela de Binéfar/la Vispesa un caracter religioso, ritual o simbélico.

La pieza fue encontrada en la partida de la Vispesa, en Tamarite de Litera
(Huesca), a unos tres kilometros de Binéfar. El hallazgo tuvo lugar a finales de los afios
60, a raiz de unas remociones de tierra en la zona, apareciendo destruida y fragmentada,
ya que se empled para calzar una tuberia.*®> Hoy en dia se encuentra en el Museo
Arqueoldgico de Huesca.

Su hallazgo se enmarca en un poblado ibérico, aunque las continuas labores
agricolas en la zona han erosionado mucho el yacimiento y es dificil su reconocimiento.
Se atestiguan pocos restos y en el lugar hay gran cantidad de balsas para el riego de los
campos. *®® Este asentamiento luego sera dominado por Roma debido a su situacién

estratégica. *®*

%80 pANOSA 2009: 200-201.

%1 SIMON CORNAGO 2013: 184.

%2 MARCO-BALDELLOU 1976: 91.

383 fdem: 91.

%4 MAESTRO-DOMINGUEZ-MAGALLON 2007-2008: 989.

97



En este yacimiento se han encontrado escasas habitaciones, de dudosa
interpretacion, y materiales varios, como ceramicas de barniz negro, alguna sigillatta, o
fragmentos de ceramica ibérica pintada, **® lo que nos da una ayuda para averiguar la
cronologia, desde el siglo Il a.C. hasta el I d.C. Las campafias de excavacion,
comenzadas en 1984, se han centrado en analizar y clasificar muchos de estos

materiales, y avanzar sobre la investigacion de las estructuras. **

Entre las estructuras domésticas aparece una cuya ubicacion es Optima y no
parece una Vvivienda privada, sino mas bien, debido a sus peculiares rasgos
arquitectonico (doble muro en su perimetro, planta rectangular mientras el resto parecen
circulares, escaleras en su acceso, etc.), se ha identificado con un "espacio distintivo con
una funcién especifica ligada, bien por las practicas de caracter religioso, bien un lugar
de encuentro social y politico, 0 ambas cosas", *®’ que relacionan estrechamente con el
monumento que aqui tratamos. Sin embargo, nos indica Garcés que el monumento fue

hallado en la parte baja del cerro, no dentro de este espacio. >

La Vispesa (D.12.1) (An.2.29)

La datacion de la estela de La Vispesa se supone entre finales del siglo 111 y
comienzos del I a.C.**® Actualmente mide 1,40 de alto, 0,30 de ancho y 0,44 de grosor,
aungue las medidas no son completas, y se calcula que podria haber llegado a los 2 m x
1 x 0,5 m.** Es una pilastra de arenisca a la que le falta uno de sus lados, poseyendo

los otros dos fracturados.

En la cara principal, encontramos dos cuadros separados de imagenes, en cuyos
bordes se encuentran las inscripciones. Debemos advertir que la pieza se estudid
siguiendo la colocacién que se le dio en el museo, pero parece aceptada la propuesta de

391

Garceés de que deberia ser orientada hacia el otro lado, " idea seguida por Simoén

Cornago, que muestra una imagen de cémo orientarla. **?

%5 MARCO-BALDELLOU 1976: 92.

%6 MAESTRO-DOMINGUEZ-MAGALLON 2007-2008: 990.

%87 fdem: 995.

%8 GARCES 2007: 338.

%89 ALFAYE 2004: 64. MARCO-BALDELLOU 1976: 101.

30 ALFAYE 2004: 63.

%1 GARCES 2007: 340.

92 SIMON CORNAGO 2013: 273. Imégenes de la pieza en el museo y cémo deberia orientarse.

98



En uno de ellos, el cuadro superior (aparece como inferior en el museo), vemos
la representacion de dos manos abiertas, las cuales se han representado con la punta de
los dedos hacia abajo (motivo, a mi entender, de que la pieza se orientase mal, siguiendo
la l6gica de que las palmas se situarian abajo y la punta de los dedos hacia arriba). Para
Garcés, "la orientacion de las manos cortadas, colgando con los dedos hacia abajo, méas
propia de un entorno de cuerpos mutilados que en una actitud de saludo con los dedos

hacia arriba, es la seguida en la estela funeraria ibérica de El Palao (Alcafiiz)." **

Junto a estas manos encontramos tres figuras mas, borrosas, que segun nos
indican Marco y Baldellou representan el cuerpo mutilado de un hombre, partido en dos
y sin cabeza y manos. A la izquierda documentan un grifo a punto de comerse un

394 n

cadaver al que le falta una de sus manos. Buitre y grifo comparten el simbolismo

psicopompo, transportador al més alla de las almas de los guerreros muertos™ **°

En el cuadro situado abajo (en el museo arriba), vemos que las imagenes
aparecen muy erosionadas, pero Marco y Baldellou identifican en ellas una caetra

(escudo) sobre una punta de lanza, empufiada por una mano. 3%

En la cara lateral se encuentran otros dos cuadros de imagenes, vemos también
la representacion de dos manos derechas, en a imagen superior y otra en la cara inferior,
todas ellas completas, que miden unos 20 cm.**’ La parte posterior no presenta
iconografia, salvo unas molduras y una posible parte de un escudo. Para Marco y
Baldellou, la pieza podria estar adosada al paramento de una construccion, pudiendo
aparecer de forma vertical o horizontal, sobre el lado que falta, o ser una pieza exenta,
en cuyo caso el lado que falta estaria también decorado. **

Las inscripciones se encuentran la cara principal, donde el epigrafe largo es
paralelo al borde de la pieza y encontramos otro de tres letras en la zona central. Segin

393 GARCES 2007: 342.

3% MARCO-BALDELLOU 196: 102.
395 GARCES 2007: 342.

3% MARCO-BALDELLOU 1976: 102.
397 Orientacion nueva, no la del museo.
3% MARCO-BALDELLOU 1976: 106.

99



Alfayé "el texto ocupa una posicion marginal con respecto a los elementos

iconograficos." 3%

Las inscripciones estan hechas con alfabeto levantino, en lengua ibera, y la
lectura mas reciente de las mismas, ofrecida por Simon Cornago (2013: 185) es:
a) [---]+n - ofkeikelaur - ekisifan - neitin [---]

b) [---]$+F -

Variantes: A. Beltran (1970: 519), seguido por Marco y Baldellou (1976: 107)
leen [---]tan al principio de la frase, egisiran en vez de ekisifan ‘%, y lee 1(?)ke(?)r en
la frase central. MLH I11-2 (175) |tan : orkeikelaur : ekisiran : neitin / [ b) |Skef. Para
Garcés, la orientacion de las inscripciones seria dferente, leyéndose: ]tan.orkeikelaur /

|$kef.ekisiran.neitin[ ***

Untermann parece leer tres antropdnimos ibéricos, dos incompletos pero
reconocibles por sus elementos Jtan y ]Jsker y dos completos orkeikelaur, que Alfayé
asocia al nombre de un guerrero*%?, y ekisifan.*®® Mientras, neitin se ha asociado a un

posible tednimo, *** aunque no se descarta que sea otro antropénimo.

Para Marco y Baldellou, siguiendo a A. Beltran, "parece evidente que el Neitin
de Binéfar se adscribe a una divinidad indigena, conocida en otras fuentes literarias y
epigraficas con el nombre de Neto o Neton, asimilado a Marte. Es posible que derive del
celta - neto, «guerrero», teniendo el mismo caracter astral del Marte galo." **° Esta
interpretacion de que la estela haria referencia al dios Neitin/Neto ha sido seguida, como
nos indica Simon Cornago, por autores como Sopefia (1987: 48; 1995: 133).

La inscripcion por si misma no nos da demasiadas pistas sobre la posible
naturaleza religiosa del monumento, pero la iconografia si que nos puede estar

indicando posibles rituales. Las manos, que aparecen vistas por el dorso (ya que

399 ALFAYE 2004: 64.

“0NMARCO-BALDELLOU 1976: 107.

401 GARCES 2007: 343.

402 ALFAYE 2004: 64.

403 SIMON CORNAGO 2013 186.

%4 MARCO-BALDELLOU 1976: 108. Dicen que se asocia a Neitin iunstir aparecido en Ullastret y
entendido por Maluquer de Motes y Beltran como «al dios Neitin».

45 fdem:108.

100



aparecen las ufias), son diestras, y han sido interpretadas tradicionalmente como
simbolos de pacto o amistad. Entonces, Neitin-Neto podria ser una divinidad protectora

de los pactos. *®°

Si por el contrario, idea con la que estoy mas de acuerdo, se tratase de manos
amputadas, seria una forma simbdlica de representar los enemigos muertos.
Recordamos la cita de Estrabon (Geogr. 11, 3.6.) sobre la consagracion de las diestras
de los enemigos que realizaban los lusitanos. Seria un ejemplo de una préctica
relativamente habitual en muchas culturas antiguas. (An. 3.4) La mano derecha es la que
porta el arma, la espada, y por tanto su amputacién simboliza ritualmente el fin del
problema, la erradicacion de la fuerza bruta del enemigo. Para Garcés serian "manos

trofeo” de los enemigos muertos. **’

Una de ellas porta un escudo y se representan también unas lanzas. Para Alfayg,
la pieza parece indicar el valor del guerrero en combate. Siguiendo las palabas de
Aristételes (Pol. VII, 2, 11; 1324b), que dice que los iberos levantan tantas lanzas en
torno a la tumba de un hombre como enemigos ha aniquilado, Alfayé atribuye a la pieza
un caracter conmemorativo: se estaria representando el botin de guerra arrebatado a los

vencidos, y el valor de los vencedores. *®®

Destaca también la presencia de un grifo con aparente interés en lanzarse a
devorar el brazo del cadaver mutilado de un guerrero.*®® Este animal mitico, de origen
oriental, esta siempre ligado a las necrdpolis y a la muerte, y Marco y Baldellou lo
relacionan con el ritual de exposicion de cadaveres a los buitres, exclusivo para los
muertos en combate y por tanto un honor, siendo, por lo tanto, una estela que trata de
honrar a la élite guerrera. Para ellos seria un monumento asociado con la guerra, de
caracter conmemorativo y erigido en honor al dios Neitin. No seria un caracter

funerario, sino ritual religioso, tanto por su contenido epigrafico como iconografico. *°

4% MARCO-BALDELLOU 1976: 110-111.

407 GARCES 2007: 344.

498 ALFAYE 2004: 66.

% MARCO-BALDELLOU 1976: 112 dicen que se trata de un grifo, mientras ALFAYE 2004: 67 y
GARCES 2007: 342 hablan de un buitre.

“0MARCO- BALDELLOU 1976: 115.

101



Alfayé cree, frente a la idea de que se esté representando un ritual de exposicion
de cadaveres como un honor a los guerreros, que el hecho de que los cadaveres
presenten las manos amputadas seria indicador de que los representados son enemigos.
Por lo tanto, para esta investigadora, lo que se representa es un animal carrofiero
devorando el cadaver de los enemigos vencidos. *** El ritual de exposicién de cadaveres
solo esté atestiguado en el area céltica, mientras que para el mundo ibérico no se conoce

(ni por fuentes literarias ni iconograficas).

Segun su interpretacion, estarian mostrando un trato vejatorio de los cadaveres
enemigos, abandonados a su suerte siendo alimento de aves carrofieras, un tipo de
muerte que no debia ser agradable para la mayor parte de culturas antiguas (y modernas)
que no comparten la vision de los celtiberos. Tradicionalmente, en el mundo antiguo, el
ser devorado por lobos y buitres al morir era visto como un sacrilegio (e incluso las
fuentes mencionan que en épocas de guerra hay periodos de tregua para recoger

cadaveres y darles un correcto tratamiento funerario).

Por lo tanto, como dice Alfayé: se trataria de un "proceso ritualizado de
humillacién del enemigo (...) sustentado en la creencia escatologica de que la
mutilacién repercute en el destino del muerto en el Mas Alla." *** Con la mutilacién de

manos (Y cabezas) se pretende la destruccién ritual y total del contrario.

La Vispesa (D.12.2) (An.2.29)

Ademas de la Estela de Binéfar, se han encontrado tres fragmentos que algunos,
como Garcés, piensan que podria ser de la parte posterior del monumento, aungque
Marco y Baldellou lo dudaron y en general parece que los investigadores los interpretan
como piezas separadas. *** Estos, llamados por Garcés "el grupo de los caballos"”,
también poseen inscripciones, que, dado que pueden formar parte de este mismo
monumento, comentaremos. Este investigador nos dice que en la escena aparecen dos
caballos, con posibles bridas y bocado, y frente a ellos aparece quiza una espada o un
estandarte, con la inscripcion. EI conjunto, de la misma forma que la estela, se data

entorno a los siglos I11- 11 a.C.

1 ALFAYE 2004: 68.

412 fdem: 69.

413 SIMON CORNAGO 2013: 187.
414 GARCES 2007: 347.

102



La iconografia de los caballos concuerda con esta idea de representacion de una
élite guerrera o de escenas bélicas, en la que los caballos tendrian gran papel. La lectura
que dio Untermann, MLH 111-2 (177) fue:

|biloskere*Kieiki.beta**ki|

Variantes: Simén Cornago lee: [---]{bil}oskefel.]kieki-beta[-c.2-]ki **°

Biloskere parece ser un antropénimo compuesto por dos formas conocidas bilos
y kefe, y beta con el formante onoméstico betan.*’® Ordufia Aznar propone una
segmentacion biloskerer-ki eiki beta**ki*'" y serfa indudablemente un fragmento del

monumento anterior.

En resumen, segin Marco y Baldellou, Rodriguez Ramos, Dominguez, Maestro
y Alfaye, esta pieza no serd de caracter funerario sino ritual y religiosa. Por el contrario,
Garcés opina que se emplazaria en un lugar de caracter funerario y que, debido a que la
temética iconogréfica principal es de cardcter militar, tan sélo se podria considerar
religiosa si identificasemos a Neitin como un dios de la guerra. El tamafio y la extensa
iconografia le llevan a dudar que se trate de una inscripcion funeraria, salvo que
estuviese relacionado con las aristocracias locales. **® Para él, la finalidad Gltima de esta
pieza seria "transmitir un mensaje: la evocacion de las gestas, grabadas para ser vistas,

escritas para ser lefdas, plasmadas en un gran soporte para ser recordadas." **°

Barrandon, sin embargo, opina que la inscripcion de la Vispesa es seguramente
de caracter funerario, del mismo modo que lo son la estela de Baetulo (C.8.1) y Barcino
(C.9.1) o la de Santa Perpetua de Mogoda (C.10.1), entre otras. *?

415 SIMON CORNAGO 2013: 187.
16 fdem: 187.

“TORDUNA AZNAR 2010: 321.
418 GARCES 2007: 352.

419 fdem:354.

420 BARRANDON 2003: 215.

103



h) Las inscripciones sobre plomos
Tenemos ciertas dudas a la hora de incluir algunos plomos en este trabajo. Estas
planchas son un soporte bastante comin en el mundo ibérico, siendo inexistente en la

Celtiberia, que emplea mas frecuentemente el bronce.

Los lugares en los que han sido hallados, en general, no nos muestran un
contexto estrictamente religioso, sino méas bien funerario en la mayoria de las ocasiones.
Sin embargo, algunos autores interpretan estos escritos como invocaciones a dioses,
peticiones, oraciones, o incluso defixiones, con lo que nos transportaria a un texto de

naturaleza mas bien religiosa. Sin embargo, todo son hipotesis bastante inseguras.

El principal investigador que ha atribuido un caracter religioso a estos plomos
sera Rodriguez Ramos, entre los que menciona, el plomo de Castellon (F.6.1), los
plomos de Orleyl (F.9.5-7), o el de El Cigarralejo (G.13.1.),**! De Hoz opina que hay
cierta posibilidad de que el contenido de estos plomos sea "(literario)- religioso™, como
el del Cigarralejo y los de Orleyl, afiadiendo que el de EI Amarejo es claramente

votivo. 4%

Dentro de este analisis vemos dos grupos diferentes, los que se han catalogado
como religiosos por su contexto o el lugar del hallazgo, o los que son criterios internos,
como la repeticion de formulas o palabras, los que llevan a esta interpretacion, segun

Rodriguez Ramos.

Dado que desconocemos el significado de estas palabras ibéricas, nos guiaremos
por los criterios externos para introducir estas inscripciones en nuestro registro. En el

apartado siguiente incluiremos un pequefio apartado sobre criterios internos.

Los plomos de Orleyl (F.9.5-7) (An.2.30)
Han sido catalogados como religiosos tanto por donde estaban colocados como

por criterios internos como el repeticion de palabras. Rodriguez Ramos cree que los

423

plomos Orleyl V, VI y VII son de naturaleza religiosa, idea que comparte con

421 RODRIGUEZ RAMOS 2005: 34
422 DE HOZ 2011: 418.
23 RODRIGUEZ RAMOS 2005: 34.

104



Velaza, que opina que estos tres plomos aparecidos en una cratera-urna podrian ser una
defixio o una plancha con contenido magico-ritual. Para él, el resto de plomos de este
yacimiento, los cuales dat6 en torno a la primera mitad del siglo Il a.C., podrian ser

comerciales. ***

La necropolis ibérica de Orleyl se situa en Vall d"Uxd, Castellon, a unos 6 km.
del mar Mediterraneo. En lo alto de un cerro se ubica un poblado ibérico, a nos 120 m.
sobre el nivel del mar, en el que se conservan los lienzos de muralla y algunas estancias,

pero lo que mas ha despertado el interés es la necrépolis asociada a este lugar. *%

En ella se han hallado varios plomos, junto a otros materiales como ceramica y
ajuar metalico. Los plomos han sido tratados y estudiados por Fletcher. *°

Orleyl V, VI y VII fueron hallados en el interior de una cratera que habria sido
usada como urna funeraria. El lugar del hallazgo es la Sepultura Il de la necrépolis, con
un ajuar compuesto por tres vasos aticos, que contenian restos humanos incinerados,

uno de ellos con los tres rollos de plomo escritos. **’ *

Mientras los textos nimeros VI'y
V11 se recogieron en el interior de la cratera, el V habia sido «escondido» en el fondo
del pie." *® Lazaro y Mesado opinan que debia ser la sepultura de un comerciante,

puesto que se encontraron cerca de esta cratera cinco pesas y un platillo de balanza.

El plomo Orleyl V fue encontrado en el fondo exterior de la cratera, estando
escrito por una sola cara, siendo un texto de seis lineas. La ldmina mide unos 27 cm x 4
cm. de ancho. Segln Rodriguez Ramos (2005: 34) la lectura de Orleyl V es:

ire : botota$ : bitebakirsbane : barenmliki : antinmlituturane : arikar :
seken/ iusu :: atilebeiu : lauriskerkate : banmlirbaiturane : kaisanmlirbaituia : nei
/tailinire : kutur : biteroketetine : eratiaie : kokor : tauebartiate : arikarbinmlikise
::/ iunstirlaku : bototaseai : selkeaibartuneai : unibeikeai : aner’ai : unibeikeai : iu
/nstirlaku : uskeike : bototiki : Kkeietisiatense : uStalarilune : banmiresu[-/ lu :
bitirokebetense : uskeanerlati

24 VELAZA 1996: 24.

425 |_AZARO- MESADO 1981: 5,6y 7.

6 FLETCHER 1972: 111-116. A los plomos Orleyl | y Orleyl Il tratd de buscarles un significado
siguiendo el vasco, identificando palabras como «vado, cerramiento, cosechas, temporada», etc. No seran
religiosos (por lo tanto, no los incluiremos en este trabajo).

“T L AZARO - MESADO 1981: 32.

“28 [dem: 34.

105



Variantes: L.1: bododas (Fletcher 1981: 65)*#

Fletcher opina que, al aparecer en esta cratera usada como una urna funeraria, lo
mas probable es que en el plomo aparezca escrito el nombre del incinerado, aunque
aflade que el segmento bodo se podria relacionar con un tednimo (siguiendo a

Navascués y Tovar que identificaron a un posible dios Bodo en otra inscripcion). **

Silgo se ha preguntado si este plomo puede ser interpretado como una defixio
publica, ya que siguiendo otros paralelos de época antigua, "un plomo escrito
encontrado en una sepultura es, para los especialistas en cultura clasica, una tabella
defixionis, unos conjuntos destinados a las divinidades generalmente con la intencion de
causar dafio a rivales.”**! Para él, este plomo también lo seria. Encuentra en el texto
palabras que asocia a «guerra, ofrenda, divinidad, mal,» etc. y otras que relaciona con
banquetes, o con dos posibles hechiceros Sekunis y tilebe, que invocarian a las

divinidades para hacer dafio a Bototas.**

La traduccién seguin Silgo para este texto *** hace referencia a la maldicién de un
"enemigo publico”, en el que iunstir (palabra de la que hablaremos luego) es una
divinidad, a la que asimila con la "Gran Diosa" ibérica, del mismo modo que para el
barenyliki seria una alusion a los dioses del infierno, mientras que binylikise serian "las

dos divinidades", posiblemente Apolo y Artemis. **

Consideramos algo descabellada esta hip6tesis de interpretacion que propuso
Silgo ya que no sélo desconocemos los tednimos del pantedn ibérico, sino que no
conocemos el significado de la gran mayoria de las palabras ibéricas, con lo que

aventurarse a una traduccion de un plomo entero me parece arriesgado.

429 Obviamente hay muchas variantes en la lectura de estos textos, pero sélo daré las que creo que son
relevantes porque de ellas depende la atribucidn de la religiosidad del escrito segun estos autores. Otras
lecturas Fletcher 1981: 65.

O FL ETCHER 1981: 67.

31 SILGO 2009: 352.

*3 [dem: 355.

“%% [dem:357-358. "jOh Ite!. A Bototas jefe del ejército; los dioses inferiores, el gran dios elevado,
conjuntamente Sekenius y Atilebe a causa de Laufisker, el dios de la destruccion y ;¢ elevado??, el dios
del mal y elevado, el combatiente y matador Ife le han dado la guerra, que ellos ;coman? la mente y odo
el cuerpo de aquel que ha sido dicho, las dos divinidades conjuntamente. Ademas, a Botota$, a Selki y a la
esposa y a los descendientes, a la parentela y a los descendientes y ademas al prdjimo Botitiki que ellos
los jcoman?. Que ;banyresu[--]Iu? dé a este contrato magico las ferzas mégicas del genio de la
parentela™.

34 Tdem: 359.

106



El plomo Orleyl VI es una lamina de 14 cm x 4,2 ¢ de ancho, que aparecio
también enrollada en el interior de la misma cratera, con cinco lineas de texto. Para
Fletcher no estaria claro su naturaleza religiosa, por encontrarse en ella la palabra salir,
que se ha traducido tradicionalmente por «plata», lo que para él "choca con un texto
fanebre o laudatorio”. *** Sin embargo, opina que es posible que aparezca esta palabra si
se trata de una tumba de un comerciante (que vemos por el platillo y las pesas), y no
tendrfa por qué ser comercial ya que no aparecen numerales.**® La lectura del plomo
Orleyl VI segin Rodriguez Ramos 2005:35) es:

|stir : atune[:]nisorbarai : ortita* / |*ike : uskeike : iustir : aner: iustir : / |tir :
bototaseike : uskeike : iustirareli / |**ne : Salir : ofkeiabara|—]i [/ .../

Fletcher tampoco estd seguro de la naturaleza religiosa de Orleyl VI, del que
dice que, coincide en muchas palabras con otros plomos, como Orleyl V, en la que

aparece iustir que atribuia antes a un posible tednimo.

El ultimo plomo a tratar sera Orleyl VII, que también se hall6 dentro de la
misma cratera, siendo esta vez una plancha escrita por ambas caras, con 23, 3cm. X 6, 7
de ancho. Su lectura segin Rodriguez Ramos (2005:35) sera:

a) |* : iunstir : atune : barbinkeai : uskeike : iunsti[r-]*ar[ / ]* : bototaseai
selkeaibartoneai :Sanikeai : uskeike : aurun|i /be]ikeai : anerai : Sanibeirai
leitaseai : bototaste : bantakikia / | ratite : isai : iltursaifsai : arikarbinisai
borarnml / |arebinise : kalaisebakaraturane : itarartetara : asti / Jebakaraturane
iunsirmi : belesakineai : karestareai / |ton : bataratite : uskeikeai : siai : keitiatelu
akinirte : / |se : iakikinure : basiaukeku : kursiaukeku

b) arine : itikereuteti : belaike : basernmlbe*/ arere : kutuboike : basbiteroketine :
irika : / iunstirika : selkiniustai : iunstir : barbin /uskeikeai : iunstir : lakunmiltiite
: / ataberai : anmberai : uskeike : iunstir

Vemos, como en los casos anteriores, que se repiten numerosas palabras, como
iunstir que aparece en este plomo varias veces, 0 bototaste, que asociaban al posible

nombre del incinerado en la cratera.

Pese a que estos tres plomos se encontrasen en la misma cratera, Fletcher nos

indica que fueron escritos por distintas manos. **" Para él, las reiteraciones que aparecen

435 ELETCHER 1981: 95.
436 fdem:119.
*37fdem: 68.

107



podrian entenderse como expresiones laudatorias, que, aunque como mera hipotesis,

traduce como «gran sefior», «excelso sefior», «altisimo sefior? ». **

Para de Hoz el caracter ritual que se le han otorgado a estos plomos serd menos
probable. No serian defixiones al estar cuidadosamente distribuidos en el ajuar,
pudiendo ser textos propios del ritual funerario, o objetos de uso del muerto incluidos en

el ajuar del mismo modo que se hace con otros, (armas joyas...). ***

La Serreta (G.1.1y5) (An. 2.31)

Almagro y Moneo, nos hablan de la aparicién en La Serreta (Alcoy) de una
inscripcién que podria tratar un asunto religioso. **° J. Juan i Molté nos indica que este
es un poblado localizado en la cima de una montafia, en el que se encuentra un

1 que para Almagro y Moneo tiene una superficie de un maximo de 8 x

santuario,
12m. En él se han encontrado numerosos exvotos de estatuillas de terracota, sobre todo
femeninas, que asocian a un posible lugar de culto a una diosa similar a Tanit, datado

entre el siglo 111y 11 a.C.,** idea que comparten con Juan i Molté. **®

La Serreta | (G.1.1.), en escritura grecoibérica y lengua ibérica, es una lamina de
17,1 x 6,2 cm, escrita por ambas caras. *** Ha sido datado por diferentes investigadores
entre el siglo 111 o inicios del 1l a.C., por el contexto en el que aparecen, mientras que
otros creen que serfa del siglo \V a.C. por el sistema de escritura que emplean. **°

Lectura de la pieza en los MLH I11-2 (564-565):

Cara A:
ifike.orti.garokan.dadula.bask/buistiner.bagarok. XXX X(.turlbai/lura.legusegik.bas
erokeiunbaida./urke.basbidirbartin.irike.baser/okar.tebind.belagasikuaur.isbin/ai.

asgandis.tagisgarok.binike/bin.salir.kidei.gaibigait//Sakarisker/arnai

38 F ETCHER 1981:118.

3% DE HOZ 2011: 421.

440 ALMAGRO-MONEO 2000: 48.
441 JUAN | MOLTO 1987-1988: 295.
42 ALMAGRO-MONEO 2000: 48.
443 JUAN | MOLTO 1987-1988: 324.
44 E ETCHER-SILGO 1992: 11.

45 GRAU-SEGURA 1994-1995; 123.

108



Cara B:
iunstir.salirg.basirtir.sabari/dai.birinar.gurs.boistingisdid./seSgersduran.sesdirgad

edin./seraikala.naltinge.bidudedin.ildu/niraenai.bekor.sebagediran.

Untermann reconoce en el texto nombres personales, como orti, binike, ikebin,
basirtir, ilduni. lunstir, que lo leiamos en los plomos de Orleyl, también aparece en este
texto, traduciéndose, segin M. Beltran Lloris como «sefior, deseado».*® Hay
numerosas traducciones dadas para este texto por varios investigadores, pero Fletcher y
Silgo, quien las recopilan en un articulo, ven que no hay unanimidad en ellas. Tan solo
salir es medianamente aceptado como «plata», iunstir como un posible teénimo,

sakarisker como el nombre del propietario o redactor del plomo. *’

Sobre los otros plomos que aparecen, dicen Almagro y Moneo que se encuentran
entre ajuar, descartando su naturaleza religiosa. Sin embargo, mencionan otro plomo, en
un recinto de culto privado, que asocian a una tabula defixionis o posible exvoto.**®
Fletcher describe esta pieza (La Serreta V) como un plomo, de 6,2 x 6 cm., hallada junto
a unas figuritas de terracota, un vaso ibérico decorado con jinetes y un kalathos con
palomas y flores en su pintura, entre otras piezas. Este esta en alfabeto ibérico levantino.
La lectura que da Fletcher para la inscripcion (1972: 119) es:

basibes: kaba

La interpretacion de esta pieza es dificil, y compara el comienzo de la palabra
bas- con otros La Serreta I, la ceramica Liria XL y LVII, aunque no sabe bien qué
interpretacion darle. La compara con una tabula defixionis o una inscripcién votiva o

ritual. *4°

Por lo tanto vemos que, como ocurria con los plomos de Orleyl, el hecho de que
se encuentre en lo que se ha caracterizado como un santuario, ademas de la repeticion
de palabras que llama la atencion a los investigadores, es lo que les lleva a plantear que
quiza se traten de textos religiosos o rituales.

46 FLETCHER-SILGO 1992: 22.
47 [dem: 33.

48 ALMAGRO-MONEO 2000: 49.
49 GRAU 1996: 115.

109



El Amarejo (G.24.1-4) (An. 2.32.)
Siguiendo los ejemplos anteriores, el lugar del hallazgo de estos plomos ha
llevado a algunos investigadores a atribuirles un carécter religioso. En este caso, el

hallazgo se ha localizado en un deposito votivo.

Este poblado ibérico se encuentra en la cima y laderas del monte de “El
Amarejo”, al sur de Bonete, dentro de los términos municipales de Montealegre del
Castillo.**° Para de Hoz, el plomo hallado en el depésito votivo de El Almarejo es de
naturaleza religiosa. Es un pozo abierto en la roca, cerca de un cerro en el que se asienta
un oppidum ibérico. Alfaro y Broncano mencionan que es un lugar en el que hay
almacenes y zonas de molienda y hornos, pero también hay entre estas zonas de

actividad econémica un depésito votivo y una zona de culto. ***

De Hoz indica que el depdsito votivo estaba relleno de piedras, adobes, cenizas y
materiales arqueoldgicos “al parecer de caracter votivo y basicamente femeninos"**? a
los que afiaden Alfaro y Broncano materiales como fusayolas, agujas de coser, objetos
de marfil, oro y plata, recipientes para perfumes y restos de telas carbonizadas, ademas
de restos de semillas carbonizadas y huesos de animales de corta edad que indican un
posible sacrificio. *** Estos autores también coinciden en que serfa un lugar de culto en
honor a una diosa femenina. Ademas, Blazquez habla de la aparicion de dos vasos
zoomorfos, seguramente de palomas, que simbolizarian alguna divinidad femenina
como Astarté o Tanit.*>* Para Almagro y Moneo, la iconografia de alguno de estos

vasos puede estar representando ritos. *>°

Entre estos materiales de Hoz documenta cuatro tiras de plomo con inscripciones
(G.24. 1-4), en las que tan s6lo aparece una linea de texto, que data entre los siglos IV y

111 a.C., siguiendo la datacién del depésito votivo. **°

40 BRONCANO 1984: 75

41 ALFARO-BRONCANO 1993; 132.

2 DE HOZ 2011: 386.

453 ALFARO-BRONCANO 1993; 132-133.
4 B AZQUEZ 1995b: 40.

455 ALMAGRO-MONEO 2000: 51.

46 DE HOZ 2011: 387.

110



Lecturas, segun de Hoz (2011: 387):
1) Jketi+n: urke+ke[?]n[

2) keil+[

3) ]:+utan:[

4a) ]:bikalu: alabultun: $albibiia
4b)]bu:[

De Hoz tan s6lo esta seguro de que el cuarto texto esta en lengua ibérica, en el
que consideramos salbi- como un elemento antroponimico.**” Para él, el hecho de que
se haya encontrado en un depoésito votivo hacen presumir que ha tenido algun tipo de
funcién ritual, de la que no poseemos paralelos. **® Para Alfaro y Broncano, las cintas de
plomo serian jaculatorias o dedicatorias a una divinidad femenina, pese a que el edificio
parezca principalmente de caracter econémico y no cultual. **® Almagro y Moneo

opinan que serfan dedicatorias a una divinidad femenina. *®°

Estos serén los plomos que habrén sido caracterizados como religiosos siguiendo
el lugar en el que fueron hallados, aunque como hemos visto también sus palabras se
han interpretado como indicadores de una posible naturaleza ritual o votiva. Poseemos
otros plomos que poseen una serie de palabras que algunos investigadores han
caracterizado como posibles tednimos, que podriamos incluirlos en el trabajo, pero dado

que no estamos seguros de ello los mencionaremos tan s6lo en el apartado siguiente.

El Cigarralejo (G.13.1)

Se documenta en EIl Cigarralejo otro espacio que se ha identificado como un
santuario ibérico, como nos indican Quesada Sanz, Blazquez Pérez, Cuadrado, Morales
Mufiiz, etc. Sin embargo, cerca del lugar se ha hallado una importante necrépolis, que es

la que llama nuestra atencién por ser aqui donde se han hallado los plomos.

El yacimiento de El Cigarralejo se encuentra a tres kilometros de Mula (Murcia),
y la necrépolis se fecha desde fines del siglo V al siglo | a.C. En ella se han

documentado importantes tumbas, llamadas “principescas” que investigadores como

57 LUJAN 2013: 111.

%8 DE HOZ 2011: 388.

459 ALFARO-BRONCANO 1993: 133.
460 ALMAGRO-MONEO 2011: 51.

111



Lucas Pellicer asocian a vinculos entre la religion y el gobierno.*®* En ellas se

contienen interesantes depdsitos y ajuares.

El plomo que nos interesa aparecion en 1948 en la tumba 21 de esta necropolis,
en la que habia dos enterramientos femeninos. Se encontrd junto al platillo de una
balanza, siendo un disco incompleto que se supone pudo ser circular, con unos 12 cm.
de didmetro. Aparece en lengua ibérica, pero en alfabeto grecoibérico. El texto, segln
Rodriguez Ramos (2005:35) dice asi: (An.2. 33)

iuntegen : e [

sakarbes :. sos [

lagutas : kebes* [

isgenus : andinue* [
tarikedelbabineditarke*s*[ | *rik
sabarbasderik : bidedenedesbesanelas :
ikbaidesuisebartasartiduragunan

nela : ebanalbasusbeliginela
biandingorsanlenebarerbeigulnarerganikbos :

Variantes de lectura: L.9 de Hoz (2011:419) ] biandingorsanlenebareibe
igulnarerganikbos : iria en la cuarta linea, detras de isgenus : andinue. Las dos

Gltimas lineas no las lee.

De Hoz excluye que se trate de una defixio , opinando que si pudo ser un texto
ritual, pero no de ese tipo. Afiade que "en el caso de las defixiones normalmente se trata
de deposciones secundarias, incluso clandestinas en la medida en que solian realizarse
sin consentimiento ni conocimiento de los propietarios de las tumbas en que eran
introducidas. EI muerto, sobre todo ciertas clases de muertos, constituian mensajeros
adecuados para las divinidades infernales, pero eso no implicaba que estuviesen

directamente relacionados con la misiva que se depositaba en su tumba" *¢?

Sin embargo, el hecho de que no haya numerales, ni nombres personales en el
mimo, al parecer, les lleva a pensar que no fuese un plomo usual con una funcién
practica. También se inclina a pensar que es religioso por el hecho de que sea circular

(algo poco frecuente para textos comunes).

%61 |LUCAS PELLICER 2001-2002:147.
462 DE HOZ 2011: 420.

112



IV. DESCARTADAS POR CRITERIOS INTERNOS

Existe otro grupo de inscripciones que contienen una serie de palabras que, si

seguimos a los diferentes investigadores que las califican como posibles te6nimos,
tendriamos que mencionar como religiosas en este trabajo. Sin embargo, sus soportes y

contextos no nos llevan a pensar que lo puedan ser. Por ello, las descartamos.

Usekeite, aurunim, berikarse, orkeiabar y sus variantes

Rodriguez Ramos se basa principalmente en criterios internos para la
caracterizacién de algunas piezas, sobre todo plomos, como religiosas, como la
aparicion de un léxico repetitivo en inscripciones de aspecto religioso, con términos
como usje-ik; uskeite; uskeikeai, que aparecen varias veces en Orleyl, aurunin,
aurunibeikeai, unibeikeai: unibeikeai 0 aurunibeikeai, también en Orleyl, berikarsense
(Orleyl), que coincide con berikarsense de Castellon y berikars/ , que aparece en la
inscripcion rupestre de Roda de Ter (D.3.1). También compara los términos orkeiabar y
abarieikite: abarieikite (Castellon), jrkeiabariekite (Liria F.13.4), y con orkeiabar
(Orleyl).

En resumen, parece indicarnos este investigador que muchos de estos términos
que coinciden en inscripciones religiosas tendrian un contenido o un caracter sacro, ya
que no puede ser casualidad que se repitan términos en contextos tan dispares (desde la
parietal de Rod4 de Ter a las ceramicas de Liria).

Siguiendo estas consideraciones de Rodriguez Ramos, el plomo de Castellon
(F.61), el Cigarralejo (G.13.1), junto a los de Orleyl, serian de naturaleza religiosa. Sin
embargo, el hecho de no hallar algunos de ellos en un contexto religioso nos hace
descartar esta idea, ya que en nuestra opinion no conocemos lo suficiente estas palabras
para asegurar que son religiosas.*®* Por lo tanto, en este trabajo no hemos incluido
muchas de las inscripciones que contienen estos términos al no considerar que sean
"vocabulario religioso™ y las que si hemos tratado seran por otros criterios anteriormente

explicados.

463 RODRIGUEZ RAMOS 2005: 33-34.
464 fdem: 34-35.

113



Neitin iunstir

Aunque estos términos no sean mencionados por Rodriguez Ramos, otros
investigadores han opinado que podrian ser tednimos. Estas palabras, que a veces
aparecen juntas y otras separadas, las hemos visto ya a lo largo de este trabajo en varias
ocasiones. Aparecian en alguna ceramica de Liria, en el Castelillo de Alloza, en la estela
de La Vispesa y en los plomos de Orleyl (V-VII) y La Serreta I. Todas ellas habian sido
recogidas en este trabajo como "de religiosidad atribuida” ya que no estamos
convencidos del todo de que sean religiosas, y en todas ellas eran criterios externos
(como lugar de hallazgo o contexto) los que nos llevaban a pensar que pudieran ser

rituales o votivas.

Sin embargo, Fletcher Valls y Oliva Prat encuentra estas palabras repetidas en
otros plomos, como el de Ullastret, el de Castellén, el Solaig, Ampurias o Liria. *®

Neitin, como veiamos en la Estela de la Vispesa, podria interpretarse como un
tedbnimo, como opinaron Maluquer de Motes (1968) y Beltran Martinez (1980). Para
Marco y Baldellou, "parece evidente que el Neitin de Binéfar se adscribe a una
divinidad indigena, conocida en otras fuentes literarias y epigraficas con el nombre de
Neto o Neton, asimilada a Marte".*®® Citan las palabras de Macrobio sobre un dios
Ilamado asi, que se adscribe al celta -neto, «guerrerox, por lo que lo compara a Marte.

Sin embargo, nos debemos preguntar si el nombre de la supuesta divinidad es de
origen celta por quée se atestigua tanto en el area ibérica. La explicacion para otros
investigadores es que se trate de un antroponimo, como indica una inscripcién en

Tarrasa en la que Neitinbeles es un nombre personal (CIL 1, 6144).

lunstir ha sido interpretada por investigadores como Pio Beltrdn como «sefior»,
término que nos resulta confuso a la hora de atribuirle un caracter fijo.*®" Es decir,
«Sefior» puede tener un caracter religioso, como forma de invocacién divina a la hora
de referirse a un dios. Sin embargo, se atestigua muchas veces al comienzo de plomos,

con lo que no es raro pensar que alli se colocase el nombre del destinatario, o una forma

65 OLIVA PRAT 1967: 111.
466 MARCO-BALDELLOU 19867??: 108.
7 ELETCHER VALLS 1994-1995: 155.

114



de salutacion. Para de Hoz, el hecho de que se encuentre al comienzo de los plomos
sugiere que iunstir pudiese ser un invocativo o una forma de saludo, aunque no
conocemos que significado tendria en otras, como el vaso zoomorfo de Ullastet, del que
no duda de su funcion sacral. Pattison interpreta iunstir como un titulo honorifico,
siendo «sefior» un término no religioso, sino de rango. Velaza también cree que seria
una formula de saludo. “°® Por el contrario, Silgo opinaba que iunstir podia ser una

divinidad, a la que asimilaba con una gran diosa ibérica. **®

Neitiniunstir

Rodriguez Ramos ve en neitiniunstir una formula repetida en numerosas
inscripciones que considera posiblemente religiosas. Dice: "la formula conjunta neitin
iunstir, se encuentra en el inicio del texto sobre una figurilla de probable caracter votivo
de Ullastret (C.2.8), en el encabezamiento de los textos del plomo H.0.1 y en la segunda
linea de la roca de Cruzy (B.11.1); pero podria encontrarse también en la estela de
Binéfar (tras el inoportuno corte) y en el inicio del plomo emporitano ( Jtin iunstir)." *"
Para él podria ser una férmula semejante a «dar/regalar» o una férmula votiva o

propiciatoria, traducible como «Neitin sacrum» **

Silgo opinaba que neitiniunstir pudiese ser un teénimo.*’* Como hemos visto
para algunos neitin seria el nombre de un dios, mientras que iunstir podria ser una

forma de llamarlo, un apelativo.

Sin embargo, Untermann veia en estas dos palabras dos formantes onomasticos,
con lo que neitiniunstir podria ser un nombre compuesto. Cree que neitin seria un
antroponimo "breve", que vemos en una inscripcion de Tarrasa, arriba mencionada, y en
Binéfar (que caracteriza como una estela sepulcral). EI hecho de encontrarla en
repetidas ocasiones unida a iunstir le lleva a plantearse que neitiniunstir sea un

antropénimo compuesto. "3

488 £ ETCHER VALLS 1994-1995: 163.
469 S1LGO 2009: 355.

40 RODRIGUEZ RAMOS 2002a: 128.
411 fdem: 129.

412 S1LGO 2004: 196.

43 UNTERMANN 1998: 12.

115



Debido a que aparece en muchas ocasiones al inicio de plomos, Simén Cornago
opina que podria equivaler a una férmula de salutacién. *’* En cambio, para Corzo et alii
podria ser términos tipicos de textos de contenido juridico (como contratos o protocolos
de negociaciones). Sin embargo, no descartan por completo que puedan ser

tednimos. *"°

En conclusion, no podemos asegurar que neitin y iunstir o ambas palabras juntas
sean dos tednimos, con lo cual no sabemos hasta qué punto incluir estas inscripciones
en este apartado. Muchas de ellas poseen estas palabras, como los plomos de Tivissa, el
Solaig, Ullastret, Ampurias, los Villares o el plomo Marsal, o en otros soportes, como la

roca de Cruzy (B.11.1), la Estela de Guissona o la figura zoomorfa de Ullastret (C.2.8).

Dado que estas piezas carecen de un soporte que podamos caracterizar como
religioso y su lugar de hallazgo tampoco nos indica que asi sea, no las incluiremos en el
trabajo, afladiendo ademas que los investigadores no han atribuido a estas un caracter
religioso. Los plomos, en general, son aceptados como posiblemente comerciales o

funerarios.

Sobre la roca de Cruzy (B.11.1), hallada seguramente en las proximidades de
Ensérune, es una inscripcion sin paralelos en la epigrafia ibérica, que no podremos
comparar con ningun otro. No parece corresponder a una inscripcion funeraria, ni a un
texto publico, pero tampoco hay indicios para pensar que podria ser religioso. Se trata
de un bloque de piedra inciso, de unos 40 cm de alto, 25 cm de ancho y 35 cm. de
grosor. Se data en torno al siglo 111 a.C. y esta escrito en signario ibérico levantino.*’®
Su lectura, segin Simon Cornago (2013:153) sera: [---]iubebarete/ neitiniunstir -

kule/Sare - arkideibase

Rodriguez Ramos incluye esta pieza en su estudio de inscripciones religiosas, ya
que ve en ella una serie de palabras repetidas que coinciden con otras inscripciones, que
considera religiosas. *’* Sin embargo, como veiamos, Untermann opinaré que se trata de

antroponimos.

474 SIMON CORNAGO 2013:153.
475 CORZO et alii 2007: 256.

476 BELTRAN LLORIS 2012: 12.
" RODRIGUEZ RAMOS 2005: 37.

116



Otra pieza serd el rhyton zoomorfo de Ullastret (C.2.8), hallada en este
yacimiento ibérico de Gerona. Ha sido interpretada como un rhyton, un vaso ritual, y su
texto, segin Rodriguez Ramos (2005: 38) es neitiniunstir / ankeitar’ika / il bikon /
(™)r'kelki ren ekiar” akerbikir ban /auskeikar. Ni su lugar de hallazgo ni su soporte
nos hacen pensar que se pueda tratar de un objeto religioso.

La estela de Guissona también recoge el término neitin, pero esta pieza de casi
un metro de alto, en escritura levantina y lengua ibérica es caracterizada como una
inscripcién de tipo funerario. La lectura de la pieza segin Simén Cornago (2013:175)
es: neitinke/ subake - e - i - tako, en la que Guitart, Pera, Mayer y Velaza identifican

neitin como un antropénimo, como subake. *"® Descartamos que la pieza sea religiosa.

No incluiremos estas piezas en el corpus general ya que no nos convence que
sean religiosas, ademas de que incluso los investigadores que le atribuyen un posible
caracter votivo o ritual dudan de que sea esta su correcta interpretacion. De esta forma,

simplemente las comentaremos como algunas de las inscripciones descartadas.

478 SIMON CORNAGO 2013 175.
117



3. ANALISIS DE LOS DATOS OBTENIDOS

Este trabajo no tenia como objetivo una mera recopilacion y clasificacion de los

datos, sino que pretendiamos un andlisis exhaustivo de los mismos con el fin de

comprender el fenémeno de la epigrafia religiosa paleohispéanica.

.  LISTADO COMPLETO

Hemos recopilado una gran cantidad de inscripciones, cuya naturaleza religiosa

se ha dividido en tres grupos segin la probabilidad de que se trate de un epigrafe

religioso. El listado obtenido es el siguiente:

Seguras:
Nombre /Localizacion Referencia Soporte Datacion Lengua Escritura
Cabeco das Fraguas L.3.1 Rocoso s. I-11d.C. Lusitana Latina
Lamas de Moledo L. 2. 1 y CIL Il | Rocoso s. 11d.C. Lusitana Latina
416 latina
Arroyo de la Luz L. 1. 1/ CIL 1I, | Rocoso Fin.s. 1d.C. Lusitana Latina
I-11 738y 739. latina
Arroyo de la Luz 111 Villar-Pedrero Rocoso Fins.la.C. Lusitana Latina
2001
Arronches Carneiro et alii | Rocoso Fins.la.C. Lusitana Latina
2008
Viseu Da Silva et alii | Ara s. 1d.C. Lusitana Latina
2009 latina
Probables:
Avrea Celtibera
Nombre /Localizacion Ref. Soporte Datacion Lengua Escritura
Pefialba de Villastar K.3.3 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
"Gran Inscripcion”
Pefialba de Villastar K.3.4 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.5 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.6 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.7 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.8 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.9 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.10 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.11 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.12 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina

118




Pefialba de Villastar K.3.13 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.14 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.15 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.16 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.17 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.18 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.19 Rupestre Inic. s. 1. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.20 Rupestre Inic. s. I. d.C. Celtibérica Latina
Pefialba de Villastar K.3.21 Rupestre Inic. s. I. d.C. Celtibérica Latina
Area Ibérica
Nombre Ref. Soporte Datacion Lengua | Escritura
/Localizacién
Montafia Frontera F.11.7 Pedestal Inicios s. Il | Ibérica Ibérico
a.C. levantino
Montafia Frontera F.11.28 Pedestal s. ll-l1a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Montafia Frontera F.11.30 Pedestal s. 1d.C. Ibérica Ibérico
levantino
Montafia Frontera PI1 Fragmento de | s. ll-1a.C. Ibérica Ibérico
pedestal levantino
Montafia Frontera P92 Fragmento de | s. ll-1a.C. Ibérica Ibérico
pedestal levantino
Montafia Frontera P93 Fragmento de | s. ll-1a.C. Ibérica Ibérico
pedestal levantino
Montafia Frontera P94 Fragmento de | s. ll-1a.C. Ibérica Ibérico
pedestal levantino
Montafia Frontera P95 Fragmento de | s. ll-1a.C. Ibérica Ibérico
pedestal levantino
Montafia Frontera P96 Fragmento de | s. ll-1a.C. Ibérica Ibérico
pedestal levantino
Montafia Frontera P97 Fragmento de | s. ll-1a.C. Ibérica Ibérico
pedestal levantino
Ruscino B.8.1 Altar s. 1ll-1la. C. Ibérica Ibérico
levantino
Tarraco C.18.7 Altar s. ll-l1a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Cerro de los Santos G.14.1 Exvoto s. llla.C. Ibérica Ibérica
meridional
Cerro de los Santos G.14.2 Exvoto s. llaC. Ibérica Ibérica
meridional
Cerro de los Santos G.14.3 Exvoto s. llaC. Ibérica Ibérica
meridional
Torreparedones P 116 Exvoto Il-1a.C. Ibérica Ibérica
meridional
Rodé de Ter D.31 Rupestre s. lla.C. Ibérica Ibérica
levantina
El Cogul D.81 Rupestre s. lla.C. Ibérica Ibérica
levantina

119




Reina G.57.1 Rupestre s. IV a.C. Ibérica Ibérica
meridional
Abrigo Burgal Pérez Rupestre s. -1l a.C. Ibérica Ibérica
Ballester 1992 meridional
Mas del Cingle Vifias-Sarria Rupestre s. -1l a.C. Ibérica Ibérica
1978 meridional
levantina
La Camareta Pérez  Rojas | Rupestre s. IV a.C. Ibérica Ibérica
1993 meridional
Osséja PYO. 07.01 Rupestre s.I1-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PYO. 07.23 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.22 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.26 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.27 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.04 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.13 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.02 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PYO.07. 17 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.14 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PYO. 07. 15 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PYO. 07.16 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.18. Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PY0.07.21 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Osséja PYO. 07.20 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
La Tour de Carol PY0.03.01 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
La Tour de Carol PY0.03. 03. Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Err PY0.05.01 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Err PY0.05.03 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Err PY0.05.05 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Guils Gl. 01.01 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Guils Gl1.01.02 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Guils G1.01.03 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Ger Gl1.02.01 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Ger G1.02.04 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino

120




Bolvir G1.04.01. Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Bolvir G1.04.02 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Enveigt PY0.04.01 Rupestre s.I1I- 11 a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Prunet PYO. 08 Rupestre s.I1I-11a.C. Ibérica Ibérico
levantino
Atribuidas:
Avrea Celtiberia
Nombre Ref. Soporte Datacion Lengua Escritura
/Localizacién
Caminreal K.5. 1. Ceramica Fin s. 1I- inic. | Celtibérica Celtibérica
la.C.
Botorrita | K. 11 Bronce s.l.a. C. Celtibérica Celtibérica
Area Ibérica
Nombre /Localizacion Ref. Soporte Datacion Lengua | Escritura
San Miguel de Liria Liria IX Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
F.13.5 levantino
San Miguel de Liria Liria X Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
F.13.31 levantino
San Miguel de Liria Liria XI Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
F.13.28 levantino
San Miguel de Liria Liria XII Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
levantino
San Miguel de Liria Liria XIll | Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
levantino
San Miguel de Liria Liria Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
XVII levantino
F.13.8
San Miguel de Liria Liria XIX | Ceramica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
F. 13.52 levantino
San Miguel de Liria Liria XLVI | Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
levantino
San Miguel de Liria Liria XC Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
F. 13. 56 levantino
San Miguel de Liria F.13.12 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria levantino
XXXV
San Miguel de Liria F.13.4 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
levantino
San Miguel de Liria F.13.6 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria levantino
LXXVI
San Miguel de Liria F.13.9 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria XXI levantino
San Miguel de Liria F. 13.10 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria LIl levantino
San Miguel de Liria F.13.12 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria levantino
XXXV
San Miguel de Liria F.13.19 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
levantino

121




San Miguel de Liria F.13.20 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
levantino
San Miguel de Liria F.13.24 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria LV levantino
San Miguel de Liria F.13.27 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria levantino
XXIX
San Miguel de Liria F.13.28 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria levantino
XXVI
San Miguel de Liria F.13.43 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria levantino
XXXI
San Miguel de Liria F.13.70 Cerdmica 250-180 a. C. Ibérica Ibérico
Liria XCII levantino
El Castelillo de Alloza E. 4.2 Cerdmica s. lla.C. Ibérica Ibérico
levantino
El Castelillo de Alloza E. 4.3 Cerdmica s. lla.C. Ibérica Ibérico
levantino
Mas Castellar de Pontés | C. 3. 1. Ostrakon Il a.C. Ibérica Ibérica levantina
ceramico
Porcuna H.12.1 Exvoto V-1V a.C.? Ibérica Ibérica
meridional
Pech Maho B.7.1 Cista  sobre | Il a.C. Ibérica Ibérica levantina
tumba
Sagunto F.11.8 Arquitrabe s. laC. Ibérica Ibérica levantina
latina y latina
Tarraco C.18.10 Arquitrabe s. ll-1a.C. Ibérica Ibérica levantina
latina y latina
La Vispesa D.12.1 Estela/ Inic. s. Il a.C. Ibérica Ibérica levantina
monumento
Orleyl F.9.5 Plomo s. lla.C. Ibérica Ibérica levantina
Orleyl F.9.6 Plomo s. lla.C. Ibérica Ibérica levantina
Orleyl F.9.7 Plomo s. lla.C. Ibérica Ibérica levantina
La Serreta G.1.1 Plomo s. -1l a.C. Ibérica Grecoibérico
La Serreta G.1.5. Plomo s. lla.C. Ibérica Ibérica levantina
El Amarejo G.23.1. Plomo s. lla.C. Ibérica? | Ibérica
meridional
El Amarejo G.23.2 Plomo s. lla.C. Ibérica? | Ibérica
meridional
El Amarejo G.23.3 Plomo s. lla.C. Ibérica? | Ibérica
meridional
El Amarejo G.234 Plomo s. lla.C. Ibérica Ibérica
meridional
El Cigarralejo G.13.1 Plomo s. -1l a.C. Ibérica Grecoibérico

122




1. LISTADO DESGLOSADO

Siguiendo los datos obtenidos en este trabajo hemos clasificado las distintas

inscripciones, dependiendo de los criterios estudiados.

Inscripcién

Criterios internos

Criterios externos

Posible
tednimo

Ritual u | Férmula
ofrendas | votiva

Posible an-
troponimo

Soporte | Contexto
religioso | religioso

Cabeco das Fraguas

X

X

X

Lamas de Moledo

X X

X

Arroyo de la Luz I-11

X X

Arroyo de la Luz 111

Arronches

Viseu

X

Pefalba de Villastar

XXX [X[| XX

Montafia Frontera

Ruscino

Tarraco

Cerro de los Santos

Torreparedones

XX XX XX XXX XX

XX X|X| X

Roda de Ter

El Cogul

Reina

Abrigo Burgal

X

Mas del Cingle

La Camareta

Osséja

La Tour de Carol

Err

Guils

XX XXX

Ger

Bolvir

X

Enveigt

Prunet

XXX XXX XX XX XXX XXX

Caminreal

X?

X? X?

Botorrita |

S. Miguel de Liria

X?

X?

X?

X

Castelillo de Alloza

X?

Mas Castellar Pontés

X?

Porcuna

X?

La Vispesa

X?

X?

Pech Maho

XXX X | 2] X| |

X?

Sagunto

X?

X?

Tarraco

X?

X?

Orleyl

X?

X?

X?

La Serreta

X?

X?

El Amarejo

X?

El Cigarralejo

X[ X %51251%5 %S

X?

123




IIl.  DATOS Y OBSERVACIONES EXTRAIDAS

- Numero y distribucion geografica-cultural y cronolégica

Como pinceladas generales observamos que hay muchas mas inscripciones en el
ambito ibérico que en el indoeuropeo, siendo muy escasas en la Lusitania y en la
Celtiberia. Otra observacion a simple vista es que dentro del ambito ibérico las
inscripciones son mas frecuentes en las zonas de la actual Catalufia y Comunidad
Valenciana, aunque hay algunas en Murcia, Albacete, Jaén y Cordoba. Sin embargo, en
la parte de Andalucia, sobre todo la méas occidental, no contamos con inscripciones de
este tipo. En cuanto al area indoeuropea, encontramos las inscripciones lusitanas en las
cercanias de los rios Duero y Tajo, y las celtiberas en las proximidades del Jalon-Jiloca
y el rio Huerva. El resto del territorio no presenta epigrafes que cataloguemos como
religiosos, al menos en lengua paleohispanica. (An.1.1)

Vemos que la mayor parte de epigrafes datan de los siglos Il-1 a.C., aunque
agunas ibéricas se remontan al siglo 11l o incluso antes. Mientras, en el &mbito lusitano
y las inscripciones de Pefialba serdn de época imperial, estas Gltimas, como hemos visto,

datadas con la inscripcion de los versos de La Eneida. (An.1.2)

- Contenido de estas inscripciones: criterios internos

En la mayor parte de estas inscripciones lo que atestiguamos son posibles
antropdnimos. Mientras, los tednimos seguros sélo nos aparecen en la Lusitania. No
atestiguamos tednimos en el resto de epigrafes tratados, o al menos que sean aceptados

unanimemente como tales.

No conocemos férmulas votivas en lenguas paleohispanicas y tan sélo las

lusitanas describen ofrendas y rituales.

- Soportes y lugares de hallazgo: criterios externos

Observamos que los soportes empleados son de lo mas variado, predominando
los que por si mismos no nos indiquen que el epigrafe pueda ser religioso. Tan sélo las
aras y exvotos seran un claro soporte para las inscripciones, pero como hemos visto no

son muy empleados. Las inscripciones rupestres son también muy numerosas, y

124



atestiguadas en las tres areas culturales estudiadas, cinco en la Lusitania, una veintena
en Pefalba de Villastar y ain un nimero mayor en el &rea ibérica, destacando la zona de

la Cerdafia.

Otras inscripciones nos han aparecido en soportes de lo mas diverso, como
arquitrabes, cistas, vasos pintados, plomos, etc. No encontramos apenas objetos cuya
interpretacion religiosa sea indudable, siendo generalmente una funcion secundaria la

que nos hace catalogarlos como religiosos. (An.1.3)

- Observaciones generales

No hay un gran nimero las inscripciones religiosas en la Peninsula Ibérica en
lenguas indigenas, frente a una cantidad mayor de ellas en otras zonas como la Galia, el
norte de Africa, Italia, Grecia, etc.

125



4. CONCLUSIONES

En primer lugar, la explicacion de que encontremos un mayor nimero de
inscripciones en el &mbito ibérico que en el de la Celtiberia y Lusitania es bien sencilla:
es en el area ibérica en la que el uso de la epigrafia paleohispanica es mas intenso,
Ilegando las inscripciones escritas en lengua ibérica a mas de 2000, mientras que en el
ambito indoeuropeo se calculan unas 200. De este modo, lo 16gico es pensar que a mas

inscripciones, mas inscripciones religiosas.

Los epigrafistas calculan que la escritura llegaria al &mbito ibérico ya en los
siglos V-1V desde el sur de la Peninsula hasta el este levantino y de ahi pasaria a la
Celtiberia. De esta forma también explicamos por qué las inscripciones ibéricas son

cronolégicamente mas antiguas que las celtibéricas y lusitanas.

Es significativo que las inscripciones lusitanas y las de Pefalba de Villastar sean
tardias. Sabemos que conforma avanza la Republica y comienza la época imperial, las
lenguas indigenas van decayendo y van haciéndose més numerosas las inscripciones en
lengua y escritura latina. Conocemos algun caso aislado del uso de la lengua vernacula
en época imperial, ya sea en inscripciones como la de Lamas de Moledo, cuya
cronologia fechan en el siglo 11 d.C., como en narraciones literarias, como la cita de
Tacito (Ann, 1V, 45) sobre un torturado en Tiermes que respondia a sus interrogadores
en su lengua materna. (An.3.5)

Los fieles lusitanos y los de Pefalba de Villastar indudablemente conocen la
cultura romana, lo que manifiestan tanto por el uso de su alfabeto, sus formulas votivas
0 sus obras literarias. No obstante, estan empleando su lengua propia para referirse a sus
rituales y deidades, lo cual nos hace plantearnos si no seria por marcar su identidad de

esta forma o si seria un signo de tradicionalismo.

La religion siempre estda muy unida a la tradicion, y es comin que conserve
ciertos aspectos conservadores. A estos dioses se les invocaria en lengua indigena
mucho antes de que sus fieles aprendieran a escribir en latin, con lo que no seria raro
que al aprender la escritura latina, ain se expresasen en su lengua. Para el resto de

actividades seguramente empleasen el latin, pero la religién estd muy unida a la

126



tradicién y por tanto las inscripciones en lengua lusitana pueden ser un claro ejemplo de
conservadurismo. So6lo usan su lengua para la religion, de ahi que el 100% de las

inscripciones lusitanas sean de esta naturaleza.

Lanzamos asi una primera hipdtesis: lusitanos y celtiberos se estan expresando
en su lengua en época imperial porque la religion, unida al conservadurismo, les lleva a

un uso de la misma para esta tematica.

Frente a lo anterior, es muy poco frecuente que una vez asentado el imperio
romano en Hispania se sigan realizando inscripciones en lengua vernacula. Lo comun es
que proliferen los epigrafes en latin, perdurando la cultura indigena en la onomastica, la

toponimia o los teGnimos que encontramos.

Existen numerosas inscripciones en latin en las que aparecen teénimos indigenas
y que, como hemos visto, nos han servido para rastrear divinidades en las inscripciones
paleohispanicas. Hay un creciente nimero de tednimos indigenas en inscripciones
latinas en el ambito indoeuropeo, mientras que en el espacio ibérico tan sélo damos

como seguro el tednimo Betatun.

Sobre las religiones indigenas peninsulares debemos decir que desconocemos
por completo la existencia de un pantedn estandarizado y de una mitologia, y tenemos
ciertas dudas sobre como eran estos dioses, como se les representaba o que funciones
tenian. Para las religiones célticas podemos buscar paralelos en inscripciones galas o
textos irlandeses, conociendo asi teénimos, rituales, ceremonias y costumbres. Podemos
intuir qué funciones tenia un dios a partir de la etimologia de su nombre, pero su
seguridad no es total. Para el mundo ibérico es mas complejo, ya que carecemos de

paralelos fuera del ambito paleohispanico, y faltan casi por completo los te6nimos.

Para la escasez de tednimos en el mundo ibérico nos podriamos plantear si al
adaptar antes la escritura y la cultura romana, sus divinidades se adaptaran a los dioses
clasicos, dejando pronto de usarse sus nombres tradicionales para invocarlos, siguiendo

lo que conocemos por sincretismo. *”°

4% para conocer sincretismos entre divinidades indigenas, clasicas y orientales, BLAZQUEZ 1981.

127



Sin embargo, esto explicaria por qué no conocemos tednimos indigenas en los
epigrafes latinos, pero no los motivos de su ausencia en inscripciones ibéricas. Es
significativo que estemos hablando de inscripciones religiosas y que apenas

encontremos tednimos en ellas.

Nos preguntamos si, del mismo modo que ocurre en muchas culturas religiosas,
los nombres de los dioses en la Peninsula Ibérica serian un tema tabd y por tanto no
existiese la costumbre de nombrarlos. Es posible que la razon para que no se atestigiien
tednimos, es que no existiese una tradicién de invocarlos y menos aln tuvieran la

costumbre de plasmar los nombres de estos dioses por escrito.

Siguiendo parametros actuales, buscamos en estas inscripciones un tednimo, que
nos confirme la religiosidad del epigrafe, pero quiza sea un concepto erréneo. Segun lo
estudiado, parece claro que la forma en la que manifestaban su culto los pueblos
paleohispanicos no era inscribir te6nimos, sino que es mas comdn que aparezca el

nombre del fiel en un espacio de culto, como muestra de ofrenda o de devocién.

Sin embargo, debemos advertir que debido a nuestro desconocimiento de la

lengua ibérica pueden haber més tednimos o formulas votivas que no identifiquemos.

En cuanto al estudio de los soportes, hemos visto que hay diferencias entre
zonas. En la Lusitania, los primeros analizados, primaba la escritura sobre roca, del
mismo modo que en Pefialba de Villastar y las inscripciones de la Cerdafia. Es bien
sabido la importancia que tienen las rocas, las montafas y las cuevas en las creencias
antiguas. Unas y otras son simbolo de perduracion, de cercania a los dioses, de fuerza,
entre otros muchos atributos, son veneradas por muchas culturas, desde las mas antiguas

a los pueblos primitivos actuales.

Por lo tanto, no es extrafio que estos sean espacios frecuentes a la hora de
comunicarse con los dioses. Ademas, al lado de muchas de estas inscripciones rupestres
encontramos grabados, representaciones solares, geométricas, figuras de animales,
escenas de caza, desfiles o bailes, lo que otorga un caracter sacro a estos lugares. Sin
embargo, no sabemos si estos espacios eran lugares de culto, donde se llevaran a cabo

rituales colectivos o romerias, o si los fieles acudian a estas zonas por si mismos, de

128



forma individual. EI hecho de que muchos de estos lugares se asocien a rios podria estar
marcando una veneracién a estos elementos de la naturaleza, algo tipico en las culturas

antiguas, en los que simbolizan la abundancia y la fertilidad, y son fuentes de vida.

En un segundo punto hemos visto los altares, objetos creados expresamente con
una funcion religiosa. Este soporte es muy comuin en inscripciones religiosas en La
Galia, Italia, el norte de Africa, etc., y sera también muy utilizado para las inscripciones

latinas en Hispania, dedicadas tanto a dioses clasicos como indigenas.

Otro soporte que hemos visto son los exvotos. Resulta interesante que tan sélo
aparezcan inscripciones de este tipo en un par de yacimientos, ademas relativamente
cercanos entre si. La explicacion es que es mas comun la aparicion de exvotos en los
santuarios meridionales, aunque también los hay en otras partes de la Peninsula. De ahi

que a mas exvotos, mas probabilidad de que alguno de ellos presente inscripcion.

Frente a los exvotos y las aras, soportes creados con una clara intencion religiosa
(tengan o no inscripcion), hemos analizado otras inscripciones sobre diversos soportes
que tradicionalmente no se interpretan como objetos religiosos, entre los que
encontramos los vasos pintados (Liria y Alloza), el bronce de Botorrita, los arquitrabes
de Sagunto y Tarraco, etc. Si las inscripciones que aparecen sobre estos soportes fueran

efectivamente de naturaleza religiosa, no es el soporte en si el que conduce esa idea.

Por Gltimo tenemos los plomos y la estela de la Vispesa, los cuales, siguiendo su
soporte y contexto, parecen mas bien de naturaleza funeraria. Sin embargo, los
investigadores han visto en ellos algin elemento que les ha llevado a cuestionarse su

posible interpretacion como religiosos.

Frente a los territorios extrapeninsulares, como la Galia, Italia o el norte de
Africa, en Hispania se documentan pocos epigrafes de caréacter religioso en lenguas
vernaculas. Como hemos dicho, la mayoria de los atestiguados aqui aparecen en lengua
y escritura latina, y sobre todo en el area noroccidental.

Obviamente, antes de la llegada de la escritura, el culto no pudo ser manifestado

mediante epigrafes, y conforme se van adaptando a ella comenzaréan a aparecer las

129



inscripciones religiosas. Ademas, cuando Roma entra en la Peninsula no sélo trae
consigo un nuevo alfabeto y lenguaje, sino un nuevo sistema de creencias y de
manifestacién del culto. De esta forma, los que todavia no habian comenzado apenas a
escribir (como en la parte noroccidental de la Peninsula donde apenas hay textos en
lenguas paleohispanicas), tomaran el alfabeto latino y los soportes romanos para
hacerlo. Eso explicaria que sean méas frecuentes en este territorio las inscripciones

latinas sobre aras en las que se atestiguan tednimos indigenas.

Otra explicacion para la ausencia de epigrafes se debe a la inexistencia del
concepto de epigrafia monumental en los pueblos paleohispanicos.*®° No existe en la
Peninsula grandes santuarios sobre los que inscribir grandes epigrafes, ni inscripciones
destinadas a un puablico general. Documentamos los santuarios y templos mas por la
existencia en ellos de ofrendas y exvotos que por la aparicion de una arquitectura de
caracter monumental, tipica en los grandes templos clasicos.

8l los de la zona

Almagro y Moneo reconocen dos tipos de santuarios:
septentrional, que se caracterizan por ser "santuarios gentilicios" en los que aparecen
altares sacrificiales y diversos tipos de ofrendas, y los de la zona meridional, como el de
Torreparedones, que categorizan como "santuarios dinasticos" y se diferencian de los

anteriores por la presencia de depdsitos votivos (favissae) y exvotos.

La explicacion que dan para esta diferencia es que "los santuarios gentilicios" se
relacionan con un sistema socio-ideoldgico tipico del mundo ibérico septentrional,
mientras que en el meridional el sustrato cultural procede del mundo tartésico-
orientalizante. **? En esta descripcion de los santuarios de Almagro y Moneo podemos
ver la clave de la diferencia entre soportes de una y otra zona, que corroborabamos en
este trabajo. Ademas, estos investigadores tan sélo tratan los santuarios urbanos, que no
son tan frecuentes como parecen serlo los santuarios al aire libre en el nordeste y

levante, o las pequefias "capillas locales".

480 BELTRAN LLORIS 2013: 177-178.
481 ALMAGRO-MONEO 2000:110.
*82[dem: 110.

130



Por otro lado, en el ambito de la Celtiberia no encontramos estructuras que
podamos caracterizar como grandes templos, y los santuarios se ubican en lugares al
aire libre, en espacios boscosos y montafiosos. En este caso también parece claro que la
falta de monumentalidad en el ambito epigrafico es el causante de la escasez de
epigrafes religiosos. Ademas la escritura celtibérica se emple6 principalmente para usos
privados: pactos de hospitalidad, marcas de propiedad, etc.

En definitiva, en este trabajo hemos recopilado y analizado todas aquellas
inscripciones que pueden ser catalogadas como religiosas. Para ello hemos seguido
diferentes criterios, como el contenido del texto, su lugar de hallazgo o el soporte en el
que se inscriben, analizando también su cronologia, su lengua y sistema de escritura y

su lectura e interpretaciones de la misma.

Creemos haber descrito un fenémeno poco estudiado hasta la fecha, dando
respuesta a una serie de preguntas que nos surgian conforme avanzabamos en el trabajo.
Hemos intentado explicar el porqué de que en unas zonas haya epigrafes mas antiguos
que en otras, que en unos ambitos sea mas comun un soporte que otro, el hecho de que
sean mas comunes las inscripciones en latin que las que aparecen en lengua

paleohispanica, y sobre todo por qué no encontramos mas inscripciones.

Hemos definido un comportamiento epigrafico, llegando a la conclusién de que
lo que ocurre en los diferentes &mbitos de la Peninsula es debido a los diversos factores
vistos, y quizad también al hecho de que puede que en estos pueblos el culto se
manifestase de una forma diferente al del uso de la epigrafia. De ahi que las
inscripciones religiosas tengan tan poco peso.

131



5. BIBLIOGRAFIA

Obras clasicas
ESTRABON, Geografia, Vol. 2, libros IlI-1V (Introduccion, traduccion y notas de J. Garcia
Blanco), Editorial Gredos, Madrid, 1992.

TACITO, Anales (Prélogo, traduccion y notas de C. Lopez de Juan), Alianza Editorial, Madrid,
1993.

Obras y articulos especializados:

ADROHER, A. M., PONS | BRUN, E. y RUIZ DE ARBULO, J., "El yacimiento de Mas
Castellar de Pontos y el comercio del cereal ibérico en la zona de Emporion y Rhode (ss. 1V-11
a.C.)", en Archivo Espafiol de Arqueologia, N.° 66, 1993. pp. 31-70.

ALBERRO, M., “El pancéltico dios Lug y su presencia en Espafia”, en Polis. Revista de ideas y
formas politicas de la Antigliedad Clasica, N.° 22, 2010. pp. 7-30.

ALFARO ARREGUI, M., BRONCANO RODRIGUEZ, S., "Estado actual de las excavaciones
arqueoldgicas en ElI Amarejo”, en J. Blazquez Pérez, R. Sanz Gamo, M.T. Musat Hervas
(coords.), Arqueologia en Albacete, Madrid, 1993. pp. 131-144.

ALFAYE, S., “Materiales paleohispanicos inéditos en la obra de Juan Cabré”, en
Palaeohispanica, N.° 3, 2003a. pp. 9-29.

- “La iconografia divina en Celtiberia: una revision critica”, en AEspA, N.° 76,
2003b.pp.77-96.

"Rituales de aniquilacién del enemigo en la "Estela de Binéfar"(huesca)", en L.
Herndndez Guerra y J. Alvar Ezquerra (eds.) Actas del XXVIII Congreso
Internacional Gira-Arys IX "Jerarquias religiosas y control social en el mundo
antiguo" Valladolid 7-8-9 de noviembre de 2002, Valladolid, 2004. pp. 15-28.

- “Santuarios celtibéricos”, en Celtiberos. Tras la estela de Numancia, Soria,
2005. pp. 229-234.

“Hacia el lugar de los dioses: aproximacion a la peregrinacion religiosa en la
Hispania indoeuropea”, en F. Marco Simén, F. Pina Polo y J. Remesal Rodriguez
(eds.), Viajeros, peregrinos y aventureros en el mundo antiguo, Barcelona, 2010.
pp. 177-218.

ALFAYE, S., MARCO SIMON, F., “Religion, language and identity in Hispania: Celtiperian
and Lusitanian rock inscriptions”, en R. Haussler (dir.), Romanisation et épigraphie. Etudes

interdisciplinaires sur I’acculturation et I’identité dans I’Empire romain, Montagnac, 2008. pp.
281-305.

ALMAGRO BASCH, M., "EI covacho con pinturas rupestres de Cogul (Lérida). Lérida, 1952.

ALMAGRO GORBEA, M., MONEO, T., Santuarios urbanos en el mundo ibérico, Madrid,
2000.

132



ARANEGUI, C., PRADOS, L., "Sanctuaires. A la rencontre du divin", VV.AA. Les ibéres.
Exposition. Paris, Galeries nationales du Grand Palais, 15 octobre 1997- 5 janvier 1998,
Barcelona, 1997. pp. 134-145.

ATRIAN JORDAN, P., "Primera campafa de excavaciones en el poblado ibérico "El Castelillo"
(Alloza, Teruel)", en Teruel, N.° 17-18, 1957. pp. 203-228.

BARRANDON, N., "La part de I'influence latine dans les inscriptions funéraires ibériques et
celtibériques”, en Mélanges de la Casa Velazquez, N.° 33-1, 2003. pp. 199-237.

BELTRAN LLORIS, F., Epigrafia latina de Saguntumy su territorio, Valencia 1980.

- "La epigrafia como indice de aculturacion en el valle medio del Ebro (s.ll a.e -
Il d.e)" en F. Villar y J. Untermann (coords.), Lengua y cultura en Hispania
prerromana. Actas del V Coloquio sobre lenguas y culturas de la Peninsula Ibérica
(Colonia 25-26 de noviembre de 1989), Salamanca, 1993. pp. 235-272.

- “Writing, language and society: Iberians, Celts and Romans in the norhereastern
Spain in the 2nd and 1st century BC”, en Bulletin of the Institute of Classical
Studies, N.° 43, 1999. pp. 131-152

- “Pefialba”, en B. Ezquerra, A.l. Herce (coords.), Fragmentos de Historia. 100 afios de
Argueologia en Teruel, Teruel, 2007. pp. 202-205.

-"Roma y la epigrafia iberica sobre piedra del nordeste peninsular”, en
Palaeohispanica, N.° 12, 2012. Pp 9-30.

- “Almost an oxymoron: Celtic gods and Palaeohispanic epigraphy. Inscriptions,
sanctuaries and monumentalisation in Celtic Hispania”, en Keltische ~ Gotternamen
als individuelle Option? Akten des 11. internationalen Workshops"Fontes Epigraphici
Religionum CelticarumAntiquarum™ vom 19.-21. Mai 2011 an der Universitat
Erfurt, Stuttgart, 2013. pp. 165-184.

BELTRAN LLORIS, F., MARCO SIMON, F., Atlas de Historia Antigua, Zaragoza, 1996.

BELTRAN LLORIS, F., JORDAN COLERA, C. y MARCO SIMON, F., “Novedades
epigréficas en Pefialba de Villastar (Teruel)”, en Palaeohispanica, N.° 5, 2005, pp. 911-956.

BELTRAN MARTINEZ, A., “Avance al estudio del bronce ibérico de Botorrita (Zaragoza)”, en
Actas del XII Congreso Nacional Arqueoldgico (Jaén 1971), Zaragoza, 1973, pags. 451-454

- “El bronce escrito con alfabeto ibérico: contexto arqueoldgico”, en A. Beltran 'y A,
Tovar, Contrebia Belaisca (Botorrita, Zaragoza) |. El bronce con alfabeto
‘ibérico’ de Botorrita, Zaragoza, 1982. pp. 9-61

- “El «bronce de Botorrita». Aportaciones al problema del substrato en la Edad Antigua
hispana”, en Complutum, N.° 2-3, 1992. pp. 57-64

BLAZQUEZ, J. M., “El sincretismo en la Hispania romana entre las religiones indigenas,
griega, romana, fenicia y histéricas”, en La Religibn Romana en Hispania. Symposio
organizado por el Instituto de Arqueologia (Rodrigo Caro" del C.S.I.C. del 17 al 19 de
diciembre de 1979), Madrid, 1981. pp. 177-222

133



“Sincretismo en la Lusitania romana”, en C. Chaparro Gomez (coord.), Primeras
Jornadas sobre manifestaciones religiosas de la Lusitania, Céceres, 1986. pp. 7-14.

- “Algunos dioses hispanos en inscripciones rupestres”, en R. Rodriguez
Colmenero y L. Gasperini (eds.), Saxa Scripta (inscripciones en roca). Actas del
simposio Internacional Ibérico-Italico sobre epigrafia rupestre. Santiago de
Compostela y Norte de Portugal, 29 de junio- 4 de julio de 1992, A Corufia 1995a.
pp. 47-59.

- "Ultimas aportaciones a las religiones ibéricas", en Ilu. Revista de ciencia de las
religiones, N.° 0, 1995b. pp. 33-44.

- “Tednimos hispanos. Addenda y corrigenda V11", en Paleohispanica, N.° 10, 2010.
pp. 503-523.

BONET ROSADO, H., El tossal de Sant Miquel de Lliria: la antigua Edeta y su territorio,
Valencia, 1995.

- "Contextos arqueoldgicos de los textos ibérico valencianos”, en
Palaeohispanica, N.° 13, 2013. pp. 387-406.

BRONCANO RODRIGUEZ, S., “El poblado ibérico de "EI Amarejo", Bonete (Albacete)", en
Al-Basit: Revista de estudios albacetenses, N.° 15, 1984. pp. 75-92.

BUA CARBALLO, C., “Hipltesis para algunas inscripciones rupestres del occidente
peninsular”, en F. Villar y F. Beltran (Eds.), Pueblos, lenguas y escrituras en la Hispania
Prerromana. Actas del VI Coloquio sobre lenguas y culturas palechispanicas (Zaragoza, 12 a
15 de marzo de 1997), Salamanca, 1999. pp. 309-327.

BURGALETA MEZO, F. J., “Bandua, diosa o dios, y los ritos del toro de San Marcos”, en
Espacio, Tiempo y Forma, Serie Il, Historia Antigua, N.° 19-20, 2006-2007. pp. 381-397.

BURILLO, F., “Espacios culturales y relaciones étnicas: contribucion a su estudio en el &mbito
turolense durante época ibérica,” en Quaderns de Prehistdria i Arqueologia de Castell6, N.° 18,
1997. pp. 229-238.

CABRE, J., “La montafia escrita de Pefialba, Teruel”, en BRAH, N.° 56, 1910. pp. 241- 280.

CAMPMAJO, P.,"Les roches gravées d’époque ibére sont-elles des marqueurs de territoire? Le
cas de la Cerdagne", en Palaeohispanica, N.° 5, 2005. pp. 195-234

CAMPMAJO, P., CRABOL, D., "Les grattages naviformes ont-ils des origins ibéres? Questions
sur leur signification", en Palaeohipanica, N.° 9, 2009. pp. 381-412.

CAMPMAJO, P., FERRER | JANE, J., "Le nouveau corpus d’inscriptions ibériques rupestres
de la Cerdagne (1): premiers résultats”, en Palaeohispanica, N.° 10, 2010. pp. 249-274.

CAMPMAJO, P., UNTERMANN, J., “Les influences ibériques dans la Haute Montagne
catalane”, en F. Villar y J. Unterman (coords.), Lengua y cultura en la Hispania prerromana.
Actas del V Coloquio sobre lenguas y culturas de la Peninsula Ibérica (Colonia, 25-28 de
noviembre de 1989), Salamanca, 1993. pp. 499-520

CARDIM RIBEIRO, J., “"Damos-te esta ovelha, 6 Trebopala!”A invocatio lusitana de Cabe¢o
das Fraguas (Portugal)”, en Palaeohispanica, N.° 13, 2003. pp. 237-256.

134



- “Algunas consideracbes sobre a inscricdo em ‘lusitano’ descoberta em
Arronches”, en Palaeohispanica, N.° 10, 2010. pp. 41-62.

CARNEIRO, A., D’ENCARNACAO, J., OLIVEIRA, J. TEIXEIRA, C., “Uma inscricio votiva
em lingua lusitana”, en Palaeohispanica, N.° 8, 2008. pp. 167-178.

CHAPA, T., VALLEJO, I., BELEN, M., MARTINEZ-NAVARRETE, M., CEPRIAN, B.,
RODERO, A., PEREIRA, J., “El trabajo de los escultores ibéricos: un ejemplo de Porcuna
(Jaén)”, en Trabajos de Prehistoria, N.° 66, 2009. pp. 161-173.

CORZO PEREZ, S., PASTOR MUNOZ, M., STYLOW, A.U., UNTERMANN, J., "Betatun, la
primera divinidad ibérica identificada”, en Palaeohispanica, N.° 7, 2007. pp. 251-262.

DA SILVA FERNANDES, L., SOBRAL CARVALHO, P., FIGUEIRA, N., “Divindades
indigenas numa ara inédita de Viseu”, en Palaeohispanica, N.° 9, 2009. pp. 143-155.

DE BERNARDO STEMPEL, P., “Cib. Auzu “haurio, auzeti “haurit”, auzanto “hauriant”: Water
in the Botorrita bronzes and other inscriptions (K. 0.8, 1.1, 1.3, 2.1, 5.1)”, en Palaeohispanica,
N.° 7, 2007. pp. 55-69

- “TO LVGVEI “hacia LUGUS” frente a LVGVEI “para LUGUS”: Sintaxis y
divinidades en Pefialba de Villastar” en Emerita, N.° 76, 2, 2008. pp. 181-196.

- “La gramatica celtibérica del Primer Bronce de Botorrita: Nuevos resultados”, en
Palaeohispanica, N.° 9, 2009. pp. 683-699.

- “La ley del Primer Bronce de Botorrita: uso agropecuario de un encinar
sagrado”, en F. Burillo Mozota (ed.), VI Simposio sobre Celtiberos: Ritos 'y mitos.
Actas. Daroca (Zaragoza 27-29 de noviembre de 2008), 2010. pp. 123- 146

DE HOZ, J., “La religion de los pueblos prerromanos de Lusitania”, en Primeras Jornadas
sobre manifestaciones religiosas de la Lusitania, Caceres, 1986. pp. 31-49

- “Panorama provisional de la epigrafia rupestre paleohispanica”, en R. Rodriguez

Colmenero y L. Gasperini (eds.), Saxa Scripta (inscripciones en roca). Actas del
simposio Internacional Ibérico-Italico sobre epigrafia rupestre. Santiago de
Compostela y Norte de Portugal, 29 de junio- 4 de julio de 1992, A Corufia, 1995.
pp. 9-33.

- Historia Linguistica de la Peninsula Ibérica en la antigiiedad. Vol. I. Preliminares vy
mundo meridional prerromano. Madrid, 2010.

- Historia Linguistica de la Peninsula Ibérica en la antigliedad. Vol. Il. El mundo
ibérico prerromano y la indoeuropeizaciéon. Madrid 2011

DE HOZ, J., y MICHELENA, L., La inscripcion celtibérica de Botorrita, Salamanca 1974.
D’ENCARNACAO, J., GUERRA, A., “The current state of research on local deities in
Portugal”, en J. A. Arenas Esteban (ed.), Celtic religion across space and time. 1X Workshop
F.E.R.C.AN., Toledo, 2010. pp. 94-113.

DELLONG, E., Narbone et la Narbonnais. 11/1, Carte Archeologique de la Gaule, Paris 2003.

135


http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=199599
http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=4859
http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=438231

FERNANDEZ CASTRO, M. C., CUNLIFFE, B. W., "Le sanctuaire de Torreparedones”, en
VV.AA. Les iberes. Exposition. Paris, Galeries nationales du Grand Palais, 15 octobre 1997- 5
janvier 1998, Barcelona, 1997. pp. 148-149.

FERRER | JANE, J., "Els sistemes duals de les escriptures ibériques”, en Palaeohispanica, N.°
13, 2013. pp. 445-4509.

FERRER | JANE, J. y ESCRIVA TORRES, V., “Quatre noves inscripcions ibériques pintades
procedents de Lliria”, en Palaeohispanica, N.° 13, 2013. pp. 461-482.

FLETCHER VALLS, D., "Nuevas inscripciones ibéricas de la region valenciana”, en A.P.L. N.°
13. Valencia. 1972. pp. 1 13- 1 19.

- "Los plomos escritos Orleyl V, VI y VII", en A. L&zaro Mengod, N. Mesado  Oliver,
C. Aranegui Gasco y D. Fletcher (eds.), Materiales de la necropolis ibérica
de Orleyl (Vall d"Uxo, Castellon), Valencia, 1981. pp. 63- 131.

- "Ocho letreros ibéricos procedentes del Cerro de San Miguel (Lliria)", en
Saguntum, N.° 19, 1985. pp. 195-200.

- "lunstir, palabra ibérica", en Arse, N.° 28-29, 1994-1995. pp. 155-173.

FLETCHER VALLS, D., SILGO GAUCHE, L., "El plomo ibérico escrito Serreta I.
Comentarios y traducciones”, en Recerques del Museo d"Alcoi, N.° 1, 1992. pp. 9-36.

- "Inscripcidn ibérica rupestre del Abrigo Burgal (Siete Aguas, Valencia)", en  Arse,
N.° 30-31, 1996-1997. pp. 73-80.

FLEURIOT, L., “La grande inscription celtibére de Botorrita. Etat actuel du déchiffrement”, en
A. Tovar, M. Faust, F. Fischer y M. Koch (eds.), Actas del Il Coloquio sobre Lenguas y
Culturas Prerromanas de la Peninsula Ibérica Cologuio sobre Lenguas y Culturas
Prerromanas de la Peninsula Ibérica ( Tubingen, 17-19 junio 1976), Salamanca, 1979. pp.
169-184.

GAILLEDRAT, E., MARCHAND, G., "Pech Maho. Un ensemble a caractére public et cultuel
dans I"habitat", en Gallia, N.° 60, 2003. pp. 234-238

GARCES ESTALLO, I., " Nuevas interpretaciones sobre el monumento ibérico de La Vispesa
(Tamarite de Litera, Huesca)", en Caesaraugusta, N.° 78, 2007. pp. 337-354.

GOMEZ-MORENO, M. , Miscelaneas. Historia-Arte-Arqueologia. Madrid, 1949.

GONZALEZ-ALCALDE, J., "Cuevas-santuario ibéricas en Catalufia”, en Cuadernos de
Prehstoria y Arqueologia de Castellon??, N.° 25, 2006. pp. 187- 248.

GONZALEZ BLANCO, A., "Las inscripciones de Fortuna en la Historia de la Religion romana.
Perspectivas histérico-religiosas”, en La Cueva Negra de Fortuna (Murcia). Antigliedad y
cristianismo (Murcia), N° 4, 1987. pp. 271-317.

GONZALEZ NAVARRETE, J. A., Escultura ibérica de Cerrillo Banco de Porcuna, Jaén.
Madrid, 1987.

GORROCHATEGUI, J., VALLEJO, J. M., "Lengua y onomastica. Las inscripciones lusitanas",
en Iberografias, N.° 6, 2010. pp. 71-80.

136



GONZALEZ BLANCO, A., “Las inscripciones de la Cueva negra. Del descubrimiento a su
lectura y estudio”, en La Cueva Negra de Fortuna (Murcia). Antigliedad y Cristianismo, N.° 4,
Murcia, 1988. pp. 15-27.

GRAU MIRA, I., "Estudio de las excavaciones antiguas de 1953 y 1956 em el poblado ibérico
de La Serreta", em Recerques del Museo d"Alcoi, N.° 5, 1996. pp. 83-119.

GRAU MIRA, |. y SEGURA MARTI, J. M., "Las inscripciones ibéricas de La Serreta y su
contexto arqueoldgico”, en Arse, N.° 28-29, 1995-1996. pp. 117-127.

GUERRA, A., “A propo6sito dos conceitos de “Lusitano” e “Lusitania”, en Paleohispanica, N.°
10, 2010. pp. 81-98.

HERNANDEZ, G. y HERNANDEZ M. S., "Art rupestre a I’arc mediterrani de la peninsula
Ibérica. Del Cogul a Kyoto", en Catalan Historical Review, N.° 6, 2013. pp. 129-146

INES VAZ, J. ., “Divinidades indigenas na inscricio de Lamas de Moledo (Castro d"Aire-
Portugal”, en Zephyrus: Revista de prehistoria y arqueologia, N.° 43, 1990. pp. 281-285

IZQUIERDO, I., VELAZA, J., "Estudio de una escultura con inscripcidn ibérica procedente del
santuario del Cerro de los Santos (Montealegre del Castillo, Albacete)", en Sylloge Epigraphica
Barcinonensis IV, Bacelona, 2002. pp. 31-45.

JUAN | MOLTO, J., "El conjunt de terracotes votives del santuari de La Serreta" en Saguntum,
N.° 21, 1987-1988. pp. 295-329.

KOTARBA, J., CASTELLVI, G., MAZIERE, F., Les Pyrénées-Orientales. 66. Carte
Archeologiqgue de la Gaule. Paris, 2007.

LAZARO, A., MESADO, N., "Materiales de la necrépolis de Orleyl en el museo de Burriana
(Castellon), en A. Lazaro Mengod, N. Mesado Oliver, C. Aranegui Gascd y D. Fletcher (eds.),
Materiales de la necrépolis ibérica de Orleyl (Vall d"Ux6, Castellon), Valencia,
1981. pp. 5-38.

LEDO CABALLERO, A., “El santuario de Montafia Frontera y la produccion de vino en el
Sagunto Prerromano”, en Real Academia de Cultura Valenciana: Seccién de estudios ibéricos
“D. Fletcher Valls”. Estudios de lenguas y epigrafia antiguas - ELEA, N.°. 9, 2009. pp. 479-
502.

LEJEUNE, M. Celtiberos, Salamanca, 1955.

-“La grande inscription celtibére de Botorrita (Saragosse) ”, en Comptes rendus des
séances de I'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, N.° 4, 1973. pp. 622-648.

LUCAS PELLICER, M2 R., "Iconografia de la cerdmica ibérica de "El Castelillo" de Alloza
(Teruel)", en Actas del XXI Congreso Nacional de Arqueologia. Vol. Ill., Zaragoza, 1995.
pp.879-892.

- "Entre dioses y hombres: el paradigma de "EIl Cigarralejo” (Mula, Murcia), en Studia
E. Cuadrado, AnMurcia, N.° 16-17, 2001-2002. pp. 147-158.

LUJAN, E.R., "La situacion lingtiistica de la meseta sur en la Antigiiedad", en Palaeohispanica,
N.° 13, 2013. pp. 103-136.

137



MAESTRO ZALDIVAR, E., "La figura humana en la ceramica de la provincia de Teruel”, en
Kalathos, N.° 3-4, 1984. pp. 111-1109.

MAESTRO, E., DOMINGUEZ, A., y MAGALLON, A., " El proceso de romanizacion de la
provincia de Huesca: la Vispesa (Tamarite de Litera) y Labitolosa (La Puebla de Castro)", en
Veleia, N.°. 24-25, 2007-2008. pp. 989-1016.

MALUQUER DE MOTES, J., “El bronce escrito de Botorrita ( Zaragoza )”, en Pyrenae:
revista de prehistoria i antiguitat de la Mediterrania Occidental, N.°. 10, 1974, pags. 151-164

- "Nuevas inscripciones ibéricas en Catalunya", en Pyrenae, N.° 12, 1976. pp. 183-
190.

MARCO SIMON, F., "Consideraciones sobre la religiosidad ibérica en el &mbito turolense", en
Kalathos, N.° 3-4, 1984. pp. 71-93.

“El dios céltico Lug y el Santuario de Pefialba de Villastar”, en Estudios en
Homenaje al Dr. Antonio Beltran Martinez, Zaragoza, 1986. pp. 731-759.

- “Lareligion de los celtiberos”, en F. Burillo, Symposium sobre los celtiberos. Daroca
(Zaragoza) del 24 al 26 de abril de 1986, Zaragoza, 1987. pp. 55-74.

- “El paisaje sagrado en la Espafia indoeuropea”, en Religion y magia en la
Antigliedad (Valencia 16-18 de abril de 1997), Valencia, 1999. pp. 147-165.

- “Religion and Religious Practices of the Ancient Celts of the Iberian Peninsula”, en
e-Keltoi. Journal of Interdisciplinary Celtic Studies. N.° 6, 2005. pp. 287-345.

- "Sobre la romanizacion religiosa de los Pirineos", en Veleia, N.° 24-25, 2007- 2008.
pp. 1017-1033.

- “Las inscripciones religiosas hispanas del &mbito rural como expresion del ~ habito
epigréafico”, en Espacios, usos y formas de la epigrafia hispana en épocas Antigua
y Tardoantigua. Homenaje al Dr. Armin Stylow, Mérida, 2009. pp. 197- 210.

-““Duagena, Ataecina’: dos divinidades mencionadas en contextos magicos del
Occidente hispano”, en MHNH: revista internacional de investigacién sobre  magia 'y
astrologia antiguas, N.° 11, 2011. pp. 45-58.

- “Ritual y espacios de memoria en le Hispania Antigua”, en Palaeohispanica, N.° 13,
2013. pp. 137-165

MARCO SIMON, F., BALDELLOU, V., "ElI monumento ibérico de Binéfar (Huesca)", en
Pyrenae, N.° 12, 1976. pp. 91-117.

MEID, W. “La inscripcidn celtibérica de Pefalba de Villastar”, en Kalathos, N.° 13-14, 1993-
1995. pp. 347-353.

- “Zur Botorrita-Inschrift”, en W. Meid y P. Anreiter (eds.), Die groleren
altkeltischen Sprachdenkmaéler: Akten des Kolloguiums Innsbruck (April/Mai
1993),Innsbruck 1996. pp. 146- 148. 1993

MONEO, M. T., "Santuarios urbanos en el mundo ibérico”, en Complutum, N.° 6, 1995. pp.
245-255,

138


http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1339659
http://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1921
http://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1921
http://dialnet.unirioja.es/servlet/ejemplar?codigo=122041

- Religio Iberica: santuarios, ritos y divinidadaes (siglos VII-1 a.C.), Madrid,  2003.

MORENA LOPEZ, J. A., El santuario ibérico de Torreparedones (Castro del Rio-Baena,
Cordoba), Cérdoba, 1989.

- "A proposito de un particular tipo iconografico de escultura ibérica votiva en piedra.
Las figuras sedentes: ¢ divinidades, damas de alto rango o simples exvotos?”, en
Anales de Arqueologia Cordobesa, N.° 10, 1999. pp. 9-31.

NEGUERUELA, I., "Les sculptures du Cerrillo Blanco de Porcuna”, en VV.AA. Les ibéres.
Exposition. Paris, Galeries nationales du Grand Palais, 15 octobre 1997- 5 janvier 1998,
Barcelona, 1997. pp. 170-171.

NICOLAU VIVES, M? R., “Un santuario iberorromano saguntino situado en la Montafia
Frontera (Sagunto, Valencia)”, en Anales de arqueologia cordobesa, N.° 9, 1998. pp. 25-50.

NOGUERA, J.M., "Le Cerro de los Santos", en VV.AA. Les ibéres. Exposition. Paris, Galeries
nationales du Grand Palais, 15 octobre 1997- 5 janvier 1998, Barcelona, 1997. pp. 150-151.

OLARIA PUYOLES, C., "Noves intervencions arqueologiques als jaciments neolitics del
Cingle del Mas Nou i Cova Fosca (Ares del Maestre, Alt Maestrat)”, en Quaderns de
Prehistoria y Arqueologia Castellonense, N.° 20, 1999. pp. 147-150.

OLIVA PRAT, M., "El nuevo plomo con inscripcion ibérica hallado en Ullastret”, en Pyrenae,
N.° 3, 1967. pp. 107-123.

OLIVARES PEDRENO, J. C., "El dios indigena Bandua y el rito del toro de San Marcos", en
Complutum, N.° 8, 1997. pp. 205-222.

- “Reflexiones sobre las ofrendas votivas a dioses indigenas en Hispania: ambitos
de culto y movimientos de poblacién”, en Veleia, N.° 20, 2003. pp. 297-313.

“Celtic Gods of the Iberian Peninsula”, en e-Keltoi. Journal of
Interdisciplinary Celtic Studies. N.° 6, 2005. pp. 607- 649.

OLIVER FOIX, A., “Grafitos ibéricos procedentes de Montanya Frontera (Sagunto)”, en
Saguntum. Papeles del laboratorio de Argueologia de Valencia, N.° 20, 1986. pp. 117-122.

- "La problematica de los lugares sacros ibéricos en la historiografia ~ arqueoldgica”,
en Quaderns de Prehistoria y Arqueologia Castellonense, N.° 18, 1997. pp. 495- 516.

OLMOS ROMERA,, R., “Posibles vasos de encargo en la cerdmica ibérica del sureste”, en
Archivo Espafiol de rqueologia, N.° 60, 1987. pp. 20-42.

- "Religiosidad e ideologia ibérica en el marco del Mediterraneo”, en D.
Vaquerizo (coord.), Religiosidad y vida cotidiana en la Espafia ibérica,
Cordoba, 1992. pp. 11-45.

- "Combates singulares: lenguajes de afirmacion de lberia frente a Roma", en T.
Tortora Rocamora, j. Antonio Santos, Arqueologiae  Iconografia: indagar en las
imagenes, Roma, 2003. pp. 79-98.

ORDUNA AZNAR, E., "Ergatividad en ibérico", en Emerita, N.° 76, 2008. pp. 275-302

139



- "En torno al lexema ibérico -eki y sus variantes"”, en Palaeohispanica, N.° 10, 2010.
pp. 319-334.

ORTEGO Y FRIAS, T., "El poblado ibérico del Castelillo, Alloza (Teruel)", en EmpUries:
revista del mon classic i antiguitat tardana, N.° 7-8, 1945-1946. pp. 185-202.

PANOSA DOMINGO, M. I., La escritura ibérica en Catalufia y su contexto socioeconémico
(siglos V-l a.C.), Vitoria, 1999.

- "L’Epigrafia ibérica” en VV.AA., Mas Castellar de Pontds (Alt Emporda). Un
complex arqueoldgic d’epoca ibérica (Excavacion 1990-1998), Gerona, 2002. pp.
577-584

PEBARTHE, C., DELRIEUX, F., "La transaction du plomb de Pech-Maho", en Zeitschrift fiir
Papyrologie und Epigraphik, N.° 126, 1999. pp. 155-161.

PEREZ BALLESTER, J., "El abrigo de Reina (Alcala de Jucar): ensayo sobe un nuevo modelo
de lugar de culto en época ibérica", en Estudios de arqueologia ibérica y romana: homenaje a
Enrique Pla Ballester, Valencia, 1992. pp. 289-300.

PEREZ ROJAS, M., "Las inscripciones con escritura tartésica de la cueva de La Camareta y su
contexto onomastico. (Aportaciones sobre la «celtizacién» del mundo ibero-tartésico)", en.
Antigliedad y Cristianismo: Monografias histéricas sobre la Antigliedad Tardia. (Ejemplar
dedicado a La Cueva de La Camareta (Agramdn-Hellin, Albacete), N.° 10, 1993. pp. 139-266.

PEREZ VILATELA, L., “Inscripciones celtibéricas inéditas de Pefialba”, en F. Villar y J.
D’Encarnagéo (eds.), La Hispania prerromana. Actas del VI Coloquio sobre lenguas y culturas
prerromanas de la Peninsula Ibérica (Coimbra, 13-15 de octubre 1994), Salamanca, 1996. pp.
247-278.

PROSPER, B. M., Lenguas y religiones prerromanas del occidente de la Peninsula Ibérica,
Salamanca, 2002a.

“La gran inscripcion rupestre celtibérica de Pefalba de Villastar”, en
Palaeohispanica, N.° 2, 2002b. pp. 213-226.

- “Un paralelo léxico-sintactico entre celtibérico y galo. La firma de alfarero gala
AVOT y celtibérico auz”, en Palaeohispanica, N.° 6, 2006. pp. 151-163

- El Bronce celtibérico de Botorrita I, Pisa-Roma, 2008.

- “Reve Anabaraeco, divinidad acuatica de las Burgas (Orense)”, en
Palaeohispanica, N.° 9, 2009. pp. 203-214.

POVEDA NAVARRO, A. M., "Representaciones humanas pintadas sobre la ceramica ibérica
de EI Monestril (Elda, Alicante). La ideologia en la ceramica ibérica pintada”, en Saguntum, N.°
19, 1985. pp. 183-193.

RAMALLO ASENSIO, S., NOGUERA CELDRAN, J. M., BROTONS YAGUE, F.., "El Cerro
de los Santos y la monumentalizacion de los santuarios ibéricos tardios-, en Revista de Estudios
Ibéricos, N.°3, 1998. pp. 11-70.

REBE, I., DE HOZ, J., ORDUNA, E., "Dos plomos ibéricos de Ruscino (Perpignan, P.-0.)", en
Palaeohispanica, N.° 12, 2012. pp. 211-251.

140



REDENTOR, A., “Testemunhos de Reve no Ocidente bracaro”, en Paleohispanica, N.° 13,
2013. pp. 219-235.

REDONDO RODRIGUEZ, J.A. “Religion romana en el sureste cacerefio”, en Primeras
Jornadas sobre manifestaciones religiosas de la Lusitania, Céceres, 1986. pp. 15-29

RICHERT, E., Sacred place: Contextualizing Non-Urban Cult Sites and Sacred Monuments in
the Landscape of Lusitania from the 1% to 4™ ¢. AD (Vol | y II), Edimburgo, 2012.

RODRIGUEZ RAMOS, J., “Liria XCII: ¢un kalathos ibérico dedicado a Proserpina?”, en
Faventia, N.° 16, 1994. pp. 65-81.

- "Acerca de los afijos adnominales de la lengua ibera", en Faventia, N.° 24,1, 2002a.
pp. 115-134.

- "La inscripcion sobre escultura de Cerro de los Santos y los problemas de
homomorfia en la escritura ibera meridional”, en Habis, N.° 33, 2002b.pp.203-211

- Andlisis de epigrafia ibera, Vitoria, 2004.

-"La probleméatica del sufijo ‘primario’ o ‘tematico’ -k- en la lengua ibera y del
vocabulario de las inscripciones religiosas iberas”, en Faventia, N.° 27, 2005. pp.25-38.

RUANO RUIZ, E., "El Cerro de los Santos (Montealegre del Castillo, Albacete): Una nueva
interpretacion del santuario”, en CUPAUAM, N.° 15, 1988. pp. 253- 273.

RUEDA GALAN, C., Territorio, culto e iconografia en los santuarios ibéricos del Alto
Guadalquivir (ss. IV a.n.e.- | d.n.e.), Jaén, 2011.

RUIZ BREMON, M., Los exvotos del santuario ibérico del Cerro de los Santos, Albacete,
1989.

"Un nuevo exvoto procedente del Cerro de los Santos (Montealegre del
Castillo, Albacete)", en Al-Basit: Revista de estudios albacetenses, N.° 31, 1992
pp. 105-109.

RUIZ DARASSE, C., "L epigraphie ibérique du Pays Valencien et sa comparaison avec la
Catalogne", en Palaeohispanica, N.° 6, 2006. PP- 165-182.

SANCHEZ GOMEZ, M. L., El santuario de El Cerro de los Santos (Montealegre del
Castillo, Albacete). Nuevas aportaciones arqueoldgicas, Albacete, 2002.

SANTOS, M. J, “El sacrificio en el occidente de la Hispania romana: para un nuevo analisis de
los ritos de tradiccion indoeuropea”, en Palaeohispanica, N.° 7, 2007. pp. 175-217.

SCHATTNER, T., GUERRA, A. FABIAO, C., “La investigacion del santuario de Endovelico
en S&o Miguel da Motta (Portugal)”, en Palaeohispanica, N.° 5, 2005. pp. 893- 908.

SECO SERRA, I., "El betilo estiliforme de Torreparedones"”, en SPAL, N.° 8, 1999. pp. 135-
158.

SILGO GAUCHE, L., "Breves consideraciones sobre la piedra ibérica de Cruzy", en
Palaeohispanica, N.° 4, 2004. pp. 195-197.

141



- "Nuevo estudio de la inscripcion ibérica sobre plomo Orleyl V (F.9.5). (Una defixio
publica?", en Real Académia de Cultura Valenciana. Seccion de estudios ibéricos
"D. Fletcher Valls". Estudios de lenguas y epigrafia antiguas, N.°9,  2009. pp. 347-
413.

SILGO GAUCHE, L., FLETCHER VALLS, D., "La inscripcion ibérica rupestre del Abrigo
Burgal (Siete Aguas, Valencia)", en Arse, N.° 30-31, 1996-1997. pp. 73-80.

SIMON CORNAGO, 1., "Una inscripcion ibérica sobre un éarula de Tarragona (C.18.7)", en
Palaeohispanica, N.° 9, 2009. pp. 517-530.

- “Epigrafia ibérica en contextos domésticos”, en Antesteria, N.° 1, 2012. pp.  267-
282.

- Los soportes de la escritura paleohispanicas, Zaragoza, 2013.

SOLIER, Y., "Une tombe de chef a I'oppidum de Pech Maho (Sigean, Aude), en Revue
Archéologique de Narbonnaise, N.° 1, 1968. pp. 7-37.

SOPENA, G., Dioses, ética y ritos. Aproximaciones para una comprension de la religiosidad
entre los pueblos celtibéricos, Zaragoza, 1987.

- “La religion de los celtiberos: las divinidades”, en Trébede: Mensual aragonés de
analisis, opinion y cultura, N.° 53-54, 2001. pp. 42-47.

TOVAR, A., “La inscripcién grande de Pefialba de Villastar y la lengua celtibérica”, en
Ampurias, N.° 17-18, 1955-56. pp. 159-1609.

- “Las inscripciones celtibéricas de Pefialba de Villastar”, en Emerita, N.° 27, 1959. pp.
349-365.

- “Las inscripciones de Botorrita y de Pefialba de Villastar y los limites orientales de los
celtiberos”, Hispania Antiqua, N.° 3, 1973. pp. 367-405.

- “Revisidn del bronce de Botorrita después de su lavado y restauraciéon”, en A. Beltran
y A. Tovar, Contrebia Belaisca (Botorrita, Zaragoza) I. El bronce con alfabeto ‘ibérico’ de
Botorrita, Zaragoza, 1982. pp. 61-84.

- "La inscripcion del Cabeco das Fraguas y la lengua de los lusitanos”, en J. de Hoz

(Coord.), Actas del 111 Coloquio sobre Lenguas y Culturas Paleohispancas, 1986.
pp. 227-254.

TRUSZKOWSKI, E., Etude stylistique de la sculpture du sanctuaire ibérique du Cerro de los
Santos (Albacete, Espagne), Monographies instrumentum, N.° 33. Montagnac, 2006.

UNTERMANN, J., “En torno a las inscripciones rupestres de Pefialba de Villastar”, en Teruel,
N.° 57-58, 1977. pp. 2-21.

- "La gramatica de los plomos ibéricos" en Veleia, N.° 2-3, 1985-1986. pp. 35-56

- Monumenta Linguarum Hispanicarum Ill. Die iberischen inscriften aus spanien. (Vol
I'y 11). Wiesbaden, 1990.

142



- Monumenta Linguarum Hispanicarum IV. Die tartessischen, keltiberischen und
lusitanischen Inschriften,Wiesbaden, 1997.

- "Comentario sobre una lamina de plomo con inscripcién ibérica de la coleccion
D. Ricardo Marsal, Madrid", en Habis, N.° 29, 1998. pp. 7-21.

- "La lengua ibérica en el sur de Francia", en O. Mercadal Fernandez (coord.), Mobn
iberic: als Paisos Catalans: XIII Col.loqui Internacional d'Arqueologia de
Puigcerda : homenatge a Josep Barbera i Farras ( Puigcerda, 14 i 15 de
novembre de 2003), Puigcerdd, 2005. pp. 1135-1150.

VALLEJO, J. M., “Hacia una definicion del lusitano”, en Palaeohispanica, N.° 13, 2013. pp.
273-291.

VALLEJO DELGADO, L. E., Los conjuntos escultéricos de Cerrillo Blanco de Porcuna
(Jaén): procesos, técnicas y grafismos. Un ensayo perceptivo y experimental sobre la mirada de
los escultores, Granada, 2012.

VELAZA, J., "Chronica epigraphica iberica Il: Novedades y revisiones de epigrafia ibérica", en
F. Villar, M.P. Fernandez Alvarez (eds.), Religion, lengua y cultura prerromanas de Hispania.
VII Coloquio sobre lenguas y culturas prerromanas de la Peninsula Ibérica, Salamanca 1999),
Salamanca, 2001. pp. 639-662.

- "Chronica epigraphica iberica VIl (2004-2005), en Palaeohispanica, N.°6,  2006.
pp. 303-327.

- "Chronica epigraphica iberica VIII (2006)", en Palaeohispanica, N.° 8, 2008. pp.
301-312.

VICENTE, J. D.; PUNTER, M. P.; ESCRICHE, C., Y HERCE, A. I., “Las inscripciones de la
«Casa de LIKINE» (Caminreal, Teruel), en Untermann, J., y F. Villar (eds.), Lengua y cultura
en la Hispania prerromana, Actas del V Coloquio sobre lenguas y culturas prerromanas en la
Peninsula Ibérica (Colonia, 25-28 de noviembre de 1989), Salamanca, 1993. pp. 747-772

VILLAR, F., Los indoeuropeos y los origenes de Europa. Lengua e Historia. Madrid, 1991.

VILLAR, F., PEDRERO, R., “La nueva inscripcion lusitana: Arroyo de la Luz Il1”, en F. Villar
y M.P. Fernandez Alvarez (coords.), Religion, lengua y cultura prerromanas de Hispania. VI
Coloquio sobre lenguas y culturas prerromanas de la Peninsula Ibérica, Salamanca 1999),
Salamanca, 2001. pp. 663-698

VILLAR, F., PROSPER, B. M2, Vascos, celtas e indoeuropeos. Genes y lenguas. Salamanca,
2005.

VINAS VALVERDU, R., SARRIA BOSCOVICH, E., "Una inscripcion ibérica en pintura roja
en el abrigo del Mas del Cingle, Ares del Maestre Castelldén de la Plana)"”, en Quaderns de
Prehistoria y Arqueologia Castellonense, N.° 5, 1978. pp. 375- 383.

WITCZAK, K.T., “On the indo-european origin of two lusitanian theonyms (Laebo and Reve)”,
en Emerita, N.°67, 1, 1999. pp- 65-73.

143



6. ANEXOS

1. MAPAS

1) Mapa de las inscripciones tratadas en este trabajo

{ Pech Maho
Ger Prunet gl
a Tour de Caj Rt
Ossé]
Gl as Castellar
Fontés

x La Vispesa

x [ [Roda de Te

. | Cogul
/ arraco
Caminreal
Lamas daMoledo de Alloza
abego Pefialba [ ] .
das Fraguas de Villastar as del Cingle

Preo, L. ontafia Frontera
Salylio) rleyl
te Biga agunta e

. . Inscipciones ibéricas
" Pigigo Rurgal n it e
Arrenches Abrigo de-REIN3 g 9 @ Inscripciones celtibéricas
- E| Amarejo o
- Card de Inscripciones lusitanas
s - los Sanlo' La Serrag
- QO una

,‘.. a Camareld O Dos o mas
, o El .‘ alejo

/ Porcuna

Torreparedones

%

2) Inscripciones por cronologia

t Pech Maho
Prunat Ruscing
‘ Tugl de é‘éngl -
er olvir
la‘ i1 a5 Castellar
Guils. de Pontds
La Vispesa
O Roda de Te
El Cogul
. ‘ amraco
astelillo
de Alloza
aera penabd~ _
dos Fréguss de Villastar £ as del Cingle
Y
7y, L [_Bfrontana Frontera
o P [_Porleyi
0 Mie fagunto
de Dig W s Viv-liac,
Asronch - i brigBurgal
e - Abrigo de Rein s.llaC-lac
o ¢ 5’ Amarejo .
-
_f 00 snac-lac
” ero de los Santos La Sermeta
slaC-1dC.
- 4 Camarel3 O
7 [ ] . i B :idcadc
/ Porcuna Cigprfaiejo

DTorlepareanes

%

144



3) Inscripciones por soporte

[=]§ Pech Maho

Prunst T JRRvscino
aTour de Carol

Ger [ Thy Bolvir

OgEgjas; E /XMas Castallar
Euile de Pontds
3 La Vispesa
\ Q Roda de Te
H K R
5 [Eotorrits) £l Gogy ||[|'
v% & D Bl Tarraco
L Caminreal A
O \ o castelillo
Lamas de bglede de Alloza
abego Pefalb 4 O i
das Fraguas de Villastar " e el Cingle

i Montafia Frontera

Orleyl
\Alloyo de la :!l agunto im} Ara, altar, padestal
|
inoEgaal Exvoto
Arranches ~HRbrig « ¥ O
- El Amarejo [0 Rupestre
Ceramica
sl ? A
- - erro de los Santos La Serreta Bronce
L] Plomo
— a Cam ) )
7, Elemento arquitectanico
El Cigargafejo 2
/ Porcuna =] cista
/ Q Menumento
Torreparedones
4
4) Inscripciones segun la probabilidad de que sean religiosas
‘ [k Pech Maho
prunet (| Ruscino
lour de Carol
Ger Bolvir
Ogfeja m as Castellar
Fuils D de Pontos
% La Vispesa
N D Roda de
=] El Cogul
g [ Frarraco
isau Caminreal ] 5]
L da Mplad castelillo
o de Alloza
()
Cab .
das ir;;ﬁas de Villastar  f j Mas del Cingle
A San Miguel
2Oy,  Nde Liia  [)Montana Frontera
= [ Orleyl
| Fagunto
= [ ] S rigABurgal
e { PITONChES Abriga TR eifE -
Ll El Amarejo -
-
-
” erroe los Santos a Serreta
7 - a Camaretd . Inscipcicnes de religiosidad segura
/ q | Ciggnfalejo D Inscripciones posiblements religiosas
/ orcuna -
q (@ Inscripciones de religiosidad atribuica
orreparedones

7k

145




2. IMAGENES
1. Cabeco das Fraguas

Estructura circular del
santuario de Cabeco das
Fraguas.

RICHERT 2012 (V.11): 47.

Inscripcion segun
Untermann. MLH 1V (756)

2. Lamas de Moledo

Fotografia de la inscripcion.
RICHERT 2012 (V. 1): 126.

Inscripcion segun
Untermann, MLH V (752)

3. Arroyo de la Luz I-11

Inscripcion segun
Untermann, MLH V (748)

4. Arroyo dela Luz Il

Imagen de la inscripcion.
F. Villar y M.P. Fernandez
(eds.), Religion, lengua y
cultura prerromanas de
Hispania (2001: portada)

[*3
i .T\'{EBO?F\L ;
i?\l%l‘PS?\com L% Lo
CDMQ'IP\M'K'(\??& AN
[NNSOILANMY poN™
TRQ’}!'\R\J‘N‘NDH :
RE
RANH
The ser P
SIRAYT
\;E/WI_\”CP%
Do
ANC O
LAPDATIC A

Mpatvs |
SCRIT'SL
CARLAE PRAISOM
SECIAS . ERBA . MVITIE
AS . ARIMO . PRAESO
NDO . SINGEIEYO
INI.AVA . INDIL.VEA
VN.INDI.:EDAGA
ROM . TEVCAE COM
INDI. NVRIM . I1F
VDE EC.RVRSE: :CO

CROVCIAD ANACA,

S AN PERAJIOLT
S 4 ADOAAPOR CorMoviA |
: CALLPBRICI

LOEMINA - INDI - ENV
PETANIM - INDI - AR
IMOM - SINTAMO

M - INDI - TEVCOM

L SINTAMO

146



5. Arronches

Imagen de la inscripcion de v _ :
Arronches. CARNEIRO ET i TN
ALII 2008: 176.

6. Viseu

Ara de Viseu. DA SILVA-
SOBRAL- FIGUEIRA 2009:
154 y 155.

7. Pefnalba de Villastar: fotografias y grabados.

Fotografia del farallén de
Pefialba de Villastar.
turismocomarcateruel.com

Fotografia de una de las

cazoletas. BELTRAN-
JORDAN-MARCO 2005: 956

Grabados del santuario.
CABRE 1910: 251.

Geomeétricos.

147



Grabados del santuario.
CABRE 1910: 252

Animales D B Ty

Imagenes interpretadas
como representaciones de
Lug.

a) CABRE 1910: 249.

b) CABRE 1910:254

8. Penalba de Villastar: inscripciones

Fotografia de la
"Gran Inscripcion”
segun Untermann,
MLH IV (635)

"Gran Inscripcion”
segun Untermann,
MLH 1V (635)

AR ) Jlf VIRV 1l

lf/\//OM ”0@ iaf SUTA

N

Jow AS
Versos de La -
Eneida TOVAR "_ nenns s AN
1959. JUM PVEIRAT \«J;;q,f, \: \ v/ 12 MO NN )

NISAOQY!
Otras inscripciones _

recogidas en los (/ {/\H \1\ ) L/}
MHL IV. WA > E
4. K.3.5 K.3.14

148



9. Montana Frontera

F.11.7.

Fotografia e inscripcion
segin Untermann, MLH
11-2 (410)

F. 11. 28.

Inscripcion segun
Untermann, MLH 11-2
(422)

Fotografias de SIMON
CORNAGO 2013: 282.

F. 11. 30.

Inscripcion segun
Untermann, MLH 11-2
(423)

Fotografias de SIMON
CORNAGO 2013: 283.

PI1.

Calco VELAZA 2008:
307.

Fotografia SIMON
CORNAGO 2013: 283.

P92 SIMON
CORNAGO 2013:

P93 SIMON
CORNAGO 2013:

P94 SIMON
CORNAGO 2013:

P95 SIMON
CORNAGO 2013:

149




P96 SIMON
CORNAGO 2013:

P97 SIMON
CORNAGO 2013:

10. Ruscino

Fotografia del altar de
Ruscino. MLH 11-2
(352)

Fotografias del altar de
Ruscino. SIMON
CORNAGO 2013: 266.

11. Tarraco

Las cuatro caras del
arula de Tarraco.
SIMON CORNAGO
2009: 528.

150




12. Cerro de los Santos

G.14. 1.

Fotografia de la
inscripcion y el exvoto.
SIMON CORNAGO
2013: 287.

Inscripcion segun
Untermann MLH [1-2
(620).

G. 14. 2.

Fotografia de la
inscripcion y el exvoto.
SIMON CORNAGO
2013: 287.

Inscripcion segun
Untermann MLH [1-2
(621

G.14.3

Fotografia de la
inscripcion y el exvoto.
SIMON CORNAGO
2013: 287.

13. Torreparedones

a) Exvotos de piernas.
MORENA LOPEZ
1989: 167

b) Cabeza con inscripcion
Dea Caelestis

MORENA LOPEZ 1989:
164.

Exvoto con inscripcion
de Torreparedones.
MORENA LOPEZ 1989:
154

Inscripcion ibérica de
Torreparedones.
SIMON CORNAGO
2013: 289.

151



14. Rodéa de Ter

Inscripcion de Roda de
Ter. MALUQUER
1976: 187.

15. El Cogul

Dibujo de las
inscripciones y
grabados rupestres
segun Almagro.
ALONSO-GRIMAL
2007:89

Inscripciones ibéricas y
latinas segun Almagro
(1952:44), en
GONZALEZ-
ALCALDE 2006: 222

16. Abrigo de Rein&

Zonaen la que se
encuentra el abrigo y vista
de la covacha y la visera.
PEREZ BALLESTER
2006: 290.

Vista de la gntrada de la
covacha. PEREZ
BALLESTER 2006: 290.

Inscripciones y figura
antropomorfa. PEREZ
BALLESTER 2006: 292 y
290.

IWh e
G
® @
R
' M"émﬂ‘ﬁ :
1 %“%“ &
{”' 1A€ I
j
A 4 ™
Fi
& & —+
LS Ve
Q) e TERmwy
QJ&HMW 3&5{?‘9&% :«sv; e

PRo £
Ko Ps”\;"\

152



17. Abrigo Burgal

Localizacion de las
inscripciones del Abrigo Burgal
e imagenes de las mismas.
FLETCHER-SILGO 1996-
1997: 78 y 79.

Calco de las inscripciones.
FLETCHER-SILGO 1996-
1997: 77.

18. Mas del Cingle

Figura femenina y posible
jinete en Mas del Cingle.
VINAS-SARRIA
(1978:378 y 379)

Inscripcion de Mas del
Cingle. VINAS-SARRIA
380.

19. La Camareta

Cueva de La Camareta.
PEREZ ROJAS 1993:
144.

Incripcion de La
Camareta, 1. PEREZ
ROJAS 1993: 170y
165.

N ATENA N 11
WM
O




20. La Cerdana

Osseja - Z2 - R2.
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
266

Osséja Z4-10
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
265

Osseja - Z5 - R2
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
267

Osseja - Z6 - RA
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
268

Osseja - Z8 - R6
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
269

Err-Z2-R4
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
271

Guils - Z1 - R5.
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
270

Signario de Ger.
FERRER 2013:
454

Bolvir - Z3 - R4
CAMPMAJO-
FERRER 2010:
272

154




Signario de
Bolvir. FERRER
2013: 454

Enveigt R1 Z1.
CAMPMAJO-
CRABOL 2009:
406

Inscripciones de
Prunet, segun
MONEO
2003:256.

21. Oinochoe de Caminreal

Oinochoe de la Caridad.
BURILLO 1997

Fotografia de la
inscripcion. VICENTE
et alii 1993: 760.

Inscripcion segun
Untermann, MLH IV
(646)

a) Inscripcion de
Albalate del Arzobispo,
segun Untermann, MLH
V (617)

b) Inscripcion K.0.8.,
Untermann, MLH IV




22. Botorrita |

Plano de la parte del yacimiento en la
que se encontré la inscripcion.
BELTRAN 1992: 59.

CRQOA LA WES wm O TP OV N ROV AT RS SR VY
QAT F IV P P Wr M QLXA MLICY )M} QBT PIMPIYSTAML M R USTAHED T O
PQLrxr W?ZHMQWMOW:’WWHW’%%&NQ:HrtNW:S!‘n-PN"wr:APiw
P WP N URE QD H v P A RIVG 1/E MIVAXH PA QF S0 WP E B 941 7/ KT 5L
WP Y SVALD I PIRLP WP Y MLDYPERIAMY A5 HIP o ) IR PH, OMESE a5 19HY
praE AN P-h:«m‘ VPR ON Pt g b O X 0P QropampPAMNALS N v SR
b N AEHAMEBATICRR [p R KA KPS 1 SHIN VM VA P @ MD P R Y e HMAE KT T
b Q3§ DAOP Yaepmins prn FIINIMDEO MY AL QNP I WM PATHD/A PP ADTMNTY 1
) ’{&%35’;‘;{'%’5;‘: fﬂfﬁ FNI;H;""?‘P swe:mmg«ur Mrvx-ﬁf-.pz;{um-oxm

WE QK = THPASPHP QP Y b S e A £ HswER WM O
KL NN SPMBY IN PP bV Gmte AT @L I G 47 §9 DVEiA KO

e
B

FPTRRMZEP VAR OV b arHminN Y .

pOr Rmipry miwk rm 4 1QPAsP M X kM¢~erf;¥\ﬁ';?ero v
MVFAILEQW L QK N Ay m AN M PLPE A R0MM W o w

vor Hrﬂ:ﬂr'_\rmi‘l’om?f"f’f“@w‘-?DI‘H.anw-w“:ggpQ,,H.'“_,‘O‘T,
MY S MH VNN WM PP FE B UNAIL AR QY i AWM AN H
AV WM o RMIMXa o NO'{WrbM’rNHH:NVW‘N\:PbHQPFA:M

£ M A MO WEDY R ANNSMIAN WML pa L 1o f s DI/ & s
\t{:'-%-,p%r p.g :gwpr-‘&v AAOH N ;mr’a'-r P'}ffo Y:Pner;rqpi?S\H

ﬂzwxfif‘ Ywra:LMHOW (p DMHM: My o M_‘J

Representacion del encinar sagrado
del que habla la inscripcién segun DE
BERNARDO 2010: 138.

156



23. San Miguel de Liria

EL TOSSAL DE
SANT MIQUEL DE
LIRIA

plano sector 1.
Bonet 1995: 41.

Plano manzana 4
departamentos 12,
13y 14, con
indicacion del pozo.
BONET 1995: 348.

F.13.4
MLH 11-2 (448)

F. 13.5.

Vaso del
departamento 11
con texto Liria IX.
MLH 11-2 (450)

F.13.6

Vaso del dep. 111
con texto Liria
LXXVI

F. 13.8. Lebes de
los bailarines del
dep. 14 con el
texto Liria XVIII
MLH 11-2 (457)

F. 13. 9 Vaso del
dep. 16 con texto
Liria XXI

MLH [1-2 (458)

F. 13.10. Vaso del
dep. 59 con texto
Liria LII.

MLH 11-2 (459)

157



a) F. 13. 12. Vaso
del dep. 41 con
texto Liria XXXV.
MLH 11-2 (462)

b) F. 13. 19.
MLH 11-2 (471)

a) F.13.20. Vaso
del dep. 110-115

b) F. 13. 24. Vaso
del dep. 67 con
texto Liria LV

a) F. 13. 27. Vaso
del dep. 28 con
texto Liria XXIX.
MLH 11-2 (479)
b) F. 13. 28. Vaso
del dep. 25 con
texto Liria XXVI.
MLH 11-2 (480)

F. 13. 43. Vaso del
dep. 28 con texto
Liria XXXI.

MLH 11-2 (492)

F. 13. 70. Vaso
hallado en la
superficie con el
texto Liria XCII.
MLH 11-2 (505)

24. El Castelillo de Alloza

E.4.2. Fotografia y texto
segun Untermann, MLH
(329)

E.4.3. Fotografia y texto
segun Untermann,
MLH (330)

158



25. Ostrakon de Mas Castellar de Pontds

Ostrakon ibérico del poblado

de Pontos (Girona).

MALUQUER DE MOTES

1976: 184.

26. Porcuna

a) Ejemplos de
esculturas de Porcuna.
"Gran Sacerdotisa" y
del Guerrero.
GONZALEZ
NAVARRETE
1987:110.

b)Inscripcion ibérica
de Porcuna. CHAPA
et alii 2009: 168.

27. Pech Maho

Plano de la
localizacién de la
tumba. SOLIER
1968: 8

Ajuar de la tumba.
SOLIER 1968: 17

Cista de Pech Maho.
SOLIER 1968: 15.

coupe A

159



28. Arquitrabes de Sagunto y Tarraco

Arquitrabe de
Sagunto.

SIMON
CORNAGO 2013:
281.

Arquitrabe de
Tarraco.

SIMON
CORNAGO 2013:
273.

29. Estela de la Vispesa

Dibujo del
monumento de la
Vispesa. MARCO -
BALDELLOU
1976:

a) Fotografia de la
estela de la Vispesa.
MARCO-
BALDELLOU
1976: 117.

b) Nueva
orientacion sugerida
por varios
investigadores

Grupo de "los
caballos” GARCES
2007: 348

160



30. Plomos de Orleyl

Imagen cratera con
plomos

LAZARO Y MESADO
1981: 37

Plomos de Orleyl.
LAZARO-MESADO-
ARANEGUI-
FLETCHER 1981:
Lamina XVI

Orleyl V segun
FLETCHER 1981: 64

Orleyl VI
FLETCHER 1981: 91

Orley! VII cara A.
FLETCHER 1981: 98
Orley! VII cara B.
FLETCHER 1981: 110

31. La Serreta

Plomo de la Serreta I.
FLETCHER-SILGO
1992: 10.

La Serreta V.
FLETCHER 1972: 119.
Fotografia FLETCHER
1972: lam. VIII.

32. El Amarejo

Plomo del Amarejo.
ALMAGRO-MONEO
2000:5

o

33. El Cigarralej

Plomo del Cigarralejo
segun Untermann,
MLH 111-2 (615)

161



3. TEXTOS E INFORMACION ANEXA

1. Estudio de las palabras por separado de las inscripciones lusitanas.

a) Cabeco das Fraguas

Sobre la oveja, término que aparece dos veces, los investigadores asocian la
palabra —oilam a *owi- y al irlandés 6i «oveja». La segunda vez que aparece, esta
acompafiada de usseam, que Tovar relaciona con «afio». Por lo tanto, para éste, la oveja
ofrecida a Trebaruna era una oveja de un afio, idea seguida también por Prosper y
Marco.! Este Gltimo también se preguntd si podria tratarse de una oveja prefiada,?
mientras que Cardim Ribeiro traduce por «uma ovelha de qualidade»®. Las palabras

porcom y taurom son aceptadas como claras referencias a un cerdo y un toro.

Tovar asocio *treb- con «casa», y Witczak supone una deidad protectora de la
vivienda.* Para Cardim Ribeiro serfa protectora del santuario, y semejante a una diosa-
equina.” Para Présper el nombre de esta diosa deriva de *trebo- «poblado, habitacién»,
mientras que —pala, que algunos han traducido como «monte, tumba, cielo», podria
hacer referencia a un posible caracter funerario de la diosa, o quiza con «fluir», asociado
a numerosos hidrénimos, siendo asf «la que tiene un estanque por morada». ° Esta idea
también la menciona Marco, que dice que la divinidad estaria asociada al agua y a
funciones protectoras.” Marco también opind que Trebopala pudo ser una deidad
asociada a las piedras y el posible significado de su nombre, podria ser “la roca

(sagrada) de la tribu” o “que tiene su morada en la roca.”®

Sobre las otras divinidades mencionadas en Cabeco das Fraguas, Trebarune

seglin Prosper se relaciona con las palabras «moverse, veloz, que corre»,® aunque otros

! PROSPER 2002a: 48; MARCO 2005: 318.

2 MARCO 2009: 200.

® CARDIM RIBEIRO 2003: 239.

* WITCZAK 1999: 65. “Trebo-pala (name of a deity) < IE. *trebo-pala® ‘protector of the dwelling’.
> CARDIM RIBEIRO 2003: 238.

® PROSPER 2002a: 44.

" MARCO 2005: 309.

8 MARCO 1999: 153.

® PROSPER 2002a: 48.

162



vinculan Trebaruna al hidronimo Aronna, que seria traducible como “casa del agua” o

“fuente del pueblo.”*

Reve, es una de las divinidades paleohispanicas mas extendidas en el Occidente
de la Peninsula Ibérica, también atestiguado en la zona de galaicos y astures.** Muchos
autores lo han asociado a Jipiter,*2 otros, como Villar, lo asocian a los rios y el ambito
acuatico, siguiendo la inscripcion de Mérida dedicada a Reve Anabaraeco. Présper y
Marco asi lo interpretan, aunque, afiade este Gltimo que también aparece mencionado en
contextos montafiosos.* Redentor cree que como las inscripciones indican que se le

sacrifican toros, serfa un dios guerrero y potente, semejante a Marte. ™

Sobre los otros dioses, Witczak relaciona Labbo, o Laebo segin otros, con
Lucubo, y con ello con “all the gods named Lugus”, y con Laribus de las inscripciones

latinas. *® Iccona serfa la equivalente lusitana a la diosa equina Epona. *®

b) Arroyo de la Luz I-11

Carlae seré para Prospera un dativo-locativo femenino en singular, que también
aparece en Arroyo de la Luz I11. Para Marco serfa una divinidad fluvial,*” mientras que
Villar y Pedrero lo asocian a un posible top6nimo, o un dativo si fuese un teénimo y la
lapida fuese votiva.'® Sin embargo, no conocemos paralelos cercanos, con lo que ain no
se puede deducir. Présper lo asocia a un topdnimo, en el que la raiz *kar equivaldria a

«piedra». ™

Praisom seria posiblemente una preposicién que acompafase al locativo, o quiza
«propuesto, promulgado», siendo por lo tanto la primera frase traducible por
«promulgado en Carla», aunque si no descartamos que se trate de una divinidad podria

ser interpretado como «establecido (lo siguiente) para (el culto a) la diosa Carla».?® Con

10 MARCO 1999: 156.

1 REDENTOR 2013: 219.

12 \WITCZAK 1999: 70. BUA 1999: 82.
13 PROSPER 2009: 205; MARCO 2005: 289.
1 REDENTOR 2013: 220.

15 WITCZAK 1999: 609.

1 WITCZAK 1999: 66.

Y MARCO 2009: 201.

18 \/ILLAR-PEDRERO 2001: 672.

19 PROSPER 2002a: 70.

20 pROSPER 2002a:72.

163



ello, la autora contradice la interpretacion de Witzcak y Wozniak. Para Villar-Pedrero,
secias tenia relacién con la siembra y Prdsper ve en esta palabra una posible divinidad

de caracter agricola, semejante a la diosa romana Seia. %

Mvititeas para Prdsper seria relacionable con «tomar prestado», o quiza haga
alusion a un regalo, mientras que arimo podria hacer referencia a nimeros, o a ritos y
normas. Praesondo seria semejante a praisom, y por tanto podria significar "presentado,
puesto por delante™ o "ofrecido”. Singeieto seria una forma verbal de «juntar, unir»,
mientras que teucom podria hacer referencia a productos, ofrendas. Para esta autora,

Erba seria un teénimo, una divinidad femenina.

¢) Arronches

Los investigadores ven clara la alusion a una oveja, oilam, como ya ocurria en
los epigrafes anteriormente mencionados, siendo erbam seguramente un adjetivo de la
misma, sugiriendo que pueda hacer referencia a «hierba»,? aunque Cardim Ribeiro
opina que podria traducirse como «pardo», apareciendo también en Arroyo de la Luz |
como un adjetivo de oilam. Podria ser que en el sacrificio se hiciera referencia al color
del animal sacrificado. Aunque para algunos esta inscripcion solo menciona ovejas,
otros creen que también podria aparecer un toro, acompafiado de la palabra ifadem/ifate,
que Prosper interpretd como un «toro que enviste», mientras que Cardim Ribeiro lo

tradujo por «consagrado». %

Harase ha sido identificado como un te6nimo, relacionado con «ayuda, suplica»,
y Broeneiae seria otra divinidad, hasta ahora desconocida, la cual, siguiendo la
etimologia, se asociaria a broa «fertilidad». Estos autores entienden Haracui como un
epiteto que podria ser de caracter toponimico, o quizd una referencia al mundo

agricola. *

Vemos que, como ocurria en la inscripcion de Cabeco das Fraguas, aparece el

tedbnimo Reve. Aparece también el teGnimo Bandis, una divinidad que podria poseer una

21 pPROSPER 2002a; 74.

22 CARNEIRO et alii 2008 169.

2 CARDIM RIBEIRO 2010: 47-49.
2 CARNEIRO et alii 2008: 170.

164



funcién semejante al genio tipicamente latino.”> Al te6nimo Bandua también se le
dedicaron numerosos epigrafes, como los cuatro recogidos en Brozas, Céaceres, en los
que se le asocia a Apolo, (Bandiae Apolo, CIL Il, 740), aunque en otras parece que se
podria vincular mas a Marte, debido a su relacién con el toro. % Hay quien traduce
bandua por «fuerza», y muchos de sus epitetos se refieren a esta virtud. Sin embargo,
no esta claro que sea una divinidad masculina, ya que en la patera de plata en la que
aparece su nombre se le representa con atributos femeninos y una cornucopia, asociada

a Tutela o con Fortuna.?’

Sobre los dedicantes, se registran los nombres de Apinus, antroponimo
relativamente frecuente en la Lusitania, Vendicus, con un radican vend- comln en
numerosos antroponimos, y por ultimo Eriacainus, que por ahora no tiene paralelo, al
que Carneiro et alii asocian con el radical *er- relativo a «animales con cuernos».?®
Cardim Ribeiro opina que dado que aparecen sucedidos por la palabra ovgurani, que
traduce por “sacerdotes” al relacionarla con la palabra latina augur, no serian los

dedicantes sino quienes oficiasen la ceremonia. %

Sin embargo, Gorrochategui y Vallejo opinan que Vendicus seria un topénimo,

relacionable con el actual: Ribeira da Vendas. *°

2. Estudio de las palabras por separado en la ""Gran Inscripcién™ de Pefalba.

a) Varios autores:

Sobre ENIOROSEI, Tovar opind que seria equivalente al latin fecit, o que podria
ser un nombre propio en dativo del mes en el que se redactaria este texto.®" Lejeune
también apostaba por esta referencia a “tiempo” o “afio”. Para Schwerteck, seria “he
dedicado”, mientras que Kddderitzsch opinaba que haria referencia a la virilidad,
relacionando *or-s- con el nombre propio de una divinidad. Olmsted lo relacion6 con

una festividad en verano, y Meid sugirié que *eni — oros(i) fuese un epiteto divino que

% CARDIM RIBEIRO 2010: 41- 42.

%6 OLIVARES PEDRENO 1997: 208.

2T BURGALETA 2006: 381.

28 CARNEIRO et alii 2008:; 172.

2 CARDIM RIBEIRO 2010: 51.

% GORROCHATEGUI-VALLEJO 2010: 72.

%1 \eremos posteriormente que muchos lo relacionan con un mes, siguiendo el Calendario de Coligny.

165



significase “habitante del monte”, “residente de la montafia”. * Burillo opiné que hace
referencia a la poblacién de Orosis, que podria situarse en “La Caridad”. > Esta idea es
compartida por Villar y Prosper, la cual lo relaciond con leyendas monetales cercanas
en las que se ha atestiguado orosiz. Siguiendo esta idea, De Bernardo, opind que la
palabra significaria “en Orosis”.

VTA seria indudablemente una conjuncién copulativa, y en castellano, ut latina,
mientras que TIGINO ha sido relacionado por Tovar con bastigino, atestiguado en
monedas de imitacion ampuritanas. Segun él, podria hacer referencia a un rio, derivando
Ticinus de teko, “fluir”. Sin embargo, para Schwerteck TIGINO TIATUNEI seria el
nombre propio del beneficiario, siendo TIATUNEI (en dativo) y su padre TIGINO (en
genitivo). Sin embargo, Meid lo relaciond con epitetos del dios Lug, que no se atreve a

traducir.

En cuanto a TRECAIAS, segun Tovar, tre- estaria indudablemente ligado a la
religion celta, ® palabra tradicionalmente interpretada como un apelativo. Para Prosper
seria un acusativo plural de la familia “campo”. Kddderitszch lo tradujo por “surcos” y
para Lejeune y Schrotteck significaria “cercado”, o *“alrededor de los campos”.
Significado semejante tendria para Meid, que indicaba que tre es “a través de” y caio
(en galés cae) seria “campo”, y lo traducia como “a traves de los campos.”

La gran mayoria de autores no dudan en atribuir TO LVGVEI al dios pancéltico
Lug. Para Tovar TO seria la preposicion que acompafia a LVGVEI. Para Meid,
LVGVEI aparece en dativo dado que se estaria haciendo referencia a que la comunidad
de gente que peregrinaria a esta zona le ofreceria algo a este dios. Sin embargo, luego

veremos que no todos apuestan por esta interpretacion.

ARAIANOM seria un genitivo plural que acompafiaria a LVGVEI, como
indicaron Lejeune, Tovar y Meid. Para Tovar, es un genitivo plural de —ano-, que
relaciona con el nombre hispanico Araus, un étnico o gentilicio, siendo frecuente que un

dios celta esté acompafiado de una referencia territorial. Meid también lo interpreto

%2 MEID 1993: 349. Hace referencia a que a Lug se le rinde culto en la cima de las montafias.
%8 Recientemente, Burillo no opina ya que este asentamiento se corresponda a “La Caridad”.
% De la cual destacamos que muchos de los dioses celtas aparecen en forma de tres entes.

166



como un etnénimo, que acompafaria al nombre del dios, siendo asi la traduccion de
LVGVEI ARAIANOM como “al Lugo de los araianos”. Sin embargo, para Schwerteck
y Kodderitzsch, esta palabra seria un objeto directo de COMEIMV, significando “tierra
de labor”. De Bernardo la pone en relacion con “justicia, satisfaccion, propiciacion”.

La gran mayoria coinciden en que COMEIMV seria una forma verbal, que para
Tovar, significaria “desviar, cambiar” o tendria relacion con *com-em-, “proteger”.
Otros investigadores lo relacionan con el latin convenimos, y creen que haria referencia
a la celebracion de un peregrinaje a la zona, de una reunion para el culto, que De
Bernardo traduce por “romeria”. Para ella, la frase completa TO LVGVEI ARAIANOM

COMEIMV significaria, “hacia Lug una romerfa propiciatoria.” >

ENIOROSEI, que aparece repetido, inicia una nueva frase. Sobre
EQVOISVIQVE, la conjuncién copulativa —que parece clara (como en latin). Para
Tovar seria un locativo, que tendria relacion con el nombre propio Equaesi (pueblo
lusitano), o el nombre Equasia atestiguado en Italia. Sin embargo, otros notan su
parecido al latin equo, y Meid menciona que en el Lugnasadh, festival en honor a Lug,
se llevaban a cabo carreras ecuestres, ya que Lug “habria sido el primer jinete,”*
asimilando la palabra a otra parte del epiteto divino. De Bernardo lo traduciria como

“para Equoiso”,

Tovar indica que OGRIS podria ser un acusativo plural, siendo Ogron(ius) el
nombre de un mes, 0 un nombre propio. Kédderitzsch lo tradujo por cabecilla, jefe, idea
seguida por Meid, que traduce OGRIS OLOCAS por “cabecilla de la comunidad.” Sin
embargo, para Prosper serd un nominativo o acusativo plural que significaria «montes».
Mientras, OIOCAS, segun indica Tovar se habia relacionado con el étnico Olcades,

pero él dice que esto es poco probable.” Prosper lo traduce como “tierras de labor”

Para Lejeune TOGIAS hara referencia a una ofrenda, un ritual y para Meid,
Tovar y Schwertck haria referencia a una posible “cofradia religiosa”. Alejandose de
este significado, Prdsper opina que haria referencia a la delimitacién territorial de los

elementos consagrados, siendo estas tres Ultimas palabras realidades fisicas que se

% DE BERNARDO 2008: 184.
% MEID 1993: 351.

167



dedicarian a la divinidad. Meid también lo pone en relacion con el latin toga, tectum
“cubrir”, lo cual se ha identificado como una estructura con techumbre. De Bernardo,
traduce LVGVEI TIASO TOGIAS por “para Lug los cobertizos del tiaso.”*’

SISTAT parece ser la Unica forma verbal en la que todos los autores coinciden.
Segun Tovar haria referencia a las dedicatorias, y Prosper lo entiende como intransitivo,
y en tercera persona del plural, que provendria de SISTANT, pero habria perdido la
nasal ante la dental sorda (como Sekontiaz lakaz- Segontia Lanca). Meid dice que

SISTAT se podria traducir por “estar de pie” o “alzarse”.

LVGVEI ha sido, de nuevo, interpretado como una referencia al dios Lug,
mientras que desconocemos por completo el significado de TIASO, o TIATO segin
Beltran,*® del que Tovar nos dice que podria ser otro nombre propio femenino. Para
Meid, se relacionaria con Thiasus, una danza ritual o una fiesta. La inscripcién acaba

con la palabra TOGIAS, ya comentada.

b) La ""Gran Inscripcion™ de Pefialba de Villastar segin Jordan (2005)

Dado que es un lugar religioso, buscan otra divinidad a la que veneren los que
hicieron la inscripcion, a la que se haga un juramento, proponiendo Jordan no uno sino
tres dioses. Podrian ser ENIOROSEI y TIGINO TIATUMEI, siguiendo la idea de que
tendrian que estar en un lugar destacado, aunque dudan sobre si Orosis seria un
toponimo. TIATVMEI seria un te6nimo precedido por un topdnimo en genitivo
singular: TIGINO

TRECAIAS, relacionado con “campo”, pasaria ahora a ser un genitivo plural
dependiente de TO LVGVEI, y COMEIMV, seguiria vinculandose a la linea del latin
conuentio. ARAIANOM, adjetivo del anterior, se referiria a la idea de “justicia,
propiciacion”. La segunda parte de la inscripcién volveria a estar encabezada por
ENIOROSEI, mientras que Jordan ve en EQVOISVI/EQVEISVI otro posible te6nimo

3" DE BERNARDO 2008: 184.
% BELTRAN - JORDAN — MARCO 2005: 915.

168



que harfa relacion a los caballos,® que parece estar también atestiguado en una
inscripcién en Ledn que dice: Deis Eqvevnv(bo) *°.

SISTAT seguiria actuando como verbo, “estar colocado”, mientras que OGRIS
podria ser un toponimo o un sujeto. OLOCAS TOGIAS y TIASO TOGIAS serian
sintagmas, el primero genitivo singular en ambos casos, siendo OLOCAS “todo”
refiriéndose a la “comunidad”, TIASO un absoluto misterio y TOGIAS, que traduce por
“techumbre”, “casa” o “edificio”, en ambas objeto de LVGVEI.*

3. Traduccion del Bronce de Botorrita | segun P. de Bernardo 2010: 124.

Titulo: “Con respecto al trifinio encinado”
Sentencia inicial: “Acerca de Togotis y acerca de Sarnicios asi esto conviene”

8§ I11. El decreto general de preservacion del territorio (a) con (b) excepciones

y (c) penalizacién de las contravenciones (A: Il. 1-4):

“(a) No es licito: no es licito talar, ni es licito quemar, ni es licito roturar (el encinar).
(b) Pero si es con la autorizacion del “prefecto”, (c) y cualquiera en general en contra de esto
mismo actla, dard plata acufiada y en monedas: cien (denarios) en razon de cada una de las
medidas [scil. de terreno].”

8 IV. Disposiciones particulares (ay b) acerca de la limpieza (A: Il. 4-7):

“(a) En el territorio de Togotis, ademds, cualquiera edifique alrededor o un establo de
vacas / bueyes, 0 una cerca, 0 una construccion de tierra, o una construccion de piedra, una via
tiene él que excavar: pies seis (de anchura) a custodia del estiércol [i.e. para canalizarlo como
abono para el cultivo] tiene él que abrir. (b) Cuando pode para que prosperen [i.e. los arbustos
en el territorio de T. y de S.], estas mismas cosas [i.e. los ramajes] fuera de la valla dentro de
tres dias favorables tiene él que arrojar: al trifinio de Neitos tiene él que llevar(las).”

8§ V. Disposicion acerca de la cosecha (A: Il. 7-9):

“A quien (de los dos) se siembran los surcos labrados, a éste [i.e. sea a Togotis 0 a
Sarnicios], cuando se cosechan las parcelas, cuando el custodio vacie las parcelas, aquellas
medidas —o cerca de la valla o en el area interior— que haya cosechado, de éstas los diezmos
correspondientes tiene él que dar; dentro de este territorio, tanto lo vallado como lo no vallado,
(asi) esto ha proclamado.”

8§ VI. Disposiciones particulares (ay b) acerca del riego (A: 1l. 9-10):

% Tendrfa relacion con la divinidad Epona conocida en el mundo romano-celta.

“0 Esta lectura parece que ha sido modificada recientemente y ya no se sostiene. Gorrochategui,”Deis
Queunur(is)”, en Veleia, 29, 2012. 415-426.

“! BELTRAN - JORDAN - MARCO 2005: 930.

169



“(a) Las tierras labradas en el territorio de Sarnicios son regadas por los vecinos de
Acaina; (b) en el territorio de Togotis, quien saca agua o para el pasto o para el campo
cultivable, el diezmo tiene él que dar.”

8 VII. Sentencia final (A: Il. 10-11):
“Lo cual, acerca de Togotis y acerca de Sarnicios, para siempre nosotros, las
autoridades de los convenios, tanto las foraneas como las de aqui, hemos proclamado:”

8 VIII. Los firmantes (A: I1l.11 y cara B):

“Ablo de los Ubocos [probablemente el prefecto mismo]; Lubbos de los Covnesicos,
hijo de Melmo, vindex (de Contrebia Belaisca); Letondo de los Litocos, hijo de Ablo, “vindex”
(de Contrebia Belaisca); Melmo de los Brausancoi,11 hijo de Lesso, “vindex” (de Contrebia
Belaisca); Letondo de los Ubocos, hijo de Turos, “vindex” de Lubina; Aio de los Briganticos,
hijo de Ablo, “vindex” (de Contrebia Belaisca); Trito de los Aiancos, hijo de Ablo, “vindex” (de
Contrebia Belaisca); Ablo de los Lusocos, hijo de Usizo, “vindex” de Acaina; Letondo de los
Vicanocos, hijo de Suostuno, “vindex” (de Contrebia Belaisca); Tirtanos de los Statulicos, hijo
de Lesso, “vindex” de ‘Novempopulania’;12 Letondo de los Aiancos, hijo de Melmo, “vindex”
(de Contrebia Belaisca); Usizo de los Aiancos, hijo de Tauros, ¢“vindex”? (de Contrebia
Belaisca); Ablo de los Aiancos, hijo de Tauros, “vindex” (de Contrebia Belaisca); Letondo de
los Leticos, hijo de Ablo, “vindex” de Auconda; Letondo de los Essocos, hijo de Ablo, “vindex”
(de Contrebia Belaisca)”.

4. Texto de Estrabdn sobre la amputacion de las diestras.
Estrabon (Geogr.lll, 3. 6):

Los lusitanos son dados a los sacrificios y examinan las entrafias sin separarlas del
cuerpo; se fijan en las venas del costado y adivinan palpando. Hacen también predicciones
por las entrafias de los cautivos de guerra, a los que cubren con sayos. Luego, cuando son
heridos por el aruspice en las entrafias, adivinan en primer lugar por la forma en que caen.

Cortan las manos de los prisioneros y consagran las diestras.

5. Texto de Técito sobre el torturado de Tiermes.
Tacito (Ann. 1V, 45)

(...) Cuando lo encontraron y trataron de obligarle mediante tormentos a descubrir
a sus complices, a grandes voces y en el idioma de su tierra gritd que le interrogaban en
vano; que sus compafieros podian acudir y ver; ningin dolor seria tan fuerte que pudieran

arrancarle la verdad. (...)

170



	PORTADA FINAL FINALISIMA
	ÍNDICE TRABAJO
	REDACCIÓN COMPLETA
	I. JUSTIFICACIÓN DEL TRABAJO
	II. OBJETIVOS
	III. METODOLOGÍA
	IV. ESTADO DE LA CUESTIÓN Y ANÁLISIS DE LA BIBLIOGRAFÍA EMPLEADA
	V. PROBLEMÁTICA HALLADA
	I. INSCRIPCIONES RELIGIOSAS SEGURAS
	1) Las inscripciones rupestres lusitanas
	II. INSCRIPCIONES DE RELIGIOSIDAD PROBABLE
	1) Celtiberia: Las inscripciones de Peñalba de Villastar
	2) Área Ibérica: inscripciones sobre altares y pedestales.
	3) Área Ibérica: Exvotos
	4) Área ibérica: Inscripciones Rupestres
	III. INSCRIPCIONES DE RELIGIOSIDAD ATRIBUIDA
	1) Atribuidas en la Celtiberia
	2) Atribuidas en el área ibérica
	IV. DESCARTADAS POR CRITERIOS INTERNOS
	I. LISTADO COMPLETO
	II. LISTADO DESGLOSADO
	III. DATOS Y OBSERVACIONES EXTRAÍDAS
	BELTRÁN LLORIS, F., MARCO SIMÓN, F., Atlas de Historia Antigua, Zaragoza, 1996.
	BLÁZQUEZ, J. M., “El sincretismo en la Hispania romana entre las religiones indígenas, griega, romana, fenicia y histéricas”, en La Religión Romana en Hispania. Symposio organizado por el Instituto de Arqueología (Rodrigo Caro" del C.S.I.C. del 17 al ...
	-  “Sincretismo en la Lusitania romana”, en C. Chaparro Gómez (coord.), Primeras Jornadas sobre manifestaciones religiosas de la Lusitania, Cáceres, 1986. pp. 7-14.
	- “La ley del Primer Bronce de Botorrita: uso agropecuario de un encinar  sagrado”, en F. Burillo Mozota (ed.), VI Simposio sobre Celtiberos: Ritos y  mitos.  Actas. Daroca (Zaragoza 27-29 de noviembre de 2008), 2010. pp. 123- 146

	3. Anexos
	ANEXO mapas
	1.  MAPAS

	ANEXO imágenes
	2. IMÁGENES

	Anexo imágenes 2
	ANEXO texto excluido
	Título: “Con respecto al trifinio encinado”
	Sentencia inicial: “Acerca de Togotis y acerca de Sarnicios así esto conviene”



