s Universidad
10l  Zaragoza

Facultad de
Filosofia y Letras

Universidad Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

Titulo
LA DESCRIPTION DU SARRASIN DANS LES CHANSONS DE GESTE DU CYCLE DE
GUILLAUME

Autor / Autora
Gabriel Avellaneda Escamez

Director / Directora
Dra. Esperanza Bermejo Larrea

Grado en Lenguas Modernas
Facultad de Filosofia y Letras
Curso 14/15

Fecha
4/12/14




1. Introduction

La poésie épique du Moyen Age a été étudiée par de grands médiévistes, qui se sont
occupés tout d’abord du probléme des origines et ensuite, a partir du livre de Rychner?, des
techniques et des motifs liés a I'oralité. En ce qui concerne les personnages, les chercheurs
ont examiné, dans un premier temps, leurs sources historiques ainsi que les
transformations littéraires opérées par les auteurs médiévaux. Pendant trés longtemps les
travaux ont analysé toutes les facettes possiblesdu héros épique chrétien: les
caractéristiques, les relations avec les autres personnages de l'intrigue, les liens de parenté,
le comportement dans la bataille, et bien d’autres themes qui s’y rapportent tels que
I’honneur, la représentation du souverain, la défense des valeurs collectives...

Les références aux Sarrasins ont été longtemps réduites a quelques lignes rapides,
probablement parce que les grands héros épiques —Roland, Guillaume, Raoul de Cambrai—
sont chrétiens, ou bien parce que les portraits des paiens sont moins abondants et brefs,
étant donné qu’ils jouent un réle secondaire dans les chansons. Les livres de Bancourt? et
de Daniel® ont marqué un jalon essentiel dans I'étude du Sarrasin épique. Bancourt fait
une étude trés exhaustive, sous tous les angles possibles, du personnage sarrasin,
circonscrite au cycle de Charlemagne ou du roi; celui de Norman a une composante
idéologique plus forte et consacre toute une partie aux croyances religieuses. Tous les deux
ont inspiré des études supplémentaires et moins ambitieuses portant sur des personnages
ou des chansons de geste concrets.

A cause de cela, je me suis proposé d’entreprendre cette étude portant sur les
personnages sarrasins du cycle de Guilaume d’Orange, car quelques-uns d’entre eux ont
fait fortune littéraire et eu une grande diffusion. C’est le cas de la reine Orable, de Corsolt
ou de Rainouart. Tous les trois établissent de profondes relations avec le protagoniste du
cycle, Guillaume, interviennent dans son destin et parviennent méme a le changer.

J'ai organisé mon travail en deux parties d’étendue inégale, complétées par une
introduction et une conclusion. La premiére, qui débute par une analyse rapide des termes
utilisés par les auteurs médiévaux pour désigner les Sarrasins, s’occupe de leur portrait
collectif. Je montrerai que leur portrait a deux versants —la méchanceté et la bonté—, qui se
s’accompagne d’une double perspective négative ou positive. La deuxieme étudie le
portrait des personnages individuels les plus importants des chansons que j'ai étudiées :
Corsolt, Rainouart et Orable, déja mentionnés ci-haut.

J'ai utilisé comme corpus I'anthologie de Boutet qui réunit des extraits des Enfances
Guillaume, Le Couronnement de Louis, La Prise d’'Orange, Le Charroi de Nimes et
Aliscans. Un double propos justifie ce choix : d'une part, I'analyse d’'un bon nombre de
chansons de geste résultait une tache inaccessible étant donné les limites de ce travail,
d’autre part, cette sélection m’offrait une grande variété d’intrigues, de personnages et de
themes.

Je me sui appuyé sur une bibliographie sélective qui m’a aidé a mieux comprendre
cette intéressante figure épique.

1J. Rychner, La chanson de geste. Essai sur I'art épique des jongleurs, Geneve, Droz, 1955.
2 P. Bancourt, Les musulmans dans les chansons de geste du cycle du Roi, 2 vols., Aix-en-Provence /
Marseille, Université de Provence, Diffusion J. Laffitte, 1982, pp. 243-246.
3 N. Daniel, Héros et Sarrasins : une interprétation des chansons de geste. Traduit par A. Spiess, Paris, Du
Cerf, 2001.

2



2. Description collective des Sarrasins.

Le Dictionnaire étymologique de la langue francaise de Bloch et Wartburg explique
gue le mot paien vient du latin ecclésiastique paganus, « habitant d’'un pagus « village » »,
« [...] qui aurait servi a désigner ceux qui ne se sont pas engagés dans I'armée du Christ, les
paiens »4. Les chansons de geste du cycle de Guillaume d’Orange n’offrent pas un portrait
positif du paien. En effet, les auteurs anonymes ont toujours considéré de facon péjorative,
méme injurieuse, ces peuples qui ne professaient pas le christianisme, considéré par les
chrétiens médiévaux comme la seule religion valable et le seul chemin de purification pour
atteindre le salut éternel. Cette sorte d’égotisme est a la base d’un refus automatique et de
I'exclusion de celui qui s’agenouille devant d’autres dieux.

Le mot paien désigne, dans les chansons de ce cycle épique, tous les peuples qui
sont en marge de la religion chrétienne, que ce soit des Slaves, des Turcs, des Africains ou
des Sarrasins habitant les villes d’Orange ou de Nimes en France. L’analyse des éléments
descriptifs (adjectifs, épithetes, périphrases...) joints a tous ces noms, nous permet
d’affirmer que ce sont des termes interchangeables, choisis seulement en fonction des
exigences métriques ou de I'assonance. On ne peut pas différencier les uns des autres.

Le terme sarrasin, selon le dictionnaire de Greimas, viendrait du bas latin
sarracenus, « nom d'une peuplade d’Arabie et signifiant en arabe «oriental »»5. Par
extension, ce terme s’est finalement utilisé pour faire référence a toutes les cultures
orientales par un processus d’extension du signifié analogue a celui que le mot paien a
subi. Nous venons de dire que les chrétiens croient qu’ils sont les seuls a avoir raison, car
Dieu est de leur part, comme le dit le célébre vers de la Chanson de Roland : « Nos avum
dreit, mais cist glutun unt tort. »6. Cette pensée exprime une vision manichéenne du
monde —les bons et les méchants— qui servira a justifier l'utilisation de la violence, soit
verbale ou physique, envers cet ennemi pour préserver l'identité, les idéaux et I'existence
du peuple choisi par Dieu. Les termes paien et sarrasin coordonnés par la conjonction
« et » sont utilisés comme des synonymes, de sorte que « paieins et Sarrasins » (Enfances
Guillaume, v. 1958)7 se confondent. Grace a cette donnée on pourrait penser que les
auteurs anonymes de ces chansons avaient en général une tendance a assimiler les paiens
aux Sarrasins, peut-étre parce que ces derniers étaient les plus nombreux, ou bien parce
gu’ils leur avaient posé les plus grands problémes.

Comme conséquence de tout cela les traits positifs, adjectifs qualificatifs ou
épithetes, appliqués aux Sarrasins, n’abondent pas dans ces chansons de geste.
Néanmoins, les auteurs avaient la difficulté ajoutée de I'ignorance compléte ou partielle
des structures sociales paiennes, ce qui impliquait forcément le choix d'une voie
descriptive : celle de la fantaisie et 'imagination (description subjective), ou bien celle de la
transposition directe (description objective), selon laquelle la société chrétienne serait un
modele pour les autres cultures. Cette assimilation se produit parce que « la société arabe
et la société européenne entre le Xe¢ et le XVe siecle de I'ére chrétienne étaient comparables,

4 0. Bloch et W. von Wartburg, Dictionnaire étymologique de la langue francaise, Paris, Presses
Universitaires de France, 1975.
5 A. J. Greimas, Dictionnaire de I'ancien francais jusqu’au milieu du XIVe siécle, Paris, Larousse, 1968.
6 Chanson de Roland, Cantar de Roldan y el Roncesvalles navarro, por Martin de Riquer, Barcelona, El
Festin de Esopo, 1983, v. 1212.
7 Toutes les citations renvoient a I'édition de D. Boutet, Le cycle de Guillaume d’Orange. Anthologie. Choix,
traduction, présentation, Paris, Librairie Générale Frangaise, coll. Lettres Gothiques, 1996.

3



mais loin d’étre identiques ».8 Cette transposition apparait dans les vers suivants de La
Prise d'Orange a Iissue d’'un appel aux armes évoqué par le sarrasin Arragon :

Arragons l'ot, le sens cuide changier ;
Il en apele Sarrazins et paiens :
« Or tost as armes, nobile chevalier ! » (vv. 887 - 889)

Ce qui est curieux c’est I'emploi du vocatif « nobile chevalier », termes empruntés de
facon littérale a un appel aux armes des troupes francaises. Face a la vision négative du
narrateur ou des personnages alliés de Guillaume, les Sarrasins opposent leur propre
perspective sur eux-mémes, sans se laisser intimider par I'ennemi et en faisant preuve
aussi d'un grand courage, a la hauteur des exigences de la bataille. lls se considérent donc
« nobile », terme qui vient du latin nobilis et qui signifie « celui qui I'emporte par ses
mérites », « qui a le caractére et I'ame noble », ou « qui a un comportement courtois »°
méme. Si I'on fait attention aux termes qui définissent cette « noblesse » a la maniére
médiévale, il ne serait pas erroné de dire que les Sarrasins sont pleinement convaincus, eux
aussi, de leur pureté d’intentions et de leur courage. Le peuple sarrasin devient ainsi le
milieu dans lequel s'allient les valeurs épiques de la vaillance et de la courtoisie.

La civilisation sarrasine fait preuve d’une organisation militaire et d’'une solidarité
gui n'a rien a envier a la communauté chrétienne dirigée par Guillaume. Prenons par
exemple le cas du redressement dirigé avec efficacité par Thibaut lors de I'épisode du siege
de la cité d’Orange dans les Enfances Guillaume :

Thiebaus appelle le roi Matrefalent

Et Airofle, Danebrun et Mordant :

« Bairon, dist il, a Mahon vos conmant.

Voz remainrés si gardereiz ma jant

Et la citeit et dariere et devant.

Gardeiz n'i ait nul avaissemant. (vv. 1600-1605)

\

L'organisation militaire des Sarrasins est largement similaire a celle des
Francais dans la mesure ou elle reproduit une hiérarchie verticale qui évoque celle de la
relation féodale entre le seigneur et son vassal. Ces vers contiennent le motif épique isolé
par Rychner et connu comme la « mobilisation des troupes »0, transposition littéraire de
l'auxilium féodal. Cependant il ne s’agit pas tout simplement de se défendre d’'une invasion
ennemie au niveau territorial, mais aussi de protéger ceux envers lesquels on éprouve des
sentiments tres proches de la tendresse, ainsi qu'en témoigne l'utilisation du possessif
«ma» devant « jant », intégrant I’émir dans la collectivité. D’aprés les mots injurieux
utilisés souvent par les auteurs, on pourrait avoir dépeint un Thibaut traitre, méchant, de
pensée obscure, ne cherchant qu’a se sauver tout seul dominé par la panique. Mais ce n’est
pas le cas évidemment, puisqu’il agit en tant que bon roi et bon « berger » de son peuple.

8 N. Daniel, op. cit., p. 22.
9 A. J. Greimas, op. cit.
10 J. Rychner, op. cit., p. 129.



Le sentiment d’appartenir a une collectivité et la volonté de réussite devant un ennemi
commun sont présents soit dans le camp des uns soit dans celui des autres.

Sans aucun doute, si la société sarrasine restait unie devant les adversités c’était
fondamentalement a cause de la défense de leur propre religion, I'lslam, méme si « aux
yeux des poetes, cette religion est vaine, parce que les dieux musulmans sont impuissants,
- ou condamnée - parce que le mal ne peut prévaloir contre Dieu. »%. Dans les chansons de
geste du cycle de Guillaume on retrouve des scenes ou les Sarrasins injurient leurs dieux
lorsqu’ils ne leur ont pas assuré la victoire contre les chrétiens, ou, comme dans les
Enfances Guillaume, ils sont tombés dans une embuscade tendue par les Francs. Thibaut
d’Arabie contemple frustré les débris de la statue de Mahomet, qui a fait la sourde oreille a
la priere désespérée de son peuple, et commence a l'insulter:

Voit le Thiebaus, a poc K’il n’est fondu.

Il prant un pel ki a la terre jut,

Per mi le chief en ait Mahon feru

De maintenant quarante colz ou plus :

« He ! Mahonmet cent dehais aiez tu,

Car tes vertus ne valent un festu. »

Paiein s'escrient: « Mavais rois, ke fais tu

Cant nostre deu laidanges et destruiz ? » (vv. 1575 - 1582)

La religion des Sarrasins est censée étre polythéiste, mais sans raison apparente,
puisqu’il N’y a pas d’explication de la part des poétes épiques. Il est certainement trés
habituel de retrouver des expressions de confiance en Mahomet surtout lorsque la
communauté est en danger ou se voit menaceée :

Mahonmet portent el chief de lor bataile
Por la cité et confondre et abatre.
Paiein i fissent une offrande si large ; (Enfances Guillaume, vv. 1517-1519)

Ces lignes fournissent un apercu collectif des Sarrasins vus comme une société
primitive, mettant tous ses espoirs sur l'adoration d’'une statue, qui devient ainsi un
talisman magique capable d’opérer le miracle de leur donner la victoire sur leurs ennemis
chrétiens, a condition, bien sOr, qu’'une généreuse offrande lui soit présentée. Cette vision
est évoquée pour convaincre l'audience que « les paiens ont la mauvaise religion et qu’il est
juste de les combattre. »12,

Le prophéte Mahomet, transformé en dieu, est associé souvent avec Apollin, dont le
nom procéde d'une contamination entre le dieu grec Apollon et un personnage de
I'Apocalypse de saint Jean, Apollyon, qui n'est autre que "lI'ange de I'Abime"13 :

Voit le Thiebaus, le san cuide marir.
A vois reclame Mahon et Apolin : (Enfances Guillaume, vv. 1969-1970)

11 p. Bancourt, op. cit., pp. 243-246
12 N. Daniel N., op. cit., p. 24
13 Le Cycle de Guillaume, op. cit., p. 67



D’autres fois il est uni & Tervagant, nom de création fantaisiste par les auteurs
médiévaux :

- Ne voil, biau freire, si Mahon bien me face.
Jai traisson ne murdres nen iert faite.
Je nel vodroie per Tervagan le saige. (Enfances Guillaume, vv. 1842-1844)

Tous les trois intégrent une triade divine congue a l'instar de celle de la Sainte
Trinité chrétienne. D’autres noms, tels que Cahut, apparaissent de fagon occasionnelle
dans les discours des Sarrasins, notamment dans de bréves exhortations :

Pou i valdra Mahomez et Cahu,
Se cil n'est tost par rei Corsolt vencuz. » (Couronnement de Louis, w. 621-622)

Il n'est pas rare de trouver des situations ou les Sarrasins sont dépeints avec des
teints de couardise. C'est dans les moments de tension extréme, lors des grands combats
épiques, que les sentiments de peur et de terreur jaillissent chez les mécréants. Guillaume
et Guielin, oncle et neveu respectivement, contemplant tous les deux les ravages que leur
causent les troupes sarrasines, prennent l'initiative de reconquérir la tour Gloriette dans
laquelle ils se sont retranchés. En peu de temps, ils ont repris des forces et la férocité de
leurs coups terrifie les paiens:

Cez paiens fierent sor cez heaumes reonz ;

Toz lor detranchent les piz et les mentons,

Tel .xvii. en gisent el sablon

Li plus halegres ot copé le pomon.

Paien le voient, s'en ont au cuer frigon;

A voiz escrient le fort roi Arragon :

« Quar prenez trives, que ja n'i enterron! »

Arragon l'ot, a pou d'ire ne font;

Mahomet jure que il le comparront. (Prise d'Orange, vv. 1037-1045)

Les chansons de geste privilégient le lien de parenté oncle neveu au détriment de
celui de peére et fils qui n’est pas tres fréquent. Le sang, la bonne origine se transmettent a
travers le neveu qui est la premiére expression du lignage. Dans le cycle d’Orange, le plus
cohérent de tous les cycles épiques, on consacre des chansons particulieres a certains
neveux appartenant au lignage des Narbonnais, comme Les Enfances Vivien, ou La
Chevalerie Vivien, tout en louant la dévotion et la solidarité de la lignée. L'influence de
I'oncle est telle que les neveux, —Vivien, Guielin— finissent par ressembler a I'oncle. Roland
est vaillant comme Charlemagne, Vivien comme Guillaume, et ainsi le démontrent Vivien
et Bertrand qui combattent de toutes leurs forces, provoquant I'effroi chez les Sarrasins :

Lors vont ferir andoi es mescréans,
Si leur detrencent les costés et les flans ;
Paiens nel voit ki n'en soit esmaians. (Aliscans, vv. 205-207)



Les Sarrasins ont également peur du courage et de la violence avec lesquels le
chevalier Guillaume lutte contre eux:

Puis tret I'espée qu'il toli a I'Escler,

A .l. paienfist la teste voler,

L'autre porjent deci el cerveler

Et puis le tierz a fet mon reversser.

Le quart fiert si qu'ainz ne li lut parler.

Paien le voient, n'i ot qu'espoonter;

Li .l. & l'autre le commence a conter. (Aliscans, vv. 1697-1703) 4

Dans La Prise d'Orange, le roi Arragon, fils de Thibaut et beau-fils d'Orable, ne peut
pas supporter la honte que les chrétiens causent a ses troupes. Ce sentiment d’infériorité
est exprimé au moyen d’une formule qui se répete a plusieurs reprises, expression a la fois
de I'impuissance et de la rage du roi devant I'’échec de son armée : « Ot I'Arragon, le sens
cuide desver » (v. 842), « Voit I'Arragon, a pou n'est enragié » (v. 872), « Arragons l'ot, le
sens cuide changier » (v. 887) :

Voit le Guillelmes, a pour d'ire ne font.

« Niés Guielin, dist il, quel la ferons ?

Jamés en France, ce cuit, ne revenrons

Ne ja neveu, parent ne beserons.

- Oncle Guillelmes, vos parlez en pardon ;
Que, par l'apostre qu'en quiert en Pré Noiron,
Ge me cuit vendre ainz que nos descendon. »
Il avalerent les degrez de la tor;

Cez paiens fierent sor cez heaumes reonz;
Toz lor detranchent les piz et les mentons,
Tel .XVII. en gisent el sablon

Li plus halegres ot copé le pomon.

Paien le voient, s'en ont au cuer frigon;

A voiz escrient le fort roi Arragon :

« Quar prenez trives, que ja n'i enterron! »
Arragon l'ot, a pou d'ire ne font;

Mahomet jure que il le comparront. (vv. 1028-1045)

En dernier lieu, I'image collective des Sarrasins se nourrit d’éléments provenant de
I'imaginaire chrétien médiéval. La noirceur du teint constitue un trait courant dans la
description de ce peuple, aboutissant a I'assimilation compléte ou partielle de ces races
avec le monde des ténébres que cet imaginaire identifie avec les Enfers!s. Les Sarrasins
ressemblent a des diables: «aversier» - «du latin “adversarium”, ennemi du genre
humain, démon, diable »1¢ ; en plus ils sont cornus comme des bétes, de sorte que leur
laideur physique n’est qu’'un reflet de leur méchanceté morale. Dépeints comme de
véritables monstres venus de lailleurs, leur présence dans les chansons vise a nourrir
I'esprit de croisade chez le public qui écoute leur récitation :

14 En italique dans I'édition, car ce texte couvre une lacune du manuscrit suivi.
15 J. Ribard, Le moyen age. Littérature et symbolisme, Paris, Honoré Champion, 1984, pp. 37-40.
16 O. Bloch et W. von Wartburg, op. cit..

7



Li quens Bertrans voit venir maint vachier
De la maisnie au roi paien Gohier;
Tot sont cornu et noir comme aversier. (Aliscans, vv. 114-116)

La couleur noire s’identifie tellement aux mécréants que Guillaume et son neveu
Gillebert, séduits par les agréments et la beauté de la ville d’Orange, se teignent leurs corps
en noir avec de I'encre pour se déguiser en Sarrasins et pouvoir entrer dans la ville sans
étre reconnus. Un seul élément suffit a évoquer tout le travestissement:

Arrement fist tribler en un mortier

Et autres herbes que connoissoit li ber,

Et Gillebert, qui ne I'ose lessier ;

Lor cors en taignent et devant et derrier

Et les visaiges, la poitrine et les piez ;

Tres bien resemblent deable e aversier. (Prise de Orange, vv. 376-381)

3. Portraits singuliers.

Apres avoir analysé les traits d’ensemble qui composent la description du Sarrasin,
on va montrer certains portraits individuels de personnages qui jouent un réle important
dans l'intrigue de leurs chansons ou qui constituent des cas particuliers qui échappent aux
caractéristiques générales présentées plus haut. Corsolt est le protagoniste d’'un des
épisodes plus connus des poémes épiques francais; Orable embrasse la foi chrétienne; le
géant Rainouart devient le compagnon inséparable du héros. Ce sont des exceptions que je
vais essayer d’expliquer en détail dans les paragraphes qui conforment la troisieme partie
de ce travail.

Le fait que les auteurs de ces gestes ne s’'emploient pas a faconner le portrait moral
et physique que d’'un nombre réduit de personnages est déja révélateur. Le degré de
profondeur descriptive de chaque portrait, qui est en relation avec son étendue métrique,
varie selon le cas, parce que tous les personnages n’‘ont évidemment pas le méme statut
pour les poétes.

3. 1. Haucebier

Le cadre d’'une bataille est le contexte idéal pour décrire en profondeur certains
personnages qui y interviennent. Les récitateurs profitent de cette atmosphere épique de
guerriers qui se mélent, s’abattent et se démembrent, dominée par I'archétype du fortis
virl”, pour souligner les traits surhumains que les guerriers y déploient. C'est dans la
bataille d’Aliscans, lors des derniers combats héroiques de Vivien, le neveu de Guillaume,
dont la mort ressemble a celle du Christ, que I'on retrouve le portrait du roi Haucebier,
originaire de Capharnalim, région exotique pour le public des chansons de geste. Un seul
trait sert a suggérer son portrait moral: la cruauté :

Es Haucebier d'outre Cafarnaon;
En tot le mont n'a paien si felon. (Aliscans, vv. 354-355)

17 E. R. Curtius, Literatura europea y Edad Media latina, trad. de M. Frenk Alatorre y A. Alatorre, 2 vols.,
Mexique, Fondo de Cultura Econémica, 1955, pp. 244-254.
8



Sa haute renommée parmi les paiens ainsi que I'étendue de son portrait physique
laisse supposer gu’il aura tét ou tard un réle décisif dans le déroulement de I'histoire et
dans le destin des personnages protagonistes. Il sera I'adversaire du géant Rainouart, dont
il égale la force physique, car le code féodal qui régit les rapports entre les combattants
dans les chansons de geste exige que les deux opposants soient de valeur égale :

Fors Renouart, ainc ne fu si fors hom,
Ki puist l'ocist, si corn dist la canchon. (Aliscans, vv. 368-369)

Son portrait physique constitue une digression nettement démarquée par
I'intervention du récitateur qui s’'adresse directement a son public en faisant appel a la
formule épique « Plaist vois oir .i. poi de sa fachon ? » (v. 358) :

Plus avoit force ke .XI111. Esclavon,

Demie lance ot de lonc el caon,

Et une toise ot par flans environ,

Espaules Iées, ne samble pas garchon,

Les bras furnis, les poins carrés en son.

Demi pié ot entre les iex dou front,

La teste grosse et des cheveus fuison ;

Les iex ot rouges, espris comme carbon.

Une carée porteroit bien de plon ; (Aliscans vv. 359-367)

La force est le trait dominant du portrait physique d’Haucebier, brossé en deux
volets, comme recommandent les traités de rhétoriqgue médiévale : on commence par une
évocation d’ensemble pour descendre ensuite dans les détails. L’auteur ne suit pas I'ordre
conventionnel —de haut en bas— mais il choisit les parties du corps qui conviennent le
mieux a la représentation de la force: la nuque, les flancs, les épaules, les bras. Les
adjectifs utilisés renforcent cette idée. Deux traits du visage suffisent a suggérer sa laideur :
I'entreceil trop large et la couleur rouge de ses yeux, attribut du diable.

3. 2. Le géant Corsolt

Le géant Corsolt apparait dans Le Couronnement de Louis. Le combat entre lui et le
héros Guillaume sert de prétexte pour la description trés minutieuse de ce personnage aux
allures apocalyptiques. Il incarne le type du Sarrasin monstrueux, grotesque et terrifiant a
la fois. Sa description présente beaucoup de coincidences avec celle d’'Haucebier : les yeux
rouges, I'entreceil et la téte larges, mais l'auteur va plus loin, et il I'enrichit par des traits
nouveaux : les cheveux hérissés et sa taille gigantesque. L'accumulation d’adjectifs du
champ sémantique de la laideur: « lait», « hisdos », vise aussi a forger un monstre
extraordinaire, doué d’une force prodigieuse qui frappe Guillaume avec tant d’énergie qu’il
mutile I'extrémité de son nez; c’est 'origine du surnom du héros : Guillaume « au court
nez »:

L’en li ameine le rei Corsolt en pié,



Lait et anché, hisdos come aversier.

Les uelz ot roges corn charbon en brasier,

La teste lee et herupé le chief;

Entre dous ueilz ot de Ié demi pié,

Une grant teise de I' espalle al braier;

Plus hisdos om ne puet de pain mangier. (vv. 504-510)

Néanmoins l'auteur de cette chanson ne se contente pas d’amplifier la tradition
épique, il préte a son Sarrasin des trais singuliers, de sorte que son portrait moral se teint
de nuances hérétiques. Corsolt insulte le pape en I'appelant « petit homme » et ensuite il se
mogque de sa tonsure :

Vers I' apostoile comence a reoillier ;
A voiz escrie : « Petiz om, tu que quiers ?
Est ce tes ordenes que halt iés reoigniez ? (Couronnement de Louis, vv. 511-513)

Le paien entame une controverse rudimentaire avec Guillaume au sujet de leurs
religions respectives qui prélude la bataille. Dans un monologue assez long, le géant
exprime ouvertement sa haine de la religion catholique, il dénigre le baptéme, et, ce qui est
plus original, il déclare la guerre a Dieu, car il veut se venger de la mort de son pére abattu
par la foudre. La destruction des chrétiens rétablit ’'honneur de son lignage :

Mon pere ocist une foldre del ciel ;

Tot i fu ars, ne li pot I'en aidier.

Quant Deus I'ot mort, si fist que enseigniez ;
El ciel monta, ¢a ne volt repairier ;

Ge nel poeie sivre ne enchalcier,

Mais de ses omes me sui ge puis vengiez ;
De cels qui furent levé et baptisié

Ai fait destruire plus de trente miliers,
Ardeir en feu et en eve neier,

Quant ge la sus ne puis Deu guerreier,

Nul de ses omes ne vueil ¢a jus laissier, (vv. 525-535)

Ce monologue hérétiqgue prononcé par Corsolt n’est pas sans rappeler celui de
Lucifer, I'ange déchu et pére de tous les démons, lorsque Dieu le chassa du Paradis parce
gu’il n’acceptait pas de se soumettre a lui. Mais ne pouvant rien contre son créateur, tout
comme Corsolt, il décide de faire la guerre a I'étre humain, vulnérable par nature. Dans
chacune de ses répliques, le géant lance un nouveau défi au pape de Rome et a Dieu méme.
Son orgueil le conduit directement a la mort causée par un guerrier « chaitis et menuz »
(Couronnement de Louis, v. 620), dont il se moque et qui s’appelle Guillaume. On peut lire
en filigrane I'épisode biblique de David et Goliath.

3. 3. Rainouart

Rainouart est aussi un géant, mais il est bon et un peu extravagant. Il est le frére
d’Orable, la princesse sarrasine, et il deviendra le beau-frere de Guillaume d’Orange. Il
appartient a un haut lignage, cependant il fut séparé de sa famille quand il était enfant et
vendu au roi Louis par des marchands. Sa vie se déroule dans les cuisines du chateau

10



chrétien, ou il remplit les fonctions de valet, ce qui ouvre la porte a l'univers du bas,
matériel, nourricier absent des chansons de geste du cycle de Charlemagne ou du roi:

Dis Loéis : « Je I'acatai sor mer,

As marchéans .C. mars en fis doner;

Ensamble od moi I'en fis a pié aler.

Et il me dirent fix fu & .1. Escler. (Aliscans, 3197 - 3200)

Son portrait est fait de contrastes et oscille entre le ton sérieux et le comique. D’'une
part, peut-étre a cause du milieu auquel il est attaché, il est vorace, ivrogne et paresseux,
mais d’autre part, il est courageux, bon et hardi. Sa beauté jointe a sa prouesse ainsi qu’a sa
force fait prévoir une haute destinée que le jeune homme accomplira d’abord tout seul,
ensuite a coté de Guillaume :

Grant ot le cors et regart de sangler;
En toute France n'ot plus bel baceler
Ne si tres fort por .1. grant fais porter,
Ne miex séust .l. pierre jeter.

[.]

Et s'est isniaus, n'a en France son per,
Preus et hardis, quand vient a I'asambler. (Aliscans, vv. 3150 - 3157)

Il est objet de risée et avili par le maitre-queux qui lui fait couper les cheveux, ce qui
dans les poemes épiques francais est considéré un outrage, tout comme dans I'épisode
biblique de Samson. Rainouart est un Sarrasin étrange car sa peau est blanche et il faut la
noircir avec du charbon. La blancheur de son teint n’est autre chose que le reflet de sa
naiveté et de sa bonté morale :

Li maistres keus si lI'avoit fait touser,

A la paele noircir et carbouner

Trestout le vis li out fait mascurer.

Cil escuier le prisent a gaber,

De grant torchas le prisent a ruer

Et I'un sor l'autre et espandre et bouter. (vv. 3158-3163)

Il représente I'antithése d’'un chevalier!8. Il combat avec un « tinel », c’est-a—dire
une massue a la maniere d’un vilain, car c’est I'objet dont il s’est servi pendant son long
séjour dans les cuisines royales. Ses premiers exploits constituent un mélange de registres
et le ton héroi-comique I'emporte sur le sérieux propre de ce genre littéraire :

Voirement c'est Rainoars au tinel.
Aine puis cis nons ne li fu remués. (Aliscans, v. 3443-3444)

18 Frappier, [, p. 219
11



Lorsque Guillaume accepte son secours dans la bataille, ils se lient d’'une profonde
amitié et deviennent un avatar du couple épique!®, comme Roland et Olivier, les amis
complémentaires et inséparables, seulement cette fois les deux registres mentionnés ci-
dessus permettront aux auteurs de greffer des épisodes burlesques.

Ce géant n’est pas un personnage plat, bien au contraire il évolue et grandit au fur et
a mesure que l'intrigue avance. Il découvre sa vocation guerriére et fait voir que sa sottise
initiale obéissait simplement a des circonstances extérieures. Sa dégradation dans le
monde de la cuisine a caché son bon sens naturel qu’il affiche lorsque le chef chrétien
manifeste sa confiance en lui.

En ce qui concerne ses croyances religieuses, Rainouart n’est non plus un Sarrasin
conventionnel. Il manifeste de trés bonne heure son désir de recevoir le baptéme, mais le
roi Louis s’est longtemps opposé:

Sovent m'a dit et maintes fois rové

Ke le fesise batisier et lever,

Mais jo li ai tout ades deveé.

Il est haus hom, je[l] sai de verité. (Aliscans, 3268 - 3274)

D’une certaine maniére son chemin vers la conversion va de pair avec sa
reconnaissance héroique, il devra accomplir de grandes prouesses avant d’étre admis dans
la communauté chrétienne. Grace a ce processus d’amélioration il devient le véritable
héros de la chanson.

Méme si personne ne lui faisait confiance au début de son entrée en scéne, Rainouart
parvient, finalement a reconquérir son passe, et il se construit un futur ou brillent la fierté
et la loyauté, valeurs traditionnelles des chrétiens personnifiées cette fois par un Sarrasin
converti.

3.4. Orable

Les personnages féminins ne hantent pas les poémes épiques francais. La présence de
la femme est assez restreinte dans les chansons du cycle de Charlemagne, ce qui contraste
avec I'importance qu’elle acquiert dans celles du cycle de Guillaume d’Orange. La relation
amoureuse entre le chrétien Guillaume et la princesse sarrasine Orable constitue I'un des
enjeux de ces poemes et est a l'origine du motif épique récurrent de la Sarrasine
amoureuse d’un guerrier francais. Leur liaison ne pourra avoir lieu qu’aprés la conversion
de la paienne, ce qui est annoncé par de nombreux indices parsemés dans le texte :

A poc Guillaumes ne m'ait ja convertie
Et destorné de la loi paienime,
Si croirai Deu, le fil sainte Marie. (Enfances Guillaume, vv. 1750-1752)

Ce passage du texte révéle un type de femme qui n’accepte pas de se soumettre aux
conventions sociales, qui se révolte contre son futur époux Thibaut, qu’elle déshonore

19 F. Suard, La chanson de geste, Paris, Presses Universitaires de France, coll. Que sais-je ?, 1993, pp. 47-48.
12



publiguement, et qui a un caractére propre et indépendant. Par amour, elle décide
d’abandonner ses croyances religieuses en dépit de tous les inconvénients qu’elle puisse
trouver, parce que ses actions et ses paroles ont toutes la connotation de la trahison. Cette
idée est tres bien résumée dans les vers suivants parce qu’ils reflétent la vision tout a fait
manichéenne que les poétes de cette période voulaient transmettre a leur public et dont le
poids repose sur deux mots principaux, « felon » et « paien » :

Et laroine les en a apelez :

« Baron, dist ele, Francgois, quar vos rendez !

Felon paien vos ont cueilli en hez ;

Ja les verroiz par les degrez monter. » (Prise d'Orange, vv. 1873 - 1874)

Il existe une relation trés étroite entre le personnage d'Orable et la ville d’'Orange
(c’est curieux en effet que les deux mots commencent par « or »). Toutes les deux sont
belles, séduisantes, soumises au pouvoir du roi sarrasin Thibaut, et objet de convoitise
pour les chevaliers chrétiens. La ville et la femme sont unies par une relation de
métonymie, comme I'on peut apprécier dans I'allocution de Gillebert ou la description de la
reine est enchassée dans celle de la cité, de sorte que sa conquéte n’est autre chose que la
transposition guerriére de la conquéte amoureuse :

La porriez dame Orable aviser,

Ce est la feme a dant Tiebaut I'Escler ;

Il n'a si bele en la crestienté

N'en paienie qu'en i sache trover:

Bel a le cors, eschevi et mollé,

Et vairs les eulz comme faucon mué.

Tant mar i fu la seue grant beauté

Quant Deu ne croit et la seue bonté ! (Prise d'Orange, vv. 252-259)

Guillaume, qui s’ennuie a Nimes, met a I'épreuve ses valeurs chevaleresques pour
conquérir la belle Sarrasine dont il a entendu louer la beauté. Le motif épique du combat se
méle au theme courtois de I'amour de loin et aboutit a un mariage qui s’avere étre fécond
au niveau personnel et chevaleresque du héros. Le portrait d’Orable suit le canon de la
descriptio puellae, établi par les arts poétiques du Xlle et du Xllle siecles et amplifié
surtout par les romans antiques :

Ils la conduisent tranquillement devant Thibaut.

Elle avait revétu une soierie d'Aumarie,

Une escarboucle ornait le devant de sa coiffure.

Je peux bien vous décrire sa beauté :

Sa hanche était basse, fine et bien tournée

Ses flancs allongés, ainsi que son dos,

Ses yeux, vairs comme ceux d'un faucon de premiére mue,

Ses dents blanches et sa bouche petite.

En la voyant, Thibaut eut un sourire. (Enfances Guillaume vv. 1765 - 1773)

13



La description s’'insére dans I'épisode des épousailles d’Orable avec Thibaut d’Arabie.
Elle débute par I'éloge du vétement, riche comme il convient a sa condition de princesse et
en méme temps exotique. Les soies « d’Aumerie », « I’escarbouche » ou rubis, pierre
précieuse qui orne non seulement les heaumes des troupes sarrasines mais aussi les habits
et méme certains batiments romanesques, découvrent la fascination que I'Orient, proche
ou lointain, exercait sur lI'imaginaire de I'homme médiéval. L’auteur concentre son
attention sur les hanches et les flancs pour suggérer la sensualité et sur les yeux et les
dents, qui répetent I'idée de lumiere, synonyme de beauté et de bonté selon I'esthétique
médiévale. Depuis ce moment cette femme est appelée a étre convertie, comme affirme
Daniel : «[...] quand un Sarrasin est ber et cortois, nous pouvons étre a peu pres certains
gu’il sera bientot converti. 1l en est de méme pour une femme quand elle est belle. »20 .
Orable baptisée deviendra Guibourc :

Or est Thiebaus an la cité d'Orange.
Pris ait Orable, la cortoise, la gente. (Enfances Guillaume, vv. 1873 - 1874)

Orable est une magicienne qui connait les propriétés des plantes et qui sait préparer
des potions (La Chanson de Guillaume, vv. 2590-2594). Elle maitrise I'art de nécromancie
gui consiste a faire surgir du néant, par enchantement, des fantbmes qui prennent vie et
ressemblent a des monstres thériomorphes et anthropomorphes. Dans les Enfances
Guillaume, elle organise les célebres « Jeux d’Orange » (vv. 1734-2004) a I'occasion de son
mariage avec Thibaut. Elle crée des spectres qui interagissent avec les personnages réels
auxquels les jeux sont destinés. Son dessein n’est autre qu’effrayer les francais, et surtout
éviter la consommation de son mariage, ce qui légitime sa future union avec Guillaume. La
connaissance de la magie sera dorénavant un élément constitutif du motif stéréotypé de la
Sarrasine épique?.

Guibourc se tient toujours aux cbtés de Guillaume. Elle n’agit pas seulement au
domaine domestique, comme femme nourriciére qui s'occupe du rétablissement des
guerriers —Vivien, Guielin ou Gillebert — aprés la bataille, mais aussi sur le plan militaire.
Dans La Prise d'Orange, elle n’hésite pas a prendre les armes en I'absence de son mari.
Elle est « la force du héros défaillant », comme affirme Combarieu du Grés?2. Apres le
désastre d’Aliscans, elle réconforte Guillaume et pour ce faire, elle devient moralisatrice et
a recours au theme de la contingence de la vie humaine avec des phases heureuses et
malheureuses. C'est le theme de Fortune, capricieuse et inconstante, qui est associée au
fatum inexorable. La disposition de la laisse souligne l'instabilité du sort humain. Le
premier vers, qui sert d'ouverture a la laisse, distribue symétriquement les deux
hémistiches entre Guillaume et Guibourc ; le parallélisme syntaxique joint au chiasme
souligne la contraposition entre I'état d’ame du guerrier et celui de sa tendre épouse. La
répétition anaphorique en téte de vers « Teus » martéle I'idée d’'inexorabilité. La figure de
Guibourc s’enrichit et acquiert une nouvelle profondeur :

Pleure Guillames ; Guibors le conforta :
« Gentiex quens sire, ne vos esmaiés ja ;

20 N. Daniel, op. cit., p. 49.
21 E, Real, Epica medieval francesa, Madrid, Sintesis, 2002, p. 189.
22 M. Combarieu du Greés, L'ldéal humain et I'expérience morale chez les héros des chansons de geste,
Publications de I'Université de Provence, diffusion Champion, 1979, p. 397.
14



Teus a perdu ki regaaignera,

Et teus est povres qui riches devenra ;

Teus rit au main au vespre ploerra :

Ne se doit plaindre li hom ki santé a. (Aliscans, vv. 8391-8396)

4. Conclusion

Les chansons de geste du cycle d’Orange n’offrent pas toujours une belle image du
Sarrasin. lls sont souvent affreux, ils étalent des traits diaboliques et méme monstrueux.
La noirceur de la peau, la taille gigantesque, les cornes ou les cheveux hirsutes reviennent
souvent dans la description de leurs portraits. La beauté du visage anticipe la conversion
du mécréant. Beauté et laideur se correspondent avec le bien et le mal, c’est-a-dire, les
chrétiens et les paiens dans cet univers manichéen. Les auteurs n’hésitent pas a exprimer
leur mépris a I'égard de cette communauté dont les dieux sont des idoles, incapables de
leur assurer le triomphe dans la bataille. Encore faudrait-il nuancer que méme si ce n’est
pas quelque chose d’habituel, on retrouve quelques traits positifs dans la description de ces
étrangers, qui se correspondent, dans certains cas, avec la vision qu’ils ont d’eux-mémes.

Le parcours descriptif que I'on a suivi du général au particulier révéele certains traits
inédits dans le portrait du paien. Ainsi, Haucebier est caractérisé par la cruauté et la
violence, de méme que par sa force ; le géant Corsolt symbolise I'hérésie et le défi lancé au
Tout-Puissant, et Rainouart, d’un bon naturel, représente la recherche constante de la voie
qui plafit a Dieu, trés en relation avec le theme de la conversion qui, grace a I'expérience et
a I’'humilité, obtient la miséricorde divine et le pardon de toutes ses fautes.

Enfin, on ne pourrait pas conclure cette étude sans faire allusion & I'importance que
la femme acquiert dans ce cycle. Guibourc renouvelle la conception du personnage féminin
épique. Admirée par sa magnifique beauté, elle prend aussi un r6le actif dans la vie
guerriére de son époux, gu’elle conseille et soutient. Elle réunit les vertus de la magicienne
de I'antiquité avec celles de I'amie courtoise, complément indispensable de Guillaume.

15



5. Bibliographie

Bancourt, Paul, Les musulmans dans les chansons de geste du cycle du Roi, 2 vols., Aix-
en-Provence/Marseille, Université de Provence, Diffusion J. Laffitte, 1982.

Bloch et W. von Wartburg, Dictionnaire étymologique de la langue francaise, Paris,
Presses Universitaires de France, 1975.

Boutet, Dominique, Le cycle de Guillaume d'Orange. Anthologie. Choix, traduction,
présentation, Paris, Librairie Générale Francaise, coll. Lettres Gothiques, 1996.

Chanson de Roland, Cantar de Roldan y el Roncesvalles navarro, por Martin de Riquer,
Barcelona, El Festin de Esopo, 1983.

Combarieu du Greés, Micheline, L'ldéal humain et I'expérience morale chez les héros des
chansons de geste, Publications de I'Université de Provence, diffusion Champion,
1979.

Curtius, E. R., Literatura europea y Edad Media latina, trad. de M. Frenk Alatorre y A.
Alatorre, 2 vols., Mexique, Fondo de Cultura Econdmica, 1955.

Daniel, Norman, Héros et Sarrasins : une interprétation des chansons de geste. Traduit
par A. Spiess, Paris, Du Cerf, 2001.

Frappier, Jean, Les chansons de geste du cycle de Guillaume d’Orange, 2 vols., Paris,
SEDES, 1955.

Greimas, Algidas Julien, Dictionnaire de I'ancien francais jusqu'au milieu du XIVe siecle,
Paris, Larousse, 1968.

Real, Elena, Epica medieval francesa, Madrid, Sintesis, 2002.

Ribard, Jacques, Le moyen &age. Littérature et symbolisme, Paris, Honoré Champion,
1984.

Rychner, Jean, La chanson de geste. Essai sur 'art épique des jongleurs, Genéeve, Droz,
1955.

Suard, Francois, La chanson de geste, Paris, Presses Universitaires de France, coll. Que
sais-je ?, 1993.

16



17



