i2s  Universidad
18 Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

La mitologia en la poesia de Francisco de
Quevedo:

Estudio de los mitos segun cuatro vértices
modales.

Autora

ESTELA VALER SANZ

Director

Dr. Alberto Montaner Frutos

Filosofia y Letras / Filologia Hispanica
2014




INDICE

1. INTRODUCCION
1.1. JUSTIFICACION Y OBJETIVOS
1.2. METODOLOGIA
1.3. ESTADO DE LA CUESTION

2. CUESTIONES PRELIMINARES

3. CORPUS MITOLOGICO

3.1. JUPITER

3.2. SIRENAS

3.3. IcARO Y FAETON

3.4. ApOLO Y DAFNE

3.5. AVE FENIX

3.6. EROS

3.7. HERO Y LEANDRO

3.8. DEIDADES INFERNALES Y SU RELACION CON ORFEO

3.9. MITOS DE MENOR RELEVANCIA
3.9.1 HERCULES
3.9.2 TANTALO

3.10. OTROS MITOS ALUDIDOS
3.10.1 MIDAS
3.10.2 PIGMALION

3.10.3 PROCNE, PALAS Y FLORA

4. CONCLUSIONES

5. BIBLIOGRAFIA

© o1 A W DD

16
22
26
33
37
40
43
47
47
49
51
51
52
53
54
61



1. INTRODUCCION

1.1 JUSTIFICACION Y OBJETIVOS

A lo largo de este trabajo se va a investigar el papel de los elementos mitolégicos
en la poesia de Francisco de Quevedo, es decir, su modus operandi segun aparecen en
algunos de los poemas de distintas tematicas amorosas Yy satiricas de este autor. Para
constituir nuestro corpus de trabajo, hemos partido de los mitos localizados en el ciclo
cerrado de los Poemas a Lisi, a diferencia de los estudios consultados que tratan el tema.*
Estos altimos no parten de un corpus determinado en ningun ciclo cerrado, sino de
criterios personales de cada critico o de la mayor repercusion y reiteracion en el conjunto
general de los poemas de Quevedo, para la eleccion de los mitos. Creemos conveniente
aclarar que nuestra eleccién de un corpus mas restringido, el de los Poemas a Lisi, como
punto de partida se debe a la posibilidad de contar con un nimero concreto de mitos
empleados en un contexto homogeéneo, lo que permite acotar mejor el campo de estudio
y tomar como punto de partida un enfoque especifico: el del mito puesto al servicio de la

poesia amorosa grave.

El objetivo de este estudio es pues, analizar una lista cerrada de mitos en la mayor
medida posible y no solo hacer una mera comparacion entre dos modalidades opuestas
—amorosa Yy satirica—, viendo cémo difiere el uso e intencion de los mitos. Lo que se
pretende es ampliar la comparacién a cuatro vértices modales mas precisos, ordenados en
escala de gravedad —segun el sentido coetaneo—?2 de la siguiente manera: amoroso
grave, amoroso festivo; satirico grave, satirico-burlesco. El ideal sera encontrar al menos
un ejemplar de cada mito para cada vértice pero, si esto no es posible, se intentara

argumentar el posible motivo de que en determinados mitos no sea asi.

1 A excepcion del articulo de J. Sepulveda (2002) quien, como especificaré mas adelante, puede que si que
partiese de ese mismo ciclo cerrado, pero solo analizo aquellos mitos que, en la tematica burlesca, la
degradacidn de los personajes mitol6gicos se producia a través de un contexto erotico.

2 Grave: «Significa también circunspecto, que tiene entereza, y causa respeto y veneracion. Latin. Serius.
Gravis», (Autoridades, vol. IV, p. 72b, § 3).



1.2 METODOLOGIA

Para el desarrollo de este trabajo de investigacion hemos partido, como ya se ha
mencionado, de una lectura a fondo de los sonetos del ciclo de Poemas a Lisi. Aunque
para discernir qué poemas contenian alusiones mitologicas y cuales no hemos tenido en
cuenta las notas y comentarios personales del autor de la edicion, en mayor medida nos
hemos regido por una opinién personal y critica si discrepaba de lo postulado por el
profesor Walters; ya que en determinados poemas anotaba alusiones que parecian no tener

razon de ser, y en todo caso se debian a conjeturas demasiado forzadas.

Una vez elaborado el listado de los mitos, hemos procedido a buscar vy, si era
necesario resumir, los mitos en el diccionario de Pierre Grimal (2001), ya que era
conveniente recordar la historia de cada uno de ellos para poder ser mas certeros en el

analisis de la utilizacion de los mismos segun el tema de cada poema.

Con el mito presente, y visto el sentido en el que Quevedo los utiliza en los
poemas de este ciclo del que partimos —que se corresponden con la mayoria de los
ejemplos de teméatica amorosa grave con los que ejemplificaremos el desarrollo—, hemos
procedido a analizar una seleccion de bibliografia secundaria sobre el tema, lo més
acotada posible, ya que la produccién sobre este grande de la literatura es ingente e
inabarcable para nuestro cometido, un trabajo de Fin de Grado. De esta seleccion
bibliogréafica hemos sacado informacion tedrica y ejemplos de poemas, en su mayoria
amorosos graves Y satirico-burlescos. De este corpus también se ha sacado informacion
y datos, que nos hacen posible tener una idea mas clara y concreta del estado de la cuestidn
que nos interesa. También nos aportan algunos aspectos importantes para poder
adentrarnos en el cuerpo de nuestro trabajo, sobre todo respecto del contexto social del

autor y de la concepcién global de los mitos en la época.

Finalmente, una vez obtenida toda la informacién bibliografica posible y
clasificados los poemas explicados en ella, de manera que al menos tuviésemos un
ejemplar del mayor nimero de vértices tematicos —recordemos que nuestro ideal seria
obtener una comparacion en rectangulo—, hemos de hacer una busqueda con medios
limitados a través del CORDE, ya que solamente con los ejemplos de la bibliografia no

conseguimos completar esos cuatro temas en cada mito.



La razon por la que advierto que se trata de una busqueda limitada es que en ella
Unicamente nos van a aparecer poemas en los que la palabra clave del mito aparezca
explicito, es decir, todo aquel poema en el cual se mencione un suceso del mito o se
sugiera el mismo, si no aparece nombrado como tal, no aparecera en los resultados de la
busqueda. Esto es importante, ya que, a pesar de que en este trabajo no se pueda encontrar
al menos un ejemplar para cada vértice en cada mito, no significa que necesariamente no
lo haya; Unicamente que no hay ninguno en el cual se mencione expresamente al titular

del mito.

Para citar los poemas se toma como referencia la editio maior de Blecua, citada
en la bibliografia. El sistema de remisiones sigue este esquema: siglas + numero + (vol.,
pagina/s) + versos [si es el caso]: ej. OP 768 (lll, 76), vv. 137-144. En el caso de los
poemas a Lisi, aunque se mantiene dicha referencia, se seguira la edicion de Walters ya

mencionada.

1.3 ESTADO DE LA CUESTION

Los diversos estudios que han servido de base para la realizacién de esta
investigacion, citados en la bibliografia, se centran como ya se ha comentado en un mero
contraste de opuestos: amoroso grave versus satirico-burlesco. Bien es cierto que dentro
de este contraste de a dos hay estudios referidos a los mitos de diversos tipos, como por

ejemplo:

El estudio de Guerrero Salazar (2002), cuyo ndcleo trata los mecanismos Iéxicos
a través de los cuales Quevedo degrada el mito para asi enmarcarlo dentro de su poesia
satirico-burlesca. A este nucleo se le suma un apartado en el cual menciona mitos y

poemas de todo tipo en los que se da ese mito de un modo serio o burlesco.

El articulo de J. Sepulveda, por su parte, se centra en la contextualizacion erotica
del poema para degradar burlescamente los mitos. Sepulveda (2002: 43) parece ser que

parte, al igual que nosotros, de los mitos que aparecen en el ciclo cerrado de Poemas a



Lisi,? al afirmar que «Esta serie de poesia satirico-burlesca erética es la otra cara de la

moneda de la que aparece, con variantes, en el cancionero dedicado a Lisi».

Por otro lado, Pomer Ponferrer (2010) crea también un corpus, al igual que
Sepulveda, pero esta vez analizando las parejas mitologicas mas influyentes sin centrarse
en ningun otro mito, como por ejemplo: Hero y Leandro, Apolo y Dafne, Orfeo y
Euridice, y Piramo y Tisbe. Otros, como el articulo de M? del Carmen Rodriguez (2010),
el cual en vez de centrarse meramente en la poesia, menciona algin que otro autor y

peliculas en las que se refleja lo misdgino del mito.

El resto de los estudios, por lo general, se centra en uno o dos mitos y hacen una
mera comparacion serio — burlesco. Muchos articulos se centran en el mito de Apolo y
Dafne, por la fama que adquirieron en su dia dos sonetos satirico-burlescos: A Apolo
siguiendo a Dafne, OP 536 (11, 18); y Dafne huyendo de Apolo, OP 537 (11, 19). O bien
hablan de las imitaciones, correspondencias o burlas que surgian de la, por todos
conocida, tension entre Gongora y Quevedo, como sucede al tratar Morales Raya (1994)

el mito de Hero y Leandro.

Podemos concluir pues que, por lo general, los estudios realizados hasta la fecha
trabajan unos mitos muy determinados pero, a excepcion de J. Sepulveda (2002), ninguno
parte de una lista constituida por un analisis preliminar de un ciclo cerrado, como es
nuestro caso con los Poemas a Lisi. Ademas todos ellos analizan en profundidad la
comparacion de los mitos mas influyentes y abundantes en una comparacion lineal y
directa; en nuestro caso, como hemos mencionado en repetidas ocasiones la comparacion
posiblemente no sera tan profunda, pero en cambio analizaremos un espectro mas amplio
en la comparacion ya que, en lugar de analizar el uso de los mismos en dos vértices, lo

haremos en cuatro.

2. CUESTIONES PRELIMINARES

Como bien contextualiza Maldonado Araque (2010: 224), nuestro autor situado

en una época en la burguesia incipiente crea nuevas relaciones sociales mercantiles, y

3 A pesar de esta posible evidencia él, al igual que el resto de estudiosos se centra en una comparacién de
uNno a uno: amorosa grave versus satirico-burlesca.



estas hacen que los derechos nobiliarios propios de la Edad Media vayan acompariados
de algo més: hay una alteracion del orden natural, marcado por lo divino hasta entonces,
debido a los procesos sociales que acarred, poco a poco, el nacimiento y desarrollo de la
burguesia. Hay que aclarar que la relacion de fidelidad entre sefiores y siervos, propia de

la Edad Media, es la piedra sobre la que Quevedo construye su critica.

Siguiendo con la teoria de Maldonado Araque, Quevedo es consciente de la
degradacidn social de su época y para criticar a la nobleza utiliza un elemento de gran
prestigio: los referentes mitoldgicos. Por otra parte, también hay que tener en cuenta,
como bien apunta Sepulveda (2002: 39) al principio de su articulo:

Tanto como para el poeta barroco como para su lector ideal, los relatos mitoldgicos, bien en las

versiones méas antiguas de la épica y de la tragedia griegas, bien en las relecturas romanas y

helenisticas, o bien en las vulgarizaciones de los mitdgrafos mas recientes, conformaban un
sustrato de conocimiento compartido inexcusable y, por lo tanto, implicito.

Es decir, la mitologia es la mejor manera de ejemplificar todos los sentimientos y
criticas a la sociedad de manera que, los contemporaneos al autor entendiesen a la
perfeccidn el ensalzamiento amoroso, o la burla y critica a esta hueva sociedad. Quevedo
critica la accion del dinero sobre los estamentos sociales; es decir, ensalza la nobleza pura
y critica la impureza de la nueva nobleza. Quiere volver al teocentrismo medieval; critica

a la nueva burguesia, al dinero que esta corrompiendo su vision del mundo ideal.

El tema del dinero, como veremos mas adelante en el desarrollo y analisis de los
mitos, sobre todo de los satiricos, es muy recurrente sobre todo asociado al tema de las
mujeres, desde un punto de vista misogino. Las mujeres son las representantes de la
debilidad y la corrupcion al mismo tiempo, se caracterizan como seres venales que, 0 se
venden por dinero u otros bienes, o piden favores a cambio y que, ademas, manipulan a

los hombres a su antojo.

Por si hubiese algun lugar a la duda, en lo referido a que todo se basa en una critica
a la sociedad y la manipulacién de esta a traves del dinero, el mismo Quevedo en su
poema 768, en las ultimas estrofas, realiza una autocritica a la reelaboracion de los mitos,
argumentando que hay que dejarse de deidades, que son meros ejemplos, que la verdadera
critica esta en la sociedad de su tiempo. Las estrofas mas representativas y directas de

esta tesis son las siguientes:



Mas dejando a las deidades,
que de tan lejos nos tocan,
¢habra personas aqui

(o sera ninguna o pocas)

que no hayan tenido celos?
Porque sin esta carcoma
ningunos 0jos miraron,

y ninglin corazén goza.

OP 768 (111, 76), vv. 137-144.

El uso de la mitologia en clave burlesca no solo se da en Quevedo ya que, en los
ultimos afios del siglo XVI, se vislumbra una nueva actitud ante los mitos, convirtiéndose
los dioses en personajes poco o nada modélicos, ya que se les atribuyen actos deshonestos
y se les caracteriza como vulnerables a las bajas pasiones, como bien sefiala Pomer
Ponferrer (2010: 1232-3). Este mismo autor afiade una cita, a compas de lo que acabamos

de mencionar de Cano Turrion (2007: 20) para apoyar su teoria:

La mitologia en clave burlesca se convierte en un fendmeno propio y caracteristico del Barroco en
el que se subyace una actitud de autocritica retérica. En ella, los poetas pierden el respeto a las
funciones clasicas, que son desautorizadas y ridiculizadas, convirtiendo el mundo mitico en un
microcosmos parddico y grotesco.

Volviendo a nuestro autor, vemos que, tal y como apunta Fasquel (2010: 137): <A
la narracion detallada se sustituye lo que podriamos denominar la exégesis burlesca de
Quevedo. Aparentemente, Quevedo, al invertir el sentido de cada elemento del relato,

modifica el significado profundo de la fabula».

Tanto el estilo satirico burlesco como en el satirico grave, segun Lia Schwartz e
Ignacio Arellano (1998: LII), responden a la estética de la Agudeza, de Baltasar Gracian.
Estos estilos ofrecen un amplio repertorio de los recursos que estaban disponibles para la
practica del ingenio, aunque en nuestro caso Unicamente nos centremos en la
manipulacion de los mitos. El propdsito del uso de estos recursos, en ambos casos, es el

de producir risa y rechazo en el receptor.

Estos dos estudiosos también nos confirman algo que ya nos habia sugerido
Sepulveda cuando postulaba que la serie satirico-burlesca que trataba en su ensayo era la
otra cara de la moneda del cancionero dedicado a Lisi. Como bien apuntan pues, Schwartz
y Arellano (1998: LIV) «En el universo imaginario de la poesia de Quevedo, organizado

en estructuras de oposicién, las caricaturas satiricas de busconas, duefias y viejas



decrépitas que afectan juventud, estan en contra punto con los retratos idealizantes de Lisi

en la poesia amorosa».

La poesia amorosa puede tenerse como base primigenia para la manipulacion de
estos mitos. Quevedo no solo era un preciado autor burlesco ya que sus silvas amorosas,
sonetos y canciones nos presentan a un Quevedo gran conocedor de la literatura italiana
de su época y muy interesado en el lenguaje poético y la tematica erotica de la poesia
latina. Schwartz y Arellano (1998: L XVII) postulan que «Sin dejar de reconocer las
raices cancioneriles de algunos poemas parece, con todo, imposible negar esta deuda

contraida con la poesia culta de la Antigiiedad».

Con todo esto, podemos aventurarnos a afirmar que: en primer lugar, hay una
oposicion referencial muy clara de la utilizacién de unos mismos mitos en clave satirico-
burlesca por un lado, y amoroso grave por el otro. Y, en segundo lugar, que la poesia
amorosa esta plagada de mitos, sin restar importancia al hecho de que la deuda contraida
con la poesia italiana es innegable, es decir, es un recurso muy frecuente que
posteriormente se utiliza y manipula para, como ya hemos dicho, conseguir producir risa
y rechazo en el lector a través de la autocritica con ejemplos mitoldgicos. Esto no es
novedoso, ya que tenemos como referente los exempla medievales, los cuales reproducian

conductas en personajes ejemplares para que la autocritica recayera en los oyentes.

Ahora bien, como hemos ido avanzando, el analisis que aqui pretendemos abordar
no se atiene a la polaridad indicada (amoroso serio / satirico burlesco), sino que se basa
en una articulacion en cuatro vértices que nos parece que responde mejor a la utilizacién
que hace Quevedo tanto de los registros estilisticos como de las alusiones miticas. Estos
cuatro vértices nacen de la descomposicion de los ya citados polos en sus cuatro
componentes (grave / burlesco, amoroso / satirico), lo que permite establecer el siguiente

cuadro:

- GRAVE BURLESCO
AMOROSO Poesia amorosa grave Poesia amorosa festiva
SATIRICO Sétira grave Satira burlesca




De este modo, los poemas graves son los que tratan los temas de manera
circunspecta y respetuosa, mientras que los burlescos* les dan una tonalidad més o
menos comica. En el caso de la poesia satirica, es decir, la que ofrece una censura
de costumbres —o0, a veces de personas—, cuando la censura adopte una formulacién
seria y reflexiva estaremos ante una satira grave; cuando emplee recursos coOmicos y

efectos risibles, ante una satira burlesca.

En el caso de los poemas de teméatica amorosa, la modalidad grave corresponde no
solo al tratamiento serio del afecto amoroso, sino al empleo de un estilo elevado o
sublime, mientras que en la poesia amorosa festiva o ligera, el tratamiento de fondo puede
ser igual de serio, pero el estilo empleado es de tipo medio o incluso humilde, lo que a
menudo se asocia a un entorno pastoriles o rustico. En estos casos, se admiten
componentes jocosos, como comparaciones un tanto grotescas o formulaciones ironicas,
modalidad a la que cabria designar como «jocoseria», sin que ello suponga una critica de
la relacién amorosa. Cuando esta se produce, se pasa a la modalidad satirica, puesto que
esta posee literariamente mas «peso», por estar mas marcada que la omnipresente

tematica amorosa.

3. CORPUS MITOLOGICO

Aclaradas todas estas cuestiones se procedera al analisis en cuestion de los mitos.
En todos ellos lo primero que aparecerd seré la definicion del mismo ya sea entera o, en
el caso que proceda, un resumen de la informacion obtenida en Grimal (2001). El orden
de aparicion de los mitos se regira por el nimero de vértices modales que hayamos
encontrado en cada uno de ellos y, dentro de ese orden, su importancia y repercusion
cultural. Dentro de cada mito, por norma general, en primer lugar analizaremos los
poemas pertenecientes a Lisi, posteriormente los ejemplos de satira burlesca, y finalmente
los satiricos graves y los amoroso festivos. Al término de cada mito se adjuntara una tabla
a modo de resumen de los poemas seleccionados y a qué vértice modal, de los ya

mencionados en varias ocasiones, pertenece cada uno.

4Burlesco: adj. «Equivale a jocoso, lleno de chanzas, chistes y graciosidades» (Autoridades, vol. I, p. 719b).

9



3.1 JUPITER

Jupiter (Zeus), es el gran dios por excelencia del panteén romano, casado por
unién divina con la diosa Juno (Hera), enlace que no se puede romper ya que representa
el conjunto de la divinidad. Huelga decir que Juno impone castigos a aquellas con las que
Jupiter (Zeus) mantiene relaciones o bien a los descendientes que tiene con ellas. Los
amorios de Jupiter son diversos y entre ellos encontramos el causante del nacimiento de

Hércules y el famoso rapto de Europa, entre otros muchos (Grimal 2001: 545-548).

El rapto de Europa: Jupiter vio a la ninfa Europa cuando estaba jugando con sus
compafieras en la playa del Sidon, donde reinaba su padre. Extasiado por su belleza, se
metamorfosea en un grandioso toro. Con esta presencia se tumba a los pies de la doncella.
Esta primero se asusta pero luego va cogiendo confianza hasta que se sienta en su espalda,
lo que aprovecha Jupiter para lanzarse hacia el mar raptandola entre los gritos de auxilio
de ella (Grimal, 2001: 188).

La fecundacion de Déanae: Esta es la hija del rey de Argos. El oraculo predijo al
padre de la princesa que el hijo que esta tuviera lo mataria. Para impedir el cumplimiento
del oraculo, Acrisio mando construir una cdmara subterranea de bronce, en la que encerro
a Dénae. Pero nada pudo evitar que Danae fuese seducida por Jupiter, en forma de una
lluvia dorada que, por una grieta del techo, cayé en el seno de la joven engendrando asi
al nifio de la profecia. Cuando Perseo nacid, Danae volvio a ser encerrada y su hijo fue

metido en un cofre y arrojado al mar (Grimal 2001: 5b).

Una vez introducido el personaje de Jupiter y dos de sus transformaciones mas
recurrentes en la poesia de Quevedo proseguiremos con la explicacion de los sonetos
extraidos del ciclo de Poemas a Lisi. En los dos sonetos seleccionados se habla de la
transformacion de Jupiter en toro, es decir, se relaciona directamente con la relacion de

Jupiter y Europa:

10



Amor, prevén el arco y la saeta ¢ Temes, joh Lisi!, a Japiter Tonante,
que ensefio a navegar y dar amante y palido tu sol sus llamas mira,
al rayo, cuando Jove fulminante, cuando Jove, del cefio de tu ira,
bruta deidad, bramé llama secreta. tiembla vencido y se querella amante?
La vulgar cuerda que tu mano aprieta, Témale armado el pertinaz gigante
para el pecho de Lisi no es bastante: que a la conquista de su trono aspira;
otra cosa mas dura que el diamante y Juno, que celosa le suspira,
dudo que la vitoria te prometa. le tema ardiendo y en tu amor constante.
Prevén toda la fuerza al pecho helado, A ti el trueno es requiebro, si amenaza
pues menos gloria, en menos hermosura, el tirano, le atiende en el tesoro,
te fue bajar al sol del cielo al prado. cuando su sien temor precioso enlaza.
Y pues de ti no supo estar segura Al robre baja en rayo y a ti en oro;
tu madre, no permitas, despreciado, y si renueva Amor la antigua traza,
que tu poder desmienta Lisis dura. en lugar de tronar, bramaré toro.
OP 498 (1, 673). OP 453 (1, 647).

El soneto 498 respecto a la figura de Jupiter se refiere al episodio del rapto a
Europa, ya que cuando se convierte en toro «bruta deidad» (v. 4), rapta a Europa lleno de
deseo secreto, llevandosela a traicién. Quevedo, como en otras ocasiones, alaba la
hermosura de Lisi por encima de la de las mujeres que hicieron perder la cabeza a los
dioses, como nos revelan los versos 10-11. El soneto se dirige al Amor (Eros), al cual
exige que utilice la misma flecha que utiliz6 con Jupiter y Europa con ellos dos.

Por su parte, en el soneto 453, la referencia a los truenos muestra los lamentos
amorosos de Jupiter porque Lisi tampoco a él le hace caso; por eso ella no tiene nada que
temer de él —representado por los truenos, que tanto asustan a Lisi—, hasta tal punto
que, si el amor le inspira volver a utilizar sus antiguas artimafias, Jupiter, en lugar de
tronar, bramard, convertido de nuevo en toro —del mismo modo que sucedié en el caso

de Europa—.

A la hora de utilizar al dios universal en sus creaciones burlescas, Quevedo se
sirve principalmente del Iéxico erdtico, el cual contribuye en manera determinante a
acentuar el proceso degradatorio de la poesia correspondiente a esta modalidad satirico
burlesca. Para esta ejemplificacion nos serviremos de un poema dirigido por entero al
dios y de dos fragmentos de obras que tratan de muy diversos mitos. Comenzaremos este
apartado con aquel enteramente consagrado a Jupiter realizando, aun asi, una seleccién

de fragmentos debido a la longitud del mismo.

11



[...]

Mas cuando Elvirilla mueve
las columnas de sus orbes,
los ejes de tantos cielos,
los cielos de tantos soles,

[...]

Si hace una reverencia,
los deseos dicen «Oxte»,
los apetitos relinchan
y bostezan las pasiones.

[...]

Jupiter es un borracho,
pues que no deja su moble,
0 por verla menear
o0 por menearla el cofre.

Y pues toro y cisne fue
mojiganga de los dioses,
baje a buscar a Elvirilla
en nuevas transformaciones.

OP 690 (11, 274) wv. 41-4;
53-6; 61-8.

Para tratar este mito nos guiaremos por el
andlisis de Sepulveda (2002: 44). Al dios se le incluye
en un mundo prostibulario del que comparte las
aficiones y sefias de identidad. Jupiter, el dios del
planeta, estd tan ensimismado con su propio vaiveén,
que no es capaz de detenerse a apreciar los
movimientos de la ninfa Elvirilla, la cual se representa
aqui como una mujer que exhibe su cuerpo y se
contonea en una taberna o prostibulo para llamar la
atencion de los hombres y conseguir favores a cambio.
El poeta en este romance nos dice que las metamorfosis
de Japiter no son mas que burdos disfraces, como el de
toro para el rapto de Europa que indica aqui; y sus
solamente ridiculas

intrépidas aventuras

representaciones de un borracho.

Respecto a esta modalidad, como ya se ha adelantado hace unos momentos,

encontramos ejemplos en fragmentos de OP 768, 536, y 682. En este Ultimo poema es en
el cual encontramos una considerable cantidad de versos que se refieren a este dios, e
inclusive, varios de estos, puede llegarse a considerar que conforman un romance
independiente. Asi pues, en primer lugar, vamos a analizar ese posible romance
independiente dentro del n.° 682 y posteriormente haremos unas breves anotaciones de
los elementos que encontramos en los nims. 768 y 536.

Segun Lopez Gutiérrez (2002: 208):

Jupiter es relacionado con los toros que se corrian en los encierros tan numerosos en su tiempo; la
actitud no difiere ni un apice de las damas pidonas del XVI1I dispuestas a todo por viajar en coche
0 en carroza, y la atraccion que despierta en el Dios se muestra explicitamente como sexual, segun
se refleja en el empleo de la expresion de caracter vulgar ‘tomola’ para aludir al ayuntamiento
carnal.

12



Convirtiose en «Ucho ho»
el propio dios por Europa:
gue se convirtid mas veces
gue una mujer pecadora.

[...]

Ella, que era agradecida
de sofaldos y lisonjas,
en vez de arrojarle capas,
sus propias faldas le arroja.

Mujer que por pasearse,
en un toro se acomoda,
¢qué hiciera por ir al Prado
hartdndose de carroza?

[...]

Hizose nave cornuda,
hizo la cabeza popa,
de sus cabellos la vela,

y de sus ancas la proa.
[...]

Neptuno, en viéndolos dijo
a gritos: «jAnde la lozal»:
que la loza en los refranes,
las piernas nunca las dobla.

Tomo tierra en una isla,
y luego en tierra tomola,
y con huéspedes y giiesos
dejo el vientre a la chicota.

Ademas de esta burla a la transformacion en
toro de Japiter para conquistar a Europa y esta
caracterizacion como mujer venal de la dama, segun
es usual en la poesia burlesca de Quevedo,
encontramos, en Vversos cercanos a estos, la
ridiculizacién de otras transformaciones de Jupiter,
siendo la mas destacada la alusion a su relacion con
Déanae, con versos como por ejemplo: «En precio se
llovio Jove, / para gozar a la otra» (vv. 199-200);
«Para ser bien recibido, / el dios se vistié de bolsa»
(vv. 203-4); o la estrofa donde se la menciona
explicitamente «Pues si era Danae mujer, / cual
vinagre en las arrobas, / en solas las piernas magra /

y en todo lo demas gorda,» (vv. 123-126).

Ldopez Gutiérrez (2002: 202) nos confirmay
amplia lo dicho sobre Jupiter y Danae: Quevedo «Se

burla de las mentadas transformaciones del padre de

OP 682 (11, 242-3), w. 231-4; | los Dioses, y al propio tiempo las usa para
243-50; 255-8; 267-74.

ejemplificar la poderosisima fuerza que tiene el

Amor sobre sus atribuladas victimas». Del mismo

modo que ocurre aqui, la burla a las transformaciones se refleja en dos estrofas del

siguiente poema, OP 768:

[...]
¢Japiter no se emplumo
por sélo ver a la otra?
¢No fue toro y dijo «Mu»,
a quien esperaba «Toma»?

Con treta de salvadera,
sobre carta que se nota,
¢no bajo en polvos de oro
a gozar a quien le toma?

[...]

OP 768 (111, 73), w.
129-136.

En el poema, como vemos en el fragmento,
también se mencionan las diversas transformaciones de
Jupiter resaltando la parte erética del mito de manera
burlesca y refiriéndose como en otros casos, a Europa y
Danae como leyendas principales. En la primera de las
estrofas vuelve a incidir en el hecho de que Europa queria
favores a cambio y Unicamente recibid un triste mugido,
por eso tuvo que ser raptada a traicion y no se ofrecié por

si sola. En la segunda estrofa, por su parte, utiliza la vision

satirica al referirse a la lluvia dorada en la que se transformé para poder colarse a través

13



de la grieta del encierro de Danae como polvo de oro, y dadas las propiedades del material

en el que se transform@ la princesa de Argos cedi6 ante Japiter.

Para concluir con la modalidad burlesca mencionaremos un terceto,
correspondiente a un soneto dirigido a Apolo, personaje mitico del cual se hablard mas
adelante, analizando en profundidad este soneto por entero: OP 536 (l1, 18). Los versos
9-11 utilizan la historia de la transformaciéon en lluvia dorada de Jupiter, para congquistar
a Danae, como ejemplo de actitud a seguir para que Apolo consiga los favores de Danae:
«Volviose en bolsa Jupiter severo, / levantése las faldas la doncella / por recogerle en
lluvia de dinero». En este terceto, las faldas se levantan por dos motivos, para hacer de
mantel donde pudiera caer el dinero que llovia del techo; y, por otro lado, dejando via
libre al dios indicando que Danae se dejo seducir por Jupiter solo gracias a que este se

convirtio en dinero.

A continuacién se procedera a la explicacion del ejemplo satirico grave que guarda
relacién con el mito. Como vamos a ver, en esta modalidad se rompe con la recurrencia
a las a transformaciones y se centra en el personaje de Jupiter como autoridad divina. El
soneto ante el que nos encontramos, OP 45, es una critica a la justicia, ya que un delito
tiene consecuencias desiguales dependiendo de quién lo cometa y, aun siendo un delito
de mayor gravedad que el otro, dependiendo del sujeto, la pena sera menor o ninguna.
Para esta critica, el poeta se sirve de la figura soberana de Japiter, dios de dioses, una
divinidad que debe administrar justicia. Jupiter representa al juez y al senado que dicta
las sentencias de los acusados.

Se observa en el soneto que, en los dos
Si de un delito proprio es precio en Lido

la horca, y en Menandro la diadema,

¢quién pretendes, joh Japiter!, que tema

el rayo a las maldades prometido?

cuartetos, el yo lirico reprende al tribunal,
representado a través de Jupiter, sobre el

) hecho de que las consecuencias de los delitos
Cuando fueras un robre endurecido,

y no del cielo majestad suprema, no sean las mismas dependiendo de la
gritaras, tronco, a la injusticia extrema, L. )
y, dios de marmol, dieras un gemido. persona. Si la justicia fuera igual para todos,

Sacrilegios pequefios se castigan: Jupiter, es decir, los personajes de elevada

los grandes en los triunfos se coronan,

: ; . condicion, no estarian amparados por la le
y tienen por blasén que se los digan. P P yy

_ ) N sufririan su castigo igual que el resto; la
Lido rob6 una choza, y le aprisionan;

Menandro un reino, y su maldad obligan justicia seria impartida y las desigualdades se

con nuevas dignidades que le abonan. ; .
esfumarian, pero eso no les interesa a los que

OP 45 (1, 204).

gobiernan. Los tercetos, por su parte, explican

14



la situacion y la argumentan: lo que deberia tener una pena minima se magnifica, y los
grandes delitos, si los comete alguien que se encuentra en una posicion elevada, se obvian,

normalizan y apoyan.

Por dltimo, y para representar la modalidad amoroso festiva, trataremos un
fragmento de OP 209 (I, 409-10) que, como sucedia con el soneto burlesco OP 536, serd
tratado en mayor profundidad en el marco del mito de Apolo y Dafne, ya que el conjunto

de la fabula se refiere al mismo.

[..]

"En mi triste padecer La utilizacion en este fragmento de la
y en mi encendido querer, ) )
Dafne bella, no sé cémo figura del padre de los dioses se centra en el

con tantas flechas de plomo

puedes tan veloz correr. papel que tuvo Jupiter dentro del mito de Apolo

*Ya todo mi bien perd: y Dafne. Aquel perseguia a esta sin aliento y sin

ya se acabaron mis bienes; conseguir alcanzarla, a pesar de ser un dios —
pues hoy, corriendo tras ti, ) ) )
aun mi corazon, que tienes, he ahi la razon de que consideremos la obra

alas te da contra mi." . . ,
dentro de la modalidad festiva—. A oidos de
A su oreja esta razon,

y 4 sus vestidos su mano Jupiter llega la oracion de la ninfa para que le

y de Dafne la oracién, ayude, ya que Apolo no deja de perseguirla y al
a Jupiter soberano yude, yaq P J perseg y
llegaron a una sazon. final le iba a dar alcance y decide transformarla.
Sus plantas en sola una En esta version de la fabula, de lenguaje mas
de lauro se convirtieron; .. ., ) i
los dos brazos le crecieron, liviano; la transformacion de Dafne deja atras

quejandose a la Fortuna
con el ruido que hicieron.

[...] e incluso grotesca, gracias a la puntualizacion
OP 209 (1, 409-10) wv. 45-62.

el tono solemne y se describe de manera comica

de los versos 60-62.

Vemos pues que, en esta ocasion, hemos obtenido ejemplos de los cuatro vértices
modales en cuestion los cuales podemos ilustrar en la tabla que encontramos a

continuacion:

15



POESIiA AMOROSA GRAVE POESIA AMOROSA FESTIVA

«Amor, prevén el arco y...» (OP 498) FRAGMENTO:

«; Temes, joh Lisi! a Jupiter...» (OP 453) «Delante del sol venia» (OP 209)

SATIRA GRAVE SATIRA BURLESCA

«Sepan cuantos, sepan...» (OP 690).
FRAGMENTOS:
«jVive cribas!...» (OP 768)
«Anilla, dame atencion» (OP 682)
A Apolo siguiendo a Dafne (OP 536)

«Si de un delito propio es...» (OP 45)

Quevedo se sirve de las metamorfosis de Jupiter para conquistar a Europa y a
Dénae para las modalidades amorosa grave Yy satirico burlesca, si bien utilizadas desde
distinto punto de vista: En los sonetos a Lisi el yo lirico siente envidia de Jupiter por poder
transformarse y asi conseguir a la amante que desea en cada momento; en cambio, en las
referencias burlescas lo trata de farsante, de borracho con malos disfraces que consigue a
las mujeres a base de engarfios y a cambio de favores, moviéndose siempre por ambientes
de poco decoro. Por otro lado, en la poesia amorosa festiva y satirica grave, lo que utiliza
es la figura de Jupiter como soberano omnipotente de los dioses, el cual imparte justicia

y modifica a su antojo el destino del resto de los seres.

3.2 SIRENAS

Segun la leyenda mas antigua, las sirenas habitaban una isla del Mediterraneo y con su musica
atraian a los navegantes que pasaban por sus parajes. Los barcos se acercaban entonces
peligrosamente a la costa rocosa de la isla y zozobraban, y las sirenas devoraban a los imprudentes

(Grimal 2001: 483-4).

Comenzaremos pues, como ya se adelantdé en la introduccion del corpus
mitologico, con el ejemplo amoroso grave. En el corpus de los Poemas a Lisi, se observan
tres sonetos en los que se alude a estos seres mitoldgicos. Dado que en los sonetos 484 y

462, la utilizacion del recurso de las sirenas conlleva la misma intencion, los analizaremos

16



en el conjunto explicando los matices que encontramos en cada uno de ellos, y en los que

difieren entre si:

Lisis, por duplicado ardiente Sirio
miras con guerra y muerte I'alma mia;
y en uno y otro sol abres el dia,
influyendo en la luz dulce martirio.

Doctas sirenas en veneno tirio
con tus labios pronuncian melodia;
y en incendios de nieve hermosa y fria,
adora primaveras mi delirio.

Amo y no espero, porque adoro amando;
ni mancha al amor puro mi deseo,
que cortés vive y muere idolatrando.

Lo que conozco y no lo que poseo

sigo, sin presumir méritos, cuando
prefiero a lo que miro lo que creo.

OP 484 (1, 665).

En este incendio hermoso que, partido
en dos esferas breves, fulminando,
reina glorioso, y con imperio blando
auctor es de un dolor tan bien nacido;

en esta nieve, donde esta florido
mayo, los duros Alpes matizando;
en este Oriente, donde estan hablando
por coral las sirenas del sentido;

debajo de esta piedra endurecida,
en quien mi afecto esta fortificado
y quedd mi esperanza convertida,

yace mi entendimiento fulminado.

Si es su inscripcién mi congojosa vida,
dentro del cielo viva sepultado.

OP 462 (1, 652).

En el poema n.° 484, la sirena que canta entre el carmesi de sus labios® es su dulce
voz, es decir, Lisi no lo enamora solo por la vista, también por el oido. Lo mismo pasa
con la Fe, que entra por el oido y no por la vista, lo que enlaza con el ultimo terceto: «Lo
que conozco Yy no lo que poseo / sigo, sin presumir méritos, cuando / prefiero a lo que
miro lo que creo». La imagen del soneto 652 es la misma: la encantadora voz que surge
de los labios. La idea que transmite el poema en los dos tercetos, que es la diferencia con
el anterior, y que no afecta a la interpretacion del mito, es que él ha muerto en la fria
hermosura de Lisi, que le sirve de piedra sepulcral, por lo cual se halla, paraddjicamente,
sepultado dentro del cielo.

En los dos sonetos de modalidad amorosa grave hemos visto que Quevedo utiliza
del elemento mitico Gnicamente la dulzura de su voz. En este tercer soneto, de la misma
modalidad, vamos a ver una variante de este uso del mito (OP 469). En este caso la sirena
se relaciona con la nave. Son elementos nauticos del mito que muestran la frustracion y
la desesperacion del poeta. Las naves se rompian al acercarse a la rocosa costa de la isla

de las sirenas igual que su corazén cada vez que la ve.

5> Encontramos un doble sentido del término veneno, el del tinte de la plrpura «veneno tirio», y el de
producto mortifero, aludiendo a que sus palabras salen de sus rojos labios y, como en el caso del canto de
las sirenas, son letales.

17



En una vida de tan larga pena, Siempre sale mal parado con Lisi y no ve el

y en una muerte, Lisida, tan grave,
bien sé lo que es amar, Amor lo sabe;

no se lo que es amor, y Amor lo ordena. ella le devore al ser atraido por su belleza, que

momento en el que no se destroce su nave ni

Esa serena frente, esa sirena, en el soneto sustituye por ‘cantos’: «;siempre
para mayor peligro, mas siave, . i ;
¢siempre escarmientos cantara a mi nave? | €scarmientos cantara mi nave? / ¢Nunca
;Nunca propicia aplaudira a su entena? . . . P
¢ propicia ap propicia aplaudird a su entena?».Aqui utiliza
¢No ves que si halagliefias tiranias

! . una referencia anadida a la de los dos anteriores
me consumen, que, mustio, cada instante

roba tu primavera en horas frias, sonetos: ademas de relacionar a Lisi con las
y al ya rugado y cardeno semblante, sirenas y su bello canto también realiza una

que mancillan los pasos de los dias, L . ) )

no volvera a su flor ni amor ni amante? sinécdogue con la sirena al referirse al conjunto

OP 469 (1, 656). de elementos nauticos en los cuales se

contextualizan estos seres insulares.

A continuacion vamos a ver un ejemplo burlesco, una letrilla satirica, que
menciona también a las sirenas pero desde una perspectiva bastante opuesta de la que
hemos visto en esta modalidad. Para ejemplificar esta cuestion nos serviremos de dos
estrofas de la letrilla, que serviran para mostrar la intencion del autor con este mito en

esta modalidad:

De estas dos estrofas llaman la atencion dos

[...] . . )
Que trague el otro jumento términos en concreto muy relacionados entre si:

por doncella una sirena

mas catada que colmena,
maés probada que argumento;
que llame estrecho aposento

«sirena» y «brujas».6 En este caso, no como en los

ejemplos de la anterior modalidad, nos encontramos

dﬁnde se entr6 de rondon, con una vision misogina directa del mito de las sirenas.
chiton.
[...] Quevedo identifica a las mujeres con la desgracia para
Que duelos nunca le falten .
al sastre que chupan brujas: el hombre, la lacra de la sociedad; son unas ladronas

que le salten las agujas

y a su mujer se las salten;
que sus dedales esmalten
un doblén y otro doblén,

chiton. del hombre, también la encontramos en la imagineria
[..]

OP 646 (11, 149) wv. 23-
29; 37-43.

«Un doblén y otro doblén». Esta visién de la mujer

como ser interesado, que busca sacar bienes materiales

de Dafne en los poemas de modalidad satirico burlesca

& Hablando de la historia de las brujas, leemos en Montaner y Tausiet (2014: 266) que antafio se confundian
ya que, antes de definirse las brujas como mujeres se entendian como «alados seres miticos parecidos a
arpias o sirenas, de vuelo nocturno y avidos de nervios, sangre o entrafias humanas, sobre todo infantiles».

18



y, como ya comentaremos al hablar del mito de Apolo y Dafne, esta es la representante

comun de todas las mujeres.

Volviendo al mito que nos interesa en este momento, las Sirenas, vemos que esta
vez si que se centra en la parte cruel del mito: una vez que engatusan a los navegantes les
despojan de toda pertenencia y hasta de su propia vida. Las mujeres, al igual que las
sirenas, saben utilizar con éxito sus armas para conseguir sus fines, ya que lo llevan
haciendo mucho tiempo. En los versos 24-26 se refiere a la profesion mas vieja del mundo
ya que menciona a una mujer de venta y con una agenda de clientes bastante completa,
insinuando que esta, se disfraza de doncella pero en verdad su naturaleza es la de una
mujer que hace la calle: «Por doncella una sirena / més catada que colmena, / mas probada
que argumento». Volviendo al verso 42, ya mencionado anteriormente, Seguimos
corroborando que las mujeres, en Quevedo, se asocian con el gran mal de su época que
corrompe el juicio de los hombres, el dinero. En la satira grave que vamos a ver a
continuacidn, soneto 84, la conexidn entre el mito en cuestion y el dinero queda patente.

Para la explicacion de esta satira nos vamos a guiar por las notas de Smith (1984: 31-6):

Oir, very callar remedio fuera En primer lugar debemos comentar
en tiempo que la vista y el oido . .
y la lengua pudiera ser sentido que el mito no aparece explicito como tal, ya

y no delito que ofender pudiera. o . .,

que no aparece el término sirena en ningun

Hoy, sordos, los remeros con la cera,
golfo navegaré que (encanecido

de huesos, no de espumas) con bramido | noema en si es la leyenda del mito. En este
sepulta a quien oy6 voz lisonjera

momento, pero hay que tener en cuenta que el

poema, Quevedo, juzga que en la edad impura,
Sin ser oido y sin oir, ociosos ] ) . o
0jos y orejas, viviré olvidado entendido como el siglo en el que vive,’ el vicio
del cefio de los hombres poderosos. . .
contamina los sentidos.

Si es delito saber quién ha pecado,
los vicios escudrifien los curiosos: Smith (1984: 33) nos transmite una

y viva yo ignorante y ignorado.
cita que ordena y aclara el sentido del segundo

OP 84 (1, 227) vv. 23-29; 37-43. . .
( )W cuarteto. A través de esta ordenacion podemos

confirmar que se trata del mito de las sirenas sin
ninguna duda: «Hablando de la lisonja, dice el poeta que tapara los sentidos para poder

pasar por un lugar, ‘golfo’, que estd blanquecido, ‘encanecido’, por los huesos de los que

7Véase lo dicho arriba, en el apartado 2: Cuestiones preliminares, p. 6.

19



han oido la voz de la lisonja».® Habla pues de los marineros® que, engafiados por las dulces

voces, han sido cruelmente devorados por las sirenas.

Estos supuestos marineros del segundo cuarteto, en el primer terceto vemos que
son una metafora de aquellos hombres que aspiran a los beneficios cortesanos, asi que,
en verdad, estos no han sido literalmente devorados. Quevedo utiliza esa hipérbole ya que
quiere criticar la corrupcion a la que ceden y que les devora su moral y principios, les
corrompe por dentro. Estos hombres poderosos son como las victimas de las sirenas; su
habilidad de juzgar entre la verdad y la mentira, lo verdadero y lo falso, esta adormecida

por las voces seductoras que los adulan.

A pesar de las apariencias, que podrian indicarnos que este poema fuese, como en
otras ocasiones, una satira contra las mujeres, tildandolas de ‘meretrices de cantos
aduladores’; no es asi. Si recordamos de nuevo el apartado de Cuestiones preliminares,
veremos que esto es una critica al otro gran objetivo de Quevedo, la Corte. Se trata de
es0s nuevos estamentos en los que manda el favoritismo, con el consiguiente papel que
el dinero tiene en ello, el cual obnubila el juicio de los hombres poderosos, de modo que
no se guian por la verdad, sino por el dinero que les contamina. Es decir, este soneto es
una critica a la vida de la Corte de su tiempo y una alabanza a la vida retirada, que es
mucho mejor que ese ambiente viciado de corruptela de los altos mandos, que ha perdido

todos los valores que tenia en la Edad Media.

Finalmente, y para acabar con los veértices modales, trataremos un fragmento de
un poema amoroso festivo sobre este elemento mitico que son las sirenas. En esta cancion,
aungue encontramos elementos de satira burlesca, estos se combinan con la admiracion
sincera por la belleza de la dama, asi que se trata de un poema amoroso festivo con toques
burlescos, combinacidn que no es contradictoria en absoluto, ya que lo jocoserio es muy

tipico de esta modalidad que estamos tratando.

& Apud James Cosby (ed.), , Francisco de Quevedo, Poesia Varia, Madrid, Catedra, 1981.
9 Como sucede en OP 469, volvemos a encontrarnos la imagen del nauta, como variante del homo viator.

20



[...]
Mas ya que a mis pasiones
no da lugar tu enojo y mi cuidado,
oye de un desdichado
las, envueltas en lagrimas, razones:
aunque dicen que yerro en escribillas,
pues gustas mas de hacellas que de oillas.

Con mi tormento lucho,
pues de ignorancia tengo el alma llena,
que de ti, mi sirena,
siempre confieso yo que sabes mucho;
si el que tomd la zorra y la desuella
siempre se dice ha de saber mas que ella.

No temas mala suerte,
ni en tan floridos afios malograrte;
ni temas no gozarte,
ni que en agraz te ha de llevar la muerte:
que, siendo tan devota de las cubas,
no te podré llevar si no es en uvas.

Dichosos los galanes,
que aficionados a tus partes mueren,
y los que bien te quieren,
pues hallan tal alivio a sus afanes
y tal consuelo a sus trabajos fieros,
que te ven la mitad del afio en cueros.

[...]

OP 622 (1, 78) wv. 13-36.

Vemos, pues, que se esta dirigiendo a
un amor del yo poético y que, al contrario de
lo que sucede con los Poemas a Lisi, no la
ensalza sino que utiliza un lenguaje liviano,
con connotaciones jocosas. Habla de una
dama, muy hermosa, pero con un caracter
muy humano. En la segunda estrofa identifica
a la amada con una sirena, su sirena: utiliza
este término para expresar la belleza de la
muchacha ya que, en la tercera estrofa le dice
que no tema por no aprovechar su juventud,
que si ella quiere, podra exprimirla hasta la
saciedad, ya que es bella, alegre y ademas le
gusta el vino (vv. 25-30). Es decir, esta
cancion habla de una amada a la cual no dota
de cualidades divinas, como es el caso de Lisi
a quien ensalza y alaba por encima del bien y

el mal, sino que la humaniza, y la trata como

es en realidad afiadiéndole toques comicos dada la situacion: recordemos que la muchacha

esta bebida.

Vemos pues que, en esta ocasion, hemos obtenido ejemplos de los cuatro vértices

modales en cuestion los cuales podemos ilustrar en la tabla que encontramos a

continuacion:

POESIiA AMOROSA GRAVE

POESIA AMOROSA FESTIVA

«Lisis, por duplicado ardiente...» (OP 484) FRAGMENTO:
«En este incendio hermoso...» (OP 462) A una dama hermosa y borracha.
«En una vida de tan...» (OP 469)

(OP 622)

SATIRA GRAVE

SATIRA BURLESCA

«Oir, ver y callar...» (OP 84)

FRAGMENTO:
«Letrilla satirica: chiton» (OP 646)

21



El elemento que selecciona Quevedo de este mito es ‘la seduccion por la voz’: en
el caso de la poesia amorosa, tanto grave como festiva, tratada desde un punto de vista
amable —aunque en el caso de la amorosa festiva admita connotaciones irénicas—. En
la satira burlesca este mismo elemento se considera detestable, ya que representa los
fatidicos atractivos de las mujeres venales, y temibles en el caso de la satira grave, donde
se desvincula de la referencia femenina, para hacer alusion a los falaces atractivos de la

Corte.10

3.3 IcARO Y FAETON

icaro, hijo de Dédalo y Naucrate, y su padre son encerrados en el laberinto por
Minos, rey de Creta. Entonces, Dédalo fabricd para icaro y para €l mismo unas alas y las
fijo con cera. Icaro, antes de partir habia sido advertido de que no volase ni muy bajo ni
muy alto, pero, lleno de orgullo por poder volar, no atendio6 los consejos de su padre; se
elevd por los aires, y se acerco tanto al Sol que la cera se derritio, y el imprudente fue
precipitado al mar, el cual, desde entonces, adquirio el nombre de mar de Icaria (Grimal
2001: 278).

Faetonte es hijo del Sol. La mas célebre de las leyendas cuenta que habia sido
criado por su madre en la ignorancia de quién era su padre, hasta que llegd a la
adolescencia y se lo cont6. Entonces rogd a su padre, el Sol, que le dejase conducir su
carro. Tras muchas vacilaciones, el Sol accedio no sin hacerle antes mil advertencias y
recomendaciones. Faeton partio, comenzé marchando por el camino trazado en la bdveda
celeste, pero pronto se aterr6 al ver la altura en la que se hallaba y abandond el camino
que le habia sido trazado. Descendio demasiado, y por poco incendia la tierra; volvié a
subir, pero esta vez demasiado, y los astros se quejaron a Zeus, quien fulminé al
muchacho precipitandolo al rio —para evitar un incendio y, por consiguiente,
aniquilamiento universal— (Grimal 2001: 191).

Estudiaremos estos dos mitos en conjunto, como si fueran uno solo, dada la
similitud de sus leyendas y el funesto final de ambos personajes. En primer lugar, como
en el resto de ocasiones, estudiaremos el material obtenido del ciclo de Poemas a Lisi. En

esta ocasion se obtuvo en la busqueda un soneto que tratase este mito. Serd conveniente

10 En este Ultimo caso, el sentido se relaciona con el de canto de sirena: «discurso elaborado con palabras
agradables y convincentes, pero que esconden alguna seduccion o engafio». (DRAE, s. v. canto).

22



para el lector tener presente este poema, ya que al tratar mitos posteriores también lo
tendremos en cuenta y, por lo general, Gnicamente se citara la referencia del mismo y los

Versos oportunos en cada momento.

En crespa tempestad del oro undoso, El poeta compara su corazén con icaro y

nada golfos de luz ardiente y pura Leandro, a modo de oposicion fuego / agua.
mi corazon, sediento de hermosura,
si el cabello deslazas generoso. Ambos personajes mitologicos se clasifican

Leandro, en mar de fuego proceloso, | dentro de la categoria de mitos que conllevan un

su amor ostenta, su vivir apura; ] L., L
icaro, en senda de oro mal segura, castigo por desmesurada ambicion (hybris). En

arde sus alas por morir glorioso. los versos 8 y 9 vemos que el sujeto lirico

Con pretension de fenix, encendidas | compara su desgracia con el fatidico destino de
sus esperanzas, que difuntas lloro,

intenta que su muerte engendre vidas. Icaro en su intencién de volar, por orgullo, hasta
Avaro y rico y pobre, en el tesoro, el Sol, siendo que habia sido advertido de que no

el castigo y la hambre imita a Midas, ; ) )

Téntalo en fugitiva fuente de oro. tenia que volar muy alto ni muy bajo. El hecho

OP 449 (1, 645). | PU€S de que él, como mortal, pudiese volar, le

hinchd de un orgullo que tuvo gque pagar caro, ya
que la cera con la que habia pegado su padre las alas a su cuerpo se derritio al entrar en

las inmediaciones del astro rey.

Para la explicacion de este apartado haremos una excepcion, ya que alteraremos
el orden de tratamiento de los poemas. En lugar de analizar el ejemplo burlesco del mito
seguiremos con el ejemplo del vértice amoroso festivo. EI motivo del cambio es que el
personaje mitico que protagoniza el burlesco y la sétira grave es Faeton, mientras que el
que protagoniza el de modalidad festiva (OP 428) sigue siendo, como en este (OP 449),

Icaro.

En el caso de este ejemplo vamos a tratar un fragmento, el cual nos servira para
analizar la referencia a icaro por un lado, y a formar una base solida sobre la que

argumentar que se trata de una pieza de modalidad festiva:

23



[...]
La gala con que cubre
tan soberanas prendas,
de su talle dio luego
esclarecidas sefias.

Pareciéme que via
la aurora por la tierra,
a mayo en zapatillas,
repartiendo azucenas.

Yo, lince de sus soles,
icaro de sus trenzas,
hablé con el silencio
y adoré con mis penas:

«Todo amante libre
se ponga en cobro;
que, si suelta la cara,
moriran todos.

[...]

OP 428 (1, 614-5)
w. 17-32.

Empezaremos con la alusion a icaro. El yo poético
compara el pelo de la moza que desea para si con el Sol al
que se aproxima Icaro con funesto resultado. Vemos una
identificacion de la voz del poema con el personaje mitico.
Igual que fcaro perdié la razén y la vida por alcanzar algo
tan magnifico como es el Sol, el poeta adora y ansia a
alcanzar el corazon de la muchacha, —representado por sus

trenzas— y ambos ‘salen escaldados’ por su ambicién (vv.

25-28).

En cuanto al motivo por el cual hemos encuadrado
este poema dentro de la modalidad festiva, radica en que,
para la descripcion de la muchacha se utiliza un lenguaje
ligero y amistoso, con expresiones coloquiales como pudiera
ser «a mayo en zapatillas» (v. 23). Al hablar de su amada, en

los versos 29-32, no la caracteriza como una mujer

marmorea sino como una chica de accion y en absoluto ensalzada de manera solemne
como ocurre con los sonetos dedicados a Lisi. La orientacion es positiva, aunque el tono

sea jocoserio, lo que justifica nuestra clasificacion.

Ahora si, nos adentraremos en la modalidad satirica la cual protagoniza Faetén.
Los ejemplos encontrados se corresponden, sobre todo, con los propios de la satira grave,
aungue uno de ellos podriamos considerar que se encuentra a caballo entre ambas, la

grave Y la burlesca. Empezaremos con dicho ejemplo:

. Este epitafio es una satira a aquellos que
Yace Faeton en esta tierra fria, P q q

el que en vez de probar con noble celo
que del Sol descendia,
probo, cayendo, descender del cielo.

son quemados por la Inquisicion, debido a motivos
de limpieza de sangre. Decimos que es una satira
No lo[s] pises ni ultrajes, grave dado el temay el hecho de que es un epitafio
caminante, sus huesos sepultados,

pues mas de cuatro prueban sus linajes,
por imitalle, con morir quemados.

y estos suelen ser solemnes, pero no deja de ser
cémico el hecho de que Faetdn muriese quemado

OP 822 (111, 223). | Por querer probar que era descendiente del Sol, lo

mismo que algunos descubrieron, al hacer la
probanzas de limpieza de sangre exigidas para ingresar en determinadas instituciones,

que procedian de linajes en los que varios habian muerto quemados por judaizantes. Es

24



decir, la soberbia que critica, viene, en este caso, de pretender remontarse a linajes

“impolutos” y el castigo, demostrar que tales linajes estaban manchados.

Acabaremos el estudio de estos dos mitos tan relacionados entre si con un ejemplo

de sétira grave:

Solar y ejecutoria de tu abuelo
es la ignorada antigliedad sin dolo;
no escudrifies al Tiempo el protocolo,
ni corras al silencio antiguo el velo.

Estudia en el osar deste mozuelo,
descaminado escandalo del polo:
para probar que descendi6 de Apolo,
probo, cayendo, descender del cielo.

No revuelvas los huesos sepultados;
gue hallaras méas gusanos que blasones,
en testigos de nuevo examinados.

Que de multiplicar informaciones,
puedes temer multiplicar quemados,
y con las mismas pruebas, Faetones.

OP 62 (I, 214).

Este soneto en cuestion es una dedicatoria
en si al mito de Faeton a partir del segundo
cuarteto, visto desde la misma perspectiva que en
el epitafio anterior, OP 822. Cuenta la leyenda
del joven Faeton que por descubrir o desviarse
mas alla del camino marcado acab6 fulminado y
estrellado. Esta obra es un consejo a un amigo del
yo lirico, que estaba en buena posicion de
nobleza, que se conforme con su estado y no
pretenda engalanarse con una ilustre genealogia,
porque puede acabar mal parado y descubrir lo
contrario de lo que espera. Es por esto por lo que

recurre al mito de Faeton y no al de icaro, ya que

le permite ejemplificar un género distinto de soberbia o atrevimiento.

En lo referente a Faeton encontramos también un ejemplo de la modalidad

amorosa grave OP 299 (I, 491). No se ha considerado necesario desarrollarlo, dado que

la importancia de la utilidad del mito no es mucha, ya que la Unica referencia al mismo

sucede en el verso 5: «por Faetdn desencaminado», que menciona el hecho de que el hijo

de Febo se salié del camino de seguridad marcado por su padre, 0 que, como ya hemos

visto, fue su desgracia.

Vemos pues que, en esta ocasion, hemos obtenido ejemplos de los cuatro vértices

modales en cuestion los cuales podemos ilustrar en la tabla que encontramos a

continuacion. En este caso matizaremos a qué mito pertenece cada uno:

25



POESIA AMOROSA GRAVE (ICARO) POESIA AMOROSA FESTIVA (ICARO)

«En crespa tempestad del oro ...» (OP 449) «A la feria va, Floris...» (OP 428)

SATIRA GRAVE (FAETON) SATIRA BURLESCA (FAETON)

«Solar y ejecutoria...» (OP 62) «Yace Faeton...» (OP 822)

[a caballo con la sétira grave]

3.4 APOLO Y DAFNE

Dafne, cuyo nombre en griego significa ‘laurel’, es una ninfa muy bella amada
por Apolo. Perseguida por este huyé hasta el punto en que casi la alcanza el dios. En ese
momento suplico a su padre que la transformase para poder escapar de los brazos del dios.
Su padre consintié y la transformo en laurel, arbol consagrado a Apolo (Grimal 2001:
124-5).

Lisi, en la sombra no hallaras frescura, En primer lugar se va a tratar el soneto
td, que con dos ardientes luminares . . ..
a la sombra la traes caniculares perteneciente al ciclo de los Poemas a Lisi

que dieran a los Alpes calentura. (OP 505). En este soneto encontramos una

Del antiguo recato y compostura
han olvidado a Dafne estos lugares,

pues de dos soles tuyos, singulares, Sol. Las expresiones «dos soles tuyos» y «uno
quien huyo de uno solo se asegura.

referencia al elemento asociado a Apolo, el

Mas viéndole en tus ojos dividido, solo» se refieren a que Apolo era el dios del

para poder estar en ti dos veces, Sol, pero el Sol es solo uno; en cambio Lisi
otras tantas le mira en ti vencido.

_ tiene dos soles por ojos, es decir, el Sol Unico
Y siente que, como ella, le aborreces,

pues a su sombra y tronco has retraido de Apolo se divide en dos —uno en cada ojo
los rayos que le niegas y le ofreces.

de Lisi—, para poder estar en ella dos veces.
OP 505 (1, 677).

El yo poético hiperboliza la belleza de Lisi
afirmando que ella es el doble de hermosa que la ninfa Dafne. Este, a su vez, simpatiza
con Apolo ya que igual que Dafne aborrecid y huyo de él; Lisi aborrece y desprecia el
amor del poeta. La dama del poema se ha convertido en un tronco incapaz de amar, por

tanto también se ha convertido en laurel para evitar tener que amar a su enamorado.

26



Podemos concluir esta explicacion con la opinion de Castro Jiménez (2010: 86)
quien dice que este es un soneto basado en una doble comparacion cuya finalidad es

elogiar a Lisi quien, en el caso mitologico y en el personal, resulta victoriosa.

Frente a este poema, representante del vertice correspondiente al modo amoroso
grave, y en relacion con él, tenemos uno de los sonetos quevedianos mas representativos

de la poesia satirico burlesca de Quevedo: Dafne huyendo de Apolo (OP 537).

Para explicar la utilizacion del recurso

«Tras vos un Alquimista va corriendo, | mitoldgico en este poema nos vamos a guiar del
Dafne, que llaman Sol ¢y vos, tan cruda? ;
Vos os volvéis murciégalo sin duda, articulo de Maldonado Araque (2010: 219-20):

P is del Sol y de la luz huyendo. -
ues vais del 5ol y de fa luz hilyendo El campo semantico de este soneto es el de la

_ »El os quiere gozar alo que entiendo | a5trol0gia y, como es usual en las creaciones
Si 0s coge en esta selva tosca y ruda,

Su aljaba suena, esta su bolsa muda, satirico burlescas en las cuales se utiliza el
El perro, pues no ladra, estd muriendo.
recurso mitolégico, los dioses se ven

»Buhonero de signos y Planetas, . . . .
Viene haciendo ademanes y figuras InmISCUIdOS en acclones y meneStereS

Cargado de bochornos y Cometas.» . . . .
impropios. Apolo es un alquimista, aqui

Esto ladije, y en cortezas duras Maldonado Araque (2010: 219) observa que la
De Laurel se Ingirio contra sus tretas,
Y en escabeche el Sol se quedd a oscuras. | profesion, un oficio artesanal, es indigna para

OP537 (I, 19). | Un dios y por tanto tiene una intencion

degradadora; para nosotros mas bien, la idea
que quiere transmitir Quevedo es la de que el alquimista es un estafador, ya que es
imposible convertir el plomo de las flechas en oro, de ahi el apelativo de «buhonero» a
Apolo en el verso 9. Dafne se caracteriza como un ser de la noche que huye de la luz de
Apolo (v.3.). De ahi la pregunta «;y vos tan cruda?» (v.2) mostrando incredulidad ante la
idea de que no se haya ‘tostado’ con el calor de apolo. Esta pregunta conlleva una doble
intencion referencial: el mismo hecho de que Apolo sea el dios del Sol, y este astro
calienta; y por otro lado, el hecho de que al no estar tostada esté cruda lo cual. Cuando se

califica a una persona como ‘cruda’ conlleva el hecho de que esta sea intratable.

Si seguimos con la lectura del soneto vemos que, en el segundo cuarteto, nos
encontramos con la imagen de un Apolo cazador. Hay una oposicion ruido / silencio:
suenan las flechas del carcaj del cazador pero no se escucha en ningiin momento el sonido

del dinero, que es lo que deberia sonar para que Dafne se rindiera a los encantos del dios

11 Crudo: “Cruel, aspero, despiadado’. (DRAE, s. v., § 8)

27



—como Ya introduje al hablar de las cuestiones previas la critica, por lo general, se centra
en una critica al dinero que corrompe a los hombres y al interés de las mujeres. Quevedo
suele aunar estos dos factores en uno solo: la mujer como persona que se entrega a cambio
de favores, para los cuales es para lo que hay que tener dinero—, es decir, Dafne huye

porque Apolo no va a tener con qué pagarle.

En el primer terceto vemos a Apolo como un pequefio comerciante que, para
negociar con su ridicula mercancia, debe exagerar su gesticulacion para conseguir sus
fines.'? El terceto final nos cuenta la consecuencia que nos plantea en los dos cuartetos:
la ninfa se convierte en laurel y el dios pierde hasta aquello que le define, es decir, la luz.
Lo Unico que ha conseguido de ella son las hojas del noble laurel que, de todos modos, a

Apolo solo le sirven como ingrediente culinario.

En comparacion con el poema a Lisi mencionado anteriormente, vemos que el
ambiente no es ya un locus amoenus, sino una «selva tosca y ruda». Concluye Alvarez
Barrientos (1984: 69) con que Dafne es una satirizacion de la mujer ya que, ademas de
todos los calificativos que se le aplican a la ninfa directamente, los apelativos dirigidos a
Apolo recaen también negativamente sobre la ninfa. Como ya se ha mencionado, la
calificacion de ‘mujer interesada’ de Dafne se debe a que esta rehuso la peticion de Apolo
por embaucador, mal cazador, insistente hasta la impertinencia y, aln encima, no tener
dinero. Es decir, que la mera solicitud del amante resulta indtil si, por lo menos, no tiene

el dinero necesario para satisfacer los caprichos de la dama.

En relacion directa de hermandad con este soneto satirico burlesco encontramos
otro, de la misma tematica, y por todos conocido: A Apolo siguiendo a Dafne. Para el
analisis de este otro soneto también seguiremos las directrices de Maldonado Araque
(2010: 218 - 9).

12 Sus fines son los propios de un ‘buhonero’ como bien se dice en el v.9. Etimologia del término:
«Del ant. buhon, este de bufon, y este de la onomat. buff, expresiva de la palabreria del buhonero para
ensalzar su mercancia» (DRAE, s. v.).

28



En el primer cuarteto vemos que

Bermejazo platero de las cumbres, Dafne es una buscona y Apolo un artesano
a cuya luz se espulga la canalla . ) ) ]
la ninfa Dafne, que se afufa y calla, malvado, excitado de més, que tiene que dejar de

si la quieres gozar, paga y no alumbres. L, L
q g pagay usar su unica y ahora baja virtud, la de su luz,

~ Siquieres ahorrar de pesadumbres, | nara sequir las normas y pagar por los servicios
ojo del cielo, trata de compralla:

en confites gastd Marte la malla, sexuales de la ninfa.
y la espada en pasteles y en azumbres.

L . En el segundo cuarteto vemos que la
Volvidse en bolsa Jupiter severo;

levantdse las faldas la doncella denigracion mitologica se extiende sobre otros
por recogerle en lluvia de dinero. ] o L
personajes mitologicos para utilizarlos como

Astucia fue de alguna duefia estrella,
que de estrella sin duefia no lo infiero:

Febo, pues eres Sol, sirvete de ella. decir, el dios Ares, habria vendido sus atributos

OP 536, (11,18). | divinos «la malla y la espada» para poder gastar

ejemplo de actuacion para Apolo: «Marte», es

dinero en Venus.

El primer terceto se centra en Jupiter. Este, como nos recuerda Pomer Ponferrer
(2010: 1235), en el mito para llegar hasta Danae se convierte en lluvia dorada, ya que su
padre la tenia encerada; los satiricos ven en esa transformacion en lluvia de oro, y no de
agua, la razén de la seduccion de la princesa de Argos. En el verso 9 de este soneto, visto
desde el punto satirico que acabamos de mencionar, utiliza la metafora de la bolsa de oro
que es bien recibida por Danae. Tal y como advierte Maldonado Araque (2010: 219):
«Estos dos ejemplos sirven pues como muestra del protocolo que se debe seguir y del
desprestigio, desde lo méas alto a lo mas bajo, que ello trae aparejado».

En el Gltimo terceto, Quevedo deja a un lado los ejemplos y vuelve sobre Apolo
para completar el consejo. Maldonado Araque (2010: 219) nos cuenta que, tanto Marte
como Jupiter, habrian hecho uso de una ‘alcahueta’ para poder conseguir los favores de
Venus y Danae respectivamente, y por ende, Apolo debe hacer lo mismo. Quevedo
identifica a Apolo con una estrella mayor —ya que Apolo es Febo, el dios Sol—; y a
Dafne con una estrella menor para justificar la necesidad de una alcahueta. La estrella
mayor no puede disponer de la estrella menor a su antojo porque necesita una estrella
alcahueta que haga posible el encuentro y asi todos ganen: Apolo obtendria placer y la
‘alcahueta’ y Dafne dinero. En nuestra opinion la «duefia estrella» (v. 12) es la propia

alcahueta asi que Dafne es como la tierra, en torno a la cual gira la estrella—o planeta—

29



de su duefia.'® Pero como el Sol es la estrella principal, puede mandar a la «duefia estrella»

que ejerza para €l las labores de alcahueta.

En lo que se refiere a la tematica burlesca, encontramos referencia a este mito en
una estrofa del poema n.° 768, ya mencionado —un fragmento del mismo— en las
cuestiones previas. Otro poema en cual aparece el mito mencionado es en otro de igual o
mayor longitud que este. En el poema 682 pues, encontramos también entre otras muchas
referencias mitoldgicas, alusiones a Apolo y Dafne, aungue en este de una manera mas

extensa y con un mayor ensafiamiento hacia los personajes:

[...]

Si la luz trujo arrastrando,
como otros suelen la soga,
tras Dafne el Sol, cuadrillero
con mas saetas que joyas;

El Sol andaba tras Dafne, si la corrié como liebre,
con la luz en las alforjas, y se corrié como zorra
en forma de cuadrillero, de que la dijese: «Aguarda»,
con més saetas que joyas. y no la dijese: «Tomay;

[...] [...]

No te transformes en arbol;
OP 768 (ll1, 73), vv. 125-128. mas, si en arbol te transformas,
acuérdate del ciruelo

y del que lleva bellotas.

[...]

OP 682 (11, 242-3), wv. 179-
86; 195-8.

En ambos fragmentos de los poemas vemos la misma idea que en los anteriores
que tratan el mito desde una perspectiva burlesca. EI poema 768 nos remite al soneto 537
al evocar esa imagen de Apolo, esta vez como cuadrillero, en lugar de cazador, donde nos
muestra un dios al cual le suenan las flechas del carcaj pero no la bolsa de dinero, que es
lo que le interesa a la ninfa. En este pasaje nos vuelve a sefialar la misma idea, de una
manera mas directa si cabe que en el primero, afiadiéndole el detalle de «con la luz en las
alforjas» (v. 126). Este verso es un juego de palabras que ridiculiza y degrada al dios con
lo mas representativo de él: la luz. El dios del Sol, se ha olvidado de su cometido como

dios y su unico interés es poseer a Dafne.

13 Duefia: “Mujer viuda que para autoridad y respeto, y para guarda de las demas criadas, habia en las
casas principales’ (DRAE, s. v., 8§ 3).

30



Por otro lado, en el poema 682 nos encontramos con un fragmento descriptivo
mucho mas amplio que en su hermano (OP 768): En la primera estrofa del fragmento
seleccionado, el poeta vuelve a recurrir a la imagen de un Apolo cuadrillero!* sin dinero
con el que comprar los favores de la ninfa. Degrada a la luz de Apolo hasta el punto de
compararla con una soga, para conseguir el efecto deseado, el de representarnos a un dios

como un personaje fuera de la ley y con unas bajas pasiones muy pronunciadas.

La segunda estrofa vuelve, al igual que en los dos sonetos satiricos anteriores a
explicar que, si Apolo le hubiese ofrecido dinero y no la hubiese perseguido sin tener
nada que ofrecerle en los bolsillos, esta no habria huido sino que le habria sido favorable.
La tercera y cuarta estrofa se dirigen a Apolo reprochandole que, si tanto afan tenia por

la ninfa y siendo que él era un dios, podria haber corrido més aprisa para atraparla.

Finalmente, la tercera estrofa se dirige a Dafne, criticandole que se hubiera
transformado en un arbol. Los Gltimos tres versos son un claro insulto a la ninfa, que
representa a las mujeres en general en el poema: «mas, si en arbol te transformas /
acuérdate del ciruelo / y del que lleva bellotas». Es decir, el autor no considera que la
ninfa, como mujer que es, sea digna de convertirse en un laurel, sino que deberia
convertirse en un arbol que le haga recordar la poca inteligencia de las mujeres,*® o

incluso que tenga alguna alusién al 6rgano reproductor masculino.

Si se sigue con el recorrido de los poemas que tratan a esta pareja mitologica nos
encontramos con el estilo amoroso festivo. Dentro de esta modalidad nos encontramos
con el poema de Apolo y Dafne (OP 209). Decimos que pertenece a esta modalidad ya
que en todo él —a pesar de que todo el poema es una alusion al mito se escogeran unas
pocas estrofas del mismo— no hay una critica ni una ridiculizacion, solo hay un
tratamiento de humanizacion de los personajes miticos. Pomer Ponferrer (2010: 1234 —

5) apunta que:

14 Tanto en esta, como en la mencién de cuadrillero en OP 768 tomamos el término en su acepcion del que
integra una cuadrilla, tomando esta como ‘concurrencia de mas de tres malhechores armados para la
comisién de un delito, que en algunos ordenamientos se considera circunstancia agravante. Robo cometido
en cuadrilla’ (DRAE. S. v., 8 7).

15 Cf. ciruelo: ‘Hombre muy necio e incapaz’ (DRAE, s. v., §2), o la lexia animal de bellota.

31



no hay nada despectivo sobre el mito en esta fabula, sino que los efectos parddicos se
basan en la extrafieza por el cansancio, propio de los humanos, aplicado a un dios, en la
persecucién de la ninfa: Apolo es un enamorado méas que persigue a su amada
suplicandole amor.

En lo referido a esta cita hemos de discrepar, ya que en principio no hay ninguna
parodia.'® Estos efectos no son pues parddicos, sino jocoserios ya que se basan en la

humanizacion, y no hay ningdn tipo de satira ni de tratamiento comico en el contenido.

La seleccién de las estrofas que hemos adelantado hace un momento se rige por
el criterio de la expresividad del tema que nos concierne, la humanizacion, el
extrafiamiento por el hecho de que un dios pueda cansarse y no alcanzar a una ninfa,—

teniendo en cuenta que las ninfas son consideradas

[...] dentro de un orden menor a los dioses— como
Cansado més de cansalla
Que de cansarse a si Febo, observamos en los versos 11-15, y el dolor que le

A la amorosa batalla Corriendo
Dafne, doncella

Quiso dar principio nuevo, que corre hasta quedarse sin aliento tal y como nos
Para mejor alcanzalla.

produce a Apolo no alcanzar a la amada a pesar de

dice el poema en el verso 38: «Con dolor y sin
Mas viéndola tan cruel, .
Dio mil gritos doloridos, aliento».
Contento el amante fiel
De que alcancen sus oidos

’ El cambio de la utilizacion del mito de apolo
Las voces, ya que no él.

[-] _ del resto de modalidades —incluyendo esta, la
El Sol corre por seguilla, ) .
Por huir corre la estrella; amoroso festiva— a la satirico-burlesca, se debe a
Corre el llanto por no vella, ., L . .
Corre el aire por oflla, una comprension y entendimiento del mito diferente

Y el rio por socorrella. , . . . .
P segun las épocas. En la Edad Media, este mito, sera

Atras los deja arrogante, un ejemplo modélico de firmeza y simbolo de
Y a su enamorado mas,
Que ya, por llevar triunfante castidad —se entiende que la perennidad del laurel
Su honestidad adelante, i . .
A todos los deja atras. serd un premio por haberse mantenido casta—. En el

. . Renacimiento y Barroco sera simbolo y arquetipo del
Mas viendo su movimiento,

Dio las razones que canto, amor frustrado, de la relacién amorosa imposible por
Con dolor y sin aliento,
Primero al correr del llanto la dureza y crueldad de la dama. El soneto
Y luego al volar del viento: . . ..

[.] perteneciente al ciclo de los Poemas a Lisi y este, de

modalidad jocoseria, se centran en esta Ultima idea
OP 209 (I, 410) vv. 5-15;

26-40. | propia de la época de nuestro autor.

18 Si por tal se entiende la caricaturizacion o ‘imitacion burlesca’. (DRAE, s. V.).

32



Vemos pues que, en esta ocasion, hemos obtenido ejemplos de tres de los cuatro
vertices modales en cuestion los cuales podemos ilustrar en la tabla que encontramos a

continuacion:

POESIA AMOROSA GRAVE POESIA AMOROSA FESTIVA

«Lisi, en la sombra no hallaras...» (OP 505) «Delante del sol venia» (OP 209)

SATIRA GRAVE SATIRA BURLESCA

Dafne huyendo de Apolo (OP 537)
A Apolo siguiendo a Dafne (OP 536)
FRAGMENTOS:
«jVive cribas!...» (OP 768)
«Anilla, dame atencién» (OP 682)

[NO HAY EJEMPLOS]

3.5 AVE FENIX

La leyenda del fénix concierne sobre todo a la muerte y renacer del ave. Es Unica
en su especie, y, por tanto, no puede reproducirse como los deméas animales. Cuando el
ave siente que se aproxima el fin de su existencia, acumula plantas aromaticas y fabrica
con todo eso una especie de nido. El ave prende fuego a esta olorosa pira y, de sus cenizas

surge un nuevo fénix (Grimal 2001: 196-7).

Comenzaremos como Ya es usual tratando de los sonetos referentes al mito que
encontramos en los Poemas a Lisi. En este caso encontramos tres ejemplos, uno de los
cuales ya ha sido tratado al hablar de icaro (OP 449, 1, 645), el cual utiliza la cualidad del
renacimiento del fénix. El yo poético se identifica con la figura de Icaro, quien a pesar de
acabar abrasado por el Sol, conserva la esperanza de renacer de sus cenizas a
consecuencia del abrasamiento, al igual que el amor del yo lirico. Hay que tener en cuenta
que Quevedo siente el amor como algo eterno —polvo seran, mas polvo enamorado—,
asi que la referencia del fénix que resurge de sus cenizas tiene un enlace Idgico con el

corazdn del enamorado segin esta filosofia: «icaro, en senda de oro mal segura, / arde

33



sus alas por morir glorioso / Con pretension de fénix encendidas / las esperanzas que

difuntas lloro, / intenta que su muerte engendre vidas» (vv. 9-11).

El siguiente soneto (OP 450), conserva el mismo sentido que el que acabamos de
analizar: el yo poético que renace de las cenizas del fuego de Lisi que le quema, pero esta

convencido que renacera de esas cenizas y que solo le infundiran valor y valentia al igual

que sucedi6 con Escévola.l’

Hago verdad la fénix en la ardiente
Ilama, en que renaciendo me renuevo;
y la virilidad del fuego pruebo,
y que es padre, y que tiene descendiente.

La salamandra fria, que desmiente
noticia docta, a defender me atrevo,
cuando en incendios, que sediento bebo,
mi corazén habita y no los siente.

Y porque un brazo sélo dio a la llama
Scévola, su valor y valentia
ocupa los autores y la fama.

Ventura es suya y desventura es mia:
pues ninguno me escribe ni me aclama,
teniendo en fuego la alma noche y dia.

OP 450 (1, 645).

Descansa en suefio, joh tierno y dulce pecho!,
seguro (jay, cielo!), de mi enojo ardiente,
mostrandote dichoso y inocente,
pues duermes, y no velas, en tal lecho.

Bien has a tu cansancio satisfecho,
si menor sol, en mas hermoso Oriente,
en tanto que mi espiritu doliente
de invidia de mirarte esta deshecho.

Suefia que gozas del mayor consuelo
que la Fortuna prédiga derrama;
que el precio tocas que enriquece al suelo;

que habitas fénix mas gloriosa llama;
que ta eres angel, que tu cama es cielo,
y nada seré suefio en esa cama.

OP 477 (1, 660).

El soneto n.° 477 también se sirve del recurso del renacer de las cenizas, pero esta
vez no es el yo lirico el que arde y vuelve a nacer sino su amada. El fénix es ella y la
Ilama es la nifia que habita dentro del fénix, porque esta tendida en el regazo de Lisi. Estar
en la situacién de la nifia es el mayor premio que podria tener el yo poético, por tanto
siente envidia de la nifia y la considera un ser inmensamente afortunado. El yo poético no
alcanza a comprender como puede estar durmiendo y no velando a la que le esta sirviendo

de cama y almohada.

Al igual que en esta modalidad la leyenda del elemento mitico se considera
completamente veraz, dice Fasquel (2010: 131) que «para el locutor burlesco de
Quevedo, este valor alegorico de los mitos a menudo descansa en bases deleznables que

lo invalidan». Para documentar esta afirmacion nos vamos a servir de la obra poética OP

17 Mucio Escévola fue un personaje romano que, al ser capturado por Porsena, se quemé adrede la mano
derecha para demostrar que no le tenia miedo a la tortura. Tanto se admiraron de su valentia que al momento
lo liberaron e hicieron la paz con Roma.

34



[..]

td, a quien ha dado la aurora

una celda y una ermita,
y s6lo saben tu nido
las coplas y las mentiras;

ta, linaje de ti propria,
descendiente de ti misma,
abreviado matrimonio,
marido y esposa en cifra,

mayorazgo del Oriente,
primogénita del dia,
talamo y timulo junto,
en donde eres madre y hija;
[...]
avechucho de matices,
hecho de todas las Indias,
pues las plumas de tus alas
son las venas de tus minas;
[...]
Si no, cantaré de plano
lo que la razén me dicta

700 (11, 326-7). Haremos seleccion de algunas estrofas aunque el poema en si esté

dedicado a esta ave, ya que la longitud del romance es excesiva.

Para explicar este romance seguiremos el
analisis de Fasquel (2010: 133). Al leer estos
fragmentos queda patente que el yo poético se
burla de la fe en el fénix. Lo que le interesa al
locutor burlesco, al igual que al de los Poemas a
Lisi, son las propiedades fabulosas que se le
atribuyen, como es el caso del perpetuo
renacimiento. Esta fuerte caracterizacion de
dichas criaturas miticas favorece la multitud de
apodos que aparecen a lo largo de todo el
romance. En esta seleccion destaca en el verso 25
«avechucho de matices». Para esta modalidad de
locutor, el caracter maravilloso que se atribuye

no resiste la prueba de la experiencia, ya que, tal

y los nombres de las pascuas

te diré por las esquinas. indica en

como la segunda estrofa son

. L hermafroditas, no tienen descendencia y esto ya
Sabran que la Inquisicion

de los afios te castiga,
y que todo tu abolorio
se remata en chamusquinas.

OP 700 (I, 326-7) w. 9-20; 25-8;
65-72.

es un indicio de su inexistencia. Es por todo esto
por lo que Quevedo afirma que el fénix solo
aparece en las coplas y en las mentiras (v. 12).
Para que la posicion del locutor tenga una base

solida no lo juzga comparandolo con otras
criaturas fabulosas sino con las aves de corral que, al contrario que la mitica al menos

sirve de alimento.

Para finalizar con este mito trataremos un fragmento de otro romance (OP 710) el

cual podemos enmarcar dentro de la modalidad amoroso festiva:

La utilizacién del mito en cuestion ya no se refiere especificamente al acto de
renacer de sus propias cenizas sino a que es un animal maravilloso nunca visto y, por
tanto, Unico e irrepetible, del mismo modo que para el locutor del romance lo es una mujer
que quiera estar con un hombre que no tenga o no quiera dar su riqueza a cambio del amor
de la dama. Vemos pues que utiliza el romance dirigido a la dama, desde un punto de
vista incrédulo y con un lenguaje que incita a un ambiente jocoso y pastoril.

35



o] Dentro de este ambiente que propicia la

~ Daros lastima quisiera; lectura del poema vemos que se haya
dineros, sefiora, no; ) N )
que, aunque son pocos, las ganas escondida una critica a las mujeres venales

de daroslos menos son. . . . .

e intenta introducir una ensefianza a todo
Si més Unica que el fénix

queréis ser en mi pasion,

dadme y queredme, que es cosa la doctrina del no dar bienes a las mujeres,
que no se ha visto hasta hoy.

varon que lo lea, ya que procura introducir

o que por lo visto, era a lo que se habian
O probemos ya siquiera

sin dineros un amor, acostumbrado, para que el amor fluyese
y queramonos de balde, ..
que ser4 linda invencién. por si mismo y de este modo fuese puro y

[.]

OP 710 (I, 371) wv. 23-34.

en absoluto interesado.

Vemos pues que, en esta ocasion, hemos obtenido ejemplos de tres de los cuatro
vértices modales en cuestion los cuales podemos ilustrar en la tabla que encontramos a

continuacion:

POESIA AMOROSA GRAVE POESIA AMOROSA FESTIVA
«En crespa tempestad...» (OP 449) FRAGMENTO:
«Hago verdad la fénix...» (OP 450) «Yo con mis once de...» (OP 710)

«Descansa en suefio...» (OP 477)

SATIRA GRAVE SATIRA BURLESCA

[NO HAY EJEMPLOS] La fénix (OP 700)

La utilizacién de esta ave mitica en la poesia amorosa grave se centra en la
habilidad expresa que esta tiene para renacer de sus cenizas. Por su parte, los ejemplos
amoroso festivos y burlescos se centran en la incredulidad de su existencia: el primero
desea que exista y el segundo la acusa de ser imposible y, por tanto, alega que su

existencia es una mentira.

36



3.6 EROs

Eros, normalmente referido en la poesia como Amor, seguird siendo siempre,
desde los tiempos alejandrinos de su leyenda, una fuerza fundamental en el mundo
perpetuamente insatisfecha e inquieta y, normalmente, representada por un nifio alado
con los ojos vendados cargado con un arco y unas flechas con las que dispara a sus
victimas haciéndolas sufrir por un amor que, normalmente, no es correspondido. Es un
dios al que hasta su madre teme y trata con ciertas consideraciones (Grimal 2001:
171-2).

La mencién al dios Amor es, como era de esperar, muy recurrente en todo el
corpus amoroso grave de Quevedo; por tanto, haremos una seleccion y mencionaremos

aquellos que se dirijan a él directamente y no de manera puramente incidental.

Al tratar el mito de Japiter en el § 3.1

Amor, prevén el arco y la saeta aludiamos ya a un soneto dedicado a Lisi, OP
gue ensefi6 a navegar y dar amante .
al rayo, cuando Jove fulminante, 498 (1, 673), en el cual el yo lirico apostrofa al

bruta deidad, bram¢ Ilama secreta. . . .,
Amor, es decir Eros, mediante una alusion muy
La vulgar cuerda que tu mano aprieta,

para el pecho de Lisi no es bastante: clara, ya que lo primero que encontramos en el

otra cosa mas dura que el diamante soneto es el vocativo «Amors.
dudo que la vitoria te prometa.
Prevén toda la fuerza al pecho helado, El yo poético le argumenta al Amor que,

pues menos gloria, en menos hermosura,

te fue bajar al sol del cielo al prado. ya que ni su madre se libro de sus flechas,®

. intente no fallar ahora tampoco al flechar a Lisi
Y pues de ti no supo estar segura

tu madre, no permitas, despreciado, para que se enamore de él. A pesar de esto el yo
que tu poder desmienta Lisis dura. ) )
lirico se muestra escéptico, dada la dureza del
OP 498 (1, 673). ] N
corazon de Lisi, de que sus flechas puedan

atravesar el pecho de su amada.

Los nums. 468 y 506, al igual que el que acabamos de analizar, se dirigen al dios
del amor, pero de una manera distinta, pues ya no le pide ayuda sino que le reprocha el
haber sucumbido él también a los encantos de Lisi como si de un mortal se tratase. El
sujeto lirico en ambos sonetos increpa al Amor por su debilidad impropia de un dios de
manera que, a pesar de pertenecer, estos sonetos, al ciclo de los Poemas a Lisi, se podrian

considerar a caballo entre la modalidad amorosa grave y la satirica grave, sino dentro de

18 Referencia al mito de Venus y Adonis.

37



esta Ultima directamente —sin dejar de tener en cuenta el componente amoroso, propio

de estos sonetos—:

Quédate a Dios, Amor, pues no lo eres; Si dios eres, Amor, ¢cual es tu cielo?
que servir a quien sirve es vil locura. Si sefior, ¢de qué renta y de qué estados?
Esclavo eres de Lisi en prision dura, ¢Addnde estan tus siervos y criados?
2y que te sirva yo de esclavo quieres? ¢Donde tienes tu asiento en este suelo?
Ni templo habites ni holocausto esperes, Si te disfraza nuestro mortal velo,
pues yaces, sacrificio a la hermosura ¢cudles son tus desiertos y apartados?
de aquella vista que me abrasa pura, Si rico, ¢do tus bienes vinculados?
donde, ardiendo, con flechas y arco mueres. ¢Como te veo desnudo al sol y al yelo?
El virote, que fue peso a tu aljaba, ¢Sabes qué me parece, Amor, de aquesto?
en tu cuello te muestre fugitivo, Que el pintarte con alas y vendado,
de humana majestad, deidad esclava. es que de ti el pintor y el mundo juega.
Cierra el palacio, en otro tiempo altivo; Y yo también, pues so6lo el rostro honesto
forje grillos tu padre, que forjaba de mi Lisis asi te ha acobardado,
para tu enojo el rayo vengativo. que pareces, Amor, gallina ciega.
OP 468 (I, 655). OP 506 (I, 678).

En el n.° 46, el propio Amor, ha sucumbido a la belleza de Lisi, por lo que ya no
tiene el poder y las prerrogativas de un dios, ni el derecho a sojuzgar a un mortal. El
soneto 506, por su parte, sigue la misma linea que este, le apostrofa de un modo mucho
mas descarnado y se propone ridiculizarlo tildandolo de monigote, ya que, si fuera tan
dios como dice ser, no se hubiera acobardado ante Lisi. Como ya hemos adelantado, estos
dos textos entrarian dentro de la modalidad satirica grave, ya que hay una censura del
comportamiento de Amor, con un toque burlesco en los dos ltimos versos de OP 506.

El Gltimo soneto mencionado podria considerarse el paso previo al romance que
vamos a ver a continuacion, en el cual desmitifica al dios al igual que el n.° 506, pero esta
vez desde un tono menos admonitorio y méas burlesco ya que no habla desde el dolor de
su corazon sino que simplemente se burla de él sin poder contextualizarse con rencor
alguno. Haremos una seleccion de estrofas de este romance, ya que resulta excesivo para
plasmarlo aqui por entero. Al igual que los anteriores, de tono grave, el mito principal y
el personaje al que se refiere en todo momento es el del dios del amor, Eros. Para
desmitificarlo, utiliza historias miticas de enamorados como la ya comentada de Hero y

Leando, segin veremos a continuacion:

38



Ciego eres, Amor, y no
porque los ojos te faltan,
sino porque a todos cuestas
hoy los ojos de la cara.
[...]
Mancebito ginovés,
haz tintero de la aljaba,
pues vuelan mas escribiendo
tus plumas que no en las alas,
[...]
Desde entonces sus tramoyas
silvas de leccion son varias,
ya enamorando de brutos,
ya haciendo amantes de estatuas.

No hay quien, cual él, dos amigos
un par de guevos los haga,
guisando el uno estrellado,
pasando al otro por agua.

[...]

Véndanos honra el bribén;
presuma de culto y aras;
déjese de diosear
y arrebate de una carda.

[...]

Vergonzosito de toma,
deshonestico de daca:
jqué cosa para un devoto
de los angeles de guarda!

[...]

En el tiempo que adoraron
las moscas Yy las arafas,
dios avechucho seria,
con sus plumas y sus garras.

[...]

Pero, Amor, estos poquitos,
por hoy, de tus cuentos bastan:
que querer contarlos todos
fueran historias muy largas.

OP 709 (I, 368-9) wv. 1-4;

9-12; 29-36; 45-8; 61-4,
69-72; 77-80.

Como nos confirma Quevedo en la Ultima estrofa, que también se corresponde con
la ultima del romance, para ejemplificar los desastres que este causa y el motivo por el
cual es méas un farsante, al cual califica de «avechucho» (v. 25), del mismo modo que
califica al fénix para desmitificarlo en OP 700 (I, 327). Uno de los ejemplos mas claros
que utiliza como ejemplo de la desgracia que acarrea el Amor es el del funesto final de
Hero y Leandro en la estrofa que corresponde a los versos 33-36, del cual se burla con
los mismos recursos léxicos que en OP 771 (l1l, 83). También alude a un mito que
mencionaremos en el Gltimo subapartado del corpus mitoldgico, el de Pigmalion, el cual

se enamora de una estatua y ruega a Afrodita que le diera vida.

Vemos pues que, en esta ocasion, al igual que sucede en el apartado anterior,
hemos obtenido ejemplos de tres de los cuatro vértices modales en cuestion los cuales

podemos ilustrar en la tabla que encontramos a continuacion:

39



POESIA AMOROSA GRAVE POESIA AMOROSA FESTIVA

«Amor, preven el arco...» (OP 498) [NO HAY EJEMPLOS]

SATIRA GRAVE SATIRA BURLESCA

«Quédate a Dios, Amor...» (OP 468)
«Si dios eres, Amor...» (OP 505) «Ciego eres, Amor...» (OP 709)

[Ambos podrian considerarse a caballo con
la amorosa grave dada su tematica]

En el caso de los poemas que se dirigen al Amor encontramos, dentro de la poesia
de tono grave, o bien suplicas —enmarcadas dentro de la modalidad amorosa grave— 0
bien increpaciones por no cumplir con su cometido, motivado el yo lirico por un rencor
llega a denigrarle —cuyos sonetos a pesar de su tematica amorosa se consideran por el
tratamiento dentro de la modalidad satirica grave—. Por otro lado, encontramos una
desmitificacion en la modalidad burlesca, pues el poeta se ensafia con el dios sin ningun

rencor personal concreto que lo provoque, con una tonalidad cémica e incrédula.

3.7 HERO Y LEANDRO

Leandro era un joven de Abidos, amante de una sacerdotisa de Afrodita llamada Hero, que residia
en Sestos, ciudad situada en la orilla opuesta del Helesonto, frente a Abidos. Cada noche, el joven
atravesaba el estrecho a nado, guiado por una lampara que Hero encendia en lo alto de la torre de
su casa. Pero una noche de tempestad, la lampara se apag6, y Leandro, en la oscuridad, no pudo
alcanzar la costa. Al dia siguiente, el mar arrojo su cadaver al pie de la torre de Hero, la cual se

precipito al vacio, pues no quiso sobrevivir a su amante (Grimal 2001: 310-11).

En esta ocasion, ademés del soneto extraido del analisis de los Poemas a Lisi,
comentaremos un soneto y un romance que también se enmarcan en esta modalidad que
hemos denominado amorosa grave. La ya mencionada OP 449 (1, 645), al igual que las
otras dos composiciones, se sirve del mito enfocando su uso en la travesia a nado que
realizaba Leandro para reunirse con su amada Hero y mas concretamente a la Ultima de

ellas en la que murid al no ser capaz de alcanzar la costa debido a la tempestad de aquella

40



noche. En este soneto, el yo lirico juega con la antitesis de los conceptos «mar» y «fuego»,
ya que el fuego representa la pasion de y por la amada, frente a la crueldad del mar por
arrebatarle la vida y por consiguiente la de Hero: «Leandro, en mar de fuego proceloso, /
su amor ostenta, su vivir apura» (vv. 6-7), al igual que cuando hablabamos de este soneto
al tratar el mito de icaro, el yo poético identifica a su corazén con Leandro, mostrando

asi la angustia que esté viviendo por no poder conquistar a Lisi.

Flota de cuantos rayos y centellas, [...]
en puntas de oro, el ciego Amor derrama, Arma@ el estrecho de Abydo;
nada Leandro; y cuanto el Ponto brama juntaron vientos feroces
con olas, tanto gime por vencellas. contra una vida sin alma

un ejército de montes.

Maligna luz multiplico en estrellas [...]
y grande incendio sigue pobre llama: Entre la luz y la muerte
en la cuna de Venus, quien bien ama, la vista dudosa pone;
no debid recelarse de perdellas. grandes volcanes suspira

y mucho piélago sorbe.
Vela 'y remeros es, nave sedienta;

mas no le aprovechd, pues desatado, Pasé el mar en un gemido
Noto los campos liquidos violenta. aquel espiritu noble;
ofensa le hizo Neptuno,
Ni volver puede, ni pasar a nado; estrella le hizo Jove.
si llora, crece el mar y la tormenta: [...]

que hasta poder llorar le fue vedado.

OP 311 (1, 498). OP 210 (I, 413) vv. 29-32; 37-44.

Como observamos en estas dos composiciones, también de modalidad amorosa
grave, la seleccion del momento del mito sigue siendo la misma que en el primero, la
travesia en la cual muere ahogado Leandro al apagarse, por la tormenta, la lampara que
le hacia de guia para llegar hasta su amada Hero. Este ultimo objeto consta de mencion
expresa en el verso 37 de OP 210 utilizandolo como metonimia de Hero, ya que era el
elemento por el cual Leandro la identificaba en la lejania. Este Gltimo romance, segln
Morales Raya (1994: 111) es un «ennoblecimiento de lo parddico e incluso una redencion
de los amantes tan maltratados en el anterior romancillo». EI romance al que se refiere
esta estudiosa, OP 771, es del que vamos a ver algunas estrofas, a modo de ejemplo, y

que se corresponde a la modalidad satirico burlesca de este mito.

Quevedo aqui parodia un tema que podria considerarse agotado y trillado. Para
estudiar este romance seguiremos el anélisis de Morales Raya (1994: 105-8). El poema
caracteriza a Hero como una alegre moza de venta, de apariencia repulsiva; y a Leandro

como un necio que imprudentemente se arroja a la mortal travesia por ver a su amada, la

41



Sefior don Leandro,
vaya en hora mala;
que no puede en buena
quien tan mal se trata.
[...]
Guarde que le dé
por carcel la casa,
pues son calabozos
sus mejores salas.
[...]
Para cuando vuelva,
pida las borrascas,
gue a un arrepentido
no seran ingratas.

Si el nadar despacio
para entonces guarda,
andara entendido,
ya que necio hoy anda;

porque de la moza
la limpieza es tanta,
que al hondo a lavarse
entrara de gana

[...]

¢Juega al escondite?
Si danza, sea la Alta:
que en el mar no es bueno
el danzar la Baja.

[...]

»Cual huevos murieron
tonto y mentecata.
Satanés los cene:
buen provecho le hagan.»

[...]

Dio sobre el aceite
del candil, de patas;
y en aceite puro
se quedo estrellada.

[...]

OP 771 (111, 83), wv. 1-
4; 81-4; 89-100; 105-8;
161-4; 177-80.

cual no se merece que nadie se moleste en ella y mucho

menos que realice semejante temeridad.

Considero conveniente explicar los versos
105-8, ya que constituyen una respuesta a Arrojose el
mancebito de Géngora. Este Gltimo, en su romance, se
refiere a los mismos términos «baja - alta» refiriéndose a
la mirada pero Quevedo hace referencia a los bailes de la
baja y la alta Alemania que se bailaban en la corte
espanola hasta el siglo XVI1I. Esta referencia es la que nos
incita a ver burlescamente la lucha de Leandro y el mar

como si de una danza entre ellos dos se tratase.

Vemos la falta de dramatismo y exceso de burla en
la escena de la muerte de ambos amantes en las dos

ultimas estrofas con las que nos estamos ilustrando.

La afirmacion de los versos 81-4 esta motivada por
la torre que cobija a Hero la cual, como cualquier
fortaleza, puede tener calabozos. Metaféricamente pues,
los vinculos del amor podrian convertirse para Leandro en
calabozos de otro tipo, de modo que Hero le daria la casa
por carcel. Por eso el locutor insta a Leandro a huir y lo
califica de arrepentido (v. 91), dejando entrever que el
personaje mitico se quiere alejar de Hero por el peligro
que presenta una mujer que podria retenerlo a su lado pero
no tiene vuelta atras y muere en el intento de volver a la

orilla. Tal y como comenta Fasquel (2010: 144), «para

Quevedo, el mito de Leandro y Hero, tal y como lo cuentan las fuentes antiguas, no es

mas que una sublimacion literaria de tantas historias de pedigiienias y amante bobo [...]

No comprendieron que Orfeo®® volvio la cabeza para separarse de su mujer y que

Leandro, arrepentido, regresaba a Abido para no quedarse con la suya».

19 El poema burlesco que ejemplifica lo que se refiere aqui sera tratado en profundidad en el siguiente
apartado: Deidades infernales y su relacion con Orfeo.

42



En nuestra basqueda no se encontré ejemplo alguno relevante sobre el mito de
Hero y Leandro por lo que, en esta ocasion, hemos obtenido ejemplos de dos de los cuatro

veértices modales, los cuales podemos ilustrar en la siguiente tabla:

POESIiA AMOROSA GRAVE POESIA AMOROSA FESTIVA

«En crespa tempestad del oro ...» (OP 449)
«Flota de cuantos rayos...» (OP 311) [NO HAY EJEMPLOS]
«Esforzose pobre luz...» (OP 210)

SATIRA GRAVE SATIRA BURLESCA

[NO HAY EJEMPLOS] «Sefior don Leandro...» (OP 771)

3.8 DEIDADES INFERNALES Y SU RELACION CON ORFEO

El mito mas célebre relativo a Orfeo es su descenso a los infiernos por el amor de su esposa, la
ninfa Euridice. Paseando un dia por la orilla de un rio de Tracia, fue perseguida por Aristeo, quien
intentd violarla. Al correr por la hierba le mordié una serpiente y murié. Orfeo, inconsolable,
descendio a los Infiernos en busca de su esposa. Con los acentos de su lira encanta no solo a los
monstruos del Tartaro, sino incluso a los dioses infernales. [...] Hades y Perséfone acceden a
restituir a Euridice a un marido que da tales pruebas de amor, pero ponen una condicién: que Orfeo
vuelva a la luz del dia, seguido de su esposa, sin volverse a mirarla antes de haber salido de su
reino. Orfeo acepta y emprende el camino. Ha llegado casi a la luz del sol cuando le asalta una
terrible duda: ¢No se habra burlado Perséfone de éI? ;Le sigue realmente Euridice? Y se vuelve.

Pero Euridice se desvanece y muere por segunda vez (Grimal 2001: 392).

Para llegar a tratar el mito de Orfeo en este trabajo, se ha tenido que relacionar
con todas aquellas menciones a deidades infernales y elementos que se relacionan con
ellas, como los Hados o el Leteo, que si aparecen explicitos en algunos sonetos dedicados
a Lisi. Al tratar de los mismos se dara una breve definicion del mito en cuestion al hilo

del propio comentario, por lo que, la referencia expresa a los mismos serd muy breve.

Comenzaremos con el soneto OP 455, el cual menciona a la diosa Enio, a quien
Grimal (2001: 158) define como «Diosa de la guerra que figura habitualmente en el
séquito de Ares; se la suele considerar como la hija, madre o hermana de este. Se

representa ensangrentada, en actitudes violentas». El soneto por entero se dirige a Lisi,

43



¢De cuél feral, de cuél furiosa Enio
informas el rigor de tus entrafias?
Y con el parto tuyo, ;qué montafias
tu corazon infama, helado y frio?

¢De cudl tirano aprenden sefiorio
las mesuras que ostentas por hazafias?
Esas hermosas furias con que engafias,
¢por qué hipdcritas son de afecto pio?

¢Por qué afiades el cefio y los enojos,
si al paso que no pueden merecerte,
te siguen de tus triunfos los despojos?

El vencimiento te sobré en mi muerte;
y fue castigo y gloria el ver tus ojos,

comparandola con dicha diosa dada su crueldad
para con el yo lirico. En este mismo poema
aparece otro elemento relacionado con el
ambito infernal como son las furias, a las que
(2001: 208;

«Demonios del mundo

Grimal 169) define como
infernal. Se les
atribuyen los mitos de las Euménides griegas
(et. ‘Bondadosas’). [...] Se representan como
genios alados, con serpientes entremezcladas

en su cabellera y llevando en la mano antorchas

cuando fue dicha y fue delito el verte.
o latigos. Su misidn esencial es la venganza del

OP 455 (1, 648).

crimen, sobre todo aquellos relacionados con
las faltas a la familia». En este soneto, el yo lirico, estd comparando la crueldad de las
furias con la de Lisi por no corresponderle. Aparenta hermosura y bondad, como estas
son llamadas, pero en verdad son crueles en el castigo y la venganza, como ella lo es con
él.

Para finalizar con la modalidad amorosa grave trataremos los tercetos del soneto
n.° 460, el cual trata dos elementos infernales distintos a los que acabamos de mencionar:
el Hados, y el Lete. La carta de presentacion, sobre estos mitos, de Grimal (2001: 315;

407-8) nos dice que «Lete, el Olvido, es la madre

[..] de las Carites. Dio su nombre a la Fuente del Olvido,
De esotra parte de la muerte dura,
viviran en mi sombra mis cuidados,

y mas alla del Lethe mi memoria.

también llamado rio Lethe o Leteo, situada en los

infiernos, el Hades, de la que bebian los muertos

Triunfara del olvido tu
hermosura;
mi pura fe y ardiente, de los hados;
y el no ser, por amar, sera mi gloria.

para olvidar su vida terrestre». El yo lirico de este
soneto utiliza el Lethe como elemento de hipérbole,
ya que para él, Lisi esta tan dentro de €l que ni

OP 460 (1, 650) w. 9-14. | . . . .
siquiera las aguas del olvido podran hacer que

pierda el recuerdo de ella, tal y como asegura el
mito. En este fragmento también aparecen mencionados los Hados, que hacen referencia
al destino, en sentido abstracto, que actla por medio de las Parcas, las cuales son
consideradas en Roma las divinidades del Destino, identificadas con las Moiras griegas
cuyos atributos adquieren: «se las presenta como hilanderas que limitan a su antojo la

vida de los hombres. [...] Como las Moiras, son también tres hermanas: una preside el

44



nacimiento; otra el matrimonio; y la tercera, la muerte». En este soneto la referencia a los
Hados se debe a la certeza que tiene el yo lirico de que el capricho del destino para con
él es que jamas se olvide de la belleza de Lisi, a pesar de que beba de las aguas del Leteo

al morir.

Si enfocamos estos elementos infernales en la modalidad burlesca vemos que, a
excepcion del romance dedicado a Orfeo (OP 465), el otro ejemplo se centra en la burla
a la tercera parca que menciona Grimal en su definicion, la que preside la muerte. Del

romance en cuestion, OP 745, haremos una seleccion de fragmentos.

Este romance es una satira a un borracho, al que tilda

En el retrete del mosto,
vecino de una tinaja,
filésofo vendimiado,
que para Vivir te envasas,

en el verso 3 de «filésofo vendimiado»,?° el cual

menciona de manera burlesca a la tercera Parca del mito

(-1 en los versos 145-6 ya que, tal como explica Guerrero
»Pocos temen mis
concomios, Salazar (2002: 110) «el gesto de “dar higas™ es el que se
muchos tiemblan tus escuadras: ; )
déjame con mi barrefio hacia para mostrar a las personas infames o hacer

vete con tus tiaras; .
Y desprecio de ellas». En la segunda estrofa de la

»Que yo, vestido de un tiesto,
doy dos higas a la Parca,

pues tengo en €l sepultura, condicion, él no hace ni influye mal a nadie, mientras
después que palacio, y capa.

seleccion, el borracho alega que, a pesar de su

que ella si, por lo cual le pide que le deje con sus asuntos
OP 745 (11, 499) wv. 1-4; ) : :
141-8. | Y ella siga con los suyos, que prefiere morir cuando le

toque que buscarla por si mismo en la batalla ya que a

él no le interesan ni los palacios ni la guerra.

A continuacién nos vamos a centrar en el romance dedicado a la bajada a los
infiernos de Orfeo. A pesar de que el poema por entero se centra en este hecho, se
seleccionard una serie de fragmentos, suficientes para ilustrar la idea que se quiere

transmitir, dada su excesiva extension:

Para el andlisis de este romance nos guiaremos por el comentario de Pomer
Ponferrer (2010: 1233-4). En este ejemplo, claramente burlesco, se pueden observar tres
ejes satiricos: en primer lugar, Orfeo baja a los infiernos cantando, pero no por el dolor
que le causa la muerte de su esposa, sino de alegria por haber enviudado. En segundo

lugar el poeta dice que el protagonista acierta al mirar hacia atras a Euridice, si lo hizo

20 Aqui parece haber una alusién irénica a Didgenes, el desengafiado filésofo cinico que vivia en un
barril.

45



voluntariamente, como indica el verso 32; pero si lo hizo por «yerro», acerto
equivocandose. Finalmente, Orfeo es el extremo de la dicha por haber enviudado dos

veces de la misma persona.

Orfeo por su mujer Iba él delante guiando,
cuentan que bajé al Infierno; al subir; porque es muy cierto
Y por su mujer no pudo que, al bajar, son las mujeres
bajar a otra parte Orfeo. las que nos conducen, ciegos.
Dicen que bajé cantando; Volvié la cabeza el triste:
y por sin duda lo tengo, si fue adrede, fue bien hecho;
pues, en tanto que iba viudo, si acaso, pues la perdio,
cantaria de contento. acerto esta vez por yerro.
[...] [...]
Al fin pudo con la voz Dichoso es cualquier casado
persuadir los sordos reinos; gue una vez queda soltero
aunque el darle a su mujer mas de una mujer dos veces,
fue mas castigo que premio. es ya de la dicha extremo.
[...]
OP 765 (l11, 60) wv. 1-8; 17-20;
25-32; 37-40

Aqui hay que aclarar que, en esta ocasion, al contrario que sucede con otros ejemplos, el
objeto de burla de Quevedo no son los protagonistas y su desgracia sino que,
simplemente, los utiliza como medio para atacar la institucion del matrimonio desde un
punto de vista ciertamente misdgino. Quevedo aprovecha la Unica historia en la que la

«pareja tragica» esta casada, para hacer burla del matrimonio.

Como ultimo apunte, se ha de observar que la satira a las parejas de enamorados
que se han tratado en este trabajo —Apolo y Dafne, Hero y Leandro, Orfeo y Euridice—
«tiene su origen en la burla del topico de la muerte por amor, tema ya satirizado en la
poesia trovadoresca y que alcanza a aquellos relatos mitoldgico-literarios en los que son
los dos protagonistas quienes no quieren vivir sin su enamorado o enamorada» (Pomer
Ponferrer 2010: 1235).

Vemos pues que, en esta ocasion, hemos localizado ejemplos de dos de los cuatro
vértices modales en cuestion, creando una relacion entre los elementos y deidades
infernales y la leyenda de Orfeo bajando a los infiernos para rescatar a su amada Euridice,

los cuales podemos ilustrar en la tabla inserta a continuacion:

46



POESIiA AMOROSA GRAVE POESIA AMOROSA FESTIVA

«¢ De cudl feral, de cual ...» (OP 455)
«Si hija de mi amor...» (OP 460)

[NO HAY EJEMPLOS]

SATIRA GRAVE SATIRA BURLESCA

«En el retrete del mosto...» (OP 745)
[NO HAY EJEMPLOS]

«Orfeo por su mujer...» (OP 765)

3.9 MITOS DE MENOR RELEVANCIA

En este apartado vamos a tratar mitos que, o bien constan de una version grave y
una burlesca, aunque aparezca mencionado dentro de un romance que trate varios mitos;
0 por otro lado, mitos que se puedan ejemplificar Gnicamente dentro de una modalidad,

pero conste algin ejemplo ajeno al corpus dedicado a Lisi.

Los mitos del corpus que cumplen alguna de estas caracteristicas de manera, a
nuestro parecer, suficientemente relevante son el mito de Hércules, que cumple la primera

condicion, y el de Tantalo, que cumple la segunda.

3.9.1 HERCULES

Segun el mito de Hércules, este estaba destinado a hacer interminables tareas, hay
muchas leyendas de sus innumerables hazafas, todas las cuales, o al menos una gran
parte, son impuestas por Hera, celosa de que Zeus hubiese engendrado un hijo con
Alcmena, por lo que intenta por todos los medios que Hércules asesine, lo juzguen y
fenezca, asi que el héroe tiene que salir ileso de todos los impedimentos que la diosa le
pone en el camino (Grimal 2001: 239-40).

Deyanira, por su parte, es la esposa de Hercules. Cuando Hercules bajo a los
infiernos en busca de Cerbero, encontr6 el alma de la hermana de esta, quien le pidi6 que
se casase con Deyanira. El matrimonio tuvo un hijo. Posteriormente ambos abandonaron

la ciudad de Calidén. Fueron a Traquis y, cuando Hércules se enamordé de Yole, Deyanira,

47



movida por los celos y deseosa de hacer revivir su amor, tifié una tanica con la droga que
le habia dado el centauro Neso, diciéndole que era un filtro amoroso, cuando en verdad
era un veneno, y se la envié a Hércules. En el momento en que la tanica toco la piel del
héroe, una quemadura destroz6 poco a poco su cuerpo Yy, no pudiendo resistir el dolor, se

abraso arrojandose al crater del monte Eta (Oeta) (Grimal 2001: 135-6).

. . El yo lirico de este soneto amoroso
Si el cuerpo reluciente que en Oeta

se desnudo, en ceniza desatado
Hércules, y de celos fulminado
(ansi lo quiso Amor), muri6 cometa,

dedicado a Lisi dice que si Hércules, que murié
quemado en el monte Eta por culpa de una tunica

envenenada —a causa de los celos de

le volviera a habitar aquella inquieta
alma, que dejé el mundo descansado
de monstros y portentos, y el osado

brazo armaran la clava y la saeta,

Deyanira—, resucitase, solo en el corazon del

sujeto lirico encontraria suficientes «monstruos y

s6lo en mi corazén hallara fieras,
que todos sus trabajos renovaran,
leones y centauros y quimeras.

El Non Plus Ultra suyo restauraran

portentos» (v. 7) como para renovar sus hazafas.
Ademaés veria restaurado el Non Plus Ultra de
Hércules, que habia quedado invalidado por el

sus dos columnas, si en tus dos esferas

Lisi. el fin de las luces sefialaran. descubrimiento de Ameérica, si los ojos de Lisi

«restaurasen» las columnas de Hércules,

OP 452 (1, 646).

marcando los confines de la tierra.

A cerca del héroe, es probable que en el siglo XV, como nos indica Parrdn Salas
(2002: 38), circulasen por la peninsula dos versiones de Hércules. Una preserva, con
mayor o menor proximidad, los rasgos prototipicos del héroe: inteligente, noble y fuerte
con todos aquellos que le rodeaban. «La otra vision, la del antihéroe, es la que Calderdn
parece haber redondeado en Fieras [afemina amor]: el Heércules bruto, miségino,
fanfarrén, desleal y soberbio. Incluso le neg6 el tipico final tragico y redentor, pues

pretendid darle muerte social con la nota de homosexualidad».

Esta ultima vision que apunta la estudiosa es de la que se sirve Quevedo al utilizar
el mito Hércules en su creacion burlesca n.° 682. Nuestro héroe aparece en fragmentos

seleccionados que citaremos a continuacion, localizados en OP 682 y OP 768.

En el fragmento de OP 768, hace referencia a la leyenda de Deyanira. Para el
locutor burlesco, la raiz del envenenamiento se produce por haberla amado algin dia, ya

que si nunca hubiera estado casado con ella, no podria haber muerto de tal manera.

48



Fue Hércules cazador
de vestigios y de gomias,
viendo que sierpes y hidras
no hay demonio que las coma.

[...]

Diole por huso una viga
con quintales de mazorca,
y ensefidsele a bailar,
a manera de peonza.

Hércules pudiera andarse
€ON una camisa rota,
y porque amé a Deyanira,
muri6 en camisa sin honra.

OP 768 (111, 73) vv. 105-8.

Era de ver al salvaje,
hecho una Parca barbona,
escupiendo las pajitas
con la jeta melindrosa.

OP 682 (11, 242-3) vv. 93-96;
133-140.

3.9.2 TANTALO

Tantalo, hijo de Zeus y Pluto, era muy rico y amado por los dioses, que lo admitian
en sus festines. Se habia casado con la pléyade Dione, pero se le conocia también otra
esposa, Eurasiana, hija del rio-dios Pactolo. Tantalo es célebre por el castigo que hubo de
sufrir en los Infiernos. Los mitélogos no se ponen de acuerdo con el motivo del castigo.
Una de las versiones del castigo es que su suplicio consistia en hambre y sed eternas:
sumergido de agua hasta el cuello, no podia beber porque el liquido retrocedia cada vez
que él trataba de introducirlo en la boca; y una rama cargada de frutos pendia sobre su
cabeza, pero si levantaba el brazo, la rama se levantaba a su vez bruscamente. La otra
version del castigo es que estaba en los Infiernos colocado bajo una enorme piedra
siempre a punto de caer pero que se mantenia en eterno equilibrio (Grimal 2001: 491-2).

Tal y como apunta Val Gonzalez (1996: 204-5), Téantalo es la simbolizacion del
orgullo y la vanidad. Invitado a la mesa de los dioses, quiere igualarse a estos olvidando
que es mortal. No repara en agasajar a los dioses con su hijo cocinado como plato
principal, patrocinando un banquete canibal. Con esta accion pretende abolir las
desigualdades entre mortales e inmortales en un claro intento de perversion de los valores
sociales normales. Tantalo es un ser avariento que aspira a la inmortalizacion. Se ha de

notar, sin embargo, que Quevedo no alude a este componente moral, sino que, en los

49



ejemplos localizados, se cifie al aspecto formal, es decir, establece una analogia entre los

sufrimientos del sujeto lirico y los de Téntalo, sin referirse a la diversidad de sus causas.

Los dos sonetos que vamos a tratar en lo respectivo a este mito se enmarcan dentro
de la modalidad amorosa grave. El primero de ellos, ya mencionado varias veces
anteriormente, OP 449 (I, 645), pertenece al ciclo de poemas dedicados a Lisi. En esta
ocasion se cree conveniente reproducir de nuevo el soneto, ya que hemos de estudiar el
uso de la evolucion en grado de castigo de los mitos que aqui se mencionan guiados por
Beltran (1986: 121-2):

El poeta compara, en un primer

En crespa tempestad del oro undoso, B o
nadago'fos de |uz ardienteypura |Ugar, SU Corazon con Leandro y con |Cal’0,
mi corazén, sediento de hermosura,

si el cabello deslazas generaso poniéndolo «en analogia con los mitos de castigo

por ambicion», vemos los dos extremos en estos
Leandro, en mar de fuego proceloso,

Su amor ostenta, su vivir apura; dos mitos, ya que uno murié ahogado y el otro
icaro, en senda de oro mal segura, ] ]
arde sus alas por morir glorioso. abrasado. El yo lirico busca una relacion

Con pretension de fénix, encendidas | adecuada y, siempre proyectando el cabello en

sus esperanzas, que difuntas lloro,

intenta que su muerte engendre vidas. agua, fuego y oro, compara su corazén a Midas

. en el verso 13. Debemos observar que «aumentan
Avaro y rico y pobre, en el tesoro,

el castigo y la hambre imita a Midas, los vinculos y que el soneto avanza tanteando
Tantalo en fugitiva fuente de oro. _ o _
hacia la punicién continuada por un deseo
OP 449 (1, 645).

insatisfecho». El sujeto poético no se conforma

con el castigo que sufri6 Midas —del cual hablaremos en el siguiente apartado—, porque
fue perdonado por Dionisio. Al buscar un castigo imperdonable se topa con el ejemplo de
Tantalo. El castigo del yo lirico se identifica con el maximo grado posible: «la perpetua
insatisfaccion a la vista del objeto». Vemos pues que la utilizacion de este mito se debe
al castigo que sufre Tantalo. Para el yo lirico ver a Lisi y no poder tenerla entre sus brazos
es una tortura semejante a la primera version del castigo de Tantalo, esta rodeado de agua
pero no puede beber, el agua le rehlye: «en fugitiva fuente» (v. 14) y es para él tan

preciada como el oro para Midas.

El segundo soneto, OP 294 (1, 488), que recordemos también se enmarca dentro
de esta modalidad, igualmente se centra en la primera version del castigo de Tantalo, pero
esta vez sintiéndose aun mas desgraciado que el personaje mitico: «Dichoso puedes,

Tantalo, llamarte» (v.1) ya que, al menos €l puede ver y tocar lo que anhela, pero el yo

50



lirico ni con eso puede consolarse: «yo, ausente, venzo en penas al infierno; / pues tu

tocas y ves la prenda amada; / yo, ardiendo, ni la toco ni la miro» (vv. 12-4).

3.10 OTROS MITOS ALUDIDOS

En este apartado trataremos el resto de los mitos encontrados en nuestro analisis
del ciclo constituido por los Poemas a Lisi, los cuales carecen de informacion
bibliografica Util para el propoésito del trabajo y, hasta donde hemos podido averiguar, de
aparicion relevante en ninguna de las otras modalidades que tratamos. Como se puede
observar, el apartado 3.10.3 abordara tres mitos que no guardan en principio relacién entre
si; el motivo de esta agrupacion se debe a que la mencion de las tres se da en un mismo y

Unico soneto, por lo que los analizaremos al mismo tiempo.

3.10.1 MIDAS

Sileno, extraviado, se habia dormido lejos del cortejo de Dioniso, en las montafias de Frigia. Unos
campesinos lo encontraron y al no reconocerlo, lo condujeron, encadenado, a su rey. Midas, se dio
cuenta enseguida, de la personalidad del prisionero. Lo liber6 y adoré y partié con él para
reintegrarlo al séquito de Dionisio. Este le dio las gracias al rey y para compensarle le ofrecié
realizar el deseo que formulase. Midas pidid que todo lo que tocase se convirtiera en oro y asi se
hizo. Todo fue bien hasta que llegé la hora de la comida. Cuando Midas quiso llevarse a la boca
comida o bebida esta se convertia en oro. Muerto de hambre y sed suplicd a Dioniso que le retirase
el pernicioso don. El Dios le escuchd y le dijo que se lavase las manos y la cara en la fuente del
Pactolo. Midas quedd libre del don; pero las aguas del Pactolo se llenaron de pajuelas de oro

(Grimal 2001: 356-7).

En el caso de este mito encontramos tres sonetos que se refieren a él en el conjunto
poemario de Lisi. En el primero de ellos, OP 443 (1, 639-40), el uso, en lo relativo al mito,
se centra en el elemento: el oro. La referencia la encontramos en los dos primeros versos
del primer cuarteto: «Crespas hebras, sin ley desenlazadas, / que un tiempo tuvo entre las
manos Midas». Encontramos pues un simil muy claro entre los cabellos de la amada y el
oro, en el que se convertia todo aquello que tocaba el rey Midas gracias al deseo que le

concedid Dionisio.

El segundo soneto a tratar, OP 501 (I, 676), también se sirve del elemento del
mito, al igual que el primero. Las referencias al elemento mitico se ven, al igual que en el
anterior soneto en los dos primeros versos del primer cuarteto: «Rizas en ondas ricas del

rey Midas, / Lisi, el tacto precioso, cuanto avaro», al principio del segundo cuarteto:

51



«Minas ardientes»?! (v. 5) y en el primer terceto: «la melena rica y victoriosa» (v. 11).
Queda patente que, en estos dos sonetos, el elemento que se compara con el material
dorado es la cabellera de Lisi, la cual refleja toda su belleza, de modo que la alusion a

Midas es basicamente formal.

El tercer soneto es OP 499 (I, 645), ya citado por completo al hablar de Jupiter y
de Tantalo. Como ya se ha mencionado al hablar de la gradacion en el uso de los mitos
dependiendo el castigo legendario, aqui, al contrario que en OP 443 y 541, no trata del
elemento aureo, sino de la moraleja del mito, el castigo sufrido por el rey Midas, ya que,
dado su don, toda la comida y bebida que necesitaba ingerir se convertia en el material
precioso y por tanto, dejaba de ser comestible: «el castigo y el hambre imita a Midas» (v.
13).

3.10.2 PIGMALION

Pigmalién era el rey de Chipre que se enamoré de una estatua de marfil que representaba a una
mujer. A veces se ha dicho que la esculpi6 él mismo. A impulsos de su pasion, pidi6 a Afrodita
que le concediese una esposa que se pareciese a la estatua. Cuando volvié a su hogar vio que ella

estaba viva. Cas6 con ella y tuvieron una hija. (Grimal 2001: 429)?

Un famoso escultor, lisis esquiva,
En una piedra te ha imitado viva,
Y ha puesto mas cuidado en retratarte
Que la naturaleza en figurarte;

Pues si no te dio blancura y pecho helado,
El mismo te ha dado.
Bellisima en el mundo te hizo ella,
Y él no te ha repetido menos bella.

Mas ella, que te quiso hacer piadosa,
De materia tan blanda y tan suave
Te labrd, que no sabe

Del jazmin distinguirte, y de la rosa.
Y él, que vuelta te advierte en piedra ingrata,
De lo que tu te hiciste te retrata.

OP 507 (I, 678-9).

21 Las minas son la procedencia del oro.

22 Seglin Rodriguez (2010: 33-4), «La génesis de este mito se basa en que la mujer es creada o formada a
partir del varén, es decir, es inferior a él y carece de voz propia. El varon mayor en edad que la mujer y
supuestamente mas culto la educa y, por tanto, la modela segln los canones histéricamente establecidos».
Esta lectura (que se basa mas en la obra dramatica de Bernard Shaw que en el mito original) no deja de ser
un tanto simplista, ya que, para empezar, el mito no habla de la mujer en general, sino de una en concreto,
ni se basa en ninguna diferencia de edad, ni aquella es creada a partir del varon (esto corresponde a la Eva
biblica), ni carece de voz propia. Mas bien el mito se encuadra en la antiquisima dialéctica entre la realidad
y el deseo, en interseccion con la no menos clésica de lo natural y lo artificial, a lo que se afiade el problema
platénico del origen de la belleza.

52



En este soneto a Lisi, el yo lirico le da la vuelta al mito ya que, en lugar de
convertir la piedra en carne, como sucede en el mito, es al revés. Esta imagen es un reflejo

del frio y pétreo corazon de Lisi al no quererle.

3.10.3 PROCNE, PALAS Y FLORA

Procne, era hija de Pandidn, rey de Atenas y hermana de Filomela. La version
comunmente adoptada por los poetas es que Filomela era la esposa de Tereo (hijo de
Ares). Estos tuvieron un hijo, Itis. Pero Tereo se enamor0 de su cufiada Procne, asi que la
violo y le cortd la lengua para que no pudiese contarselo a su hermana, pero esta se las
ingeniod para hacerlo por medio de bordados en tela. Entonces Filomela decidid vengarse,
para lo cual inmol6 a su propio hijo, lo cocind y se lo dio a Tereo como cena. Cuando
este se enterd, se fue en busca de las dos hermanas para quitarles la vida. Estas, para
salvarse, pidieron ayuda a los dioses los cuales las convirtieron en aves: Procne se
transformé en golondrina y Filomela en ruisefior. Tereo por su parte fue castigado
convirtiéndose en abubilla. La otra version les cambia la identidad a las hermanas en lo

referido a su vida y sus respectivas transformaciones (Grimal 2001: 202).

En cuanto a Atenea (Palas), segun la leyenda Metis iba a dar a luz, pero Zeus fue
advertido de que si tenia una hija, esta tendria a su vez un hijo que le arrebataria el trono.
Por ello, en cuanto naci6 la nifia, Zeus mando a Hefesto que le partiese la cabeza en dos
con un hacha. De la cabeza salié una joven completamente armada: era Atenea. Diosa
guerrera, armada con lanza y coraza, desempefié un amplio y gran papel en varias tareas
y hazafias: ayudo en la derrota a los Gigantes, ayudo a Ulises a volver a itaca, preside las
artes y la literatura, con frecuencia era elegida como protectora y patrona de las ciudades.
Los atributos de Atenea eran la lanza, el casco y la égida;> en su escudo fijo la cabeza de
la Gorgona, que le habia dado Perseo y que tenia la virtud de convertir en piedra a quien
la mirara (Grimal 2001: 59-61).

Con el nombre de Flora, Ovidio ha relacionado un mito helénico, suponiendo que
Flora era una ninfa griega llamada Cloris. Vagando por los campos, un dia de primavera
la vio Céfiro, el dios del viento, quien se enamord de ella y la rapto, aunque después se

celebré el matrimonio. En recompensa, y por el amor que le inspiraba, le concedié el don

23 Se trata de la piel de la cabra Amaltea, adornada con la cabeza de Medusa, que es atributo con que se
representa a Zeus y Atenea.

53



de reinar sobre las flores, no solo las de los jardines, sino también las de los campos. La
miel es considerada como uno de los regalos de que hizo objeto a los hombres, asi como
las semillas de las innumerables clases de flores (Grimal 2001: 204).

Una vez contextualizados los tres personajes miticos que conforman este apartado,

vamos a enmarcarlos dentro del soneto en cuestion dedicado a Lisi:

La primera referencia mitologica

Ya titul6 al verano ronca sefia;
vuela la grulla en letra, y con las alas
escribe el viento y, en parleras galas,
Progne cantora su dolor desdefia.

Semblante azul y alegre el cielo ensefia,
limpio de nubes y impresiones malas;
y si a estruendo marcial despierta Palas,
Flora convida al suefio en blanda grefia.

La sed aumenta el sol, creciendo el dia;
de la céarcel del yelo desatado,
templa el arroyo el ruido en armonia.

Yo solo, joh Lisi!, a pena destinado,
y en encendido invierno lI'alma mia,

habla de la liberacidon de Procne (Progne), la
cual habia sido violada y su lengua mutilada
que ahora, transformada en golondrina, puede
moverse libremente y cantar lo que le plazca.
Esos cantos, nos indica el sujeto poético, la
liberan del dolor por la vejaciéon sufrida a

causa de su cufiado Tereo.?*

La mencion a Palas (Atenea), se

explica por su contraste con Flora. Ambas se

ardo en la nieve y yélome abrasado. ] )
relacionan con la primavera, porque esta era

OP 466 (1, 653-4) | & lavez la estacion del renacimiento vegetal y

del reinicio de las actividades bélicas (cf.
Montaner 2011: 884-885). Palas representa el espiritu guerrero y de la justicia, el
semblante serio y de coraz6n negado a amar, pues se mantuvo siempre virgen. En
contraste con Palas encontramos a Flora, la representacion de la dulzura, las flores y la
tierra fértil. Flora calma a Palas, es decir, la belleza de Lisi mitiga lo pétreo de su corazon
—recuérdese que en OP 455 la ha comparado con las furias—.

4. CONCLUSIONES

El trabajo plantea el analisis de un corpus mitol6gico cerrado que trata los mitos
relacionado con las figuras de Jlpiter, las sirenas, icaro y Faeton, Apolo y Dafne, el ave
fénix, Hero y Leandro, Orfeo —en relacion con diversas deidades infernales—, Eros,

24 Aunque Quevedo no utiliza el mito en clave burlesca, esta modalidad fue adoptada por otros poetas del
periodo, vid. Martin Rodriguez (2004) y cf. Fradejas (2011).

54



Hércules, Tantalo, Midas, Pigmalion, Procne, Palas y Flora. La seleccion de esta
recapitulacion de mitos tiene un punto de partida en comun, la aparicion de todos ellos en
el ciclo de poemas dedicados a Lisi recogidos en la edicion de Walters (1988); para
analizarlos se ha adoptado una tipologia basada en la combinacion de dos pares de rasgos
(grave / jocoso, amoroso / satirico) que da lugar a cuatro modalidades: la amorosa grave,

la amorosa festiva, la satirica grave y la satirico-burlesca.

A la hora de distribuir el trabajo, los mitos han sido tratados en un orden de
potencial expresivo descendente. Los ocho primeros o bien se pueden encontrar
enmarcados dentro de los cuatro o, al menos, tres vértices modales, o bien sus leyendas
tienen una moraleja muy sencilla de extraer y reformular burlescamente. Hércules y
Tantalo, por su parte, principalmente centran su potencial dentro del marco que hemos
denominado amoroso grave, sobre todo el uso del castigo de Téantalo, el cual es usado
para expresar el sufrimiento de contemplar y no poder alcanzar al ser amado. Los otros
mitos poseen menor relevancia, pero, a pesar de esto, de ellos se obtienen recursos

suficientes para servir de ejemplo dentro de la poesia amorosa grave.

Centrandonos en los cuatro modos o Vvértices, como aqui se han designado,
genéricamente, el tratamiento del mito es el siguiente: en el caso de la poesia amorosa
grave, la utilizacion del mito es fiel a la leyenda mitoldgica. En la mayoria de los casos
se centra en el transcurrir del mito o la moraleja del mismo. En el modo amoroso festivo,
salvo excepciones, se recurre al mito del mismo modo, aunque introduciendo
humanizaciones de los dioses 0 elementos jocosos, pero siempre con una intencion
amorosa Yy cierta contencion en el componente comico. La modalidad burlesca, en la
mayor parte de los casos, se basa en una completa degradacion de los personajes y
situaciones miticas —acentuando lo grotesco y recurriendo incluso a la animalizacion y
cosificacion—, y tiene un ingrediente miségino claro, ya que en todos los casos hay una
critica, a la mujer caracterizada en el mejor de los casos como venal. Por Gltimo, los
ejemplos satirico graves vemos que se centran en la critica a la nueva Corte en la cual
predomina el nuevo grupo social de la burguesia que con su dinero y favoritismos, se
considera que contamina el modelo teocéntrico y aristocratico predominante hasta ese

momento.

Si profundizamos en el tratamiento, considerando uno a uno los mitos, vemos que
en la figura mitologica de Jupiter, tanto en la modalidad amorosa grave como en la
burlesca, se tratan las transformaciones de este para conseguir los favores de Danae y

55



Europa. Cuando el locutor es burlesco, deja de seguir fielmente las leyendas miticas y
caracteriza al dios como un borracho cuyos disfraces no engafian a nadie, pero, como, al
ser el dios soberano, tiene mucho que ofrecer, las mujeres ceden a sus peticiones,
buscando favores a cambio. En el caso de la modalidad amorosa festiva y satirica grave,
el sujeto poético toma la figura de Japiter como soberano, aquel con poder para decidir

sobre el destino de los dioses y los mortales.

En lo respectivo a las sirenas, Quevedo se sirve de la caracterizacion de la voz. En
las modalidades amorosas toma una actitud amable de la misma, con matices mas o menos
jocoserios. En el caso del locutor burlesco la caracterizacion de la voz se considera
detestable, en relacion con la mujer buscona que confunde los sentidos de los hombres
para engatusarlos. En la modalidad satirico grave, por su parte, la voz sigue siendo el
elemento del mito seleccionado, pero esta vez no esta asociado a las mujeres sino que,

como ya hemos mencionado, se sirve de ella para criticar los falaces atractivos de la Corte.

Los personajes miticos de Icaro y Faeton responden a una leyenda muy similar
dadas las condiciones de su funesto final. Para las modalidades amorosas, el poeta, se
sirve del personaje de Icaro, quien muere calcinado al acercarse demasiado al Sol
orgulloso de poder volar, un don digno de dioses e impropio de los mortales. El astro rey,
en estas modalidades se corresponde con la amada. En lo relativo a las modalidades
satiricas, se sirve del mito de Faeton, ya que lo que se selecciona del mismo es la
arrogancia del protagonista, al querer demostrar su alto linaje, lo cual le acaba costando

caro.

Los dos mitos siguientes, Apolo y Dafne y el ave fénix, carecen de ejemplos
propios de la modalidad satirico grave, lo cual puede deberse a que la moraleja y posibles
elementos éticos no pueden ser usados para hacer una critica al contexto social de
Quevedo de una manera tan sencilla y clara para el lector como, por el contrario, sucede

en los mitos anteriores:

La fabula de Apolo y Dafne, en las modalidades festiva y burlesca, tiene su
epicentro referencial en la persecucion. En el caso de la festiva, el poeta se compadece de
Apolo, humanizandolo, dando, por tanto, una vision amable del mito. Los ejemplos de la
modalidad burlesca, por el contrario, caracterizan a los protagonistas como personajes
propios de los bajos fondos: Apolo es un pobretdn, mentiroso y cuadrillero, mientras que

Dafne es una mujer venal a la cual solo le interesa aquel que tenga algo que ofrecerle. El

56



vertice amoroso grave, aungue se fija en la persecucion, hace que el sujeto lirico se ponga
en la piel de Apolo pero superandolo en su desgracia, ya que si Apolo sufrié por Dafne,
él, cuya amada es el doble de hermosa que la ninfa, aun sufre el doble. Se trata de un

mecanismo de sobrepujamiento, tipico de la estética barroca.

Por otra parte, el fénix, uno de los animales miticos por excelencia, también es un
referente para el poeta. En el vertice amoroso grave, el foco apunta al hecho del renacer
de sus propias cenizas, comparandolo, en la mayoria de los casos, con el corazon del yo
lirico y respondiendo a la idea, tan propia del sujeto amoroso quevediano: polvo seran,
mas polvo enamorado. Las modalidades festiva y burlesca, por su parte, se centran en la
incredulidad del mito: en la primera, el sujeto poético desea que en verdad exista al menos
un ejemplar tan unico, identificando al ave con una mujer que se guie por el corazén y no
por los bienes materiales de su pretendiente. En la burlesca, por su parte, el poeta se dirige
a la supuesta ave, acusandola de farsante y mentirosa y alegando que un ave de corral

vale més que ella, ya que esta Gltima al menos puede servir de alimento.

El mito de Eros también aparece en tres de las cuatro modalidades, pero con la
excepcion de que la tercera de ellas se corresponde con el modo grave, no de la amorosa
festiva, y podria caracterizarse como hibridacion de las dos modalidades graves, la
amorosa y la satirica. El resultado de esa hibridacion es una excepcion tematica en el caso
de la satira grave, puesto que esta vez no trata el tema cortesano, sino del amoroso —
recordemos que la procedencia de estos sonetos es, de forma excepcional, de la seleccion
de los Poemas a Lisi, de donde proceden todos aquellos de modalidad amorosa grave—,

aunque desde la perspectiva censora propia de la satira.

La mencién al Amor, en su modalidad burlesca, tiene mucho que ver con el ave
fénix, ya que a ambos intenta desmitificarlos. En este caso, se burla del dios y, por
extension, del sentimiento amoroso que, para este tipo de locutor, no existe, ya que las
mujeres se guian por los bienes materiales y la posicion social, asi que no hay cabida para
ese sentimiento puro. En el vértice amoroso grave, el soneto que se dirige expresamente
al dios, se centra en la suplica, y en los que hemos considerado satirico graves, lo que
encontramos son increpaciones por haber hecho oidos sordos a esas suplicas, es decir, el

yo lirico denigra al dios, movido por el rencor.

Los cuatro mitos siguientes Unicamente constan de ejemplos amorosos graves y

satirico-burlescos. La gravedad de estos mitos, hace que resulte complicado utilizarlos

57



dentro de un a&mbito amoroso jocoso, mientras que, la modalidad amorosa grave
Unicamente tiene que ajustarse a la leyenda mitica, construyéndose la burlesca,
invirtiendo parddicamente el tema, accion que resulta muy simple, sobre todo en los dos
casos a comentar, de Hero y Leandro y Orfeo y Euridice, dada su condicion de parejas de

enamorados:

En el caso Hero y Leandro, el elemento en el que Quevedo se centra para sus
construcciones poéticas es la travesia en la que muere Leandro, como consecuencia de lo
cual se suicida Hero. En los ejemplos pertenecientes a la modalidad amorosa grave, se
trata con las mismas intenciones y final, lleno de congoja, que en el mito en cuestion. Por
su parte, el sujeto poético del ejemplo burlesco se rie del pobre desgraciado, ya que
arriesga la vida para ver a una mujer que no merece en absoluto la pena. La definitiva
vuelta de tuerca que Quevedo le da al mito —al igual que sucede con Orfeo, aungue en
este Gltimo de manera ain mas clara— es que, a mitad de travesia, Leandro se arrepiente

y quiere regresar a la orilla, pero la tempestad se lo impide y muere en el intento.

En lo respectivo a las deidades infernales, que representan la muerte, junto a Orfeo
y Euridice, vemos que, el sujeto poético en el caso amoroso trata con respeto a estas
figuras, llegando a comparar la crueldad de las mismas con la de su amada. En la
modalidad burlesca se aprecia, por un lado, una burla a la Parca, entendida como
representante de la muerte, por parte de un filésofo borracho —inspirado en el cinico
Dibgenes—y, por otro lado, en relacion con Orfeo, una burla a Euridice, explicando que,
si Orfeo bajo a los infiernos no fue para revivir a su mujer, sino para poder ser el doble
de dichoso enviudando dos veces de la misma esposa, realizando asi una critica
descarnada a la institucion del matrimonio. Recordemos que para el locutor burlesco

quevediano las mujeres son el mal del hombre.

El tratamiento del mito de Hércules difiere un poco de la sistematizacion que se
ha ido siguiendo hasta ahora. Por un lado, no encontramos ningin poema burlesco
enteramente dedicado a él, Unicamente fragmentos en los que el yo poético o bien le
recrimina el hecho de que, si no se hubiese casado con Deyanira no estaria muerto, o en
el otro ejemplo trata al héroe desde la perspectiva de un antihéroe al cual tilda de
homosexual, segun la versién de Calderdn. En la modalidad amorosa grave encontramos
que el yo lirico se dirige a este difunto héroe, con la mencion al monte Eta, alegandole
que, si resucitase, encontraria argumentos suficientes para volver a las andadas
simplemente con los monstruos que alberga en el corazén del sujeto poético y que,

58



ademas, en los ojos de Lisi encontraria razones suficientes para restablecer el Non Plus

Ultra, que sefiala los confines del mundo.

Tantalo, por su parte, Unicamente aparece mencionado en la modalidad amorosa
grave y, en los dos ejemplos obtenidos, el elemento que utiliza el sujeto poético es el
castigo que le imponen los dioses por su altaneria. En una de las ocasiones el yo lirico se
compara con eél, alegando que también puede ver lo que mas anhela, pero nunca
alcanzarlo, al igual que sucede en el mito, y en el segundo, el sujeto lirico aun se siente
mas desdichado, ya que, al menos Tantalo puede ver el agua, aunque no pueda beberla,
pero él no puede ni siquiera ver a su amada, que se corresponde con aquello que més

anhela en el mundo.

De los cinco ultimos mitos aqui tratados, todos ellos Gnicamente en la modalidad
amorosa grave, el inico que adquiere algo de dinamismo y, por tanto, potencial expresivo
real, es el referido al rey Midas. La utilizacion de su mito, en dos de los tres ejemplos se
centra en el elemento del oro; por tanto la figura del rey tiene solo una relevancia
secundaria en ellos, de nuevo en relacion con la técnica de sobrepujamiento. En el tltimo
ejemplo, en cambio, lo que el sujeto lirico toma del mito es la moraleja, el castigo que

sufre el rey debido a la vanidad de su deseo.

En lo que se refiere al mito de Pigmalion, encontramos que el potencial aqui se
encuentra en el hecho de que el yo poético le da la vuelta a la fabula. En la historia real
es la piedra la que se convierte en mujer; pero, para el sujeto lirico, Lisi, una mujer de
carne y hueso, debido a su frio y pétreo corazén al negarse a amarle, se asemeja mas a

una estatua marmaorea que a un ser vivo que siente y padece.

Las leyendas de Procne, Palas y Flora se engloban dentro de un mismo ejemplo
de la modalidad amorosa grave. De la leyenda de Procne, el poeta utiliza el momento
posterior a la transformacion en ave, identificando al sujeto lirico con ella, ya que se
dedica a cantar las penurias que sufrio, al igual que este se dedica a plasmarlas en poemas.
Las personalidades de Palas y Flora son utilizadas para definir el caracter y la belleza de
su amada. El caracter de Lisi es como el de Palas, una mujer fria y destinada a no amar,
igual que Palas, cuyo destino era mantenerse virgen para siempre. Flora es la

representacion de su belleza, la cual aplaca la ira 'y el caracter frio y bélico de Palas.

En resumen, vemos que en el corpus quevediano analizado predominan ejemplos

de la poesia amorosa grave Yy la satira burlesca. Esto se debe a un doble motivo. Por un

59



lado, ambas modalidades son las mas frecuentes en la produccién de Quevedo, de modo
que la probabilidad de encontrar poemas pertenecientes a esas dos categorias es mucho
mayor. Por otro, hay mitos que, por su constitucion, se prestan mas a su tratamiento
conforme a unas modalidades que a otras. Ademas, como hemos visto, la satira grave de
Quevedo se centra en la critica a la Corte y resulta muy complicado elaborar la mayoria
de los mitos citados en la seleccion de este corpus de modo que encajen con la intencidn
de esta modalidad. Finalmente, en progresion ascendente de aparicion, la modalidad
festiva consta de una mayor dificultad de adaptacion que las restantes, ya que ha de
componerse de manera que la tematica sea amorosa, pero el estilo contenga ingredientes
jocosos, aunque sin exceso. Vemos pues que esta comparacion en rectangulo puede ser
considerada desde una perspectiva sistematica y, en el caso de no darse esa distribucion
ideal, ello puede atribuirse a la complejidad —a la hora de reelaborar el mito y de utilizar
la moraleja en diversos contextos— que conlleva para la creacion del poeta, y por ende

para la comprension del lector, debido a la constitucion de los mismos.

60



5. BIBLIOGRAFIA

ALVAREZ BARRIENTOS, Joaquin, «Dafne y Apolo en Garcilaso y Quevedo: Un
comentario», Revista de literatura, vol 46, n.° 92 (1984), pp. 57-72.

BELTRAN, Vicente, «Gongora y Quevedo: de las manzanas de Téantalo a la “fugitiva
fuente de oro”», en Manojuelo de estudios literarios ofrecidos a José Manuel
Blecua Teijeiro por los profesores de ensefianza Media, coord. por Milagros
Rodriguez Céceres, Felipe B. Pedraza Jiménez, Pedro Provencio Chumillas,
Madrid, Ministerio de educacion y ciencia, 1986, pp. 119-126.

CABANAS MARTINEZ, Maria Jesus, «EI mito de Apolo y Dafne: diferencias de tratamiento
en Garcilaso y Quevedo a travées de dos sonetos» en La maravilla escrita: Antonio
de Torquemada y el Siglo de Oro, coord. Juan José Alonso Perandones, Juan Matas
Caballero, José Manuel Trabado Cabado, Ledn, Universidad de Ledn, 2005, pp.
213-226.

CASTRO JIMENEZ, Maria Dolores, «Apolo y Dafne en sonetos del Siglo de Oro», Studi
Ispanici, vol. 35 (2010), pp. 77-94.

FASQUEL, Samuel, «Quevedo y las travesuras del mito», Lectura y signo: revista de
literatura, vol. 5, n° 1 (2010), pp. 129-150. Accesible en linea en
<http://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3325801.pdf> [10/10/2014].

FRADEJAS LEBRERO, Jos€é, «Algunas versiones de “Progne y Filomena”», Revista de
filologia espafiola, vol. 91, n° 1 (2011), pp. 43-64. Accesible en linea en
<http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3705229&0rden=353729&info
=link> [20/10/2014]

GRIMAL, Pierre, Diccionario de mitologia griega y romana, Barcelona, Paidds, 2001.

GUERRERO SALAZAR, Susana, La parodia Quevediana de los mitos. Mecanismos Léxicos,
Malaga, Universidad de Mélaga, 2002.

LoPEz GUTIERREZ, Luciano, «Posibles ecos de Luciano en Quevedo: La burla de los mitos
paganos y las prematicas jocosas», Dicenda: Cuadernos de filologia hispanica, vol.
20 (2002), pp. 197-212. Accesible en linea en

61


http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1692082
http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1692082
http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=264747
http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=894567

<http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=304866&orden=1&info=link>
[14/10/2014].

MALDONADO ARAQUE, Francisco Javier, «Apolo y Dafne en los sonetos de Quevedo: el
antimito y su logica productiva», Florentia lliberritana: Revista de estudios de
antigliedad clésica, vol. 21 (2010), pp. 215-226.

MARTIN RODRIGUEZ, Antonio Maria, «Una version burlesca del mito de Progne y
Filomela en el siglo XVIII. La intervencion de Diego Blanco Carrillo en la
Academia de San Cayetano de Salamanca», Silva: Estudios de humanismo y
tradicion clésica, vol. 3 (2004), pp. 243-203.

MONTANER, Alberto (ed.), Cantar de mio Cid, con un ensayo de F. Rico, Madrid, Real
Academia Espafiola; Barcelona, Galaxia Gutenberg (Biblioteca Clésica, 1), 2011.

MONTANER, Alberto y TAUSIET, Maria, «”0jos ayrados”: poética y retorica de la
brujeria», en Sefiales, Portentos y Demonios. La magia en la literatura y la cultura
espafiolas del renacimiento, coord. Por Eva Lara y Alberto Montaner, Salamanca,
SEMYR, 2014, pp. 255-324.

MORALES RAYA, Remedios, «Cronologia de dos parodias aureas del mito de Hero y
Leandro», Edad de Oro, vol. 13 (1994), pp. 103-112.

PARRON SALAs, Carmen, «Descodificacion y contextualizacion: la semiotica y sus
posibilidades metodoldgicas para un caso de estudio (Hércules en el Siglo de Oro)»,
Céfiro: Enlace hispano cultural y literario, vol. 2 (2002), pp. 35-42. Accesible en
linea <http://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3144476.pdf> [22/10/2014].

POMER MONFERRER, Luis, «Las parejas tragicas de la mitologia grecolatina en la poesia
del Siglo de Oro espafiol», DVLCES CAMENAE. Poética y Poesia Latinas, coord.
por JesUs Luque Moreno, Maria Dolores Rincdn Gonzalez, Isabel Veldzquez,
Granada, Universidad de Granada, 2010, pp. 1231-1242. Accesible en linea
<http://dialnet.unirioja.es/descarga/libro/560754.pdf> [15/10/2014].

QUEVEDO, Francisco de, Obra poética, ed. José Manuel Blecua, Madrid, Castalia, 1969-
1981, 4 vols.

62



—, Poems to Lisi / Francisco de Quevedo, edited and arranged by Walters, D. Gareth,

Exeter, University of Exeter, 1988.

—, Un heraclito cristiano, canta sola a Lisi y otros poemas, edicion y estudio preliminar

de Lia Schwartz e Ignacio Arellano, Barcelona, Critica (Biblioteca clasica), 1998.

RODRIGUEZ, M2 Carmen, «El mito de Pigmalion en textos literarios y filmicos», Arbor:
Ciencia, pensamiento y cultura, vol. 741 (2010), pp. 33-42. Accesible en linea en
<http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3168235&orden=243868&info
=link> [17/10/2014].

SEPULVEDA, JesUs, «Erotismo y mitologia en la poesia satirico burlesca de Quevedo» en
Estudios sobre Tradicion Clasica y Mitologia en el Siglo de Oro, ed. Isabel Col6n
Calderdn y Jests Ponce Cérdenas, Madrid, Ediciones Clésicas, 2002, pp. 37-53.

SMITH, Paul Julian, «Quevedo and the Sirens», Journal of Hispanic Philology, vol. 1X
(1984), pp. 31-41.

VAL GONzALEz, Felipe, «Los condenados mas famosos de la mitologia griega: las
Danaides, Ticio, Ixion, Tantalo, Sisifo y Prometeo: del mito a la literatura, a la
masica y a las artes visuales», Notas y estudios filolégicos, vol. 11 (1996), pp. 179-
248.

ZAPATA, Almudena, «Progne y Filomena: la leyenda en las fuentes clasicas y su tradicion
en la literatura espafiola hasta Lope de Vega», Estudios clasicos, vol. 29, n.° 92
(1987), pp. 23-58. Accesible en linea en
<http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6888&orden=148656&info=lin
k>[20/10/2014].

FUENTES ACCESIBLES EN INTERNET:

FUNDACION QUEVEDO, accesible en linea en  <www.franciscodequevedo.org>
[10/11/2014]

REAL ACADEMIA ESPAROLA: Banco de datos (CORDE) [en linea]. Corpus diacronico del

espafiol. <http://www.rae.es> [16/11/2014]

63



REAL ACADEMIA EsPANOLA: Diccionario de la lengua (222 ed.) [en linea].

<http://www.rae.es/recursos/diccionarios/drae> [18/11/2014]

REAL ACADEMIA ESPANOLA: Diccionario de Autoridades (DA) [en linea].
<http://web.frl.es/DA.htmlI> [18/11/2014]

64



