s Universidad

i Za ragoza Facultad de

Filosofia y Letras
Universidad Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

La infancia en la Baja Edad Media hispana.

Patricia Tardio Peruga

Maria del Carmen Garcia Herrero

Facultad de Filosofia y Letras
Grado en Historia

16 de septiembre de 2014



Indice

Lo RESUIMEIL. ..ttt et e st e s
2. Introduccion € hiStoriografia..........cccceveeiierieiiieiieeieete e
3. El nacimiento: el parto y la madrina............cooceeeiieniiiiieniiieeeeeeeeeee, pp
4. La crianza: la lactancia y la imagen de la nodriza.........cccccoeevveeiienieeneennnnnne, pp

5. La infancia en si: familia, bautismo, sentimientos y caracteristicas

en el periodo bajomedieval ..........cccocciieiiiiiiiiiiiieee e pp
6. Los juegos y la imagen del nifio en las fiestas...........occeeeiieiieniiiiieniieeen, pp
7. Los indeseados: infanticidio, aborto y abandono. Los hospicios..................... pp
8. CONCIUSIONES ...ttt et ettt et e b e e eeas pp

9. BIblIOZIATIa ...t pp

..... p. 1

.26-38
.39-47
. 48-55
. 56-59
. 60-62



1. Resumen.

El presente Proyecto de Fin de Grado se ocupa de la infancia durante la Baja Edad
Media hispana. Para su elaboracion he utilizado, sobre todo, fuentes secundarias, y
también fuentes primarias editadas y registros iconograficos.

El objetivo del estudio es la aproximacion al mundo de los niflos y nifias del altimo
tercio del Medievo peninsular, centrdndome especialmente en la etapa de la crianza, es
decir, desde la llegada al mundo de las criaturas hasta que alcanzaban aproximadamente
los siete u ocho afios de edad. He reparado en las diferentes miradas y valoraciones de la
sociedad hacia los nifios y las nifias que atravesaban dicho periodo; un tiempo vital en el

que se documentan apreciaciones ambiguas y ambivalentes.

2. Introduccion e historiografia.

La infancia y su concepcion han variado a lo largo del tiempo, ya que las distintas
sociedades han determinado ciertas etapas de la vida que se diferencian unas de otras; el
tiempo no es algo estatico, sino que estad constantemente en movimiento y las edades de
la vida avanzan, con un crecimiento fisico, pero también intelectual y psicoldgico de las
personas a través del contacto que éstas van adquiriendo con el entorno. La infancia es
el periodo vital en el que se inicia la construccion cultural de las personas. Se trata de
una etapa plagada de dificultades e incapacidades, de comprension, formacion y
aprendizaje, y es la etapa en la que, gracias a la ayuda, cuidados y consejos de los
adultos, se va moldeando el cardcter y adquiriendo las costumbres, al tiempo que va

tomando forma y consistencia lo que se llegara a ser y a hacer en la adultez.

Es, a su vez, un periodo de dificil comprension y que ha sido interpretado de diversas
formas a lo largo de la Historia; ahora nos interesa saber como veian las gentes de la
Baja Edad Media hispana el concepto “infancia”, los sentimientos que experimentaban

hacia ella y la imagen que tenian del nifio, un “tierno angel” o un “pequefio monstruo”,

1



un “hijo virtuoso” o una criatura “bruta y torpe”. Para ello habra que hacer un recorrido
a través de las obras de diferentes autores y autoras que han tratado el tema de la
infancia esbozando teorias e hipotesis muy interesantes —en ocasiones enfrentadas-, con
lo que acercarnos a una idea mas concreta del significado de la infancia, ya que

asiduamente resulta un tanto ambigua.

En la larga Edad Media hubo una infancia caracterizada por una dualidad de “violencia-
afecto”, una relacion de “amor-odio” que variara segun el contexto y la condicion social
en la que se encuentre el nifio. La criatura es fuente de proyecciones y los adultos
tendran nociones acerca de la infancia que se reflejardn en expectativas de caracter
positivo o negativo, con un sentimiento de ambivalencia que domin6 durante todo el
periodo bajomedieval y que consideré al nifio como un fruto oscilante entre la

“monstruosidad” y la “bendicion”.

Los nifios nacen indefensos ante la complejidad e inmensidad del mundo en que se
hallan. Segun Hugh Cunningham, “un claro sentido de los ingredientes de la infancia:
inocencia, escuela, diversion, juegos, amigos, naturaleza, dulces. Privados de éstos,
ellas y sus amigos “no pueden ser nifios” [...] Un nifio no era simplemente alguien que
tiene entre, digamos, cero y catorce anos, un ninio puede ser un verdadero nifio solo si
él o ella tienen infancia”'. La infancia se torna una idea amplia que empieza a estar
sujeta a los diversos factores de cada contexto. Lo cultural, lo biologico y lo cotidiano
lentamente construyen una imagen, dando cuenta de una relacion entre dos mundos: uno

infantil y otro adulto.

Nifios y nifias eran castigados y premiados para que diferenciasen tempranamente el
bien del mal, lo prohibido y la banalidad; pero es su pureza e inocencia lo que suaviza,
de alguna manera, las imperfecciones e incapacidades del nifio. El propio Philippe Ariés
habla de que el arte medieval hasta el siglo XII, uno de los testimonios que han llegado
a nuestros dias y que sirven como referencia de reconstruccion del pasado, no conocia la

infancia o al menos no la representaba; esa afirmacion sera posteriormente criticada por

I CUNNINGHAM, Hugh, Los nifios y la infancia en la sociedad occidental desde el 1500, ed. Longman,
Londres, 1995, pag.1.

2



el francés Jean-Louis Flandrin, quien expondra que los nifios eran representados como
adultos en miniatura donde tan sélo el tamafio permitia distinguirlos. No sera hasta el
siglo XIV cuando comiencen a aparecer plasmaciones del nifio en la iconografia como

un individuo singularizado portador de valores propios.

No obstante, en el siglo XII comienzan a apreciarse testimonios de ternura hacia los
nifios, cierto interés hacia la periodizacion de las etapas de la vida y la conciencia de la
necesidad de afecto hacia la infancia. Los nifios aparecen como protagonistas de algunas
narraciones, entrando en el germen de la fijacion de las etapas de la vida, lo que denota

un profundo cambio en los sentimientos.

Ademas de ello, la terminologia de la edad, imprecisa durante toda la Alta Edad Media,
habla a veces de doce fases haciendo alusion a los doce meses del afo, aunque en otras
ocasiones se habla de siete etapas e incluso de cinco o de cuatro; durante el siglo XIV
fue imponiéndose la imagen de las cinco edades del hombre: “edad de los juguetes,
edad de la escuela, edad del amor, edad de la guerra, y edad, por ultimo, de los
hombres de leyes o de ciencia™. Por tanto, sera a lo largo del siglo XIV cuando el nifio
comience a perfilarse como una criatura indefensa e inocente a la que se debe

consideracion desde su nacimiento.

En definitiva, la infancia supone un concepto cambiante a lo largo de los diferentes
contextos historicos, siendo una etapa fundamental en el cambio de sentimientos hacia
ella y en la concepcion de la idea de “familia” el periodo bajomedieval, centrandonos en
el entorno hispano a la vez que estableciendo algunas comparaciones con otros paises

ceuropcos.

Por su parte, la historia de la infancia forma parte del acervo de la historia social
y cultural, al igual que podriamos enmarcarla dentro de la historia de la vida cotidiana.
Tanto la historia social como la historia de la cotidianidad vieron la luz en el siglo XX,

puesto que la centuria decimonodnica estuvo regida primordialmente por el historicismo

2 FLANDRIN, J.L. “La actitud hacia el nifio pequefio”, La moral sexual en Occidente, Barcelona, Ed.
Juan Granica, 1984, pag.158.



aleman. Fue en Francia donde en primer lugar se comenzaron a tener en cuenta las
Ciencias Sociales para la construccion del pasado y de la Historia, porque el ultimo
tercio del Ochocientos estuvo dominado por la historia politica centrada en el en los
grandes acontecimientos y los grandes personajes. Desde entonces empezaron a
entreverarse con la Historia, entre otras disciplinas, la Historia la Economia, la
Sociologia, la Arqueologia o la Antropologia, en esa busqueda incansable al estilo
braudeliano de una “historia total”. Fue precisamente la Escuela de Annales, nacida en
el periodo de entreguerras del siglo XX de la mano de grandes historiadores como
Lucien Febvre y Marc Bloch, pionera en atender otras ramas para “demostrar que la

historia puede hacer algo mas que estudiar jardines cercados’.

En ese preciso momento fue cuando comenzo a hacerse lo que Augusto Comte llamaba
“historia sin nombres”, la historia social y cultural que comenzaran a atender aspectos
que hasta entonces no habian sido tenidos en cuenta. Esa “Nueva Historia”, bautizada al
otro lado del Atlantico, llegara a Europa de la mano de historiadores como Gabriel
Monod o Henri Berr, ide6logo de la interdisciplinariedad historica, influyendo en los
padres fundadores de Annales, Marc Bloch y Lucien Febvre. Su relevo lo tomara el gran
historiador de la “larga duracidén”, Fernand Braudel, desligdndose varias generaciones
de historiadores alejados ya en el tiempo de la influencia de la historia tradicional, y que
engloban nombres como Jacques Le Goft, Emmanuelle Le Roy Ladurie, Pierre Goubert

o Michel Vovelle, entre otros.

Esta nueva generacion surgi6 ya en torno a los afios sesenta y setenta del pasado siglo
XX, y fue en ella donde comenzd a tenerse en cuenta, dentro de la historia social y
cultural, la llamada “historia de las mentalidades”, que atendia la psicologia de las
sociedades y la “imaginacion social” y en la que encontramos pioneros como el propio
Philippe Ari¢s, destacado por su estudio sobre la infancia en la Edad Media y luego, por

sus estudios sobre las actitudes frente a la muerte. Los trabajos de Ari¢és animaron a los

3 BRAUDEL, Fernand, El Mediterraneo y el mundo mediterraneo en la época de Felipe II, 1949, vol.1,
pag.22.

4



demografos historicos analistas a estudiar las mentalidades y los valores, la familia o la

sexualidad®.

Es precisamente aqui donde podemos encuadrar el surgimiento del interés
historiografico por la infancia y la vision de la nifiez en el pasado, desde épocas remotas
hasta nuestros dias. Fueron los afios noventa del pasado siglo el momento en que la
infancia de antafio constituyd uno de los temas de moda para la investigacion historica.
El pionero en iniciar esa tarea, como ya se ha expuesto, fue Philippe Ari¢s y su obra de
1960 L’enfant et la vie familiale sous [’Ancien Régime, una obra llena de hipotesis y
planteamientos novedosos que abrid las puertas del interés por el estudio de los nifios

del pasado.

Los planteamientos del francés pronto fueron contestados debido a algunas de sus
conclusiones; en primer lugar Arics establecia que en la Edad Media no habia existido
el concepto de nifiez sino que éste se gestd tiempo después, en el siglo XVII. A la hora
de afirmar esta cuestion, este autor se habia basado, en parte, en la iconografia puesto
que en las representaciones medievales aparecian supuestos nifios con las mismas
caracteristicas que los adultos. Su otra afirmacion mas criticada era el hecho de haber
expuesto que en aquella época no existian lazos afectivos entre padres e hijos, porque la
alta mortalidad infantil del periodo hacia que los padres no se encarifiasen demasiado
con sus hijos. Tanto la primera como la segunda afirmacién fueron contestadas con
argumentos que establecian que los nifios si se representaban en la iconografia de
manera diferenciada de los adultos, al igual que debido a la popularidad de las
representaciones de la Virgen con el Nifio se descubrid que los lazos de afectividad
hacia los hijos si existian en la Edad Media. Es mas, se sabe que en el siglo XIII fueron
muy comunes las imagenes de dos modelos iconograficos caracteristicos de Occidente:
la “Virgen de la ternura”, en la que el rostro de la Madonna aparece pegado al del Nifio,

y la “Virgen de la leche”.

4 BURKE, Peter, La revolucidn historiogrdfica francesa. La Escuela de los Annales (1929-1989), Gedisa,
Barcelona, 1999.



Sin lugar a dudas, la obra de Aries fue pionera en los estudios sobre la infancia. A partir
de entonces comenzaron a proliferar obras, congresos y coloquios en torno al tema que
buscaban matizar y ahondar las investigaciones precedentes e incluso refutar las
hipotesis de Ari¢s. A pesar de las diferencias entre unos y otros autores, encontramos
algunos puntos en comun que hablan de que el sentimiento de la infancia comenz6 a
desarrollarse a partir de la Edad Media y que ese sentimiento se desarrollo a la par que

el de familia’.

En el contexto italiano, por ejemplo, surgieron los escritos sobre las familias florentinas,
la crianza o la lactancia de la autora Christiane Klapisch-Zuber, junto a los trabajos de
Angela Giallongo dedicados a la educacion infantil o los de Luisa Maria D’ Adami, la
cual atendi6 las enfermedades y la alimentacion. También destaca la enciclopedia sobre
la infancia de Egle Becchi y Dominique Julia, que hablan de la nifiez desde la

Antigiiedad hasta nuestros dias.

En Alemania, por su parte, destacan autores como James Schultz y Arnold Klaus, a
mitad camino entre la hipotesis de Aries de la inexistencia de un concepto medieval de
la infancia y de aquellos que creen que la nocion de nifiez en la Edad Media no fue muy

distinta de la que tenemos en la actualidad.

En Inglaterra el tema de la infancia fue bastante popular y por ello abundan los escritos
sobre la nifiez; en primer lugar destaca Shahar y su obra de 1990 Childhood in the
Middle Ages, en la que establecia que el concepto de infancia s6lo podria aplicarse al
ambito de las clases altas de la sociedad porque los pequefios del comun se insertaban
en el mundo laboral de forma muy temprana, convirtiéndose en adultos. También
destacan los autores Nicholas Orme y Barbara Hanawalt; el primero es muy critico con
Ari¢s e insiste en el gran peso de la religion en cada etapa de la vida infantil, y
Hanawalt, por su parte, reconstruye la vida cotidiana de los nifios en el Londres
medieval. Merece mencion Colin Heywood y sus estudios sobre las distintas

percepciones de la infancia desde la Edad Media hasta nuestros dias a partir de tres

5 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV, Zaragoza,
Ayuntamiento, Delegacion de Accion Cultural, 1990, vol.1. pag.27.

6



grandes bloques tematicos: el cuidado de los nifios, la relacion entre padres e hijos y el
mundo laboral. Junto a estos autores también es resefiable un congreso sobre la infancia
medieval organizado por la Society for the Study of Childhood in the Past y la Society
for Medieval Archaeology de la Universidad de Sheffield, en el que se trataron temas
como la muerte y los enterramientos infantiles, el limbo y los nifios no bautizados o los

juegos infantiles en las ciudades.

En el ambito norteamericano, por su parte, cabe mencionar al historiador Lloyd de
Mause, el cual establecidé un nuevo modo de acercarse al conocimiento de la nifiez con
su obra History of Childhood, en la que plante6 la evolucion de la relacion de los
adultos con el nifio en seis etapas historicas. La primera comprende desde la Antigiiedad
hasta el siglo IV d.C., en la que el nifio estaba totalmente sometido a la voluntad
paterna; la segunda, la del abandono, entre los siglos IV y XIII, en la cual los padres
comienzan a reconocer a los nifios como sujetos con alma y por ello en vez de matarlos
optan por el abandono. La tercera etapa comprende los siglos XIV y XVII y esta
caracterizada por la ambivalencia, en la que los niflos pasan a ser el centro de
preocupacion de los padres, que intentan controlar sus cuerpos a través de una
educacion severa y duros castigos corporales. En la cuarta etapa, la de intrusion, se
pretende modificar la psicologia infantil y el siglo XIX corresponde con la etapa de
socializacion, en la que la figura de los padres adquiere el peso del que antes carecia.
Por ultimo, desde mitad del siglo XX hasta el dia de hoy se desarrolla la etapa de la
ayuda, en la que el nifio sabe lo que necesita para si mismo mejor que sus padres y por
ello, la tarea de los progenitores es asistirlo y acompanarlo en esa busqueda. Esta forma
de apreciar la infancia fue muy influyente para muchos de los estudiosos de nuestra

época.

En Francia, por su parte, junto al pionero Ari¢s destacan otros investigadores que han
sido cruciales para impulsar los estudios sobre la infancia en la Espafia medieval. Entre
los mas destacados se encuentran Pierre Riché y Dani¢le Alexandre-Bidon, los cuales
inauguraron una nueva perspectiva en las investigaciones sobre la nifiez ya que tuvieron

en cuenta nuevas fuentes como la arqueologia o los manuscritos iluminados. También



sobresalen los analisis de Didier Lett, que aborda la infancia a partir de los milagros,
junto a la obra de Robert Fossier, La petite enfance dans [’Europe médiévale et
moderne, de 1992, que versa sobre la espiritualidad respecto al mundo infantil y el tema

del limbo y las criaturas muertas antes del bautismo, entre otras tematicas.

Por ultimo y para el caso de Espafia existen dos obras importantes que atienden la
historia de la infancia en la Peninsula; cabe sefialar la de Buenaventura Delgado, quien
se centra en fuentes eclesidsticas y juridicas, junto a la obra de Maria José y Pedro
Voltes, un estudio introductorio para el tema de la infancia que presta especial atencion
a las fuentes médicas. También destacan los trabajos de Maria del Carmen Garcia
Herrero de Las etapas de la vida, en el que la autora plantea la dualidad con la que el
mundo medieval veia al nifio, su Elementos para la historia de la infancia y de la
Jjuventud o su tesis doctoral sobre las mujeres en la Zaragoza del siglo XV. La mayoria
de los estudios que tratan el tema de la infancia se han centrado en aspectos como la
educacion, el mundo laboral o la marginacién; el tema de la educacion de los nifios en la
corte regia o en los ambientes nobiliarios puede ser uno de los més tratados en el ambito
peninsular, destacando autoras —entre otros y otras- como Raquel Homet, Maria Teresa

Lopez Beltran, Maria de los Llanos Martinez Carrillo o Susana Guijarro Gonzalez.

Otros aspectos sobre la vida infantil han sido estudiados en marcos mas amplios a través
de tematicas como el matrimonio, las fiestas, la vida cotidiana, la muerte o la medicina.
También se han escrito trabajos sobre el mundo laboral en la nifiez atendiendo
especialmente al dmbito de la marginalidad y los grupos menos privilegiados de la
sociedad, hablandose de labores como el servicio doméstico o las actividades
artesanales; sobre esto subrayamos los trabajos de M* Carmen Garcia Herrero, Gloria
Lora Serrano o Teresa Vinyoles. También se ha atendido el tema de la prostitucion
femenina, muy relacionado con la infancia porque en muchas ocasiones los padres
enviaban a sus hijas desde el medio rural a la ciudad para que se colocaran como
sirvientas y, en algunas ocasiones, acababan inmersa en la prostitucion; sobre este tema
vuelve a destacar la figura de Maria del Carmen Garcia Herrero asi como de otros

autores como Ricardo Cérdoba de la Llave o Teresa Vinyoles i Vidal. Ademas de esta



diversidad de tematicas cabe mencionar el tema de la pobreza y la asistencia social,
hablandose de las diferentes instituciones que fueron surgiendo en torno a la
marginalidad en el periodo bajomedieval para atender a los nifios pobres, huérfanos y
abandonados. Entre esas instituciones destaca el caso de los hospitales u hospicios,
lugares en los que los nifios eran abandonados por padres o madres solteras sin
capacidad para mantenerlos y de los que se encargaban las nodrizas que trabajaban alli

para amamantar a los expositos.



3. El nacimiento: el parto y la madrina.

El largo camino de la vida comienza a través de una relacion, la del nifio con su
madre, la primera en atender sus necesidades, a la que se sumaba la relacidon con otras
mujeres como eran las tias o las abuelas. Tanto el concepto de madre, como el de tia o el
de abuela designan relaciones familiares o de parentesco, asi como el término de
“relacion de cuidados™ que introducen a la criatura recién nacida en el ambito de la
feminidad y de la mujer. Es precisamente esa primera relacion la que deja huella,
porque los primeros afios de vida son cruciales para la formacion del caracter. Esas
palabras de madre, tia o abuela “no son palabras que designen grados de
consanguinidad. Son palabras embarazadas cuyo dominio semantico profundo
conlleva, para mi, relacion de cuidado y atencion en singular’®. Son relaciones
enmarcadas en el amor y el deseo que promueven una enseflanza del orden simboélico de
la madre y de la lengua materna, asi como otorgan profundidad al concepto de mujer, un

concepto que surge en el ambiente originario de la propia formacion.

Pero a pesar de estas aparentes evidencias, la documentacioén que atiende a la practica
médica para zonas como la Corona de Aragdn parece haber tenido escasamente en
cuenta el &mbito de la mujer y su fundamental papel en el inicio de la vida; es la propia
historiografia feminista la que en primera instancia reconocié el papel jugado por las
mujeres en la atencidon al parto y el cuidado del cuerpo en la Edad Media. Para
reconocerlas como mediadoras fundamentales traedoras de vida al mundo, la
historiografia feminista se valié de explicar los porqués de esa “infra-presentacion” de
las mujeres como agentes de salud en las fuentes medievales, junto al hecho de
reelaborar el utillaje conceptual heredado de la historia social de la medicina para
identificar la practica médica de las mujeres, porque si la hubo. Por tanto, son algunas
palabras que pudieron pasar desapercibidas las que nos permiten vislumbrar esa practica

femenina, con un primer grupo formado por palabras procedentes de la terminologia

6 CABRE I PAIRET, Montserrat, “Nacer en relacion”, en De dos en dos. Las practicas de creacion y
recreacion de la vida y la convivencia humana, Cuadernos Inacabados, horas y HORAS (ed.), Madrid,
2000, pag. 17.

10



técnica de la medicina, como es el caso de obstétrica, fisica, cirujana o barbera;
vocablos que se introdujeron a raiz de la institucionalizacion y regulacion de la
medicina en la Europa latina de la Baja Edad Media. Junto a éstas encontramos un
segundo grupo de palabras que todavia pudieron pasar mas desapercibidas y que
proceden de la lengua materna y del dominio semantico de “madre” o “mujer”:
matrona, comare o madrina, palabras que proceden “de la lengua que nombra el mundo
primariamente, de la que ensefia a nombrar relaciones originalmente”’. Segin Cabré i
Pairet antes incluso a la organizacioén del sistema médico institucional, “las palabras
mujer y madre [...] contenian en si el significado de practicas que procuraban la salud
v que cuidaron en la enfermedad. Sus significados convivieron, en el periodo
bajomedieval, con las designaciones terminologicas técnicas que identificaron [...] las
practicas médicas resultado de los procesos de institucionalizacion y regulacion de la

medicina’®.

Para atestiguar estos hechos encontramos algunos documentos cruciales para defender
la practica médica de las mujeres; en Zaragoza, a la altura de 1398 un grupo de mujeres
se dispusieron a examinar a una muchacha que habia sido violada, realizando un acto
médico observando los genitales de la mujer. Esas mujeres fueron llamadas por las
cortes para realizar este acto, lo cual fue bastante comuin durante el periodo
bajomedieval. Ademés resulta llamativo el que una de las mujeres encargadas de
examinar los genitales de la mujer fuese nombrada como “madrina” y “ama”, términos
referentes a una practica médica, porque “madrina” hacia referencia a una mujer que en
la Edad Media se encargaba de recibir a la criatura en el parto asi como a la persona que
se encargaba de recibirla en el momento del bautizo. Ese concepto estaba muy
relacionado con las palabras “comadre” o “comare”. También se la llama “ama”, cuyo

significado estd intimamente relacionado con el de nodriza o “madre que amamanta”.

Otro documento data de 1410 en Barcelona, y habla de la violacion por parte de un tal

Arnau Alberti, caballero y doctor en leyes, de tres nifias; ante ello la corte ordend a

7 Ibidem, pag.20.
8 Ibidem, pag.21.
11



varias mujeres, las cuales reciben el nombre de “madrinas”, el examen ginecoldgico de
las nifias. Por tanto, parece que las mujeres eran fundamentales a la hora de explorar y
tratar el cuerpo femenino, a pesar de que no siempre sea facil documentar su actividad.
La madre de una de las nifias fue llamada a declarar, ante lo que se establecio que “‘y
esto sabe ella ciertamente puesto que ella, testiga, la reconocio de inmediato y no la

encontro doncella, sino que le encontro toda la natura llena de sangre’™

Otro documento de 1487 es una carta publica del parto de una tal Joana de Torrellas,
donde se distingue con claridad a una matrona, individualizando su funcién de recibir a
la criatura en el alumbramiento de otras mujeres que también asistieron el parto; “et la
madrina Salinas alli puesta pora ricebirla et otras duenyas alli a la cama con ella
[...]710. Con ello queda demostrado que eran las mujeres las encargadas de asistir los
partos y de cuidar a la madre incluso varios dias después de dar a luz; “y no hay
tampoco duda de que, con la excepcion de algunos casos, el espacio del nacimiento era
exclusivamente femenino y el parto un acontecimiento que se desarrollaba entre
mujeres”!!. Estos hechos “embarazan”, como establece Cabré i Pairet, la palabra

% ¢¢

“mujer” “con un significado profundo que denotaba prdcticas que procuraban la salud

vy atendian en la enfermedad”'?, existiendo un vinculo simbolico con las palabras
“madrina”, “ama” o “comadrona”, porque “si atendemos al significado profundo de las
palabras, a su significado original, no solo partera o matrona u obstétrica [...] sino
“mujer” y otras palabras del dominio semantico que significa el orden materno decian,
en la Baja Edad Media, practicas de atencion al parto y conocimiento y cuidado del
cuerpo en salud y en enfermedad”3. La palabra mujer significaba, en el orden materno,
una mediacion primaria de la criatura con el mundo, porque “la lengua materna ensena

que el sentido procede de la relacion, ensefia a nacer en relacion™'4.

9 RIERA T SANS, Jaume, EI cavaller i I’alcavota, 2* ed. Barcelona, Club Editor, 1987, pag.83.

10 1487, marzo 11. GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV,
Zaragoza, Ayuntamiento de Zaragoza, 1990, vol. 11, doc.102, pag.288.

Il CABRE I PAIRET, Montserrat, Op. cit., pag.26.
12 Ibidem.
13 Ibidem, pags.26-27.
14 Ibidem, pag.27.
12



Ademas de ello, queda demostrado que en los tltimos afos han avanzado mucho los
estudios sobre obstetricia medieval y moderna y sobre las mujeres encargadas de asistir
los partos; han salido a la luz nuevas fuentes documentales que han permitido conocer
mejor el trabajo femenino en materias como ginecologia, obstetricia o puericultura,
como es el caso de imagenes que transmiten representaciones del funcionamiento de las
camaras de parto en la Baja Edad Media, al igual que documentos excepcionales como
la carta publica realizada durante el parto de la zaragozana Isabel de la Caballeria del 10
de enero de 1490, el sencillo parto de Juana de Torrellas o el documento testimonial
sobre el estado de los genitales de Perico Martin cuando fue dado a luz. Estos
documentos tienen en comun el hecho de atestiguar la labor de las parteras y
especialmente de una de las mas importantes del siglo XV, Catalina de Cutanda, la
madrina Salinas, mencionada en el documento sobre el parto de Joana de Torrellas y

cuyo simbolo parlante es el cuchillo que porta para tallar la vif o cordon umbilical.

Ginecologia, obstetricia y puericultura irdn adquiriendo un desarrollo cada vez mayor
en los siglos XVI y XVII; en ese momento comienzan a proliferar escritos que hablan
de los accidentes sufridos en los partos, los que se achacan a la ignorancia y la vanidad
de las parteras. “Y puede que en la afirmacion haya algo de cierto, pero no es en
absoluto desinteresada, puesto que los médicos estan reclamando para ellos, como
grupo, el ejercicio de una rama de la Medicina que tradicionalmente habia estado en
manos de las mujeres”'>, porque lo cierto es que el parto fue, durante mucho tiempo, un
asunto intimamente relacionado con el ambito de la feminidad. El campo de la
obstetricia y la ginecologia fue copado por mujeres hasta bien entrado el siglo XVI; son
las parteras y comadronas las encargadas de traer al mundo a las criaturas, una mujeres
que no se forman en los Estudios Generales y que adquieren sus conocimientos a través
de la experiencia y la reiteracion, ademas de la observacion del trabajo de otras parteras
mas experimentadas. Sobre ello destaca un tratado de 1050 llamado De mulierum
passionibus, de Trotula de Ruggiero, mujer dedicada a la medicina oficial en la Escuela

de Salerno, para muchos germen de la obstetricia en Occidente.

15 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. Fragmentos para una historia de la vida
en la Baja Edad Media, Institucion Fernando el Catolico (C.S.1.C.), Zaragoza, 2005, pag.24.

13



Muchas fueron las obras destinadas a la formacion profesional de las comadronas,
siendo el primero escrito en castellano el Libro del arte de las comadronas o madrinas y
del regimiento de las prefiadas y paridas y de los nifios, impreso en 1541 y escrito por
el médico mallorquin Damian Carbon; esta obra defendia el hecho de que de las

intimidades de las mujeres debian ocuparse las propias mujeres y no los hombres.

Fue precisamente el propio Damian Carbon, al igual que muchos otros coetaneos, el que
ofrecié una descripcion exhaustiva de la comadrona ideal, una mujer con unas
determinadas cualidades fisicas y psiquicas que le permitan desempefiar su tarea con
€xito; entre esas condiciones especificas, Carbon establece que “la primera de las
quales ha de ser que la comadre sea muy esperta en su arte. La segunda sea ingeniosa.
La tercera que sea moderada, es assaber, que tenga buenas costumbres”'°. Para adquirir
experiencia, la comadrona debe intercambiar conocimientos con otras mujeres
dedicadas a su mismo oficio; para ser ingeniosa, debe estar preparada ante todo tipo de
situaciones y saber responder adecuadamente ante un parto dificultoso, tan comunes en
la Edad Media. Sobre el tener buenas costumbres, Carbon establece que “es menester
que tenga buena cara y [sea] bien formada en sus miembros por que digamos de su
buena complexion. No sea fantastiga, no sea rifiosa, sea alegre, gozosa porque con sus
palabras alegre a la que pare. Sea honrada, sea casta para dar buenos consejos y
ejemplos, mire que tiene honestissima arte. Sea secreta [...]. Tenga temor de Dios. Sea
buena christiana porque todas las cosas le vengan en bien. [...]. Sea devota y tenga
devocion en la Virgen Maria, y tambien a los sanctos y sanctas de Parayso porque

todos sean en su adjutorio”".

Junto a todas las obras que hablaban de ese “arte de las comadres”, fue ampliandose el
abanico de fuentes documentales hasta incluir libros de memorias, correspondencia
privada o relatos locales, entre otros elementos, que contribuyeron al estudio de la vida

cotidiana y de la obstetricia popular. Entre esas nuevas fuentes sobresale el caso de la

16 CARBON, Damién, Libro del arte de las comadronas o madrinas y del regimiento de las preiiadas y
paridas y de los nifios..., Mallorca, Hernando de Cansoles, 1541, fols. 11v-13.

17 Ibidem.
14



excepcionalidad de las cartas publicas de parto localizadas en el Archivo Histdrico de
Protocolos Notariales de Zaragoza, una del 12 de marzo de 1487 y otra del 10 de enero
de 1490, cuyo origen se encuentra en que dos mujeres de la elite zaragozana habian
enviudado estando embarazadas, por lo que solicitaron presencia notarial y de testigos
para evidenciar que las criaturas que iban a nacer eran hijos bioldgicos suyos. La carta
de 1487 pertenece al parto de la ya mencionada Juana de Torrellas, viuda del jurista y
ciudadano zaragozano Felip Tarin, y la de 1490 pertenece al parto de Isabel de la
Caballeria, miembro de una de las familias mas poderosas del reino y viuda de Pedro de
Francia, sefior de Bureta. Son dos mujeres preocupadas por dejar pruebas escritas de la
legitimidad de sus hijos pensando en el futuro, “de manera que nadie cuestione su
descendencia ni pueda decir que ellas se valieron de criaturas ajenas para mantener
sus propios derechos intactos”'8. Juana e Isabel buscaban con ello mantener sus
derechos de usufructo sobre los bienes de sus difuntos maridos, puesto que en caso de

no haber descendencia esos bienes eran devueltos a la familia del fallecido.

Otro documento llamativo data de 1488 y también fue redactado ante notario, donde se
ilustra el importante trabajo de las comadronas y su consideracion social; esta carta
testimonial habla del alumbramiento de Perico Martin, cuya madre, Elvira de Esparza,
falleci¢ tras el parto. En ella se explica que el nifio habia nacido con una malformacion,
ya que su padre, el labrador vecino de Zaragoza Juan Martin afirmaba que “nascio de la
dicha mujer sin capillo en la pixa”'®. El documento pretendia dejar constancia de que el
nifio habia nacido de esta manera por el miedo a que en un futuro fuese acusado de
criptojudaismo si se llegaba a sospechar que habia sido circuncidado. “El nifio habia

sido circuncidado por la naturaleza y no habia mediado ningun ritual”?°.

El comin denominador de los tres documentos era la intervencion de una de las
comadronas mas importantes de la Zaragoza del siglo XV, Catalina de Cutanda o

madrina Salinas, viuda de Gabriel de Salinas; ella tenia un prestigio importante por su

18 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Op.cit., pag.33.
19 AHPZ, Protocolo de Miguel de Villanueva, afio 1488, f.39-40.
20 Ibidem, pag.35.

15



portentosa experiencia, en la que confiaron las damas zaragozanas més importantes, las
cuales podian permitirse el pago de las mejores parteras. Algunos autores afirman que
era preferible que la partera fuese una mujer madura y viuda, porque este estado les
permitia una mayor movilidad, o bien casadas que hubieran dado a luz varias veces, “ya
que el hecho de ser madre otorga veterania y experiencia en la propia carne, y un
numeroso plantel de hijos propios contribuye a cualificarse para el ejercicio de la
funcion de acompaiiar y cuidar la vida desde sus inicios™'. Estas parteras expertas
siempre actuaban acompafiadas de otras mujeres que se nutrian de su “honestissima
arte”, al igual que estaban preparadas para hacer frente a partos normales o bien a partos
mas dificultosos en los que tanto la madre como la partera debian permanecer serenas

para encontrar soluciones satisfactorias.

Ademéds, las habitaciones en las que acontecian los partos se convertian en espacios
sonoros, pues la parturienta estd castigada con la llamada “maldicion de Eva”, que
supone el parir a tus hijos con dolor; en una cultura como la medieval, donde lo exterior
debe captar la esencia de lo interior, y donde la realidad y su representacion deben
calcar lo mismo, las manifestaciones externas deben dar una idea clara de lo que esta
aconteciendo en cada momento, por lo que la mujer que se disponia a dar a luz debia
expresar el dolor que estaba sufriendo mediante el grito, un grito que en algunas
culturas servia para alejar a los malos espiritus. Durante el parto se gritaba mucho y
solia hacerse culturalmente, ademas de ser un grito profilactico porque todas las
mujeres, salvo la Virgen Maria, estaban llamadas a sufrir en el parto. Con ello, en la
Baja Edad Media, las mujeres que no manifestaban ese dolor comenzaron a ser
consideradas dignas de admiracion, lo cual fue el caso, segiin atestiguan algunas
cronicas, de Isabel la Catodlica, a la que se consider6 una mujer casi santa por no
manifestar dolor durante los partos. Sobre este hecho hablan autores como Hernando del
Pulgar, el cual sefiala el autodominio de la reina a la hora de no expresar dolor, o Lucio

Marineo Siculo, cronista de la corte de la reina.

21 Ibidem, pag.36.
16



Cabe mencionar también el caso de Maria de Montpellier, esposa de Pedro II de
Aragoén; de ella habla Gauberto Fabricio de Vagad, cronista aragonés del siglo XV cuya
obra més conocida es Coronica de Aragon, de la cual dice que no padecié mientras daba
luz a su hijo el futuro Jaime I el Conquistador, ya que Dios velaba por ese parto, pues
para ella habia sido todo un logro quedarse embarazada de un esposo que no la queria.
Seguin se cuenta en el Libro de los Hechos, se necesitd un engafio para que la reina

quedase prefiada.

Del mismo modo también se recurria a oraciones eficaces o reliquias e incluso algunos
concilios eclesiasticos recomendaban que la madre se confesase antes de dar a luz al
igual que redactase testamento por si falleciese. Junto a ello también es interesante la
proteccion de santos y santas especializados en propiciar buenos partos, como era el
caso de San Miguel Arcangel o Santa Margarita de Antioquia. El culto a Santa
Margarita no tuvo tanto éxito en el Aragon medieval como en Castilla. A pesar de ello,
algunas localidades aragonesas estaban bajo su patronazgo, como era el caso de
Mirambel, en Teruel, o de Azara, en la Hoya de Huesca. Ello era asi porque ya desde el
siglo XIII apareci6 en Huesca una virgen muy potente y que protegera a nifios y
embarazadas, la Virgen de Salas; se trata de un santuario mariano del Reino de Aragon
muy importante que fue citado reiteradamente en las Cantigas de Santa Maria de
Alfonso X el Sabio. En el caso de Zaragoza parece ser que las embarazadas y las

mujeres que acababan de dar a luz se refugiaban en Santa Maria de Piedad.

También destaca el uso de “piedras” como los corales o la etites o piedra del 4dguila, que
se utilizaban para propiciar el buen parto y facilitar el embarazo. Esta piedra se aplicaba
a las mujeres en cinta para evitar el aborto, y solian llevarla siempre consigo, puesto que
la muerte siempre rondaba el inicio de la vida, algo temido pero a la vez aceptado, con
oraciones que claman esa realidad temida o dichos como el de “no morir de rayo por
rayo, ni mujer en el parto, ni nifio de espanto”, segun atestigua el propio Jean

Delumeau en su obra El miedo en Occidente.

17



4. La crianza: la lactancia y la imagen de la nodriza.

Cuando la criatura llega al mundo, en primer lugar, la madrina se encarga de
limpiarle el cuerpo con aceites aromaticos, vino y agua atendiendo con especial cuidado
los orificios del cuerpo; a continuaciéon comienza el fajamiento, cuya mision era
moldear el cuerpo del recién nacido, lo cual seguramente le provocaria llantos
desmesurados por la fragilidad de su cuerpo. Después la criatura debe ser alimentada, y
en primicia todo apuntaba a que debia ser la madre la que amamantara al pequefio
recién nacido. Algunos médicos y moralistas como Galeno o Plutarco eran férreos
defensores de que la lactancia debia ser gestionada por la propia madre, denunciando el
hecho de dejar que sus hijos fuesen amamantados por otras mujeres aunque la madre
pudiese dar de tetar al nifio. Los argumentos que defendian la lactancia materna incluian
cuestiones de indole moral y fisiologica; como el nifio, en el vientre, se habia
alimentado con los fluidos de la madre y estaba acostumbrado a ellos, la mas idonea

para alimentarlo una vez fuera del ttero debia ser la madre.

Ademas, durante mucho tiempo se creyd que la leche era la sangre menstrual de la
mujer, que al atravesar un proceso de coccion y batido, se tornaba blanca y subia hasta
los pechos para alimentar al nifio recién nacido. Este argumento era defendido por el
propio Bartolomé el Inglés e incluso por el médico mallorquin Damian Carbdn, quien
establecia que “la leche de la propia madre es nodrimiento de la misma qualidad del
que tomava en el vientre, porque la leche es del mismo sangre nutrimental de la madre,

vy mas, que el nifio con mayor delectacion lo toma por semejanga y uniformidad”™?.

La defensa de la lactancia materna también va encaminada a los vinculos que se
establecen entre la madre y su hijo cuando éste mama de sus pechos, porque la propia
leche es transmisora de las virtudes y los defectos de quien nutre a la criatura. El ideal

de la madre lactante se expresa iconograficamente en las representaciones de la Maria

22 CARBON, Damian, Libro del arte de las comadres o madrinas y del regimiento de las prefiadas y
paridas y de los nifios..., Mallorca, Hernando de Cansoles, 1541, fol.53; FLANDRIN, J.L., La moral
sexual en Occidente. Evolucion de las actitudes y comportamientos, Barcelona, J.Granica, 1984, pag.209.

18



Lactans o la Virgen dando de mamar al Nifio Jesus, que se extiende a lo largo de todo el

periodo bajomedieval.

Con ello debemos percatarnos de la importancia que se otorgaba a la leche en su
influencia en la personalidad de los sujetos, siendo en primera instancia la madre la
persona mas adecuada para amamantar a la criatura. La cosa mas dulce que podian
probar era la leche de su madre, produciéndose un vinculo afectivo entre la madre y el

nifio a través de la lactancia.

Pero por contraposicion, también existen algunos factores que inciden negativamente en
la lactancia materna, como por ejemplo la muerte de la madre durante el parto o los
problemas econdmicos o culturales que obligan a recurrir, en muchas ocasiones, a la
llamada “lactancia mercenaria”. También incide negativamente la aparicion del
calostro, una leche viciada que hace que se deba esperar cierto tiempo para dar de
mamar a la criatura. Este argumento fue sostenido por autores como Paolo de Certaldo o
Damian Carbon, el cual establecia “que sea alongada del parto al menos un mes porque
la leche fuese limpia de su purgacion™. A ello el médico mallorquin afiadia que “la
madre no tenga calenturas ni males corruptores de la leche, que no quede preniada
mientras crie, pues sobrevendria gran mal a la criatura, que no se incline a las cosas de
la lujuria, que no sea iracunda para que no inflame la leche, y que sus pezones tengan
un tamarno terciado, ni tan gran que provoque el vomito, ni tan chico que el nifio no lo
pueda tomar”*. Llama la atencion la especial incidencia de este autor en que la madre
se abstenga de criar mientras da de mamar, por lo que defendian que las mujeres no
debian mantener relaciones sexuales en el momento de la crianza del nifio recién
nacido. Se creia que los contactos sexuales podian acabar con la amenorrea, lo que
hacia que escasease la leche ademds de generarse liquido de mala calidad; “aun peor, la
madre podia quedar en estado y, necesitando el nuevo hijo la sangre para nutrirse en el

vientre, impedia la subida de ésta a los pechos, con lo que se llegaba al gran peligro del

23 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV, Zaragoza,
Ayuntamiento, Delegacion de Accion Cultural, 1990, vol.1, pag.73.

24 Ibidem.
19



lactante™®. Se pensaba que si la madre se quedaba embarazada durante el periodo de
lactancia de su hijo ya nacido, éste acabaria sin alimento porque su nucleo de origen se
encontraba en la natura y en el menstruo, donde se estaba desarrollando el feto o
nasciturus, por lo que el alimento dejaria de llegar hasta los pechos de la madre para
abastecer a la criatura que estaba fuera del vientre y alimentar a la que estaba

forméndose en su interior.

Ante este problema la Iglesia establecia que los padres se abstuviesen de mantener
relaciones durante el periodo de lactancia, a pesar de que el matrimonio suponia el
cauce que servia para el intercambio sexual ordenado de la pareja, y si tenian hijos
debian contenerse durante un largo tiempo, lo cual era una clara contradiccion. Ante ello
los moralistas tendieron a soslayar la cuestion, y cuando se enfrentaban a ella llegaban a
conclusiones muy alejadas de la realidad. Como alternativa a la incontinencia sexual de
los padres durante la lactancia, las familias que pudiesen permitirselo contrataban a
nodrizas o amas de cria para que fuesen ellas las que amamantasen a las criaturas sin

que la madre corriese el peligro de quedarse embarazada.

Y es que aunque se defendiese la lactancia materna, en innumerables ocasiones se
recurri6 a la lactancia mercenaria, una tradicion que venia heredada de antiguo cuando
en la Roma imperial todas aquellas con leche disponible se reunian en la llamada
“Columna Lactaria” para que fuesen contratadas como nodrizas. Ante esta costumbre,
muchos autores medievales comenzaron a esgrimir descripciones de como debia ser el

ama de cria ideal.

Ya Sorano de Efeso, médico del siglo II d.C., proporciond algunas de las primeras
descripciones de la nodriza ideal aunque era partidario de la lactancia materna, cogiendo
su relevo muchos autores posteriores que enunciaran las reglas para escoger nodriza.
Las cualidades del ama engloban condiciones tanto fisicas como morales y de caracter;
debe contar con la edad adecuada, ni demasiado joven ni demasiado vieja, estimandose

entre los 25 y los 35 afios. “Su color debe ser blanco rosado, nunca demasiado flaca,

25 Ibidem.
20



aunque tampoco grasa y blanda [...]. El pecho amplio y las mamas fuertes, ni grandes
ni chicas, no alargadas, con pezon suficiente y calidas [...] para que temple la leche y
faciliten la digestion del lactante. Por supuesto perfectamente bien de salud, y prueba

de ello serd la frescura de su aliento™®.

“El parto de la nodriza no debe estar
demasiado cercano —no se habria efectuado la purgacion-, ni demasiado alejado —la
leche se habria debilitado, seria vieja-. La leche optima tiene color blanco, pues ni el
verdoso ni el amarillento son buenos [...]. Su sabor tenderd a dulce y su textura sera

uniforme y abundante, sin que por ello forme espuma™?’.

La nodriza también debe reunir una serie de condiciones morales, ya que como
establecia Damian Carbon, “mas trae las costumbres el nifio del ama que del padre ni
de la madre, y por eso es de mucho mirar que sea bien morigerada y discreta™3. Ya
desde la Antigliedad venia conociéndose la idea de que la leche de la nodriza trasmitia
al nifio sus virtudes y sus defectos, y por ello los padres debian buscar un ama lo mas
parecida posible a la madre, tal y como establecian autores como Aldobrandino de
Siena, Bartolomé el Inglés, Francesco Barberino o Paolo de Certaldo. La nodriza debia
ser “una mujer prudente, de buenos habitos y costumbres, que no sea de baja condicion,
honesta, templada -ni iracunda ni soberbia- y sin inclinaciones lujuriosas™*. También
existia la prohibicion de contratar para los nifios cristianos nodrizas judias o moras
debido a la posibilidad de que el nifio adquiriese sus mismas creencias a través de su

leche.

Algo impensable era el hecho de que las criaturas fuesen amamantadas con la leche de
animales, lo que para las teorias bajomedievales suponia una monstruosidad; Paolo de
Certaldo decia que “el nifio o la nifia alimentado con leche de animales no tiene una

inteligencia normal como el alimentado con la leche de mujer, sino que siempre tiene

26 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Op.cit., pag.75.
27 Ibidem.

8CARBON, Damian, Libro del arte de las comadres o madrinas y del regimiento de las preiiadas y
paridas y de los nifios..., Mallorca, Hernando de Cansoles, 1541, fol.55v.

29 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Op.cit., pag.76.
21



cara de estupido y vacuo y de no estar bien de la cabeza™°. A pesar de las advertencias
de los especialistas de la época, es bien sabido que la leche de animales se ha utilizado
para alimentar a los nifios desde tiempos remotos. Ya se encontraron de en torno al 2000
a. C. biberones de todo tipo de materiales, y en la Edad Media aparecen documentados

los llamados biberones de cuerno o “cuernos de mamar”.

Sobre la duracion de la lactancia, algunos autores como Martin McLaughlin indicaban
que a pesar de la escasa documentacion se estima que el periodo de lactancia para la
Baja Edad Media podia hallarse entre el ano y los tres afos, con mas tiempo para los
varones que para las nifias. Autores antiguos como Sorano hablaban de entre afio y afio
y medio, y otros de dos afos de lactancia e incluso mas alla de los dos afios. Entre la
documentacion encontramos para la ciudad de Zaragoza el caso de Maria Garcés, quien
recogio a un nifo abandonado en la puerta de la Seo en 14213!. En 1429 falleci6 su
marido el barbero Luis de Olmedo, por lo que Maria quedd en una situacion precaria
para seguir criando al pequefio expdsito de nombre Pedro, que contaba con casi ocho
afios por aquel entonces. Al no poder mantenerlo la viuda firmé al nifio con Juan Tirado
para que éste lo tuviese a su lado hasta los dieciocho afios seguramente como aprendiz.
Ella explica en el documento que al nifio le habia dado de mamar durante tres afios, “e
aquel crie tres anyos a la leyt de mis peytos™?, periodo recomendado por la Iglesia, por
lo que Maria se nos presenta como una madre ejemplar. Ello indica que existia la
posibilidad de alargar la lactancia hasta los tres afios, aunque lo normal en los contratos

de crianza era establecer una duracion de en torno a un afo.

La edad de destetar, segiin la documentacion, estaria entre el afio y medio y los dos
afios, aunque este periodo pudo ampliarse en muchos casos hasta los tres afnos o incluso
acortarse por los nuevos embarazos de las madres o las nodrizas. Las familias que
pudiesen permitirselo alargaban el tiempo de lactancia, pero en las que no podian

sufragar los gastos de la crianza los nifios podian sufrir un nefasto destete prematuro. Lo

30 Paolo da CERTALDO, Libro di buoni costumi, Firenze, 1945, pags.233-195.
31 AHPZ, Protocolo de Juan de Peramon, afio 1429, f.
32 [bidem.

22



normal era que la criatura tetase hasta que pudiese porque si el nifio se destetaba
prematuramente corria graves riesgos. Este era el motivo por el cual a muchos de los
nifios abandonados era preferible adoptarlos cuando ya hubiesen superado la edad del

amamantamiento.

Sobre la frecuencia de las tomas y su duracién no se sabe practicamente nada, aunque
algunos autores hablan de unas dos o tres veces al dia durante dos afios; otros como
Damian Carbon aconsejaban que el nifio tetase tres veces de dia y tres de noche, a pesar
de que ello debia ser diferente segiin las clases sociales. El modelo ideal de nifio
lactante era una criatura rolliza, aunque este hecho seguramente no se cumpliese entre

los nifios del comun por la deficiencia en la alimentacion de sus madres.

En cuanto a la lactancia mercenaria y las nodrizas, en ciudades como Zaragoza
fue muy tipico el contrato de nodrizas entre las capas altas de la sociedad y las gentes
mas acomodadas. Ademas, segiin algunos datos este negocio podria llevar cierto control
tal y como ocurria en otros lugares como fue con el caso de la esposa del mercader de
Prato Margarita Datini, la cual a la altura de 1400 se encargaba de buscar amas de cria
para amigos y familiares; ello fue asi segiin algunos documentos que atestiguan su
figura de intermediaria, como en uno en el que establece: “he encontrado una [nodriza]
que tiene leche desde hace dos meses, y ha prometido que si su pequerio, que estd a
punto de morir, muere esta noche, vendra tan pronto como lo entierre”3. Lo normal era
también que fuese el padre el que se encargase de contratar al ama de cria, al igual que
algunos testimonios de Florencia y otras ciudades toscanas muestran que los contratos

se efectuaron entre el padre de la criatura y el marido del ama.

Estas nodrizas normalmente no eran vecinas de la ciudad en la que iban a hospedarse,
ademas de que probablemente hubieran perdido un hijo recientemente y por ello tenian
leche suficiente como para amamantar a otro nifio. En Italia, Francia, Inglaterra y en
otros paises europeos que han sido estudiados desde este punto de vista, lo més habitual

era enviar a los niflos al campo para que fuesen amamantados por los llamados nodrizos

33 ORIGO, 1., The Merchant of Prato, London, 1957, pags.200-201.
23



o “padres de leche”. De otro lado, las nodrizas que residian en las casas de los que las
contrataban, no solian ejercer su oficio teniendo con ellas a sus hijos biologicos, los
cuales eran abandonados o enviados a casas de otras personas para que se encargasen de

ellos mientras su madre trabajaba como ama de cria.

En muchas ocasiones algunos autores como Peter Laslett sacaron a la luz la correlacion
existente entre el abandono de nifios y la lactancia mercenaria, ya que el nodrizaje
proporcionaba un buen sustento para aquellas madres solteras que hubiesen trabajado
como sirvientas o muchachas de pueblo con escasos recursos como para mantener a sus
hijos. A pesar de los continuos escritos de la época sobre las condiciones morales que
debia tener la nodriza ideal, este hecho parecia no importar demasiado y solian tenerse

en cuenta mas los aspectos fisicos y la salud del ama que sus aspectos morales.

Junto a ello cabe destacar que los contratos solian firmarse por un periodo de en torno a
un afio con la posibilidad de ampliarlo, y su sueldo oscilaba entre los 120 y los 170
sueldos jaqueses junto a la entrega de algunas ropas®*. En estos contratos también se
especificaba que la nodriza debia seguir una buena dieta sobre todo de cara a la calidad
de la leche, siendo el pan y el queso los alimentos mas adecuados. El ama de cria debia
permanecer junto al lactante sin poder abandonar la casa de sus contratantes, al igual

que tampoco podia abandonar la ciudad sin permiso.

Sobre la lactancia mercenaria materna, se han encontrado documentos del siglo XV que
atestiguan que en Aragdén se contrataron como nodrizas a las propias madres,
sobresaliendo dos grupos de mujeres: las madres solteras y las viudas con hijos
pequeiios. El caso de las madres solteras, por su parte, podria deberse a relaciones de
amancebamiento en las que ellas, en vez de recurrir al abandono como ocurria en
incontables ocasiones, decidieron retener con ellas a esos hijos ilegitimos. Durante el
tiempo en que amamantaban y criaban al nifio les eran entregados una serie de bienes o

un salario que garantizasen su subsistencia.

34 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Op.cit., pags.85-86.
24



En cuanto a las viudas, cuyo nimero era mucho mayor que el de las madres solteras, las
mujeres que ejercieron de nodrizas siendo madres solian enmarcarse en el artesanado
vecino de la ciudad?. Si su familia al fallecer el padre disponia de cierta estabilidad, la
viuda podia heredar los bienes que le hubiese dejado su marido para poder de este modo
mantener a sus hijos junto a ella. Pero si la situacion econdémica en el momento del
obito del cabeza de familia era precaria, debian buscarse unos tutores para que se
encargasen del cuidado de los hijos porque la viuda no tenia los recursos suficientes
como para mantenerlos junto a ella. Por tanto, era la causa econdmica la principal a la

hora de establecer los contratos de crianza con las propias madres.

35 GARCIA HERRERO, M* Carmen y PEREZ GALAN, Cristina, “Lactancia materna remunerada en la
Baja Edad Media aragonesa: La demanda de Gilia de Puértolas (Jaca, 1436)” Perséfone. Ediciones

electronicas de la AHEM/UMA. Monogrdfico a la memoria de Maria Teresa Lopez Beltran, 2013, pags.
79-96.

25



5.La infancia en si: familia, bautismo, sentimientos y

caracteristicas en el periodo bajomedieval.

A pesar de que muchas veces pueda parecer contradictorio, “a los hombres y
mujeres de fines del siglo XV les gustaban los nifios, eran sensibles a los encantos de la
infancia, al candor y la inocencia especifica de la etapa inicial de la vida™%. Los nifios
eran seres amados tanto por lo que podian llegar a ser como por lo que eran, y son
numerosas las representaciones en las que aparecen los santos y la Sagrada Familia en
su primera etapa vital. El periodo bajomedieval experimenté sensibilidad hacia la
infancia, por lo que se multiplican las escenas sobre acontecimientos como la matanza
de los inocentes, la tematica en torno a la madre que amamanta o Virgen de la Leche, y

la de Santa Ana ensefiando a leer a la Virgen Nina.

Los matrimonios se unen con la mision de engendrar hijos legitimos en un mundo
donde la esterilidad era vista como una maldicion; en muchas ocasiones, se atribuye a la
brujeria la imposibilidad de procrear buscando una especie de cabeza de turco como
ocurriria tiempo después con las cazas de brujas centroeuropeas. Que los hijos muriesen
durante el parto se veia como algo habitual aunque doloroso, y eran esos nifios los que

pasarian a “engrosar las filas de los angelicos del Paraiso™.

Aunque se presentasen dificultades y la muerte siempre acechara, por lo general —y
dentro de las condiciones de su contexto histérico- las gentes del siglo XV amaban a sus
hijos y eran conscientes de sus deberes paternos, los cuales cambiaban segin la clase
social aunque su finalidad era siempre la misma: educar a los varones para que pudiesen
valerse por si mismos y formar su propia familia y a las nifias, portadoras de una dote

idonea, encontrarles un marido adecuado.

36 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. Fragmentos para una historia de la vida
en la Baja Edad Media, Institucion Fernando el Catolico (C.S.1.C.), Zaragoza, 2005, pag.47.

37 Ibidem, pag.49.
26



Y dentro de la propia familia, los padres desean que los hijos se amen entre ellos y no
haya discordias entre los hermanos, los que deben unirse para defender a su familia y
sus derechos, al igual que para resolver los problemas comunes que pudieran surgir.
Pero sin lugar a dudas, parte importante forman los abuelos dentro de la propia estirpe
familiar; ellos se consagran a través de los recuerdos infantiles que dejaron en sus
nietos. Muchos son los documentos en los que pueden atestiguarse estos hechos y que
permiten reconstruir el interior de los hogares y contemplar escenas familiares que
suelen presentarse envueltas en un velo de nostalgia. Los abuelos ejercen la mision de
transmitir a sus nietos la memoria colectiva, creencias, ritos, costumbres y gestos que
pasaran de generacion en generacion, por lo que la sociedad bajomedieval se presenta
como un periodo que respetaba profundamente a sus mayores; “el hecho de haber
acumulado un importante bagaje vital y haber llegado a la ««antigiiedad)) [...] dota a

la persona de una autoridad moral, de una sabiduria que no debe desaprovecharse’?.

Pero dentro de las familias nucleares en ocasiones surgen verdaderos problemas, sobre
todo si la muerte de uno de los conyuges o una ruptura entre los padres acababa
quebrando la unidad familiar. Si los nifios tenian “edat de stetar”, éstos permanecian
junto a su madre hasta que acabase el periodo de lactancia; pero cuando esa etapa
finalizaba, en muchas ocasiones los hijos e hijas se incorporaban a otros hogares como
mozos y mozas de servicio y/o aprendices; incluso podian ser dados en adopcion a
matrimonios sin hijos. Algunas disposiciones forales presentan negros cuadros de
orfandad, con nifos desatendidos y mal alimentados por sus padrastros, los cuales se

presentan como sinénimos de perversidad en buena parte de la cuentistica tradicional.

Mas negro aun era el panorama de los hijos ilegitimos y bastardos, aunque distinto entre
las familias reales y de la nobleza que entre las del comin. Ante embarazos no deseados
podia recurrirse a sustancias abortivas que facilitasen la expulsion de las criaturas
muertas en el vientre, ya que el infanticidio habia quedado reducido a casos puntuales.
En la Baja Edad Media, la practica mas comun para deshacerse de los hijos indeseados

era el abandono, y en este sentido cobraron importancia hospitales como el de la Santa

38 Ibidem, pag.56.
27



Creu de Barcelona o el de Nuestra Senora de Gracia en Zaragoza. Para alimentar a los
expositos, el hospital contaba con el llamado “corredor de nodrizas”, encargado de
buscar mujeres con leche disponible para que trabajasen en la instituciéon. Muchos de
esos abandonos fueron fruto de relaciones de amancebamiento, o bien hijos de
muchachas muy jovenes prefiadas por sus amos o los hijos de sus amos y que no podian

hacerse cargo del cuidado de esos nifios.

Ademas, sobre la mortalidad infantil y el bautismo, aunque no haya fuentes que
establezcan porcentajes exactos sobre la mortalidad de los nifios para ciudades como
Zaragoza, se conocen algunos libros de defunciones, como el de la parroquia de San
Pablo, una de las mas importantes de la época, que hacen constantes alusiones a la
muerte de los pequefios; ello hace pensar “en lo cotidiana que debia resultar la

frustracion del embarazo y la muerte de los niiios durante el parto™.

Y siendo una época en la que la religiosidad impregnaba todos los aspectos de la vida,
una cuestion fundamental era que los nifios muriesen habiendo recibido el sacramento
de iniciacion del bautismo, por lo que si suponemos que la mortalidad infantil era alta,
el retardar el bautismo era considerado como una “inaudita crueldad” y como algo
perverso. Retardar el bautismo hacia que el alma de los nifios sin bautizar corriese
peligro porque s6lo mediante ¢l podria acceder al Reino de los Cielos, siendo el
principal encargado de administrar el sacramento el propio sacerdote e incluso, en caso
de extrema necesidad, cualquier otro clérigo, un laico, una mujer o el padre o la madre.
En ocasiones pudo ser incluso la comadrona que asisti6 el parto, de ahi que deba ser una
mujer devota y de buenas costumbres como establecian algunos tratados médicos. En
los casos en los que la madre fallecia durante el parto, si el nifio continuaba vivo en su
interior debian extraerlo y bautizarlo inmediatamente, porque “el sentimiento de
fatalidad, de castigo divino y de mal agiiero que acarreaba la muerte de un recién
nacido, podia agravarse con la sensacion de culpabilidad si el pequerio fallecia sin
recibir el bautismo. La privacion de sepultura cristiana y la salvacion inalcanzable

para el alma del no bautizado resultaba cada vez mds insoportable conforme va

39 GARCIA HERRERO, M. C., Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV, Zaragoza, 1990, vol.I, pag.58.
28



evolucionando el concepto de infancia™®. A pesar de que ese sentimiento se suavizaba
con la idea del Limbo y su funcidon de intermediario para el alma de los nifios sin
bautizar, “el pensamiento de las almas de los no bautizados vagando sin descanso entre

el Cielo y la Tierra en espera del Juicio Final sigue resultando inquietante™!.

Desde fines del siglo XIV se documenta un fenomeno muy llamativo consistente en la
peregrinacion de los padres con sus hijos difuntos sin bautizar a determinados templos
donde enterrarlos y garantizarles el sacramento, y ello es una muestra mas de la
preocupacion y el amor paternales. La documentacion muestra en repetidas ocasiones el
dolor que experimentan los padres ante la muerte de sus hijos, porque ese nuevo
sentimiento hacia la infancia propicia “una nueva sensibilidad ante el fallecimiento de
los nifios”. Y no solo la documentacion sino también la iconografia comienza a
reflejar ese sentimiento de dolor de la madre ante la muerte de sus hijos, como bien
muestran las representaciones de la Matanza de los Inocentes, porque ante la muerte de
un hijo deseado siempre se manifestaba la sensacion de frustracion y dolor. La solucion
para aquellos padres que hubiesen perdido a sus hijos se enmarcaba en la adopcion de

nifios abandonados, una practica documentada a lo largo del periodo bajomedieval.

Junto a ello y en primer lugar se puede decir que el traer hijos al mundo se
consideraba una bendicion y la esterilidad, como ya he mencionado, era considerada
como una maldicion. Tanto la esterilidad como la muerte de las criaturas durante el
parto o a posteriori causaba un profundo desasosiego, y en ocasiones estos hechos eran
interpretados o bien como un castigo divino o por el contrario, provocados por la
mediacion de la hechiceria y la brujeria e incluso por el mal trabajo de las comadronas.
En definitiva, el matrimonio tenia la funcidon primordial de engendrar hijos legitimos, y
provocaba un sentimiento total de frustracion el no poder tenerlos; ello fue lo que le
ocurrio, por ejemplo, a la ya mencioanda Margarita Datini, esposa del importante

mercader de Prato Francesco di Marco Datini, la cual canalizaba su capacidad maternal

40 Ibidem, pag.59.
41 Ibidem.
42 Ibidem, pag.60.
29



insatisfecha hacia los hijos de sus amistades e incluso lleg6 a admitir a un hijo bastardo
de su esposo para criarlo como hijo propio. Algo similar le ocurria también a dona
Maria, esposa de Alfonso V el Magnanimo, la cual aparte de no poder procrear siempre
tuvo problemas en su “natura” y procur6 cuidados casi maternales a las dos primeras

hijas bastardas de su marido, incluso cuando este marcho a Italia.

Y es que la descendencia era un tema capital en la Baja Edad Media, porque “los hijos e
hijas, si eran «buenos)) y sabian cumplir como tales, proporcionaban seguridad y
tranquilidad en la etapa final de la vida”®. Los descendientes eran un bien necesario,
tanto para la perpetuidad del grupo como de la dinastia en las familias reales, en las que

los hijos varones eran considerados un don de Dios.

Pero a pesar de todo ello y de la importancia otorgada a la descendencia, el amor hacia
los hijos no resultaba siempre evidente, aunque haya algunos testimonios indubitables
que lo prueban, porque sin lugar a dudas el sentimiento que caracteriza este periodo de

la Historia es el de la ambivalencia.

Los primeros afios de vida eran cruciales para la formacién de la personalidad y el
caracter propios; “el nifio, la nifia van aprendiendo quiénes son a partir de los reflejos
que sobre su propia identidad y sobre su propio cuerpo, intelecto y sensibilidad les
envian los adultos™**. Ellos mismos iran construyendo una imagen de si a partir de los
mensajes de los otros, unos mensajes que en innumerables ocasiones se transmitieron a
través de castigos fisicos y psiquicos; estos actos fueron interpretados por muchos
historiadores a la luz de su propio contexto, los cuales condenaron la crueldad de las
actitudes de las gentes bajomedievales hacia los nifios. Pero ello supone un grave error,
ya que lo primordial en estos casos en entender el porqué de esos actos y situarnos en su
contexto, puesto que tratar de justificar o “ablandar” esas actitudes supone un

falseamiento de la Historia sin precedentes, tal y como exponia Lloyd Demause.

43 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. Fragmentos para una historia de la vida
en la Baja Edad Media, Institucion Fernando el Catélico (C.S.1.C.), Zaragoza, 2005, pag.64.

4 Ibidem, pag.66.
30



El propio William L. Langer, profesor de Historia en Harvard, expuso que
“posiblemente, el trato despiadado de los nifios, desde la practica del infanticidio y el
abandono hasta la negligencia, los rigores de la envoltura en fajas, la inanicion
deliberada, las palizas, los encierros, etc., era y es simplemente un aspecto de la
agresividad y la crueldad que hay en el fondo de la naturaleza humana, de la
indiferencia innata respecto de los derechos y sentimientos de los demas. Los nifios, al
ser fisicamente incapaces de oponer resistencia a la agresion, eran victimas de fuerzas
sobre las cuales no tenian control y eran maltratados en muchas formas imaginables y
en algunas casi inimaginables que expresaban los motivos conscientes o las mas de las
veces inconscientes de sus mayores”™. La agresividad humana toma su forma en la
indiferencia ante el sufrimiento ajeno, aunque esa crueldad siempre solia actuar desde la

inconsciencia del ser humano més que desde la consciencia.

En el periodo bajomedieval la ambivalencia hacia que los nifios fuesen vistos “como
seres inutiles, indiscretos, olvidadizos, inconstantes, indignos de confianza, perezosos,
mentirosos, fuente de preocupacion y trabajo para los mayores, entre otras cosas, por
sucios y llorones™. Ese sentimiento podia provocar el hecho de que los nifios, a través
de esta imagen, se diesen cuenta de lo poco que contaban y viesen la infancia como una
etapa que habia que soportar y resignarse cuya Unica positividad era su limitada
duracion y transitoriedad, tal y como establece M. J. Tucker. Los nifios se veian como
seres incompletos y llenos de incapacidades que se muestran en expresiones como “aun

no habla” o “todavia no sabe calzarse ni vestirse™*'.

Sin embargo esa imagen negativa se contrarrestaba con otros mensajes cargados de
autoridad como el de Jesus de Nazaret que habia afirmado que so6lo aquellos que
encarnasen la virtud y la inocencia de los infantes entrarian en el Reino de los Cielos;
fue ese sentimiento de inocencia el rasgo mas positivo de la infancia durante la Baja

Edad Media, y “suponia admitir que los pequerios no danaban deliberadamente y

4 LANGER, William L., diciembre de 1973, prologo a la obra colectiva Historia de la infancia, libro,
pag.68-69.

46 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Op.cit., pag.71.
47 GARCIA HERRERO, M. C., Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV, Zaragoza, 1990, vol.I, pag.91.
31



estaban dotados de una pureza tal que, si morian después de su bautizo, ingresaban
directamente e inmediatamente en el Cielo”*®. Nada mas nacer los nifios debian ser
bautizados, porque si alguno moria sin recibir el sacramento de iniciacion en el dogma
cristiano no podria acceder al Reino Celestial. Las almas de los pequefios difuntos
vagaban sin rumbo si no habian recibido el bautismo, siendo el Cielo o el Infierno
lugares inaccesibles para ellos por no haber conocido el pecado, al igual que el
Purgatorio, lugar de paso para purgar los pecados cometidos, por lo que sus almas
errantes producian miedo y angustia en las gentes bajomedievales. El Limbo tampoco
era adecuado para alojar a las almas de los pequefios difuntos por ser considerado como
un “infierno atenuado”, donde “los pequerios no encontraban felicidad y sosiego™.
Como solucidn a este problema y como ya he citado, hallaron el nacimiento de una serie
de templos especializados en la resurreccion de los nifios muertos durante el tiempo
necesario para que sus almas recibiesen el sacramento del bautismo; durante la
ceremonia y para todos aquellos que pudiesen permitirselo, se vestia a los nifios de
blanco, color que simboliza pureza e inocencia y que estuvo muy vinculado con la

infancia.

Ese sentimiento de inocencia de los nifios hizo que durante la Baja Edad Media
estuviese muy condenado el crimen cometido con la Matanza de los Inocentes, donde el
asesinato de los nifios era considerado algo abominable e intolerable. La historia que
gira en torno a ese crimen cuenta que los judios secuestraban, torturaban y mataban a un
nifio para recrear la muerte de Cristo a modo de representacion de la Pasion. Esta
historia supuso una de las fuentes de las que bebian muchas de las masacres antisemitas
del momento, abundando en las causas de la expulsion de los judios de Espaiia, lo cual,

al tiempo, atestigua el acto de reaccion de la sociedad ante la tortura infantil.

Sin embargo, ese sentimiento de inocencia muchas veces se vio acompaiiado por lastres
como el llanto desmedido; en un mundo lleno de supersticiones, puede creerse que “si e/

llanto se prolonga indefinidamente y mds si se presenta acompanado de gritos, sea

48 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. Fragmentos para una historia de la vida
en la Baja Edad Media, Institucion Fernando el Catolico (C.S.1.C.), Zaragoza, 2005, pag.72.

4 Ibidem, pag.74.
32



asunto diabélico”. Una de las pruebas de madurez mas solidas del periodo era el que
un adulto fuese capaz de soportar serenamente el llanto de las criaturas, porque un nifio
que llorase incansablemente podia correr verdaderos riesgos ante una mala reaccion de
sus progenitores, cegados por la inconsciencia producida por la molestia del llanto.
Muchas veces se consider6 a los nifios con llanto incesante como engendros de cuya
actitud no eran culpables por ser victimas de una posesion demoniaca. Existio la
creencia en toda Europa de que los nifios de espiritu sereno y tranquilo podian ser
sustituidos por seres malignos, tal y como cuentan algunos tratados bajomedievales
como el Malleus Maleficarum de Sprenger y Kramer o algunos opusculos de Lutero. Y
como forma de contrarrestar ese llanto terrible, algunos autores consideran que los
fajamientos de los nifilos nada mas nacer pudieron llevarse a cabo precisamente para

obstaculizar el llanto.

Ademas y por otro lado, la infancia era la etapa vital en la que se transmitia la
conciencia socializada, una conciencia heredera del ambiente familiar y del hogar que
marcard el primer tramo del largo camino de la vida. “Mediante galardones y castigos
los padres y los educadores, y también las autoridades, avivaron la memoria de los
nifios con la intencion de que determinadas pautas, reglas y normas quedaran grabadas
para siempre en el interior y no se diluyesen o evaporasen facilmente™'. El hecho de
asociar lo que debia recordarse con el sufrimiento fisico fue algo a lo que se recurria
frecuentemente porque resultaba muy eficaz. “Los primeros anos de la vida son
capitales para la formacion de la conciencia moral de las personas. Las nociones de
bien y de mal aparecen muy pronto en la vida de los nifios”, y se debe “juzgar y
calibrar lo bueno y lo malo, lo que se puede y se debe hacer y lo prohibido™?; a esas
reglas y pautas es a lo que André Rochais, experto en la formacion del caracter humano
y en las relaciones humanas y la pedagogia, llam6 “conciencia socializada”, porque
todo en la infancia “debe servir para que los nifios integren estas leyes culturales y se

adapten a ellas porque su cumplimiento tiene la finalidad de garantizar la

30 [bidem, pag.77.
51 Ibidem, pag.85.
32 [bidem.
33



supervivencia, pero también de mantener el orden establecido y perpetuar la
reproduccion del sistema’3. Esas reglas y pautas sociales varian en funcion del sexo y
la clase social, por lo que no son universales, en las que “los principios de obediencia,
sumision y respeto a la autoridad de los mayores, gratitud hacia los predecesores y
utilidad se repiten incansablemente™*. Nifios y nifias deben ser “obedientes,
respetuosos, dociles, agradecidos, laboriosos y conscientes de la deuda insaldable que

han contraido hacia sus mayores desde su llegada al mundo™>.

Por tanto, los nifios y las nifias van aprendiendo conforme pasa el tiempo a través de ese
conjunto de pautas marcadas por la sociedad y que los formard como personas con
valores distintos dependiendo tanto del sexo y la clase social como de la época, hasta
llegar al final de esta etapa inicial de la vida para entrar de lleno en la juventud y
convertirse en “pubers” antes de la llegada a la adultez. La infancia finalizaba
distintamente dependiendo de los grupos sociales y del sexo; entre las capas altas de la
sociedad, las nifias podian permanecer en un estado de “infantilismo” durante mucho
mas tiempo que las nifias del comlin y hasta que contraian matrimonio, que en muchos
casos podian hacerlo a partir de los 12 o 14 afios. Ademas de ello, en incontables
ocasiones tanto los nifios como las nifas se vieron obligados a trabajar desde una edad
muy temprana, ya sea como sirvientes o bien como aprendices en algun taller artesanal.
Muchas nifas pertenecientes a los estratos menos privilegiados podian ver interrumpida
su infancia de forma brusca por no poder ser mantenidas por sus padres, por lo que
muchas de ellas acababan trabajando como sirvientas en las casas de las gentes
pudientes; el que algunas de ellas se desplazasen hasta las ciudades suponia dejarles una
puerta abierta ante el mundo de la prostitucion, ya que eran el sector se la sociedad mas

vulnerable ante violaciones y abusos sexuales de todo tipo.

Sobre los aprendizajes iniciales, por su parte, el nifio debe gozar desde su

nacimiento de una crianza adecuada y completa y de un ambiente propicio para

33 [bidem, pag.86.
34 Ibidem.
35 Ibidem.
34



desarrollarse; deben mimarlos y cuidarlos, mecerlos suavemente y “despues haganle
musicas con suaves cantos y no impetuosos porque lo inclinen a dormir’°. Una vez
llegadas al mundo las criaturas eran fajadas, unas fajas cuya misién era moldear sus

fragiles cuerpos y que podian usarse como ropa interior.

Ademas, desde que nacen hasta aproximadamente los seis o siete afios, los niflos
normalmente eran criados en entornos femeninos, siendo fundamental la presencia de la
madre a la hora de educar al nifio en la primera etapa vital. La mayoria de los consejos
pedagogicos de la época recaian, pues, sobre las madres, al igual que las criticas en caso

de una mala formacidn.

Por tanto, en la primera etapa de la vida era fundamental la influencia materna, al
mismo tiempo que las diferentes “subetapas” dentro de la infancia se median mas por
las incapacidades de los nifios que por el desarrollo que fuera adquiriendo su cuerpo.
Todavia se ignora la edad en la que los nifilos comenzaban a caminar, aunque algunos
autores hablen de que el nifio debia empezar a andar en cuanto supiese sostenerse solo,
tal y como establecia Walter of Bibesworth, al igual que también se desconoce el
momento exacto en que empezaban a articular sus primeras palabras. Lo que si se sabe

es que la presencia de la madre y de otras mujeres en estos actos era mas que evidente.

La atencion al nifio dependia de la cantidad de hermanos que tuviera asi como del nivel
econdmico de su familia. También resulta llamativo que en las fuentes se atestigiie la
frecuencia de accidentes sufridos por los niflos durante la primera infancia, muchas
veces atribuidos a la “desidia materna™’. “Ariés sostenia la tesis, continuada por otros
historiadores como Flandrin, de que los padres eran menos cuidadosos con sus hijos
por razones no solo materiales, sino también culturales, pues su actitud mental estaba
ligada al sistema demogrdfico, y en una sociedad en la que los nifios abundaban tanto,

eran menos valorados que en la sociedad contraconceptiva™?.

S6CARBON, Damian, Libro del arte de las comadres o madrinas y del regimiento de las preiiadas y
paridas y de los nifios, Mallorca, Hernando Cansoles, 1541, fol.55

5T GARCIA HERRERO, M. C., Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV, Zaragoza, 1990, vol.I, pag.97.
38 Ibidem.
35



A ellos se afiadia el hecho de que la madre tuviese que trabajar fuera del hogar para
mantener a la familia, lo que contribuia a la desatencion de los nifios. Algunos autores
como Eiximenis condenaban el “exceso de mimos™°, y sus criticas iban dirigidas

especialmente a los grupos de mujeres pertenecientes a las capas altas de la sociedad.

También nos encontramos en la documentacidbn que a pesar de la ambivalencia
caracteristica de todo el periodo bajomedieval, los testimonios de proteccion de la
madre hacia su hijo son innumerables; sobre ello aparece el curioso ejemplo de un
proceso datado de 1499 contra una tal Juana de Clares y un tal Juan de Salcedo, su
amante, por haber asesinado a su marido Martin de Burgos. “La actitud maternal de
Juana cobra todo su significado al considerar que ella estd de acuerdo en que Salcedo
dé muerte a su marido, asi no lo expulsa de la casa, sino que le pide que se oculte para
que su hijo no le vea”®. Ella abrazé a su hijo para que en el momento en que fuese

cometido el crimen éste no recibiese ningin dafio ni viese como mataban a su padre.

Junto a ello, algunos testimonios literarios como el caso de Francesco Barberino hablan
de que los niflos comienzan a andar y a hablar después del destete, y para dar sus
primeros pasos, se sabe que existia el llamado “andador de ninyo”. De este artilugio
habia dos modelos, uno formado por correas que a modo de tirantes permitian dirigir los
pasos del pequeio, y el otro, mucho mas sofisticado y similar a nuestro tacata, era un
carrito de ruedas o sin ellas, tal y como aparece en algunas representaciones

icnograficas.

Otro problema caracteristico del periodo medieval es lo referente a la formacién moral
del nifio; autores como Giovanni Dominici en su tratado Regola di goberno di cura
familiare, habla de que las madres deben ensefiar a sus hijos imagenes “que les

refuercen espiritualmente!. Para los nifios, este autor recomienda imagenes de Jesus

39 [bidem, pag.98.
60 Ibidem.
61 Ibidem, pag.99.
36



mamando o durmiendo en el regazo de la Virgen, lo cual reforzard el vinculo entre
madre e hijo. También conviene que aprecien imagenes en las que aparezcan juntos
Jesus y el Bautista de nifios, lo “que estimulara su valoracion de la amistad’%?, junto a
imagenes de la Matanza de los Inocentes “para que aborrezcan las armas y templen su
natural violento”®. Para las nifias, se recomienza observar la imagen de Santa Inés o de

Catalina con la rueda, su simbolo parlante, lo que motivara, entre otras cosas, “su afdn

de castidad .

Pero a pesar de su inocencia, otros autores como Giovanni Morelli hablan de que a
partir de los tres afios los padres, y en especial la madre, deben abstenerse de acariciar y
besar al nifio, ademas de que éste debe empezar a dormir solo. También se recomendaba
que no se mezclasen los sexos, aunque ello rara vez se cumplia, porque la nueva moral,
cada vez mads estricta y que ya anunciaba lo que seria la Modernidad, pretendia evitar
que los nifios ni presenciasen ni oyesen asuntos relacionados con el sexo. El ideal de

que los nifios aprenden lo que ven comenzaba a asentarse en algunos grupos sociales.

Al mismo tiempo, los sentimientos que la infancia despertaba en los adultos siguen
siendo un tema muy complejo. Se sabe que en muchas ocasiones los nifios formaban
parte de los juegos y fiestas de los adultos, lo cual se refuerza con plasmaciones como
las del pintor flamenco Brueghel. Demause, por su parte, advierte que entre los siglos
XIV y XVII se extendi6 un periodo de ambivalencia en el que el nifio podia acceder a la
vida afectiva de sus padres, aunque éstos debian tomar parte en su formacion. Autores
como Flandrin establecieron que las actitudes hacia la infancia comenzaron a variar ya
en los siglos XII y XIII, donde el nifio comienza a verse como un sujeto independiente,
mientras que el propio Aries hablaba de que el nifio empez6 a tenerse en cuenta dentro
de la vida familiar en el siglo XVI. Sin lugar a dudas, es ese sentimiento de

ambivalencia el que podria caracterizar el periodo bajomedieval y el Cuatrocientos.

2 Ihidem.
63 Ibidem.
4 Ibidem.
37



En definitiva, el nifo es un ser dependiente por sus incapacidades corporales y
mentales, estando en pleno periodo formativo, al igual que es inocente; “el nifio provoca
ternura y afan de proteccion, crea obligaciones. Al mismo tiempo los nifios deben ser
educados y criados, y el término que responde a esta tarea, [...], es gobernar a los
pequenios. La actitud del nifio hacia el adulto, independientemente de su categoria
social, debe ser de servicio, acatamiento, obediencia, honra y respeto y el nifio adquiere
tantas o mas obligaciones hacia sus progenitores que estos hacia él desde el momento

en el que llega al mundo”®.

65 Ibidem, pags.101-102.
38



6. Los juegos y la imagen del niiio en las fiestas.

El historiador holandés Johan Huizinga en su famosa obra Homo Ludens establecio
que el juego proporciona al ser humano una vélvula de escape que le permite aligerar
las tensiones que, inevitablemente, se producen en la vida diaria, y un espacio privado
en el que puede crear sus reglas, controlar sus actos y transformar su propia vida
convirtiéndose, aunque sea por un espacio de tiempo limitado, en el principal
protagonista. Segin Huizinga, la principal caracteristica del juego es la libertad con la
que se practica. A través de ¢l se canalizan las rivalidades personales o grupales, se
legitiman comportamientos que no son aceptados por la realidad cotidiana y se
proporciona alivio a las precarias condiciones en las que transcurre la vida de la mayor

parte de la poblacion del pasado.

La infancia, durante el periodo medieval, solia denominarse como “edad de los
juguetes” o “edad del juego”; ya de forma temprana se desarrolla en la criatura el gusto
por el juego, ante lo que los moralistas advierten de la gran utilidad que podia tener el
juego para la educacion de los nifos, por medio del cual transmitir valores que
perdurasen para siempre. La documentacion encontrada hasta la fecha parece indicar
que tanto nifios como nifias jugaban juntos en el periodo medieval, al igual que no
existian maestros jugueteros especializados. Eran los propios maestros artesanos los que
las mas de las veces se encargaron de elaborar diversos juguetes, algunos de ellos muy
sofisticados, como ocurrid en Huesca cuando a mediados del siglo XIV decidieron
obsequiar al infante Juan, hijo de Pedro IV y Leonor de Sicilia y futuro Juan I de
Aragoén, regalandole un caballito de madera pintada con su silla, freno y arnés, pagando
por ¢él 75 sueldos jaqueses®; también es curioso el encargo por parte de los Reyes
Catolicos, un siglo después, de vestiditos para las mufiecas de las infantas elaborados

por un sastre valenciano llamado Maestre Martin, por los que pagaron 39 sueldos®’.

66 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. Fragmentos para una historia de la vida
en la Baja Edad Media, Institucion Fernando el Catolico (C.S.1.C.), Zaragoza, 2005, pag.83.

67 Ibidem; BERNIS, C., Trajes y modas en la Espafia de los Reyes Catdlicos. 1. Las mujeres, Madrid,
1978, pag.43.

39



El juego comienza a verse como un elemento fundamental para la formacion del nifio, y
se establece que los padres no prohiban a sus hijos jugar, “pues la naturaleza en
crecimiento impulsa al pequeiio a correr y saltar, a un movimiento continuo™8. Lo que
si se critican son aquellos juguetes “poco espontaneos” como los caballitos de madera,
pajaros de imitacidon o tambores dorados, entre otros, que solo les sirven para estimular
la vanidad. Y ello es asi porque “el juguete, al igual que el vestido y otros signos
externos, plasma las diferencias socioeconomicas entre los ninos, los objetos

complicados y hermosos si existen, pero estan vedados a la inmensa mayoria”®.

Ademas, la arqueologia evidencid la escasa calidad de los juguetes, muchos de ellos
elaborados con materiales perecederos, aunque existen vestigios de juguetes
sofisticadisimos que hacian que los moralistas se echasen las manos a la cabeza porque
por ese hecho de habituar a los pequefios ya desde la infancia a la vanidad; “debia
cuidarse el contenido y dinamica de lo ludico para que fuera introduciendo a cada cual
en el papel que habia de desemperiar en el futuro, ya que a casi nadie se le ocultaba la

permeabilidad y capacidad de absorcion de los nifios™°.

Ademas, muchos inventarios muestran la entrada y salida de distintos juguetes como
pelotas o mufecas de madera y papel, que viajan de un lugar a otro’!. Los juguetes
solian ser objetos medianamente caros, y a veces eran parte del regalo de un padre
viajero cuando regresaba a su casa. La iconografia muestra como los nifios jugaban con
caballitos de madera o con pequefias espadas, y las nifias bordaban trapitos de labores,

porque “el juego tiene un valor formativo, de aprendizaje inicial de las propias

68 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen., Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV, Zaragoza, 1990,
vol.I, pag.102.

9 Ibidem.

70 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Op.cit, pag.84.

EEINT3 "

71 Pueden rastrearse voces como “monyequa”, “monequicas”, “monjequiqua”, a las que a veces se
adjetiva: “de criatura”, “de paper”, o “pellota”, “pillota”, “juguets”, “gugetiellos”, “joguets”, adjetivados
como “de ninyos”, “de mocets”, “de infant”, etc. en SESMA MUNOZ, Jos¢ Angel y LIBANO
ZUMALACARREGUI, Angeles, Léxico del comercio medieval en Aragén (siglo XV), Zaragoza,

Institucion Fernando el Catolico, 1982.

40



funciones”?. Los pequefios pasaran la mayor parte de su infancia jugando en el exterior,
en la calle, corriendo e improvisando diversiones en las que participaran tanto nifios
como nifas, lejos de las recomendaciones de algunos tratadistas. Sin duda, la infancia

ha sido y es uno de los momentos mas creativos de la vida.

Por su parte, también resulta interesante la presencia y participacion de los
infantes en las fiestas, habiéndose conservado algunos ejemplos que atestiguan este
hecho. La fiesta y las diversiones responden a la necesidad que tiene el ser humano de
reir, disfrutar y evadirse de la realidad cotidiana, marcada por el trabajo y las
obligaciones que le imponen la satisfaccion de las necesidades materiales, propias o
familiares. Las autoridades civiles son conscientes de su necesidad y su utilidad politica
y propagandistica a la vez que temen los peligros que pueden ocasionar los desérdenes
publicos. Los moralistas también reconocen la necesidad de distraccion, aunque ven en
las diversiones la puerta por la que de forma sutil y placentera penetran el vicio y el

pecado en el alma humana.

Y es que el ser humano es un ser social que vive en comunidad y, como tal, esta
permanentemente sujeto a las normas de convivencia que le imponen los diferentes
grupos de los que ¢l forma parte, desde el nicleo familiar hasta las instituciones, que le
ponen en contacto con Dios y con el Rey. Con ello, la busqueda del equilibrio personal
entre las obligaciones y las diversiones, las frustraciones y las gratificaciones y del
equilibrio social, por parte de los poderes publicos, entre el control de la poblacion y la
necesidad de proporcionarle un entretenimiento que le alegre y le distraiga para evitar

males mayores, es una constante historica.

Las fiestas permiten observar y comprender los aspectos mas diversos de la sociedad,
desde las creencias y las formas de sacralizacion hasta la transmision de mensajes
culturales y las formas de sociabilidad, expresado a través de un lenguaje de rituales,
ceremonias y usos que rompen con la cotidianidad del dia a dia. En la Edad Media, la

festividad se fundamentaba sobre todo en la religion y en el ciclo agrario, que divide las

72 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Op.cit, pag.103.
41



estaciones del afio, junto a las fiestas civicas y patronales propias de cada localidad o
profesion, las conmemoraciones politicas, con la exaltacion y propaganda del poder
regio o sefiorial, junto con las fiestas familiares como las bodas, los bautizos o los
funerales. Muchas de esas celebraciones incorporan juegos y diversiones, y tienen un
caracter de relacion entre lo sagrado y lo profano. Las fiestas dividen el tiempo y
rompen con lo cotidiano, siendo elementos esenciales de socializacion, con la alteracion

tolerada del orden habitual, ademas de ser momentos de importante comunicacion’ .

Como la fiesta es un elemento socializador, donde todo el mundo de moviliza y
participa, para el poder politico es uno de los elementos de persuasion mas efectivos y
perfectos, donde todo tiene como finalidad el control de la sociedad. El poder, a través
de la fiesta, controla a la sociedad porque con ello puede controlar el tiempo, ademas de
que las ceremonias son también momentos donde se puede poner en cuestion el orden
social, y es por este motivo por lo que el poder se inmiscuye controldndolas. Las fiestas
suponen la expresion de la estructura social de un grupo, junto al hecho de servir
también, al igual que el juego, como vehiculos de “educacion” de la sociedad mediante

las representaciones religiosas o politicas que en ellas se llevan a cabo’.

Segun la historiadora Raquel Homet, uno de los testimonios mas tempranos en los que
se menciona la participacion tanto de nifilos como de adolescentes en las fiestas es la
Historia Compostelana, cronica del siglo XII en la que se narran las hazafias de Diego
de Gelmirez, arzobispo de Santiago de Compostela en ese mismo siglo. En la cronica se
mencionan algunas de las ocasiones en las que la poblacion de Compostela salio a
recibir a su sefor Diego de Gelmirez y en las que se aprecia la participacion de nifios y
adolescentes. La primera de las ocasiones data de 1111, en la que se conmemoro la
liberacion de Gelmirez, y la segunda se trata de un acto colectivo datado a fines de
marzo de 1112, cuando el arzobispo regreso junto con los obispos Orense, Mondonedo

y Oporto”>.

3 LADERO QUESADA, Miguel Angel, Las fiestas en la cultura medieval, Areté, Barcelona, 2004
4 Ibidem.

> HOMET, Raquel, “Nifios y adolescentes en fiestas y ceremonias”, en En la Espaiia Medieval,
Universidad Complutense de Madrid, 2001, n° 24, pags.145-169; pag.148.

42



En ambos actos los nifios participan, primero junto con sus madres o hermanas por su
corta edad y luego como parte de la representacion de la integridad de los miembros del
cuerpo social. Ambas celebraciones destacan por su armonia, aunque ello distaba,
seguramente, de la realidad, porque una de las expresiones patrocinadas por el
arzobispo era precisamente esa concepcion de que el cuerpo social, “como el tiempo y el
espacio, expresa la armonia y la jerarquia del todo y el camino para realizar el bien del

alma™®.

Y es que este tipo de recepciones ante un sefior e incluso ante el propio rey oponen la
armonia social con el caos de la violencia, y la presencia de los mas jovenes de la
comunidad representaba un acto de socializacion y de integracion al conjunto de la

sociedad.

Ademas, junto al ejemplo de la Historia Compostelana también aparecieron algunos
testimonios de participacion infantil en recepciones al sefior y al rey en el entorno de la
Corona de Aragon. Estos hechos se atestiguan, entre otras fuentes, en el Llibre dels
Feits o Libro de los Hechos de Jaime I; “en el contexto de recuperacion del poder regio
[...] el rey Jaime se apresto a retomar sus derechos y a su entrada en Huesca —anterior
al 30 de marzo de 1227- «los infants e la gent menuda hagren gran alegria de la
Nostra venguda»)’’. Aqui se expresa, una vez mas, un trasfondo providencial al
mencionar a los nifios, seres virtuosos representantes de la inocencia y amados tanto por
Dios como por Jests, quien sentia predileccion por ellos segun algunos pasajes biblicos.

“Los nifios y los humildes simbolizan la pureza que conoce la palabra de Dios™8.

Ramoén Muntaner, cronista catalan de las gestas de grandes reyes como Jaime I o
Alfonso IV de Aragon entre los siglos XIII y XIV, también hablo sobre los

recibimientos de los miembros de la casa de Aragon. El hablé de la llegada de Pedro 111

76 Ibidem, pag.150.

77 Ibidem, pags.150-151.

8 Ibidem, pag.151; Mt 19, 13-25, Mc 10, 13-16, Lc¢ 18, 15-17.
43



a Sicilia en 1282 para luchar contra los angevinos, hecho que fue comparado con la guia
de Moisés del pueblo de Israel hacia su salvaciéon, tal y como cuenta el Antiguo
Testamento. En el texto aparecen manifestaciones populares de alegria por la llegada del

rey donde también se hace mencion de la participacion de nifios.

El hecho de evidenciar la presencia en estos actos y celebraciones de todos los sectores
de la sociedad, tanto hombres como mujeres y nifios, trata de mostrar a la comunidad
armoénicamente integrada con un trasfondo politico al igual que religioso, ya que “en
todos los casos, el providencialismo historiografico [de las cronicas] permite insertar a

la infancia como etapa privilegiada del plan divino™”.

Lo mismo ocurre en Los hechos del condestable Don Miguel Lucas de Iranzo, del siglo
XV y de autor anénimo y donde se relata el gobierno del favorito regio en Jaén, obra en
la que se reitera la presencia infantil en las distintas celebraciones. Aqui se narran, entre
otros acontecimientos, las fiestas navidefas de 1463 en las que tras un juego de canas
que representaba una especie de batalla entre moros y cristianos los participantes
llegaron hasta la residencia del condestable y fueros alli agasajados: “E de alli toda la
cavalleria et grant gent de pié de onbres et nifios vinieron a la posada del dicho serior
Condestable, con mucho placer et alegria, dando gritos et boces, do a todos
generalmente dieron colagion de muchas frutas et vinos™°. Aqui, la presencia de nifios
vuelve a ser una alegoria de sentimientos y adhesiones politico-religiosas; “al asociar a
los nifios a ellas [las celebraciones] se les inculcaba desde pequerios la adhesion al
serfior en cuyo palacio remataban el convite, el aprendizaje de las técnicas de combate y

la superioridad de la religion cristiana™®.

También se menciona la presencia de nifios en la fiesta de la Pascua del Espiritu Santo o
de Pentecostés, ya que antiguamente, durante los primeros siglos del cristianismo, la

noche anterior a Pentecostés se administraba el bautismo a los catecimenos.

7 Ibidem, pag.152.
80 Ibidem.
81 Ibidem, pag.153.
44



Y sin lugar a dudas, dos eran las fiestas bajomedievales en las que la presencia de los
infantes era mas que evidente: las llamadas “fiestas del obispillo” y las del nifio rey.
Ambas solian celebrarse entre noviembre y enero, entre el final del otofio y el comienzo
del invierno. La fiesta del obispillo solia celebrase en honor a San Nicolas, patron de los
nifios y los inocentes, y tenia una funcidon didactica que trataba de recordar la fragilidad
de las posiciones sociales al igual que aficionar a los nifios al oficio sacro a través del
sermén que debia dar el “obispillo” elegido por los mozos. Esta celebracion

desaparecera con el Concilio de Trento por el nuevo regimiento de la moral cristiana®.

Sobre las fiestas del nifio rey quedan testimonios procedentes de Francia, aunque en el
ambito peninsular también se celebraban; se conserva documentacion sobre dicha
celebracion en Moulins, situada en la region de Auvernia, el dia de Reyes de 1364, en
tiempos del duque Luis de Bourbon. La fiesta consistia en coronar como rey por un dia
a un nifo de entre los mas pobres de la ciudad, al cual se vestia con un traje real y era
agasajado por los oficiales cortesanos. Al dia siguiente este nifio comia como el rey en
la mesa de honor y se oficiaba una colecta para €l que se entregaba al finalizar el

convite a sus padres.

También resulta llamativa la ceremonia del amojonamiento entre Jaén y Andujar de la
primavera de 1471, en la cual se atestigua la presencia de nifios, mozos y muchachos
cuyo proposito, segun cuenta la cronica, era dejar constancia de la celebracion. Tanto
los nifios como los muchachos desarrollaron actividades de tipo ludico-ritual, cuyo
objetivo era el consenso “de las generaciones mas jovenes, fundado en la participacion
en ritos propiciatorios”®. En la celebracion habia catorce mojones, y en cada uno de
ellos se iban realizando juegos protagonizados por nifios y mozos, destacando los

rituales seguidos en algunos de ellos.

82 LADERO QUESADA, Miguel Angel, Op.cit.
83 HOMET, Raquel, Op.cit., pag.156.
45



Ademas, durante la ceremonia los muchachos y los nifios se mojaban entre si y se
sumergian en el agua, representando a modo de bautismo la muerte y el renacimiento.
Del mismo modo también se realizaban similes de batallas que tenian, segun autores
como el psicoanalista Sigmund Freud, una funcidon canalizadora de las rivalidades y
tensiones entre las diferentes partes enfrentadas, en este caso, entre dos grupos
procedentes de Jaén y de Andujar. El juego fue presidido por el condestable, el cual
impuso las reglas que debian seguir al igual que dio orden de finalizarlo, emulando su

autoridad y restaurando el orden social entre ambas comunidades.

Junto a este tipo de celebraciones también se encuentra en la documentacion la
presencia de nifios y jovenes en ceremonias publicas, en las actuaciones escénicas, en la
liturgia o bien incluso en las instituciones municipales. Por ejemplo, destaca el caso de
la escenificacion de breves piezas de contenido religioso-moralizante, en las que
aparecen nifos representando algunos papeles como a Jesus recién nacido en las
festividades navidefas o bien al Mesias durante su infancia. Los nifios de estas
funciones se convertian en vehiculos de transmision del mensaje espiritual para la

sociedad, acercando la historia del Nuevo Testamento a la realidad cotidiana.

También aparecen nifios interviniendo en la liturgia colaborando en el oficio junto al
sacerdote, como el ejemplo de Jaén durante el dia de San Lucas, en el que se celebraba
misa solemne y una procesion en la que al llegar al altar en honor al apdstol “yva el
preste con dos nifios que trayan los ¢irios al altar de la dicha capilla. E acabando el Te

Deum laudamus, los dichos dos nifios dician vn verso de la fiesta”%*.

La presencia de los nifios en la liturgia tenia “un sentido de formacion espiritual y moral
de los pequerios protagonistas”, porque se consideraba a los infantes “intermediarios

privilegiados con el mas alla en razon de la pureza atribuida a las almas infantiles”®>.

84 [hidem, pag.164.
85 Ibidem, pag.165.
46



Aparte de la liturgia, los nifios también participaban en una practica muy reiterada en
los siglos bajomedievales y que se reservaba para los nifios de siete afios: la extraccion
de los nombres de las personas elegidas por sorteo para desempefiar determinadas
funciones publicas. Esa “participacion antedicha parece destinada a garantizar
simbolicamente, mediante las presencias infantiles, la honorabilidad del procedimiento
de eleccion™®, porque aunque eran nifios apunto de superar la primera etapa de la
infancia y por lo que gozaban de cierto nivel de madurez para desempeiar esta funcion,
todavia conservaban ese apice de inocencia y pureza de la infancia y que garantizaba

que el sorteo se habia efectuado sin fraudulencia.

Por tanto, la presencia de jovenes y de nifios en las celebraciones tenia, posiblemente,
una mision socializadora del individuo que se representaba con los sentimientos de
pureza y bondad transmitidos por la infancia, al mismo tiempo que su presencia podia
asociarse a la ambigiiedad con la que se apreciaba la etapa infantil en los siglos
bajomedievales y la maleabilidad con la que las autoridades, ya no solamente los padres
sino también el rey, la Iglesia o el sefor, trataban las conductas infantiles, ejerciendo al

maximo su capacidad de coercion de la sociedad a través de la imagen de la infancia.

86 Ibidem, pag.166.
47



7. Los indeseados: infanticidio, aborto y abandono. Los

hospicios.

Con asiduidad, las practicas relacionadas con la desaparicion de los hijos
indeseados, como el aborto o el infanticidio fueron utilizadas en el marco de las
relaciones extraconyugales. Ya desde el alto Medievo, la Iglesia condené firmemente la
préctica del aborto, al que consideraba uno de los crimenes mas horribles por privar a
un alma inocente del bautismo y la salvacidon eterna. Los casos de aborto podemos
encontrarlos en momentos en los que ocultar el embarazo era algo imposible, ya que
autores como Wrigley o Flandrin apuntaban la peligrosidad de su practica, mucho

mayor que la del parto normal.

Pero frente al aborto, uno de los métodos mas eficaces para hacer desaparecer a esos
vastagos indeseados y que venia heredado desde la Antigiiedad era sin lugar a dudas el
infanticidio. En la Edad Media seguia habiendo casos de esta practica, aunque ahora ya
no sera el padre sobre el que recaiga la responsabilidad de aceptar o no a ese hijo
ilegitimo como lo era en la cultura grecorromana, sino que el haber engendrado a un
hijo fuera del matrimonio serd considerado como uno de los pecados de las mujeres.
Los hijos que nacian con deformidades, por ejemplo, eran vistos como la “plasmacion

2987

fehaciente del pecado sexual de sus padres”®’, porque “los hijos anormales pregonan la

desviacion de sus padres y se convierten en continuo motivo de vergiienza’®.

Otra cuestion llamativa del infanticidio era por ejemplo que en el periodo medieval
qued6 enmarcado como un delito cometido por madres solteras sin recursos para
mantener a ese hijo indeseado o que hubieran sido incapaces de ocultar el embarazo. Y
uno de los recursos a los que se recurria con mayor frecuencia era la sofocacion, una
especie de “infanticidio involuntario” que podia pasar como un accidente en el que la

madre o la nodriza acostada en su lecho junto al nifio lo aplasta hasta provocarle la

87 GARCIA HERRERO, Maria del Carmen., Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV, Zaragoza, 1990,
vol.I, pag.63.

88 Ibidem, pag.64.
48



asfixia. Este hecho motivo a la Iglesia a defender la utilizacion de la cuna, objeto
encargado de evitar riesgos al nifio. Las primeras representaciones pictéricas de cunas
datan del siglo XIII, y ya en el siglo XV aparecen en la documentacioén importaciones y
exportaciones de cunas de madera o de mimbre. También pudieron hacer las funciones

de cuna elementos como arcas, artesas o cajones.

Ademas, junto al aborto o el infanticidio, la practica mas reiterada durante el medievo
fue el abandono de recién nacidos, cuyo germen podriamos rastrearlo en la Antigiiedad
con la practica de la exposicion, consistente en dejar al hijo indeseado a la intemperie y
“depositando en manos de los dioses la responsabilidad final de su vida o de su
muerte”®. El abandono supone una rama de la exposicion en la que se procura buscar
una situacion propicia para que el nifio sea recogido y criado por otros por caridad, no
solo abandonarlo a su suerte o la de Dios. Por ello, los lugares mas propicios para
abandonar a los niflos eran las iglesias, “pues la apelacion a la caridad cristiana

alcanzaba en estos casos su grado mas alto™°.

De ello tenemos un ejemplo de 1429 en el que Maria Garcés, mujer del barbero Luis de
Olmedo, recogio a un nifio abandonado en la puerta de la Seo zaragozana el dia del
Corpus Christi de 1421; ello lo hizo porque se le habia muerto un nifio y todavia tenia
leche en sus senos como para amamantar a otro nifio, dando de tetar al pequefio

exposito durante tres afos.

Entre la tipologia de los abandonados encontramos a hijos legitimos que pudieron ser
abandonados por la muerte de uno de sus padres o de ambos, por la pobreza o por sus
defectos fisicos. Esos abandonos solian llevar tras de si un motivo econdémico,
aumentando en momentos de crisis o catastrofes como las epidemias de peste, las
hambrunas o las guerras. Era la muerte del padre una de las razones mas solidas que
conllevaban el abandono de un hijo legitimo, porque en muchas ocasiones las viudas

quedan en situaciones muy precarias que las obligan a deshacerse de sus hijos; la

8 Ibidem, pag.66.
90 Ibidem.
49



muerte de la madre también es importante porque si el padre no gozaba de un buen
sustento economico dificilmente podria contratar una nodriza, y si se trataba de hijas,

los padres viudos tendian a abandonarlas con mas asiduidad que a los varones.

Frente a los legitimos, los hijos ilegitimos conforman el grueso de los nifios
abandonados por ser un motivo de vergiienza publica; de entre ellos un alto porcentaje
lo conforman los bastardos nacidos de relaciones sexuales mantenidas por los amos o
sus hijos con las esclavas, o también con las mozas de servicio. Son esas muchachas
jovenes dedicadas al servicio doméstico el grupo mas vulnerable de la sociedad ante
todo tipo de abusos sexuales, ya que aparecen numerosos ejemplos de muchachas que
habian sido violadas por sus sefores. Ademads, también era frecuente el abandono de
hijos nacidos bajo adulterio o bien de los nacidos fruto de una relacion de

amancebamiento.

Y junto a la caridad cristiana encontramos la proliferacion de centros dedicados a dar
asilo a los echadizos; este es el caso de los hospicios, edificios encargados de acoger a
los nifios abandonados, y cuyo objetivo era integrar a esos nifios y nifias en la sociedad
para que no formasen parte del sector marginal de la poblacion. El primero fue fundado
por el arcipreste Datheus de Milan en 787, al tiempo que encontramos la construccion
siglos después del hospital del Santo Spirito de Roma por el papa Inocencio III, “para
evitar que las madres se deshicieran de sus recién nacidos lanzandolos al Tiber'. En
1445 encontramos la apertura en Florencia del Hospital de los Inocentes, un asilo
infantil para nifios abandonados, o en 1425 con el Hospital de Nuestra Sefiora de Gracia
en Zaragoza, que aparte de albergar a pobres, enfermos y locos también tenia salas

destinadas a acoger a los nifios abandonados en la ciudad y sus alrededores.

Uno de los mejores ejemplos que conservamos sobre este tipo de instituciones hace
referencia al Hospital de la Santa Creu de Barcelona, muy importante en el siglo XV y
en el que se albergaron cientos de expositos y huérfanos. El hospicio se abrio en 1401

mediante la unificacion de varios hospitales de la Ciudad Condal: el de Marcus, Pere

ol Ibidem, pag.67.
50



Desvilar, el de Sant Marcia y el de Colom, y fue construido en tiempos de Martin I el
Humano en la zona del Raval. A través del archivo del hospital y el de Sant Pau se ha
podido reconstruir su funcionamiento, donde se alberga el Libro de Expositos de entre

los afios 1413 y 1414.

Segun los testimonios que se han ido recuperando, posiblemente los pequefios
abandonados vivian en una situacion de marginacion ya desde su llegada al mundo; ya
fuere por su situacion de abandono, por carecer de las condiciones minimas de
subsistencia como la alimentacion y la vestimenta, o bien por verse expuestos ante el
cuidado de desconocidos y a una constante circulacion que les impedia establecer lazos

afectivos con sus cuidadores.

La zona del Raval barcelonés en pleno siglo XV era un lugar muy concurrido durante el
dia, con una intensa vida popular de vecinos y vecinas que recorrian sus calles y sus
puestos. Pero era el silencio y el anonimato de la noche lo que permitia que las
pequeias criaturas fueran abandonadas en las puertas del hospital. Una vez alli, los
pequenos eran amamantados por una de las nodrizas de la casa encargadas de alimentar

a los expositos.

Estos nifios abandonados se encontraban solos frente al mundo, desligados de todo; no
conocian a sus padres y ni siquiera se conocian tan apenas huellas de su procedencia. La
soledad era algo terrible en la época medieval por ser un mundo regido por la vida en
comunidad por encima del individuo, con estrechas relaciones interpersonales, sociales
y familiares fundamentales para la supervivencia. La mayoria de estos infantes eran
“hijos de la miseria”, de las familias mas desvalidas de la sociedad barcelonesa.
También solian ser hijos de mujeres internas en el hospital, ya fuesen enfermas,

prostitutas o en general personas necesitadas, las mas vulnerables de la sociedad®?.

Con ello encontramos el ejemplo de Agnés, una nifia que fue abandonada en el hospital

por su padre, un tal Guillem Jover; el documento establece que “fue la pobreza de la

92 SHAHAR, Schulamith, Childhood in the Middle Ages, London, Routgledge, 1990, pag.37.
51



familia y la dificultad para alimentarla lo que les hizo tomar la decision de dejarla alli.

Agnés seria amantada por cinco nodrizas distintas’?:

“Agnes es filla d’en Guillem Jover de Barchinona qui sta prop Muntalegre,
absent, la Muller del qual hac en I part Quatre creaturas, o axis diu e per sa
malaltia e pobresa no podie nodrir dues filles que romaseren vives del dit part e
portarem la una, que és la dita Agnés a [’hospital a Il de agost [’ayn
MCCCCXIP™4,

También aparece el caso de un tal Anthoni, hijo de Francesca “la loca”, cuya posible
incapacidad hizo que el nifio pasase a ser cuidado por las nodrizas del hospital, al igual
que Jordi y Johan, cuyas madres fueron esclavas, formando parte del sector mas
marginal de la sociedad. Martinico era hijo de una mundaria, es decir, de una prostituta,
y probablemente fruto de una relacion ilegitima. Estas mujeres, en los siglos
medievales, eran vistas como el simil de la noche y el pecado, siendo aisladas,
repudiadas y apartadas del conjunto de la sociedad de la época, ademas de vivir en

lugares periféricos como las mancebias.

Esclavas, prostitutas, enfermas y pobres no se integraban en los cénones sociales,
morales o econémicos del momento, por lo que eran consideradas diferentes e incluso
inferiores. La sociedad veia a sus hijos como seres desprotegidos aunque con el estigma
de una naturaleza corrupta, estando condenados a la marginacion ya desde su
nacimiento. Fue la situacion de miseria y de exclusion la que obligd a estas mujeres y a
las familias mas pobres a abandonar a sus hijos, y de su pésima situacion economica
hablan los atuendos con los que las criaturas llegaban al hospital, con ropas viejas,

raidas y apedazadas®.

9 ILLANES ZUBIETA, Ximena, “Pequefios marginados: nifias y nifios abandonados en el Hospital de la
Santa Creu (siglo XV), Pontificia Universidad Catélica de Chile, Universitat de Barcelona, Dialnet.

94 AHSCP, Libro de Expésitos 1412-1413, fol XLIIv.

9 VINYOLES I VIDAL, Maria Teresa, “Els infants abandonats a las portes de I’hospital de Barcelona
(1426-1439), Manuel Riu (ed.), La pobreza y la asistencia a los pobres en la Cataluiia medieval,
Barcelona, C.S.1.C., 1981.

52



La pobreza de estos pequefios queda latente en que llegan al hospital carentes de las
necesidades basicas de subsistencia, entre ellas el alimento; la inmensa mayoria llega
en edad de lactar, por lo que inmediatamente pasan a ser atendidos por una “dida de
casa” o nodriza que estaba permanentemente en el hospital para atender a los nifios
hasta que fuese sustituida por otra mujer. Estas nodrizas solian recibir un sueldo por
dia, junto a otras que cobraban al cabo del mes por permanecer un periodo mas
prolongado, al igual que habia otras que trabajaban de forma caritativa y sin percibir un
sueldo. Estos hechos atestiguan la preocupacion de la institucion por satisfacer las
necesidades basicas de estos pequefios, lo cual siempre fue mas importante que seguir
al pie de la letra los consejos de los moralistas de la época sobre cémo debia ser la
nodriza ideal. A pesar de ello, si se preocuparon por la calidad de la leche e incluso se
encuentran comentarios sobre algunas nodrizas sospechosas de alimentar a los nifios
con leche de cabra, algo impensable para la época por la creencia de que a través de la
leche el nifio adquiriria las mismas caracteristicas psiquicas que el animal. Fueron los
paganos los que alimentaban a sus hijos con leche de animales para desarrollar su
salvajismo, junto al hecho de creer que aumentaban las posibilidades de contraer
enfermedades y alcanzar la muerte, pues las condiciones higiénicas eran muy

precarias®®.

También se aprecia la preocupacion por que la nodriza no estuviese alimentando a dos
criaturas al mismo tiempo, pues ello supondria reducir la cantidad de leche al igual que
su calidad, perjudicando la salud del nifio. A pesar de ello hubo algunas excepciones
como fue el caso de la pequefia Francesca, la cual habia sido atendida por cuatro
nodrizas distintas siendo siempre devuelta por su rona. El alimentarla era muy urgente
por estar enferma, por lo que el prior del hospital decidi6 comprar una cabra para

alimentarla con su leche.

Junto a todo ello destaca el alto indice de circulacion de estas criaturas; en primer lugar
recibian los cuidados de diferentes nodrizas en sus casas, y a los dos o tres afios estos

nifios regresaban al hospital comenzando una nueva etapa de su vida. El hospital se

% SHAHAR, Schulamith, Op.cit., pags.53-54.
53



hacia cargo de ellos y los preparaba para la vida laboral del futuro, a las nifias para
trabajar como sirvientas y criadas y a los niflos como aprendices en los distintos
gremios artesanales u otros lugares similares. En ocasiones los nifios regresaron antes
de finalizar su etapa de lactancia por diversas razones, ya fuese por posibles
enfermedades, por la intolerancia hacia su llanto, un embarazo de la nodriza, por ser

devueltos a sus familiares bioldgicos o por falta de leche, entre otros motivos.

Un ejemplo de ello es el caso de la pequena Violant, depositada en el Hospital de la
Santa Creu un 6 de agosto de 1412; “solo sabemos que tiene entre cuatro y cinco meses
de vida y lo mas seguro es que los dos primeros dias haya sido amamantada dentro del
recinto por las dides de casa. El 8 de agosto la nifia es encomendada a Agnés, mujer de
Antoni Carbonell, quien vive en la calle d’en Juglar y a quien se decide pagarle 16
sueldos y 6 dineros por un mes de cuidado. Al cabo del tiempo establecido, Violant es
restituida al hospital donde la amamanta por una noche Costan¢a, mujer de Jordi
Miro. Luego regresa a casa de Agnes por aproximadamente un mes para ser restituida
nuevamente al hospital. Entonces se le paga a Joana, mujer de Joan Ferrer para que
alimente y cuide por dos jornadas completas, antes de volver nuevamente al hospital.
Al cabo de un tiempo Violant vuelve a emprender viaje a casa de Antonia, viuda de
Pere Roig, pero solo esta un mes a su cargo, antes de ser devuelta una vez mads al
recinto. Desde alli, es encomendada a Isabel, hija de Joana, mujer de Ramon d’Al¢anic
quien la tiene solo tres dias antes de pasar a manos de otra mujer por una noche y
regresar por enésima vez al hospital. Finalmente la pequeiia emprende un ultimo viaje
al quedar a cargo de Francesca, mujer de Arnau San¢ de Barcelona. Serd la estadia
mas larga, a pesar de que Violant solo alcanza a estar dos meses y algunos dias a su
cargo, pues muere el 29 de enero de 1413 en casa de Francesca. Se la entierra después
de cinco meses y 22 dias de haber arribado por primera vez al hospital de la Santa

Creu, cuando tiene apenas diez meses de vida. La pequeria Violant descansa en paz”™’.

97 ILLANES ZUBIETA, Ximena, “Historias entrecruzadas: el periodo de la lactancia de nifias y nifios
abandonados en el mundo femenino de las nodrizas durante la primera mitad del siglo XV”, en Anuario
de Estudios Medievales, 43/1, enero-junio 2013, pags.159-197, pag.160.

54



Estos nifios del hospital barcelonés siguieron en innumerables ocasiones caminos muy
distintos; muy pocos pudieron recordar el rostro de aquellos que reemplazaron a su
madre, mientras que la mayoria crecidé con la incertidumbre de no reconocer las
diferentes manos, tratos y voces que estuvieron a su lado durante los primeros afios de
su vida. Su calidad de vida fue mucho peor que la de aquellos que fueron criados por
sus padres, lo cual queda demostrado por el hecho de que la mortalidad entre los
pequeiios abandonados era muy superior a la de los nifios cuidados por sus madres. En
este caso especifico, hubo un 41,4% de pequefios/as que murieron antes de los tres afios
de vida, no solo por la inestabilidad de su situacion, sino principalmente por estar peor
alimentados y tener las defensas mas bajas, al igual que por las enfermedades que

contraian: la rofia, la tifia, la viruela y la disenteria.

Con todo ello podemos hacernos una idea de lo dificil que pudo ser para estos nifios
establecer relaciones de confianza y afecto con las personas. Su vida era una constante
de inestabilidad, lo cual se sumaba a la desgracia de su situacion de abandono y
desamparo. A pesar de que el hospital intent6 integrarlos en la sociedad a través del
aprendizaje y los contratos de trabajo, siempre estuvieron marcados por el estigma de la
marginacion. Estos infantes se convertirian, en muchas ocasiones aunque hubo
excepciones, en adolescentes sin clase social, sin familia, completamente aislados y sin

el derecho al sostén de la comunidad.

55



8. Conclusiones.

A través de estas paginas hemos podido comprobar como la imagen que se tenia
de los nifos y nifias bajomedievales ha ido evolucionando conforme las investigaciones
han ido abordando y ahondando el estudio histérico de la infancia. En la cultura
occidental, uno de los pioneros incuestionables de esta y otras cuestiones fue Philippe
Arigs, el cual saco a la luz y puso en la palestra el analisis de la situacion y valoracion
infantiles durante el Antiguo Régimen. A partir de sus conclusiones comenzaron a surgir
multitud de estudios que se encargaron de matizar, contestar o contradecir algunas de
sus hipotesis y afirmaciones. Entre ellos hubo autores tan destacados como el
modernista Jean-Louis Flandrin, quien esboz6 la teoria de que en la Edad Media si se
representaba a los nifios en los registros iconograficos, aunque con el aspecto de adultos
en miniatura. Sin lugar a dudas, ha habido grandes figuras en el debate sobre historia
de la infancia, como el francés Jacques Le Goff o el americano Lloyd Demause, editor y
coordinador de una obra de referencia, en la que esbozo6 seis etapas la evolucion de los
sentimientos que los adultos fueron experimentando con respecto a los ninos desde la

Antigiiedad hasta nuestros dias.

En la Baja Edad Media, los pequenos llegaban al mundo rodeados de un ambiente
femenino, el de las camaras de parto, en las que las comadronas se encargaban de
ayudar a la madre a dar a luz a su criatura. Esas comadronas no poseian una especifica
formacion académica, pero su trabajo se nutria de la practica y de la experiencia (como
cualquier otro oficio artesanal), hasta llegar a convertirse en expertas en su arte. Desde
el periodo bajomedieval proliferaron los tratados dirigidos a ellas, escritos por médicos
varones, que pretendian que fueran profesionales capaces, honestas, eficaces y de
buenas costumbres. Un ejemplo de partera reputada del siglo XV lo constituye Catalina
de Cutanda, conocida también como madrina Salinas o simplemente como “la Salinas”,
que trabajé en Zaragoza a finales del Cuatrocientos y de cuya labor han quedado
valiosos (y hasta el momento Unicos) testimonios documentales: las cartas de parto

redactadas por notarios que asistieron personalmente a los alumbramientos.

56



Una vez que la criatura habia llegado al mundo la alimentacion corria a cargo o bien de
la propia madre o de una nodriza. Los moralistas aconsejaban que fuese la madre la que
amamantase a su hijo, porque insistian en que a través de la leche se transmitian valores
y costumbres creandose, ademas, un vinculo afectivo materno-filial. La otra opcidn era
recurrir al trabajo de las nodrizas o amas de cria, mujeres que se encargaban de
amamantar y cuidar a las criaturas, labor por la que percibian un salario en ocasiones
plasmado en un contrato ante notario. La nodriza “ideal” fue objeto de numerosas

descripciones realizadas por médicos y moralistas desde la Antigiiedad.

Resulta de interés todo lo relacionado con el sacramento del bautismo, puesto que la
costumbre era que las criaturas lo recibiesen nada mas nacer. El retardarlo era sinonimo
de perversidad o de mala praxis religiosa, porque se creia que cuando un nifio pequefio
moria sin haber recibido el sacramento éste no podria acceder al Reino de los Cielos y
su alma permaneceria vagando sin encontrar descanso. La religiosidad era una parte
fundamental de la cotidianidad del Medievo, por lo que procurar rapidamente ese
sacramento iniciatico resultaba imprescindible entre las familias de buenos cristianos. El
problema giraba en torno al hecho de que al no haber cometido pecado, el destino de su
alma no podia ser el Infierno, y aunque el Limbo (desde su creacion, en el siglo XIII)
podia hacer las funciones de espacio en el que se pudiesen albergar las almas de los
pequefios éste resultaba insuficiente e inquietante, puesto que lo ubicaban en los
aledafos del Infierno. Ello dio paso a la atribucion a algunos santuarios de la capacidad
de resucitar, de algin modo, al pequefio muerto durante el tiempo preciso para poder

recibir el bautismo.

Junto a lo expuesto, cabria destacar que los sentimientos hacia la infancia que
caracterizaron todo el periodo bajomedieval fueron ambivalentes y ambiguos: los nifios
eran queridos y temidos, respetados por su inocencia y maltratados, tachados de
incapaces o vistos como criaturas dignas de hacer las delicias de los mayores... Los
nifios, seres humanos en proceso de construccion, moldeaban su cardcter desde su
nacimiento merced a los castigos y doctrinas que recibian de los adultos para que ya

desde los primeros afios de vida supiesen distinguir el bien del mal. No obstante, y pese

57



a no negarse la ambivalencia hacia los pequefios, no puede concluirse que los padres no
amaban a sus hijos porque generalmente lo hacian, en la medida de sus posibilidades y
dentro de los parametros culturales en los que se movian, ademas de brindarles el carifio
y la proteccion que necesitaban. De lo que no cabe duda es de que la inocencia y pureza
que caracterizan la primera etapa de la vida eran valoradas, tal como se muestra en los
diversos registros de memoria: desde las imagenes del Nifio Jesus o de San Juanito,
hasta el hecho de que se requiriera a pequefios cuando se realizaban sorteos para
garantizar la limpieza del procedimiento. También se creia que los nifios estaban mas
cercanos a la Divinidad y, por lo tanto, sus peticiones eran escuchadas con mayor

atencion.

Es interesante también hablar de la infancia como la “edad de los juguetes”; los nifios y
las nifas desarrollan sus capacidades y aprenden determinados valores sociales,
culturales y de género a través de uno de los medios de socializaciéon mas extendidos y
que existe desde tiempos remotos: el juego. El juego se convertia en un vehiculo
transmisor de valores y de normas sociales, aunque en ocasiones en ¢l se invertia el
orden social y se permitian excesos que en otro contexto serian intolerables. Los nifios
juegan y se divierten, ya sea acompafiados por juguetes como pequeias espadas de
madera o mufiecas de tela o ceramica, o bien jugando con otros nifios. Y al igual que el
juego, la fiesta también era una ocasion en la que la presencia de nifios y nifias era mas
que evidente. Como medio de representacion de la estructura de la sociedad, en muchas
celebraciones encontramos la presencia de nifios y nifias junto a sus madres o sus
hermanos participando junto a estos en las diversas ceremonias y ritos, tal y como

analiz6 Raquel Homet sobre las fiestas del Condestable Lucas de Iranzo en Jaén.

Por ultimo, conviene reparar en los pequefios expositos y expositas, hijos ilegitimos en
su mayoria, que eran abandonados por diversas circunstancias en las puertas de las
iglesias (apelando a la caridad y amor a Dios y al pr6jimo) o de los hospitales u
hospicios para echadizos, en los lugares en los que ya existian estas instituciones. En
muchas ocasiones, a la vergiienza de la madre ante la presencia de un hijo ilegitimo

venia a sumarse la incapacidad para sacarlo adelante, de modo que para sobrevivir ella y

58



su criatura se optaba por el abandono confiando en que fuesen otros quienes se
encargasen de su manutencion y cuidado. Ante la practica del abandono, puesto que el
infanticidio ya practicamente habia desaparecido en buena parte de la Europa
bajomedieval, comenz6 a proliferar la construccion de salas especificas en los
hospitales generales destinadas a albergar a estas y estos expdsitos, siendo lugares
donde serian criados por nodrizas que trabajaban contratadas por estas instituciones.
Como ejemplos de este tipo de edificios con salas destinadas a echadizos, en la Corona
de Aragon contamos, entre otros, con el Hospital de Nuestra Sefiora de Gracia en

Zaragoza o el de la Santa Creu de Barcelona.

59



9. Bibliografia.

- ARIES, Philippe, El nifio y la vida familiar en el Antiguo Régimen, Madrid, Taurus,
1987.

- BERNIS, C., Trajes y modas en la Esparia de los Reyes Catolicos. 1. Las mujeres,
Madrid, 1978.

- BRAUDEL, Fernand, EI Mediterraneo y el mundo mediterrdaneo en la época de Felipe
11, 1949, vol.1.

- BURKE, Peter, La revolucion historiogrdfica francesa. La Escuela de los Annales

(1929-1989), Gedisa, Barcelona, 1999.

- CABRE I PAIRET, Montserrat, “Nacer en relacion”, en De dos en dos. Las practicas
de creacion y recreacion de la vida y la convivencia humana, Cuadernos Inacabados,

horas y HORAS (ed.), Madrid, 2000.

- CARBON, Damian, Libro del arte de las comadronas o madrinas y del regimiento de

las prefiadas y paridas y de los nifios..., Mallorca, Hernando de Cansoles, 1541.

- CUNNINGHAM, Hugh, Los nifios y la infancia en la sociedad occidental desde el
1500, ed. Longman, Londres, 1995.

- DEMAUSE, Lloyd, (coord.), Historia de la infancia, Madrid, Alianza Editorial, 1994.

- FLANDRIN, J.L. “La actitud hacia el nifio pequefio”, La moral sexual en Occidente,

Barcelona, Ed. Juan Granica, 1984.

- GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV,

Zaragoza, Ayuntamiento, Delegacion de Accion Cultural, 1990, vol.1.

60



- GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Las mujeres en Zaragoza en el siglo XV,

Zaragoza, Ayuntamiento de Zaragoza, 1990, vol. II.

- GARCIA HERRERO, Maria del Carmen, Del nacer y el vivir. Fragmentos para una
historia de la vida en la Baja Edad Media, Institucion Fernando el Catélico (C.S.1.C.),
Zaragoza, 2005.

- GARCIA HERRERO, M* Carmen y PEREZ GALAN, Cristina, “Lactancia materna
remunerada en la Baja Edad Media aragonesa: La demanda de Gilia de Puértolas (Jaca,
1436)” Perséfone. Ediciones electronicas de la AHEM/UMA. Monogrdfico a la

memoria de Maria Teresa Ldpez Beltran, 2013.

- GIALLONGO, Angela, Il bambino medievale. Educazione ed infanzia nel Medioevo,
Bari, edizioni Dedalo, 1990.

- HOMET, Raquel, “Nifios y adolescentes en fiestas y ceremonias”, en En la Esparia

Medieval, Universidad Complutense de Madrid, 2001, n°® 24, pags.145-169.

- ILLANES ZUBIETA, Ximena, “Pequefios marginados: nifias y nifios abandonados en
el Hospital de la Santa Creu (siglo XV), Pontificia Universidad Catolica de Chile,

Universitat de Barcelona, Dialnet.

- ILLANES ZUBIETA, Ximena, “Historias entrecruzadas: el periodo de la lactancia de
nifias y niflos abandonados en el mundo femenino de las nodrizas durante la primera
mitad del siglo XV, en Anuario de Estudios Medievales, 43/1, enero-junio 2013, pags.
159-197.

- LADERO QUESADA, Miguel Angel, Las fiestas en la cultura medieval, Areté,
Barcelona, 2004.

61



- LANGER, William L., diciembre de 1973, prologo a la obra colectiva Historia de la

infancia, libro, pag.68-69.

- ORIGO, 1., The Merchant of Prato, London, 1957.

- Paolo da CERTALDO, Libro di buoni costumi, Firenze, 1945

- RIERA I SANS, Jaume, El cavaller i [’alcavota, 2* ed. Barcelona, Club Editor, 1987.

- RODRIGUEZ, Gerardo (dir.), Cuestiones de Historia Medieval, Buenos Aires,
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Catolica Argentina, 2010; NORA

ARRONADA, Silvia, “La infancia en la Espafia Medieval”, Universidad Catélica

Argentina, pags.125-153.

- SESMA MUNOZ, José¢ Angel y LIBANO ZUMALACARREGUI, Angeles, Léxico
del comercio medieval en Aragon (siglo XV), Zaragoza, Institucion Fernando el

Catolico, 1982.
- SHAHAR, Schulamith, Childhood in the Middle Ages, London, Routgledge, 1990.
- VINYOLES I VIDAL, Maria Teresa, “Els infants abandonats a las portes de I’hospital

de Barcelona (1426-1439), Manuel Riu (ed.), La pobreza y la asistencia a los pobres en
la Cataluiia medieval, Barcelona, C.S.I1.C., 1981.

62



Anexos.

Bodleian Library,
MS Bodley 264, fol. 2r.

The birth of Alexander the

Great, showing the presents
customarily given in medieval i
times.

Figura 1. Nacimiento de Alejandro Magno.



Figura 2. Nacimiento de la Virgen de un retablo de Pedro Garcia de Benavarre,
realizado hacia 1470. La tabla, actualmente en el MNAC de Barcelona, muestra la
escena inmediatamente posterior al parto. Una de las madrinas o comadronas atiende a
la madre, Santa Ana, mientras otra, la mas experta en su arte, estd terminando de fajar a
la Virgen recién nacida. La cdmara de parto se muestra como un espacio femenino.



Figura 3. Virgen de la Leche o "galctotrofusa" atribuida, en ocasiones, a Berruguete y
conservada en el Museo de Bellas Artes de Valencia. La madre dirige a su hijo una
mirada amorosa, mientras le procura "la leche de sus pechos", tal como diran los
documentos de la época. El Nifio juega con unos "paternosters" de coral y azabache. El
coral era considerado "piedra" propiciatoria para los embarazos y buenos partos vy,
también, como un talisman indicado para las criaturas, a las que protegia del mal de ojo
(como el azabache) y ayudaba en el proceso de la denticion.



Figura 4. Cuatro madres llevan a sus nifios de distintas edades ante la tumba de San
Luis con la esperanza de que les cure de sus paralisis. Paris, Biblioteca Nacional de
Francia, ms. francés 5716, f. 573, "Miracles de Saint Louis", s. XIV.

FILIVSDEIINBETHLEEM IVDAEAE NASCITVR..

} : |
; :
¥ 5
2 3 1=
¥ 2
= Z

e o .

' p
> A
”< ()

1= i
1Z N n
€ IAX WALVLIALLYN QY IADSA WYHYHEVH Y

Figura 5. El Nifio Jesiis como nifio ideal, rubio, blanco y rollizo, en un cesto que hace
la funcién de cuna, e inmovilizado por las bandas que le fajan. Venecia, Biblioteca
Marciana, Cod. Lat. IX, f. 133v. Eusebius Pamphilus, "Chronicon", s. XV.



Figura 6. La madre intenta impedir que la Muerte se lleve a su criatura (fajada en color

rojo, tenido por profilactico). Danza Macabra. Biblioteca Nacional de Francia, siglo XV,
Ms. 995.

Figura 7. Entre los grupos mds pudientes, la lactancia mercenaria supuso una
alternativa para evitar la continencia sexual preconizada por la iglesia. La nodriza lacta
al bebé y se ocupa de la criatura que estd en la cuna, mientras la pareja puede proseguir
su vida "intima". Paris, Biblioteca Nacional de Francia, ms. francés 580, "Livre que fit
le chevalier de la Tour Landry pour 1'education de ses filles", Francia, siglo XV.



Figura 8. Durante la Baja Edad Media se fue limitando el numero de padrinos y
madrinas de bautismo para evitar los problemas derivados del "parentesco espiritual".
En la escena de bautismo, el obispo estd acompafiado por jovenes clérigos y por un
monaguillo que porta la luz. Aparecen retratados los padrinos y madrinas de la criatura.
Paris, Biblioteca Nacional de Francia, ms. latino 962, f. 219. "Pontifical". S. XIV.

Figura 9. Los Estatutos de Burdeos, de mediados del siglo XIII, establecieron que las
fuentes bautismales fueran construidas en piedra y cerradas bajo llave. La llave la
custodiarian los sacerdotes. Asi mismo, el 6leo del sacramento también seria guardado
por los sacerdotes, todo ello para evitar que estas santas sustancias fueran utilizadas
para sortilegios. Escena de bautismo. Arras, Biblioteca Municipal, ms. 882, f. 3,
"Pontifical", Francia, siglo XIV.



Figura 10. Bautizo del futuro Carlos IV de Francia. En el desfile ceremonial del bautizo
del futuro Carlos VII, son las mujeres quienes introducen al nifio en la iglesia. Puede
observarse que la criatura, sobre sus fajas y ropitas, lleva un rico pafio de brocado de
oro, rematado con piel de armifio, y adornado con las flores de lis de la monarquia
francesa. No obstante, al tratarse de una criatura, no se ha empleado el color conocido
como "azul de Francia", sino rojo, porque al colorado se le atribuyen capacidades
profilacticas. Paris, Biblioteca Nacional de Francia, ms. francés 5054, f. 3. Martial
d'Auvergne, "Vigiles de Carles VII", h. 1480.



Figura 11. Las criaturas muertas después del bautismo ingresan automaticamente en el
cielo, en donde son acogidas por la Virgen Maria. Siena, frescos de Lorenzo di Pietro
para el Hospital de la ciudad. 1441.



Figura 12. Carlos V y Juana de Borbdn, reyes de Francia, ofrecen un exvoto de oro
para agradecer a Jesucristo el nacimiento de su hijo, el futuro Carlos VI, que vino al
mundo el 3 de diciembre de 1368, después de que los soberanos hubiesen visto morir a
varias nifias en su primera infancia. Paris, Biblioteca Nacional de Francia, ms. francés
2813, . 223. "Grandes Cronicas de Fancia", Siglo XIV.

Figura 13. Desde la plena Edad Media y para evitar accidentes e infanticidios ocultos
tras presuntas sofocaciones, la Iglesia emprende una campaiia en defensa del uso de las
cunas. Cuna del siglo XIV. British Museum.



Figura 14. En la representacion de las siete edades de la vida, la criatura aparece fajada
en su cuna, el nino pequeno aprende a andar con ayuda de un andador y, en la siguiente
etapa, juega con su caballito de madera esgrimiendo un molinete. Paris, Biblioteca
Nacional de Francia, Ms. francés 218. Siglo XV.

Figura 15. Una escena cotidiana bajomedieval. En el interior del taller y vivienda
familiar, el Nifio Jesus aprende a andar con ayuda de un taca taca, mientras su Madre se
dedica a tareas textiles y su padre putativo a labores de carpinteria. Nueva York,
Pierpont Morgan Library, ms. 917. Livre d'heures de Catherine de Cléves, Flandes,
hacia 1440.

10



Figura 16. El Nifio Jests juega con un molinillo. Detalle de cuadro anonimo del siglo
XV. Museo de Tessé (Le Mans).

11



Figura 17. Juegos de nirios, Pieter Brueghel el Viejo (1526/1530-1569), 1560.
Museo Kunsthistorisches, Viena.

Figura 18. Espada bajomedieval de juguete, c. 1400. Montpellier, Deposito de la
Sociedad Arqueologica.

12



	patri
	portada trabajo
	índice patri
	TardíoPeruga

	anexo imágenes

