
 

 

 

 

 

 

 

 



Resumen: 

El presente trabajo pretende aproximarse a la construcción de la feminidad y 

masculinidad para observar los procesos subjetivos que afectan a la conformación de las 

identidades. Los discursos culturales textualizan los cuerpos en «mujeres» y «hombres» 

para adoptar las características que se han asignado como femeninas y masculinas 

(aunque también existen las neutras). Pero frente a la corriente que aboga por esta 

textualización, surgió en la década de los noventa la filosofía queer. Las teorías queer 

conciben el cuerpo como un enclave en el que los discursos dominantes inscriben 

códigos diferenciados y opuestos que oprimen. El movimiento queer observa los 

cuerpos sin sexo y sin género. 

Por otra parte, este estudio analiza el texto televisivo del espectáculo para acercarnos a 

qué se difunde: cuáles son los modelos de feminidad y masculinidad que se ofrecen. 

Imagen, pero también discursos, porque las diferentes formas de concebir el lenguaje 

permiten comprender las relaciones de los individuos entre sí y con el mundo. Para 

mostrar los fundamentos de la parte teórica, se procede por último al análisis textual del 

programa televisivo Mujeres y hombres y viceversa. 

Palabras clave: textualización, hombre, mujer, feminidad, masculinidad, televisión, 

palabra, compromiso, Mujeres y hombres y viceversa. 

 



Índice  
 

1. Introducción ...................................................................................................................... 1 

2. Filosofías del lenguaje y textualización género: femenino y masculino .............................. 4 

2.1. Aproximación al logocentrismo ................................................................................. 4 

2.2. La crítica nietzcheana: el origen de la deconstrucción ................................................ 6 

2.3. Aproximación conceptual a sexo y género ................................................................. 7 

3. Teorías sexo-género: una panorámica .............................................................................. 11 

3.1. La conformación de la feminidad y masculinidad en el psicoanálisis ........................ 11 

3.2. La teoría queer o la destextualización ...................................................................... 15 

3.3. Los códigos de hombre y de mujer en el feminismo contemporáneo ......................... 17 

4. Feminidad y masculinidad en el texto televisivo .............................................................. 24 

4.1. La televisión, espectáculo de nuestra cotidianidad .................................................... 24 

4.2. La producción de subjetividad en el espectáculo televisivo....................................... 25 

4.3. El caos en el show televisivo .................................................................................... 28 

5. El análisis de Mujeres y hombres y viceversa ................................................................... 30 

5.1. Descripción del programa ........................................................................................ 30 

5.2. Justificación del objeto de estudio ............................................................................ 31 

5.3. Análisis textual de Mujeres y hombres y viceversa ........................................................ 32 

6. Conclusiones ................................................................................................................... 57 

7. Bibliografía ..................................................................................................................... 60 

 



 

1 
 

1. Introducción 

El presente trabajo, el último de mi carrera, se ocupa de la diferencia sexual. Realiza 

una modesta aproximación teórica a cómo nuestra cultura textualiza a los sujetos como 

«mujeres» y «hombres». Pretende comprender, en la medida de lo posible, los procesos 

subjetivos que operan en la conformación de la identidad y sexualidad de los 

individuos: la configuración del yo según se sea de uno u otro sexo.  

Los motivos a los que responde la elección del tema son varios, y quizá entre los 

primeros se encuentre la inquietud personal. Ella me ha arrojado a explorar teorías que 

investigan las identidades. Consideraba esencial obtener solvencia teórica sobre una 

temática que ejerce una gran atracción sobre mí. Porque, a veces, las representaciones 

del ideal del yo que la cultura define como «mujer» y «hombre» pueden sentirse como 

corsés que no dejan respirar.  

Por otra parte, las normas de género que han regulado el mundo parecen tambalearse en 

la posmodernidad. La filosofía queer desarticula el sistema sexo/género para negar la 

ecuación un cuerpo = un sexo = un género. Textualizarse en arquetipos supone adoptar 

determinados deseos, actitudes y formas de comportamiento asignados y desprenderse 

de los opuestos, pero las teorías queer invitan a reflexionar sobre cuerpos sin género, sin 

catalogaciones anticipadas, simplemente observarnos como «cuerpos parlantes» –tal 

como reivindica la filósofa Beatriz Preciado-.  

El auge de la filosofía queer parece tener aceptación en la sociedad contemporánea. Se 

aprecia una tendencia a los discursos que desdibujan las diferencias para conseguir la 

equivalencia. Algunos Estados empiezan a reconocer la existencia de un «género 

neutro», un individuo no adscrito ni al género femenino ni al masculino. La Justicia 

australiana decretó por decisión unánime el pasado mes de abril que «una persona puede 

no ser ni de sexo masculino ni de sexo femenino, por lo que permite el registro de una 

persona de género no específico». Fue debido al caso de Norrie May-Welbi, una 

persona que nació hombre en 1989 y que posteriormente cambió su sexo mediante una 

operación médica. No obstante, en Norrie May-Welbi persistió el sentimiento de 

ambigüedad.  



 

2 
 

Pero no es el único. Alemania permite a sus ciudadanos marcar una X en la casilla de 

«sexo» en su pasaporte. Nepal emite certificados de ciudadanía con esta nueva 

identidad. Y en España, aunque todavía no se regulan leyes referidas al tercer género, se 

legisla la transexualidad. Recientemente, el Parlamento andaluz aprobó el derecho a la 

autodeterminación de género.  

La cultura occidental parece haber entrado en crisis con los modelos de identificación 

que se creían asentados, y dos grandes discursos se confrontan radicalmente: los que 

defienden la necesidad de textualizarse como forma de pacto social y los que predican la 

liberación absoluta. Este trabajo recoge las dos visiones. 

La estructura que sigue este trabajo es la siguiente: por un lado se establece el marco 

teórico y por otro se analiza, como objeto de estudio, el programa Mujeres y hombres y 

viceversa. Porque pertenece al ámbito de la comunicación y porque creo que 

precisamente un programa que lleve el título de mujeres y hombres en un tiempo en el 

que se cuestiona esa construcción resulta un espacio de gran interés para explorar lo que 

se emite.  

El capítulo 2 comprende dos teorías opuestas sobre cómo concebir el lenguaje desde un 

enfoque filosófico y una aproximación a los conceptos de sexo y género. En el capítulo 

3 se expone una panorámica de las teorías fundamentales que versan sobre la feminidad 

y la masculinidad. El capítulo 4 aborda el discurso televisivo del espectáculo pues, al 

formar parte de nuestra cotidianidad, se hace necesario su estudio para observar qué se 

emite al espectador. El capítulo 5 se dedica al análisis textual del programa Mujeres y 

hombres y viceversa. Finalmente, en la última parte del trabajo, se recogen las 

conclusiones. 

Este estudio se ha valido, sobre todo, del método del psicoanálisis al entender que los 

conceptos de feminidad y masculinidad requieren una aproximación que explore el 

interior humano. Se necesita profundizar en la subjetividad para comprender su 

conformación. Pero además se recoge la teoría queer por innovadora, actual y por 

confrontar directamente con el psicoanálisis, y también los códigos feministas 

contemporáneos para saber su visión de la feminidad y masculinidad.  



 

3 
 

La elección del programa Mujeres y hombres y viceversa no resulta fruto del azar. La 

metodología utilizada, el «análisis textual», atiende a lo que Jesús González Requena, 

investigador de textos audiovisuales televisivos y cinematográficos, denomina punto de 

ignición. Según González Requena, «el punto de ignición es, literalmente, ese punto 

donde el texto te afecta, te duele, donde te quema: es el punto donde se puede localizar 

el fondo experiencial de lo que está en juego». En mi caso, ése ha sido el punto de 

partida. 

  



 

4 
 

2. Filosofías del lenguaje y textualización género: femenino y 

masculino 

Las diferentes formas de concebir el lenguaje proporcionan diversas visiones sobre 

cómo articular las relaciones de los individuos entre sí y con el mundo. El lenguaje 

abarca una dimensión filosófica que permite contemplar y analizar las problemáticas 

que acontecen. Este capítulo ofrece de forma muy sintética dos modos opuestos de 

concebir el lenguaje además de abordar una aproximación conceptual a sexo y género. 

2.1. Aproximación al logocentrismo 
 

La palabra «lenguaje» dispone de siete acepciones diferentes en el diccionario de la 

Real Academia Española. Se puede entender simplemente como «uso del habla o 

facultad de hablar» (RAE, 2001) o como el «conjunto de sonidos articulados con que el 

hombre manifiesta lo que piensa o siente» (RAE, 2001). La filosofía del lenguaje -

disciplina que comprende su metodología, investiga sus fundamentos y analiza su 

perspectiva filosófica- orienta dos actitudes básicas: «el análisis del lenguaje puede 

desenvolver su acción en dos frentes: en uno, puramente semántico, tratando de poner 

en claro las relaciones entre el lenguaje y la realidad y, en otro, característicamente 

pragmático, considerando las relaciones entre el lenguaje y la acción humana» (Acero, 

Bustos, Quesada, 1982: 23). 

La filosofía del siglo XX estuvo marcada por el giro lingüístico. Los estudios del 

lenguaje dejaron de concebirse exclusivamente desde un enfoque filólogo para abarcar 

su dimensión filosófica. El giro lingüístico se puede entender como «la creciente 

tendencia a tratar los problemas filosóficos a partir del examen de la forma en que éstos 

están encarnados en el lenguaje natural» (Acero et al., 1982: 15). Porque el lenguaje se 

utiliza para, entre otras cosas, hablar del mundo y expresar lo que creemos y, también, 

para manifestar nuestros deseos, sentimientos y actitudes. Dos de los discursos más 

relevantes son el ético y el estético: «mediante el discurso ético decimos lo que nos 

parece justo o injusto, bueno o malo en el sentido moral, lo que se nos ocurre que sea 

libertad, la democracia, el compromiso con unos ciertos principios morales, etcétera. 

Mediante el discurso estético expresamos lo que nos parecen determinadas entidades 

desde el punto de vista de su belleza, armonía, bondad estética, placer que nos 

producen, etc. En ambos tipos de discursos emitimos [...] juicios de los que 



 

5 
 

precisamente se ocupan la ética y la estética como disciplinas filosóficas» (Acero et al. 

1982: 19-20). 

El compromiso con las palabras que se enuncian otorga una coherencia. Un 

compromiso para asumir la responsabilidad con lo dicho y manifestar, de esta forma, la 

integridad del individuo. «Deseos y creencias explican, nos hacen ver conjuntamente el 

porqué de nuestros actos y el de los demás. Deseos y creencias, convenientemente 

articulados, racionalizan la conducta humana» (Acero et al., 1982: 229). El lenguaje 

debe encontrarse unido al pensamiento y a la actitud del hablante. Davison fue uno de 

los teóricos que desarrolló la teoría de la racionalización de la conducta humana y su 

principio establece que «las creencias y las intenciones (deseos, etc.) del hablante han 

de manifestarse normalmente en sus disposiciones al comportamiento verbal» (Acero et 

al., 1982: 244). El compromiso con las palabras pronunciadas, en las que se creen, 

porque otorgan sentido y coherencia para no caer en la locura. 

Jesús González Requena, teórico especializado en discursos, reivindica el 

logocentrismo: «el logocentrismo significa poner en el centro esa dimensión de 

compromiso en la palabra, esa dimensión de enunciación» (en Gobantes, 2014: en 

prensa). Sostener la palabra porque el compromiso con ella es lo que confiere al 

individuo, según Requena, sentido y dignidad. «Es que una palabra no es un signo, una 

palabra [...] es un acto de enunciación» (en Gobantes, 2014; en prensa). Y la palabra 

tiene tanto valor que a veces vale la pena morir por ella: «los actos heroicos realmente 

son mucho más discretos. Son como los de Moro y Sócrates. ¿Qué es lo que ambos 

hacen? Decir yo no me quería meter en este lío, pero no me voy a traicionar porque si 

me traiciono no queda nada de mí» (en Gobantes, 2014: en prensa).  

Moro y Sócrates representan el compromiso con la palabra hasta el extremo: morir por 

mantenerla; no traicionarse para no perder su integridad. Un acto que González 

Requena considera heroico. Como los actos heroicos en la palabra sostenida de 

Jesucristo, la de Martin Luther King o la de, sin ser esta la causa de su muerte, Galileo o 

Rosa Parks. «Una civilización tiene el vigor de la energía con la que sus miembros 

creen en sus palabras fundamentales, que son sus relatos fundamentales. Son palabras 

narrativas. “Libertad” no significa nada como abstracción, significa algo cuando lo 

puedes escribir en un relato, en el relato de un individuo que es capaz de afrontar con 

dignidad su compromiso consigo mismo en el mundo» (en Gobantes, 2014: en prensa). 



 

6 
 

El ser humano se ha de comprometer con las grandes palabras (libertad, igualdad, 

compasión, dignidad...) para obtener sentido porque «el poder de las palabras es 

determinante para construir los espacios humanos. Los textos construyen los espacios y 

los sujetos» (en Gobantes, 2014: en prensa). Sin embargo, hay quienes postularon que 

todas las palabras son mentira, que no valen nada, que es indiferente que se las lleve el 

viento. 

2.2. La crítica nietzcheana: el origen de la deconstrucción 
 

Friedrich Nietzsche proclamó en su ensayo Sobre verdad y mentira en sentido 

extramoral que la verdad es en realidad mentira, que las verdades «son ilusiones de las 

que se ha olvidado lo que son; metáforas que se han vuelto gastadas y sin fuerza 

sensible, monedas que han perdido su troquelado y no son ahora ya consideradas como 

monedas, sino como un metal» (Nietzsche, 2012: 28). La verdad en sí no existe puesto 

que tan solo es percepción: «el que busca verdades en el fondo solamente busca la 

metamorfosis del mundo en los hombres; aspira a una comprensión del mundo en tanto 

que cosa humanizada y consigue, en el mejor de los casos, el sentimiento de 

asimilación» (Nietzsche, 2012: 30). Y esa percepción, según Nietzsche, nunca será 

correcta porque entre el sujeto y el objeto no existe ninguna exactitud ni expresión. 

El arte de fingir es para Nietzsche la característica intrínseca de los individuos. Su 

fascinación por el engaño y la farsa hace inconcebible «una inclinación sincera y pura 

hacia la verdad» (Nietzsche, 2012: 23). El ser humano, para el filósofo alemán, solo 

sintió un impulso de verdad debido a su necesidad de vivir en sociedad. El tratado de 

paz que sacaba al individuo de su estado natural fue lo que propició la legitimidad de la 

verdad. Sin embargo, en el mundo no existe la verdad, la verdad tan solo es « [...] una 

hueste en movimiento de metáforas, metonimias, antropomorfismos, en resumidas 

cuentas, una suma de relaciones humanas que han sido realzadas, extrapoladas y 

adornadas poética y retóricamente y que, después de un prolongado uso, un pueblo 

considera firmes, canónicas y vinculantes» (Nietzsche, 2012: 28). Por eso el individuo, 

que ha olvidado esta situación, miente inconscientemente. La consolidación de unos 

determinados usos hace olvidar al sujeto que en realidad es él el creador de esas 

concepciones. «Pero el endurecimiento y la petrificación de una metáfora no garantizan 

para nada en absoluto la necesidad y legitimación exclusiva de esa metáfora» 

(Nietzsche, 2012: 32). 



 

7 
 

Nietzsche, partiendo de esta tesis, comenzó la deconstrucción de lo que se había 

entendido entonces por civilización. Porque al sostener que todo es ficción tampoco 

cree en el compromiso con los valores. Después de proclamar la muerte de Dios, el 

superhombre que impulsa carece de responsabilidad ante las grandes palabras. «La hora 

en que digáis: “¡Qué importa mi virtud! Todavía no me ha puesto furioso. ¡Qué cansado 

estoy de mi bien y de mi mal! ¡Todo esto es pobreza y suciedad y un lamentable 

bienestar!” La hora de que digáis: “¡Qué importa mi justicia! [...]” La hora de que 

digáis: “¡Qué importa mi compasión!”» (Nietzsche, 2003: 6). La crítica a la compasión 

es radical: «¡Ay de todos que aman y que no tienen todavía una altura que esté por 

encima de su compasión» (Nietzsche, 2003: 52). 

Pero ese mundo que crea Nietzsche, donde las palabras son en sí mentira y donde se 

destierran los grandes conceptos, es en realidad el mundo donde solo puede habitar la 

psicosis. Y esa realidad que el filósofo alemán construye solo puede llevar a la 

destrucción. Si a las palabras se les niega su sentido, desaparece el compromiso humano 

y solo queda caos. 

«- [...] Pero, ¿cómo conseguir que sobrevivan los valores civilizatorios si nada los 

garantiza, si nada los hace, en principio, diferentes de otros? 

- [...] para que la civilización sobreviva a la deconstrucción la única solución es la 

reconstrucción» (en Gobantes, 2014: en prensa). 

Jesús González Requena explica que la idea de un mundo sumergido en el caos, donde 

nada vale nada, es insoportable. Y es aquí, en este punto, donde sitúa la reconciliación 

de los individuos con la fe. No la necesidad de una fe en un dios metafísico, sino en la 

fe como dimensión simbólica de la palabra. «la gente que tiene ideales en el más noble 

sentido del término, es gente que tiene fe». (en Gobantes, 2014: en prensa). La fe en 

sostener las palabras, convertirlas en acto, para que el mundo escape del abismo y logre 

textualizarse. 

2.3. Aproximación conceptual a sexo y género 
 

El filósofo canadiense Charles Taylor relacionó la identidad con una cuestión de 

orientación: saber quién se es implica conocer dónde se encuentra uno. La identidad, el 

quién soy yo, «se define por los compromisos e identificaciones que proporcionan el 

marco u horizonte dentro del cual yo intento determinar, caso a caso, lo que es bueno, 



 

8 
 

valioso, lo que se debe hacer, lo que apruebo o a lo que me opongo» (Taylor, 1989: 43). 

Para Taylor, la identidad se delimita por la posición en cuestiones morales y 

espirituales, pero también se ve condicionada por una comunidad definitoria. 

Para esclarecer las diferencias entre la construcción del yo «hombre» y la construcción 

del yo «mujer», muchos autores distinguen la identidad sexual de la identidad de 

género. El concepto sexo consiste en un «conjunto de caracteres anatómicos y 

fisiológicos que, en el marco de una misma especie, diferencian los individuos en 

machos y hembras» (Enciclopedia Espasa, 2005). El sexo designa una condición 

orgánica, comprende los cromosomas XX o XY y sus singularidades sexuales, 

biológicas. Sin embargo, el género se refiere al «conjunto de conductas aprendidas que 

la propia cultura asocia con el hecho de ser un hombre o una mujer» (Pearson et al., 

1993: 27). 

El médico neozelandés John Money fue el primero en utilizar el término género en 1955 

con una acepción diferente al sentido gramatical. Sus investigaciones sobre el 

hermafroditismo le hicieron descubrir que las personas a las que se les había 

considerado equívocamente del sexo contrario manifestaban conductas y tenían un 

sentimiento de pertenencia que «contradecían» su biología. Money diferenció entre lo 

anatómico y el rol de género. Por éste último entendió: 

«El rol de género se evalúa en relación con lo siguiente: formas generales de expresarse, 

porte externo y modos de comportamiento; preferencias en el juego e intereses 

recreativos; temas de conversación espontánea en conversaciones forzadas y 

comentarios casuales; contenidos de los sueños y de las fantasías diurnas; respuestas a 

preguntas indirectas y tests proyectivos; constancia de prácticas eróticas y, finalmente, 

las respuestas de la propia persona cuando le preguntan directamente» (Money, 1955, 

citado por García-Mina, 2003: 26). 

John Money introdujo la variable género en el lenguaje científico, pero fue el doctor 

Robert Stoller, especializado en la transexualidad, quien destacó el dominio psicológico 

de la sexualidad. Para Stoller, el género abarca «los sentimientos, papeles, 

pensamientos, actitudes, tendencias y fantasías que, aun hallándose ligadas al sexo, no 

dependen de factores biológicos» (García-Mina, 2003: 104). 



 

9 
 

La identidad de género, por tanto, no se encontraría determinada por la mera imagen 

corporal, sino que más bien se debería a factores psicológicos y socio-culturales. «La 

identidad de género es el resultado de un proceso evolutivo por el que se interiorizan las 

expectativas y normas sociales relativas al dimorfismo sexual, y hace referencia al 

sentido psicológico del individuo de ser varón o ser mujer con los comportamientos 

sociales y psicológicos que la sociedad designa como masculinos o femeninos» 

(Martínez y Bonilla, 2000, citado por Plaza, 2005: 29). 

La filósofa post-estructuralista Judith Butler inserta la construcción de la identidad de 

género dentro del sistema heterosexual-patriarcal. «Esa heterosexualidad institucional 

exige y crea la univocidad de cada uno de los términos de género que determinan el 

límite de las posibilidades de los géneros dentro de un sistema de géneros binario y 

opuesto» (Butler, 1999: 80). El sistema conformaría sustancias constantes, yos con 

género, supeditados a atributos y rasgos propios diferenciados según se sea «hombre» o 

«mujer».  

El marco prefabricado consiste en una distinción de dos opuestos en la que se consolida 

el propio término. Sin embargo, para Butler, «no existe una identidad de género detrás 

de las expresiones de género; esa identidad se construye performativamente por las 

mismas expresiones que, al parecer, son resultado de ésta» (Butler, 1999: 85). Para 

Butler, el género es performativo porque no constituye una esencia interna, sino que se 

construye a través de un conjunto de actos que «hombres» y «mujeres» reproducen; y 

esos dos géneros performativos opuestos que se dan son los que se definen como 

«naturales» desterrando cualquier otra opción. 

Desnaturalizar esta concepción, deconstruir las prácticas sexuales y el sistema de género 

normativo, supuso una corriente teórica dentro del post-estructuralismo y del 

movimiento queer. La filósofa Beatriz Preciado redactó Manifiesto contra-sexual 

(2002) para subvertir el sistema sexo-género. La contra-sexualidad es «un teoría del 

cuerpo que se sitúa fuera de las oposiciones hombre/mujer, masculino/femenino, 

heterosexualidad/homosexualidad» (Preciado, 2002: 19).  

Preciado entiende el sexo como una tecnología que reduce el cuerpo a zonas erógenas: 

los órganos sexuales se identificarían exclusivamente con los órganos reproductivos en 

detrimento de toda la totalidad. Así se conseguiría asociar lo natural con la forma 

heterosexual. «La naturaleza humana es un efecto de tecnología social que reproduce en 



 

10 
 

los cuerpos, los espacios y los discursos la ecuación naturaleza = heterosexualidad. El 

sistema heterosexual es un aparato social de producción de feminidad y masculinidad 

que opera por división y fragmentación del cuerpo: recorta órganos y genera zonas de 

alta intensidad sensitiva y motriz (visual, táctil, olfativa...) que después identifica como 

centros naturales y anatómicos de la diferencia sexual» (Preciado, 2002: 22). 

«En la medida que las normas de género (dimorfismo ideal, complementariedad 

heterosexual de los cuerpos, ideales y dominio de la masculinidad y la feminidad 

adecuadas e inadecuadas [...]) determinan lo que será inteligiblemente humano y lo que 

no, lo que se considerara real y lo que no, establecen el campo ontológico en el que se 

puede atribuir a los cuerpos la expresión legítima» (Butler, 1999: 28-29). Para 

explicarlo en una frase: «una es mujer en la medida en que funciona como mujer en la 

estructura heterosexual dominante» (Butler, 1999: 12).  

Para ambas autoras, el sistema sexo/género podría desarticularse, alterarse, 

redistribuirse: lesbianas, gays o transexuales se salen fuera del campo normativo. Pero 

también ambas ponen énfasis en que «el género puede volverse ambiguo sin cambiar ni 

reordenar en absoluto la sexualidad normativa» (Butler, 1999: 16). 

El deseo que muestran por desnaturalizar el género se encuentra en erradicar la 

violencia hacia todas las opciones que no se ajusten a los ideales de sexualidad e 

identidad de género instaurados, pues el post-estructuralismo concluye que los opuestos 

binarios son, en realidad, jerarquías. Partiendo de esta idea, defienden que es 

imprescindible abandonar las oposiciones estructurales que avalan el sistema 

sexo/género para poder crear una cultura no sexista. La primera jerarquía en destruir 

para alcanzar esa cultura no es otra que la que promulga lo masculino/femenino. 

La contra-sexualidad cobra toda su relevancia en este punto: propone observar a las 

personas sin género, a individuos capaces de configurar su propio yo sin catalogaciones 

anticipadas. Beatriz Preciado concluye: «los cuerpos se reconocen a sí mismos no como 

hombres ni como mujeres, sino como cuerpos parlantes, y reconocen a los otros como 

cuerpos parlantes» (Preciado, 2002: 18). 

  



 

11 
 

3. Teorías sexo-género: una panorámica 

La cultura –como se ha visto- construye identidades diferenciadas según se nazca varón 

o hembra. La feminidad y la masculinidad se conforman de acuerdo a un 

funcionamiento social establecido en un determinado contexto histórico. Sus 

inscripciones comienzan desde de los primeros años de vida, incluso antes. Este 

capítulo expone tres teorías sobre la concepción de la feminidad y masculinidad. 

 

3.1. La conformación de la feminidad y masculinidad en el psicoanálisis 
 

El psicoanálisis fue el primer método que concibió la sexualidad humana como 

resultado de la intersección entre el cuerpo y la cultura, como constructo social. 

Aproximarse a los conceptos de feminidad y masculinidad exige una perspectiva que 

explore el interior humano, que dé respuestas a los fenómenos implicados en la vida 

anímica de las personas. Se necesita una investigación no estrictamente racional, pues la 

psíquica supone ahondar en la subjetividad. Por las anteriores cuestiones se ha optado 

en este trabajo por el psicoanálisis para comprender la configuración de la identidad de 

género y el desarrollo de la masculinidad y feminidad. 

Sigmund Freud explica la formación del yo y el carácter –extrapolable a la formación 

del género- a través de su ensayo El yo y el superyó (ideal del yo). Supone la «existencia 

de un grado en el interior del yo, una diferenciación dentro de él, que ha de llamarse 

ideal-yo o superyó» (Freud, 1992: 47). Freud constata la formación del género a través 

del complejo de Edipo, que parte del descubrimiento de una diferencia sexual para 

ordenar los superyós «masculino» y «femenino». 

El padre del psicoanálisis afirma que existe una disposición bisexual de los individuos 

en una primera fase que se orienta a través de identificaciones. El complejo de Edipo 

exige rechazar al padre o la madre e identificarse con uno de ellos. «El caso del niño 

varón, simplificado, se plasma de la siguiente manera. En época tempranísima 

desarrolla una investidura de objeto hacia la madre, que tiene su punto de arranque en el 

pecho materno y muestra el ejemplo arquetípico de una elección de objeto según el tipo 

del apuntalamiento [anaclítico]; del padre, el varoncito se apodera por identificación. 

Ambos vínculos marchan un tiempo uno junto a otro, hasta que por el refuerzo de los 

deseos sexuales hacia la madre, y por la percepción de que el padre es un obstáculo para 

estos deseos, nace el complejo de Edipo» (Freud, 1992: 49).  



 

12 
 

La identificación-padre por parte del varón se producirá por el miedo a ser castrado. El 

descubrimiento de sus genitales en comparación con los de la niña orienta el camino de 

la identificación: «Alguna vez el varoncito, orgulloso de su posesión del pene, llega a 

ver la región genital de una niñita, y no puede menos que convencerse de la falta de un 

pene en un ser tan semejante a él. Pero con ello se ha vuelto representable la pérdida del 

propio pene, y la amenaza de castración obtiene su efecto con posterioridad» (Freud, 

1992: 201). 

La niña también desarrolla su particular complejo de Edipo y la diferencia morfológica 

determinará la resolución. «El clítoris de la niñita se comporta al comienzo en un todo 

como un pene, pero ella, por la comparación con un compañerito de juegos, percibe que 

es “demasiado corto”, y siente este hecho como un perjuicio y una razón de inferioridad. 

Durante un tiempo se consuela con la expectativa de que después, cuando crezca, ella 

tendrá un apéndice tan grande como el de un muchacho. Es en este punto donde se 

bifurca el complejo de masculinidad de la mujer» (Freud, 1924: 203). La confirmación 

de que nunca poseerá los genitales masculinos llevará a una identificación con la madre, 

no sin un sentimiento hostil: «el reproche de no haberle dado un órgano genital 

completo; es decir, el de haberla traído al mundo como mujer» (Freud, 1933, citado por 

Chávez Fernández, 1998: 101). 

Sin embargo, para la niña, «la renuncia al pene no se soportará sin un intento de 

resarcimiento. La muchacha se desliza –a lo largo de una ecuación simbólica, diríamos- 

del pene al hijo; su complejo de Edipo culmina en el deseo, alimentado por mucho 

tiempo, de recibir como regalo un hijo del padre, parirle un hijo» (Freud, 1992: 204). 

El desenlace del complejo de Edipo, según Freud, reforzaría la masculinidad y la 

feminidad: «la masculinidad experimentaría una reafirmación en el carácter del varón 

por obra del sepultamiento del complejo de Edipo. Analógicamente, la actitud edípica 

de la niñita puede desembocar en un refuerzo de su identificación-madre (o en el 

establecimiento de esa identificación), que afirme su carácter femenino» (Freud, 1992: 

34). Será en la pubertad cuando se pueda hablar verdaderamente de estos términos. 

Freud analiza lo que implica cada una de las adscripciones: «Lo masculino reúne el 

sujeto, la actividad y la posesión del pene; lo femenino integra el objeto y la pasividad. 

La vagina es apreciada ahora como albergue del pene, recibe la herencia del vientre 

materno» (Freud, 1992: 167) 



 

13 
 

El psicoanálisis de Sigmund Freud encierra conceptos simbólicos: la configuración de la 

masculinidad y la feminidad como una serie de conductas y actitudes que se adoptan 

según la deseabilidad social. El ideal del yo –según se sea hombre o mujer- se enmarca 

en un contexto socio-cultural que otorga valor o desvaloriza a los sexos; los opone y 

construye de forma diferenciada. El sexo a envidiar, el que se considera completo, es el 

pene. De allí surge el miedo a la castración y su envidia: «Comprender que el hecho de 

poseer un pene, en virtud del significado simbólico con que la cultura masculina ha 

revestido a dicho órgano, haya colado a los hombres en una posición de superioridad, 

nos puede ayudar a entender que [...] todo lo poderoso, valorable... vaya a ser asimilable 

a ese ilusorio FALO masculino» (Chávez Fernández, 1998: 100). 

Sin embargo, la niña, la mujer, carece del miembro. Por eso lo envidia y lo desea. « 

¿Qué tiene el padre que no tiene la madre y que motiva el deseo de ésta? Desde ese 

momento, el falo queda valorizado, digamos, como el objeto más alto en la 

configuración del campo del deseo. Esto favorece el narcisismo del niño y es un golpe 

para el narcisismo de la niña [...]» (González Requena en Gobantes, 2014: en prensa).  

Debido a ese narcisismo, según González Requena, el hombre necesita ayuda para 

orientarse en el campo del deseo. « [Por eso] es realmente útil y necesario que la mujer 

ponga en escena eso que no tiene; que se ponga en escena como el falo que no tiene 

para orientar al hombre en el campo del deseo. Y por eso se suben a tacones altos y por 

eso procuran tener muy buena figura y esa buena figura que procuran tener no es la 

gestalt circular, no: es la forma erguida, que es una referencia fálica» (en Gobantes, 

2014: en prensa). La mujer consolida su feminidad para obtener indirectamente lo que 

no tiene. 

El acto sexual sería la forma utilizada por las mujeres para calmar la herida narcisista. 

Conseguir el amor del hombre supondría para ellas un elemento de primer orden; y se 

entregan para conseguir el afecto que tanto ansiarían en sus vidas. «El amor sería la vía 

femenina por excelencia para restaurar una autoestima maltrecha: para calmar un estado 

carencial primario y/o paliar la nostalgia por la pérdida de la Unidad fantaseada, para 

reparar la herida narcisista [...]» (Chávez Fernández, 1998: 118). «El Amor, es, pues, el 

recurso femenino más importante para narcisizarse, para procurarse seguridad, para 

calmar sus carencias más primitivas (del pecho, del pene: del deseo-amor materno –y 

paterno-, de representación simbólica y significación social) y su falta fundamental 



 

14 
 

como ser humano. La búsqueda del amor ha sido para las mujeres su meta –su jaula- por 

excelencia» (Chávez Fernández, 1998: 118).  

Pero las conductas de seducción, de querer gustar y ser admirados no son maniobras 

intrínsecas que pertenecen al sexo femenino: simplemente es algo que se potencia en 

ellas y se reprime en ellos. Simone de Beauvoir, la pensadora francesa autora de El 

segundo sexo, indagó en la formación de la condición femenina para concluir que «no 

se nace mujer, se llega a serlo». Beauvoir afirma que durante los primeros tres o cuatro 

años no existe diferencia entre la actitud de las niñas y de los niños; ambos manifiestan 

conductas de seducción para perpetuar el estado de felicidad anterior al destete. «Todos 

los niños tratan de compensar la separación del destete con conductas de seducción y 

cortejo; al niño se le obliga a superar esta fase, se le libera de su narcisismo fijándolo en 

su pene; sin embargo, a la niña se le confirma esta tendencia a convertirse en objeto que 

es común en niños de ambos sexos» (Beauvoir, 2005: 383). 

A las niñas se les enseña la docilidad, la coquetería; se les permiten las artes de 

seducción para conseguir llamar la atención. Sin embargo, al niño le prohíben exhibir 

cualquiera de estos comportamientos: «“Un hombre no pide besos... Un hombre no se 

mira al espejo... Un hombre no llora”, le dicen. Quieren que sea un hombrecito; solo 

liberándose de los adultos contará con su aprobación. Solo gustará cuando no le esté 

buscando» (Beauvoir, 2005: 375). La razón de que esto se produzca tiene un objetivo: 

«se convence al niño de que se le exige más porque es superior; para estimularlo en el 

camino difícil que le corresponde, se le insufla el orgullo de su virilidad; esta noción 

abstracta reviste para él una imagen concreta: se encarna en el pene; el orgullo que 

siente hacia este pequeño sexo indolente no es espontáneo; lo vive a través de la actitud 

de su entorno» (Beauvoir, 2005: 375). 

Y la niña -por el contrario- descubre que no se la reviste de orgullo propio, que siempre 

estará castrada, que no ostenta el papel protagonista. Todo lo que absorbe de su entorno 

y de la cultura histórica le revela a la niña una jerarquía, porque todo consiste en la 

exaltación del hombre. «La literatura infantil, mitología, cuentos, relatos, reflejan los 

mitos creados por el orgullo y los deseos de los hombres: a través de los ojos de los 

hombres, la niña explora el mundo y descifra en él su destino. La superioridad 

masculina es aplastante: Perseo, Hércules, David, Aquiles, Lancerot, Duguesclin, 

Bayard, Napoleón, ¡cuántos hombres por una sola Juana de Arco!» (Beauvoir, 2005: 



 

15 
 

393). El hombre es el héroe, el privilegiado antes y ahora: «si la niña lee los periódicos, 

si escucha la conversación de las personas mayores, comprueba que hoy como ayer los 

hombres dirigen el mundo. Los jefes de Estado, los generales, los exploradores, los 

músicos, los pintores que admira son hombres; son hombres que hacen latir su corazón 

de entusiasmo» (Beauvoir, 2005: 394). 

El pene se inserta en un contexto social que privilegia este órgano frente al femenino; de 

allí la envidia del pene y el deseo de obtenerlo indirectamente. Surge así la necesidad de 

la mujer de fascinar al cuerpo masculino, de realizarse a través del otro. «Busca la 

glorificación de su cuerpo a través del homenaje de los hombres a los que está destinado 

este cuerpo» (Beauvoir, 2005: 443). Y su vida se liga a la necesidad de amor, de sentirse 

deseada y querida. Pero Chávez Fernández reflexiona sobre este aspecto para 

puntualizar: «la importancia dada a la cuestión del Amor en el psiquismo femenino ha 

conducido a una curiosa ocultación: la dependencia del amor de los otros siempre ha 

sido adjudicada en exclusiva a las mujeres, mientras los varones [...] quedaban eximidos 

de esa “debilidad”, que se intentaría negar por (en) el género masculino. Así, mientras 

las diferentes disciplinas “científicas” afirman que las mujeres son “dependientes” de 

los hombres, ha podido ocultarse que los hombres depende de la dependencia de las 

mujeres hacia ellos» (Chávez Fernández, 1998: 118-119). 

3.2. La teoría queer o la destextualización 
 

La teoría queer surge en la década de los noventa para desarticular las tecnologías de 

inscripción, para enfatizar que el cuerpo, la sexualidad, el género son textos socialmente 

construidos y opresores. La filósofa Beatriz Preciado entiende que la masculinidad y la 

feminidad son ficciones políticas, conceptos definidos por discursos médicos-jurídicos 

en un contexto determinado: «nuestras sociedades contemporáneas son enormes 

laboratorios sexopolíticos en los que se producen los géneros. El cuerpo, los cuerpos de 

todos y cada uno de nosotros, son los preciosos enclaves en los que se libran complejas 

transacciones de poder. Mi cuerpo = el cuerpo de la multitud. Eso que llamamos sexo, 

pero también género, la masculinidad y la feminidad, y la sexualidad son “técnicas del 

cuerpo”, extensiones biotecnológicas pertenecientes al sistema sexopolítico cuyo 

objetivo es la producción, reproducción y expansión colonial de la vida heterosexual 

humana sobre el planeta» (Preciado, 2008: 93). 



 

16 
 

Los roles, papeles y prácticas sexuales atribuidas a los géneros masculino y femenino 

son, de esta forma, «un conjunto arbitrario de regulaciones inscritas en los cuerpos que 

aseguran la explotación material de un sexo sobre el otro. La diferencia sexual es una 

hetero-partición del cuerpo en la que no es posible la simetría» (Preciado, 2002: 22). 

En el contexto hetero-patriarcal, el ideal del yo consolida una masculinidad y una 

feminidad que se asienta a través de mandatos y prohibiciones. La conciencia moral, 

según Freud, al final se transforma en censura moral: «La tensión entre las exigencias 

de la conciencia moral y las operaciones del yo es sentida como un sentimiento de 

culpa. Los sentimientos sociales descansan en identificaciones con otros sobre el 

fundamento de un idéntico ideal del yo» (Freud, 1923: 54). 

La disposición bisexual primaria se termina orientando debido a estos miedos y 

castigos. Por ejemplo, el miedo a la castración es en realidad un miedo a la feminidad: 

«Freud afirma de forma rotunda que el niño debe escoger no sólo entre las dos opciones 

de objeto, sino entre las dos opciones sexuales, masculina y femenina. El niño 

normalmente escoge la heterosexual, lo cual sería consecuencia no de que tenga miedo 

de ser castrado por el padre, sino del miedo a la castración, o sea, el miedo a la 

“feminización” que en las culturas heterosexuales se relaciona con la homosexualidad 

masculina» (Butler, 1999: 140-141). 

La filósofa post-estructuralista Judith Butler aprecia la orientación a la disposición 

femenina o masculina debido a la existencia de tabúes: «si la respuesta melancólica a la 

pérdida del objeto del mismo sexo es agregar y, de hecho, convertirse en ese objeto 

mediante la elaboración del ideal del yo, entonces la identidad de género parece ser en 

primer lugar la interiorización de una prohibición que resulta ser parte de la formación 

de identidad. Además, esta identidad se elabora y se mantiene aplicando de manera 

permanente este tabú, no sólo en la estilización del cuerpo de acuerdo con categorías 

sexuales separadas, sino en la producción y “disposición” del deseo sexual» (Butler, 

1999: 147-148). 

El contexto cultural ocultará las similitudes de ambos sexos para focalizarse en el 

análisis en las diferencias. La construcción de la identidad de género sería una fantasía 

que oprime a la mujer para alzar la masculinidad: «Todo lo que ambos tienen en común 

ha de ser cancelado, sepultado para olvidar su original entronque con Ella, su posterior 

exclusión y la propia limitación intrínseca. En adelante reinará lo que de ella le 



 

17 
 

diferencia: el pene erigido en Falo y convertido en instrumento defensivo (y arma 

ofensiva) frente al recuerdo de la extrema fragilidad e impotencia, que vivenció antes de 

descubrirlo y que es parte inherente del –su- ser» (Chávez Fernández, 1998: 106).  

La mujer dejará de ser Uno, la totalidad en sí, por la convención imaginaria. «Es una 

experiencia curiosa para un individuo que se vive como sujeto, autonomía, 

trascendencia, como un absoluto, descubrir en sí como esencia dada la inferioridad: es 

una experiencia curiosa, para quien se considera Uno, ser revelado a sí mismo como 

alteridad» (Beauvoir, 2005: 402). La ficción creada asentará la jerarquía, pondrá 

obstáculos, infravalorará lo femenino y hará creer a la mujer que no puede realizarse por 

sí misma. «La esfera a la que pertenece está cerrada por todas partes, limitada, 

dominada por el universo masculino: por muy alto que se encarame, por muy lejos que 

se aventure, siempre habrá un techo por encima de su cabeza, unos muros que le 

cerrarán el camino. Los dioses del hombre están en un cielo tan lejano que en realidad, 

para él, no hay dioses. Sin embargo, la niña vive entre dioses con rostro humano» 

(Beauvoir, 2005: 402). 

Pero la ficción puede desvelarse porque es pura cultura: «la identidad sexual no es la 

expresión instintiva de la verdad pre-discursiva de la carne, sino un efecto de re-

inscripción de las prácticas de género en el cuerpo» (Preciado, 2002: 25). El sistema 

intenta validar el carácter femenino y masculino como verdades sexuales-naturales, pero 

los fallos (homosexuales, bisexuales, marimachos, afeminados o simples personas que 

se alejan de los ideales) demuestran –como expresa Beatriz Preciado- que el género y la 

sexualidad son artefactos instaurados, tecnologías socio-políticas que convierten a los 

cuerpos en textos. En realidad, «no somos esencias naturales sino existencias 

culturales» (Lomas, 2008: 87). 

3.3. Los códigos de hombre y de mujer en el feminismo contemporáneo 
 

El falo supondría la consideración social de la masculinidad, convertirse en sujeto 

deseado: la competencia y el ámbito público se considerarían propios del hombre. Sin 

embargo, la feminidad quedaría denigrada culturalmente, renegada a «lo otro». «[...] la 

aparente superioridad que proporciona el tener un pene/falo y la inferioridad implícita 

en la carencia de él se filtra a través de los individuos en la cultura, de modo que tener el 

signo fálico/pene viene a representar actividad, potencia, superioridad y autoridad 

(asociadas con cultura, mente, pureza, blancura, ligereza y lo “humano”) y la carencia 



 

18 
 

de aquél, pasividad, inferioridad e impotencia (asociadas con naturaleza, cuerpo, 

suciedad, “negrura”, oscuridad y lo subhumano o animal)» (Minsky, 1998: 117). 

El tener falo, con su consiguiente narcisismo, significaría la sublimación. Incluso 

mucho más. La visión de un mundo desde una perspectiva masculina sitúa al hombre en 

el centro, lo legitima. El hombre se erige como sujeto de poder: «El androcentrismo ha 

creado la ilusión de que el hombre habla y actúan en nombre de la humanidad. Esa 

ilusión ha legitimado la dominación masculina al convertir el discurso masculino en el 

discurso de la razón, del progreso y de la cultura frente al caos de las emociones y de la 

naturaleza encarnado en las mujeres. La razón masculina se convierte así en una voz 

impersonal y “objetiva”, en una voz de autoridad porque no es de nadie sino de toda la 

humanidad» (Lomas, 2008: 313). 

La mujer no tiene espacio valorado en la cultura: «la cultura se habría construido [...] 

sobre la no (auto)representación de la mujer: sobre la “castración” femenina y la 

repudiación de la feminidad, perpetrada por la cultura falocéntrica y el sistema 

patriarcal. Y, por tanto, sobre el enaltecimiento de lo masculino (los hombres) y la 

denigración de lo femenino (las mujeres)» (Chávez Fernández, 1998: 181). Para Chávez 

Fernández, el patriarcado, con su defensa fálica, se sustentaría en una jerarquía 

biológica que fundamenta valores absolutos como forma de defender la ilusión. Las 

connotaciones que se desprenden de  «lo femenino» se vinculan a aspectos negativos. 

Su devaluación –según Chávez Fernández- la renegará siempre a una débil, histérica, 

incoherente, pasiva... mientras que el hombre será definido como decidido, firme, 

objetivo, lúcido, combativo. 

Será la ilusoria falta la que lleve a la mujer a ponerse la máscara que la convierta en 

objeto de deseo. Objeto en oposición a sujeto. «Ella se endosará todas las máscaras que 

le permitan encarnar la imagen por él deseada, el imaginario masculino: “La mujer está 

hecha de la misma materia que los sueños” (Cabrera, 1983, citado por Chávez 

Fernández, 1998: 181). Los sueños, los fantasmas de los hombres que ella ha hecho 

propios y que ha convertido fácilmente en ideales, al no haber podido representar nadie 

propio» (Chávez Fernández, 1998: 181). 

La feminidad es producto de la dominación. El comportamiento y las actitudes 

femeninas sitúan a la mujer en una posición de inferioridad, la supeditan y la definen 

como un ser menos capaz. «La feminidad [...], en general, se trata simplemente de 



 

19 
 

acostumbrarse a comportarse como alguien inferior. [...] No hablar demasiado alto. No 

expresarse en un tono demasiado categórico. No sentarse con las piernas abiertas. No 

expresarse en un tono autoritario. No hablar de dinero. No querer tomar el poder. No 

querer ocupar un puesto de autoridad. No buscar el prestigio. No reírse demasiado 

fuerte. No ser demasiado graciosa» (Despentes, 2007: 106). 

Lo femenino, para escritora francesa Virginie Despentes, son las pequeñas cosas, todo 

lo que carece de importancia o no se considera relevante. Todo lo que no se encuentra 

relacionado con ascensos ni prestigios sociales: «Todo lo que no deja huella. Todo lo 

doméstico se vuelve a hacer cada día, no lleva nombre. Ni los grandes discursos, ni los 

grandes libros, ni las grandes cosas. Las pequeñas cosas. Las monadas. Femeninas. Pero 

beber: viril. [...] Ganar mucha pasta: viril. Tener un coche enorme: viril. Andar como te 

dé la gana: viril. Querer follar con mucha gente: viril. Responder con brutalidad a algo 

que te amenaza: viril. No perder el tiempo en arreglarse por las mañanas: viril. Llevar 

ropa práctica: viril. Todas las cosas divertidas son viriles, todo lo que hace que ganes 

terreno es viril. Eso no ha cambiado tanto en cuarenta años. El único avance 

significativo es que ahora nosotras podemos mantenerles» (Despentes, 2007: 107). 

La filósofa Beatriz Preciado apunta –como ella lo define- algunos códigos semiótico-

técnicos de la feminidad pertenecientes al contexto occidental:  

«Mujercitas, el coraje de las madres, la píldora, cóctel hipercargado de 

estrógenos y progesterona, el honor de las vírgenes; La bella durmiente, la 

bulimia, el deseo de un hijo, la vergüenza de la desfloración; La sirenita, el 

silencio frente a la violación; Cenicienta, la inmoralidad última del aborto, los 

pastelitos, saber hacer una buena mamada, el Lexomil, la vergüenza de no 

haberlo hecho todavía; Lo que el viento se llevó, decir no cuando quieres decir 

sí, quedarse en casa, tener las manos pequeñas, los zapatitos de Audrey 

Hepburn, la codeína, el cuidado del cabello, la moda, decir sí cuando quieres 

decir no, la anorexia, el secreto de saber que quien realmente te gusta es tu 

amiga, el miedo a envejecer, la necesidad constante de estar a dieta, el 

imperativo de la belleza, la cleptomanía, la compasión, la cocina, no hacer ruido 

al pasar, no hacer ruido al comer, no hacer ruido, el algodón inmaculado y 

cancerígeno del Tampax, la certitud de la maternidad como lazo natural, no 

saber gritar, no saber pegar, no saber matar, [...] la elegancia discreta de lady Di, 



 

20 
 

el Prozac, el miedo de ser una perra calentona, el Valium, [...] el amor antes que 

el sexo, el cáncer de mama, ser una mantenida, que tu marido te deje por otra 

más joven...» (Preciado, 2008: 91-92). 

La feminidad no sería otra cosa que el arte servil encubierto por la seducción, una 

puesta en escena de arquetipos encorsetados. «Ya mientras andamos por la ciudad o 

cuando vemos la MTV o un programa musical en la primera cadena o cuando hojeamos 

una revista del corazón, nos asalta la explosión del estilo súper-puta, por otra parte muy 

favorecedor, que adoptan muchas chicas. Es una manera de disculparse, de tranquilizar 

a los hombres: “mira qué buena estoy, a pesar de mi autonomía, de mi cultura, de mi 

inteligencia, en realidad lo único que quiero es gustarte”» (Despentes, 2007: 18-19).  

Virginie Despentes defiende que las mujeres aminoran sus logros, disimulan sus éxitos 

y se sitúan en la permanente posición seductora. Una forma de simulacro para evitar –

según Despentes- el castigo, las sanciones que conlleva el acceso a los poderes 

tradicionalmente masculinos. Por eso envían ese mensaje tranquilizador: «Vale la pena 

llevar ropa poco confortable, zapatos que dificulten la marcha, vale la pena rehacerse la 

nariz o hincharse los senos, vale la pena morirse de hambre» (Despentes, 2007: 19). 

El cuerpo, para la pensadora posestructuralista Butler, sería un signo cultural que nunca 

se desprendería de una construcción imaginaria. «La táctica del deseo es en parte la 

transfiguración del cuerpo deseante en sí. En realidad, para desear puede ser necesario 

creer en un yo corporal modificado que, dentro de las normas de género de lo 

imaginario, puede amoldarse a las exigencias de un cuerpo capaz de desear. Esta 

condición imaginaria del deseo siempre sobrepasa el cuerpo físico a través del cual o en 

el cual funciona» (Butler, 1999: 159). Y ese cuerpo fantaseado, instaurado como real y 

naturalizado dentro de la cultura dominante, sirve para inscribir en él patrones físicos 

que se idealizan. 

La unión del deseo con lo real justifica la norma y la disposición sexual. La feminidad, 

como se ha apuntado anteriormente, se debe a una finalidad: orientar el deseo 

masculino. «La mujer-como-objeto debe ser el signo de que él no sólo nunca 

experimentó un deseo homosexual, sino de que nunca experimentó el duelo por su 

pérdida. En efecto, la mujer-como-signo efectivamente debe desplazar y esconder esa 

historia preheterosexual y sustituirla por una que ensalce una heterosexualidad 

inconsútil» (Butler, 1999: 161). 



 

21 
 

El sepultamiento del complejo de Edipo, en el caso del niño, reafirma la masculinidad y 

rechaza la feminidad. El niño se erige como capaz, racional, valeroso. Sin embargo, 

como apunta Carlos Lomas (2008: 305) «la ideología del patriarcado no es sólo una 

ideología injusta con las mujeres sino que también es una jaula en la que aún están 

encerrados la mayoría de los hombres». «La virilidad, entendida como capacidad 

reproductora, sexual y social, pero también como actitud para el combate y para el 

ejercicio de la violencia, es fundamentalmente una carga» (Bourdieu, 1990, citado por 

Lomas, 2008: 310). 

«¿Qué es lo que exige ser un hombre, un hombre de verdad? Reprimir sus emociones. 

Acallar su sensibilidad. Avergonzarse de su delicadeza, de su vulnerabilidad. [...] Tener 

que dar siempre el primer paso, siempre. Amordazar la sensibilidad. No saber pedir 

ayuda. Tener que ser valiente, incluso si no se tienen ganas. Valorar la fuerza sea cual 

sea su carácter. Mostrar agresividad. No jugar a las muñecas cuando se es pequeño, 

contentarse con los coches y las pistolas de plástico aunque sean feas» (Despentes, 

2007: 25-26). Los valores tradicionalmente considerados como masculinos exigen huir 

de la feminidad: de las emociones, de la calidez, de la dimensión afectiva. En el mundo 

de los hombres debe reinar la actividad, la independencia, la eficacia, el control y la 

iniciativa. 

Los códigos semiótico-técnicos de la masculinidad pertenecientes al contexto occidental 

que Beatriz Preciado señala a través de conceptos describen qué supone ser un hombre:  

«Río Grande, el fútbol, Rocky, llevar los pantalones, saber dar una hostia cuando 

es necesario; Scarface, saber levantar la voz; Platoon, saber matar, los medios de 

comunicación, la úlcera de estómago, la precariedad de la paternidad como lazo 

natural, el buzo, el sudor, la guerra (aunque sea en su versión televisiva), Bruce 

Willis, la Intifada, la velocidad, el terrorismo, el sexo por el sexo, que se te 

levante como a Rocco Siffredi, [...] el bar, las putas, el boxeo, el garaje, la 

vergüenza de que no se te levante como Rocco Siffredi, el Viagra, [...] las 

apuestas, los ministerios, el Gobierno, el Estado, la dirección de empresas, la 

charcutería, la pesca y la caza, las botas, la corbata, la barba de dos días, el 

alcohol, el infarto, la calvicie, la fórmula 1, el viaje a la Luna, la borrachera, 

colgarse, los relojes grandes, los callos en las manos, la camaradería, las 

carcajadas, la inteligencia, el saber enciclopédico, la obsesión sexual, el 



 

22 
 

donjuanismo, la misoginia, ser un skin, los serial-killers, el heavy-metal [...]» 

(Preciado, 2008: 92). 

Pero la misma Beatriz Preciado declara después que los ideales de feminidad y 

masculinidad son inalcanzables, imposibles de existir en las personas: «Antes pensaba 

que solo los que éramos como yo estábamos bien jodidos. Porque no somos ni seremos 

nunca mujercitas ni héroes de Río Grande. Ahora sé que en realidad todos estamos bien 

jodidos, no seremos nunca ni mujercitas ni héroes de Río Grande». (Preciado, 2008: 

92). 

La limitación de valores y cualidades tradicionalmente considerados como masculinos o 

femeninos supone una injusta manera de dividir el mundo. El peligro de naturalizar la 

identidad de género se encuentra en la violencia ejercida hacia todas las opciones que se 

consideran fuera de la norma. La Ley no es una ni única. Por eso Virginie Despentes 

manifestó: «No creo por un instante en la femineidad, que sería un despliegue biológico 

o químico de cualidades particulares en todas las mujeres. Tampoco creo más en la 

virilidad que reuniría a todos los hombres. No me parece que Bruce Willis y Woody 

Allen se parezcan en nada. Ni tampoco Britney Spears y Angela Davis. Dividir a la 

humanidad en dos partes para tener la sensación de haber hecho un buen trabajo me 

parece bastante grotesco» (De Souza, 13 de enero 2007: web). 

Existe una lista que recoge las implicaciones de lo que se considera femenino, 

masculino y neutro. Juan Plaza (2005: 40), en sus estudios sobre los modelos de varón y 

mujer, recupera el inventario de la psicóloga Sandra Bem (1974): una escala de 

atributos masculinos, femeninos y neutros. Sandra Bem desarrolló el Inventario del Rol 

Sexual (BSRI, Bem Sex Rol Inventory) en los Estados Unidos de 1974. Pretendía dar 

respuesta a cuáles son los rasgos que definen a una persona como masculina o 

femenina. Pero también demostrar a través de esta manera que un individuo puede ser 

andrógino, que tiene características tanto masculinas como femeninas, o indiferenciado, 

que no muestra dirección alguna de tipificación sexual. 

Bem Sex Rol Inventory está compuesto de 60 ítems: 20 con características femeninas, 20 

con masculinas y las 20 restantes consideradas atribuibles a ambos sexos. El test en 

realidad mide la deseabilidad social respecto a la M-F; pero Sandra Bem concluye que 

no se puede reducir a las personas a una simplificación bidimensional. 



 

23 
 

Algunos de los atributos de la lista Bem: 

Atributos masculinos Atributos femeninos Atributos neutros 

Autoconfiado 

Defensor de las propias 

ideas y creencias 

Independiente 

Atlético 

Desenvuelto, firme, 

asertivo 

Personalidad fuerte 

Fuerte, enérgico 

Analítico, pensativo 

Con habilidades de líder 

Le gusta-desea arriesgarse 

Toma decisiones 

fácilmente 

Autosuficiente 

Dominante 

Masculino, viril 

Deseoso de lograr una 

posición 

Agresivo 

Actúa como líder 

Competitivo, ambicioso 

Complaciente 

Alegre 

Tímida 

Cariñosa 

Aduladora 

Fiel, leal 

Femenina 

Simpática 

Sensible a las necesidades 

de otros 

Comprensiva 

Compasiva 

Deseosa de calmar los 

sentimientos heridos de los 

demás 

De hablar suave 

Cálida, afectuosa 

Tierna, delicada, sensible 

Ingenua, crédula 

Infantil 

Amante de los niños 

Gentil, benévola, amable 

Persona que ayuda 

Irritable, cambiante de 

humor 

Consciente 

Teatrero/a 

Feliz, dichoso/a 

Impredecible 

Digno/a de confianza 

Celoso/a, envidioso/a 

Sincero/a, veraz, exacto/a 

Reservado/a, callado/a 

Presumido/a, vanidoso/a, 

engreído/a 

Agradable 

Solemne, ceremonioso/a 

Amistoso/a 

Ineficaz, incapaz 

Adaptable 

Metódico/a 

Con tacto, discreto/a, 

diplomático/a 

Convencional 
 

(Fuente: Mosterio, 2001, citado por Plaza, 2005: 39) 

El feminismo pone de relieve las características asociadas a ambos géneros para 

remarcar las desigualdades que se originan como fruto de ellas. Pretende exponer que 

los arquetipos asfixian a mujeres y hombres, pero que son las primeras las grandes 

perdedoras, pues los atributos femeninos son peores valorados en la cultura social.  



 

24 
 

4. Feminidad y masculinidad en el texto televisivo 
 

El discurso televisivo posmoderno, al formar parte de nuestra cotidianidad, exige un 

acercamiento para contemplar los mensajes dirigidos a mujeres y hombres (y en un 

sentido más amplio, al ser humano) que se difunden. 

4.1. La televisión, espectáculo de nuestra cotidianidad 
 

Jesús González Requena inscribe la experiencia perceptiva humana en dos ámbitos: «la 

experiencia perceptiva directa, es decir, la construcción de imágenes perceptivas del 

mundo, y la experiencia perceptiva de la representación visual, es decir, la percepción 

de representaciones, de imágenes mediadoras entre las construidas por la percepción y 

el mundo referencial» (González Requena, 1992: 75). 

La representación, así entendida, existe desde la Antigüedad -la pintura y la escultura 

son ejemplos de ello-, pero la expansión de las técnicas de representación audiovisual se 

ha introducido en nuestra cotidianidad: «vivimos, hay que decirlo, un mundo en el que 

las representaciones invaden casi todos los resquicios de la experiencia perceptiva» 

(González Requena, 1992: 76); fundamentalmente porque «la televisión está ahí, 

delante de nuestros ojos» (González Requena, 1992: 9). 

La televisión se adentra en nuestras vidas y transforma los espacios; altera, en esencia, 

el ámbito doméstico: de círculos que garantizan la intimidad y comunicación familiar a 

semicírculos abiertos orientados hacia el televisor. «[Un] movimiento de 

reestructuración topológica que niega al cuarto de estar su tradicional carácter de 

espacio de intimidad –de privacidad- para abrirlo a un espacio social, público y, como 

sabemos, esencialmente espectacularizado –y, por tal, pseudosocial, pseudopúblico» 

(González Requena, 1992: 101-102). 

  



 

25 
 

 

 

 

 

 

  

 

Y los sujetos miran, al igual que el niño y la niña miraban la imagen del otro con el que 

identificaban, pues la mirada se encuentra vinculada con el deseo. El ojo es el órgano 

que estructura la propia imagen, el propio cuerpo, a partir de la observación. El ojo 

participa «en la relación narcisista, imaginaria del otro, donde se forma el bildet, el yo» 

(Lacan, citado por González Requena, 1992: 62). El espectáculo televisivo busca 

suscitar el deseo, seducir para atrapar la mirada del espectador; retenerla. «Y 

retengamos, en todo caso, pues tal es lo que constituye la economía pulsional del 

espectáculo, la importancia que la fascinación visual, es decir, la seducción, desempeña 

en la constitución especular del yo» (González Requena, 1992: 65). 

4.2. La producción de subjetividad en el espectáculo televisivo 
 

El discurso televisivo actual, caracterizado por el espectáculo, se inserta en el contexto 

de la posmodernidad. Su origen vendría a ser el resultado del fracaso de la Ilustración, 

del fin de una cultura basada en la razón. Un rechazo ideológico que reorganizó la 

sociedad en todo lo opuesto: «[fue la] revancha de lo privado sobre lo público, del 

suceso sobre la Historia, de lo pragmático sobre lo programático, de lo vivencial sobre 

lo ideológico» (Imbert, 2003:  22).  

La victoria de lo público sobre lo privado «permite explicar el auge de formatos, 

géneros, modalidades expresivas y estrategias discursivas basadas en contar historias» 

(Arroyas Langa, Gobantes Bilbao, Noguera Vivo, 2010: 8-9).  Un contar historias que, 

paradójicamente, se articula sin relatos, pues tan solo muestra fragmentos, trozos de 

vidas, expuestos con una hegemonía emocional que tiene como consecuencia que «los 

valores ya no se transmiten tanto mediante la articulación de ideas como con 

Fuente: González Requena, 1992: 100-101 



 

26 
 

manifestaciones de los sentidos, y que las informaciones se elaboren menos en términos 

de verdad o rigor que en términos de identificación emocional» (Arroyas Langa, 

Gobantes Bilbao, Noguera Vivo, 2010: 8). 

El paradigma que se crea a partir de esta crisis transforma el discurso televisivo: «por un 

lado, los géneros “realistas” –con vocación referencial-, cuyo prototipo es el telediario, 

se ven obligados a renovarse, con una tendencia clara a espectacularizar y/o 

amenizar/variar su discurso. Por otra parte, asistimos a una especie de retorno al 

realismo tanto en los programas de ficción como en los llamamos “programas de 

realidad”» (Imbert, 2003, 24).  

Irrumpe la realidad, las emociones, los sentimientos y las vivencias subjetivas. Y se 

configura el espectáculo. «Este modo de representación establece una relación 

paradójica con la realidad, a la vez especular y espectacular: especular porque es una 

realidad enraizada en la cotidianeidad, en lo vivencial, en lo familiar, que actúa como 

espejo; espectacular porque está dotada de una cierta teatralidad, inherente al código 

televisivo, vinculada a un contrato comunicativo que propicia el espectáculo» (Imbert, 

2003: 28). 

El espectáculo es aquello que se «ofrece a la vista o a la contemplación intelectual y es 

capaz de atraer la atención y mover el ánimo infundiéndole deleite, asombro, dolor u 

otros afectos más o menos vivos o nobles» (RAE, 2001). El espectáculo muestra un 

cuerpo que desea seducir, atrapar la atención del sujeto que observa. «Todo espectáculo 

se articula sobre una relación dual, imaginaria, especular. Lo imaginario es convocado 

en esa densa relación que vincula a un sujeto que mira y a un cuerpo que actúa para él, 

que se ofrece a su mirada» (González, 1992: 66). 

La mirada del telespectador se entrega a su deseo visual, vuelca su atención, pues el 

cuerpo que se muestra ejerce fascinación, seduce. «Una mirada, una distancia, un 

cuerpo que se exhibe afirmado como imagen que fascina. He aquí, entonces, los 

elementos necesarios para una situación de seducción. Pues lo que pretende el cuerpo 

que se exhibe es seducir, es decir, atraer –apropiarse- de la mirada del otro» (González, 

1992: 65). 

Pero el cuerpo del espectáculo audiovisual, el mismo que retiene la mirada del 

espectador, difiere del cuerpo que pone en escena el teatro, el circo o cualquier otra 



 

27 
 

actuación. Porque el cuerpo del espectáculo televisivo es una imagen descorporeizada: 

«universalización, pues, del star-system: imágenes de cuerpos ejemplares, tan 

ejemplares que sólo pueden existir como imágenes: cuerpos que no huelen y que 

carecen de textura, que desconocen las erosiones del tiempo, que son, en el extremo, tan 

inmaculados como asépticos» (González, 1992: 134). 

Esta sociedad posmoderna del espectáculo Beatriz Preciado la inscribe en lo que 

denomina «capitalismo farmacopornográfico», un capitalismo asentado sobre la 

industria farmacéutica y la industria audiovisual, en concreto la del sexo. «El 

capitalismo farmacopornográfico inaugura una nueva era en la que el mejor negocio es 

la producción de la especie misma, de su alma y de su cuerpo, de sus deseos y afectos. 

El biocapitalismo contemporáneo no produce “nada”, excepto la propia especie» 

(Preciado, 2008: 44).  

Se trata de moldear a los individuos para encaminar su propia concepción; las personas 

consumen para conseguir la apariencia y los deseos expuestos como normalizados. 

«Consumimos aire, sueños, identidad, relación, alma. Este nuevo capitalismo 

farmacopornográfico funciona en realidad gracias a la gestión biomediática de la 

subjetividad, a través de su control molecular y de producción de conexiones virtuales 

audiovisuales» (Preciado, 2008: 43). La globalización y el mundo audiovisual permiten 

difundir imágenes y modelos de manera masiva. 

«[En] la lógica del impacto espec(tac)ular [...] no es la información sobre el mundo lo 

que importa, sino la construcción y el consumo de un mundo imaginario, intensa y 

excitantemente coloreado» (González, 1992: 136). Se potencia una imagen electrónica, 

de una forma extremadamente deseable, que los telespectadores ansían obtener para sí: 

«se trata del ámbito de la cultura light: cuerpos que para exhibirse elásticos y ligeros 

buscan denodadamente descorporeizarse, negar su olor y su peso, disfrazar su textura y 

sus arrugas, identificarse en suma con los fantasmas plástico-electrónicos» (González, 

1992: 137). La razón de ser se focaliza en conseguir ser deseado por la mirada del otro. 

González Requena expone que el discurso televisivo dominante produce el narcisismo, 

la autofascinación especular; ser look para cotizarse en el mercado visual.  

Las transformaciones de las tecnologías de producción de subjetividad se infiltran en la 

vida cotidiana –según Beatriz Preciado- a partir de la Segunda Guerra Mundial como 

nunca lo habían hecho antes. El desarrollo de la cirugía, de los fármacos, ligados a la 



 

28 
 

evolución de las formas de representación (fotografía, cine, televisión, Internet, etc.) 

produjeron que cada individuo interiorizara su ideal del yo. «Si en la sociedad 

disciplinar las tecnologías de subjetivación controlaban el cuerpo desde el exterior como 

un aparato ortoarquitectónico externo, en la sociedad farmacopornográfica, las 

tecnologías entran a formar parte del cuerpo, se diluyen en él, se convierten en cuerpo. 

[...] El poder actúa a través de una molécula que viene a formar parte de nuestro sistema 

inmunitario, de la silicona que toma la forma de senos, de un neurotransmisor que 

modifica nuestra forma de percibir y actuar, de una hormona y su acción sistemática 

sobre el hambre, el sueño, la excitación sexual, la agresividad o la descodificación 

social de nuestra feminidad y masculinidad» (Preciado, 2008: 68). Se consigue que cada 

individuo se auto-ejerza su propia vigilancia y control. 

Beatriz Preciado considera que son emblemas la talla, la silicona, el vello o la Viagra 

porque suponen formas de proyección del yo, de feminidad y  masculinidad junto a sus 

modos de actuar. La difusión de representaciones emiten el comportamiento que cada 

individuo ha de mostrar según de sea hombre o mujer. Y todo ello, sobre todo, gracias a 

un espectáculo que fascina. «La fascinación es, en efecto, el camino abierto a la 

penetración de las mentes, a la interiorización de modelos, porque cultiva el narcisismo 

del sujeto, porque activa [...] las dimensiones más profundas y contradictorias, para bien 

o para mal» (Imbert, 2003: 45). El espectáculo televisivo conecta a la vez con nuestros 

gustos declarados y con nuestros deseos inconfesables. «La fascinación que los 

personajes y las situaciones ejercen sobre el espectador provienen del hecho de que le 

ponen en contacto con lo más profundo y oculto de sus tensiones y pulsiones, de sus 

conflictos y anhelos, de sus deseos y temores. La televisión seduce porque es espejo, no 

tanto de la realidad externa representada cuanto de la realidad interna del que la 

contempla» (Ferrés, 1996, citado por Imbert, 2003: 45). 

4.3. El caos en el show televisivo 
 

El discurso del espectáculo se puede analizar desde la relación que mantienen los 

individuos con las palabras. Porque después del fracaso del proyecto de la Modernidad, 

la posmodernidad cambió la concepción de la comunicación. En la Ilustración «se 

entendía que la necesidad de comunicación del ser humano para el desarrollo individual 

junto a la percepción moral de su vulnerabilidad eran el fundamento de la construcción 

de discursos cuya discusión contribuía a crear redes de sentido y solidaridad» (Arroyas 



 

29 
 

Langa, Gobantes Bilbao, Noguera Vivo, 2010: 7). Pero la sociedad del espectáculo 

posmoderna rompe con esta idea y no construye, sino que deconstruye los discursos. 

«Volvamos a un enunciado básico de la teoría del texto: la cultura la hacen los textos, 

pero en la medida los textos pueden convertirse en elementos de destrucción cultural; 

por lo mismo que la construyen la pueden destruir» (en Gobantes, 2014: en prensa). 

González Requena expone que lo que se considera realidad es inseparable de las 

representaciones proyectadas. El espectáculo, difundido a través de los medios de 

comunicación, muestra el mundo privado de las personas: «es en este otro territorio 

donde se juega la puesta en discurso, la representación, la construcción de la realidad en 

su aspecto más subjetivo: el de los sentimientos y las emociones humanas. De manera 

que en ello se juega, nada más y nada menos que el cómo concebimos al ser humano» 

(González Requena, 2010: 22). Se juega con los valores considerados humanos. 

El mundo del espectáculo convierte en show cualquier puesta en escena, y explota el 

sufrimiento humano. «La emoción que produce la contemplación del dolor es sin lugar 

a dudas el recurso más trillado del espectáculo televisivo, pues éste consiste 

precisamente en eso: hacer de la realidad más cruda –reality show- y de su verbalización 

–talk show- un resorte dramático» (Imbert, 2003: 128). Disfrutar del sufrimiento, en 

definitiva, perder la compasión: «aniquilarla [la compasión] y colocar al espectador en 

la posición de canalla, de alguien que disfruta del sufrimiento del otro. Eso es una 

enfermedad social extraordinaria» (en Gobantes, 2014: en prensa). 

En esos platós no existe la compasión, ni el respeto, no se protege la dignidad ni la 

intimidad. En el discurso televisivo se destruye el compromiso con las grandes palabras, 

aquellas que otorgan a los individuos su dimensión humana. Así que volvamos al 

enunciado básico de González Requena: «que las cosas para mí, la realidad, nace como 

efecto de los discursos que nos permiten representarlas y, así, pensarlas, dotarlas de 

sentido. De lo que se deduce que lo que llamamos realidad es indisociable de las 

representaciones que construimos para pensar nuestras experiencias singulares de lo 

real. Ahora bien, si la realidad es algo que construimos con los discursos, es decir, con 

los textos, deberán ustedes reconocer que igualmente podemos destruirla, en la misma 

medida en que destruyamos los textos que nos permiten conformarla» (González 

Requena, 2010: 20). Y cuando se destruye, se evapora el compromiso y el espectáculo 

televisivo da la bienvenida al caos nietzscheano.  



 

30 
 

5. El análisis de Mujeres y hombres y viceversa 
 

5.1. Descripción del programa 
 

Mujeres y hombres y viceversa es un programa emitido por Telecinco de lunes a viernes 

de 12.45 a 14.20. Se introdujo a la parrilla televisiva española el 9 de junio de 2008 y 

consiste en la adaptación de la producción italiana Uomini e donne. Pero con 

variaciones, como el nombre. Uomini e donne (hombres y mujeres) se invirtió por 

Mujeres y hombres y se añadió la palabra ‘viceversa’, como forma de evitar acusaciones 

de tintes machistas y de expresar que los protagonistas son los dos sexos. Que es 

indiferente Mujeres y hombres que Hombres y mujeres porque se crean espacios para 

ambos. 

La mecánica corresponde al formato de dating show –programa de citas o concurso de 

citas-. Cuatro tronistas (dos chicos y dos chicas) conocen a pretendientes que acuden al 

programa para conocerles y conquistarles. No existe una duración específica para cada 

trono, el ritmo lo marca la propia persona en su proceso de encontrar el amor. El primer 

director del programa
1
, Alberto Carullo, explicó en qué consiste: «se trata de un 

programa de entretenimiento que da la oportunidad, a quien no tenga pareja, de conocer 

a su media naranja y desarrollar una historia de amor con otras personas que acudirán» 

(El Mundo, 8 de junio de 2008: web). 

Como el ‘amor’ es complicado, el programa cuenta con dos asesores –colocados al lado 

de los tronos- para orientar en las decisiones que se toman. Y como el programa 

requiere dinámica, espectáculo, también participan ganchos, colaboradores sentados en 

las gradas del público que comentan todo lo que sucede y se ve en el plató. Solo se 

ponen dos condiciones a pretendientes y tronistas: que nadie de los que acuda tenga 

pareja y que ninguno de los participantes que se conquisten se vea fuera del programa. 

Las cámaras tienen que estar. El incumplimiento de estas dos normas suele llevar a la 

expulsión. 

El programa que permite encontrar a la media naranja ronda actualmente (junio de 

2014) el 15% de share y su público objetivo se centra predominantemente en los 

jóvenes entre los 13 y los 24 años. 

                                                             
1 Cristina Gutiérrez es la actual directora del programa 



 

31 
 

5.2. Justificación del objeto de estudio 
 

Mujeres y hombres y viceversa es un texto televisivo que pone en escena algo semejante 

a un cortejo: la seducción para conquistar al otro. El momento en el que ambos sexos 

quieren hacerse deseables muestra los modos de relación entre los géneros masculino y 

femenino. Por eso se considera que el programa resulta un espacio privilegiado para el 

análisis de la identidad de género y de las actitudes y los comportamientos adoptados. 

El programa, además, se enmarca dentro del mundo del espectáculo televisivo. Así, el 

deseo no se ciñe a aquellas personas que acuden a plató, pues el espectáculo busca 

seducir a la mirada del telespectador para atraparla. El espectáculo intenta fascinar, y 

«la fascinación es, en efecto, el camino abierto a la penetración de las mentes» (Imbert, 

2003: 45). 

En este trabajo analizo dos programas correspondientes al dedicado al trono de los 

chicos que se emitieron los días 6 y 7 de mayo de 2014. Soy consciente de la reducción 

de la muestra pero considero que estos dos programas son suficientes para ejemplificar 

lo que se exhibe. El objetivo del presente trabajo pretende constatar lo que en esos dos 

programas ocurre y la demostración de los modos de actuación de hombres y mujeres en 

el cortejo queda expuesta para el análisis. Pero existe otra razón de peso: a esos dos 

programas acudí como público para evitar las mediaciones y ver, desde el mismo lugar 

donde se graba y produce, los acontecimientos que aparecen posteriormente en pantalla. 

Observar sin filtros el espectáculo que de lunes a viernes se cuela en los hogares 

españoles. He de puntualizar que la muestra es fruto del azar, pues para presenciar el 

programa en directo solicité petición y los días disponibles correspondieron al 6 y 7 de 

mayo. 

  



 

32 
 

5.3. Análisis textual de Mujeres y hombres y viceversa 
 

El siguiente análisis se basa en una transcripción de fragmentos seleccionados junto a la 

muestra de imágenes que acompañaron a los comentarios que se produjeron en los dos 

programas. En el desarrollo se intercala esta muestra con propias consideraciones. Para 

diferenciar lo que constituye lo propio del programa de mis valoraciones, advierto que 

éstas últimas se escriben en negrita. 

 

Emma: Ángel, van a entrar tus chicas hoy muy peculiares, vestidas de heroínas 

de películas. Algunas muy sexys y algunas con mucha fuerza ya lo verás.  

Emma García es la presentadora de Mujeres y hombres y viceversa. La gran 

narradora y la que dirige este texto televisivo. Mueve los hilos, da paso a los que 

participan, se encarga de articular el programa. 

 

Emma: Pero tenemos un estilista que viene acompañado de Lola, su perrita. 

Adelante, Jesús. 

 



 

33 
 

 

Emma: ¿Cómo está nuestra Pepa? Veo que viene a conjunto. ¿Estáis preparados 

los dos? Pues adelante el desfile. 

[...] 

Raquel, adelante. 

 

 

 



 

34 
 

 

Emma: Guau. Has dejado aquí al público. Que lo diga Jesús. 

 

Jesús: Su personaje es Violeta, de Los Increíbles. Y tiene versiones y tiene 

diferentes maneras de haber hecho aquí el desfile y creo que es la mejor versión 

que has podido hacer porque sexy, provocativa, con brillos. ¿Esto lo has hecho 

tú, también? Te lo has currado. [...]  

 

Con las botas altas. Viene provocativa. No ha desfilado con soltura pero ha 

tenido su gracia y su sensualidad. Y creo que es de premiar. Le voy a poner un 9. 

Raquel cumple las expectativas. Nadie parece sorprendido. Se ha endosado la 

máscara de mujer deseable: provocativa, sensual, digna de cautivar la mirada. La 

heroína Violeta de Los Increíbles, una niña que en la ficción ronda los diez años, 

ahora es una pretendienta que se viste con un traje modificado para la seducción. 



 

35 
 

 

Raquel: Gracias. [Aplausos] 

 

Emma: Un pedazo de 9 para Raquel. A ver, Anabel. 

 

Anabel: Yo te he puesto, nena, un 15 porque vas estupendamente. Por ponerte 

un fallo, que no tienes ninguno, pero por ponerte un fallo, el cinturón te queda 

un poquito grande y se te cae. Pero ir con esas botas de plataforma, bajar la 

escalera, las mallas pegás que llevas, el culazo que te hacen, y a parte que el 

disfraz está curradísimo, para mí un 15. [Aplausos] 

El cuerpo fantaseado se pone en escena para exhibirse. La delgadez, la belleza, la 

melena que cae hasta la cintura, los labios rojos, los tacones que estilizan, el físico 

femenino enfundado en unas mallas que realzan los atributos que se valoran para 

la conquista. Pero aunque su cuerpo se encuentre presente en el plató, ella parece 

no estar. 



 

36 
 

 

Emma: ¿Estás muy nerviosa, no Raquel? Ángel está como muy seria. Yo creo 

que está un poco nerviosa.  

Ángel: Está nerviosa. Relájate. 

Raquel: Sí, estoy un poco nerviosa. 

Pero no transmite nerviosismo. Su rostro sin expresividad y su pose prácticamente 

inmóvil, con los brazos quietos extendidos y las piernas fijadas, desprenden una 

sensación de falta de vida, de alguien inerte. 

Emma: A ver, Perla que está con nosotros. Que puntúe Perla. 

 

Perla: Buenos días, chicos. Yo me voy a copiar de Luismi y la voy a dar un 

peazo de 10. Si me haces caso, que veo que estás bien acompañada. Te pongo un 

10, ¿vale? Que te lo has currado mucho y me gusta. 

  



 

37 
 

Emma: Yo creo que Aurora, Aurora no va a poder sacar ningún fallo en esta 

ocasión. Vamos a comprobarlo, ¿Aurora? 

Aurora: No te saco ningún fallo porque no sé ni de qué vienes. No he visto ese 

personaje. Te pongo un uno hija mía.  

 

Ángel: ¿Pero, Aurora, un uno? 

Raquel: Serás la única [no se altera]. 

 

Veo a una chica de rojo, con los pantalones... es que no me estás diciendo nada. 

Entonces no te puedo puntuar. Un uno. 

[...] 

 

Ángel, ¿qué nota le pones tú? 



 

38 
 

  

Ángel: Emma, a mí la verdad que me ha encantado. Le voy a poner un 10 

porque el disfraz está increíble, se lo ha currado mucho y me encanta. 

Ella representa al objeto silente de deseo. No se mueve en exceso, no se altera, 

posiblemente, cuando se exprese, nunca elevará demasiado su tono de voz. Parece 

estar allí para ser contemplada. Es bella, pasiva, inexpresiva, contenida, fría. 

Permanece exánime para ser la figura que dirige el deseo masculino. 

Pero él apenas da muestras interés, ni siquiera cuando se sienta sobre su regazo. 

Aunque tampoco le molesta –quizá porque Raquel, lo que representa Raquel, no le 

incomoda-, pero no manifiesta ningún tipo de actitud receptiva, no le dirige 

ninguna mirada de deseo. No parece inmutarse por la chica que se enfunda el traje 

modificado de Violeta la de Los Increibles. 

Emma: Enhorabuena, Raquel [Aplausos] 

 

Continuamos con el desfile de heroínas y ahora va a entrar, Steisy.  

  



 

39 
 

  

  

[Ovaciones y aplausos] 

Ángel: Vaya sorpresa, Emma. 

Emma: ¿Por qué, Ángel, por qué la sorpresa? 

Antonio Tejada [asesor del amor]: A mí me ha levantado. Del asiento, digo. 

Ángel: Me ha dejado sin palabras, Emma. Madre mía. A parte que está en su 

salsa porque ella se mueve en estos mundos de desfile... 

Emma: ¿Qué quieres decir? 

Ángel: Que se le nota que está a gusto. 

  

Emma: ¿Tú utilizas también esto para tus espectáculos? 

Steisy: No, así voy muy tapá. 



 

40 
 

Antonio David [asesor del amor]: ¿Pero tú haces despedidas de soltero, no? [...] 

Y en la despedida de soltero, imagínate, si te ponen música y Ángel es el soltero, 

¿tú qué le harías a Ángel aquí ahora? 

Steisy: Pues un show, un streaptes. 

   

 

Steisy no es pasiva, ni dulce, ni inexpresiva; Steisy domina la escena. Es netamente 

procaz y lasciva. La seductora que convoca al sexo sin tapujos. La tentadora. Todo 

en ella remite al encuentro sexual: su vestimenta, su cuerpo, su gestualidad, sus 

movimientos. Su presencia puede que sea capaz de sepultar de inmediato el 

complejo de Edipo del varón: orientarle en su campo de deseo. Pero este arquetipo 

de mujer, aunque sea tan estereotipado como el anterior, parece que provoca 

suspicacias debido a su explicitud. 

 

Emma: Bueno, vamos a dejarlo allí. A ver, Jesús, por favor. Respira tú también, 

¿eh? 



 

41 
 

Jesús: Se me ha cortado el aliento incluso a mí. Yo quiero puntuar su puesta en 

escena de dos maneras. Quiero poner dos puntuaciones. La primera, con respesto 

a su look, su caracterización como personaje, que creo que está muy bien. O sea, 

has hecho una muy buena imitación de una Catwoman muy sensual, muy 

atrevida, provocativa, vamos que creo que Ángel está en su salsa. Contentísimo, 

¿verdad? ¿me equivoco? Las botas altas me gustan muchísimo, los leggins te 

hacen un figura estupenda, el corsé con tirantes, el maquillaje también lo ha 

logrado muchísimo. O sea, que en cuanto a caracterización le voy a poner un 9. 

Steisy: Muchas gracias. Oh, qué bueno es. 

Emma: Espera, espera. Espera, Steisy que hay una segunda parte. 

Jesús: La segunda parte es la del desfile. Ni tanto ni tan corto. Me ha parecido 

vulgar. 

Steisy: ¿Por qué? 

 

Jesús: O sea, yo sé que es espectacularidad, pero no me gusta que una mujer 

proyecte su lado más vulgar. Es que esa es la palabra. 

Steisy: ¿Pero la Catwoman lo que proyecta es su lado salvaje, no? 

Jesús: Mira, la Catwoman es un personaje que nació hace bastantes años y 

décadas de hecho, ¿y sabes cómo empezó Catwoman? Era una vulgar ladrona. 

Pero para quedarse con Batman, hay que pasar mucho. O sea, yo es un consejo 

que te doy. Que como desfile te pongo un uno. 

Muestra que conoce el deseo masculino y que puede satisfacerlo. Ella también se 

ha endosado la máscara de feminidad, aunque una diferente a la de la chica 

anterior. Sus labios hinchados, su maquillaje excesivo, sus senos voluminosos, su 

ropa ajustada: es la oposición de la chica buena, fiel y de aspecto recatado. Su 



 

42 
 

figura resulta fascinante y logra reacciones; es capaz de atraer con una fuerza 

desbordante. Pero aunque se reclame como el deseo, no lo logra. 

Steisy no deja lugar para ningún intercambio simbólico en el cortejo. Ella arrrasa 

sin permitir espacios comunes para los gestos, las miradas, el coqueteo: los 

acercamientos mutuos. No existen las sutilezas ni él participa: queda relegado a la 

pasividad más absoluta en todos los planos. Y él parece mostrar incomodidad. 

 

Ángel: ¿Un uno? No 

Emma: Steisy, ¿tú has tenido la sensación de que te entregabas, quizá, 

demasiado al personaje? 

Steisy: Hombre un poco, pero en todo caso más vale que sobre que no que falte. 

[...] 

Emma: A ver, Olalla.  

 

Olalla: Yo le voy a dar un tres a la travesti que Steisy lleva dentro. Y se lo he 

dado porque yo, como decía antes a una de tus compañeras, creo que la ropa 

tiene que ser una extensión de la personalidad; en tu caso creo que es una 

extensión de la personalidad porque los felinos son muy falsos. Y creo que 

contigo va a pasar eso, que las matas callando y que vas por detrás. Y también 

creo que con la ropa que llevas tan provocativa y tan explosiva, creo que los tíos 

te van a ver más para un momento que para una relación seria. Es mi opinión.  



 

43 
 

[...] 

 

Emma: A ver, Anabel. 

Anabel: Vienes estupenda, me has provocado hasta mí que soy tía. Lo has hecho 

súper bien bajando las escaleras. Esto [se refiere a los pechos] casi se te sale, me 

has dado poquito de susto. Mira, que a base de críticas tú tienes que seguir para 

adelante, y no mires a nadie. Que tienes un cuerpazo, que tienes una buena 

actitud... Que es que siempre sois metéis con la que está más buena y la más 

guapa. 

Porque al fin y al cabo eso es lo importante aquí, ser un cuerpo perfectamente 

moldeado y textualizado como «mujer». Ser la imagen que encaja en el imaginario 

social y televisivo. Un cuerpo perfecto más parecido a lo que González Requena 

denomina «fantasmas plásticos-electrónicos» que a uno real. Y esa forma plástico-

electrónica del espectáculo se exhibe para fascinar.  

La producción de subjetividad –como explica Beatriz Preciado- se infiltra en la 

cotidianeidad de los individuos: las representaciones y los modelos funcionan para 

que cada persona visualice su propia concepción y sea ella misma la que moldee su 

propio cuerpo conforme a los patrones expuestos. El texto televisivo muestra 

determinadas apariencias corporales seleccionadas para su difusión. 

[Aplausos] 

 



 

44 
 

Olalla: Bueno, yo tengo una pregunta a ver si puedo cambiar de opinión. Si 

Ángel fuera ciego, Steisy, ¿tú cómo le impresionarías? 

  

Steisy: ¿Yo? ¿Pues no te lo dije en la prueba de cámaras? Si yo con un pimiento 

te hago un arroz. Si soy muy apañá. Con un pimiento te hago un arroz. [...] 

Trabajadora, buena gente, amiga de mis amigas, muy de su casa, de su familia, 

¿tú qué quieres? 

[...] 

  

Emma: Bueno, puntúale.  

Ángel: Emma, no hace falta ni que lo diga, un 10. 

Y Ángel puntúa, pero como si no fuese con él lo que sucede en el plató, como si el 

cortejo que cada una de sus pretendientas pone en escena no se dirigiera a él. En su 

rostro no aparece ningún gesto que demuestre algún tipo de emoción. Se muestra 

indiferente. Se podría decir que Ángel no encaja en el modelo masculino clásico: el 

del hombre que, con un profundo respeto, mira a la mujer con deseo, con 

admiración, y que la interpela para el encuentro. Y no es por sus pretendientas, que 

le pueden gustar más o menos dentro de una medida, simplemente consiste en que 

carece de esa mirada. Puede que ni siquiera mire, que se limite simplemente a ver. 



 

45 
 

 

[...] [Pasamos al programa del 7 de mayo de 2014] 

 

Emma: Bueno, vamos a ver cómo viene Patricia. 

 

 

 

Emma: Hola, Patricia. ¿Cómo estás? 



 

46 
 

 

Patricia: Bien. 

Emma: A ver, Jesús, ¿qué tal está? 

Jesús: Yo a los doce años tenía un pijama idéntico [risas pero también se oyen 

voces molestas por ese comentario]. A ver, Patricia, evidentemente vienes de 

Spidergirl porque es obvio, pero te has ido a lo fácil que es comprarte un disfraz. 

Ya que te vas a comprar un disfraz cómpratelo de tu talla porque te hace bolsas. 

Y una pregunta [interrumpe Ángel para decir: “joe, todo malo”]: ¿por qué no 

llevas calzado? 

 

Patricia: Porque no. Porque Spiderman llevaba unas botas que eran como 

calcetines y yo voy igual. 

Patricia se ha disfrazado de Spiderman. No de un Spiderman [o Spiderwoman si se 

quiere] sexy e insinuante, sino idéntico al Spiderman que trepaba por las paredes y 

perseguía villanos. Y se mantiene firme: «no me he calzado [aquí está implícito los 

tacones] porque Spiderman no los llevaba». Reclama la fidelidad al modelo 

original del disfraz. 

Jesús: A favor tuyo, Patricia, tengo que decir que me pareces una chica muy fina 

y bastante mona. Así que bueno, pues te voy a poner un cinco, te apruebo. 

Emma: Un cinco. Bueno, vale. 



 

47 
 

 

Jesús: Algo para el disfraz, ¿qué más le voy a dar? 

 

Isaac [el otro tronista]: Oye, Ángel, ¿no quieres prescindir de ella? 

Ángel: ¿De quién, de Patricia? No 

Emma: Oye, Isaac, ¿qué te pasa? 

Ángel: Ya estamos tocando... [anteriormente había pedido a otra de sus 

pretendientas] 

 

Si Ángel en rara ocasión parece mostrar algún tipo de reacción, de interés por sus 

pretendientas, de mostrarse sentirse seducido por ellas, Isaac manifiesta todo lo 

contrario. Es descarado e incesantemente da señales de interesarse por todas. Pero 

Isaac, aunque sea diferente a Ángel, tampoco se ajusta a la masculinidad clásica. 

Isaac parece encarnar a la masculinidad degradada, la que posee una mirada soez 

que las reduce a un simple cuerpo. Escasamente desprende otra inclinación hacia 



 

48 
 

ellas que las que aluden al acto de ejecutar. Devora sin que quede la apreciación, la 

admiración, la transmisión de la importancia de la otra persona. 

Y Patricia, entre estos dos modelos que se sientan en el trono, sabe a quién quiere 

conseguir. 

Isaac: Te pregunto, no sé. ¿Por qué no puede? 

Ángel: Porque no quiero 

Isaac: Bueno, pregúntale a ella. 

Ángel: ¿Quieres? 

Patricia: No 

Isaac: Una cita por probar. ¿Seguro? 

Patricia: Segurísimo [con firmeza] 

Ángel: Eres un sinvergüenza, ¿no? [en tono amistoso] 

[....] 

Emma: A ver, Lola, tú que le conoces tanto a Ángel [Ángel había sido el 

pretendiente de Lola cuando ella era tronista. Y los dos se fueron juntos. 

Rompieron porque ella le engañó con otro. Él acepto el trono a los pocos días y 

el programa, como buen espectáculo que se sustenta en el morbo, en las 

situaciones que producen situaciones de degradación y dolor, ofreció a Lola 

sentarse de gancho]. 

La presentadora había dado paso a todos los comentarios, pero sabía que Lola, 

precisamente Lola, era la clave para la colisión. El programa necesita más 

enfrentamiento. 

 



 

49 
 

Lola: Yo le he puesto un cinco. Ehh... vienes de superhéroe, efectivamente, pero 

creo que te podrías haber puesto algo que te favoreciera un poquito más porque 

creo que te hace muy plana por delante y por detrás. Entonces creo que podrías 

aprovechar más. Más que nada porque Ángel es un niño al que le gustan las 

chicas así hermositas. Entonces yo creo que podrías aprovechar más tu... tu..., lo 

guapa que eres, vamos. Así que nada, un cinco. 

Lola castiga su actitud. No se ha puesto la máscara, no se ha subido a los tacones, 

no ha recortado el disfraz de Spiderman para hacerlo más provocador. Le 

reprocha que su cuerpo no luzca para la mirada de los hombres. 

Emma: A ver, Patricia va a contestar. 

 

Patricia: No tengo nada que decirle. Pero hermositas, ¿a qué te refieres con 

hermositas? 

 

Lola: Con más culillo, más tetillas. Más cuerpo. A eso me refiero. 

 



 

50 
 

Patricia: Yo soy como soy y si le gusto, le gustaré así. O sea yo mi cuerpo lo 

tengo así. 

Sigue manteniéndose firme, como si el espectáculo no fuera a poder con ella. 

Porque Patricia parece que no quiere caer en el juego, ni que el juego la 

transforme. Ella ha venido a conquistar a Ángel pero sin perder su personalidad: 

«yo soy como soy y si le gusto, le gustaré así». Y Ángel muestra cierto interés por 

ella, quizá porque parece una niña buena, cálida, cariñosa, sensible. La chica que 

posiblemente jamás le engañaría con otro porque tiene lealtad. Pero esa chica 

tierna ha venido a participar a un espectáculo televisivo, y puede que no sea 

totalmente consciente de dónde está. 

 

Emma: ¿A ver si ahora la chica va a tener que engordar? Es que... A ver, qué 

nota le das. 

 

Ángel: Pues le voy a dar un ocho. 

[Se ve una cita de Patricia y Ángel] 

Emma: Steisy, ¿qué te ha parecido la cita de tu compañera? 



 

51 
 

 

Steisy: Bueno pues... la verdad que como se acaban de conocer y tampoco... 

Bueno, además, es que la he visto muy normal.  

Emma: ¿Sosa? 

Steisy: Sí, sosa, más aburrida que un bocadillo de tiza. 

Emma: Anda, ¿Patricia? 

Como si la reacción no fuera esperada, como si la situación no la hubiera 

provocado ella ni se imaginara que va a desembocar en oposición. 

 

Patricia: Pues yo prefiero ser como soy yo a cómo eres tú. 

El choque de los dos modelos contrapuestos: la niña cálida buena y 

despampanante descarada. 

 

Steisy: ¿Y yo cómo soy? 



 

52 
 

 

Patricia: Si yo para ti soy sosa tú para mí eres... [le corta Steisy] 

 

Steisy: No he dicho que seas sosa, he dicho que he visto la cita un poquito sosa. 

No que tú seas sosa, porque no te conozco. 

 

Patricia: Pues yo lo tuyo lo veo demasiado exagerado todo, por ejemplo. 

Entonces prefiero ser como soy yo. 

Intenta que su fortaleza siga intacta, que no la destruyan. Porque ella es la niña 

buena pero no quiere dejarse humillar. Y se defiende como puede, sin levantar la 

voz ni sobreponerse pero mostrando convicción. Ella sigue creyendo que ha venido 

a conquistar a su tronista, que el juego es cosa aparte. 

 



 

53 
 

Steisy: Es que yo soy muy... tengo mucha sangre. 

Emma: A ver, Lola, ¿qué te pasa a ti? 

 

Lola: Creo que le gusta una parte de una y otra parte de otra. La sangre que 

tienes hija mía que es verdad y otra parte tuya que se ve una chica así como 

más... de otra forma. Pero te quería decir una cosa [a Patricia], es que en la cita 

dijiste que me tenía olvidada, que por eso había cogido el trono. Yo no sé si tú te 

perdiste la parte de que el día anterior vivía dormía conmigo y vivía conmigo. O 

sea, tú eso lo viste ¿no? 

 

Patricia: Después lo he visto. [Sigue con su voz dulce, sin alterarse] 

 

Lola: O sea, me parece perfecto que haya cogido el trono y quiera encontrar el 

amor pero tampoco te engañes a ti misma de que me ha olvidado en un día. Que 

no creo, ¿digo yo, no Ángel? 

Ángel: Sí que te he olvidado. 



 

54 
 

El espectáculo se encuentra aquí: en el enfrentamiento constante que mantienen 

los dos. En sus discusiones, sus reproches, sus lágrimas. En recrearse en la miseria 

de ambos: una ruptura por engaño que sirve para rellenar horas de programa. El 

texto televisivo se impregna de vivencias subjetivas, de intimidades expuestas, de 

emociones, sentimientos y dolor. Porque en el espectáculo televisivo se puede 

contemplar el sufrimiento ajeno desde una posición distancia sin verse afectado. Al 

contrario, el espectador disfruta. 

Lola: ¿Si? Joder [con sarcasmo]. 

 

Lola: Mira, cariño [a Patricia], entonces para que te des cuenta que un día le 

puedes gustar y al día siguiente no le gustas nada. 

Porque nada importa, nada dura más de lo que puede durar un programa. Y da 

igual que alguna vez compartieran algo porque ahora lo único que les une es crear 

espectáculo. Discutir, llorar, pelearse y sacar toda su privacidad para destruirla y 

destruirse. No sienten ninguna compasión por ellos mismos, pero tampoco por el 

resto. El show arrastra a todos. 

 

Ángel: Mira cómo te he olvidado [con venganza]. 

Y se lo demuestra; y allí tiene a la niña buena, la que no quería participar en el 

juego del espectáculo. La que le quiso escoger a él, porque lo tenía segurísimo. 



 

55 
 

 

 

 

 

Se levanta, se acerca hacia Patricia, la besa como un gesto de venganza hacia Lola. 

Y sin más regresa a su sitio, al trono. Patricia no es más que la vía para ejecutar su 

castigo. No importan los sentimientos de nadie, porque lo único que debe 

prevalecer es el espectáculo.  



 

56 
 

La cara de Ángel vuelve a cambiar, se borra esa mirada de cierto interés que 

parecía deprender por Patricia para mostrar otra: la de alguien herido, afectado 

por la vergüenza de haber sido humillado en público. Y el rostro de Patricia da 

señales de transmitir incomprensión por lo que acaba de suceder, de no 

encontrarse en ese espacio en el que puede que no encaje. El gesto de Lola encierra 

cierto aire triunfal; pero el espectáculo tiene la capacidad de producir cualquier 

revés, y volver al llanto, al dolor, a las heridas. Porque el espectáculo carece de 

compasión. 

  



 

57 
 

6. Conclusiones 
 

La cultura textualiza a los sujetos como «mujeres» y «hombres». Desde posturas 

filosóficas antagónicas, se está de acuerdo en que la cultura inscribe en los cuerpos las 

prácticas definitorias de cada género. La feminidad y la masculinidad encuentran su 

origen, por tanto, en un constructo social. 

El modelo establecido parece hallarse en crisis. En la actualidad, conviven dos 

discursos radicalmente enfrentados: el que proviene de la tradición milenaria, que 

defiende la textualización de los seres como hombre y mujer, y el queer, que desprecia 

una única identidad establecida. 

La filosofía queer deconstruye las dos identidades opuestas, determinadas y cerradas 

para reivindicar las posibilidades infinitas de cada individuo para crear su propia 

configuración. Consiste en una resistencia al diseño vigente dado que en tanto que 

creado es perfectamente alterable y modificable. 

La ideología queer niega la naturaleza de cualquier verdad sexual. Enmarca a los 

sujetos fuera de las catalogaciones opuestas «hombre»/«mujer», 

«masculino»/«femenino», «heterosexual»/«homosexual». La no definición de los 

cuerpos para impulsar las alternativas que se salen fuera de la norma. 

El auge de la teoría queer parece haber calado en una sociedad posmoderna 

antidualista y escéptica con los textos tradicionales. Existe una tendencia a la igualación 

en cualquier plano que calma y borra las diferencias; en concreto, las que se dan en el 

campo de la representación de la diferencia sexual. 

Los que abanderan la necesidad de la textualización clásica, por el contrario, 

argumentan la falsedad del mito del buen salvaje. Así, consideran que la falta de 

restricciones conduce al individuo a su estado natural caracterizado por la emergencia 

de las pulsiones. Un estado que conduce a la pérdida y al caos, por lo que toda 

repetición [como la imitación de modelos] es esencial para la convivencia. 

Los textos –según sus defensores– permiten huir de lo real, entendido como caos, e 

introducir lógica. Es decir, son los encargados de configurar la cultura y crean espacios 

humanos y sin ellos –afirman- sería casi imposible un mundo establece. 



 

58 
 

Quizá lo razonable se ubique en un espacio intermedio: ni en la liberación absoluta 

de restricciones ni el encuadramiento en arquetipos rígidos para ambos géneros. Pueden 

que sean necesarias las modificaciones que permitan a los dos sexos construirse de una 

forma más flexible, con pautas de comportamiento, actitudes y obligaciones no tan 

férreas. 

Uno de los principales difusores de representaciones no es otro que el medio 

audiovisual. Los discursos televisivos posmodernos, con un carácter 

predominantemente espectacular, proyectan imágenes que inciden en la concepción del 

yo. Los cuerpos del espectáculo televisivo seducen la mirada del espectador y 

contribuyen a auto-moldear la propia apariencia, los gustos, los deseos: la propia 

subjetividad en definitiva. 

En los textos televisivos puede percibirse la persistencia de modelos de feminidad 

[con ciertas renovaciones adaptadas a los tiempos] arquetípicos. Se pueden encontrar 

con facilidad patrones estereotipados que se ajustan a las normas de género. En el 

análisis del presente trabajo han emergido tres modelos clásicos de feminidad: el objeto 

silente de deseo, la chica procaz y lasciva y la que representa a la buena, cálida y dulce. 

La representación de modelos de masculinidad clásicos, sin embargo, parece que 

apenas se vislumbra en los textos televisivos. Parece que se vive en unos tiempos en los 

que existe una ausencia de referentes simbólicos masculinos: se ofrecen 

representaciones de masculinidades difusas, degradadas. 

Los textos televisivos muestran arquetipos de hombres que carecen de esa mirada 

que interpela, con admiración, a la mujer al encuentro: hombres que no miran, que 

solamente se limitan a ver, y que manifiestan falta de interés por ellas. 

Pero también se proyectan otros modelos masculinos opuestos al anterior: los que 

poseen una mirada degradada, soez, que reduce a la mujer a un simple cuerpo. 

Desaparece la valoración, la importancia de la otra persona, para aludir en esencia al 

acto de sexual. 

El discurso televisivo posmoderno se define por la irrupción de las vivencias 

subjetivas, la realidad cotidiana y la intimidad y la privacidad expuestas. Puede 

considerarse como el fracaso del modelo que proponía la Ilustración. Las 

representaciones proyectadas son indisociables a lo que se percibe como realidad, por lo 



 

59 
 

que se ha de tener presente que los textos que se emiten también pueden conducir a la 

deconstrucción cultural. 

 El espectáculo televisivo parece que contribuye a una cierta destextualización, pero 

no en un sentido estricto de género, sino en uno más amplio: a la pérdida del 

componente humano. El descompromiso con las grandes palabras –dignidad, 

compasión, respeto…– en los textos televisivos desemboca en un mundo carente de 

ética: en un espectáculo que impera la falta compasión. 

  



 

60 
 

7. Bibliografía 
 

 ACERO, E.; BUSTOS, E. y QUESADA, D. (1982). Introducción a la filosofía del 

lenguaje. Madrid: Ediciones Cátedra. 

 

 BEAUVOIR, S. (2005). El segundo sexo. Madrid: Ediciones Cátedra. 

 

 BUTLER, J. (1999). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la 

identidad. Barcelona: Paidós. 

 

 CHAVÉZ FERNÁNDEZ, M. A. (1998). Feminidad y masculinidad. Subjetividad y 

orden simbólico. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva. 

 

 DESPENTES, V. (2007). Teoría King Kong. Barcelona: Editorial Melusina. 

 

 FREUD, S. (1923). El yo y el ello y otras obras. Madrid: Amorrortu Editores. 

 

 GARCÍA-MINA, A. (2003). Desarrollo del género en la feminidad y masculinidad. 

Madrid: Narcea. 

 

 GOBANTES BILBAO, M. (2014). El texto y el abismo. Diálogos con González 

Requena. Barcelona: Sans Soleil. (En prensa). 

 

 GONZÁLEZ, J. (1992). El discurso televisivo: espectáculo de la posmodernidad. 

Catedra: Madrid. 

 

 IMBERT, G. (2003). El zoo visual. De la televisión espectacular a la televisión 

especular. Gedisa Editorial: Barcelona. 

 

 LOMAS, C. (2008). ¿El otoño del patriarcado? Luces y sombras de la igualdad 

entre hombres y mujeres. Madrid: Ediciones Península. 

 

 MINSKY, Rosalind (1998). Psicoanálisis y cultura. Estados de ánimo 

contemporáneos. Madrid: Ediciones Cátedra. 

 

 NIETZSCHE, F. (2003). Así habló Zaratustra. Madrid: Alianza Editorial. 

 

 NIETZSCHE, F. (2012). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y otros 

fragmentos de filosofía de conocimiento. Madrid: Editorial Tecnos. 

 

 PEARSON, J. C., TURNER, L. H. y TODD-MANCILLAS, W. (1993). 

Comunicación y género. Barcelona: Paidós. 

 



 

61 
 

 PLAZA, J. F. (2005). Modelos de varón y mujer en las revistas femeninas para 

adolescentes. La representación de los famosos. Madrid: Editorial Fundamentos. 

 PRECIADO, B. (2002). Manifiesto contra-sexual. Prácticas subversivas de 

identidad sexual. Madrid: Opera Prima. 

 

 PRECIADO, B. (2008). Testo yonki. Madrid: Espasa Calpe. 

 

 TAYLOR, C. (1989). Fuentes del yo. Barcelona: Paidós. 

 

Otras fuentes 

 AFP (2014. 3 de abril): Justicia australiana reconoce que existe el tercer sexo. AFP. 

Recuperado el 28 de junio de 2014 de http://www.elpais.com.uy/vida-

actual/justicia-australiana-reconoce-que-existe.html  

 

 Arroyas, E., Gobantes, M., & Noguera J. (2010). La realidad fragmentada. 

Tendencias del discurso mediático. Shpera Publica, número 10, 7-13. 

 

 El Mundo (2008. 8 de junio). ‘Mujeres y hombres y viceversa’ une medias naranjas 

en Telecinco. El Mundo. Recuperado el 15 de junio de 2014 de 

http://www.elmundo.es/elmundo/2008/06/08/television/1212946028.html 

 

 El País (2014. 25 de junio): El Parlamento andaluz aprueba la ley de transexualidad 

por unanimidad. El País. Recuperado el 28 de junio de 2014 de 

http://ccaa.elpais.com/ccaa/2014/06/25/andalucia/1403699143_201918.html 

 

 Enciclopedia Espasa (2005). Editorial Planeta S.A. Recuperado de 

http://espasa.planetasaber.com/default.asp?1404072418 

 

 González Requena, G. (2010). La destrucción de la realidad en el espectáculo 

televisivo. Shpera Publica, número 10, 17-41. 

 

 Real Academia Española. (2001). En Diccionario de la lengua española (22.
a
 ed.). 

Recuperado de http://lema.rae.es/drae/ 

 

 Souza, P. (2007. 13 de enero). “No creo en la feminidad”. El País. Recuperado el 9 

de abril de 2014 de 

http://elpais.com/diario/2007/01/13/babelia/1168648752_850215.html 

http://www.elpais.com.uy/vida-actual/justicia-australiana-reconoce-que-existe.html
http://www.elpais.com.uy/vida-actual/justicia-australiana-reconoce-que-existe.html
http://www.elmundo.es/elmundo/2008/06/08/television/1212946028.html
http://ccaa.elpais.com/ccaa/2014/06/25/andalucia/1403699143_201918.html
http://espasa.planetasaber.com/default.asp?1404072418
http://lema.rae.es/drae/
http://elpais.com/diario/2007/01/13/babelia/1168648752_850215.html

