LA IMPLANTACION DEL
CRISTIANISMO EN HISPANIA:
UN ESTADO DE LA CUESTION

;r;!_ . ._ B _::IJ 1T ]
1 - ' 1 +I --I|L
Rt
e s massstassesanaunaniny

Alumno: Tomas Purroy Omenat
Director: Gabriel Sopefia Genzor
Junio 2014

4° Historia

Trabajo de Fin de Grado




INDICE

INAICE oo 2
INtroducCCiON Lo 3-4
El cristianismo primitivo: de secta judaica ................ 5-9

a religion oficial del Imperio Romano

Las Hispanias en el Bajo Imperio ..., 10 - 13
La hipétesis del origen africano del cristianisngphano..... 14 - 23
Otras hipOtesiS i 24 - 28
Decadencia de la influencia africana y unién a Roma... 29 - 31
Conclusiones 32-33
Bibliografia ..., 34 -39



INTRODUCCION

El presente trabajo trata de sintetizar y analiaapartir de un trabajo bibliografico
critico, la hipotesis de que las Hispanias fuemstianizadas, en un principio, desde el
Sur, desde Africa. Esta posibilidad, defendida &mentalmente por José Maria
Blazquez y M. Diaz y Diaz y contestada, entre otpms Manuel Sotomayor, ha
despertado polémica en épocas reciéntdstes de abordar el tema he considerado
conveniente realizar una somera introduccion atianismo primitivo, su desarrollo y
el contexto del Bajo Imperio en la region, ya gus hallamos ante un proceso local
integrado en uno mucho mas amplio que afect6 adbbioperio Romano e incluso mas
alla, desde Armenia hasta Etiopia y Britania. Lacag@cion temporal al Bajo Imperio
se debe a la absoluta escasez de fuentes y regtosokbgicos para el cristianismo
hispano en la época del Alto Imperio, lo cual darpuerta a muchas especulaciones e
inseguridades. Tras esta introduccién pasaré aratesguna serie de argumentos a
favor y en contra de la tesis expuesta, para fiaalton la conclusion y la bibliografia

usada en el trabajo.

Respecto a la bibliografia, aparte de manualesrgsobspecificas de diversos temas
diversos —que constan detalladamente en el elerdmdgoafico del final-, resulta
ineludible para el tema propuesto la obra de JoadavBlazquez, sin lugar a dudas el
autor en castellano que mas ha profundizado eswlt@, siendo la verdadera piedra
angular de este planteamiento de la historiogedfmfiola. Por otro lado también han
resultado de gran ayuda otros autores en cuestioaggoncretas, como, Ramon Teja —
en su extensa obra- y José Montserrat Torrentssasrbrillantes sintesis acerca del
cristianismo primitivo y su evolucion hasta encuambe como religion oficial del
Imperio Romano; la tesis doctoral de Maria Victdescribano Pafio, centrada en la
religiosidad en Hispania en los siglos IV y V, especial sobre el priscilianismo,
trabajo que ha sido acompafado de una fecunda pusterior; las reflexiones de

Ursicino Domingez del Val acerca del arrianismdi@pania, especialmente de su fin a

' TEJAR., 1990, p. 117; SOTOMAYOR, 1981; DIAZ Y DIAZ, 186



manos del catolicismo de los hermanos Leandroderiside Sevilla; y, por ultimo, los

estudios acerca de las primitivas y florecientdssigs en el norte de Africa de
Alexander Evers. También he utilizado en algunositgei mas concretos los
comentarios a la Biblia catélica, concretamentgdduccién de Nacar y Colunga serie
Maior.

Estudiar los origenes del cristianismo es siempreeto, dada la escasez de fuentes, lo
cual hace que sea dificil, por no decir imposidiefender rotundamente una postura
concreta dejando siempre muchos interrogantes raugbaes solventados por la
importantisima aportacion arqueoldgica. Por otdw lal tema resulta controvertido para
muchos historiadores, ya que abundan las inteoetes religiosas que, observando la
inspiracion divina por doquier, buscan apuntalarag& preconcebidas, sobre todo de
caracter confesional. Un historiador debe intelitb@rar su interpretacion, en la medida
de lo posible, de sistemas prejuiciados, pudierobtar su teoria o percepcion inicial
en caso de que no concuerde con los hethod no haberse adoptado estos
presupuestos cientificos y objetivos hasta fechaigmtes, podemos decir que el campo
de la Historia de la Iglesia es relativamente joyeun puede dar bastante de si. Aparte
del propio historiador, estos estudios tienen otoonveniente adicional: el hecho de
que durante siglos las fuentes hayan estado camtdas por el providencialismo y los
intereses eclesiasticos, lo cual hace bastanteardas su estudio en comparacion con
otras fuentes de la época y a la hora de acerealsebibliografia. Entre los autores
consultados, practicamente todos utilizan una noébgia académica y de estricta
indole histdrica, con la excepcion de Ursicino Duogoiez del Val, cuya obra es
claramente normativa, defensora de la ortodoxi®l€aty denigratoria frente a todas

las desviaciones a la misma, especialmente ehimie'.

2 MONTSERRATTORRENTSJ., 1989, pp. 11 — 21.
¥ SOTOMAYORM., 1983, pp. 9 — 10.



EL CRISTIANISMO PRIMITIVO
DE SECTA JUDAICA A RELIGION
OFICIAL DEL IMPERIO ROMANO

El cristianismo primitivo fue incubado en el sere jidaismo del siglo |, una religién
enfrascada en un enfrentamiento con el helenism@sentado en ese momento por
Roma. Sus principales caracteristicas eran lodgeaprivilegios, su proselitismo y su
tendencia a producir sectas de todo tipo. En las &0, en un contexto en el cual los
judios piadosos se sentian abandonados lanzandosan®s de profetas apocalipticos,
surgié un movimiento baptista y nacionalista enil€alen torno a Juan el Bautista, en
cuyo seno surgio la figura de Jesus, un profetd non una vision muy espiritualista.
El grupo planed dar un golpe en Jerusalén, pemmpresa fracasé y algunos, entre
ellos Jesus, fueron ejecutados. Sin embargo susideegs no se desbandaron ni
desanimaron, sino que vieron el “sentido” de susdipaciones como la llegada
inmediata del Mesias y su supuesta resurrecciden@endo su mensaje con gran

éxito, aunque con muy diversas interpretacianes

El judaismo no era una religién cualquiera den&rblehperio Romano puesto que los
judios representaban aproximadamente el 10% debia@dn y estaban concentrados
en Oriente suponiendo un potencial foco de rebefdncreciente presencia, unida a su
segregacion urbana, su exclusivismo religioso paente proselitismo les granjed la
desconfianza general en las sociedades egipodgagyi romana. Ante esta situacion, las
autoridades imperiales, de Julio César (59 — 44) aClaudio (41-54), concedieron
privilegios singulares a la comunidad hebrea, dafsodo su segregacion y
diferenciacion del resto de la poblacién. Estadajaes, que solo afectaban totalmente a
los judios de raza censados en la sinagoga, damsesitre otre en evitar el culto oficial,

* MONTSERRATTORRENTS,J., 1989, pp. 29-30, 305-315; SIMOM,, 1960; GRANT M., 1973
(1995); SIMONM. Y BENOIT, A., 1972, pp. 198 — 200.



derecho de reunidon para cuestiones religiosas ifegjvtener una administracién de
justicia y cementerios propios, derecho de recateslt“dinero del Templo” enviandolo
a Jerusalén; exencion del servicio militar por daseovancia del sabado y sus
restricciones alimentarias... Pero esta avenemtia el Imperio y el judaismo se fue
deteriorando, especialmente al emerger el cristiamipaulino y, sobre todo, por las
constantes revueltas en la zona palestina en cameiav con los partos, destacando una
en época de Tito (66 — 73) y la gran rebelién aed@iBar Koshiba (132 — 135)Por
ello y su exitoso proselitismo fueron pasando desistos como un pueblo tolerado en
sus costumbres a un pueblo hostil del cual se déaba y al que comenzaron a
restringirsele los derechos, especialmente entPaes consecuencia de las guerras vy,
en mucha menor medida, en la numerosisima diasperarecio a su vez en numero e

importanci&.

Caracteristico del judaismo fue su extendido pitcs®ab entre las comunidades
helenisticas (gentiles), que evidenciaria un cieritversalismo latente y anterior al
cristianismo. La situacién llego hasta tal punt® gun algunas ciudades helenisticas
llegaban incluso, para pasmo de muchos como edofikd Séneca, a observar el
descanso del sabado y las demas costumbres juelifmda generdl Los gentiles
podian acceder al judaismo como prosélitos, intelpge plenamente mediante el
bautismo y la circuncision, o como metuentes, ciendb la Ley sin circuncidarse
estando en el entorno de la sinagoga. Los metuerdesmuy numerosos, atraidos por
la dogmatica judia; pero repelidos por sus implaraes practicas, en los templos se les
aceptaba como fuente de apoyo socioecondémico yolutadeptos. El éxito fue
espectacular, en especial entre las mujeres alosehombres mas reacios por la

cuestidon de la circuncision, hasta el punto quealasridades locales se alarmaron y

® SCHAFERP., 2003.

® MONTSERRATTORRENTS,J., 1989, pp. 30 — 50.

"“Lo que sinti6 Séneca de los judios, entre otigsessticiones relativas a la teologia civil, repien
igualmente a sus ritos, especialmente la solemnithdsabado, diciendo que la celebran inGtiimente;
porque en los dias que interponen cada siete eéado ociosos, pierden casi la séptima parte de |
vida, y se malbaratan muchas cosas dejandolasceée &latiempo que debieran; pero no se atreviccarha
mencioén a los cristianos, que ya entonces erarredos de los judios, ni en bien ni en mal, o por
alabarlos quebrando la antigua costumbre de siapatpor no reprenderlos quiza contra su voluntad”
(San AgustinLa Ciudad de DiosVI, 21. Edicién de MONTE®E OCA, F., 1994).



fueron vistos como una amenaza a la tradicion paggmovocando diversas

persecucionds

La dltima caracteristica seria la tendencia a priodientro del propio judaismo grupos,
sectas, que solo compartian la Escritura y la Eegn fruto de la diferente combinacion
de las mudltiples influencias latentes dentro debraismo: helenisticas, legalistas,
apocalipticas, nacionalistas, mesianicas, gnostiisascéticas... Uno de estos
grupos/sectas fue el cristianismo, en el cual prédaron las influencias mesianicas y
asceéticas y que, al desarrollarse, se dividirimfmidad de grupos con interpretaciones

dispares, heredando la tradicién fragmentariauiisma.

El cristianismo supuso la culminacion de la ternieal proselitismo judio de la mano
de Pablo de Tarso -con Filon de Alejandria comagmiente-, el cual tratd de presentar
las creencias de Israel al publico culto helerostisando el racionalismo y rompiendo
con la exclusividad precedente, centrada en lad rometida. Pablo, por lo demas, un
antiguo judio ortodoxo, vio el futuro y la gloria tsrael en aceptar a los gentiles en las
sinagogas en el marco de una Nueva Alianza dirigmtaJesucristo, que superaria el
cumplimiento de la Ley judia y haria realidad larpesa universalista de Yavhé. Por
supuesto, estas teorias fueron rechazadas firmenpanmt los hebreos ortodoxos y
rigoristas, incluso dentro del propio grupo cristidPablo se enfrenté duramente a los
apostoles, en especial al nacleo duro de Jerudaigido por Jacobo, el “hermano de
Jesus”. Esta variante paulina del cristianismo gitercon mucha fuerza entre los
metuentes de las sinagogas urbanas de Asia MerexiaG/ Macedonia, marcando las
bases de la expansion cristiana y de su diferenciaon el judaismo al adaptarlo a la
sociedad helenistica en las formas y rechazanteylan beneficio de la Fe. El grupo
logré la preeminencia dentro del cristianismo poresorme expansion en Oriente y
Roma, ademas de que los cristianos mas ortodorasignalistas judios, radicados en
Palestina, fueron exterminados o dispersados egukasas contra el Imperio Romano,
reforzando la visién paulina de una Nueva Alianiziera a los gentilés

® SAND, S., 2011, pp. 184 — 196; GRUERLS., 2002.
° SIMON, M., 1960.
1NACAR, E.y COLUNGA, A., 1975, pp. 1465 -147THEISSEN,G., 2002; Govia, C.A., 2013.



A pesar de poseer una ideologia ya diferente allgudaismo, los cristianos fueron
muy reacios a salir de la sinagoga para no pergesgstanciosos privilegios y evitar
exponerse a la represion romana. Sin embargo, topas de las décadas las
diferencias fueron siendo mas amplias y se llegd punto que eran insalvables a causa
de cuestiones como la divinizacion de Jesucrisis, dspeculaciones trinitarias, el
creciente rechazo de la Ley, la introduccion de Eosngelios en la Biblia, el
surgimiento de una jerarquia y ritos propios ypkastante mayoria e influencia de los
gentiles helenisticos, que desjudaizardn al movitnieon una clara influencia moral
estoicd™. Por ello, se puede afirmar que la expansion deetta judia que era el
cristianismo fue posible gracias a la unidad prity cultural que suponia el Imperio
Romano y a la red de sinagogas establecida deetnmidmo por la didspora judia en
sus nucleos urbanos, formando un sistema idéneoladrasmision de ideas. Por otro
lado, el ideal monoteista cristiano pudo ser atra&n una monarquia que a lo largo de
los afios se fue divinizando y en algunos ambitds deltura y la filosofia paganas, en
especial los neoplatonicos y estoicos, sirviendonaenlace filésofos como Plotino y
Origene¥.

Durante los dos primeros siglos no hubo persecasig@eneralizadas, salvo algunas
localizadas como la realizada en Roma por el erdpersderén (64 — 68), al estar los
cristianos bajo el paraguas de los privilegios gadiPero cuando salieron de las
sinagogas comenzaron sus problemas con el Impda® persecuciones, en especial en
la segunda mitad del siglo Il (Decio, 250 — 25¥aleriano, 256 — 259) y a principios
del IV (Diocleciano, 303 - 306) Sin embargo el taisismo estaba mas que
consolidado tras dos siglos en los cuales habiailado mucho y no se habia dejado
asimilar, asi que resistid los duros embates gpasseron las persecuciones saliendo
incluso reforzando de ellas al afiadir el poderodgo de los martires a su tradicion. De
hecho, el mayor problema del cristianismo en dstapranas épocas no vino del estado

romano y su represion, sino de sus divisiones flictos internos, costumbre heredada

' MONTSERRATTORRENTS,J., 1989, pp. 94-148, 258-260.
12BERRAONDO,J., 1992, pp. 6 — 14; ALVAR. et alii, 1995, pp. 227-250.



de su ancestro el judaismo y potenciada por la @tdogma claro. En estos primeros
siglos se ira conformando este, a la vez que surgigerarquia eclesial encabezada por
los obispos y se creaba un nuevo canon sagraddyealo Testamento. Las disputas
internas se centraban en torno a la condicion siegsJeal rigorismo, chocando posturas
mas laxas (Roma) con posturas mas rigoristas @fri primer tipo afectd6 duramente

a Oriente y el segundo a Occidente de forma membalenta®

Finalmente, en el siglo 1V la Iglesia se fue integto en el Estado Romano a partir de
la politica de Constantino desde de los AcuerdoMitin (312 — 313) tras el intento
fallido de Diocleciano de eliminar el cristianismoéndolo como una amenaza grave
para el Imperio y la ideologia imperial tetrarquita politica religiosa de Constantino,
al parecer dirigida por su consejero imperial eéspb de Cdérdoba, Osio, hizo que el
emperador interviniera activamente en los asuntbarnos de la Iglesia mediante
concilios, reuniones de obispos destacando el Gowe Arlés (314), convocado frente
al donatismo surgido en Africa y el Concilio de &#c(325), que logré derrotar
definitivamente al donatismo pero no al arrianisouee siguié resistiéndose. Los
siguientes emperadores insistieron en esta teraeselvo el fallido intento de
involucion de Juliano el Apdstata (361-363)-, reéordo el poder de la Iglesia hasta la
culminacion del proceso con Teodosio |, quien, bajpoderosa sombra de Ambrosio
de Milan, en el Edicto de Tesaldnica (380) encumddr@ristianismo niceno como
religion oficial del Estado. Poco a poco el crigiéano paso de perseguido a
perseguidor, tanto del paganismo como, sobre tdddps herejes cristianos que no
aceptaban la ortodoxia nicena. Esta politica mancantes y un después, apoyandose el
Estado en la Iglesia de una forma que marcaradtsss/enideros siendo la institucion,

de hecho, un Estado dentro del estado

3 TEJA,R. 1990 pp. 27 — 40; STEGEMANE,W. y STEGEMANNW., 2001, pp. 259 y s®assim
14 ESCRIBANO, M2 V., 2014.



LAS HISPANIAS EN EL BAJO IMPERIO °

En esta época de metamorfosis el Imperio liquidgrielcipado de Augusto, surgiendo
un nuevo modelo para hacer frente a las turbulennoiarnas y externas del siglo Ill.
Hispania estaba en una situacion marginal dentdosgrandes problemas fronterizos
del Imperio, era una zona relativamente tranqlejas de la capital y de la corte y sin
contingentes militares importantes. Esto no quie@@r que fuera una region secundaria
en el reparto de poder y la riqueza, de hechoJado del Alto Imperio, muchos de los
senadores y personajes clave de la élite fuergahis (Séneca, Columela, Quintiliano,
Marcial, Pomponio Mela, Licinio Sura...), hasta ehfmmque algunos estudiosos han
hablado de un grupos de presion hispanos en Rourgjua es improbable que

antepusieran su interés regional al romano o &cpéar®.

Antes del siglo lll, la crisis tuvo unos prolegéroeren el siglo Il que afectaron a la
region con diversas revueltas en época de los Amienla del legado Cornelio
Prisciano (145), la de Materno (186) y, la mas grda de Clodio Albino (193 — 197),
cuya represion afectd duramente a las élites héspaRor otro lado, las guerras
endémicas que afectaron al Imperio desde el padople Marco Aurelio supusieron
una constante sangria humana a causa del constahitamiento militar, a la vez que
las epidemias amplificaron mas aun la sensaciderigis junto a la primera ruptura de
la pax romanaen las Hispanias a causa de una invasion de pueidoritanos en el
170. Ya en el siglo lll, pero antes de que estallarcrisis propiamente dicha en las
Hispanias, el emperador Caracalla promulgGdastitutio Antoninianaoncediendo la
ciudadania a todos los hombres libres culminandgreceso de integracion y
romanizaciéon, aunque las consecuencias practicdigenon tan extensas como podria
parecer a simple vista, al ser ya un hecho consoreatie las elites, Unicas capaces de

hacer valer sus derechos.

15| as siguientes lineas, que no pretenden sino marque general de los maltiples y vigentes probfema
acerca del periodo, se remiten a: ARCE, J., 20@8IERON, A., 1998; CEPAS PALANCA, A., 1997;
DODDS, E.R., 1975; FERNANDEZ UBINA, J., 1981; GOMEEERNANDEZ, F. J., 2000;
HERNANDEZ GUERRA, L., 2005; LOMAS F. J., 2004; MOMILIANO, A., 1989; TEJA, R., 2004.

® CANTO, A. 2003; DESBOCS-PLATEAUX,F., 2005; véase BLAZQUEZ,M2, 2006, pp. 295-313.

10



La profunda crisis del siglo Il se alargd desdedéda de la dinastia severiana, con el
asesinato de Severo Alejandro (235), a la conqdesttgpoder por parte de Diocleciano
(284). El Imperio quedd sumido en un absoluto c@ms constantes sublevaciones e
invasiones que impulsaron un proceso de transfoémadel cual surgié un sistema
imperial muy diferente al anterior. Los acontecim@s politicos mas importantes en las
Hispanias fueron: una incursion de los alamane$)(7alguna franca, destructivas
pero poco relevantes comparadas con las que aarashtbmperio; y la secesién de la
mano del Imperio de las Galias de Postumo (260 1H.2X lo largo del periodo la
region perdié peso al carecer de un poderoso &éyae poner en liza en las constantes
guerras civiles, por ello se integré en una entgieagrafica mucho mas amplia junto a

las Galias y Britanid.

En cuanto a la economia, destacaban las exporéaciale salazones cayendo
draméaticamente las de aceite de la Bética y delateimportandose los materiales de
construccion y decoracion (marmol, ceramica, lad)| ya que las antafio fastuosas
minas estaban practicamente agotadas. Desde laagisis quebrd buena parte de las
rutas comerciales y la demanda; pero en el cagmisfue mas determinante la
competencia africana respecto a productos oleigolesrealicios. Por otra parte, las
finanzas publicas se encontraban extenuadas a todasiveles, en especial en las
ciudades, ante el gran gasto que habian hecho estianes monumentales

improductivas en época de bonanza y los fragiEersias fiscales imperantes. A todo
esto se sumo el proceso de consolidacion del sastgistocratico que tuvo lugar en el
sector primario, mediante grandes latifundios eezatios por villas a las cuales se
desplazaron los prohombres desde los ambitos wbame la presion fiscal

(anachoresisteniendo lugar una creciente ruralizacion.

Respecto a la intelectualidad hispana, fue bastaatBocre a lo largo de los siglos Il —
[ll, tendencia que se rompio6 en el siglo IV en anacimiento vinculado estrechamente

al cristianismo centrdndose en cuestiones teolsgamque no llegara a la altura de los

" ARCE, J. et alii, 1995.

11



autores de comienzo del Principado con Sénecaabkra. Destacaron grandes figuras
como Osio de Cordoba, consejero de Constantino @aeationes religiosas, de tal
importancia que incluso presidio el Concilio de &iq325) en nombre del Papa y el
emperador frente al arrianisfipGregorio de lliberris, obispo de Elvira y furitdm
antiarriano; Orosio, historiador cristiano con wtma apologética frente al paganismo;
Hidacio, obispo e historiador que tuvo que lidian ¢dos suevos y cuya obra se centrara
en Hispania, sobre todo en su Gallaecia natalaRacbbispo de Tarragona, cuya obra
literaria probard una gran influencia de los cldsiddamaso (366 — 384), obispo de
Roma importante en la construccion del papado y gantrovertido en su tiempo;
Prudencio, consejero de Teodosio y gobernador pe@lj pero destaco al ser el mayor
poeta cristiano de su tiempo, influyendo muchoosrplosteriores. El renacer llegd hasta
el punto que el emperador Teodosio (379 — 395) mpdbedeado de lo que algunos
autores han denominado alan hispangtal y como habia hecho en su tiempo Trajano
(98 — 117). En relacidén con todo esto, en el camgtigioso el culto tradicional fue
descendiendo frente a cultos orientales, entreclades destaco el cristianismo, que
paso de perseguido (Decio, Valeriano, Diocleciaadplerado (Galerio) y perseguidor
(Teodosio).

El emperador Diocleciano (284 — 305)

Hispania en tiempos
de Diocleciano

supuso un punto de inflexion, ya que
con la instauracion del sistema
tetrdrquico logré superar la catastrofica
crisis que padecia el Imperio. También

realizo una  profunda reforma

Ao rot ™ administrativa  fragmentando  las

Z valentag
L 24 'R i =
Sagtabis L
—— E: @ al
A |

o . op provincias para restar poder a los

Corduba |

N E o
L2
mw.lis?" . o ||\.bc§

Malacam. T

gobernadores y agrupandolas en doce

Gaes &

di6écesis y cuatro prefecturas. La

@0
Tingis.

MAURETANIA
. TINGITANA

8 SUREDA BLANES, F., 1928, pp. 13-18SCRIBANO, M2 V., 2014, pp. 693 y ss.

12



didcesis de Hispania (imagénagrupaba las provincias deGallaecia Tarraconense,
Cartaginense, BaleareBaetica Lusitania y Mauritania Tingitana, perteneciendsua
vez a la prefectura de las Galias. Estos cambipssgron un gran aumento de la
burocracia, a la cual, en los principados sigugng® uniria la jerarquia cristiana
encabezada por los obispos. A su vez, el perioddadd@etrarquia supuso una
recuperacion generalizada de la region en todosaiogpos, especialmente el intelectual
y el urbano, aunque no se alcanzaron los nivelexrds épocas, especialmente por no
contar la economia con las mismas materias primplotadas en otras épocas, sobre

todo la mineria.

Durante estos afios el cristianismo penetré enmdnBela Ibérica, de forma timida en
un principio y concentrada en las zonas urbanastimas y fluviales del sur y el este.
La regidn, a pesar de ser marginal, también sldisopersecuciones a esta confesion
decretada por Decio, Valeriano y Diocleciano. Pewolograron acabar con la nueva
religion, mas bien al contrario, ya que impulsanonmito poderoso de la mano de los
numerosos martires. Desde el punto de vista rsligila verdadera ruptura entre Alto y
Bajo Imperio tuvo lugar con la subida al poder am&lantino, marcando el progresivo

ascenso cristiano frente a la religién tradiciéhal

En conclusién, la crisis del siglo Ill fue un purde inflexion transformador que vio
florecer los latifundios, expandirse el cristiangsry contemplar una metamorfosis
cultural en la que, entrando en decadencia losepnaadlrbanos -que se fortificaron-, la

transformacion de la administracion imperial resdkifinitiva.

Pywww.lasalle.es/santanderapuntes/historia_2/web®rkigoma/roma_hispania_en_tiempos_de_dioclec
iano.jpg
2 SOTOMAYOR,M., 1981, p. 173.

13



LA HIPOTESIS DEL ORIGEN AFRICANO
DEL CRISTIANISMO HISPANO

Para justificar el origen africano del cristianisrea Hispania, hay una serie de
argumentos de peso que en este apartado iré dasdoanla existencia de una
floreciente iglesia cristiana en el norte de Afriss intensas relaciones entre esta y las
Hispanias, los numerosos paralelismos artisticie embas regiones; las similitudes
en el dogma religioso y las formas de culto, arquow geograficos y el papel del

ejército imperial.

LA EXISTENCIA DE UN PODEROSO CRISTIANISMO EN EL NOR TE DE
AFRICA

El norte de Africa, refiriéndonos mas concretameni provincia de Africa con capital
en Cartago, fue uno de los lugares mas segurodspenos del Imperio Romano hasta
la llegada del os vandalos ya en sus épocas finaesu lejania de los frentes bélicos
mas peliagudos como el Rin o Partia. Prueba y coeseia de ello fue la vitalidad,
dinamismo y longevidad de sus instituciones muale en los ndcleos urbanos, en
especial en comparacion con otras areas del estathno, hasta el punto que llegé a

ser una caracteristica propia de la retfion

El cristianismo prendié con gran fuerza en estawipcias, que debieron ser vitales
para su expansion al ser puente entre Oriente yd@ue, tal y como prueban los
canones conciliares y las obras de Isidoro, PrideRaciano, Osorio y Prisciliano, por
citar autores destacados. La epigrafia es pocdfisgjiva y reveladora, limitAndose a

una serie de inscripciones funeraffa®n todo caso la arqueologia tardoantigua esta

LEVERS,A. 2010, pp. 299-303 ]
2 Un reciente estudio de un caso tipo zonal en BEANRLORIS, F., 2014, pp. 379-390

14



viviendo una época de esplendor con lo que repudaisible que surjan importantes

novedades al respecto que modifiquen el estadalaignuestros conocimientds

El gran icono del cristianismo cartaginés fue sispi Cipriano, aunque anteriormente
hubo ya grandes personajes como Tertuliano, padl® idlesia de finales del siglo Il —
principios del siglo 1ll, el cual realiz6 una deslprimeras referencias al cristianismo
hispano. Cipriano fue un personaje de buena famii@ habia sido educado en el
paganismo y se habia convertido. En su episcoplafterde de Cartago (249 — 258)
tuvo que lidiar con graves dificultades al sucegléos cismas, las persecuciones y las
herejias. Ante todo ello desarrolld6 su propia muéa eclesial usando el modelo
municipal romano como ejemplo y un lenguaje secgleg daba gran importancia al
pueblo plebg en cuestiones como la eleccién de los obisplsyez que profundizaba
en el rigorismo, en especial en comparacién copaphdo romano, ante el cual era
totalmente independiente y en muchas cuestionessapti Esta gran corriente rigorista
e independiente africana acabd desembocando eisneh @onatista, el cual en los
siguientes puntos detallaré. Asi pues, el nortéfdea fue un gran foco cristiano en las
tempranas etapas del cristianismo, llegando a kexegundo mas importante de

Occidente, solo por detras de RéMa

LA PROFUNDA RELACION DE LAS HISPANIAS CON ORIENTE

Contrariamente a lo que pueda pensarse, las reéscie Hispania con Oriente fueron
numerosas Y fructiferas, no hay que olvidar queepecian al mismo estado, en el caso
norteafricano incluso desde antes de la conquistaama. Inicialmente podemos

diferenciar de tres tipos diferentes de relacionemerciales, étnicas y administrativas.
En primer lugar destacaban las relaciones de eard&cércantil, pues la Peninsula
Ibérica fue una gran exportadora de cereajesym metales, salazones, etc.; y los

barcos orientales fondeaban en el levante hispanogiendo dichos productos e

2 por ejemplo, DIARTEP., 2012.
*TEJA,R., 1990a.
% EVERSA., 2010, pp. 299-303.

15



importando otros, en especial orfebreria, a la quadteriormente acudiré mas
detenidamente. Al parecer hubo algunos entre estysaderes que actuaron como
verdaderos misioneros cristianos, tales como Satuf@ie o San Félix. En segundo
lugar, también hubo intensas relaciones de caréttéo: en Hispania habia extensas
comunidades judias y, practicamente con total s#aplircomunidades sirias, africanas
y de otros grupos, las cuales mantenian contaatosas correligionarios de otras
regiones y que probablemente fueron tempranos fdeagistianizacion y transmision
de ideas orientalés También hubo intensas relaciones administratieasltantes de
estar ambas regiones integradas en el Imperigrdefque diversos hispanos ocuparon
cargos en Oriente y viceversa, ademas de que e Ronfluian delegaciones y grupos

de todas las provincias.

Seria importante comentar que, ya a finales déb $igy comienzos del V, en época
cristiana, hubo una nueva fuente de relacion meglismelectuales como Jerénimo y
numerosos peregrinos. El caso de Jeronimo es iemgeripor su relacion mediante
correspondencia con personajes hispanos comafehtiista de la Bética Lucino y con
un sacerdote ciego de la misma region, a quierl@deta su obraDe Viris illustribus
junto a diversos destacados eclesiasticos y laerabispanos y tratando el
priscilianismo, probando que estaba muy al tanttbde lo que ocurria al otro lado del
Mediterraned’. En cuanto a los peregrinos, muchos se acercar®iersa Santa,
pasando en su larga travesia por el norte de AfAigunos de los mas destacados
fueron: Avito de Braga, que acudi6 a Jerusalén @endo a Jeronimo; Melania la
Joven, quien tras nueve afios de peregrinaje paraiindo un monasterio en Palestina

o la Dama Egeria, que realizé un jugoso relatoudé@aje a Orient®.

Desde luego, prueba de la gran relacion de Ormrieel resto del Imperio fue el gran
éxito que tuvieron religiones originarias de est@guina del Imperio Romano, como los
cultos de Isis, Serapis, Atargatis, Elagabal, @kelel judaismo vy, finalmente, su

variante mas expansiva, el propio cristianismo.

5 GARCIA IGLESIAS, 1978.
2" BAUTISTA VALERO, J., 1993 — 1995.
8 BLAZQUEZ, J M2, 1990, pp. 187-204.

16



PARALELISMOS ARTISTICOS

Los paralelismos simbdlicos y artisticos entregngos cristianos africanos e hispanos
son innegables a lo largo de los siglos 1l y d&ndo a entender una mas que evidente
influencia africana en la Peninsula Ibérica. Angée chntidad de simbologia que
concuerda con Oriente, se ha llegado a planteatiséencia de numerosas comunidades
orientales en Hispania, de origen sirio y africaiqee serian de las primeras en abrazar
el cristianismo en ma$h A grandes rasgos los podriamos dividir en vasjosrtados:

arquitectura, sarcofagos, mosaicos y otros obje®os comunes o significativos.

En primer lugar, los sarcéfagos paleocristianosgud@entos esenciales para el
conociemiento del cristianismo hispdhoA lo largo de los siglos Il — IV fueron
importados en grandes cantidades desde Roma, naateal de exportacion, por las
clases altas hispanas cristianizadas. La abundateigste comercio refleja una
tolerancia tacita en Roma e Hispania con el crigtiao, ya que se han encontrado
piezas de este tipo en numerosas localizacionemin@eCdrdoba, Toledo, Almeria,
Zaragoza, Tarragona o Leon. Ante el auge del nedaoerario y el vacio generado, al
ser arrasada Roma en las invasiones barbaras rpsudcapitalidad, surgio una
novedosa industria local con talleres en Tarragddtica y Bureva (Burgos) que se
inspiraran en modelos orientales, cartaginesesggan@as exactos; salvo el Barraco,
que combinard la influencia cartaginesa con lac#alEn este estilo orientalizante
destaca como ejemplo el sarcofago de Briviescdychpor el taller de Bureba (Burgos)
y que tendrd como protagonista a Santa Perpetug, wemerada en Africa pero
desconocida en el primitivo calendario de la Igldgspana. Esta pieza es destacada, ya
que prueba la conexion hispana con Oriente y patla del cristianismo al interior
profundo de la Peninsula. Estan documentados otashos sarcofagos con claras

influencias orientales, por ejemplo los de Ecijlgaudete. El hecho de que los talleres

9 La opinién pionera al respecto la acufi6 ’GAR(YI'BELLIDO, A. El elemento forastero en Hispania
Romana1959; bibliografia detallada en BLAZQUEZMe., 1969.
%Y NOGUERAJ.M.Y CONDEGUERRI (eds.), 2001; SCHLUNK., 1972.

17



locales trabajasen con influencias africanas ytélicas seria un indicio claro de una
mayor relacidon con la region oriental, tanto en fagnas artisticas como en la
simbologia usada. La gran abundancia en épocas raeayp de sarcofagos
paleocristianos indica que en Hispania, en un fmioc una buena parte de los
cristianos pertenecian a clases pudientes, al gueasucede con los mosaitos

En cuanto a los paralelismos arquitectonicos, ssstadables las plantas de muchas
basilicas con un abside rectangular tipicamenite \sino como el exento y circular que
seria el romano. Este tipo de basilicas fue taminiép comin en el norte de Africa y
en Hispania se concentré en las Islas Baleareggara (necrépolis de San Fructuoso,
Barcelona (Santa Maria de Tarrasa) y en el levespiafiol, con minima presencia en la

Bética y Extremadura, excepcion hecha de la basikcMérid&.

También son muy remarcables los mosaicos paleacest con influencia africana,

GT/FEDVD mas concretamente cartaginesa. Son numerosisimus éa villas

C1SSIANADY  como en edificios religiosos de la época, repastisiobre todo por el

‘ F%g{\\}&ffg\l[? ' . levante y la zona pirenaica: Valeria, Tabarica, 3¢ae(Coscojuela de
i \f @ 1
f\[Sc.SEPVLCR\I Fantova®, Pirineo, Fraga) Navarra (Pulcitus) y sobre todo eb

AYADORNAYE  levante (Islas Baleares). Probablemente la inmemayoria fueron
1T® £ @2
A )

i
v e

obra de talleres locales y ambulantes, sin sersaeieesu importacion

desde otras regiones. Por ultimo, también se healizado claras
influencias africanas en ceramicas estampadass itatismales,
ladrillos, objetos de culto, etc., material arqégato también
concentrado de forma casi exclusiva en Baledragaconensisy la
Bética. Esta concentracion de objetos de marcdtieentia africana
en dichas regiones ha llevado a numerosos autame® ¢ielmunt

31 NEIRA JIMENEZ,M.L., 2007.
2 DEPALOL, P., 1967DIARTE, P. 2012.
¥ SOPENAG. (ed.), 2014, p. 673.

18



Schlunk y Pedro de Palol a defender firmementerigeo africano del cristianismo

hispano con Baleares como nexo de unién entre arabamed®.

PARALELISMOS DOGMATICOS: EL RIGORISMO Y EL CISMA
DONATISTA

El fin de la persecucion imperial contra el crigigano no supuso en si misma el fin de
los conflictos religiosos: a lo largo del siglo tbmenzo a ser evidente la tension entre
un cristianismo rigorista y apocaliptico y otro recatlo, mucho mas romanizado,
habiendo abrazado la jerarquia romana al seguni@Icpapa Calixto generando una
fuerte controversia en la relativamente calmadeslglOccidental. Se fue conformando
un gran nucleo rigorista, centrado en la ide&delesia potensgue considerara a las
persecuciones como una respuesta divina a lac#lajde las costumbres, con autores
destacados como Hipdlito y Tertuliano. Este Ultimgrara crear una gran corriente de
pensamiento en Africa que fue desarrollada poristipiilo San Cipriano, obispo de
Cartago, y posteriormente por Donato, obispo de iliar.

Las persecuciones provocaran la fractura entrddagendencias al rechazar y ser muy
duros los rigoristas con los apostatadraditores aquellos que habian cedido las
Sagradas Escrituras a las autoridades, frente ardeiente permisividad de las
autoridades romanas. Esta corriente rigorista ceaj@l cisma donatista, que prendio
con mucha fuerza en Africa sobre todo, donde estaiemte incluso mas alla del
Concilio de Cartago (411) y a pesar de los grandskierzos de obispos y
personalidades como Agustin de Hipona. Algunosrastbhan querido ver un trasfondo
social en este conflicto en un enfrentamiento eptifglacion romanizada latina y los
bereberes. Es una posibilidad, pero desde luego pabable al ser el cristianismo un

movimiento urbano y, sobre todo, latino. En todsocancluso la reaccion antidonatista

% DE PALOL, P., 1967; SCHLUNK, H., 1972. Véa®t AZQUEZ, J M2, 1993a, pp. 476 — 479; 1977, pp.
467-494; y 1990, pp. 187 — 204; NEIRA JIMENEZ, M.R010, pp. 7 — 18; LOPEZ MONTEAGUDO,
G., 2004.

% GONZALEZ SALINERO, R., 2011.

19



de Agustin de Hipona esta impregnada de ideascplarés africanas heredadas de
Cipriano de Cartago, siendo el puebloplabs pieza fundamental de la construccién

eclesiastica haciendo constantes paralelismos dagreinstituciones municipales,

estatales y eclesiaf@s

La comunidad hispana fue sacudida sobre todo durant
las persecuciones de Decio, Valeriano y Diocleciano
Dentro de ellas, en la auspiciada por el prime#&0)?2
tuvo lugar la apostatia de los obispos de Lednterga
y Mérida, Basilides y Marcial, un claro ejemplo lde
posicién que tomaron las comunidades hispanasehnte
conflicto. Los cristianos hispanos, contrariados [ao

actitud del papa de Roma Esteban | -al perdonar y

restituir a los prelados apostatas que ellos mismos
habian depuesto, colocando en su lugar a Félixbyn&a acudieron a Cartago. A la
consulta hispana respondié Cipriano, obispo dea@arfimagefY), en su sinodaCarta

67 (254-5), dandoles todo su apoyo al destituir acargo eclesiastico apostata y
exhortandoles a no aceptar a ningun otro bajo nirmpincepto, justificando que las
comunidades pudieran expulsar a un obispo indigmoirpciativa propia. Para evitar
atacar directamente los postulados romanos, la gaticaba que los apdstatas habian

engafado al obispo de Rorffa.

Esta discusion acerca de la actitud respecto mddagoresy apdstatas sera el caballo de
batalla en lo que sera la lucha mas profunda embie vertientes y centros del
cristianismo occidental: Cartago y Roma. Por eattaaesulta claro que buena parte de
las comunidades hispanas del momento se decantddnamente por el rigorismo,
aunque tal vez no llegaron a apoyar abiertamenteisgha donatista cuando fue

planteado afios después por Donato, obispo de Namilrante estos afios el

% TEgp R., 1990a, pp. 110-113VERS, A., 2010; ESCRIBANO, M2 V., 2014, pp. 693-696.
*" www.palabranueva.net/contens/1002/000102.htm
¥ Teia R., 19904, pp. 27 — 36; BLAZQUEZ, J.M2, 1993b.

20



donatismo conformé un poderoso movimiento a priosiglel siglo 1V, ante el cual la
Iglesia romana, dirigida por Constantino, reacci@m el Concilio de Arles (314)

considerandolo herético y un claro rival a susgmgibnes de hegemorita

La relacion de la Iglesia hispana con el rigorisafricano no se limitd a este punto: sus
canones y liturgias iniciales poseen claros pasatels con los usados en Africa,
diferenciandose claramente de los de otras zonzidemtales y orientales. Un claro
ejemplo de este hecho son los principios estaldecieh el Concilio ddliberris
(Elvira), dirigido por Osio, obispo de Cérdoba, rinpipios del siglo IV (hacia el afio
306-311), que muestran una evidente influenciastie egorismo en contraste con la
doctrina mas laxa apoyada por el papado romano.gssbbservable en diversos puntos
del concilio: la rigida doctrina matrimonial prolghdo mezclarse con judios y herejes,
la imposicion del celibato, la condena de la usu@adureza con los pecadores
(divorciados, apostatas), la entrada en la vidaliemia de los fieles, la posibilidad de
que los obispos fueran sustituidos por sus comdeg&lala prohibicion de imagenes
(iconoclastiaff® . Desde luego, la realizacién de un concilio dectaveso muestra que
por estas fechas el cristianismo estaba ya masgagado en la Peninsula Ibérica -
habiendo prendido ya en los principales centroang®, entre soldados, mercaderes y
mujeres; pero quiza ya también en el elemento csimgpey con una estructura eclesial
firme sobre el afilo 300, aunque es complicado estpnecisamente su extension
geografica o cuantitativa. Ademas, en estos tektimgales de la iglesia hispana el
lenguaje utilizado se asemeja mucho al usado rigkesias africanas tanto en
expresiones como en simbolos y sustancia teolo@istas grandes similitudes son
desde luego un argumento de peso, ya que es lggieolos hispanos poseyeran
creencias y formas similares al lugar del cual, pababilidad, podria haber llegado la

religion cristiana.

%9 FERNANDEZ UBINA, J., 2003passim
“0ESCRIBANO, M2 V., 2014, pp. 692-694.

21



LA REALIDAD GEOGRAFICA

En efecto, a comienzos del siglo IV el cristianise Hispania parecia bastante
retrasado respecto a otras regiones del Impermmpdo prueba no solo su ya descrito
intento de proveer sanciones a los obispados wgigupropia, sino la escasez de
martires y restos arqueologicos e ideoldgicos antetior peninsular, salvedad hecha
de la Bética y Tarraco: ambas zonas maritimas\afles con gran presencia urbana,
vecinas -en el caso de la primera- y magnificamelttadas de faciles vias de
comunicacion con el norte de Africa. Resulta espewnte relevante, en este sentido,
que de los 19 obispos y 24 presbiteros que firm&sractas del Concilio de Elvira
ocho de los primeros y diecisiete de los segunéd®pecian a la Bética, demostrando
el enorme peso especifico de la zona hispana cansidhfrica en esta implantacion del
cristianismo inicidl. No hay que desdefiar, desde luego, la enormertameia del
Guadalquivir como via fluvial comercial y de coneationes, complementada por la
via Augusta en esta conexion con el sur y en etdlmiento de la provincia Bética
como centro de cristianizacién. Desde luego, sgdear las importantes vinculaciones
por tierra con las Galias y la Peninsula Italiaa,domunicaciones terrestres eran menos
ligeras que la navegacion de cabotaje, fundameataérpor la barrera que suponian
los obstaculos montafioddsLas Baleares fueron punto intermedio entre Afgcka
Peninsula Ibérica, facilitando el contacto entréasregiones: la concentracion de los
restos arqueoldgicos con influencia africana earehipiélago y el Levante hispano

(basilicas, mosaicos y sarcofagos, especialmebte)daria en ello.

EL EJERCITO

Un factor de importancia capital en el procesorgsianizacion fue sin lugar a dudas el
movimiento de militares. La presencia reiteraddadeegio VIl —la legion hispana por

excelencia- durante largos periodos de tiempo enoele de Africa —donde la fe

“BLAZQUEZ, J.M.2, 1977, pp. 467-494; 1991, pp. 3812; 2006, pp. 295 — 313.
“2 Al respecto, un estado de la cuestion en GOZALBRRVIOTO, E., 2012.

22



cristiana era fuerte- pudo resultar esencial pa@dpagacion del nuevo credo entre los
hispanos en un momento inicial. Es indiscutible ignbconocida la destacada
importancia que tuvo el ejército en la expansiowties cultos orientales y mistéricos -
como el de Mitra o el de Jupiter Doligueno- o emiama romanizacién, asi que es de
suponer —como se pone de manifiesto, casi unaninterea todos los estudios- que su
papel en la expansion del cristianismo no fueraame@uiza no resulte azaroso que los
primeros nucleos cristianos que conocemos orgapézagdarezcan en nucleos urbanos
donde habitualmente se detecta la presencia dedesdde la citada legién: Mérida,
Astorga-Leodn, Tarragona, ZaragdZa Mas aln, la historiografia tradicional habia
llegado a considerar que lAstasde San Fructuoso, martir de Tarraco, por su estilo
pudieron haber sido escritas por un militar y glggim soldado cristiano —caso del

centurién Marcelo- quiza fuera muerto en las persiece$”.

Sin embargo se ha destacado un gran obstaculbaadade considerar que los soldados
fueran fundamentales en la difusion del credoeehb que buena parte de los grandes
pensadores del cristianismo primitivo mas rigoristan floreciente en Africa e
Hispania, se declarasen fervientes antimilitarisgemplos de esta tendencia fueron
Origenes de Alejandria, Hipolito de Roma, CiprialeoCartago o Lactancio, ya fuera
por las practicas religiosas paganas corriented ejército o por el mero hecho de que
matar incumplia los mandamientos de Dios. En toa®ocincluso estos rigoristas
aceptaban en el seno de la Iglesia a los soldadwspre y cuando se hubieran alistado
antes de convertirse. Tales ideas fueron decaypratpesivamente al dejar de ser el
cristianismo un fendmeno minoritario y especialmewuando llegaron al poder
emperadores cristianos y el propio ejército sdiangd. Es cierto que hasta entonces
las depuraciones de soldados, las deserciones gbjasiones de conciencia fueron
relativamente frecuentes entre los soldados guegaban la confesion cristiana, siendo

un aspecto remarcable durante las persecuéines

“PALAO VICENTE, J. J., 2006

“BLAZQUEZ, J.M.2, 1977, pp. 467-494. PALAO VICENTEJ. (2006, pp. 93-94 y 389-423) discute
abiertamente esta tradicional atribucion cristidada milicia.

4 BLAZQUEZ, J.Mz, 1989, pp. 68-76ANDRES HURTADO, G., 2005. FERNANDEZ UBINA, J.,
2000, capitulo VI.

23



OTRAS HIPOTESIS

Por supuesto, hay una serie de argumentos queaapantotras direcciones, en este
apartado intentaré exponerlos agrupandolos en ocugtupos diferenciados: la

existencia de comunidades judias, el priscilianisaigunos restos materiales y otro
tipo de argumentos geogréficos y administrativag gpuntarian a un origen italico

desde las Galias.

La posibilidad de la existencia de comunidadesagidiumerosas e influyentes en la
Peninsula Ibérica es un punto clave. Autores comis Garcia Moreno se han basado
en varias referencias biblicas para justificar migaisimo origen de la comunidad
hebrea en la Peninsula, principalmente las refaeraSefaradque hacen el profeta
Abdias (20) y Judas Macabeo (1, 8 3-4); y la refgeea Tarsis, considerando que
significaTartessosque se realiza en el relato de Jonas (I, 13)dmeste huye de Dios.
Para esta tendencia de la investigacion resultzdadnle que habia una poblacion judia
abundante mucho antes de la irrupcion del crisaoj que probablemente penetro en
la Peninsula Ibérica ligada a la entrada en lataifienicia de la region; y su niumero
debié aumentar exponencialmente con las sucesigapailas desde Palestina en los
siglos I-11. La distribucion de las comunidadesiagihabria sido muy extensa en origen,
abarcando la mayoria de nucleos urbanos de la séajnpor lo cual no seria
descabellado pensar que, al igual que ocurri6 éenter en las primeras épocas del
cristianismo jugaran un papel destacado en su sijrarkEn todo caso la ruptura entre
ambas comunidades resulté evidente al encerrassguthos en si mismos con el
Talmud y romanizarse los cristianos: se fueronarcai® progresivamente todo tipo de
lazos entre comunidades. En épocas ya mas avandadasristianos empezaron a
perseguir a los judios o a forzarles a la convergal y como hizo el obispo Orosio en
las Islas Baleares, ya que les acusaban colectitante rechazar al Hijo de Dios y
asesinarle, siendo una de las mas funestas hesataiaristianismo primitivo hispano
el incipiente antisemitismo. En el Concilio de Edvse les sefial6 en diversas ocasiones,

marcando claramente las diferencias entre ambasirédades. Curiosamente, en los

24



canones se penaban los matrimonios mixtos congudferejes, mas no con paganos.
La presencia e influjo de una numerosa e importamteunidad hebrea podria oponerse
a la hipétesis del origen africano del cristianisnigpano, ya que podria sugerirse que
fueron las comunidades judias hispanas preexistdaeverdaderas propagadoras del

credo en su momento mas tempféno

Sin embargo, Luis Garcia Iglesias propone unapraggacion muy distinta. Para este
autor no puede hablarse en absoluto de una pressostantiva de hebreos en la
Peninsula Ibérica anterior a la conquista romanksntextos referidos a las naves de
Tarsis se referian &artessos ni las leyendas medievales aportan dato alguno
verificable, ni el texto de Abdias aludia a la presa hebrea en Sefarad, sino en Sardes.
Mas aun, el andlisis exhaustivo sobre la documimagpigrafica constata la exigua
presencia judia en la Hispania romana antes déb dig reducida a contadas
comunidades (Adra, Elche, Mérida, Villamesias eme@#s, y quiza Avila, Jativa,
Tarragona, Cartagena, Alcala del Rio, Ampurias,iadCarmona); y, por supuesto, a
través de los documentos existentes no es positlementar una especial riqueza de
los judios, ni una especializacidbn mercantil: Edn tdépica acerca de un “antisemitismo
popular”, motivado por causas socio-economicaseeladjicas, resultaria simplemente
insostenible. En definitiva, la llegada de los asda Hispania fue tardia y facilmente

explicable por los levantamientos en Palestinay(Z85)*'.

En segundo lugar estaria la controvertida cuestgbmpriscilianismo, al cual da nombre
su fundador Prisciliano, noble hispano originarolaGallaeciaque predicé a finales

del siglo IV. Fue el suyo un movimiento ascétican cinfluencias gnosticas y

maniqueas de origen egipcio, pues al parecer es pmiyable que el maestro de
Prisciliano fuera egipcio, uno de los muchos ascgtee se movieron entre Oriente y
Occidente en medio de las crisis. El asceta tuvgran éxito en Hispania y Aquitania y
el estudio de su aportacion presenta como difidudtencial el hecho de que la mayor
parte de las fuentes que conservamos sean atagulasntios de sus detractores. El

priscilianismo se caracterizo por el purismo, seeadlto, antiesclavista, no aspero hacia

“ GARCIA MORENO, L., 1993. Cf. BLAZQUEZ, J. M?, 1990p. 187-204.
“" GARCIA IGLESIAS, L.,1978.

25



la mujer, valorando a los laicos, suave en ladiyrpromulgando la abstinencia y la
pobreza. Todo ello le acarre6 un gran éxito ensdas capas sociales, despertando el
recelo de muchos obispos de la region, como Hiddeideérida, que lo vieron como un
peligroso rival de la autoridad sacerdotal. Potalato, Prisciliano y los suyos fueron
acusados de herejia por las mas diversas causasinientalmente por maniqueismo,
magia, lecturas extracandniga y usurpacion dedaidd episcopal. Estas denuncias
desnaturalizaron las caracteristicas inicialeggdgbo, que tuvo que luchar en diversos
concilios (sobre todo en el Sinodo de Zaragozaaii@l380) y apelar a Roma,; e intentd
con cierto éxito infiltrarse en la estructura edkedasta que, tras varios ensayos
fallidos, el propio Prisciliano fue condenado pedision y ejecutado junto a varios de
sus seguidores en el 385. Fue una de las primerzs \jue el Estado fue usado como
brazo secular de la Iglesia, en un claro preceddmti®e que vendria después. El autor
fue el emperador Graciano, que buscaba reforzawirstulacion a la fe nicena,
emulando a Teodosio y congraciandose con el papaaf@ay Ambrosio de Milan,
figuras en ascenso cada vez mas poderosas. Ladapag de Prisciliano le honraron
como a un martir, en especial enGallaecig donde el movimiento siguié latente

provocando no pocos quebraderos de cabeza aiaidad.

El priscilianismo como movimiento parece indicar geesencia de una influencia
septentrional, incluso con reminiscencias prerr@saga que Prisciliano fue a estudiar
a Aquitania y su movimiento cuajé en la zona naliteHispania y en el sur de las
Galias. Podria ser posible incluso una relacioeritibcesana hispano-gala; pero ello,
con todo, no eclipsaria la influencia africana. Boa parte, la herejia se produjo ya en
época muy tardia, por otro lado su represion fuerdioada por las autoridades
episcopales y desde la propia Roma, indicando yasta época una relacion de
subordinacion al papado, sin duda evidencia de ristiamismo ya cuajado y no

incipienté®.

“® Sobre Prisciliano resulta fundamental ESCRIBANG, Wi, 1987, pp. 441 — 459; 2014, pp. 703-716
(Cf. BLAZQUEZ, J. M3, 2003a, pp. 640-653; 2006, pB5 — 313).

26



La posibilidad de que el origen del cristianismgplaino radicase en Italia, pasando por
las Galias, y no desde Africa es un argumento quiFi@ sostenerse por diferentes
razones, ademas de las recién explicadas ligadasisalilianismo. Una de ellas,
obviamente, seria la capitalidad de Roma dentrolm@erio Romano, lo cual la
convertiria en un centro de ideas en el cual sergrarian personas, en especial de las
elites, de todas las provincias. Por otro lado,lerJrbs consta una poderosa y
floreciente comunidad judia en la que prendi6 @tianismo con fuerza, como lo
acreditan las visitas de Pablo y Pedro en el digjola famosa y cruel represion
realizada por Nerdn. La tradicion de la Iglesiadlich presenta una lista apostolica
directa desde Pedro hasta nuestros dias con Rama cabeza de la cristiandad. Sin
embargo, tal continuidad sin fisuras resulta sunmaenéiscutible, especialmente en
época temprana, cuando ademas las comunidadegréacticamente independientes. El
papado no se instituyd como tal hasta el minisgidgripino de Cartago (220), que se
autoproclamé sucesor de Pedro y comenzé la luchalpanzar la hegemonia de la
Iglesia, la cual conseguiran sus sucesores, cuatos en Occidentélay otra razon
de peso para negar esta posibilidad: la influedeida capitalidad de Roma no era tan
grande como puede parecer a simple vista, ya gadnanistracién romana estaba ya
muy descentralizada dados los medios de la époagsyaun en a partir del siglo lll,
frente a constantes crisis y desgobiernos. Por [@do, hay que recordar que
territorialmente las provincias hispanas, junto @ultania, estaban ligadas a la
prefectura de las Galias, resultando dudoso que siculo fuera especialmente
estrecho y superase el mero marco administfativo

Restan por ultimo algunas cuestiones acerca d@srasiateriales, anteriormente
detalladas, en especial respecto a la importaciasivaa de sarcofagos desde Roma,
hecho que se deberia a la escasez de ofiema#tu en las primeras etapas. Este
argumento palidece al compararse estos restosiakasecon aquellos con influencias
africanas, que son aplastantemente mayoritariossgecial en aquellas obras hechas en
talleres hispanos, que desvelarian la ideologi@msy Vinculos de las comunidades
locales.

“9BLAZQUEZ, J.Mz, 2003b pp. 25-33.

27



En conclusidén, en el estado actual de las investigas los argumentos que apuntan en
contra del origen africano del cristianismo hispagsultan sumamente laterales y, en

todo caso, han de considerarse explicaciones comeplarias a este, con los

pertinentes matices detallados.

28



DECADENCIA DE LA INFLUENCIA
AFRICANA Y UNION A ROMA

A lo largo del siglo 1V, la relacion entre el créstismo hispano y el africano se fue
debilitando y, ante la ineluctable preeminencia plgbado romano, los hispanos se
vieron en la necesidad de vincularse con Roma,ieaug a lo largo de los siglos
leyendas ligando la cristianizacion de la Peninthdaica a los apdéstoles: relatos tales
como las andanzas del apéstol Santiago, en espee@phricion de la Virgen del Pilar
en Zaragoza y su presunta tumba en Santiago de @3tehg Esta filiacion a Roma fue
un proceso progresivo que tuvo lugar a lo largosdgd IV, de la mano de emperadores
cristianos que fusionaron la estructura eclesiallagestructura estatal; y dieron a Roma

la primacia sobre Occidente y Constantinopla sebneés turbulento Orierte

La preeminencia romana sobre Hispania, al igualsgibee Occidente, se fue perfilando
a lo largo de los papados de Damaso (366 — 384jigicS A este ultimo acudio ya
Himero, obispo de Tarraco, en el 384 pidiendo gonaete los diversos problemas a
los que se enfrentaba. La respuesta del obispamd®Renota un claro tono autoritario
y de superioridad, nombrando a Roma cabeza delacismo y sede apostdlica, a la
vez que daba a su carta el valor de un conciliorder@ a Himero mostrarla al
episcopado hispano para que cumpliesen. Concretamarcarta aboga por la dureza
con los apéstatas, aceptando parte del rigorismatdba para hacerse aceptable a las
creencias de la region, por la permisividad con dmsanos para asimilarlos al
catolicismo; y por instaurar etursus honorumsacerdotal unificando Occidente,
incidiendo en el asunto del monacato, ya que agearen Hispania habia una serie de
monasterios mixtos en los que parecian habersetaéteno pocas relaciones amorosas
ilicitas. También resulta remarcable que, en umaya tardia, todavia se alerte en la
carta de la vitalidad del paganismo hispano y distencia de apéstatas

¥ Un estado de la cuestion, con bibliografia actaal:, en FERNANDEZ UBINA, J., 2003.
*1 BLAZQUEZ, J.M2, 1993b, pp. 37-43; ESCRIBANO, M2 V., 2014, pp. 7%.

29



La subordinacion de la iglesia hispana a Roma tesida vez mas evidente, ya a
finales del siglo 1V, si se analiza la represida herejia prisciliana. Esta fue coordinada
desde Roma en los concilios de Burdeos y TréevAripesar de ello, el cristianismo
hispano, ya catdlico, sigui6 manteniendo una fueiteulacion con el rigorismo
africano y sus iglesias, aunque mucho menor en amunjdn con el habido en las
primeras etapas, lo cual es observable en la paidscasez de los restos arqueoldgicos

con similitudes artisticas y simbéli¢as

Superadas las turbulencias generadas por el mmgsiho, la Iglesia hispana, ya
firmemente catolica, tuvo que hacer frente a otablema de mayor calado ante las
invasiones germanas en el siglo V. La problem&reainevitable, ya que el grupo que
acabo instalando un reino en la Peninsula Ibdosajisigodos, habian abrazado la gran
herejia contra la cual se habia convocado el dords Nicea en el 325: el arrianismo.
Esta negaba directamente a la Trinidad al recHazdeidad de Cristo y era originaria
de Oriente, acufiada por Arrio, obispo de Alejandriprincipios del siglo IV, La
irrupcion de los visigodos provoco una profundaigibn religiosa en la Peninsula
Ibérica entre la Iglesia Catdlica, fiel a Roma gwda por los hispanorromanos, y la
Iglesia Arriana, seguida por los conquistadoresngens. Ambos grupos intentaron
fagocitar al otro con periodos de mayor o0 menolewicia. En todo caso la filiacion de
los visigodos al arrianismo era una cuestion madifédeenciacion étnicamarcando la
superioridad de los conquistadores visigedoBente a los conquistados
hispanorromanos, siendo muy débiles sus argumentgieoldgicas y dogmaticas. La
tensa situacion terming estallando en un primer emima finales del siglo VI en la
guerra entre el rey Leovigildo y su hijo Hemeregijldatolico converso. La victoria de
Leovigildo supuso una reaccidn arriana buscando lananificacion religiosa de la
Peninsula en el arrianismo, algo irrealizable dadsscasez de visigodos y la existencia
de una profunda tradicidn religiosa catolica enHspanorromanos con autores como
Osio de Cordoba, Gregorio de Elvira o Martin de garaFinalmente, el hijo de

Leovigildo, Recaredo, aconsejado por los destacatfriggos y hermanos Isidoro y

2 ESCRIBANO, M2 V., 1987, pp. 441 — 459.
>3 ESCRIBANO, M2 V., 2014, pp. 698-703.

30



Leandro de Sevilla, abrazd el catolicismo unificanéligiosamente a la Peninsula
Ibérica por fin en el catolicismo romano, con salgunas resistencias entre la nobleza
goda. La nueva situacion de unidad catélica ronsgnanantuvo hasta la llegada de los

musulmanes en el 711, con la notable excepciéa tenhz comunidad judia

> DOMINIQUEZ DEL VAL, U., 1981.

31



CONCLUSIONES

La implantacion del cristianismo en las Hispaniagarte de un proceso mucho mas
amplio: la expansion del credo a lo largo y anclbliehperio Romano durante el Alto

y, sobre todo, el Bajo Imperio Romano, ademas deeparacion del tronco hebreo. En
esta época tuvieron lugar profundos cambios bagoapariencia de continuidad; y a la
hora de acercarse a ella hay que liberarse denasén que es un simple periodo de

decadencia.

Buena parte de los argumentos desarrollados ago tkel trabajo apuntalan la hipotesis
de que el cristianismo llegara a la Peninsula ¢aédesde el norte de Africa; sin
embargo, el debate historiografico ha sido extepsse han hecho notar otros
argumentos que apuntan en otras direcciones. Hgutelacaso, existe un consenso
razonable por parte de las autoridades acercaaleldrayecto de la cristianizacion fue
con seguridad similar en la forma y modo a la ramanon, llegando mediante
mercaderes, soldados y burdcratas, extendiéndase grmer momento por el levante,

las Islas Baleares y la Bética, y desde ahi ab @sta Peninsula.

A favor de la hipdtesis africana apuntan la maydeidas evidencias: la existencia de un
numeroso y dinamico ndcleo cristiano en el nortAfliea en las mas tempranas etapas
y la innegable influencia africana en el cristiamshispano a lo largo de sus primeros
siglos de existencia, tanto desde el punto de wstpeolégico -con mosaicos,
sarcofagos y elementos arquitectonicos-, como delsganto de vista dogmatico, con
la influencia rigorista que evidencian la famosda&7 de Cipriano de Cartago y los
canones, la liturgia y las formas de la Iglesigp&ima primitiva cuya maxima expresion

seria el Concilio de Elvira.
Esta filiacion puede resultar abrupta a simpleayidado que, al vincularse finalmente la

Iglesia hispana con la catdlica romana, a lo ladgolos siglos quedé olvidado el
primitivo origen, habiéndose formuladoposterioriinfinidad de mitos y leyendas de

32



dudosa historicidad, vinculandose a Roma y regéidtade las primeras épocas
Gnicamente palmas de martirio. Sin embargo, talngache intentado exponer a lo largo
del trabajo, es perfectamente plausible defenderigdn africano del cristianismo en la
Peninsula Ibérica, si bien conviene la prudencialadda endémica falta de
documentaciéon y la distorsidbn predominantes en tstede estudios. De hecho, la
hipotesisha generado un extenso y rico debate historiograendo matizada por
diversos autores que han defendido una posibleamgation desde Tarraco, la Galia,

Italia o un primitivo germen hebraico en la Peniasu

33



BIBLIOGRAFIA

ALVAR, J. et alii, Cristianismo primitivo y religiones mistérica€atedra, Madrid,
1995.

ANDRES HURTADO, G.,Una aproximacion a la religion del ejército romano
imperial: Hispania,Universidad de La Rioja, Logrofio, 2005.

ARCE, J., El ultimo siglo de la Espafia romana (284-408)ianza, Madrid, 2009
(1982).

ARCE, J.; MONTENEGRO, A.; MANGAS, J.; SAYAS, J.; ROLDAN, J.M;
BLAZQUEZ JM= GARCIA IGLESIAS, L.; TEJA,R., Historia de Espafia Antigua,
[I, Catedra, Madrid, 1995

BAUTISTA VALERO, J. (ed.)Epistolario de San Jeronim volimenes), BAC,
Madrid, 1993 — 1995.

BELTRAN LLORIS, F., “Epilogo. Las inscripciones damantiguas (siglos V-V
d.E.)”, en SOPENA, G. (ed.Aragoén antiguo: fuentes para su estudRrensas
Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, 2014, pp-33%0.

BERRAONDO, J.El estoicismpMontesinos, Barcelona, 1992.

BLAZQUEZ, J. M2, “Posible origen africano del cigstismo espafiol” Archivo
Espafol de Arqueologia 4081° 115-116, 1967, pp. 30-50.

BLAZQUEZ, J. M2, “Relaciones entre Hispania y losmitas (sirios, fenicios,
chipriotas, cartagineses y judios) en la Antigli&danlBeitrage zur Alten Geschiche
und deren Nachleben. Festschrift fur Franz Athdbe Gruyter, Berlin, 1968, pp.
42-75.

BLAZQUEZ, J.M.2 Imagen y Mito. Estudios sobre religiones medieeas e
ibéricas Cristiandad, Madrid, 1977.

BLAZQUEZ, J. M2, Aportaciones al estudio de la Espafia romana en ajb B
Imperio, Itsmo, Madrid 1990.

BLAZQUEZ, J. M2 Religiones en la Espafia antigu@atedra, Madrid 1991.

34



BLAZQUEZ, J. M2, “Problemas de la iglesia hisparfinales del siglo IV, seguln la
decretal del obispo de Roma, SirigicAntiquitas. Acta Universitatis Wratislaviensis
18, Bratislava, 1993a, pp. 37-44.

BLAZQUEZ, J. M@ Mosaicos romanos de Espaf@atedra, Madrid 1993b.
BLAZQUEZ, J. M2, “Ultimas aportaciones de la argogda al conocimiento del
cristianismo primitivo de Hispania, en ANDRES-GALGB, J. (ed.)La Historia de
la Iglesia en Espafia y el mundo hispahturcia, 2001, pp. 25-56.

BLAZQUEZ, J. M2 EIl Mediterraneo y Espafia en la antigiiedad. Histpraigion y
arte, Catedra, Madrid 2003a.

BLAZQUEZ, J. M3, “Los origenes de la Iglesia de Rognel martirio de Pedro y
Pablo”, Boletin de la Sociedad Espafiola de Ciencias deRigyionesl18, 2003b,
pp. 25-33.

BLAZQUEZ, J. M2 El Mediterraneo. Historia, arqueologia, religionrte, Madrid,
Catedra, 2006.

CAMERON, Averil, EIl mundo mediterraneo en la Antigiedad Tardia (808)
Critica, Barcelona 1998.

CANTO, A., Las raices béticas de Trajano: los “Traii” de laalta turdetana y otras
novedades sobre su famjllaD Editores, Sevilla, 2003.

CEPAS PALANCA, AdelaCrisis y continuidad en la Hispania del siglo, ITSIC,
Madrid, 1997.

DE PALOL, P.; ROSSELLO G.; ALOMAR, A.; CAMPOS, JNotas sobre las
basilicas de Manacor, en Mallorcan Boletin del Seminario de Estudios de Arte y
Arqueologia: BSAATomo 33, 1967.

DIARTE, P., La configuracion urbana de la Hispania tardoantigua
Transformaciones y pervivencias de los espaciosiqgugbromanos (s. IlI-VI d.C.),
BAR, International Series, Oxford, 2012.

DIAZ Y DIAZ, M., “En torno a los origenes del crimhismo hispanico”, ehas
raices de Espafdnstituto Espafiol de Antropologia Aplicada, Madri®67, pp.
423-443.

35



DODDS, Eric RobertsonPaganos y cristianos en una época de angustia,
Cristiandad, Madrid 1975.

DOMINIQUEZ DEL VAL, U., Leandro de Sevilla y la lucha contra el arrianismo
Editora Nacional, Madrid, Madrid, 1981.

ESCRIBANO PANO, M2 V., “El cristianismo conciliatos Concilios de Elvira,
Arlés, Sardica yCaesaraugusta en SOPENA, G. (ed.)Aragén antiguo, fuentes
para su estudioPrensas Universitarias de Zaragoza, Zaragozd, ppl 692-716.
ESCRIBANO PANO, M2 V. La Iglesia Hispana en los siglos IV y V. Aspectos
doctrinales, econdmicas y politicdgniversidad de Zaragoza, Zaragoza, 1987.
EVERS, A.,Church, cities and people: a study of the plebthechurch and cities
of roman Africa in Late AntiquityPeeters, Lovaina, 2010.

FERNANDEZ UBINA, J., Genealogia del cristianismangtivo como religion
romana”,llu, 14, 2009, pp. 59-86.

FERNANDEZ UBINA, José, “Los origenes del cristianis hispano. Algunas claves
sociologicas”Hispania SacralIX, 120, julio-diciembre 2007, pp. 427-458.
FERNANDEZ UBINA, José, “Constantino y el triunfoldeistianismo en el Imperio
Romano”, en 8TOMAYOR MURO, Manuel yFERNANDEZ UBINA, José (coords.),
Historia del cristianismo I, El mundo antigu®rotta, Madrid 2003, pp. 329-397.
FERNANDEZ UBINA, Joséla crisis del siglo Il y el fin del mundo antigubkall,
Madrid 1981.

GARCIA BELLIDO, A., El elemento forastero en Hispania romanaestre,
Madrid, 1959.

GARCIA IGLESIAS, L., Luis, Los judios en la Espafia Antigu&ristiandad,
Madrid, 1978.

GARCIA MORENO, Luis, Los judios de la Espafia antigua. Del primer encuent
al primer repudio Rialp, Madrid 1993.

GOMEZ FERNANDEZ, Francisco José, "Paganismo y iangmo en la Hispania
del siglo V d. C."Hispania antiqua24, 2000, pp. 261-276.

GONZALEZ SALINERO, Radl, “Apologética antijudia y'ecclesia" potensen
Tertuliano y Cipriano”Polis, 23, 2011, pp. 35-60.

36



GOZALBES CRAVIOTO, Enrique, “Nuevas aportacionedaa vias romanas de
Hispania X Congreso Internacional de Camineria Hispanighnisterio de Fomento
y Asociacion Internacional de Camineria, Madrid 201
(https://www.academia.edu/4484139/Nuevas_aportasicm las_vias_romanas_de_
Hispania_Actas_X_ Congreso_Internacional_Camineiispahica_Madrid_2012 ).
GRANT, M., M., The Jews in the Roman WarMacMillan, Londres, 1973 (1995).
GRUEN, E. S.Diaspora: Jews amidst Greeks and RomaHrarvard University
Press, Londres, 2002.

HERNANDEZ GUERRA, Liborio,Actas del Il Congreso Internacional de Historia
Antigua: la Hispania de los antoninddniversidad de Valladolid, Valladolid, 2005.
LOMAS, Francisco José, “La Antigiedad Tardia”, eéwPEzBARJA DE QUIROGA, P.

y LomAs F.J.,Historia de RomaAkal, Madrid 2004, pp. 401-638.

LOPEZ MONTEAGUDO, G.Mosaicos romanos del norte de Africa. La no froater
ente la tierra y el marUniversidad de Sassari, Sassari, 2004.

MILLAR, Fergus.,Augusto y Constantino: dos revoluciones romahésversidad
de Granada, Granada 2003.

MOMIGLIANO, Arnaldo (ed.),El conflicto entre el paganismo y el cristianismo e
el siglo 1V, Alianza, Madrid 1989.

MONTES DE OCA, F. (ed.)pan AgustinLa Ciudad de DiosPorrua, Buenos Aires,
1994.

MONTSERRAT TORRENTS, JLa sinagoga cristiana: el gran conflicto religioso
del siglo | Unifica Barcelona, 1989.

NACAR FUSTER, Eloino y COLUNGA CUETO, Alberto (e§lsSagrada Biblia
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1975.

NEIRA JIMENEZ, M.L., Mitologia e Historia en los mosaicos romanaC,
Madrid, 2010.

NEIRE JIMENEZ, M.L., “Aproximacion a la ideologiaedas elites en Hispania
durante la Antigiledad Tardia. A propoésito de losamps figurados dBomusy
Villae”, Anales de arqueologia cordobe$ 18, 2007, pp. 263-290.

37



NOGUERA, J.M. Y CONDE GUERRI, E. (eds)El sarcofago romano.
Contribuciones al estudio de su tipologia, icond@ray centros de produccidn
2001.

PALAO VICENTE, Juan José.egio VIl Gemina (Pia) Felix. Estudio de una legién
romana,Universidad de Salamanca, Salamanca, 2006.

SAND, S.,La invencién del pueblo judidkal, Madrid, 2011.

SANTOS YANGUAS, J.; TEJA, R. y TORREGARAY, E. (eg<l cristianismo:
aspectos historicos de su origen y difusion en &figp Universidad del Pais Vasco,
Victoria, 2001.

SCHEFER, P.The Bar Kosiba War reconsidergdohr, Tubinga, 2003.

SCHLUNK, H., “Sarco6fagos paleocristianos labradasHispania”,Actas del VIl
Congreso Internacional de Arqueologia Cristiana.réhona 5-11 octubre 1969
1972, pp. 189-190.

SEGOVIA, C.A., ¢ Fue Pablo cristiano? El redescubrimiento conterapen de un
judio mesianicpTrotta, 2013.

SIMON, M. y BENOIT, A.,El judaismo y el cristianismo antigubabor, Barcelona,
1972.

SIMON, M., Les sectes jueves au temps de Jé3tesses Universitaires de France,
Paris, 1960.

SOPENA, G. (ed.),Aragon antiguo: fuentes para su estudiBrensas de la
Universidad de Zaragoza, Zaragoza, 2014.

SOTOMAYOR MURO, Manuel, “La llegada del cristianisma la Peninsula: datos
histéricos y explicaciones tardias”, en MUNIZ, EURIAS, R. (eds.)Del coliseo al
Vaticano. Claves del cristianismo primitiveundacion J.M2 Lara, Sevilla, 2005, pp.
213-231.

SOTOMAYOR MURO, ManuelCristianismo primitivo y paganismo en Hispania
Universidad de la Rioja, 1981.

STEGEMANN, E.W. Y STEGEMANN W, Historia social del cristianismo
primitivo, Verbo Divino, Estella, 2001.

38



SUREDA BLANES, F., Franciscd,a cuestion de Osio, obispo de Cordoba, y de
Liberio, Obispo de Rom&spasa-Calpe, Madrid, 1928

TEJA, R., “La Carta 67 de San Cipriano a las couhaghes cristianas de Leon-
Astorga y Mérida: algunos problemas y solucioneg’Antigliedad y Cristianismo.
Monografias historicas sobre la Antigledad TardlaCristianismo y aculturacion
en tiempos del Imperjdurcia, 1990a, pp. 115 — 124.

TEJA, R.El cristianismo primitivo en la sociedad roman&smo, Madrid, 1990b.
TEJA,RAMON (ed.),La Hispania del siglo IV. Administracion, econonsagciedad,
cristianizacion Edipuglia, Bari, 2004.

THEISSEN,GERD, La religion de los primeros cristianps$Sigueme, Salamanca,
2002.

39



