aas  Universidad

[ ]
181 Zaragoza

1 2

A

w
FY

Trabajo Fin de Grado

Brujas y santas: el devenir politico en la historia

Autor

Alvaro Arbonés Serrano

Director

Joaquin Fortanet Fernandez

Facultad de filosofia y letras
2014







indice

I (oo (U oo T o TSSO 4
I o = R 6
L I o U - DR RPR 11
LAY D E= Tt W [ ol OO RTOOPRTTSP PSP 20
V. HISEOMTA Y TEVOIUCTION ... bbbttt 27
AV TR O od 1 [ TSR 31
VI BIDHOGIATIA ... bbb bbbt 34

Bibli0grafia PIrimMaria.......coiieeiiiieiieiiesie sttt b e bbbttt nbe e nbeenne b 34

Bibliografia SECUNAATIA ......civviiiiiiii it nb et nbesreen 34



l. Introduccion

Aunque ha sido ignorado durante largo tiempo su lugar en la historia, el papel de la mujer
ha sido determinante. Por ello, en este trabajo, intentaremos delimitar su importancia a
través de la obra de un historiador y filésofo, Jules Michelet, el cual se intereso por el papel
de la mujer en los acontecimientos histéricos. Para ello nos pararemos en las dos figuras,
las brujas y Juana de Arco, que analiza de forma sistematica hasta el punto de dedicarle
sendas obras hasta convertirlas en simbolos de la vida, fuerza que atraviesa y hace avanzar

la historia del ser humano.

En cualquier caso, no tenemos pretension alguna de agotar la tematica de lo femenino,
las brujas o las santas a través de este analisis, sino circunscribirnos en exclusiva a su
posible poder politico segun la idea de la filosofia de la historia construida por Michelet.
Historia que asume elecciones temporales que respetaremos y, por ello, no nos
extenderemos en la posible evolucion de la brujeria mas alla del tiempo especifico que
delimita el autor para su analisis: la edad media. Del mismo modo, utilizaremos el caso de
Juana de Arco para hablar de santidad y feminidad pero nos limitaremos a él por ser el
unico que el autor abordd de forma sistematica y, por extension, el que tomaremos como

ejemplo a utilizar.

En el trabajo analizaremos, en primer lugar, el papel de la mujer en la historia segun
Michelet para asi poder delimitar qué significa lo femenino dentro de su vision. Una vez
delimitada la importancia de lo femenino, abordaremos la problematica de la bruja y su
oposicion a los poderes establecidos en forma de herejia contra el dogma cristiano; del
mismo modo, en el caso de Juana de Arco abordaremos el mismo paradigma desde su
supuesta antitesis: la santidad. A través de todo ello concluiremos con una breve sintesis
de las ideas de la filosofia de la historia de Michelet y como tanto en las brujas y en Juana

de Arco, en el espiritu de los excluidos en general y de la mujer en particular, se contiene



toda posibilidad de avance de la historia.

De este modo, observaremos que es posible atender la fuerza de lo femenino como un
contrapoder revolucionario que prefigura una clase de comunidad que, para Michelet, abre
lo histdrico a las fuerzas de la vida oponiéndose a las fuerzas negativas que dominan su
tiempo. La antigua revolucion, entonces, se convierte en un destino histérico a reivindicar a
través de los simbolos con los que el pueblo expresa su deseo vital. Por ello, en este texto,

se abordaran las figuras mas importantes de la obra de Michelet, relacionadas de forma



Il. La mujer

Segun Michelet la mujer se distingue no tanto del hombre por condicion material, por las
diferencias fisiolégicas que existan entre ellos, como por una condicion propia de su alma,
de su esencia. Ello lo veremos con respecto de la bruja en sus particularidades propias,
pero con respecto de la esencia de lo femenino deberiamos establecer primero unas bases:
«la mujer, vista en su aspecto mas elevado es el mediador del amor»'. Con esto quiere
decir que la mujer es «la encantadora unidad de la vida y el amor, y la religion misma»2, o
lo que es lo mismo, de la mujer nace todo cuanto puede existir.

No resulta una idea extrafia ya que la mujer es quien puede engendrar, por lo tanto no
es descabellado considerar que de ella nazca todo. También es facil justificar la importancia
del amor. Dado que toda concepcion sin amor es estéril segun Michelet, entonces es de
considerar que cuando nos habla del amor no nos habla de la importancia del amor
romantico, aunque también sea asi, sino de la necesidad del amor en la labor de la
concepcion de todo cuanto existe. He ahi que el motivo de interés para Michelet en la mujer
no es el amor o su disposicion, amorosa a fin de cuentas, en relacion al hombre, sino las

consecuencias de esa relacion: la concepcidn.

Ahora bien, ¢ por qué es posible la concepcién sélo desde el amor? Como acto fisico,
toda su asociacién con el amor es sélo intelectual o sentimental y, por extension, como tal
se debe justificar. Para entender por qué debe ser fruto del amor, debemos recalar en la
mision del hijo: «una vez que él ha escapado de la esclavitud de su madre (es decir, de la
mujer), fue arescatarla a su vez de su propio encarcelamiento en el mundo de la carne y

del ciclo fatal del nacimiento y la muerte al elevarla por encima de su propia naturaleza

1 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 307

2 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 284



material (es decir, su feminidad)»>. El hijo regresa a la madre como acto de amor, por re-
conocerse en ella como dadora de vida, como él afirma de si mismo#; o lo que es lo
mismo, la procreacion debe nacer del amor porque, aunque es posible sin amor, solo

cuando esté presente el hijo ird en busqueda de la salvacién materna.

Su interés por el amor y la concepcion tiene una evidente dimension social, pero su in-
terés va mas alla: le interesan como conceptos regidores de su concepto de la historia. Si
tenemos en cuenta que «la civilizacién, en ultimo término, segun Michelet lo ve, es la pro-
gresiva penetracién de la naturaleza (lo femenino) por el espiritu (lo masculino)»®, resulta
evidente la funcién de la concepcion. Al concebir, al penetrar lo masculino en lo femenino,
se da lugar al mundo como construccion humana, como representacion de la naturaleza

habitada por la humanidad.

Por qué la mujer es partera no s6lo de hombres, sino también de mitos y conocimiento,
es algo que se nos hace evidente a partir de este momento. Ella, la naturaleza, al encuen-
tro con él, larazon, se erige la civilizacion, o la cultura; en tanto no soélo trae al mundo per-
sonas, sino también ideas, es logico que «la mujer, a través de la pasion, adiving, adoro
una idea»®. No soélo la idea de la revolucion, que es la que aqui refiere, sino la idea de

toda revolucion, de toda emancipacion, que ha conocido el hombre.

Siendo que todo acto de concepcion es una revolucion, porque cada persona traida al
mundo justifica y sostiene la civilizacion, no nos resultara dificil entender por qué soélo con
amor es posible la concepcion si entendemos éste, el nacimiento, como revolucion:

«luchaban entonces como hoy la ambicion, el interés, las eternas pasiones del hombre,

8 GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic Historiography (1798-1874)», European Writers, Vol. V: The
Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George Stade, Scribners, Nueva York, 1985, p. 581

4 «A cada instante, en mis ideas, en mis palabras, por no hablar de mis gestos y rasgos, yo busco a mi madre de nuevo
en mi mismo». Du Prétre, de la femme et de la famille; citado en GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic
Historiography (1798-1874)», European Writers, Vol. V: The Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George
Stade, Scribners, Nueva York, 1985, p. 576

5 GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic Historiography (1798-1874)», European Writers, Vol. V: The
Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George Stade, Scribners, Nueva York, 1985, p. 581

® MICHELET, J., Mujeres de la revolucién, Editorial Trifaldi, Madrid, 2010, p. 16

7



pero se levantaba una sola entre todas: el amor»’. Toda concepcién debe nacer del amor,
porque la madre debe guardar en su seno la necesidad del cuidado de aquello que se trae
al mundo, un pedazo de civilizacion, de revolucion. Si no hubiera amor en su acto, ¢qué

sentido tendria perpetuar un mundo que desprecia?

¢, Cual es, entonces, la situacion de la mujer en la obra de Michelet? Quizas, una mas

peculiar de la que podriamos esperar: la de religion, de iluminacion.

La Sociedad realiza familia cuya armonia es la mujer. Criar a una hija es una obra sublime y
desinteresada. Porque lo haces afiade, oh madre, para que ella pueda salir y hacer sangrar
el corazon. Esta destinado a otro. Ella va a vivir para los demas, no para ti, no para ella. Es
esta una relaciéon que pone mas alto que el hombre y, de hecho, una religion. Es la llama del

amor y la llama del fuego. Es la cuna del futuro, que es la escuela, otra cuna. En una palabra:

es el altar®.

La mujer trae todo al mundo porque es aquello mas puro, «nada queda bajo la muijer,
nada vulgar, todo poético. En general, ella es enferma de amor, el hombre de digestion»®;
el hombre es aquel que enferma en cuerpo, que conoce los padecimientos fisicos, mientras
la mujer es aquella que padece en lo espiritual, que conoce las enfermedades del alma. Por
supuesto, no debe entenderse en sentido literal, aunque requiera una interpretacion

dificultosa.

Cuando Michelet nos habla de lo espiritual de la mujer, en contraposicién a lo fisico del
hombre, nos habla de capacidades que recalan en lo esencial. La mujer tiene mayor
ductilidad para ciertas cosas que el hombre, cosas que van mas alla del entendimiento

inmediato del mundo. Esto se explica considerando que «el amor es lo mas real del

"MICHELET, J., Mujeres de la revolucién, Editorial Trifaldi, Madrid, 2010, p. 29
8 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 46

® MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 189



10

mundo» -°, siendo el amor aquello mas propio de la mujer, lo cual justificara con tres

explicaciones.

Real, como la clarividencia. Sélo él da el poder de ver cientos de nuevas verdades, imposibles

de ver de otra manera.

Real, como la creacion. Estas cosas reales que vio, las hizo tal. Para las mujeres, por ejemplo,
es tan dulce ser amada que, cuando se percata, encantada y transformada, se hace

infinitamente hermosa. Bella se ve, pero lo es.

Real, como la doble y reflexivo creaciéon donde cred a su vez crea. Esta belleza radiante de
nuestro amor esta en la mujer, y no esta actuando y resplandeciendo por todos los nuevos

poderes del deseo, la ingenieria y la invencién??,

En la primera, nos habla de la posibilidad que veremos con la bruja y la santa, la
posibilidad de saber qué ocurrira incluso cuando esa clarividencia no quede clara. La
segunda, es aquello que ya hemos explicitado: la creacién, el engendrar, es la cualidad
esencial de la mujer segun Michelet; ;es entonces la belleza una cualidad fisica? No, por
belleza se refiere mas bien a aquella belleza que irradia como creadora. La tercera es una
critica evidente de la posicion de la mujer en la historia, incluso en el presente, al considerar

que al no dejarla actuar estamos ahogando toda posibilidad de hacer que avance la historia.

Si consideramos que «la salvadora de Francia es una mujer. Francia es una mujer ella

12

misma»~“ entonces resulta evidente hasta donde quiere llegar Michelet.

¢ Cual es entonces el sentido ultimo de la mujer? Ser para los otros no en el sentido de

subordinarse a ellos, sino de ser la perpetuadora de todo cuanto existe y existira, pues soélo

" MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 189
I MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 189

2 MICHELET, J., Histoire de France, tome VI, livre X, Tableau de la France, Editions des Equateurs, Paris, 2008, pp.
306. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 65



ella puede engendrar y educar. No sélo en sentido fisico, sino espiritual. Como veremos,
siendo la bruja la unica capaz de curar, quien se ha ocupado de curar los males fisicos ha
sido la mujer; solo después, los médicos no sélo roban sus conocimientos sino que actuan
en oposicion a la misma siendo usados como arma politica por parte del poder'®. Del mismo
modo, Juana de Arco es la que devuelve la fe al pueblo cuando éste esta hundido; solo

después, se apropiarian de su figura y poder las élites francesas*.

Concebir semejante tesoro, lograr en ella el suefio de la vida pura y fuerte, igualdad fecunda,
de profunda simplicidad, es lo que liberara el hombre, y él lo hara por amor, las obras de la
libertad: es el gran acto religioso. En la medida que la mujer no se asocia el trabajo y la accion,

nosotros somos siervos, no podemos hacer nada?®.

La mujer tiene un caracter religioso, no en sentido popular, sino mas profundo: como
emanacion de la naturaleza. Por ello Michelet se dirige hacia los hombres, en tanto hombre,
para recalcar la necesidad de la emancipacién de la mujer para conseguir su deseo ultimo:
la revolucién. Y, como engranajes de la revolucion, es necesario fijarse en su papel

especifico.

13 Se dividié habilmente el reino de Satan. Contra su hija, su esposa, la Bruja, se armo6 a su hijo, el Médico. La Iglesia,
que le odiaba profundamente, contribuyo a fundar su monopolio para conseguir la extincion de la bruja.
MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 40

14 Sobre el olvido y re-apropiacion de la figura de Juana de Arco a partir de la obra de Jules Michelet, que va més alla de
lo que podemos abordar en este trabajo, se puede consultar el articulo siguiente. BENAUME, C., La propiedad de
un mito, Alenarte, Revista cultural y artistica, 15 de Mayo del 2012, En linea: http://alenarterevista.net/juana-de-
arco-la-propiedad-de-un-mito-por-catherine-beaume/

1S MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 381

10



lll. La bruja

La bruja en la obra de Michelet no hace referencia en exclusiva a un grupo de mujeres que
sean nacidas brujas, es decir, separadas en cierto grado del resto de las mujeres, sino que,
segun su visién, toda mujer es, de nacimiento, sino bruja al menos si hada. O lo que es lo
mismo, hay algo magico en la esencia femenina que las hace brujas pero, a diferencia del
significado que se le ha dado de forma popular, no es un titulo que se esgrima de forma
peyorativa. «Es su propio genio, su temperamento femenino. La mujer nace ya hada (...)
una Bruja hechicera que atrae la buena suerte, o, por lo menos, alivia las desgracias» 6. De
ella, de la mujer como bruja, nace la ciencia y la religion, en tanto esta imbuida de una

sensibilidad especial de la cual el hombre, o la mayoria de los hombres!’ parecen carecer.

La mujer es la génesis de toda creacién. jPor qué? Porque mientras el hombre caza,
ella fabula e imagina: engendra tanto a los hombres como a los dioses, a diferencia del
hombre, que no puede hacerlo. Su condicién es la de partera de la historia; en tanto
recipiente del amor, es la unica que puede traer al mundo todo cuanto existe: la naturaleza,
los dioses y los hombres en forma de la ciencia, las religiones y la historia. Esta conectada
con la naturaleza de forma intrincada y profunda, ya que es ella quien la perpetua, cuida,

comprende; sin mujeres, dejaria de haber naturaleza.

¢ Qué ocurre con esto? Que cuando los hombres olvidan a los dioses antiguos, las
mujeres siguen recordandolos. No es baladi la cuestion, porque determinara la presencia y
la persecucion de la mujer durante la historia; como hemos visto, la mujer esta imbuida de

naturaleza, y no lo esta menos por bruja.

En tanto los dioses antiguos son emanaciones de la naturaleza, todo cuanto ven los

1 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 15

17 «La mayoria de brujas son mujeresy. MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media,
Akal, Madrid, 2012, p. 15

11



primeros cristianos en la naturaleza es la emanacion de esos dioses antiguos. ¢, Cual es la
solucion? Condenar la naturaleza como algo impuro*8. Partiendo de esa premisa, no resulta
dificil suponer cual es la unica realidad aceptable: la transmundana. O la aceptada por la
iglesia. Al no poder hacer nada el hombre salvo plegarse hacia los intereses de la iglesia,
su interpretacion del cristianismo y de la palabra divina, impidiendo cualquier acto de fe que
se salga de los que ellos afirmaran?®. Sélo el sefior en la torre o en la iglesia tiene derecho

a decidir sobre la vida propia y ajena, de los hombres y la tierra.

La bruja, en oposicién a la iglesia, se ocupa de aquello que esta en la tierra y no en los
cielos: ya que ésta condena la naturaleza en su totalidad, la bruja la abraza siendo la iglesia

la que le dara nombre propio: Satan.

Cuando decimos que la bruja se entrega a Satan, entendiendo por Satan todo aquello
que es contradiccion del dogma de fe cristiano, la naturaleza, no podemos sostenernos en
la mera oposicion. Su dogma es la oposicion, pero no se queda en ella. En tanto «cada ser
dice por lo bajo: "Yo soy para quien me ha comprendido"»?°, y las brujas abrazan la
naturaleza de forma abierta, resulta evidente que su razén para abrazar su creencia no es
tanto la estricta oposicidén con la iglesia, que también, como la necesidad de entregarse a
aquel quien las ha comprendido. La naturaleza, a diferencia de Dios o la iglesia o el rey, no
las trata como seres de segunda; para la naturaleza, toda vida es sagrada, incluida la de
mujeres y nifios y bestias. No es solo que actuen en contraposicién al dogma eclesiastico,
sino que ademas rompen con él de forma completa. Donde la iglesia reina sobre los muertos,

Satan «se presenta como rey de la vida, cuando se le consideraba, rey de los muertos» L.

8 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 44
¥ MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 57

2 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 115

2 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 116

12



Laiglesia considera a la naturaleza un reflejo de Satan, todo lo que es contrario a su dogma,

y por eso denomina a las brujas hijas de Satan.

Las brujas no creen en Satan como una figura mesianica, como podria darse a entender,
sino que ellas utilizan su figura como la representacién de sus ideas contrarias al dogma
cristiano. Si la iglesia se ocupa de lo que hay en los cielos y la bruja de lo que hay en la
tierra, Satan responde para las brujas a lo que Dios responde para la iglesia; no es un mero
caso de oposicion, un binarismo basada en una creencia puesta en comun, sino un uso de
su figura que representa en lo unico que creen de verdad: el poder que emana del
conocimiento de la naturaleza. En tal caso, deberiamos asumir con Michelet que «el
monstruo maravilloso de la vida universal habia penetrado en ella; a partir de entonces,
vida y muerte, todo, estaba en sus entrafas; al fin, a costa de santos dolores, habia

concebido la Naturaleza»?2.

¢Por qué es la bruja perseguida? Por actuar a la contra de los dictados propios de la
iglesia; no porque vaya contra el dogma, sino porque socava su poder; es satanica no
porque crea en Satan, sino porque asi la define la iglesia por ir contra su dogma. ;En qué
sentido? En todos, pero en especial alla donde mas les duele: en lareivindicacion de la vida

en la tierra sobre la vida en los cielos.

De ahi viene el rechazo de la iglesia no s6lo por la naturaleza, por el mundo fisico, sino
que también rechazaria con impetu, al menos en tanto no apoyaba su interpretacion de las
escrituras, la ciencia®®. Aunque comprensible en todo @mbito cientifico, donde se convierte
en terreno de batalla ideoldgico de primer orden es en el biolégico en general, y en la
medicina en particular. ¢Por qué en la medicina? Porque su doctrina, resumida en el

concepto de la vida como valle de lagrimas, penaliza la vida en la tierra sobre la vida futura

2 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 117

Z MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 39

13



en el cielo.

La Iglesia, que no ve en la vida mas que una prueba, evita el prolongarla. Su medicina es la
resignacion, la esperay la esperanza de la muerte. Vasto campo para Satan, que se convierte
en médico, en bienhechor de los vivientes, en consolador, que se complace en mostrarnos a

nuestros muertos, en evocar las sombras amadas?*.

Todo nace de la mujer, por tanto la ciencia no debe ser una excepcion: de ella nace,
aunque después los hombres se la apropien. En particular, de todas las ciencias, el interés
de Michelet recaera en la medicina por aquello que ya hemos dicho: por el uso que da la
bruja, como poder a la contra de la iglesia. «<Durante mil afios, la Bruja fue el unico médico
del pueblo»?®; eso no significa que fuera el Gnico médico, ¢por qué? Porque «la medicina
de la Edad Media se ocupa unicamente del ser superior y puro (el hombre) (...). ¢ Se piensa
en los nifios? Rara vez. ;Y en la mujer? Nunca»?®. Lo que hace la bruja es ocuparse de
aquel espacio al cual el hombre, en cierto momento, renuncia: mujeres, nifios y bestias no
cuentan para nadie salvo para ella, ya que soélo el hombre es considerado el ser puro en

tanto es el que puede llegar a rey o sacerdote.

Ya que la bruja no es la Unica que ejercia la medicina, ¢ significa eso que pudo ser hombre
quien la iniciara? No segun Michelet, ya que Paracelso afirmaba que todo lo aprendié de
las brujas?’. Para comprender por qué emana de la bruja todo conocimiento médico, luego
apropiado por los médicos, antes tenemos que hablar del descubrimiento que s6lo pudo

darse por la conexion existente entre la mujer y la naturaleza, entre la bruja y Satan.

2 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, pp. 38-39
% MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 31
% MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 139

27 «La novia del Diablo, la envenenadora que curaba, hizo mucho bien segiin Paracelso». MICHELET, J., La bruja.
Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 15

14



La bruja descubre algo inaudito, y es que aquello que mata por exceso también,
administrado en su justa medida, tiene efectos curativos. «Es el belefio, cruel y peligroso
veneno, pero también poderoso emoliente, cataplasma dulce y sedante que resuelve,
reduce, adormece el dolor y a menudo cura»?®. Al descubrir el poder de las hierbas puede
aliviar los sufrimientos, cuando no curar, a las personas, lo cual resulta poco propicio para
el poder, para la iglesia. Como llega hasta alli, es por el principio de oposicién que
afirmamos: «¢jcomo se llegd a esto? Sin duda por efecto del principio satanico de que todo
se debe hacer al revés»?®; al no entender el veneno como algo pernicioso sino como algo
positivo, al conocer el poder de la belladona, descubren sus funciones curativas. En
cualquier caso, no nos beneficia hacer una lectura en exceso literal del principio: lo que

dicta el principio satanico no es invertir todo conocimiento, sino invertir todo dogma de fe

que provenga de la iglesia.

La vision de Michelet no agota la problematica. Como afirma Thomas Szasz «es
importante enfatizar que el mago (o el hechicero o la bruja—Ia distincion entre éstos era,
con frecuencia, borrosa) era un tipo de cientifico. Su poder profano no era sélo su autoridad,
sino también su método»*. No podemos considerar que el conocimiento médico atribuido
a la bruja naciera, en exclusiva, de la contradiccion de los dogmas eclesiasticos, sino que
debemos suponer que éstas experimentaron con las hierbas y los venenos hasta conseguir
un conocimiento exhaustivo de sus propiedades. Una consideracion similar de confianza
debia tener la gente cuando, de hecho, se la consideraba como una sanadora de pleno
derecho. Tanto es asi que «la bruja blanca era de verdad una sanadora, una médico, una

sirvienta del individuo sufriente. (...) La gente que la consultaba lo hacia de forma voluntaria,

B MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 125
2 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 126

%0 SZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970, p. 85

15



y pagaban por sus servicios con dinero o atenciones»3!. La bruja no era objeto de temor o
alguien que debia ser destruida, ni siquiera se dudaba sobre su conocimiento de la
naturaleza o se suponia que era solo cuestion de magia, mas al contrario era a aquella a
quien se acudia cuando se tenia alguna clase de problema que nadie parecia poder
solventar en tanto, como quedaba demostrado, tenia un conocimiento que la iglesia no

parecia compartir.

Del mismo modo, el médico tampoco buscaba acabar ni con la mujer ni con la bruja. Si
consideramos a Satan como la Naturaleza, las siguientes palabras de Michelet resultan
clarividentes: «se dividié habilmente el reino de Satan. Contra su esposa, La Bruja, se armo
a su hijo, el Médico». La bruja y el médico son madre e hijo, son dos formas de contrapoder,
nacidas ambas de la naturaleza; la Iglesia engafna y manipula al hijo para ir contra la madre,
creando una disension que impide toda posibilidad de revolucion: no hay revolucion sin
mujeres, como tampoco la hay sin hombres. Por qué hizo esto la iglesia? Nos lo explica

bien Szasz.

Dado que la iglesia medieval, con el apoyo de los soberanos, delos principes y de las
autoridades seculares, controlaba la educacion y la practica de la medicina, la Inquisicion
(caza de brujas) constituye, entre otras cosas, uno de los primeros ejemplos de como se
produjo el desplazamiento de las practicas artesanales por los «profesionales» y de la
intervencion de estos Ultimos contra el derecho de los «no profesionales» a ocuparse del

cuidado de los pobres®2.

En origen, los médicos no van contra las brujas porque no son mas que un contrapoder
que utiliza la iglesia en contra de la bruja. Por extensién, decir que el médico atenta —al

menos, en aquella época— contra el estatus de curandera de la bruja seria equivocado: es

31 SZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970, p. 84

32 S7ZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970. Citado en EHRENREICH,
B. y DEIRDRE, E., Brujas, parteras y enfermeras. Una historia de sanadoras, Editorial La Sal, Barcelona, 1981, p. 7

16



la iglesia quien, a través de ellos, busca deslegitimar su valia.

La institucionalizacion de la medicina no es el unico medio a través del cual ha podido
desvirtuarse la esencia de la bruja, sino que esta puede pervertirla también a través de sus
actos; esa perversion tiene nombre: aquelarre. Michelet entiende que en la bruja hay un
cambio, que existe un cambio radical desde la bruja que se da como sacerdote de la

naturaleza y la bruja que se define a través del exceso orgiastico del aquelarre:

La pequefia bruja, concebida en la Misa negra, la delicada joya del diablo, ha venido, ha
florecido con malicia, con gracia felina ha reemplazado a la otra. Totalmente opuesta a su
predecesora, es delicada, hipdcrita, camina suavemente, arqueando felinamente la espalda.
No tiene nada de grandioso, esta claro. Por el contrario, es de naturaleza baja. Desde la cuna
es una criatura lubrica y llena de malos apetitos. Toda su vida sera la expresion de cierto
tormento nocturno, momento impuro y turbio, en el que un pensamiento que horrorizaria a la

luz del dia utilizo las libertades del suefio®:.

Como se nos hace obvio por la cita inmediatamente anterior, Michelet no cree que haya
nada de grandioso en el aquelarre que devenga como funcién revolucionaria del mismo. Es
mas, «nacida con este secreto en la sangre, esta ciencia instintiva del mal, (...) norespetara
a nada ni a nadie en este mundo, no tendra casi religion. Ni siquiera Satan»3; la bruja
nacida del aquelarre es para Michelet la antitesis de la auténtica forma revolucionaria de la
misma, la bruja que no deja de ser la mujer descubriéndose en su potencial creador, en

tanto se pierde en una diversion estéril.

Al respecto del aquelarre, se harian lecturas muy diferentes. Joseph McCabe disiente

con Michelet hasta cierto punto. Aunque estaria de acuerdo en que «la nota dominante no

SMICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 161

SMICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 161

17



era otra que el desafio a la ética cristiana»®, disentiria en los principios particulares de la
disposicion politica. Para él mas que una rebelion, que seria una proyeccién de las propias
ideas politicas de Michelet, era una forma de liberacién de las cadenas cristianas: la brujeria
se definia no s6lo en la mujer, sino en el aquelarre, y éste «se trataba sobre todo de una
revuelta contra la religion cristiana por predicar el ascetismo y contra la Iglesia por su

generalizada y cinica hipocresia en la practica»>°.

Quizas la mayor critica posible a la vision de Michelet sea una de corte libertina, y que
en ningun caso defenderia el caracter exclusivamente sagrado de la reproduccion, del cual
tendriamos un buen caso en Georges Batalille: «creo conveniente confesar aqui que
Michelet se mantuvo en el equivoco. En realidad, concedia al mundo que presentaba algo
mas gue un caracter de rebeldia: juna preocupacion mayor por asegurar el porvenir, la

pervivencial»®’.

¢, Qué se puede decir ante esta critica? Que ambos autores tienen muy diferentes
perspectivas al respecto del mismo tema y enfoque: donde McCabe concebia el tema desde
una perspectiva exclusivamente politicay para Bataille todo debe ser llevado hasta el tltimo
exceso, en Michelet existe la necesidad de un equilibrio constante entre rasgos dualistas:

hombre-mujer, naturaleza-cultura, tradicion-transgresion.

Siguiendo tal idea, las siguientes palabras de Michelet se vuelven iluminadoras de su

filosofia:

Asi que nada de incitacién general. Nada de caos confuso del pueblo. Por el contrario, grupos

cerrados y exclusivos. Es lo que hacia que el aquelarre no tuviera caracter de revuelta. No

®MCCABE, J., Breve historia del satanismo, Melusina, Barcelona, 2009, p. 72
MICCABE, J., Breve historia del satanismo, Melusina, Barcelona, 2009, p. 73-74
S'TBATAILLE, G., La literatura y el mal, ElAleph.com, 2000, En Linea: http://www.elaleph.convlibro/La-Literatura-y-

el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/ (Ultima revision: 04/04/2014), p. 113

18


http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/
http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/

mezclaba a la multitud. La familia, atenta a la esterilidad, la aseguraba concentrandose en
ella misma, en el amor de los mas préoximos, es decir, de los interesantes. (...) Ay, hasta el

amor, todo era miseria y revuelta®é.

La revolucién es pues, en ultimo término, algo que acontece sélo en tanto es una forma
de llevar mas alla los principios regidores de la naturaleza. Todo aquello contra natura, que
vaya contra la reproduccién y la réplica de la naturaleza, lo que le es propio a una
concepcion, no puede ser revolucionario ni propio del devenir de la historia. Por extension,
la funcion de contrapoder de la bruja se da sdlo en tanto curandera, no cuando se da como

mero divertimento orgiastico.

SMICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 156-157

19



IV. Juana de Arco

Juana de Arco, en origen, es una muchacha normal: nacida en una casa donde nunca sufrio
ningun mal, como cualquier otra mujer de la época se habia criado siguiendo los prefectos
de lo que cualquier buena ama de casa debia saber. Apegada de su padre, aprendiendo a
coser con su madre, se veria sometida a la voluntad de sus dos padres, el terrenal y el
celestial, ya que donde uno deseaba para ella que se quedara con su familia el otro le
mando liderar a las tropas franceses contra el ejército inglés=°.

Al principio, duda. Tengamos en cuenta que es una muchacha, apenas una adolescente,
a la cual Dios y las santas le encomiendan una misién que vendria grande a cualquiera,
incluso a aquellos instruidos para la guerra. Su familia hace todo por retenerla, la tientan,
haciendo de abogados del diablo; la ofrecen en matrimonio varias veces y, aunque la idea
de formar una familia le fascina, no acepta la idea. ;Significa esto que tuviera alguna
tentacion pecaminosa, tentacién logica si pensaramos que se paso toda su vida rodeada
de hombres de armas, pero hombres al fin y al cabo? Segun nos dice Michelet, no sdélo era
demasiado pura para ello, sino que quienes la rodeaban también la consideraban

demasiado pura como para poder despertar en ellos interés sexual alguno.

Irse asi, con cinco o seis hombres de armas, era como para hacer temblar a una muchacha.
(...) Ella no se turbd; precisamente, era demasiado pura para temer algo por ese lado. Se
habia puesto ropas de hombre, y ya no se las quitd; ese apretado ropaje, fuertemente ajustado,
era su mejor salvaguardia. Sin embargo, era joven y hermosa. Pero una barrera de religion y
de temor se levantaba alrededor de ella, incluso para aquellos que la veian de mas cerca; el
mas joven de los gentilhombres que la conducian, declara que, cuando se acostaba cerca de

ella, nunca tuvo ni la sombra de un mal pensamiento“°.

SMICHELRET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986, p. 24

“MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986, p. 28

20



En cualquier, su determinacion, o quizas esa pureza, la llevé hacia el camino del padre
que habita los cielos. Su eleccion, no falta de problemas, le llevara hasta comandar un
ejército. El problema es que es una muchacha que soélo sabe coser o, como ella misma se
presenta, «una pobre pastorcilla» **. Con tal presentacion resulta ridiculo pensar que
confiaran en ella para liderar ejército alguno, menos contra los franceses, al ser enemigo
histérico de Francia; ella afirmaba que traeria la victoria contra los ingleses, de lo cual los
poderes franceses tenian dudas vy, si permitieron que liderara un ejército, fue porque su
poder iba mas alla de sus promesas: «el pueblo no tenia dudas; estaba lleno de admiracion.
De todas partes llegaban a verla»*?. No debe extrafiarnos que una muchacha que no sabia
leer ni batallar, que sélo conocia los placeres de la casa, pudiera llegar hasta el rey: el

pueblo la condujo hasta él.

¢, Como consiguioé que le siguiera el ejército? En ningun caso podia ser facil para una
muchacha. «La guerra habia convertido a los hombres en bestias salvajes; se necesitaba
volver a hacer nombres de esas bestias, volverlos cristianos, subditos dociles»*3. ;Para
qué el cambio? Para que siguieran a aquella que se declara abanderada de Dios. Al llegar
Juana hasta ellos, estampa extrafia una joven pretendiendo convertir a salvajes, medi6 lo
que se supone un milagro ya que consiguio hacerlos volver sino a la religion, al menos a la
fé hacia aquella que los guiaba. Quizas no se convirtieron en cristianos, como propone

Michelet, sino que encontraron una lider para sus propositos:

Ella habia empezado por exigir que dejaran a sus locas mujeres y que se confesasen.
Después, en el camino, a lo largo del Loira, hizo levantar un altar bajo el cielo, comulgo y ellos

comulgaron. La belleza de la estacion, el encanto de una primera de Turena, debian aumentar

“MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econémica, México, 1986, p. 30
“MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986, p. 26

“SMICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986, p. 36

21



particularmente el poder de la muchacha. Habian rejuvenecido ellos mismos, que se habian
olvidado; volvian a encontrarse en sus bellos afos, llenos de buena voluntad y de esperanza,
todos jovenes como ella, todos nifios... Con ella, empezaban una nueva vida, de todo corazon.
¢A donde los conducia? Poco les importaba. La habrian seguido, no a Orleans, sino

igualmente a Jerusalén**.

Aqui se hace evidente que el poder que posee Juana sobre los hombres no se parece
en nada al que se atribuye, normalmente, a los santos. Los santos suelen obrar milagros
después de muertos. Es por eso que entender lafiliacion de Juana de Arco ya no s6lo como
una santa, que también lo es, sino como una bruja, no es descabellado; no, al menos, si
tenemos en cuenta la descripcion que hace de Juana el propio Michelet «la bruja tenia
dieciocho anos; era una hermosa y atractiva muchacha, de elevada estatura y dulce y
penetrante voz»*°. En cualquier caso, ¢por qué bruja? Por bruja entiende Michelet aquella
que se arroga en el seno de Satan, pero también debemos tener en cuenta que «la brujeria
fue la medicina de las clases bajas durante mucho tiempo» . Partiendo de esa premisa,
resulta evidente que entienda a la Doncella como bruja: rejuvenecidé a los hombres, ni
siquiera con hierbas, sélo con su voz y su presencia, su creencia firme, convenciéndolos,

al insuflarles de vida, de la necesidad de seguirla hacia la batalla.

En cualquier caso, ¢ la bruja no es aquella que se asocia con la naturaleza? Bien es cierto
pero, ¢, qué es su belleza, su voz dulce y penetrante, sino fruto de la naturaleza? Michelet
no vuelve sobre el tema, pero no resulta dificil encontrar una respuesta, ¢,no podrian ser las
voces de las santas que oye Juana las mismas de los espiritus que guian a las brujas? Lo

sean o no, aunque parece probable que Michelet lo entienda asi, es innegable que las

“MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986, pp. 37-38
SMICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdémica, México, 1986, pp. 29-30

MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 31

22



brujas y la santa Juana comparten algo: una conexién profunda con la naturaleza.

Tal conexion no es, en cualquier caso, algo gratuito o que pueda sostenerse solo a través
de pruebas circunstanciales en tanto no parece haber nada que conecte a las brujas y
Juana de Arco de forma directa, mas alla de voces y acusaciones. Esa conexién ya la habia
visto Roland Barthes. Es por eso que afirmara que «todas las figuras vuelven a aparecer
continuamente, dotadas de los mismos epitetos, que provienen de una lectura que es ala
vez corporal y mortal; son, en definitiva, «epitetos de naturaleza»*’. Si la bruja es «la que
escucha voces» y «la condenada», si podemos considerar que esos son sus epitetos épicos,
entonces la conexion que pudiéramos hacer entre la santa y la bruja serian, segun el

analisis propuesto por Barthes, dos figuras de la misma idea.

Aunque pudo ser bruja o santa, no por ello debemos creer que Juana tuviera esa
consideracion al respecto de si mismo. Los demas la adoraban y seguian como si se tratara
de una santa, pero no porque ella asi lo pontificara o considerara; cuando afirmaba ser una
pastorcilla, lo decia se corazdn: se consideraba a si misma herramienta, y no heraldo, de

la palabra de Dios.

El mayor peligro para la santa era su santidad misma, el respeto del pueblo, la adoracion que
le tenia. En Lagny le pidieron resucitar a un nifo. ElI conde de Armagnac le escribié para
preguntarle a cual de los papas debia seguir. (...) Nunca se las dio de santa; a menudo confesd

que ignoraba el porvenir®®.

Para el pueblo es santa y para si misma es pastorcilla, ¢ pero qué es para la iglesia?
Como resulta evidente, nada por lo que sentir orgullo. Ya que la iglesia utiliza la brujeria

como arma, lo mas facil que supuso para ellos fue acusarla de brujeria; ahora bien, habia

4" BARTHES, R., «Michelet hoy en dia», El susurro del lenguaje, Paidos, Barcelona, 1987, p. 241

48 MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986, p. 63

23



un problema en ello: Juana era exaltada, pero ni loca ni embrujada®®. Cuando los ingleses
se hicieron con ella, seria ingenuo creer que la juzgaron por creerla en posesion de algun
interés demoniaco, sino que utilizaron su posible locura o filiacién satanica para conseguir
sus objetivos politicos, que no eran otros que deslegitimar el ascenso al trono del Delfin de

Francia, Carlos VII.

Para atajar, en lo que pudiera, éste tan rapido descenso de la fortuna inglesa, lo menos que
hacia falta era una grande y poderosa maquina. Winchester tenia una que podia utilizar: el
proceso y el sacramento. Ambas cosas debian poder actuar juntas o, mas bien, formaban un
todo. Deshonrar a Carlos VII, probar que habia sido llevado a consagrar por una bruja,
equivalia a santificar la consagracion de Enrique VI; si uno era reconocido como el ungido por

el diablo, el otro se convertia en el ungido de Dios®°.

La persecucion de la santa no tiene un caracter sagrado, sino mas bien politico. Como
en el caso de la bruja, que, como ya pudimos ver, es perseguida sélo en tanto resulta una
fuerza peligrosa para los prefectos del poder religioso, Juana de Arco es juzgada no por
aquello que afirma, que es enviada de Dios, sino por las condiciones de existencia que con

ella trae: la liberacion del pueblo francés, oprimido por los ingleses.

Las dudas que tiene Michelet sobre el ataque hacia Juana por motivos religiosos no solo
se sostienen bajo premisas politicas, en cualquier caso suficientes, sino que también

esgrime algunas de indole econdmico®! o juridico-religioso®2. De la brujeria a la herejia no

49 «Los escolasticos, los razonadores que la detestaban como inspirada, fueron tanto mas crueles con ella al no poderla
despreciar como loca y porque ella a menudo supo hacer callar sus razonamientos con una razén mas altay
MICHELKET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdémica, México, 1986, p. 36

SO MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986, p. 82

51 «Cacuchon no tenian ninguna prisa, aparentemente les costaba empezar la tarea, cuando el salario atn era tan
inciertoy. MICHELKET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdémica, México, 1986, p. 82

52 «Esos informes, tomados de antemano y bajo el cuidado de los enemigos de la acusa, no les aprecieron suficientes a
los legistas de Ruan (...) que se convirtié en un proceso de herejian. MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura
econdmica, México, 1986, p. 83

24



hay diferencia en el castigo, la hoguera, pero si en sus presunciones.

Tampoco debe extrafiarnos que Michelet ejerza juicios de valor en el texto, aunque sea
de forma soterrada. Como nos dice Barthes, «Michelet no expone primero para juzgar a
continuacion: opera una confusion inmediata, un auténtico aplastamiento, entre lo notable
y lo condenable (o alabable)»®® que explica ese ataque constante hacia las posiciones de
la iglesia: el interés que siente por estas figuras, la de la bruja, la de Juana de Arco, es por
lo que tienen de disrupcion del poder, de contrapoder. O lo que es lo mismo, les dedica
espacio porque exponen su marco politico ideal que, como cabe recordar, es la revolucion

francesa®.

Su patriotismo esta fuera de toda duda, y Juana de Arco es la figura de Francia en todo
su esplendor. No por casualidad «ella revela la moralidad nacional: en ella aparece, por vez
primera, la grande imagen del pueblo, sobre una forma virginal y pura»®. Si teniendo en
cuenta esto, ademas recordamos que «por delante de Europa, Francia, conocerla, nunca
va a tener un nombre, imperdonable, que es su verdadero nombre eterno: jRevolucion!»®°,
entonces parece evidente que el papel de Juana no es solo el de una santa o de una

revolucionaria, sino del auténtico espiritu del pueblo.

Ya que segun Michelet «todo el pueblo se levanta»®’ durante la revolucion, Juana de

Arco es la revolucion, el pueblo haciéndose soberano a través del cuerpo de la santa, o de

BARTHES, R., «Michelet hoy en diax», E/l susurro del lenguaje, Paidos, Barcelona, 1987, p. 242

% «;Qué es la revolucién? La reaccion de la igualdad, el advenimiento tardié de la justicia eternay. MICHELET, J.,
Histoire de la Révolution francaise, Tomo I, Introduction, Gallimard, Paris, 1939, p. 76. Citado en:
GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 489

% MICHELET, J., Histoire de France, tome 11, livre III, Tableau de la France, Editions des Equateurs, Paris, 2008, pp.
150-151. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 382

% MICHELET, J., Le peuple, Flammarion, Paris, 1992, Introduction. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire
Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 490

S" MICHELET, J., «a Adam Mickiewicz, 11 mars 1845», Correspondance Générale, tome 1V, Honore Champion,
Paris, 1995. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 120

25



la bruja: de la mujer, en cualquier caso.

26



V. Historia y revolucion

Hablar de la revolucidon con respecto de Michelet no es baladi en tanto esta considerado el

historiador de la Révolution.

Si queremos saber qué significa la revolucién para Michelet s6lo necesitamos acudir a la
introduccién de su historia de la revolucion francesa para saberlo: «¢ qué es la revolucion?
La reaccion de la equidad, el advenimiento final de la eterna justicia» °8. Teniendo en cuenta
su vision de la historia, heredada en gran parte de «Principios de la filosofia de la historia»
de Giambattista Vico, se nos antoja extrafio que hable de advenimiento y eternidad. Para
saber por qué es asi, antes de diseccionar la frase, debemos hacer una breve sintesis de

su concepto de la historia.

Aunque Michelet nunca explicitaria de forma tedrica su método, para lo cual debemos
solo podemos acudir a los destellos contenidos en su obra, no es dificil ver en él una cierta

clase particular de pensamiento histérico.

Si atendemos a su vida, veremos que tiene una fuerte conexion con la filosofia de la
historia de un modo, al menos, indirecto: tradujo al francés los «Principios de una ciencia
nueva» de Giambattista Vico. Su interés y pasion hacia el filésofo italiano no sélo se le
supone por traducirlo, sino también por las palabras que le dedica: «Mi Vico, mi Julio, mi
principio heroico»®. Lo interesante de su admiracion por Vico seria no ya lo que hereda
estrictamente de él, sino lo que nos dice sobre su propia teoria de la historia el modo en el

que aborda la traduccion de su obra:

La traduccién de Principios de una ciencia nueva se previé como vital para todos los

especialistas de Vico; aun cuando para los puristas fue un ejemplo practico del dicho tradutore,

8 MICHELET, J., Histoire de la Révolution francaise, Tomo 1, Introduction, Gallimard, Paris, 1939, p. 76. Citado en:
GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 489

5 Alusidn que referencia el descubrimiento, al menos en un nivel personal, de Vico en 1830. VIALLANEIX, P., La

Voie Royale, Flammarion, Paris, 1970, p. 224

27



traditore. Incluso el fiel Villaneix admitié que esta traduccion no es ni exacta ni completa, y por
otra parte esta tan plagada de 'libertades' que cualquier intento de sefialar todos los errores
seria un desperdicio. El principal problema de la traduccién no era tanto el conocimiento
deficiente de Michelet de la lengua italiana como su suposicion de que, para hacer mas
inteligible a los lectores modernos Principios de una ciencia nueva de Vico, era necesario
deshacerse de todas las cuestiones oscuras por algunas sustanciales abreviaciones,

correcciones y otras drasticas intervenciones de "concrecion y reverberacion"®.

Todo o que toma Michelet de Vico es siempre desde una cierta traicién de sus ideas,
desde la disposicion de corregir todo aquello que cree que en el italiano aun era deficiente
u oscuro®. Aunque también hubo correcciones estilisticas, se impusieron las que tenian
que ver con la filosofia: aun cuando respeta la idea sustancial del texto, lo adapta a su

propia concepcion de la historia.

¢ Qué es lo que compartiria Michelet con Vico? La idea de que la historia no se repite, no
es un ciclo cerrado en el cual ocurre siempre lo mismo ni tampoco un proceso finalista en
el cual se devenga hacia un fin necesario, sino que es una espiral que, a través del paso
del tiempo, va creando nuevos elementos. Es posible que entre diferentes épocas haya

similitudes, pero siempre es algo nuevo con respecto del pasado®?.

Si paramos aqui, lo que dice respecto a larevolucion no se sostiene con lo que afirmamos
es su método histérico. Aunque es cierto que puede parecer inconsistente, no lo es tanto si
lo entendemos desde su concepto de justicia: «la justicia debe ser una medicina, me refiero
a considerar las circunstancias fisicas mas que nosotros, y mas tratar de sanar que

castigar»®3. Los paralelismos con respectos de los personajes de su obra que hemos estado

80 MALI, J., The Legacy of Vico in Modern Cultural History: From Jules Michelet to Isaiah Berlin, Cambridge University
Press, Cambridge, 2012, p. 33-34

61 Lo cual se volverd particularmente irdnico a la luz de la lectura de Barthes, segln el cual Michelet «se instala
deliberamente en la ambigliedad». BARTHES, R., Michelet, México, Ed. Fondo de Cultura Econémica, 1988, p. 149
52VICO, G., Principios de una ciencia nueva, Ed. Fondo de Cultura Econémica, México, 2008, p. 78

8 MICHELET, J., Correspondance générale, tome VIII, 3 M. Fellet, le 22 octobre 1858. Citado en: GREILSAMER,
L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 85

28



analizando resultan evidentes, anclando entonces la revolucion en un lugar comun a su
lado; tanto las brujas como Juana de Arco comparten con la revolucion su cualidad
particular: curar las dolencias de la humanidad. No en vano, revolucién tiene nombre de

mujer.

No es lo unico que comparten las tres figuras analizadas para la ocasion, sino que

también tienen otro rasgo en comun: siguen el dogma cristiano, pero también lo contradicen.

La revolucion continua el cristianismo y al tiempo lo contradice. (...) Larevolucion esta basada
en el amor fraternal del hombre hacia el hombre, hacia el deber mutuo, hacia el Derecho y la

Justicia. Esta base es fundamental y no necesita ninguna otra®*.

Si seguimos este pensamiento de Michelet no s6lo entenderemos que comparten en
comun las brujas, las santas y la revolucién, sino que también podremos ver como encaja
todo dentro de un deber universal que acontece entre los hombres: la justicia. En este
sentido, se explica por qué la definicion no resulta contradictoria con respecto de su
pensamiento, sino particularmente clarividente: no existe ningun finalismo ultimo de la
historia. En tanto nacidos humanos, tenemos una responsabilidad social con los demas que

se clarifica en el concepto de la justicia.

Eso explicaria también por qué el objeto de estudio principal de Michelet seria uno que
distaria de forma flagrante con el objeto clasico de la historia, incluido el caso de Vicco. El
interés particular que desarrollaria Michelet seria por aquellos que habian sido hasta
entonces ignorados, que han quedado fuera de la historia oficial, que han sido desposeidos.

De ello hablara Barthes, respecto a Michelet.

Si, cada muerto deja como pequefio patrimonio su recuerdo y exige que se cuide de él. Para

quien no tiene amigos, es necesario que lo supla el magistrado. Pues la ley y la justicia son

% MICHELET, J., Histoire de la Révolution francaise, Tomo 1, Introduction, Gallimard, Paris, 1939, p. 25-26. Citado
en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012, p. 489

29



mas seguras que todas nuestras ternuras olvidadizas y nuestras lagrimas secas tan pronto.
Esa magistratura es la historia. Y los muertos esas miserabilis personae, para hablar como en

derecho romano, de las que debe ocuparse el magistrado®.

¢ Quiénes son entonces aquellos muertos sin voz que la magistratura que es la historia
debe conservar en memoria? Las mujeres, las brujas y los campesinos, pero también los
accidentes geograficos® como el mar o las montafas y, también, la mas pura de todas: la

revolucion.

La historia debe hablar de los desposeidos porque son aquellos que nadie recordara v,
por extension, es de justicia que el historiador de voz a aquellos que estan desaparecidos.
No sdlo por desaparecidos, sino por fuerzas revolucionarias. Aquellos que mueren y son
silenciados, o su voz es distorsionada para que digan lo que otros desean que digan, son
los que permiten la existencia y la necesidad de la justicia. Las comunidades de las brujas
o de Juana de Arco pudieron morir con ellas o adaptarse a intereses alejados de los
originales, mas proximos a los poderes reales de tiempos posteriores, pero es necesario
recordar sus voces para recordar que el origen de esos poderes. La medicina o el
patriotismo no siempre fueron coto privado de unos pocos, de un poder instrumentalizado:

nacieron de las mujeres de la revolucion, de las olvidadas, las descastadas.

8 Lo cual esgrime, en su contexto de univocidad, al afirmar que «La naturaleza de las cosas no es otra que el
nacimiento de éstas en ciertos tiempos y con ciertos modos, los cuales siempre que son los mismos, de alli
nacen tales y no otras cosas». BARTHES, R., Michelet, México, Ed. Fondo de Cultura Econdmica, 1988, p. 112

% En lo cual serfa un referente bastante evidente de la futura escuela de los Annales francesa, especialmente del
trabajo de Fernand Braudel. BRAUDEL, F., Memorias del Mediterrdneo: Prehistoria y Antigliedad, Catedra, Ma-
drid, 1998

30



VI. Conclusiones

Alo largo de este trabajo hemos pretendido demostrar como, a través del pensamiento de
Michelet, es posible reflexionar sobre la revolucion y el componente revolucionario que
existe, en particular, entre las formas de la feminidad al margen de las construcciones
clasicas de la misma. Por esa razon, a través del papel de la mujer en general y de las
brujas y Juana de Arco en particular, hemos podido dilucidar el importante papel que ha

tenido la feminidad en todo acto revolucionario.

También hemos podido descubrir que es un rasgo no sélo exclusivamente femenino,
aunque Michelet lo asocie con la feminidad. No es posible revolucion alguna sin la ayuda
de las mujeres, pero también algunos hombres son en algun grado femeninos y, por ello,

tienen actitudes revolucionarias. Lo que propone, en ultimo término, es un contrapoder.

También cabria destacar como todas estas ideas las heredaria, en uno u otro grado, un
importante filésofo del siglo XX: Michel Foucault. Si tenemos en cuenta que para Michelet
la fundamentacion de la historia debe ser dar voz a los desclasados, entonces
entenderemos por qué el proyecto de Foucault hunde raices de forma profunda en el marco
tedrico del historiador: lo que uno hizo por las mujeres, las brujas y Juana de Arco, el otro
lo hizo por los homosexuales, los presos y los dementes. Su proyecto es comun porque en
ambos casos cuestionan la autoridad real del poder y su concrecién a través de aquellas
minorias que son excluidas del mismo; para los dos, toda simpatia y movimiento debe surgir

a través del contrapoder que deben esgrimir los desclasados.

Siendo que la politica tradicional parece estar desmoronandose poco a poco, incidiendo
cada vez mas en la necesidad de |la implicacion personal de los ciudadanos en los asuntos
de la vida publica donde el estado ni puede ni quiere llegar, es facil discernir la importancia

de retomar las ideas de Michelet en el presente.

Tanto las brujas como Juana de Arco son figuras integradoras, no mesianicas, que crean

31



comunidad a través de sus conocimientos. Desvelan los deseos ocultos del pueblo, quienes
no sabian querer algo porque habian sido instruidos en la imposibilidad de conseguirlo. La
bruja demuestra al pueblo que la vida no es un valle de lagrimas, que la salud puede
restituirse por medios naturales; Juana de Arco demuestra al pueblo que deben tener un
orgullo comunitario, que la totalidad de los franceses deben luchar por un pueblo que es
suyo y no de los ingleses. A través de sus actos nos demuestran que todo acto
revolucionario nace de la voluntad de una bruja o una loca, de alguien que hace algo que
se dice imposible: todo cambio nace del deseo reprimido de un pueblo materializandose a

través de alguien en los margenes capaz de mostrarles su deseo.

Aunque al final siempre todo contrapoder se acaba convirtiendo en un poder, como bien
veria Foucault pero ya insinuaba Michelet, no por ello deja de tener potencia revolucionaria
el concepto. La disposicidon cientifica que inician las brujas se convirtié en nuestro tiempo
en poder y el patriotismo de Juana de Arco es hoy coto privado de los poderes facticos,

pero siempre cabe recuperarlos para el pueblo.

Y, aunque no fuera asi, aunque todo contrapoder acabe siendo un poder irrecuperable,
siempre existiran margenes: el espiritu de la feminidad siempre traera al mundo nuevas
ideas y dioses. Incluso si todo poder es absoluto, siempre existira un nuevo contrapoder en
ciernes.

Aun con todo, no estamos cerca de agotar las posibilidades de lo que Michelet nos
plantea. Ademas de las tematicas aqui abordadas, donde hemos prestado especial
atencion al papel de la mujer, también podriamos ver como en su obra hace lo mismo por
otras figuras ignoradas de forma sistematica en los estudios histdricos: los accidentes
geograficos, el pueblo o los insectos. Con ello conseguiriamos una imagen mas amplia de
esa necesidad de Michelet de dar voz a aquellos silenciados a lo largo de la historia.
Siguiendo lo anterior, otra posible linea a desarrollar seria ahondar en su vision de la

filosofia de la historia. Teniendo en cuenta que asume que la historia debe ser dar voz a los

32



mas desfavorecidos, una posible linea de investigacion interesante seria desarrollar su
posible tesis histérica de forma mas explicita y general de lo que aqui hemos podido hacer.

Hemos dejado de lado aqui, aunque podria ser interesante investigar y hemos hecho
algunos apuntes sobre ello, sobre su anticlericalismo y su vision, al tiempo muy cristiana,
de la sexualidad. No hemos desarrollado ninguno de los dos mas alla de algunas
pinceladas por salirse del tema, pero seria interesante ver por qué desarrolla ataques tan
viscerales hacia la iglesia a la par que defiende parte de sus dogmas.

Su obra, extensa y con mucho por trabajar todavia, nos ofrece muchas posibles vias

para seguir investigando a partir de esta sucinta perspectiva.

33



VII. Bibliografia

Bibliografia primaria

MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura econdmica, México, 1986

MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid,
2012

MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860

MICHELET, J., Mujeres de la revolucién, Editorial Trifaldi, Madrid, 2010

Bibliografia secundaria

BARTHES, R., «Michelet hoy en dia», El susurro del lenguaje, Paidés, Barcelona, 1987
BARTHES, R., Michelet, México, Ed. Fondo de Cultura Econémica, 1988

BATAILLE, G., La literatura y el mal, EIAleph.com, 2000, En Linea:
http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/ (Ultima
revision: 04/04/2014)

BENAUME, C., La propiedad de un mito, Alenarte, Revista cultural y artistica, 15 de Mayo
del 2012, En linea: http://alenarterevista.net/juana-de-arco-la-propiedad-de-un-mito-por-
catherine-beaume/

EHRENREICH, B. y DEIRDRE, E., Brujas, parteras y enfermeras. Una historia de
sanadoras, Editorial La Sal, Barcelona, 1981

GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic Historiography (1798-1874)», European
Writers, Vol. V: The Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George Stade,
Scribners, Nueva York, 1985

GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, Paris, 2012

MALL, J., The Legacy of Vico in Modern Cultural History: From Jules Michelet to Isaiah
Berlin, Cambridge University Press, Cambridge, 2012

MCCABE, J., Breve historia del satanismo, Melusina, Barcelona, 2009

SZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970
VIALLANEIX, P., La Voie Royale, Flammarion, Paris, 1970

VICO, G., Principios de una ciencia nueva, Ed. Fondo de Cultura Econdmica, México,
2008

34


http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/
http://alenarterevista.net/juana-de-arco-la-propiedad-de-un-mito-por-catherine-beaume/
http://alenarterevista.net/juana-de-arco-la-propiedad-de-un-mito-por-catherine-beaume/

