
 

 

 

 

 

 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

Brujas y santas: el devenir político en la historia 
 
 

Autor 

 

Álvaro Arbonés Serrano 
 

 
 

Director 

 
Joaquín Fortanet Fernández 

 
 

 
 
 
 

 
Facultad de filosofía y letras 

2014 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

Índice 
 

I. Introducción ........................................................................................................................................... 4 

II. La mujer ................................................................................................................................................ 6 

III. La bruja .............................................................................................................................................. 11 

IV. Juana de Arco .................................................................................................................................... 20 

V. Historia y revolución ......................................................................................................................... 27 

VI. Conclusiones ..................................................................................................................................... 31 

VII. Bibliografía ...................................................................................................................................... 34 

Bibliografía primaria........................................................................................................................... 34 

Bibliografía secundaria ....................................................................................................................... 34 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 4 

I. Introducción 

 

Aunque ha sido ignorado durante largo tiempo su lugar en la historia, el papel de la mujer 

ha sido determinante. Por ello, en este trabajo, intentaremos delimitar su importancia a 

través de la obra de un historiador y filósofo, Jules Michelet, el cual se interesó por el papel 

de la mujer en los acontecimientos históricos. Para ello nos pararemos en las dos figuras, 

las brujas y Juana de Arco, que analiza de forma sistemática hasta el punto de dedicarle 

sendas obras hasta convertirlas en símbolos de la vida, fuerza que atraviesa y hace avanzar 

la historia del ser humano. 

En cualquier caso, no tenemos pretensión alguna de agotar la temática de lo femenino, 

las brujas o las santas a través de este análisis, sino circunscribirnos en exclusiva a su 

posible poder político según la idea de la filosofía de la historia construida por Michelet. 

Historia que asume elecciones temporales que respetaremos y, por ello, no nos 

extenderemos en la posible evolución de la brujería más allá del tiempo específico que 

delimita el autor para su análisis: la edad media. Del mismo modo, utilizaremos el caso de 

Juana de Arco para hablar de santidad y feminidad pero nos limitaremos a él por ser el 

único que el autor abordó de forma sistemática y, por extensión, el que tomaremos como 

ejemplo a utilizar. 

En el trabajo analizaremos, en primer lugar, el papel de la mujer en la historia según 

Michelet para así poder delimitar qué significa lo femenino dentro de su visión. Una vez 

delimitada la importancia de lo femenino, abordaremos la problemática de la bruja y su 

oposición a los poderes establecidos en forma de herejía contra el dogma cristiano; del 

mismo modo, en el caso de Juana de Arco abordaremos el mismo paradigma desde su 

supuesta antítesis: la santidad. A través de todo ello concluiremos con una breve síntesis 

de las ideas de la filosofía de la historia de Michelet y cómo tanto en las brujas y en Juana 

de Arco, en el espíritu de los excluidos en general y de la mujer en particular, se contiene 



 5 

toda posibilidad de avance de la historia.  

De este modo, observaremos que es posible atender la fuerza de lo femenino como un 

contrapoder revolucionario que prefigura una clase de comunidad que, para Michelet, abre 

lo histórico a las fuerzas de la vida oponiéndose a las fuerzas negativas que dominan su 

tiempo. La antigua revolución, entonces, se convierte en un destino histórico a reivindicar a 

través de los símbolos con los que el pueblo expresa su deseo vital. Por ello, en este texto, 

se abordarán las figuras más importantes de la obra de Michelet, relacionadas de forma 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 6 

II. La mujer 

 

Según Michelet la mujer se distingue no tanto del hombre por condición material, por las 

diferencias fisiológicas que existan entre ellos, como por una condición propia de su alma, 

de su esencia. Ello lo veremos con respecto de la bruja en sus particularidades propias, 

pero con respecto de la esencia de lo femenino deberíamos establecer primero unas bases: 

«la mujer, vista en su aspecto más elevado es el mediador del amor»1. Con esto quiere 

decir que la mujer es «la encantadora unidad de la vida y el amor, y la religión misma»2, o 

lo que es lo mismo, de la mujer nace todo cuanto puede existir. 

No resulta una idea extraña ya que la mujer es quien puede engendrar, por lo tanto no 

es descabellado considerar que de ella nazca todo. También es fácil justificar la importancia 

del amor. Dado que toda concepción sin amor es estéril según Michelet, entonces es de 

considerar que cuando nos habla del amor no nos habla de la importancia del amor 

romántico, aunque también sea así, sino de la necesidad del amor en la labor de la 

concepción de todo cuanto existe. He ahí que el motivo de interés para Michelet en la mujer 

no es el amor o su disposición, amorosa a fin de cuentas, en relación al hombre, sino las 

consecuencias de esa relación: la concepción. 

Ahora bien, ¿por qué es posible la concepción sólo desde el amor? Como acto físico, 

toda su asociación con el amor es sólo intelectual o sentimental y, por extensión, como tal 

se debe justificar. Para entender por qué debe ser fruto del amor, debemos recalar en la 

misión del hijo: «una vez que él ha escapado de la esclavitud de su madre (es decir, de la 

mujer), fue a rescatarla a su vez de su propio encarcelamiento en el mundo de la carne y 

del ciclo fatal del nacimiento y la muerte al elevarla por encima de su propia naturaleza 

                                                   
1 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 307 

2 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 284 



 7 

material (es decir, su feminidad)»3. El hijo regresa a la madre como acto de amor, por re-

conocerse en ella como dadora de vida, como él afirma de sí mismo4; o lo que es lo 

mismo, la procreación debe nacer del amor porque, aunque es posible sin amor, sólo 

cuando esté presente el hijo irá en búsqueda de la salvación materna. 

Su interés por el amor y la concepción tiene una evidente dimensión social, pero su in-

terés va más allá: le interesan como conceptos regidores de su concepto de la historia. Si 

tenemos en cuenta que «la civilización, en último término, según Michelet lo ve, es la pro-

gresiva penetración de la naturaleza (lo femenino) por el espíritu (lo masculino)»5, resulta 

evidente la función de la concepción. Al concebir, al penetrar lo masculino en lo femenino, 

se da lugar al mundo como construcción humana, como representación de la naturaleza 

habitada por la humanidad.  

Por qué la mujer es partera no sólo de hombres, sino también de mitos y conocimiento, 

es algo que se nos hace evidente a partir de este momento. Ella, la naturaleza, al encuen-

tro con él, la razón, se erige la civilización, o la cultura; en tanto no sólo trae al mundo per-

sonas, sino también ideas, es lógico que «la mujer, a través de la pasión, adivinó, adoró 

una idea»6. No sólo la idea de la revolución, que es la que aquí refiere, sino la idea de 

toda revolución, de toda emancipación, que ha conocido el hombre.  

Siendo que todo acto de concepción es una revolución, porque cada persona traída al 

mundo justifica y sostiene la civilización, no nos resultara difícil entender por qué sólo con 

amor es posible la concepción si entendemos éste, el nacimiento, como revolución: 

«luchaban entonces como hoy la ambición, el interés, las eternas pasiones del hombre, 

                                                   
3 GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic Historiography (1798-1874)», European Writers, Vol. V: The 

Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George Stade, Scribners, Nueva York, 1985, p. 581 
4 «A cada instante, en mis ideas, en mis palabras, por no hablar de mis gestos y rasgos, yo busco a mi madre de nuevo 
en mí mismo». Du Prêtre, de la femme et de la famille; citado en GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic 

Historiography (1798-1874)», European Writers, Vol. V: The Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George 

Stade, Scribners, Nueva York, 1985, p. 576 
5 GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic Historiography (1798-1874)», European Writers, Vol. V: The 

Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George Stade, Scribners, Nueva York, 1985, p. 581 
6 MICHELET, J., Mujeres de la revolución, Editorial Trifaldi, Madrid, 2010, p. 16 



 8 

pero se levantaba una sola entre todas: el amor»7. Toda concepción debe nacer del amor, 

porque la madre debe guardar en su seno la necesidad del cuidado de aquello que se trae 

al mundo, un pedazo de civilización, de revolución. Si no hubiera amor en su acto, ¿qué 

sentido tendría perpetuar un mundo que desprecia? 

¿Cuál es, entonces, la situación de la mujer en la obra de Michelet? Quizás, una más 

peculiar de la que podríamos esperar: la de religión, de iluminación. 

La Sociedad realiza familia cuya armonía es la mujer. Criar a una hija es una obra sublime y 

desinteresada. Porque lo haces añade, oh madre, para que ella pueda salir y hacer sangrar 

el corazón. Está destinado a otro. Ella va a vivir para los demás, no para ti, no para ella. Es 

esta una relación que pone más alto que el hombre y, de hecho, una religión. Es la llama del 

amor y la llama del fuego. Es la cuna del futuro, que es la escuela, otra cuna. En una palabra: 

es el altar8. 

La mujer trae todo al mundo porque es aquello más puro, «nada queda bajo la mujer, 

nada vulgar, todo poético. En general, ella es enferma de amor, el hombre de digestión»9; 

el hombre es aquel que enferma en cuerpo, que conoce los padecimientos físicos, mientras 

la mujer es aquella que padece en lo espiritual, que conoce las enfermedades del alma. Por 

supuesto, no debe entenderse en sentido literal, aunque requiera una interpretación 

dificultosa. 

Cuando Michelet nos habla de lo espiritual de la mujer, en contraposición a lo físico del 

hombre, nos habla de capacidades que recalan en lo esencial. La mujer tiene mayor 

ductilidad para ciertas cosas que el hombre, cosas que van más allá del entendimiento 

inmediato del mundo. Esto se explica considerando que «el amor es lo más real del 

                                                   
7 MICHELET, J., Mujeres de la revolución, Editorial Trifaldi, Madrid, 2010, p. 29 
8 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 46 

9 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 189 



 9 

mundo» 10 , siendo el amor aquello más propio de la mujer, lo cual justificará con tres 

explicaciones. 

Real, como la clarividencia. Sólo él da el poder de ver cientos de nuevas verdades, imposibles 

de ver de otra manera. 

Real, como la creación. Estas cosas reales que vio, las hizo tal. Para las mujeres, por ejemplo, 

es tan dulce ser amada que, cuando se percata, encantada y transformada, se hace 

infinitamente hermosa. Bella se ve, pero lo es. 

Real, como la doble y reflexivo creación donde creó a su vez crea. Esta belleza radiante de 

nuestro amor está en la mujer, y no está actuando y resplandeciendo por todos los nuevos 

poderes del deseo, la ingeniería y la invención11. 

En la primera, nos habla de la posibilidad que veremos con la bruja y la santa, la 

posibilidad de saber qué ocurrirá incluso cuando esa clarividencia no quede clara. La 

segunda, es aquello que ya hemos explicitado: la creación, el engendrar, es la cualidad 

esencial de la mujer según Michelet; ¿es entonces la belleza una cualidad física? No, por 

belleza se refiere más bien a aquella belleza que irradia como creadora. La tercera es una 

crítica evidente de la posición de la mujer en la historia, incluso en el presente, al considerar 

que al no dejarla actuar estamos ahogando toda posibilidad de hacer que avance la historia.  

Si consideramos que «la salvadora de Francia es una mujer. Francia es una mujer ella 

misma»12  entonces resulta evidente hasta dónde quiere llegar Michelet.  

¿Cuál es entonces el sentido último de la mujer? Ser para los otros no en el sentido de 

subordinarse a ellos, sino de ser la perpetuadora de todo cuanto existe y existirá, pues sólo 

                                                   
10 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 189 

11 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 189 

12 MICHELET, J., Histoire de France, tome VI, livre X, Tableau de la France, Editions des Equateurs, Paris, 2008, pp. 

306. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012, p. 65 



 10 

ella puede engendrar y educar. No sólo en sentido físico, sino espiritual. Como veremos, 

siendo la bruja la única capaz de curar, quien se ha ocupado de curar los males físicos ha 

sido la mujer; sólo después, los médicos no sólo roban sus conocimientos sino que actúan 

en oposición a la misma siendo usados como arma política por parte del poder13. Del mismo 

modo, Juana de Arco es la que devuelve la fe al pueblo cuando éste está hundido; sólo 

después, se apropiarían de su figura y poder las élites francesas14. 

Concebir semejante tesoro, lograr en ella el sueño de la vida pura y fuerte, igualdad fecunda, 

de profunda simplicidad, es lo que liberará el hombre, y él lo hará por amor, las obras de la 

libertad: es el gran acto religioso. En la medida que la mujer no se asocia el trabajo y la acción, 

nosotros somos siervos, no podemos hacer nada15. 

La mujer tiene un carácter religioso, no en sentido popular, sino más profundo: como 

emanación de la naturaleza. Por ello Michelet se dirige hacia los hombres, en tanto hombre, 

para recalcar la necesidad de la emancipación de la mujer para conseguir su deseo último: 

la revolución. Y, como engranajes de la revolución, es necesario fijarse en su papel 

específico.  

 

 
 
 

 
 
 

                                                   
13 Se dividió hábilmente el reino de Satán. Contra su hija, su esposa, la Bruja, se armó a su hijo, el Médico. La Iglesia, 

que le odiaba profundamente, contribuyó a fundar su monopolio para conseguir la extinción de la bruja. 

MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 40 

14 Sobre el olvido y re-apropiación de la figura de Juana de Arco a partir de la obra de Jules Michelet, que va más allá de 

lo que podemos abordar en este trabajo, se puede consultar el artículo siguiente. BENAUME, C., La propiedad de 

un mito, Alenarte, Revista cultural y artística, 15 de Mayo del 2012, En línea: http://alenarterevista.net/juana-de-

arco-la-propiedad-de-un-mito-por-catherine-beaume/ 

15 MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860, p. 381 



 11 

III. La bruja 

 

La bruja en la obra de Michelet no hace referencia en exclusiva a un grupo de mujeres que 

sean nacidas brujas, es decir, separadas en cierto grado del resto de las mujeres, sino que, 

según su visión, toda mujer es, de nacimiento, sino bruja al menos sí hada. O lo que es lo 

mismo, hay algo mágico en la esencia femenina que las hace brujas pero, a diferencia del 

significado que se le ha dado de forma popular, no es un título que se esgrima de forma 

peyorativa. «Es su propio genio, su temperamento femenino. La mujer nace ya hada (...) 

una Bruja hechicera que atrae la buena suerte, o, por lo menos, alivia las desgracias»16. De 

ella, de la mujer como bruja, nace la ciencia y la religión, en tanto está imbuida de una 

sensibilidad especial de la cual el hombre, o la mayoría de los hombres17 parecen carecer. 

La mujer es la génesis de toda creación. ¿Por qué? Porque mientras el hombre caza, 

ella fabula e imagina: engendra tanto a los hombres como a los dioses, a diferencia del 

hombre, que no puede hacerlo. Su condición es la de partera de la historia; en tanto 

recipiente del amor, es la única que puede traer al mundo todo cuanto existe: la naturaleza, 

los dioses y los hombres en forma de la ciencia, las religiones y la historia. Está conectada 

con la naturaleza de forma intrincada y profunda, ya que es ella quien la perpetúa, cuida, 

comprende; sin mujeres, dejaría de haber naturaleza. 

¿Qué ocurre con esto? Que cuando los hombres olvidan a los dioses antiguos, las 

mujeres siguen recordándolos. No es baladí la cuestión, porque determinará la presencia y 

la persecución de la mujer durante la historia; como hemos visto, la mujer está imbuida de 

naturaleza, y no lo está menos por bruja. 

En tanto los dioses antiguos son emanaciones de la naturaleza, todo cuanto ven los 

                                                   
16 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 15 

17 «La mayoría de brujas son mujeres». MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, 

Akal, Madrid, 2012, p. 15 



 12 

primeros cristianos en la naturaleza es la emanación de esos dioses antiguos. ¿Cuál es la 

solución? Condenar la naturaleza como algo impuro18. Partiendo de esa premisa, no resulta 

difícil suponer cual es la única realidad aceptable: la transmundana. O la aceptada por la 

iglesia. Al no poder hacer nada el hombre salvo plegarse hacia los intereses de la iglesia, 

su interpretación del cristianismo y de la palabra divina, impidiendo cualquier acto de fe que 

se salga de los que ellos afirmaran19. Sólo el señor en la torre o en la iglesia tiene derecho 

a decidir sobre la vida propia y ajena, de los hombres y la tierra.  

La bruja, en oposición a la iglesia, se ocupa de aquello que está en la tierra y no en los 

cielos: ya que ésta condena la naturaleza en su totalidad, la bruja la abraza siendo la iglesia 

la que le dará nombre propio: Satán. 

Cuando decimos que la bruja se entrega a Satán, entendiendo por Satán todo aquello 

que es contradicción del dogma de fe cristiano, la naturaleza, no podemos sostenernos en 

la mera oposición. Su dogma es la oposición, pero no se queda en ella. En tanto «cada ser 

dice por lo bajo: "Yo soy para quien me ha comprendido"» 20 , y las brujas abrazan la 

naturaleza de forma abierta, resulta evidente que su razón para abrazar su creencia no es 

tanto la estricta oposición con la iglesia, que también, como la necesidad de entregarse a 

aquel quien las ha comprendido. La naturaleza, a diferencia de Dios o la iglesia o el rey, no 

las trata como seres de segunda; para la naturaleza, toda vida es sagrada, incluida la de 

mujeres y niños y bestias. No es sólo que actúen en contraposición al dogma eclesiástico, 

sino que además rompen con él de forma completa. Donde la iglesia reina sobre los muertos, 

Satán «se presenta como rey de la vida, cuando se le consideraba, rey de los muertos» 21. 

                                                   
18 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 44 

19 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 57 

20 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 115 

21 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 116 



 13 

La iglesia considera a la naturaleza un reflejo de Satán, todo lo que es contrario a su dogma, 

y por eso denomina a las brujas hijas de Satán. 

Las brujas no creen en Satán como una figura mesiánica, como podría darse a entender, 

sino que ellas utilizan su figura como la representación de sus ideas contrarias al dogma 

cristiano. Si la iglesia se ocupa de lo que hay en los cielos y la bruja de lo que hay en la 

tierra, Satán responde para las brujas a lo que Dios responde para la iglesia; no es un mero 

caso de oposición, un binarismo basada en una creencia puesta en común, sino un uso de 

su figura que representa en lo único que creen de verdad: el poder que emana del 

conocimiento de la naturaleza. En tal caso, deberíamos asumir con Michelet que «el 

monstruo maravilloso de la vida universal había penetrado en ella; a partir de entonces, 

vida y muerte, todo, estaba en sus entrañas; al fin, a costa de santos dolores, había 

concebido la Naturaleza»22. 

¿Por qué es la bruja perseguida? Por actuar a la contra de los dictados propios de la 

iglesia; no porque vaya contra el dogma, sino porque socava su poder; es satánica no 

porque crea en Satán, sino porque así la define la iglesia por ir contra su dogma. ¿En qué 

sentido? En todos, pero en especial allá donde más les duele: en la reivindicación de la vida 

en la tierra sobre la vida en los cielos. 

De ahí viene el rechazo de la iglesia no sólo por la naturaleza, por el mundo físico, sino 

que también rechazaría con ímpetu, al menos en tanto no apoyaba su interpretación de las 

escrituras, la ciencia23. Aunque comprensible en todo ámbito científico, donde se convierte 

en terreno de batalla ideológico de primer orden es en el biológico en general, y en la 

medicina en particular. ¿Por qué en la medicina? Porque su doctrina, resumida en el 

concepto de la vida como valle de lágrimas, penaliza la vida en la tierra sobre la vida futura 

                                                   
22 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 117 

23 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 39 



 14 

en el cielo. 

La Iglesia, que no ve en la vida más que una prueba, evita el prolongarla. Su medicina es la 

resignación, la espera y la esperanza de la muerte. Vasto campo para Satán, que se convierte 

en médico, en bienhechor de los vivientes, en consolador, que se complace en mostrarnos a 

nuestros muertos, en  evocar las sombras amadas24. 

Todo nace de la mujer, por tanto la ciencia no debe ser una excepción: de ella nace, 

aunque después los hombres se la apropien. En particular, de todas las ciencias, el interés 

de Michelet recaerá en la medicina por aquello que ya hemos dicho: por el uso que da la 

bruja, como poder a la contra de la iglesia. «Durante mil años, la Bruja fue el único médico 

del pueblo»25; eso no significa que fuera el único médico, ¿por qué? Porque  «la medicina 

de la Edad Media se ocupa únicamente del ser superior y puro (el hombre) (...). ¿Se piensa 

en los niños? Rara vez. ¿Y en la mujer? Nunca»26. Lo que hace la bruja es ocuparse de 

aquel espacio al cual el hombre, en cierto momento, renuncia: mujeres, niños y bestias no 

cuentan para nadie salvo para ella, ya que sólo el hombre es considerado el ser puro en  

tanto es el que puede llegar a rey o sacerdote. 

Ya que la bruja no es la única que ejercía la medicina, ¿significa eso que pudo ser hombre 

quien la iniciara? No según Michelet, ya que Paracelso afirmaba que todo lo aprendió de 

las brujas27. Para comprender por qué emana de la bruja todo conocimiento médico, luego 

apropiado por los médicos, antes tenemos que hablar del descubrimiento que sólo pudo 

darse por la conexión existente entre la mujer y la naturaleza, entre la bruja y Satán.  

                                                   
24 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, pp. 38-39 

25 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 31 

26 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 139 

27 «La novia del Diablo, la envenenadora que curaba, hizo mucho bien según Paracelso». MICHELET, J., La bruja. 

Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 15 



 15 

La bruja descubre algo inaudito, y es que aquello que mata por exceso también, 

administrado en su justa medida, tiene efectos curativos. «Es el beleño, cruel y peligroso 

veneno, pero también poderoso emoliente, cataplasma dulce y sedante que resuelve, 

reduce, adormece el dolor y a menudo cura»28.  Al descubrir el poder de las hierbas puede 

aliviar los sufrimientos, cuando no curar, a las personas, lo cual resulta poco propicio para 

el poder, para la iglesia. Como llega hasta allí, es por el principio de oposición que 

afirmamos: «¿cómo se llegó a esto? Sin duda por efecto del principio satánico de que todo 

se debe hacer al revés»29;  al no entender el veneno como algo pernicioso sino como algo 

positivo, al conocer el poder de la belladona, descubren sus funciones curativas. En 

cualquier caso, no nos beneficia hacer una lectura en exceso literal del principio: lo que 

dicta el principio satánico no es invertir todo conocimiento, sino invertir todo dogma de fe 

que provenga de la iglesia. 

La visión de Michelet no agota la problemática. Como afirma Thomas Szasz «es 

importante enfatizar que el mago (o el hechicero o la bruja—la distinción entre éstos era, 

con frecuencia, borrosa) era un tipo de científico. Su poder profano no era sólo su autoridad, 

sino también su método»30. No podemos considerar que el conocimiento médico atribuido 

a la bruja naciera, en exclusiva, de la contradicción de los dogmas eclesiásticos, sino que 

debemos suponer que éstas experimentaron con las hierbas y los venenos hasta conseguir 

un conocimiento exhaustivo de sus propiedades. Una consideración similar de confianza 

debía tener la gente cuando, de hecho, se la consideraba como una sanadora de pleno 

derecho. Tanto es así que «la bruja blanca era de verdad una sanadora, una médico, una 

sirvienta del individuo sufriente. (...) La gente que la consultaba lo hacía de forma voluntaria, 

                                                   
28 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 125 

29 MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 126 

30 SZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970, p. 85 



 16 

y pagaban por sus servicios con dinero o atenciones»31. La bruja no era objeto de temor o 

alguien que debía ser destruida, ni siquiera se dudaba sobre su conocimiento de la 

naturaleza o se suponía que era sólo cuestión de magia, más al contrario era a aquella a 

quien se acudía cuando se tenía alguna clase de problema que nadie parecía poder 

solventar en tanto, como quedaba demostrado, tenía un conocimiento que la iglesia no 

parecía compartir.  

Del mismo modo, el médico tampoco buscaba acabar ni con la mujer ni con la bruja. Si 

consideramos a Satán como la Naturaleza, las siguientes palabras de Michelet resultan 

clarividentes: «se dividió hábilmente el reino de Satán. Contra su esposa, La Bruja, se armó 

a su hijo, el Médico». La bruja y el médico son madre e hijo, son dos formas de contrapoder, 

nacidas ambas de la naturaleza; la Iglesia engaña y manipula al hijo para ir contra la madre, 

creando una disensión que impide toda posibilidad de revolución: no hay revolución sin 

mujeres, como tampoco la hay sin hombres. ¿Por qué hizo esto la iglesia? Nos lo explica 

bien Szasz. 

Dado que la iglesia medieval, con el apoyo de los soberanos, delos príncipes y de las 

autoridades seculares, controlaba la educación y la práctica de la medicina, la Inquisición 

(caza de brujas) constituye, entre otras cosas, uno de los primeros ejemplos de cómo se 

produjo el desplazamiento de las practicas artesanales por los «profesionales» y de la 

intervención de estos últimos contra el derecho de los «no profesionales» a ocuparse del 

cuidado de los pobres32. 

En origen, los médicos no van contra las brujas porque no son más que un contrapoder 

que utiliza la iglesia en contra de la bruja. Por extensión, decir que el médico atenta —al 

menos, en aquella época— contra el estatus de curandera de la bruja sería equivocado: es 

                                                   
31 SZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970, p. 84 

32 SZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970. Citado en EHRENREICH, 

B. y DEIRDRE, E., Brujas, parteras y enfermeras. Una historia de sanadoras, Editorial La Sal, Barcelona, 1981, p. 7 



 17 

la iglesia quien, a través de ellos, busca deslegitimar su valía. 

La institucionalización de la medicina no es el único medio a través del cual ha podido 

desvirtuarse la esencia de la bruja, sino que está puede pervertirla también a través de sus 

actos; esa perversión tiene nombre: aquelarre. Michelet entiende que en la bruja hay un 

cambio, que existe un cambio radical desde la bruja que se da como sacerdote de la 

naturaleza y la bruja que se define a través del exceso orgiástico del aquelarre:  

La pequeña bruja, concebida en la Misa negra, la delicada joya del diablo, ha venido, ha 

florecido con malicia, con gracia felina ha reemplazado a la otra. Totalmente opuesta a su 

predecesora, es delicada, hipócrita, camina suavemente, arqueando felinamente la espalda. 

No tiene nada de grandioso, está claro. Por el contrario, es de naturaleza baja. Desde la cuna 

es una criatura lúbrica y llena de malos apetitos. Toda su vida será la expresión de cierto 

tormento nocturno, momento impuro y turbio, en el que un pensamiento que horrorizaría a la 

luz del día utilizó las libertades del sueño33. 

Como se nos hace obvio por la cita inmediatamente anterior, Michelet no cree que haya 

nada de grandioso en el aquelarre que devenga como función revolucionaria del mismo. Es 

más, «nacida con este secreto en la sangre, esta ciencia instintiva del mal, (...) no respetará 

a nada ni a nadie en este mundo, no tendrá casi religión. Ni siquiera Satán»34; la bruja 

nacida del aquelarre es para Michelet la antítesis de la auténtica forma revolucionaria de la 

misma, la bruja que no deja de ser la mujer descubriéndose en su potencial creador, en 

tanto se pierde en una diversión estéril. 

Al respecto del aquelarre, se harían lecturas muy diferentes. Joseph McCabe disiente 

con Michelet hasta cierto punto. Aunque estaría de acuerdo en que «la nota dominante no 

                                                   
33MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 161 

34MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 161 



 18 

era otra que el desafío a la ética cristiana»35, disentiría en los principios particulares de la 

disposición política. Para él más que una rebelión, que sería una proyección de las propias 

ideas políticas de Michelet, era una forma de liberación de las cadenas cristianas: la brujería 

se definía no sólo en la mujer, sino en el aquelarre, y éste «se trataba sobre todo de una 

revuelta contra la religión cristiana por predicar el ascetismo y contra la Iglesia por su 

generalizada y cínica hipocresía en la práctica»36. 

Quizás la mayor crítica posible a la visión de Michelet sea una de corte libertina, y que 

en ningún caso defendería el carácter exclusivamente sagrado de la reproducción, del cual 

tendríamos un buen caso en Georges Bataille: «creo conveniente confesar aquí que 

Michelet se mantuvo en el equívoco. En realidad, concedía al mundo que presentaba algo 

más que un carácter de rebeldía: ¡una preocupación mayor por asegurar el porvenir, la 

pervivencia!»37. 

¿Qué se puede decir ante esta crítica? Que ambos autores tienen muy diferentes 

perspectivas al respecto del mismo tema y enfoque: donde McCabe concebía el tema desde 

una perspectiva exclusivamente política y para Bataille todo debe ser llevado hasta el último 

exceso, en Michelet existe la necesidad de un equilibrio constante entre rasgos dualistas: 

hombre-mujer, naturaleza-cultura, tradición-transgresión. 

Siguiendo tal idea, las siguientes palabras de Michelet se vuelven iluminadoras de su 

filosofía: 

 Así que nada de incitación general. Nada de caos confuso del pueblo. Por el contrario, grupos 

cerrados y exclusivos. Es lo que hacía que el aquelarre no tuviera carácter de revuelta. No 

                                                   
35MCCABE, J., Breve historia del satanismo, Melusina, Barcelona, 2009, p. 72 

36MCCABE, J., Breve historia del satanismo, Melusina, Barcelona, 2009, p. 73-74 

37BATAILLE, G., La literatura y el mal, ElAleph.com, 2000, En Línea: http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-

el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/ (Última revisión: 04/04/2014), p. 113 

http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/
http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/


 19 

mezclaba a la  multitud. La familia, atenta a la esterilidad, la aseguraba concentrándose en 

ella misma, en el amor de los más próximos, es decir, de los interesantes. (...) Ay, hasta el 

amor, todo era miseria y revuelta38. 

La revolución es pues, en último término, algo que acontece sólo en tanto es una forma 

de llevar más allá los principios regidores de la naturaleza. Todo aquello contra natura, que 

vaya contra la reproducción y la réplica de la naturaleza, lo que le es propio a una 

concepción, no puede ser revolucionario ni propio del devenir de la historia. Por extensión, 

la función de contrapoder de la bruja se da sólo en tanto curandera, no cuando se da como 

mero divertimento orgiástico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   
38MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 156-157 



 20 

IV. Juana de Arco 

 

 

Juana de Arco, en origen, es una muchacha normal: nacida en una casa donde nunca sufrió 

ningún mal, como cualquier otra mujer de la época se había criado siguiendo los prefectos 

de lo que cualquier buena ama de casa debía saber. Apegada de su padre, aprendiendo a 

coser con su madre, se vería sometida a la voluntad de sus dos padres, el terrenal y el 

celestial, ya que donde uno deseaba para ella que se quedara con su familia el otro le 

mandó liderar a las tropas franceses contra el ejército inglés39.  

Al principio, duda. Tengamos en cuenta que es una muchacha, apenas una adolescente, 

a la cual Dios y las santas le encomiendan una misión que vendría grande a cualquiera, 

incluso a aquellos instruidos para la guerra. Su familia hace todo por retenerla, la tientan, 

haciendo de abogados del diablo; la ofrecen en matrimonio varias veces y, aunque la idea 

de formar una familia le fascina, no acepta la idea. ¿Significa esto que tuviera alguna 

tentación pecaminosa, tentación lógica si pensáramos que se pasó toda su vida rodeada 

de hombres de armas, pero hombres al fin y al cabo? Según nos dice Michelet, no sólo era 

demasiado pura para ello, sino que quienes la rodeaban también la consideraban 

demasiado pura como para poder despertar en ellos interés sexual alguno. 

Irse así, con cinco o seis hombres de armas, era como para hacer temblar a una muchacha. 

(...) Ella no se turbó; precisamente, era demasiado pura para temer algo por ese lado. Se 

había puesto ropas de hombre, y ya no se las quitó; ese apretado ropaje, fuertemente ajustado, 

era su mejor salvaguardia. Sin embargo, era joven y hermosa. Pero una barrera de religión y 

de temor se levantaba alrededor de ella, incluso para aquellos que la veían de más cerca; el 

más joven de los gentilhombres que la conducían, declara que, cuando se acostaba cerca de 

ella, nunca tuvo ni la sombra de un mal pensamiento40. 

                                                   
39MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 24 

40MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 28 



 21 

En cualquier, su determinación, o quizás esa pureza, la llevó hacia el camino del padre 

que habita los cielos. Su elección, no falta de problemas, le llevará hasta comandar un 

ejército. El problema es que es una muchacha que sólo sabe coser o, como ella misma se 

presenta, «una pobre pastorcilla» 41 . Con tal presentación resulta ridículo pensar que 

confiaran en ella para liderar ejército alguno, menos contra los franceses, al ser enemigo 

histórico de Francia; ella afirmaba que traería la victoria contra los ingleses, de lo cual los 

poderes franceses tenían dudas y, si permitieron que liderara un ejército, fue porque su 

poder iba más allá de sus promesas: «el pueblo no tenía dudas; estaba lleno de admiración. 

De todas partes llegaban a verla»42. No debe extrañarnos que una muchacha que no sabía 

leer ni batallar, que sólo conocía los placeres de la casa, pudiera llegar hasta el rey: el 

pueblo la condujo hasta él. 

¿Cómo consiguió que le siguiera el ejército? En ningún caso podía ser fácil para una 

muchacha. «La guerra había convertido a los hombres en bestias salvajes; se necesitaba 

volver a hacer nombres de esas bestias, volverlos cristianos, súbditos dóciles»43. ¿Para 

qué el cambio? Para que siguieran a aquella que se declara abanderada de Dios. Al llegar 

Juana hasta ellos, estampa extraña una joven pretendiendo convertir a salvajes, medió lo 

que se supone un milagro ya que consiguió hacerlos volver sino a la religión, al menos a la 

fé hacia aquella que los guiaba. Quizás no se convirtieron en cristianos, como propone 

Michelet, sino que encontraron una líder para sus propósitos: 

Ella había empezado por exigir que dejaran a sus locas mujeres y que se confesasen. 

Después, en el camino, a lo largo del Loira, hizo levantar un altar bajo el cielo, comulgó y ellos 

comulgaron. La belleza de la estación, el encanto de una primera de Turena, debían aumentar 

                                                   
41MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 30 

42MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 26 

43MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 36 



 22 

particularmente el poder de la muchacha. Habían rejuvenecido ellos mismos, que se habían 

olvidado; volvían a encontrarse en sus bellos años, llenos de buena voluntad y de esperanza, 

todos jóvenes como ella, todos niños... Con ella, empezaban una nueva vida, de todo corazón. 

¿A dónde los conducía? Poco les importaba. La habrían seguido, no a Orleans, sino 

igualmente a Jerusalén44. 

Aquí se hace evidente que el poder que posee Juana sobre los hombres no se parece 

en nada al que se atribuye, normalmente, a los santos. Los santos suelen obrar milagros 

después de muertos. Es por eso que entender la filiación de Juana de Arco ya no sólo como 

una santa, que también lo es, sino como una bruja, no es descabellado; no, al menos, si 

tenemos en cuenta la descripción que hace de Juana el propio Michelet «la bruja tenía 

dieciocho años; era una hermosa y atractiva muchacha, de elevada estatura y dulce y 

penetrante voz»45. En cualquier caso, ¿por qué bruja? Por bruja entiende Michelet aquella 

que se arroga en el seno de Satán, pero también debemos tener en cuenta que «la brujería 

fue la medicina de las clases bajas durante mucho tiempo»46. Partiendo de esa premisa, 

resulta evidente que entienda a la Doncella como bruja: rejuveneció a los hombres, ni 

siquiera con hierbas, sólo con su voz y su presencia, su creencia firme, convenciéndolos, 

al insuflarles de vida, de la necesidad de seguirla hacia la batalla.  

En cualquier caso, ¿la bruja no es aquella que se asocia con la naturaleza? Bien es cierto 

pero, ¿qué es su belleza, su voz dulce y penetrante, sino fruto de la naturaleza? Michelet 

no vuelve sobre el tema, pero no resulta difícil encontrar una respuesta, ¿no podrían ser las 

voces de las santas que oye Juana las mismas de los espíritus que guían a las brujas? Lo 

sean o no, aunque parece probable que Michelet lo entienda así, es innegable que las 

                                                   
44MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, pp. 37-38 

45MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, pp. 29-30 

46MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 2012, p. 31 



 23 

brujas y la santa Juana comparten algo: una conexión profunda con la naturaleza. 

Tal conexión no es, en cualquier caso, algo gratuito o que pueda sostenerse sólo a través 

de pruebas circunstanciales en tanto no parece haber nada que conecte a las brujas y 

Juana de Arco de forma directa, más allá de voces y acusaciones. Esa conexión ya la había 

visto Roland Barthes. Es por eso que afirmará que «todas las figuras vuelven a aparecer 

continuamente, dotadas de los mismos epítetos, que provienen de una lectura que es a la 

vez corporal y mortal; son, en definitiva, «epítetos de naturaleza» 47. Si la bruja es «la que 

escucha voces» y «la condenada», si podemos considerar que esos son sus epítetos épicos, 

entonces la conexión que pudiéramos hacer entre la santa y la bruja serían, según el 

análisis propuesto por Barthes, dos figuras de la misma idea.  

Aunque pudo ser bruja o santa, no por ello debemos creer que Juana tuviera esa 

consideración al respecto de sí mismo. Los demás la adoraban y seguían como si se tratara 

de una santa, pero no porque ella así lo pontificara o considerara; cuando afirmaba ser una 

pastorcilla, lo decía se corazón: se consideraba a sí misma herramienta, y no heraldo, de 

la palabra de Dios. 

El mayor peligro para la santa era su santidad misma, el respeto del pueblo, la adoración que 

le tenía. En Lagny le pidieron resucitar a un niño. El conde de Armagnac le escribió para 

preguntarle a cuál de los papas debía seguir. (...) Nunca se las dio de santa; a menudo confesó 

que ignoraba el porvenir48. 

Para el pueblo es santa y para sí misma es pastorcilla, ¿pero qué es para la iglesia? 

Como resulta evidente, nada por lo que sentir orgullo. Ya que la iglesia utiliza la brujería 

como arma, lo más fácil que supuso para ellos fue acusarla de brujería; ahora bien, había 

                                                   
47 BARTHES, R., «Michelet hoy en día», El susurro del lenguaje, Paidós, Barcelona, 1987, p. 241 

48 MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 63 



 24 

un problema en ello: Juana era exaltada, pero ni loca ni embrujada49.  Cuando los ingleses 

se hicieron con ella, sería ingenuo creer que la juzgaron por creerla en posesión de algún 

interés demoniaco, sino que utilizaron su posible locura o filiación satánica para conseguir 

sus objetivos políticos, que no eran otros que deslegitimar el ascenso al trono del Delfín de 

Francia, Carlos VII. 

Para atajar, en lo que pudiera, éste tan rápido descenso de la fortuna inglesa, lo menos que 

hacía falta era una grande y poderosa máquina. Winchester tenía una que podía utilizar: el 

proceso y el sacramento. Ambas cosas debían poder actuar juntas o, más bien, formaban un 

todo. Deshonrar a Carlos VII, probar que había sido llevado a consagrar por una bruja, 

equivalía a santificar la consagración de Enrique VI; si uno era reconocido como el ungido por 

el diablo, el otro se convertía en el ungido de Dios50. 

La persecución de la santa no tiene un carácter sagrado, sino más bien político. Como 

en el caso de la bruja, que, como ya pudimos ver, es perseguida sólo en tanto resulta una 

fuerza peligrosa para los prefectos del poder religioso, Juana de Arco es juzgada no por 

aquello que afirma, que es enviada de Dios, sino por las condiciones de existencia que con 

ella trae: la liberación del pueblo francés, oprimido por los ingleses. 

Las dudas que tiene Michelet sobre el ataque hacia Juana por motivos religiosos no sólo 

se sostienen bajo premisas políticas, en cualquier caso suficientes, sino que también 

esgrime algunas de índole económico51 o jurídico-religioso52. De la brujería a la herejía no 

                                                   
49 «Los escolásticos, los razonadores que la detestaban como inspirada, fueron tanto más crueles con ella al no poderla 

despreciar como loca y porque ella a menudo supo hacer callar sus razonamientos con una razón más alta» 

MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 36 

50 MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 82 

51 «Cacuchon no tenían ninguna prisa, aparentemente les costaba empezar la tarea, cuando el salario aún era tan 

incierto». MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986, p. 82 

52 «Esos informes, tomados de antemano y bajo el cuidado de los enemigos de la acusa, no les aprecieron suficientes a 

los legistas de Ruan (...) que se convirtió en un proceso de herejía». MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura 

económica, México, 1986, p. 83 



 25 

hay  diferencia en el castigo, la hoguera, pero sí en sus presunciones. 

Tampoco debe extrañarnos que Michelet ejerza juicios de valor en el texto, aunque sea 

de forma soterrada. Como nos dice Barthes, «Michelet no expone primero para juzgar a 

continuación: opera una confusión inmediata, un auténtico aplastamiento, entre lo notable 

y lo condenable (o alabable)»53 que explica ese ataque constante hacia las posiciones de 

la iglesia: el interés que siente por estas figuras, la de la bruja, la de Juana de Arco, es por 

lo que tienen de disrupción del poder, de contrapoder. O lo que es lo mismo, les dedica 

espacio porque exponen su marco político ideal que, como cabe recordar, es la revolución 

francesa54. 

Su patriotismo está fuera de toda duda, y Juana de Arco es la figura de Francia en todo 

su esplendor. No por casualidad «ella revela la moralidad nacional: en ella aparece, por vez 

primera, la grande imagen del pueblo, sobre una forma virginal y pura»55. Si teniendo en 

cuenta esto, además recordamos que «por delante de Europa, Francia, conocerla, nunca 

va a tener un nombre, imperdonable, que es su verdadero nombre eterno: ¡Revolución!»56, 

entonces parece evidente que el papel de Juana no es sólo el de una santa o de una 

revolucionaria, sino del auténtico espíritu del pueblo. 

Ya que según Michelet «todo el pueblo se levanta»57 durante la revolución, Juana de 

Arco es la revolución, el pueblo haciéndose soberano a través del cuerpo de la santa, o de 

                                                   
53BARTHES, R., «Michelet hoy en día», El susurro del lenguaje, Paidós, Barcelona, 1987, p. 242 

54 «¿Qué es la revolución? La reacción de la igualdad, el advenimiento tardió de la justicia eterna». MICHELET, J., 

Histoire de la Révolution francaise, Tomo I, Introduction, Gallimard, Paris, 1939, p. 76. Citado en: 

GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012, p. 489 

55 MICHELET, J., Histoire de France, tome II, livre III, Tableau de la France, Editions des Equateurs, Paris, 2008, pp. 

150-151. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012, p. 382 

56 MICHELET, J., Le peuple, Flammarion, Paris, 1992, Introduction. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire 

Michelet, Perrin, París, 2012, p. 490 

57 MICHELET, J., «à Adam Mickiewicz, 11 mars 1845», Correspondance Générale, tome IV,  Honore Champion, 

Paris, 1995. Citado en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012, p. 120 



 26 

la bruja: de la mujer, en cualquier caso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 27 

V. Historia y revolución 

 

Hablar de la revolución con respecto de Michelet no es baladí en tanto está considerado el 

historiador de la Révolution.  

Si queremos saber qué significa la revolución para Michelet sólo necesitamos acudir a la 

introducción de su historia de la revolución francesa para saberlo: «¿qué es la revolución? 

La reacción de la equidad, el advenimiento final de la eterna justicia»58. Teniendo en cuenta 

su visión de la historia, heredada en gran parte de «Principios de la filosofía de la historia» 

de Giambattista Vico, se nos antoja extraño que hable de advenimiento y eternidad. Para 

saber por qué es así, antes de diseccionar la frase, debemos hacer una breve síntesis de 

su concepto de la historia. 

Aunque Michelet nunca explicitaría de forma teórica su método, para lo cual debemos 

sólo podemos acudir a los destellos contenidos en su obra, no es difícil ver en él una cierta 

clase particular de pensamiento histórico.  

Si atendemos a su vida, veremos que tiene una fuerte conexión con la filosofía de la 

historia de un modo, al menos, indirecto: tradujo al francés los «Principios de una ciencia 

nueva» de Giambattista Vico. Su interés y pasión hacia el filósofo italiano no sólo se le 

supone por traducirlo, sino también por las palabras que le dedica: «Mi Vico, mi Julio, mi 

principio heroico»59. Lo interesante de su admiración por Vico sería no ya lo que hereda 

estrictamente de él, sino lo que nos dice sobre su propia teoría de la historia el modo en el 

que aborda la traducción de su obra:  

La traducción de Principios de una ciencia nueva se previó como vital para todos los 

especialistas de Vico; aun cuando para los puristas fue un ejemplo práctico del dicho tradutore, 

                                                   
58 MICHELET, J., Histoire de la Révolution francaise, Tomo I, Introduction, Gallimard, Paris, 1939, p. 76. Citado en: 

GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012, p. 489 
59 Alusión que referencia el descubrimiento, al menos en un nivel personal, de Vico en 1830. VIALLANEIX, P., La 
Voie Royale, Flammarion, Paris, 1970, p. 224 



 28 

traditore. Incluso el fiel Villaneix admitió que esta traducción no es ni exacta ni completa, y por 

otra parte está tan plagada de 'libertades' que cualquier intento de señalar todos los errores 

sería un desperdicio. El principal problema de la traducción no era tanto el conocimiento 

deficiente de Michelet de la lengua italiana como su suposición de que, para hacer más 

inteligible a los lectores modernos Principios de una ciencia nueva de Vico, era necesario 

deshacerse de todas las cuestiones oscuras por algunas sustanciales abreviaciones, 

correcciones y otras drásticas intervenciones de "concreción y reverberación"60. 

Todo o que toma Michelet de Vico es siempre desde una cierta traición de sus ideas, 

desde la disposición de corregir todo aquello que cree que en el italiano aún era deficiente 

u oscuro61. Aunque también hubo correcciones estilísticas, se impusieron las que tenían 

que ver con la filosofía: aun cuando respeta la idea sustancial del texto, lo adapta a su 

propia concepción de la historia. 

¿Qué es lo que compartiría Michelet con Vico? La idea de que la historia no se repite, no 

es un ciclo cerrado en el cual ocurre siempre lo mismo ni tampoco un proceso finalista en 

el cual se devenga hacia un fin necesario, sino que es una espiral que, a través del paso 

del tiempo, va creando nuevos elementos. Es posible que entre diferentes épocas haya 

similitudes, pero siempre es algo nuevo con respecto del pasado62. 

Si paramos aquí, lo que dice respecto a la revolución no se sostiene con lo que afirmamos 

es su método histórico. Aunque es cierto que puede parecer inconsistente, no lo es tanto si 

lo entendemos desde su concepto de justicia: «la justicia debe ser una medicina, me refiero 

a considerar las circunstancias físicas más que nosotros, y más tratar de sanar que 

castigar»63. Los paralelismos con respectos de los personajes de su obra que hemos estado 

                                                   
60 MALI, J., The Legacy of Vico in Modern Cultural History: From Jules Michelet to Isaiah Berlin, Cambridge University 
Press, Cambridge, 2012, p. 33-34 
61 Lo cual se volverá particularmente irónico a la luz de la lectura de Barthes, según el cual Michelet «se instala 
deliberamente en la ambigüedad». BARTHES, R., Michelet, México, Ed. Fondo de Cultura Económica, 1988, p. 149 
62 VICO, G., Principios de una ciencia nueva, Ed. Fondo de Cultura Económica, México, 2008, p. 78 
63 MICHELET, J., Correspondance générale, tome VIII, à M. Fellet, le 22 octobre 1858. Citado en: GREILSAMER, 

L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012, p. 85 



 29 

analizando resultan evidentes, anclando entonces la revolución en un lugar común a su 

lado; tanto las brujas como Juana de Arco comparten con la revolución su cualidad 

particular: curar las dolencias de la humanidad. No en vano, revolución tiene nombre de 

mujer. 

No es lo único que comparten las tres figuras analizadas para la ocasión, sino que 

también tienen otro rasgo en común: siguen el dogma cristiano, pero también lo contradicen. 

La revolución continúa el cristianismo y al tiempo lo contradice.  (…) La revolución está basada 

en el amor fraternal del hombre hacia el hombre, hacia el deber mutuo, hacia el Derecho y la 

Justicia. Esta base es fundamental y no necesita ninguna otra64. 

Si seguimos este pensamiento de Michelet no sólo entenderemos que comparten en 

común las brujas, las santas y la revolución, sino que también podremos ver cómo encaja 

todo dentro de un deber universal que acontece entre los hombres: la justicia.  En este 

sentido, se explica por qué la definición no resulta contradictoria con respecto de su 

pensamiento, sino particularmente clarividente: no existe ningún finalismo último de la 

historia. En tanto nacidos humanos, tenemos una responsabilidad social con los demás que 

se clarifica en el concepto de la justicia. 

Eso explicaría también por qué el objeto de estudio principal de Michelet sería uno que 

distaría de forma flagrante con el objeto clásico de la historia, incluido el caso de Vicco. El 

interés particular que desarrollaría Michelet sería por aquellos que habían sido hasta 

entonces ignorados, que han quedado fuera de la historia oficial, que han sido desposeídos. 

De ello hablará Barthes, respecto a Michelet. 

Sí, cada muerto deja como pequeño patrimonio su recuerdo y exige que se cuide de él. Para 

quien no tiene amigos, es necesario que lo supla el magistrado. Pues la ley y la justicia son 

                                                   
64 MICHELET, J., Histoire de la Révolution francaise, Tomo I, Introduction, Gallimard, Paris, 1939, p. 25-26. Citado 

en: GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012, p. 489 



 30 

más seguras que todas nuestras ternuras olvidadizas y nuestras lágrimas secas tan pronto. 

Esa magistratura es la historia. Y los muertos esas miserabilis personae, para hablar como en 

derecho romano, de las que debe ocuparse el magistrado65. 

¿Quiénes son entonces aquellos muertos sin voz que la magistratura que es la historia 

debe conservar en memoria? Las mujeres, las brujas y los campesinos, pero también los 

accidentes geográficos66 como el mar o las montañas y, también, la más pura de todas: la 

revolución. 

La historia debe hablar de los desposeídos porque son aquellos que nadie recordará y, 

por extensión, es de justicia que el historiador de voz a aquellos que están desaparecidos. 

No sólo por desaparecidos, sino por fuerzas revolucionarias. Aquellos que mueren y son 

silenciados, o su voz es distorsionada para que digan lo que otros desean que digan, son 

los que permiten la existencia y la necesidad de la justicia. Las comunidades de las brujas 

o de Juana de Arco pudieron morir con ellas o adaptarse a intereses alejados de los 

originales, más próximos a los poderes reales de tiempos posteriores, pero es necesario 

recordar sus voces para recordar que el origen de esos poderes. La medicina o el 

patriotismo no siempre fueron coto privado de unos pocos, de un poder instrumentalizado: 

nacieron de las mujeres de la revolución, de las olvidadas, las descastadas.  

 

 

 

                                                   
65 Lo cual esgrime, en su contexto de univocidad, al afirmar que «La naturaleza de las cosas no es otra que el 
nacimiento de éstas en ciertos tiempos y con ciertos modos, los cuales siempre que son los mismos, de allí 
nacen tales y no otras cosas». BARTHES, R., Michelet, México, Ed. Fondo de Cultura Económica, 1988, p. 112 
66 En lo cual sería un referente bastante evidente de la futura escuela de los Annales francesa, especialmente del 
trabajo de Fernand Braudel. BRAUDEL, F., Memorias del Mediterráneo: Prehistoria y Antigüedad, Cátedra, Ma-
drid, 1998 



 31 

VI. Conclusiones 

 

A lo largo de este trabajo hemos pretendido demostrar cómo, a través del pensamiento de 

Michelet, es posible reflexionar sobre la revolución y el componente revolucionario que 

existe, en particular, entre las formas de la feminidad al margen de las construcciones 

clásicas de la misma. Por esa razón, a través del papel de la mujer en general y de las 

brujas y Juana de Arco en particular, hemos podido dilucidar el importante papel que ha 

tenido la feminidad en todo acto revolucionario. 

También hemos podido descubrir que es un rasgo no sólo exclusivamente femenino, 

aunque Michelet lo asocie con la feminidad. No es posible revolución alguna sin la ayuda 

de las mujeres, pero también algunos hombres son en algún grado femeninos y, por ello, 

tienen actitudes revolucionarias. Lo que propone, en último término, es un contrapoder. 

También cabría destacar como todas estas ideas las heredaría, en uno u otro grado, un 

importante filósofo del siglo XX: Michel Foucault. Si tenemos en cuenta que para Michelet 

la fundamentación de la historia debe ser dar voz a los desclasados, entonces 

entenderemos por qué el proyecto de Foucault hunde raíces de forma profunda en el marco 

teórico del historiador: lo que uno hizo por las mujeres, las brujas y Juana de Arco, el otro 

lo hizo por los homosexuales, los presos y los dementes. Su proyecto es común porque en 

ambos casos cuestionan la autoridad real del poder y su concreción a través de aquellas 

minorías que son excluidas del mismo; para los dos, toda simpatía y movimiento debe surgir 

a través del contrapoder que deben esgrimir los desclasados. 

Siendo que la política tradicional parece estar desmoronándose poco a poco, incidiendo 

cada vez más en la necesidad de la implicación personal de los ciudadanos en los asuntos 

de la vida pública donde el estado ni puede ni quiere llegar, es fácil discernir la importancia 

de retomar las ideas de Michelet en el presente.  

Tanto las brujas como Juana de Arco son figuras integradoras, no mesiánicas, que crean 



 32 

comunidad a través de sus conocimientos. Desvelan los deseos ocultos del pueblo, quienes 

no sabían querer algo porque habían sido instruidos en la imposibilidad de conseguirlo. La 

bruja demuestra al pueblo que la vida no es un valle de lágrimas, que la salud puede 

restituirse por medios naturales; Juana de Arco demuestra al pueblo que deben tener un 

orgullo comunitario, que la totalidad de los franceses deben luchar por un pueblo que es 

suyo y no de los ingleses. A través de sus actos nos demuestran que todo acto 

revolucionario nace de la voluntad de una bruja o una loca, de alguien que hace algo que 

se dice imposible: todo cambio nace del deseo reprimido de un pueblo materializándose a 

través de alguien en los márgenes capaz de mostrarles su deseo. 

Aunque al final siempre todo contrapoder se acaba convirtiendo en un poder, como bien 

vería Foucault pero ya insinuaba Michelet, no por ello deja de tener potencia revolucionaria 

el concepto. La disposición científica que inician las brujas se convirtió en nuestro tiempo 

en poder y el patriotismo de Juana de Arco es hoy coto privado de los poderes fácticos, 

pero siempre cabe recuperarlos para el pueblo. 

Y, aunque no fuera así, aunque todo contrapoder acabe siendo un poder irrecuperable, 

siempre existirán márgenes: el espíritu de la feminidad siempre traerá al mundo nuevas 

ideas y dioses. Incluso si todo poder es absoluto, siempre existirá un nuevo contrapoder en 

ciernes. 

Aun con todo, no estamos cerca de agotar las posibilidades de lo que Michelet nos 

plantea. Además de las temáticas aquí abordadas, donde hemos prestado especial 

atención al papel de la mujer, también podríamos ver como en su obra hace lo mismo por 

otras figuras ignoradas de forma sistemática en los estudios históricos: los accidentes 

geográficos, el pueblo o los insectos. Con ello conseguiríamos una imagen más amplia de 

esa necesidad de Michelet de dar voz a aquellos silenciados a lo largo de la historia. 

Siguiendo lo anterior, otra posible línea a desarrollar sería ahondar en su visión de la 

filosofía de la historia. Teniendo en cuenta que asume que la historia debe ser dar voz a los 



 33 

más desfavorecidos, una posible línea de investigación interesante sería desarrollar su 

posible tesis histórica de forma más explícita y general de lo que aquí hemos podido hacer.  

Hemos dejado de lado aquí, aunque podría ser interesante investigar y hemos hecho 

algunos apuntes sobre ello, sobre su anticlericalismo y su visión, al tiempo muy cristiana, 

de la sexualidad.  No hemos desarrollado ninguno de los dos más allá de algunas 

pinceladas por salirse del tema, pero sería interesante ver por qué desarrolla ataques tan 

viscerales hacia la iglesia a la par que defiende parte de sus dogmas.  

Su obra, extensa y con mucho por trabajar todavía, nos ofrece muchas posibles vías 

para seguir investigando a partir de esta sucinta perspectiva.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 34 

VII. Bibliografía 

 

Bibliografía primaria 

 

MICHELET, J., Juana de Arco, Fondo de cultura económica, México, 1986 
MICHELET, J., La bruja. Un estudio de las supersticiones de la edad media, Akal, Madrid, 

2012 
MICHELET, J., La femme, Hachette, Paris, 1860 
MICHELET, J., Mujeres de la revolución, Editorial Trifaldi, Madrid, 2010 

 

Bibliografía secundaria 

 

BARTHES, R., «Michelet hoy en día», El susurro del lenguaje, Paidós, Barcelona, 1987 
BARTHES, R., Michelet, México, Ed. Fondo de Cultura Económica, 1988 
BATAILLE, G., La literatura y el mal, ElAleph.com, 2000, En Línea: 

http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/ (Última 
revisión: 04/04/2014) 
BENAUME, C., La propiedad de un mito, Alenarte, Revista cultural y artística, 15 de Mayo 

del 2012, En línea: http://alenarterevista.net/juana-de-arco-la-propiedad-de-un-mito-por-
catherine-beaume/ 
EHRENREICH, B. y DEIRDRE, E., Brujas, parteras y enfermeras. Una historia de 

sanadoras, Editorial La Sal, Barcelona, 1981 
GOSSMAN, L., «Jules Michelet and Romantic Historiography (1798-1874)», European 
Writers, Vol. V: The Romantic Century, editado por Jacques Barzun y George Stade, 

Scribners, Nueva York, 1985 
GREILSAMER, L., Le dictionnaire Michelet, Perrin, París, 2012 
MALI, J., The Legacy of Vico in Modern Cultural History: From Jules Michelet to Isaiah 

Berlin, Cambridge University Press, Cambridge, 2012 
MCCABE, J., Breve historia del satanismo, Melusina, Barcelona, 2009 
SZASZ, T., The Manufacture of Madness, Syracuse University Press, New York, 1970 

VIALLANEIX, P., La Voie Royale, Flammarion, Paris, 1970 
VICO, G., Principios de una ciencia nueva, Ed. Fondo de Cultura Económica, México, 

2008 

 

http://www.elaleph.com/libro/La-Literatura-y-el-Mal-de-Georges-Bataille/691710/
http://alenarterevista.net/juana-de-arco-la-propiedad-de-un-mito-por-catherine-beaume/
http://alenarterevista.net/juana-de-arco-la-propiedad-de-un-mito-por-catherine-beaume/

