
 

TESINA MÁSTER EN RELACIONES DE GÉNERO 
 

 

 

ITINERARIOS TRANS 
 

MARCOS DE GÉNERO 
 

 

 

 

Autor: Urko Alex García Ferrando  
 
Directora Tesina: Elvira Burgos Díaz 

 
 

 

 

 

 

Facultad Ciencias Sociales y del Trabajo 

Diciembre, 2014, Zaragoza. 



 
 

 

 

 

 

 

ITINERARIOS TRANS 

 

 MARCOS DE GÉNERO  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Urko Alex García Ferrando 

Universidad de Zaragoza 

TFM   2014   

 

 



 
 

A. INTRODUCCIÓN……………………………………………………… p. 1 

B. RESUMEN……………………………………………………………… p. 3 

Capítulo 1 : Teoría de Los Marcos de Género y Conflicto Socio-

económico y Sexual    
 

1. Reflexión preliminar……………………………………………………….p. 5 

2. Género, una definición concreta………………………………………….. p. 10 

3. La omisión del deseo en el discurso heterosexual y el reparto político de la 

precariedad……………………………………………………………….. p. 15 

4. Las “mujeres” como sujetos de opresión…………………………………. p. 21 

5. Discriminación como clase social, discriminación como clase sexual y universal 

epistémico………………………………………………………………… p. 27 

6. Puntualizaciones metodológicas, de enfoque y rigor conceptual………… p. 34 

Capítulo 2 : Aspectos, Efectos y Afectos del Itinerario Trans 
 

1. El género como problema………………………………………………… p. 40 

2. Conceptos Básicos………………………………………………………... p. 43 

3. La Cultura Anti-Trans:       

• Reflexiones hacia una re-definición de la transfobia……………... p. 47 

• Acoso psico-social en edad infantil………………………………. p. 50 

• Protocolos institucionales y sociales transfóbicos en edad adulta... p. 56 

4. La Cultura Trans: 

• Despatologización………………………………………………… p. 67 

• Itinerarios Trans: legalidad, a-legalidad y perseverancia………… p. 69 

• Itinerarios Trans: entre la delincuencia y la criminalización……... p. 75 

5. Deseo y Carencias Afectivo-Sexuales……………………………………. p. 80 

 
 

 

C. CONCLUSIÓN………………………………………………………….. p. 89 

D. BIBLIOGRAFÍA .………………………………………………………. p. 91 



INTRODUCCIÓN 

Los motivos por los cuales he realizado este trabajo son, en primer lugar, mis 

experiencias personales y la persistente sospecha de que la confusión que existe en 

torno al género apuntaba hacia razones políticas y estructurales más profundas de lo que 

cabía esperar. Entiendo que el género es un fenómeno problemático y una fuente de 

problemas, sobre todo para algunas identidades, y pienso que la reflexión, el estudio y el 

análisis crítico pueden contribuir a trascender sus pautas de manera que las generaciones 

presentes y futuras no tengan que vivir desde su infancia los fenómenos represivos del 

género sino que estos puedan ser denunciados abiertamente como un límite a la libertad 

del ser humano.  

Los procedimientos y normas llenas de contradicciones, la confusión en torno al género, 

al sexo y a las sexualidades, y la censura que se aplicaba a quienes destapaban 

singularidades discriminadas en protocolos sociales, institucionales, médicos, 

económicos y en esencia políticos apuntaban motivos mucho más profundos que los que 

se podían apreciar a simple vista. El hecho de poder denunciar estas prácticas y plantear 

un nuevo marco teórico que ponga sobre la mesa una problemática que afecta al 

cómputo de seres humanos dentro de Occidente me ha permitido enfrentarme a las 

estructuras que me han acompañado hasta este preciso momento y analizarlas 

críticamente en sus planos simbólico, imaginario y real.  

Era mi deseo investigar un marco que integrase las subjetividades y las identidades en sí 

mismas como algo que no era ajeno al mundo en el que emergían. El objeto de la 

investigación era analizar las realidades y condiciones que la cultura presentaba tanto a 

las personas que no cumplían las normas de género como a las que aparentemente sí las 

cumplían. Me planteé como especialmente relevante los itinerarios concretos de 

trascendencia que se presentaban en este marco para colectivos e identidades trans, su 

legitimidad y los peligros que de estos se derivaban para individualidades concretas y la 

sociedad en su conjunto. Quería hacer un análisis desde un punto de vista transversal 

que explorase otros conocimientos que habían sido sesgados y silenciados a lo largo de 

la Historia. Y quería elaborar un marco teórico y conceptual no exclusivista, que 

integrase la diversidad lo más exhaustivamente posible para poder explicar y trascender 

los fenómenos que operan en la categorización de clases y la jerarquización 

1 
 



subsiguiente de derecho y deber de unas personas a costa de otras, así como denunciar 

públicamente una determinada forma estructural de proceder.  

Las problemáticas con las que me he enfrentado han sido en gran medida personales 

porque me sentía incapaz de realizar un examen crítico de las instituciones pedagógicas 

que me acompañaron desde la infancia. Y en este sentido he atravesado muchos 

momentos de bloqueo y de duda puesto que en cierta manera no creí que sirviera para 

nada, sin embargo, ahora ya está escrito. Las fuentes existentes me han permitido 

estudiar el tema en profundidad, aunque estas no respondían al cómputo de preguntas 

acerca del hecho estructural y las problemáticas evidentes que de dicha estructura 

emanaban. Me han permitido integrar y teorizar un marco que contemplase toda la 

problemática en la profundidad que vislumbraba y medir el alcance de sus 

consecuencias, aunque me ha resultado muy costoso. Comprender que muchos de los 

problemas actuales se deben a un conflicto, diría mundial, de orden sexual me ha 

ayudado a elaborar un marco teórico que pueda explicar de manera coherente el 

conjunto de opresiones que todos los seres humanos soportamos y ejercemos, más por 

falta de reflexión que por algún tipo de maldad inherente. Y puesto que creo en la 

libertad, la responsabilidad y lo exponencial que habita en los fractales, así como en el 

crecimiento personal, he realizado un experimento depurativo conmigo mismo, o dicho 

de otro modo, me he podido enfrentar a aquello que creía me superaba y que hasta ahora 

había sido incapaz de abordar y definir con palabras.  

Esto es una denuncia pública en busca de justicia, y ese ha sido desde el primer 

momento el objetivo que he perseguido con la elaboración de este trabajo. Aclarar la 

confusión que existe en torno al género es una herramienta para depurar 

responsabilidades puesto que aunque las personas generalmente no miden el alcance de 

sus actos quienes son alcanzados por estos conocen perfectamente su procedencia. 

Cuando alguien roba algo es imposible no saber quién se beneficia de dicho robo y esto 

es algo que he preferido no eludir puesto que posee toda la potencia de la acción en una 

intención que refleja sus pautas. Analizar las estructuras me ha permitido comprender 

las razones y motivos que mueven a esta forma de proceder, y escribir este ensayo me 

permite denunciarlo. Entiendo que hacer visibles, a través de la palabra y el 

conocimiento, las pautas de un determinado proceder, permite cuestionarlo y 

reelaborarlo y en suma trascenderlo, y ese es el objetivo final que obedece a mis más 

profundos deseos humanos. 

2 
 



RESUMEN 

El trabajo analiza el imaginario colectivo y simbólico occidental y la realidad que 

determina para el cómputo de seres humanos y en concreto para las identidades y el 

colectivo trans. Se centra principalmente en la España presente y contemporánea tardía 

integrando referencias a otros momentos históricos y lugares geográficos dentro de 

Occidente. Es un análisis orientado a clarificar las pautas y mecanismos de la opresión 

para poder trascenderlos, puesto que dichos mecanismos provocan un reparto desigual 

de la riqueza, la precariedad y la violencia, en cuanto que facilitan una serie de vidas 

como posibles a expensas de las que son obstaculizadas y perviven en el ámbito de lo 

imposible.   

En primer lugar, desarrollo la teoría de los Marcos de Género para explicar las lógicas 

que subyacen a la exclusión del colectivo trans, principalmente, así como otra serie de 

colectivos entendidos como minoritarios y que están afectados igualmente por el 

discurso de los marcos de género y su matriz hetero-cisexual fundamentada en el 

sexismo y el machismo. Estos marcos constituyen el sistema binomial de los sexos y a 

los propios sexos, y afectan tanto al género humano en su conjunto como a todo lo que 

el ser humano crea y a todo aquello con lo que se relaciona. Analizo los mecanismos 

por los que se naturaliza la heterosexualidad y la cisexualidad obligatoria y proporciono 

una definición más concreta de género en cuanto que las definiciones existentes se 

revelaban muy confusas y poco operativas para la práctica analítica y comprensiva.  

Planteo tres nuevas categorías de mujer/mujeres (de clase, de sexo y de género) que 

permiten abordar desde el feminismo la problemática de los sujetos de opresión, puesto 

que las personas son subordinadas por la marca “mujer” en base a relaciones desiguales 

de poder entre el hombre y la mujer. Las tres nuevas categorías de mujer/mujeres no 

están estrictamente genitalizadas, también son generizadas entendido desde lo que la 

cultura nos dice qué es un hombre y qué una mujer en base al discurso restrictivo de los 

marcos de género. La importancia de este capítulo radica en el marco teórico que 

expone, puesto que permite analizar en qué imaginarios se basan las relaciones de poder 

y de reparto desigual de la precariedad para hacerlos reales en la vida cotidiana y en los 

cuerpos de los sujetos que atraviesan. Establezco además la diferencia entre 

discriminación como clase social (mujeres de clase) y como clase sexual (mujeres de 

3 
 



sexo y mujeres de género) así como las diferentes interacciones de sus variantes: 

discriminación como clase social, como clase sexual y como clase socio-sexual. 

En el siguiente capítulo re-cuestiono nuevamente el género como paradigma funcional 

en cuanto que este se fija en los deseos de los sujetos que operan y la relación que tienen 

con las normas sociales. Analizo los mecanismos y discursos por los que una 

determinada manera de satisfacer necesidades es impuesta al cómputo de la población 

en función de premisas sexistas y machistas. O dicho de otro modo, un deseo 

determinado es extrapolado al cómputo de la población como norma y mantenido 

privilegiadamente en la cultura a través de instituciones, de lo público y de lo privado, 

facilitando y privilegiando ese tipo de deseo a expensas de los otros que son 

obstaculizados y socavados para impedir tanto su emergencia como su permanencia. 

Hago una re-definición de algunos conceptos básicos de manera que permitan llevar el 

análisis a la profundidad deseada para contribuir a la resolución de problemas sociales, 

políticos, económicos y afectivo-sexuales que unas estructuras demasiado rígidas y 

demasiado imaginarias provocan.  

Planteo la problemática cultural a través del colectivo trans principalmente, primero con 

el análisis de estructuras culturales profundamente tránsfobas desde la edad infantil 

hasta la edad adulta. Y después, reflexiono sobre cómo estas identidades emergen a 

través de sus propios itinerarios dentro de una cultura que aboca estas existencias a los 

márgenes puesto que se construyen en oposición y contradicción a la norma que los 

cataloga y pre-determina. Analizo las premisas estructurales y conceptuales que 

facilitan un sistema en el que el colectivo trans está mediado por severas carencias, 

afectivo-sexuales, económicas, políticas, sociales, y en esencia políticas, de 

representatividad, integridad, seguridad, validez y bienestar.  

Existe una reflexión en todo el análisis que resalta los peligros que el imaginario 

provoca en cuanto a las vidas que la realidad alberga y el devenir que preconiza. Las 

nuevas posibilidades que puede contemplar un nuevo paradigma mediado por la 

reflexión antes que una disrupción irremediable es una práctica sugerente. Este trabajo 

es un deseo inacabado de re-elaboración cultural, y, por lo tanto, de re-elaboración de 

una realidad que pueda contemplar tanto sus límites como toda la diversidad que habita 

entre ellos, en términos posibles y reales.  

 

4 
 



 

 
 

 

Capítulo 1 : Teoría de Los Marcos 

de Género y Conflicto Socio-

económico y Sexual 
 

 
 
 
 
 
 
 

“No hay un sujeto individual o múltiplemente determinado,  
sino un proceso social dinámico, un sujeto que está no sólo  

en marcha sino, también, constituido y reconstituido en el  
transcurso del intercambio social” 

 
Judith Butler 

(Marcos de Guerra, p. 194) 



1. REFLEXIÓN PRELIMINAR 

Mi interés se centra en re-conceptualizar el género para desentrañar los mecanismos de 

opresión que lo sostienen en dos categorías artificialmente opuestas, desiguales e 

impositivas. Deseo mostrar con argumentos cómo a través de relaciones de poder pre-

establecidas somos subordinados y limitados como seres vivos, siempre excesivos1. En 

este sentido, abordo la interacción entre relaciones de poder y distribución política de la 

precariedad2, reparto que se hace en función de categorías pre-establecidas en los 

cuerpos de los sujetos dentro de una cultura que los cataloga y pre-determina3 en gran 

parte.  

El imaginario colectivo se superpone e impone en lo real en un ejercicio de catalogación 

y jerarquización que confirma la “realidad” en coherencia con las lógicas que operan 

desde este imaginario cultural concreto4. Lo simbólico se materializa en la realidad 

como la punta del iceberg del imaginario colectivo, que ha sustituido a lo real haciendo 

real aquello que en esencia no lo es5 y distribuyendo de manera desigual la precariedad 

y la riqueza, garantizando a unos solventar sus precariedades y necesidades básicas e 

imposibilitando a otros satisfacerlas6, y, por tanto, negando el derecho inherente que 

tienen a cubrir sus necesidades sin violar el pacto social. 

Sostengo que el género humano es uno y no es susceptible de ser dividido en dos 

géneros opuestos y complementarios, puesto que el género no es dicotómico de manera 

natural, sino que es construido culturalmente en función de una organización concreta7. 

Igualmente el sexo cuando presenta algún tipo de ambigüedad que no encaja con la 

dicotomía cultural es reasignado quirúrgicamente, bien al nacer8, bien con 

1 Galé Moyano, M. J. (2013) Cuerpos singulares: Una lectura desde el pensamiento de Judith Butler, Zaragoza, 
Zaguán. 
 
2 Butler, J. (2010) Marcos de guerra. Las vidas lloradas, Barcelona, Paidós. 
3 Íbid. 
4 Godelier, M. (2000) ¿Qué es un acto sexual?, Cuerpo, parentesco y poder. Perspectivas antropológicas y críticas, 
Ecuador, pp. 55 -89. 
5 Íbid. 
6 Butler, J., Marcos de guerra, op. cit. 
 
7 Butler, J. (2007) El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad, Barcelona, Paidós.  
 
8Chase, Ch. (2005) “Hermafroditas con actitud: cartografiando la emergencia del activismo político intersexual” en 
Grupo de trabajo queer (ed.) El eje del mal es heterosexual. Figuraciones, movimientos y prácticas feministas queer, 
Madrid, Traficantes de sueños, pp. 87-108. Véase también Maffia, D. (2003) Sexualidades migrantes. Género y 
transgénero, Buenos Aires, Gráfica Integral. 
 

5 
 

                                                            



posterioridad9. La segregación en dos géneros y en dos sexos coherentes entre sí elude 

que entre el estereotipo más radical de hombre y el de mujer existe el infinito, igual que 

entre el uno y el dos existe el uno coma dos y el uno coma tres periodo. El binomio 

aniquila la diversidad por medio de la invisibilidad y alega cierta ilegitimidad 

existencial a lo diverso10 que se consume sin remedio por la precariedad que le es 

impuesta, pues le imposibilita en algunos casos cubrir sus necesidades básicas, y, por 

tanto, garantizar su supervivencia. Crea así una realidad pobre y una pérdida profunda 

para todo el género humano, pues los géneros como marcos de acción suponen una 

limitación al marco asignado o reasignado al nacer que imposibilita trascenderlo de 

manera natural y sin connotaciones de opresión, y, por tanto, de violencia. 

El marco de género es la matriz cultural o el prisma que dota de una inteligibilidad pre-

determinada por la cultura al género en un sentido dicotómico estricto y que fundamenta 

el binomio como “lo real”11, y, por tanto, como lo único posible12. Los marcos de 

género se refieren en el sentido concreto a los dos géneros posibles en una cultura 

determinada y tienen varios planos (sexo/fisio/rol y sexualidad) que pretenden ser 

coherentes con una lógica heteropatriarcal natural de una cultura concreta, occidental13. 

Si bien la temporalidad en la que se ubica esta lógica puede remontarse a la 

antigüedad14 enfocaremos el análisis a la época actual y contemporánea 

preferentemente. 

Hoy día el lesbianismo, la homosexualidad, la bisexualidad e incluso la transexualidad 

(masculina y femenina) pueden integrarse mejor o peor dentro de los marcos de género, 

puesto que confirman el binomio de dos sexos y dos géneros únicos naturales y 

excluyentes. Sin embargo, están sujetos a procesos de discriminación y jerarquización 

que les determinan un lugar dentro del plano social, económico y político que nadie 

9 Usón Calvo, A. (2008) Diagnóstico y tratamiento quirúrgico del transexual masculino y femenino, Zaragoza, Real 
Academia de Medicina. 
 
10 Domingo Lorén, V. (1977) Los homosexuales frente a la ley. Los juristas opinan, Esplugas de Llobregat, Plaza y 
Janés. Véase también Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de Pol (2006) La doncella quiso ser marinero. Travestismo 
femenino en Europa (siglos XVII-XVIII), Madrid, España Editores. 
 
11 Godelier, M., ¿Qué es un acto sexual?, op. cit. 
12 Butler, J., Marcos de guerra, op. cit. 
 
13 En términos generales, culturas democráticas y capitalistas en las cuales conviven distintas convicciones religiosas 
pero con una marcada preponderancia judeocristiana que ha trascendido su influencia a lo institucional, al derecho y a 
las prácticas cotidianas que en dichas culturas se llevan a cabo. 
14 Domingo Lorén, V., Los homosexuales frente a la ley, op. cit. Véase también Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de 
Pol, La doncella quiso ser marinero, op. cit. 
 

6 
 

                                                            



puede desear15. Dentro de la organización de marcos de género, la expansión personal 

se limita a una única categoría de género afirmada mientras la opuesta es negada16 y así 

construida. Las relaciones de poder se regulan estableciendo que un género/sexo 

coherente es jerárquicamente superior a otro género/sexo coherente, con todo lo que 

implica17. Esto fundamenta una jerarquía sexual en la que el hombre es superior a la 

mujer y en la que la identidad masculina se construye en torno a la dominación y la 

femenina en torno a la subordinación, fenómeno grave y problemático a resolver18.  

Para entender los mecanismos de discriminación y reparto político de la precariedad he 

establecido una nueva conceptualización de mujer/mujeres19 por la que se puede 

entender más claramente las implicaciones patriarcales y heterosexistas de la 

dominación. Los marcos de género imponen la igualación entre sexo y género por 

sistema, y a través de ejercicios de suposición y de silencio se llevan a cabo las prácticas 

de la opresión y construcción de lo humano20. En este sentido, se puede re-

conceptualizar la categoría mujer en tres tipos por su origen y tipo de discriminación, en 

función de lo que la persona trasciende el marco de género asignado al nacer y en 

función del propio marco desigual que determina que el hombre es superior a la mujer.  

Los tres tipos de mujeres son: las de género, las de clase y las de sexo, siendo los 

atributos y conductas femeninas o feminizadas por la cultura aquellas susceptibles de 

ser menoscabadas por lógicas heterosexistas y machistas, y convertidas en categorías 

jerárquicamente superiores o inferiores en sus prácticas cotidianas, o dicho de otro 

modo, siendo sus vidas y cuerpos susceptibles de ser colonizados por intereses y 

funcionalidades determinadas desde lo ajeno, normalmente desde el hetero-patriarcado 

capitalista.  

15 Domingo Lorén, V., Los homosexuales frente a la ley, op. cit. Véase también DSM en sus diferentes versiones 
(Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders de la American Psychiatric Association) para el tratamiento 
de la transexualidad. 
16 Butler, J., El género en disputa, op. cit.  
17 Astelarra, J. (1978) “La mujer… ¿clase social? Algunos antecedentes históricos” en Papers. Revista de sociología, 
vol. 9, pp. 267 – 293, Barcelona, Península. 
 
18 Ander Egg, E; Zamboni, N; Yánez, A.T; Gissi, J; Dussel, E. (1972) Opresión y marginalidad de la mujer en el 
orden social machista, Buenos Aires, Humanitas. Véase también Librería de mujeres de Milán (2006) “El final del 
patriarcado ha ocurrido y no por casualidad” en la Cultura patas arriba, Madrid, horas y HORAS.  
19 Wittig, M. (2006) El pensamiento heterosexual y otros ensayos, Madrid, Egales. 
 
20 La cultura humana o lo que yo llamo humanocultura, igual que la agricultura, la horticultura o la apicultura, 
persigue cierta extracción concreta de productividad (en función de intereses y objetivos) que es nuestra tarea 
desentrañar para comprender los contextos que habitamos. Sus técnicas de reproducción, de poda y recolección, el 
uso y preparación del espacio, fitosanitarios, hormonas, cosecha, almacenamiento, provisión de semilla, fertilizantes, 
trasplantes e injertos. El tratamiento social, económico, político y médico privilegia y destruye unas y otras 
existencias diversas por medio de los recursos, los alimentos, las medicinas, los tratamientos y los derechos en cuanto 
a la libre producción y reproducción de las identidades y la vida puesto que tiene un único sentido productivo. 

7 
 

                                                            



Se puede categorizar también cómo emerge una clase social paralela a las clases 

sociales tradicionales, y una clase sexual paralela a las clases sexuales tradicionales. La 

clase social paralela a la clase social tradicional tiene su significado en la importancia 

que tienen los marcos de género en el proceso de legibilidad social, y en lo que 

determina ser hombre o mujer dentro de una misma clase social, puesto que el privilegio 

y el derecho en la práctica es distinto según el marco de género asignado21.  

Del mismo modo las clases sexuales tradicionales hombre/mujer se ven privilegiadas o 

menoscabadas en función de lo que las personas a quienes se aplican los marcos de 

género los trascienden, fundamentalmente en lo que concierne a sexualidad no 

heterosexual22, procesos fisionómicos y fisiológicos no coherentes con el sexo asignado 

al nacer, y fenómenos de trascendencia en el plano de los roles asignados en función de 

los marcos de género que pretenden determinar cada individualidad23 a unos intereses y 

objetivos concretos, tanto sociales como sexuales.  

Como clase social la mujer estará inmersa en relaciones desiguales de poder con el 

hombre. Mientras, como clase sexual las personas que trascienden los marcos de género 

asignados, en cualquiera de sus planos o en todos, estarán inmersas en relaciones 

desiguales de poder con el hombre y con la mujer cisexual24 y heterosexual25.  

Mi intención es abordar la problemática del silencio, que genera confusión, y dotar al 

análisis de un marco teórico que permita explicar el género como fenómeno 

problemático, así como denunciar las prácticas de reparto desigual de la precariedad que 

conlleva el heteropatriarcado capitalista. Mi deseo es contribuir a una nueva mentalidad 

en la que la libertad sea inseparable de la responsabilidad, y que permita resolver 

adecuadamente tales asimetrías, únicamente justificables desde el egoísmo, la 

irresponsabilidad y fundamentos insensatos. Me ha parecido importante pormenorizar 

un marco teórico que permita abordar esta problemática de manera práctica y rigurosa, 

21 Astelarra, J., “La mujer… ¿clase social?” op. cit. 
22 Domingo Lorén, V., Los homosexuales frente a la ley, op. cit. 
23 Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de Pol, La doncella quiso ser marinero, op. cit. 
 
24 Cisexual en términos generales significa que no es transexual, transgénero, travesti, andrógino o intersexual, o sea, 
aquellas personas que se identifican y a las que se identifica socialmente con el sexo que les asignaron al nacer en 
términos generales y sin cirugía de reasignación sexual. Por otro lado no tienen por qué identificarse como 
heterosexuales, pueden identificarse con otras orientaciones sexuales o asexuales. Cabe añadir que en términos 
legales una persona transexual o intersexual con cambio en la mención registral de sexo en su documento 
identificativo podría ser contemplada legalmente como cisexual, y, por lo tanto, podría acceder si fuera heterosexual 
junto a su pareja a tratamientos de inseminación artificial, adopción, matrimonio… como cualquier otra pareja hetero-
cisexual que contempla estas posibilidades como derecho inherente, carente de limitaciones e incuestionable. 
25 Wittig, M., El pensamiento heterosexual y otros ensayos, op. cit. 

8 
 

                                                            



puesto que todo lo que contribuye a la confusión contribuye a la invisibilidad de las 

opresiones que determinados colectivos existenciales sufren en contraposición a los 

privilegios que determinadas categorías detentan.  

Es de carácter urgente dar soluciones prácticas y reales a esta problemática global y 

tratar rigurosamente lo que acontece para que esta diversidad encuentre el contexto 

adecuado en el que pueda expandir su multiplicidad de manera práctica, equitativa y 

segura, enriqueciendo exponencialmente a la sociedad en su conjunto y a sus 

posibilidades.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

9 
 



2. GÉNERO, UNA DEFINICIÓN CONCRETA 

El género es un marco26 de legibilidad social y sexual que encuadra a las personas en 

dos géneros dicotómicos o dos marcos de género, son impuestos al nacer y construyen 

en un sentido. Los marcos de género son respectivamente el límite de expansión de cada 

ser en función del sexo asignado o reasignado en sentido hetero-normativo. El género 

tal y como lo conocemos es un fenómeno cultural, así como la segregación en dos 

marcos de género. Una construcción asignada, que sirve como herramienta de 

organización política y social de una determinada cultura, y que actúa segregando a las 

personas en dos géneros/sexos que se contraponen y complementan. Todo lo que hay en 

el género es construido y asimilado por las personas encuadradas en dichos marcos, sea 

por consentimiento, por coacción, por ambos a la vez o por privilegio.  

Estos marcos son redefinidos frecuentemente para re-dirigir a las personas al marco 

asignado por mecanismos de opresión (coacción y consentimiento) que no son sino el 

reparto político desigual de la precariedad establecido en función del marco de género 

asignado al nacer. Cualquier transición en los marcos de género no será asimilada en 

igualdad con las asignaciones de nacimiento y presuposiciones culturales, puesto que 

los marcos implican varios planos que deben ser coherentes entre sí. Estos planos 

construidos y coherentes con una política sexual y social determinada (heteropatriarcal 

y capitalista27) son: 

1. El sexo: es construido, en cuanto que es asignado, en el mejor de los casos28. Es tan 

férrea la creencia del binomio que cuando no existe se construye a través de cirugía29. 

Por otro lado, conviene resaltar que vamos vestidos, y que las genitalidades binómicas 

se naturalizan por ejercicios de suposición y de silencio, el imaginario cultural30 

contribuye a esto en gran medida. 

26 Véase la idea de Judith Butler sobre la importancia de los marcos como condición de lectura del objeto o sujeto 
enmarcado, en Butler, J., Marcos de guerra, op. cit. 
27 Únicamente abordo el conflicto de orden sexual en este trabajo, puesto que abordar en conjunto el conflicto de 
orden sexual y el de orden social (clases sociales, raciales, nacionales, culturales, religiosas y su relación con la 
propiedad privada) entrañaría gran complejidad que en este momento no deseo asumir para facilitar al lectorado y a 
mí mismo claridad en el análisis. 
 
28 Chase, Ch., “Hermafroditas con actitud”, op. cit. 
29 Maffia, D., Sexualidades migrantes, op. cit. 
30 Godelier, M., ¿Qué es un acto sexual?, op. cit. 

10 
 

                                                            



2. Lo fisio31: la fisionomía es construida en función del sexo asignado a través de 

procesos superficiales (depilación, ropa que vistes, cómo llevas el cabello, colores, 

maquillajes, tatuajes, pendientes). La fisiología es condicionada y construida a través de 

procesos profundos (cantidad de alimento que te dispensan en función del sexo 

asignado, espacio disponible para fortalecer el cuerpo, disciplinas deportivas, 

propaganda en cuanto cómo debe ser un cuerpo deseable, tallas de ropa y ropas 

constrictivas: sujetadores, fajas). En este sentido, tanto la fisionomía como la fisiología 

es construida en función del sexo asignado, y crea en la realidad un dimorfismo sexual 

más cultural que natural. Igual que el sexo, si entra en parámetros de ambigüedad, la 

fisiología y la fisionomía son redirigidas hormonalmente desde la infancia por la clase 

médica, y socialmente por la cultura y los mecanismos de sanción de los que dispone, y 

que pueden ponerse en marcha cuando existen tales ambigüedades si alguien lo estima 

oportuno. Contrariamente el proceso inverso conlleva muchas más dificultades a través 

de la transexualidad como trataré más adelante. 

3. El rol: es una construcción cultural, que se aplica a las personas asignadas 

sexualmente como marco de funciones, actitudes, derechos y deberes, morales y físicos, 

que deben desempeñar las personas en función del marco de género asignado y que 

también actúa como marco limitador del mismo. El rol legitima su funcionalidad y 

naturalidad a través del sexo asignado y en la fisiología y fisionomía construida por esta 

asignación. El rol se afirma también fuera de la construcción de sexo en la cultura 

material de los pesos, medidas y espacios. Así el rol se afirma tanto en la construcción 

del individuo como en el espacio en el que ese individuo se ha construido y vive. De 

este modo la imposibilidad cultural de los pesos y medidas; la imposibilidad espacial, 

fisiológica y fisionómica para realizar determinadas tareas es achacada al sexo de la 

persona. En este sentido, el sexo es responsable de tal imposibilidad, puesto que cuando 

fue asignado también se le asignó uno de los dos marcos de género y la construcción de 

una fisiología y fisionomía concreta. Pero también la tarea determinada nació con un 

sexo asignado en cuanto a la disposición del espacio, los pesos y las medidas 

contempladas para su ejecución. En función de los marcos de género asignados y 

construidos la cultura construye a la medida del hombre y a la medida de la mujer el 

mundo en el que vive, los oficios, las labores, la herramienta y los espacios. El rol es 

31 He llamado a este plano de los marcos de género fisio para poder englobar los procesos de construcción 
superficiales fisionómicos y los procesos de construcción profundos fisiológicos. 

11 
 

                                                            



asignado y construido por mecanismos de opresión, exclusión, discriminación, 

jerarquización y desposesión32, así como por privilegio dado por esta misma asignación. 

4. La sexualidad: es construida heterosexual, prueba de ello es que la mayoría de 

personas homosexuales o transexuales han tenido relaciones heterosexuales; mientras, la 

mayoría de personas heterosexuales no han tenido relaciones homosexuales, lo que 

denota la presión cultural hacia una práctica concreta de sexualidad. Por otro lado la 

reglamentación legal y punitiva, el derecho, la reglamentación moral religiosa, los 

paradigmas médico-científicos, las reglamentaciones militares y variados procesos 

judiciales han abordado el problema de la sexualidad no heterosexual a través de 

diversas leyes y fallos judiciales a lo largo de la Historia33. También han abordado en la 

misma medida el problema de la identidad de género no coherente con el sexo 

asignado.34 La Ciencia ha elaborado desde el s. XIX categorizaciones difusas entre 

homosexualidad congénita y homosexualidad adquirida para tratar de abordar ambos 

problemas de manera “diferenciada”.35 

En los cuatro planos que coexisten en la noción de marcos de género destaca la 

necesaria coherencia que han de tener entre sí según lógicas heterosexistas, machistas y 

patriarcales. Estas coherencias son fundamentales para una concreta organización 

política de la sociedad y una distribución de la precariedad y la riqueza fijada en estos 

mismos términos. Si bien el lesbianismo, la homosexualidad, la bisexualidad y la 

transexualidad (masculina y femenina) pueden incluirse dentro de los marcos de género 

debe explicitarse. Las políticas de género responden a personas heterosexuales y 

cisexuales, aunque pueden entrar también otro tipo de personas, las políticas de género, 

en esencia, no están pensadas para otro tipo de personas (homosexuales, lesbianas, 

trans, intersex…) puesto que no cubren sus necesidades y están pensadas precisamente 

para evitar y hacer imposible la existencia de otras identidades emergentes. La 

sexualidad no marcada y que se entiende como genérica es la heterosexual, la diferencia 

se tolera, pero necesita de un ejercicio de explicitación para hacerla real, si no la 

32 Véase sobre los mecanismos de opresión y desposesión, en Grosfoguel, R. (2013) “Racismo/sexismo epistémico, 
universidades occidentalizadas y los cuatros genocidios/ epistemicidios del largo s. XVI” en Tabula Rasa, vol. 19, p. 
55, Bogotá. 
33 Domingo Lorén, V., Los homosexuales frente a la ley, op. cit. 
 
34 Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de Pol, La doncella quiso ser marinero, op. cit. 
 
35 Aresti, N. (2001) Médicos, Donjuanes y Mujeres Modernas. Los ideales de feminidad y masculinidad en el primer 
tercio del siglo XX, Bilbao, Servicio Editorial Universidad del País Vasco. 
 

12 
 

                                                            



suposición la invisibiliza, por ende la deslegitima y le presenta escenarios culturales en 

los que no puede realizarse en todo su potencial. 

El género es violencia cuando es impuesto y dirigido, segregado. No es correcto hablar 

de géneros puesto que estos son una construcción cultural y no son naturalmente 

inherentes. Es preferible, más bien, hablar de marcos de género cuando aludimos a la 

segregación cultural y a la construcción del binomio o dicotomía puesto que estos 

marcos no les son propios a las personas que los performan sino que han sido impuestos 

sus significantes y significados en sus cuerpos y en sus vidas. Aclaro que les pueden ser 

propias las características que definen esas categorías pero no la categoría en sí misma, 

o lo que es lo mismo, la jerarquía que emana de la supuesta superioridad o inferioridad 

de unas categorías a costa de otras.  

Los mecanismos de opresión, exclusión, discriminación, jerarquización y desposesión 

varían en función de cómo y cuánto la persona trasciende el marco de género asignado. 

Cuantos más planos del marco de género trasciende en función del sexo asignado más 

férreos son los mecanismos de control y opresión, y más vulnerable se hallará la 

persona dentro de un sistema de relaciones de poder ya establecidas y determinadas 

desde estos parámetros heterosexistas y patriarcales. Cabe añadir que lo que se castiga 

en sí es todo aquello que se supone femenino o que debe ser femenino desde una óptica 

heteropatriarcal y no lo es. Mediado, además, por unas relaciones de poder desiguales 

entre hombres y mujeres como base36.  

36 Para ver más sobre la doble discriminación como clase social mujer y como clase sexual (no heterosexual y/o no 
cisexual) ver Alamillo Martínez, L. Puche Cabezas, L. (2014) Educación y género. La incorporación de la 
desigualdad en múltiples contextos de socialización, Valencia, Traficantes de Sueños. Ander Egg, E. Zamboni, N. 
Yánez, A.T. Gissi, J. Dussel, E., Opresión y marginalidad de la mujer, op. cit. Aresti, N., Médicos, Donjuanes y 
Mujeres Modernas, op. cit. Arnalte, A. (2003) Redada de violetas. La represión de los homosexuales durante el 
franquismo, Madrid, La esfera de los libros. Beauvoir, S. (2002) El segundo sexo, Madrid, Cátedra. Beechey, V. 
(1981) “Sobre el patriarcat” en Papers. Revista de sociología, vol. 15, pp. 69 – 97, Barcelona, Península. Boix, F. 
(1976) De la repressió a la psicopedagogía sexual, Barcelona, editorial nova terra. Butler, J., El género en disputa, 
op. cit. Cabral, M. (2009) Interdicciones. Escrituras de la intersexualidad en castellano, Córdoba, Anarrés. Chase, 
Ch., “Hermafroditas con actitud”, op. cit. Colectivo de Transexuales de Cataluña Proderechos (2003) Transgénero, 
vol.4, Barcelona. Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de Pol, La doncella quiso ser marinero, op. cit. Domingo Lorén, 
V., Los homosexuales frente a la ley, op. cit. Domínguez Fuentes, J.M; García Leiva, P; Hombrados Mendieta, M. I; 
(2012) Transexualidad en España. Análisis de la realidad social y factores psicosociales asociados, FELGTB. 
Enríquez, J. R. (1978) El homosexual ante la sociedad enferma, Barcelona, Tusquets. Galé Moyano, M. J., Cuerpos 
singulares, op. cit. Grosfoguel, R., “Racismo/sexismo epistémico”, op. cit. López Linage, J. (1977) Grupos 
marginados y peligrosidad social, Madrid, Campo abierto ediciones. Mirabet i Mullol, A. (1984) Homosexualitat 
avui, Barcelona, Edhasa. Sau, V. (1975) Manifiesto para la liberación de la mujer, Barcelona, Bruguera. Osborne, R. 
(2002) La construcción sexual de la realidad, Madrid, Cátedra. Suardiaz, D. E. (2002) El sexismo en la lengua 
española (Aliaga Jiménez, J. L; edición y traducción) (Burgos Díaz, E. y Aliaga, J. L. estudio preliminar), Zaragoza, 
Libros Pórtico. Wittig, M., El pensamiento heterosexual y otros ensayos, op. cit. Wollstonecraft, M. (2000) 
Vindicación de los Derechos de la Mujer, Madrid, Cátedra. 
 

13 
 

                                                            



En cuanto al concepto género, seguiré analizándolo a lo largo de este ensayo puesto que 

su definición, así como todo lo que genera, es extremadamente problemática. Parece 

representar paradigmas de comprensión de la realidad más que representar un 

significado completo y cerrado puesto que el género puede englobar los cuatro planos 

de los marcos de género en un sentido hetero-normativo, así como puede englobar tres 

planos diferentes en el caso de la homosexualidad, el lesbianismo, la transexualidad o la 

intersexualidad, como puede englobar dos, uno o ninguno de los planos de los marcos 

de género en función de la diversidad que en la realidad existe y puede existir. Por la 

complejidad de este análisis lo abordaré posteriormente de manera individual con la 

finalidad de conseguir cierta claridad necesaria para la comprensión. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 
 



3. LA OMISIÓN DEL DESEO EN EL DISCURSO HETEROSEXUAL Y EL 

REPARTO POLÍTICO DE LA PRECARIEDAD 

La heterosexualidad reglamentaria amparada en los marcos de género parte de ciertas 

falacias. Primeramente, silencia el deseo que opera en las relaciones heterosexuales 

legitimando este tipo de relaciones sexuales en la capacidad de procrear y la 

complementariedad natural37 que ha sido construida por el discurso de los marcos de 

género (sexo, fisio, rol y sexualidad)38. Este discurso funda la heterosexualidad en la 

procreación, silencia los deseos que operan, puesto que las personas que practican este 

tipo de sexualidad generalmente lo hacen para satisfacer sus propios deseos más que 

para procrear, en este sentido, es un tipo de sexualidad concreta producto de deseos 

concretos.  

En segundo lugar, la relación coito céntrica refleja y satisface principalmente la 

sexualidad masculina, legitimándose nuevamente en la procreación. Este hacer 

simbólico del imaginario colectivo39 silencia de nuevo el deseo masculino que opera en 

este modo concreto de practicar la sexualidad y legitima únicamente prácticas concretas 

frente a toda la diversidad de prácticas sexuales existentes. Así, existen legitimados una 

serie de deseos (heterosexuales coito céntricos y masculinos) y deslegitimados todos los 

demás puesto que no tienen como fin la procreación sino el propio deseo. Sin embargo, 

el deseo, de cualquier tipo, no tiene como fin la procreación sino que busca únicamente 

satisfacer el propio deseo.  

Este tipo de sexualidad (coito céntrica) es un hacer simbólico de la procreación, lo que 

posibilita silenciar el deseo que opera y eludir que satisface principalmente la 

sexualidad masculina. Prueba de que en este tipo de sexualidad opera principalmente el 

deseo es la existencia de métodos anticonceptivos, profesionales del sexo y 

herramientas abortivas desde la antigüedad40. Cabe preguntarse si este tipo de 

37 Aresti, N., Médicos, Donjuanes y Mujeres Modernas, op. cit. 
38 Íbid. 
39 Godelier, M., ¿Qué es un acto sexual?, op. cit. Librería de mujeres de Milán, “El final del patriarcado ha ocurrido y 
no por casualidad” op. cit. 
 
40 The Boston Women´s Health Book Collective (2000) Nuestros cuerpos, nuestras vidas. Un libro escrito por 
mujeres para las mujeres, Barcelona, Plaza y Janés. Véase también López Beltrán, M. T. (2003) La prostitución en el 
Reino de Granada a finales de la Edad Media, Málaga, Centro de Ediciones Diputación Provincial de Málaga. Para 
métodos abortivos en la Edad Media véase Ruggiero, T. (1979), Sulle malatie delle donne, Torino, La Rosa. Y para 
procesos de persecución inquisitorial de estas profesionales véase Ehrenreich, B; English, D. (1981) Brujas, parteras 
y enfermeras. Una historia de sanadoras, Barcelona, La Sal. A la también llamada Trótula de Salerno (que vivió 
entre los siglos XII y XIII) se le atribuye Pasionibus mulierum curandorum, Trotula major y Trotula menor. 
 

15 
 

                                                            



sexualidad es únicamente masculina (que satisface principalmente al hombre) o también 

es femenina (que satisface en la misma medida las expectativas sexuales y de deseo de 

la mujer)41. Por último, es necesario destacar cómo el sexismo heteropatriarcal subyace 

en el lenguaje y cómo los ejercicios de silenciamiento operan igualmente en el mismo 

para consolidar y describir una realidad concreta que pretende por un lado ocultar y por 

otro confirmar42. 

En conclusión, los marcos de género pre-constituyen la asignación de sexo, la 

asignación fisionómica y fisiológica, y la asignación de rol sexual y social en una 

dirección coherente heteropatriarcal, por lo que puede decirse que la heterosexualidad es 

construida43. Los marcos de género (hombre/mujer) en el sentido expuesto se 

construyen sobre unas relaciones desiguales de poder en las que el hombre cisexual 

heterosexual es superior a la mujer cisexual heterosexual. Sin embargo, como deseo 

denunciar, las relaciones de género suponen mucho más que relaciones desiguales de 

poder entre el hombre y la mujer hetero-cisexual.  

Los marcos de género sirven para regular el reparto político de la precariedad44, en 

cuanto que las políticas de género determinan este reparto para las personas que han 

sido asignadas a un marco, al otro, o se hallan inmersas entre ambos45. Decir que lo 

masculino vale más que lo femenino no es del todo acertado, puesto que los cuatro 

planos de los marcos de género son muy restrictivos y han de ser coherentes entre sí en 

un sentido “masculino” o “femenino” total, dentro de una lógica patriarcal, sexista y 

heterosexual para poder ser aplicados los privilegios que les corresponden.  

Las personas sufren una doble categorización de clase, con sus restricciones respectivas: 

clase social tradicional (ricos/pobres) y clase social de lo que supone ser mujer u 

hombre dentro de cada clase. También sufren una doble categorización de sexo: clase 

sexual de lo que supone haber sido asignado como sexo femenino o masculino (que 

puede leerse como clase social hombre/mujer) y clase sexual en cuanto a lo que suponen 

las distintas incoherencias en los marcos de género, lo cual deriva en muy diferentes 

niveles de opresión y exclusión según sus variantes. Por un lado la clase sexual 

41 Librería de mujeres de Milán, “El final del patriarcado ha ocurrido y no por casualidad” op. cit. 
 
42 Suardiaz, D. E., El sexismo en la lengua española, op. cit. 
43 Wittig, M., El pensamiento heterosexual y otros ensayos, op. cit. 
44 Butler, J., Marcos de guerra, op. cit. 
45 Butler, J., El género en disputa, op. cit. 
 

16 
 

                                                            



determina una categoría jerárquicamente inferior a las personas que no son 

heterosexuales frente a las personas que sí lo son o se les supone. Y por otro, determina 

una categoría jerárquicamente inferior a las personas que no son cisexuales frente a las 

personas que sí lo son o se les supone (dentro de una organización en la que la categoría 

hombre es jerárquicamente superior a la categoría mujer). Los grados de discriminación, 

como dije anteriormente, varían en función de la cantidad obvia de incoherencias 

habidas en los marcos de género que performan las personas en relación con el que se 

les asignó al nacer, por lo que en este sentido se puede afirmar que el reparto desigual 

de la riqueza y la precariedad es político46 y cultural.47 

Dentro del patriarcado las personas que más opresión y exclusión reciben son las que 

más precariedad global sostienen, en función de las categorizaciones simultáneas que 

representan y de las cuales la transgresión o trascendencia de los marcos de género es 

pilar fundamental para dicho reparto político de la precariedad. Contrariamente, quienes 

mejor adaptados parecen a los marcos de género más salvaguardados están de la 

precariedad por medio de privilegios, partiendo siempre de que en el reparto el hombre 

estará más favorecido y salvaguardado de la precariedad que la mujer. Estos privilegios, 

naturalizados en el silencio, pueden hacerles creer que son sujetos autónomos e 

independientes, sin embargo todos nacemos precarios y dependientes unos de otros.  

Repartir políticamente (por política sexual) la precariedad es siempre a costa de otros, 

esto quiere decir que hay sustratos poblacionales que sostienen no sólo su propia 

precariedad sino la de muchas otras personas. El reparto desigual de la precariedad a 

través de privilegios salvaguarda necesidades que todos tenemos a algunos grupos 

concretos en coherencia con la lógica dominante de los marcos de género, mientras 

niega las necesidades más básicas a personas que existen en incoherencia con el marco 

de género que se les asignó culturalmente.  

La superioridad del hombre sobre la mujer es un ejercicio político que salvaguarda al 

hombre de la precariedad a costa de la mujer (salarios, mundo hecho a su medida, 

cuidados, deseos). Política y económicamente el sistema está construido para que sea el 

46 Butler, J., Marcos de guerra, op. cit. 
 
47 Otros tipos de asignaciones políticas de precariedad tienen que ver con la diversidad funcional, étnica, racial y de 
clase social entre otras, pero la finalidad de este trabajo está orientada principalmente al estudio del conflicto de orden 
sexual que existe en nuestros días, por lo que no por ser más importante si no por ser el centro de esta investigación 
me he centrado en estos aspectos principalmente, sin querer menoscabar y quitar importancia a otros aspectos que 
evidentemente son importantes y urgentes. 

17 
 

                                                            



hombre cisexual y heterosexual y después la mujer cisexual y heterosexual quienes 

queden más resguardados de la precariedad y la dependencia, este es un reparto político 

no una condición natural como intento denunciar. Por otro lado, en este sentido, hay 

sustratos poblacionales que sostienen mucha más precariedad que las mujeres cisexuales 

heterosexuales como son las lesbianas, los homosexuales, los y las transexuales 

(masculinos y femeninos), travestis, intersexuales, transgéneros, intergéneros y 

andróginos.  

Cabe añadir, como ejemplo, cómo la prostitución existe en la cultura desde la 

antigüedad48 y dota generalmente al hombre de mecanismos y herramientas por las que 

puede alcanzar plena autonomía en lo que a relaciones sexuales (no afectivas) se refiere. 

Lo que significa que la condición precaria e interdependiente inherente al ser humano 

en términos sexuales ha sido transformada por la cultura, en el caso del hombre, en 

condición de plena autonomía, con las restricciones de clase social económica a las que 

quedaría sujeto. Si bien el poder económico en la Historia tiene excepciones femeninas, 

la norma vigente sigue mostrando que en proporción explícita e implícita (manutención 

de la prole) la mujer está por debajo del hombre en remuneración y capacidad 

económica por el reconocimiento económico y las responsabilidades impuestas y 

supuestas. Y su capital está destinado a fines distintos a la compra de su propia 

autonomía para trascender el conjunto de sus dependencias. 

Cabe preguntarse también si la suposición teórica de la paternidad responsable que 

invisibiliza la práctica de la paternidad irresponsable49 ha condicionado la consolidación 

y emergencia de la política sexual de los marcos de género. En última instancia la 

manutención de la prole, con frecuencia recae sobre la mujer, en discordancia con los 

sueldos y responsabilidades que se aplican en la generalidad con diferencias 

fundamentadas únicamente en el sexo y marco de género asignado. Si bien la estructura 

económica condiciona drásticamente la emergencia de otros sistemas relacionales y 

familiares, y consolida la reproducción y permanencia de la heterosexualidad cisexual 

monógama como forma de organización de las unidades familiares, cabe preguntarse 

acerca de su naturalidad, puesto que es necesaria su reiteración constante en toda la 

estructura política, social y económica en el tiempo y el espacio concreto del ahora. 

48 López Beltrán, M. T., La prostitución en el Reino de Granada a finales de la Edad Media, op. cit. 
 
49 Aresti, N., Médicos, Donjuanes y Mujeres Modernas, op. cit. 
 

18 
 

                                                            



Da la sensación que la finalidad de este sistema de organización político, social y 

económico, es hacer a la mujer dependiente del hombre, y a este autónomo en relación y 

a costa de la mujer. Si bien los sueldos son diferenciales, generalmente, según el sexo y 

el marco de género, también lo es el uso del propio tiempo. La mujer dispone de un 

tiempo colonizado por la responsabilidad que se le supone en el ejercicio de los 

cuidados. Las jornadas de trabajo que existen en los trabajos feminizados son el 

simbólico que emerge del imaginario colectivo (jornadas partidas) así como el ejercicio 

de sus funciones. Mientras, el hombre, además de disponer de mayor nivel económico, 

y, por tanto, de más tiempo para sí, generalmente dispone de tiempo no colonizado por 

exigencias culturales, sino que su tiempo fuera de la jornada laboral es tiempo libre y 

propio.  

Esta organización o disposición del tiempo y lo económico obliga a la mujer con 

descendencia a someterse a estructuras factibles casi únicamente desde la 

heterosexualidad, por lo tanto, podemos decir que la estructura política, social y 

económica favorece el régimen heterosexual como modo de supervivencia para la mujer 

principalmente y a la paternidad como modo de reproducción estable. Esto suscita 

preguntas acerca de la finalidad e intencionalidad de tales tipos de organización y 

permite entrever las precariedades y vulnerabilidades que pretende salvaguardar en 

función del sexo y los marcos de género asignados en un ejercicio político de 

silenciamiento e invisibilidad de la desigualdad. 

La mujer no sólo es construida como objeto sexual del hombre sino que es construida 

como objeto asistencial. Puede decirse, en conclusión, que el hombre es contemplado 

según la cultura y el imaginario colectivo como sujeto de trascendencia50 y la mujer 

como sujeto de descendencia, y, por tanto, como objeto de trascendencia para el hombre 

nuevamente. Así el hombre trasciende a través del espacio y del tiempo (de la materia), 

y a través de la mujer, asegurando estructuralmente la permanencia de la paternidad, 

responsable o irresponsable. Mientras, la mujer trasciende, en menor medida, el espacio 

y el tiempo (la materia) y desciende su capacidad de autonomía drásticamente en el 

ejercicio de la maternidad, siendo este un ejercicio de descendencia más que de 

50 Beauvoir, S., El segundo sexo, op. cit. 

19 
 

                                                            



trascendencia, o siendo la descendencia en sí misma un ejercicio de trascendencia a 

través de la criatura, no a través del hombre51.  

La heterosexualidad es la única forma de reproducción legalizada e institucionalizada 

por el Estado que garantiza la paternidad a través de la seguridad del poder vertical 

existente en todos los planos de la existencia (política, social, económica, religiosa, 

intelectual y paradigmática)52. Provocando en la realidad cultural un hecho cuanto 

menos paradójico, puesto que para el ejercicio de reproducción y descendencia mediado 

por la cultura, la economía y lo institucional, es más necesaria la figura de la paternidad 

que la de la maternidad. “Así pues, el problema de la masculinidad parece ser 

justamente la reivindicación de un reconocimiento total de autonomía”.53  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

51 Beauvoir, S., El segundo sexo, op. cit. La autora reflexiona sobre el estado de trascendencia del hombre y el estado 
de inmanencia de la mujer. 
 
52 Boix, F., De la repressió a la psicopedagogía sexual, op. cit. 
53 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 117. 

20 
 

                                                            



4. LAS “MUJERES” COMO SUJETOS DE OPRESIÓN 

El término mujer/mujeres que planteo pretende ser el sujeto del feminismo, aquel que ha 

sido construido por la marca de opresión mujer54 (en un sentido más amplio). Esto no 

implica una genitalidad femenina ni un género femenino únicamente, sino que alberga 

el compendio de lo que implican los marcos de género superpuestos a las personas y 

que he categorizado en tres tipologías: 

1. Mujeres de género: son las personas que adoptan características propias del marco de 

género femenino con una genitalidad asignada masculina o no femenina, por lo que 

están inmersas en procesos de opresión por este hecho: mujeres transexuales, mujeres 

intersexuales, mujeres transgénero, mujeres travestis, hombres homosexuales, hombres 

bisexuales, hombres femeninos y hombres afeminados (entendiendo el deseo hacia otros 

hombres como sexualidad o deseo femenino desde una óptica heteropatriarcal, y, 

entendiendo determinadas actitudes como femeninas desde una óptica sexista y 

machista). Cuando el deseo homosexual o la condición trans no es muy patente, el 

homosexual o la mujer trans podrán enmarcarse en los privilegios y obligaciones de la 

clase social hombre, sin embargo esta categoría no salvaguarda todas sus necesidades 

puesto que está pensada para hombres hetero-cisexuales y no contempla la existencia 

general de homosexuales y trans, por lo que no permite cubrir las necesidades 

diferenciales que tienen. Se puede observar cómo todo lo que denota a lo femenino (rol, 

fisiología y fisionomía) o a lo que supuestamente debe ser femenino (deseo hacia los 

hombres con incoherencia genital: sexualidad y sexo) es oprimido por mecanismos de 

discriminación que confirman que el marco de género debe ser heterosexualmente 

coherente. Estas “mujeres” como clase social inicial hombre no serán depositarias del 

privilegio masculino en algunos casos como las mujeres trans y homosexuales muy 

femeninos (en función de la patente magnitud del devenir femenino), y como clase 

sexual, en algunos casos como las mujeres trans, serán más oprimidas y su existencia se 

verá más condicionada que la tradicional clase sexual mujer o mujeres de clase. 

2. Mujeres de clase: son aquellas personas que adoptan características del marco de 

género femenino y que fueron asignadas al sexo femenino o no masculino. El marco de 

género supone relaciones desiguales de poder con el hombre. Aquí estarían las mujeres 

54Wittig, M., El pensamiento heterosexual y otros ensayos, op. cit. 
 
 

21 
 

                                                            



cisexuales heterosexuales, las mujeres cisexuales que pueden ser leídas como 

heterosexuales, las mujeres que pueden ser leídas como cisexuales y heterosexuales 

aunque no sean ninguna de las dos cosas, como las mujeres transexuales, intersexuales, 

transgénero y travestis que pueden ser interpretadas como cisexuales y heterosexuales. 

No obstante, la cultura dispone de estrategias para que este tipo de condiciones sean de 

dominio público y estas personas puedan ser excluidas de la categoría mujeres de 

clase55 para ser abocadas a la categoría de mujeres de sexo o mujeres de género en las 

que interviene el tipo de discriminación de clase sexual, más opresivo que el de clase 

social o mujeres de clase. Puesto que en el caso de discriminación como clase sexual no 

sólo operan relaciones desiguales de poder con el hombre en términos de rol, fisiología 

y fisionomía, sino que las relaciones desiguales de poder y la opresión se extiende a la 

sexualidad y al propio sexo, siendo los ejercicios de opresión extendidos al 

condicionamiento del marco de género completo, por tanto más opresivo. 

3. Mujeres de sexo: son las personas que adoptan características del marco de género 

masculino con genitalidades asignadas femeninas o no masculinas, por lo que están 

inmersas en procesos de opresión por este hecho: hombres transexuales, hombres y 

mujeres intersexuales heterosexuales y no heterosexuales, hombres transgéneros, 

hombres travestis, mujeres lesbianas, mujeres bisexuales, mujeres butch, mujeres 

femme, mujeres masculinas y mujeres masculinizadas. La discordancia con los marcos 

de género y la heterosexualidad normativa implícita en estos marcos impone el reparto 

desigual de la precariedad y la discriminación como clase sexual, siendo la desposesión 

y la exclusión la medida de opresión más predominante que menoscaba el derecho de 

estas personas dentro de un régimen económico y social capitalista, supuestamente 

individualista, en el que existe la férrea creencia de que las personas son sujetos dotados 

de plena autonomía con respecto a las y los otros. 

Se pueden establecer nuevas categorizaciones, porque es la magnitud de incoherencia 

con el marco de género asignado lo que determina la magnitud de procesos de opresión, 

violencia y discriminación. El sistema binómico de organización social desde los 

marcos de género redirige a los sujetos hacia la pretendida coherencia (a través de 

operaciones de reasignación sexual, asimilación de tendencias unisex como femeninas o 

masculinas, ejercicios de coacción y consentimiento, ejercicios de desposesión y de des-

55 Maffia, D., Sexualidades migrantes, op. cit. 
 

22 
 

                                                            



cuidados, carencias graves afectivo-sexuales, materiales y de seguridad). En suma, es el 

ejercicio de la violencia y de la discriminación cotidiana en todos los ámbitos (públicos 

y privados) que impiden el acceso en igualdad a los bienes y servicios comunes lo que 

pone en una situación, a veces muy grave, de vulnerabilidad a algunas personas, en 

función de las categorías que representan56. La categorización de mujer de clase no es 

estricta puesto que funciona por suposición, en el caso de mujeres lesbianas, mujeres 

transexuales y hombres trans puede ser válida hasta que la sociedad conozca la 

singularidad de la persona, como dije. Una misma persona en diferentes contextos 

puede ser tratada como clase social (condicionando y vigilando su fisionomía, fisiología 

y rol) o como clase sexual (condicionando y vigilando además su sexo57 y 

sexualidad58), siendo los mecanismos de dominación más restrictivos en este último 

caso, como quiero denunciar, puesto que los ejercicios de opresión se aplican para 

restringir y redirigir el marco completo (rol, fisionomía y fisiología, sexualidad y sexo) 

en base a los marcos de género existentes y en concreto en base al marco de género 

asignado o reasignado a la persona al nacer o reasignado posteriormente.  

Cuanta más incoherencia exista con el marco de género culturalmente asignado, menos 

privilegios, porque los marcos de género suponen una coherencia machista y 

heterosexual en su conjunto (sexo/sexualidad/rol/fisionomía y fisiología). Así los re-

direccionamientos en la sexualidad, el rol, el sexo, la fisionomía y la fisiología se 

valdrán de herramientas diferentes de violencia garantizando la supervivencia y 

reproducción de marcos concretos de existencia (hetero-cisexuales) y garantizando la no 

supervivencia y reproducción de todo el resto en escalas diferentes y diferenciales. El 

sistema global redirige de manera intestina los síntomas que denotan su construcción 

56 Un ejemplo, es el trabajoso acceso a los servicios de ginecología públicos para un hombre trans, o cuando el 
registro civil deniega reiteradamente el cambio de nombre durante periodos prolongados de tiempo y todas las 
consecuencias que acarrea: retirada del cobro del paro porque mandan una carta a casa y en el buzón pone el nombre 
denegado por lo que no se recibe la carta y la prestación se retira hasta que el asunto sea aclarado; que tengas que ir a 
los sitios repetidamente para aclarar la titularidad de tu propia identidad y poder acceder a los derechos y deberes 
comunes civiles “en igualdad”. Otro ejemplo, es la identificación policial en la calle con faltas de respeto graves 
(ataques de risa con abuso de poder) y la vulneración del derecho a la propia vida privada cuando gritan 
repetidamente “tu nombre” con intencionalidad censurable cuanto menos. También cuando pasan lista en cursos 
públicos o en exámenes a oposición delante de todo el grupo que suele oscilar entre 20 y 300 personas. Gimnasios, 
vestuarios, piscinas, hospitales, baños y calabozos son espacios de especial vulnerabilidad para el colectivo trans. 
Estos ejercicios de des-cuidados y algunos otros ponen en peligro la integridad física del sujeto menoscabado de 
manera sistemática y llevan implícitos otra serie de ejercicios de desposesión y discriminación como el acceso al 
trabajo (público y privado), acceso a la vivienda (pública y privada), acceso a la manutención (pública y privada). La 
discriminación se ejerce como norma en todo lo social y desde las instituciones y ser-vicios que emergen de dichas 
sociedades, muchas veces con marcadas influencias judeocristianas de carácter dictatorial en el trato con minorías. 
57 Chase, Ch., “Hermafroditas con actitud”, op. cit. Véase también Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de Pol, La 
doncella quiso ser marinero, op. cit. 
 
58 Domingo Lorén, V., Los homosexuales frente a la ley, op. cit.  
 

23 
 

                                                            



cultural queriendo hacer natural aquello que en esencia no lo es59. Decir que la cultura 

está enferma, desde la visión médica occidental que anula o destruye el síntoma pero no 

la enfermedad, es adecuado; en cuanto que la diferencia y diversidad que se contrapone 

a este marco dual de género es categorizada como enfermedad (en algunos casos) y re-

direccionado al marco coherente de género en un deseo inconcluso de acabar con los 

síntomas que hacen patente su artificiosidad60.  

El fin que se vislumbra es el ocultamiento que permite consolidar una realidad cultural 

como natural. Los ejercicios de dominación y desposesión imbuidos por las prácticas de 

discriminación generan la exclusión casi sistemática de estas personas de la esfera 

económica, social y política. El control y la inhibición de su capacidad reproductora a 

través de la negación de técnicas de reproducción asistida para lesbianas, homosexuales 

y trans, o la esterilización forzosa (quirúrgica y efectos secundarios de las hormonas) 

para personas trans, a eso apunta. Por otro lado la imposibilidad económica, social e 

institucional para que estas personas cubran sus necesidades más básicas no es sino un 

ejercicio de silenciamiento llevado al extremo, puesto que en general no pueden 

reproducirse y transmitir su legado de forma adecuada. Un problema fundamental en 

esta lógica es que los síntomas que la cultura pretende extirpar para no denotar su 

enfermedad e incoherencia son personas. 

Catalogar a las mujeres trans, a los hombres trans, a las mujeres lesbianas y a los 

hombres homosexuales como hombres sería problemático en tanto que no sólo están 

discriminados como mujeres (como marca de lo femenino “físico” o “psicológico”), 

sino que la discriminación es más acuciante que en las mujeres como clase social, y 

precisamente estas personas soportan mayores ejercicios de violencia por lo que de 

femenino supuestamente tienen desde una lectura cultural heteropatriarcal. Su 

discriminación es como clase sexual como expliqué anteriormente y en cierta manera 

más restrictiva en algunos casos. No sería adecuado ponerles en paralelo con la 

categoría hombre puesto que podría traer equívocos en el análisis, en cuanto que no 

ostentan los privilegios del hombre, y precisamente son discriminadas/os por 

inclinaciones o condiciones que se suponen femeninas o han de ser femeninas y no lo 

son. Resulta, a mi modo de ver, metodológicamente más correcto encuadrarles en la 

categoría “mujeres” por la marca que la cultura imprime en sus cuerpos y en sus vidas 

59 Usón Calvo, A., Diagnóstico y tratamiento quirúrgico del transexual masculino y femenino, op. cit. 
60 Íbid. 

24 
 

                                                            



con fenómenos de discriminación hacia todo lo que ha de ser femenino o debiera ser 

masculino y no lo es, como los deseos, los roles, el aspecto fisionómico y fisiológico, 

desde un punto de vista heteropatriarcal. Igualmente aunque pudieran ser catalogadas/os 

como hombres esta categoría facilita necesidades propias de la construcción cultural de 

dicha categoría por lo que, como dije, las necesidades que pueden tener como colectivo 

simplemente no están contempladas, y, por tanto, no existe privilegio puesto que 

menoscaba sus posibilidades de expansión y trascendencia. 

Cabe añadir cómo la heterosexualidad y la monogamia heterosexual, así como la 

dominación masculina, rigen el imaginario colectivo y conforman la realidad material e 

inmaterial. En el caso de mujeres lesbianas, hombres homosexuales y personas trans 

(hombres y mujeres) si desean tener descendencia no pueden hacer uso de las 

herramientas del estado de bienestar que les pertenece para lograr tal fin a través de la 

reproducción asistida; y entendemos que los mecanismos de adopción en casos de 

lesbianas, homosexuales o trans (masculinos y femeninos) se tornan extremadamente 

dificultosos por el imaginario colectivo que subyace en la cultura española y en la 

mayoría de países. Si bien una pareja heterosexual en la que el hombre sea estéril o la 

mujer tenga problemas de fertilidad puede optar a la posibilidad de inseminación 

artificial sin mayor problema, no es el caso de mujeres solteras o parejas del mismo 

sexo o del mismo género en el que biológicamente podrían tener descendencia si el 

sujeto de sexo masculino o el de sexo femenino no fuera estéril o no tuviera problemas 

de fertilidad61. 

La dialéctica que subyace a este hecho es que una mujer lesbiana, una mujer soltera, un 

hombre trans, una mujer trans o un hombre homosexual deberían mantener relaciones 

sexuales con personas del otro sexo y/o fuera de la pareja para poder tener descendencia 

propia. Mientras en una pareja heterosexual no se impone la necesidad de mantener 

relaciones sexuales fuera de la pareja para tener descendencia, muy contrariamente se 

protege institucionalmente la monogamia dotándoles del derecho al uso de la 

reproducción asistida pública y garantizando por todos los medios disponibles la 

paternidad y la maternidad (siempre y cuando exista paternidad). Así el resto de uniones 

61 Caso de hombre trans gay sin cirugía de reasignación y hombre cis gay, mujer lesbiana y mujer trans lesbiana sin 
cirugía de reasignación que hubiera perdido su capacidad reproductora, fuera estéril o su pareja presentara problemas 
de fertilidad; y caso de mujer trans y hombre trans, ambos sin cirugía de reasignación en la que la mujer trans fuera 
estéril o hubiera perdido su capacidad reproductora, o el hombre trans presentara problemas de fertilidad.  

 

25 
 

                                                            



monógamas (no estrictamente heterosexuales) o el caso hipotético de madres solteras 

son de carácter inferior en lo que a reconocimiento jurídico de derechos se refiere 

puesto que se impulsa la trascendencia de la monogamia para el ejercicio de la 

reproducción o la obligatoriedad en el caso de las madres solteras de compartir la 

custodia o producción de la criatura con una “paternidad” de derecho.  

Podría decirse que el esperma anónimo depositado en la sanidad pública es propiedad 

intrínseca de los varones porque su traspaso siempre está mediado por la necesaria 

existencia de un sujeto varón que hace las veces de figura depositaria de la paternidad 

de derecho, así si no existe la figura de la paternidad que le dota de derecho sobre la 

descendencia (aunque no sea suya) no hay posibilidad de recibir técnicas de 

reproducción asistida por lo que la reproducción asistida viene a ser un derecho único 

para el varón heterosexual siendo la mujer únicamente objeto de trascendencia 

necesario para tal fin. Obligar a una pareja a trascender su elegida monogamia por el 

hecho de desear tener descendencia, obligar a madres solteras a vivir relaciones de 

pareja y custodias compartidas, y obligar a personas asexuales, lesbianas, 

homosexuales, transexuales (femeninos y masculinos) a mantener relaciones sexuales 

con personas y con sexos hacia los que no se orientan sus deseos e inclinaciones 

amorosas para poder tener descendencia institucionaliza en cierta manera la violación.  

Si la sexualidad es un proceso de aprendizaje62 y en la antigua Grecia estaba 

institucionalizada la homosexualidad masculina como método de aprendizaje cultural, 

cabe preguntarse acerca de ciertas lagunas en el derecho y lo que los aprendizajes 

pretenden transmitir, sus objetivos, intereses y finalidades. Parece existir una 

reproducción legalizada63, y, por tanto, facilitada públicamente, en la que prevalece la 

seguridad del poder vertical64 que subyace al hecho de que sin paternidad hetero-

cisexual no existe el derecho, actualmente en España, a las técnicas de reproducción 

asistida. Cabe añadir, para finalizar, cómo el reparto político de la precariedad, el 

derecho y la riqueza pueden extrapolarse a este hecho sistémico y político como una 

forma concreta de organización que se ha de contemplar en su conjunto y en todas las 

ramificaciones que de esta emanan65. 

62 Boix, F., De la repressió a la psicopedagogía sexual, op. cit., p.21. 
63 Íbid. 
64 Íbid. 
65 En esta línea sería interesante abordar el tema del aborto e indagar en los objetivos e intereses a los que apunta su 
reglamentación y lo que en última instancia vienen a significar y mostrar sus prácticas y reglamentaciones.  

26 
 

                                                            



5. DISCRIMINACIÓN COMO CLASE SOCIAL, DISCRIMINACIÓN COMO 

CLASE SEXUAL Y UNIVERSAL EPISTÉMICO 

Dentro de un sistema occidental de pensamiento que se supone y pretende ser universal, 

esto es, que puede ser extendido y aplicado a cualquier espacio-tiempo, la 

discriminación como clase social (entendida desde parámetros de género) y la 

discriminación como clase sexual es una consecuencia lógica del devenir del propio 

pensamiento universal. La definición que hace Ramón Grosfoguel de la uni-versalidad 

es reveladora de las implicaciones de este tipo de pensamiento. Grosfoguel define la 

uni-versalidad como “uno (hombre occidental de cinco países) define por todos lo que 

es conocimiento verdadero y válido”66. Esto significa que la universalidad y lo universal 

en sí es un modo de pensamiento válido, verdadero y valioso que emana de un sujeto 

concreto: hombre blanco heterosexual judeocristiano y occidental, que genera sus 

propias normas de reparto de la precariedad y el privilegio, y que genera sus propias 

normas de lo real y lo posible, así como de lo imposible67. 

La problemática que subyace a esta lógica es que esta universalidad determina la 

discriminación como clase social de la mujer y la discriminación como clase sexual de 

las “mujeres”, así como otro tipo de discriminaciones de tipo racial, cultural, nacional, 

de capacidad o religioso, determinando intrínsecamente lo que “Boaventura de Sousa 

Santos llama epistemicidios, es decir, la destrucción de conocimientos ligada a la 

destrucción de personas”68. Esto significa que el universal heteropatriarcal dilapida no 

sólo las existencias femeninas o que se suponen son o deben ser femeninas, sino que 

dilapida e invisibiliza los discursos y conocimientos que legitiman sus existencias de 

forma digna, segura y equitativa. La gravedad de este hecho radica en la idea de que la 

discriminación no sólo puede ser naturalizada, sino que debe ser naturalizada para que 

siga reproduciéndose y legitimándose a sí misma. Lo universal parte de estructuras de 

conocimiento basadas en el racismo/sexismo epistémico69 y están naturalizadas en la 

cultura de tal modo que en la definición misma de universal emerge la contradicción 

66Grosfoguel, R., “Racismo/sexismo epistémico”, op. cit., p. 55. 
 
67 Butler, J., Marcos de guerra, op. cit. 
68Grosfoguel, R., “Racismo/sexismo epistémico”, op. cit., p. 34. 
 
69Grosfoguel, R., “Racismo/sexismo epistémico”, op. cit. 
 
  
 

27 
 

                                                            



entre el significado que le damos y el que realmente tiene, necesitando de un ejercicio 

de redefinición en el que lo universal del pensamiento pueda ser retomado como 

pluriversal transmoderno70 y descolonial para poder llegar a un cambio político real y a 

un reordenamiento equitativo de la riqueza y el bienestar. 

Hechas estas puntualizaciones conviene resaltar la diferencia entre discriminación como 

clase social mujer y discriminación como clase sexual “mujeres”. La discriminación 

como clase social implica el ejercicio de la violencia (coacción y coerción 

/consentimiento) hacia la mujer pre-supuestamente cisexual y heterosexual en el plano 

fisionómico y fisiológico (ropa, pelo, pendientes, espacio, ejercicio, cuerpo, lectura de 

su cuerpo como objeto de deseo, alimento, tallas, rasgos y gestos de feminidad aparente) 

y en el plano del rol social que desempeña (feminización de la pobreza y 

desvalorización de lo femenino) dentro de unas relaciones de poder desiguales en las 

que la mujer es jerárquicamente inferior al hombre. Conviene resaltar cómo en el rol 

sexual o la sexualidad que desarrolla la mujer cisexual heterosexual las relaciones de 

poder con respecto al hombre también están mediadas por este pensamiento jerárquico, 

sin embargo no he incluido la coacción/coerción en términos de violencia en el plano de 

la sexualidad (aunque podría) por querer diferenciar el tipo de violencia que supone 

para las “mujeres”71 no heterosexuales o no cisexuales la discriminación como clase 

sexual. Puesto que al contraponerse a la misma heterosexualidad o/y cisexualidad, la 

violencia a la que son sometidas estas personas es diametralmente opuesta y radical y 

tiene diferencias sustanciales. 

En el caso de la discriminación como clase sexual, la violencia, además de abarcar el 

plano fisionómico, fisiológico y de rol social en un re-direccionamiento de los deseos de 

la persona en función del sexo asignado, se fija en la construcción o reconstrucción del 

propio sexo y de la sexualidad u orientación del deseo. En el caso de discriminación 

como clase sexual, el ejercicio universal de pensamiento condiciona el marco de género 

en su totalidad (sexo/fisionomía y fisiología/rol y sexualidad) siendo la presión, 

coacción y coerción de extremada gravedad y violencia, puesto que abarca el marco 

completo, como dije anteriormente. La violencia funciona mediante ejercicios de 

discriminación para llevar a efecto las prácticas de desposesión, estos ejercicios están 

70Ramón Grosfoguel define el prefijo trans como más allá, retomaremos más adelante esta definición para el análisis. 
 
71 He entrecomillado la palabra mujeres por estar aquí incluidas personas lesbianas, homosexuales, trans e intersex 
por la marca de discriminación mujer, no porque puedan o quieran autodenominarse mujeres. 

28 
 

                                                            



implícitos en el pensamiento universal, por lo que la persona receptora de violencia es 

desposeída de la capacidad de satisfacer sus necesidades básicas humanas dentro de una 

política que se organiza de manera capitalista (acceso al trabajo, acceso a vivienda, 

cuidados, seguridad, vida privada, necesidades afectivo-sexuales). En este sentido el 

grado de violencia al que la persona es sometida depende de la trascendencia mayor o 

menor del marco de género asignado y lo obvia que resulta la transgresión, o dicho de 

otro modo, de la incoherencia que performa con respecto a la normatividad cultural de 

los marcos de género. 

El caso del lesbianismo y de la homosexualidad masculina en sí mismo tiene varios 

grados en función de lo patente que resulte la orientación del deseo y la afectividad. La 

violencia y la desposesión será menor en función de la capacidad de la persona para 

poder pasar como mujer u hombre como clase social, o sea como hetero-cisexual. Estas 

estructuras pueden y han podido producir como efecto indeseado la violación 

institucionalizada y silenciada como herramienta de supervivencia económica a través 

del matrimonio heterosexual en el caso femenino y masculino, de diferentes maneras y 

por medio de mecanismos distintos según el momento histórico, los valores reinantes y 

las posibilidades existentes. Además, debemos tener en cuenta que en casos 

homosexuales y lésbicos, la precariedad o necesidad interdependiente que tienen las 

personas con respecto a las demás en el plano de lo afectivo-sexual impondrá 

generalmente espacios diferenciados del universal heterosexual para satisfacer 

necesidades de tipo no heterosexual72, mientras las necesidades de seguridad, alimento, 

trabajo, cuidados pueden ser solventadas e integradas en estos espacios en la medida en 

que estén contempladas dentro de los mismos según el momento histórico, por lo que 

siempre estarán en desigualdad de derechos puesto que su existencia y singularidad 

colectiva no se contempla en la norma genérica y absoluta, así como en los espacios en 

los que se aplica. 

En el caso de las personas trans (hombres y mujeres), personas transgéneros, travestis, 

intergéneros, intersexuales, andróginos, hermafroditas y otros, los espacios 

72 Mirabet i Mullol, A., Homosexualitat avui, op. cit. En este libro destacan los itinerarios de los hombres 
homosexuales para conseguir relaciones sexuales con otros hombres en el Régimen franquista. Los hombres 
homosexuales intentaban pasar en su vida cotidiana como hombres heterosexuales y buscaban relaciones y contactos 
afectivo-sexuales en los cines y baños públicos, puesto que no se permitía ninguna señal externa que denotase 
homosexualidad (sólo era legal en la práctica la pluma heterosexual) ya que jurídicamente todo lo que denotase 
homosexualidad estaba sancionado con prisión y existían prisiones especiales para homosexuales masculinos. En 
cuanto a la homosexualidad femenina todo apunta a que estas eran recluidas en instituciones psiquiátricas de las que 
difícilmente podrían salir, así como sobrevivir económicamente fuera del ámbito del contrato heterosexual. 

29 
 

                                                            



diferenciados del universal hetero-cisexual73 para solventar necesidades de tipo no 

hetero-cisexual se reducen cuantiosamente en función de la magnitud de trascendencia 

de los marcos asignados, y, por tanto, se reduce la capacidad para satisfacer necesidades 

básicas según el grado de trascendencia del marco de género dado, como sería el caso 

de necesitar hacer uso de los baños públicos en un momento determinado. En este 

sentido llama la atención cómo espacios de resolución de necesidades, los llamados 

espacios sociales o de socialización, son reducidos para personas que denotan algún tipo 

de diferencia re-cognoscible de manera inversamente proporcional a la ampliación de 

espacios para la resolución de necesidades y deseos de personas que están amparadas 

dentro de la norma universal y se suponen dentro de la normatividad aunque en esencia 

no lo estén. Por otro lado, todo lo que se reduce el espacio de socialización en la 

realidad material se amplía de forma exponencial en la realidad virtual, dado que el 

espacio virtual no necesita de presencia material “garantiza” condiciones de seguridad 

que en otros muchos espacios no están garantizadas. En el mismo sentido el espacio 

virtual permite transmutar la diferencia sustancial que en la realidad material resulta 

evidente, creando por ende realidades paralelas que pueden perder o ganar la noción de 

realidad según el uso que se haga de la tecnología y la comunicación. Por desgracia, 

ciertas necesidades materiales como el uso de aseos, vestuarios y sociabilización 

presencial y corporal de todo tipo no pueden solventarse a través de estructuras 

virtuales.  

La norma y la normatividad han colonizado, si no en la práctica en la teoría, la totalidad 

del espacio mundial, desde cumbres hasta océanos, estando todos los elementos y 

espacios materiales integrados en la propiedad de los Estados-nación, y, por tanto, 

sujetos, si no en la práctica en la teoría, a la norma y a la reglamentación, y, por tanto, 

susceptibles de ser modificados y condicionados por estos en cualquier momento y en 

cualquier lugar a golpe de Decreto Ley. Aunque nos hayamos quizá en un momento de 

posible fractura con el patriarcado74 no podemos olvidar que los modos sustanciales de 

entender la realidad están dictados por la política de los hombres, lo que viene a ser la 

mente patriarcal universal. Si bien las mujeres pueden desarrollar más autonomía, el 

reparto de la riqueza y de los medios materiales sigue siendo desigual entre hombres y 

73 Puesto que en estos espacios no se contemplan generalmente las relaciones queers y diversas de manera positiva y 
constructiva. 
74 Librería de mujeres de Milán, “El final del patriarcado ha ocurrido y no por casualidad”, op. cit. 
 
 

30 
 

                                                            



mujeres, y siguen operando educaciones de género que pretenden determinar los roles, 

los deseos y las pretensiones y oportunidades de cada uno de los sexos a los que se 

aplican. Con reparto de la riqueza y de medios materiales me refiero únicamente a todo 

aquello que es indispensable para mantener la vida y la libertad. Si bien es cierto que el 

patriarcado sobre determinados espacios concretos en el tiempo no es capaz de imponer 

sus normas y privilegios (aunque lo intenta), sí es capaz de imponerlos en muchos otros 

espacios y tiempos. En numerosas ocasiones estos espacios liberados del patriarcado (en 

un tiempo determinado) existen en la ilegalidad y cuando menos en la a-legalidad, por 

lo que se puede hablar de coyunturas dentro de una estructura global reglamentada, 

sustancialmente patriarcal y punitiva, y, por tanto, susceptible de ser transformada por la 

fuerza de la norma y la normatividad universal y heteropatriarcal en cualquier 

momento. Esto significa que los espacios liberados del patriarcado no sólo hay que 

ubicarlos en espacios concretos sino en tiempos concretos, porque lo que hoy es un 

espacio liberado, mañana o ayer podría no serlo o haberlo sido. Hay un sentido 

esperanzador en todo esto, y es que al igual que la trascendencia de la norma es 

mutable, cambiante, fluida y volátil, lo es la norma en sí misma, y, por tanto, susceptible 

de transformación (más allá de la formación) y de trascendencia. 

En resumen, la discriminación como clase social está contemplada para la mujer que se 

supone cisexual y heterosexual en relación con el hombre, mientras la discriminación 

como clase sexual se contempla para todas aquellas personas que no son cisexuales o 

heterosexuales, en la medida en que estas características resultan patentes. No obstante, 

la condición patente o descubierta por el DNI (Documento Nacional de Identidad) de no 

cisexualidad aboca directamente a la discriminación como clase sexual y excluye la 

contemplación del sujeto como clase social, así como de los privilegios, derechos y 

deberes que las clases sociales contemplan, haciendo vivir al sujeto en la invisibilidad 

social, política y económica, además de la invisibilidad afectivo sexual que contempla la 

discriminación como clase sexual.  

Mientras la condición de no heterosexualidad permite la discriminación conjunta, como 

clase social en su generalidad con sus respectivos derechos, deberes y privilegios, y 

como clase sexual en lo que a sexualidad y orientación del deseo no heterosexual se 

refiere. Es por esto que consideramos la discriminación como clase sexual, que 

inhabilita la discriminación como clase social, extremadamente grave, puesto que 

excluye a la persona del ámbito de las relaciones sociales y del mundo material. La 

31 
 



discriminación como clase sexual en términos de exclusión y dominación es grave de 

por sí, puesto que pretende determinar y redirigir las inclinaciones afectivo-sexuales de 

los sujetos, pero es aún más grave pretender determinar las inclinaciones identitarias de 

los sujetos excluyéndoles del tipo de discriminación como clase social (hombre/mujer) 

puesto que son excluidos de toda la esfera social y material y puestos en una posición 

permanente de objeto receptor de violencia y carencia. En el caso de homosexuales, 

bisexuales y lesbianas el tipo o grado de discriminación como clase social no será el 

mismo en función del sexo y las inclinaciones del sujeto, pero al menos pueden 

integrarse dentro de las clases sociales (hombre/mujer), y, por tanto, dentro de la esfera 

social, política y económica. Esto no implica, ni mucho menos, que queden 

resguardados de la discriminación como clase sexual puesto que no son heterosexuales.  

Existen tres formas diferentes de conjugar estas discriminaciones: 

1. Como clase social (hombre/mujer): personas hetero-cisexuales, o que se les supone 

como tal, entre las que hay relaciones desiguales de poder entre el hombre y la mujer. 

2. Como clase social y como clase sexual (socio-sexual): hombres supuestamente 

cisexuales que sean homosexuales, pansexuales o bisexuales, y mujeres supuestamente 

cisexuales que sean lesbianas, pansexuales o bisexuales, entre las que existen relaciones 

desiguales de poder entre el hombre y la mujer (como clase social) y relaciones 

desiguales de poder en términos de discriminación como clase sexual entre personas 

heterosexuales y no heterosexuales. 

3. Como clase sexual: personas descubiertas no cisexuales que son excluidas del ámbito 

de las clases sociales (hombre/mujer), y, por lo tanto, de la sociabilidad en sí misma, y 

como clase sexual en términos de relaciones desiguales de poder entre heterosexuales, 

bisexuales y homosexuales y quienes no pueden integrarse dentro de dichas categorías 

que emergen del binomio, puesto que en esencia no son cisexuales: transexuales, 

transgéneros, genderqueer, intersexuales, intergéneros y andróginos.  

La discriminación como clase social jerarquiza el derecho del hombre sobre la mujer. 

La discriminación como clase sexual excluye del ámbito de la clase social 

(hombre/mujer), y, por tanto, del ámbito social y de la esfera pública, de la sociabilidad 

y lo material. La discriminación como clase sexual aun pudiéndose integrar dentro de 

las clases sociales (hombre/mujer) dilapida la integridad psico-somática de los sujetos 

32 
 



puesto que restringe su plano afectivo-sexual, sin embargo dilapida más cuando han 

sido excluidos/as del ámbito de la clase social (hombre/mujer) como quiero visibilizar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

33 
 



6. PUNTUALIZACIONES METODOLÓGICAS, DE ENFOQUE Y RIGOR 

CONCEPTUAL 

Es de suma importancia el uso riguroso del lenguaje y de los conceptos para el correcto 

análisis, en este sentido la confusión no es una opción. El feminismo debe amparar a los 

tres tipos de “mujeres” que reciben procesos de discriminación diferentes (como clase 

social, como clase socio-sexual y como clase sexual) por la marca mujer (de clase, de 

sexo y de género). Es sustancial no sólo vislumbrar la desigualdad entre hombres y 

mujeres, sino observar que es la incoherencia en el marco de género con respecto al 

sexo asignado o la ambigüedad del propio sexo por la dificultad de asignación del 

mismo dentro del binomio, lo que impone a las personas mayores niveles de violencia y 

precariedad. Identificarlas con la categoría hombre, como he explicado, nos llevaría a 

equívocos, puesto que no todo lo masculino se supone superior a lo femenino; muy 

contrariamente, todo lo masculino desde una genitalidad asignada femenina o un deseo 

orientado hacia otros hombres desde una genitalidad o género masculino es censurado 

con mayor rigor si cabe, y entiendo que estas individualidades que difieren de la 

normatividad hetero-cisexual deben ser contempladas por y desde el feminismo. 

El sujeto del feminismo es aquel que lucha contra la opresión de “las mujeres”, estas 

personas no son únicamente lo que tradicionalmente se ha entendido por mujer. Suponer 

a la mujer invisibiliza toda la diversidad que se ve dilapidada por la marca “mujer” y en 

cierta manera consolida y afirma aquello que quiere trascender. A mi modo de ver 

buscar la igualdad del hombre hetero-cisexual con la mujer hetero-cisexual es 

problemático en cuanto que el sistema precisamente se fundamenta en la desigualdad. 

Suponer que sólo existen hombres y mujeres no hace sino confirmar la naturalidad en la 

que se legitima este sistema de reparto y opresión. Y seguir imponiendo a las personas 

marcos de género ya determinados por la cultura limita a las personas a quienes les han 

sido impuestos. En este sentido es peligroso pretender que el privilegio sea trasladado al 

cómputo de personas hetero-cisexuales en detrimento de las personas que no tienen 

coherencia con los marcos de género asignados culturalmente. Veo más adecuado un 

análisis riguroso que dote de un marco teórico que comprenda toda la complejidad que 

este fenómeno entraña. 

Los marcos de género han sido construidos y no son propios de las personas que los 

performan. Usar la categoría excluyente mujer consolida y confirma el marco de género 

34 
 



que la oprime y determina las opresiones de muchos otros colectivos identitarios. 

Huelga decir que el privilegio y los marcos de género interpuestos a las personas las 

obligan a explotar sus privilegios en vez de sus potenciales, anquilosando el infinito de 

la potencia. La libertad en este sentido no existe, puesto que las opciones han sido dadas 

o negadas en base a criterios estructurales, lo cual niega la responsabilidad y la 

igualdad, y en suma, la libertad. Explicar los marcos de género a través de un análisis 

conceptual riguroso es un ejercicio de liberación y de justicia social, puesto que es un 

nuevo paradigma de comprensión de la realidad y quizás una nueva realidad. 

Es importante también para el análisis concretar algunos aspectos de la identidad, esta 

se construye siempre en oposición a una amenaza75. Esto significa que cuando la 

persona se ve amenazada por una cualidad de su persona construye su identidad en 

torno a esa amenaza con otras personas que tiene en común únicamente esa cualidad, 

como es el caso del islam o formar parte de una minoría sexual o racial. Si el origen de 

la discriminación no ha sido compartido con otras personas, que sufren el mismo tipo de 

discriminación, esta puede confundirse con algo de origen personal, perjudicando la 

autoestima, puesto que interiorizamos que hay algo mal en nosotros. Sin embargo, el 

ejercicio de comunicación permite comprender que la discriminación recibida tiene un 

origen social y estructural, y no es algo personal e inherente a nosotros/as. Para tomar 

conciencia de este hecho es necesario hablar abiertamente con otras personas que sufren 

el mismo tipo de discriminación, generalmente por una cualidad similar o diferente con 

respecto a la generalidad y a la normatividad. 

Cuando la legitimidad social de ejercer violencia y discriminación sobre un determinado 

colectivo está generalizada y naturalizada se puede dar lo que Dean Spade llama doble 

agresión76. Esta consiste en discriminar o agredir a una persona por el hecho de 

pertenecer a algún tipo de minoría, y cuando la persona agredida denuncia, negar la 

agresión de tipo fóbica provocando en la persona receptora de violencia un sentido de 

falta de capacidad para observar la realidad, una especie de Síndrome de Estocolmo en 

el que creamos o se crea un tipo de realidad en la cual no hemos sido agredidos aunque 

hayamos sentido la agresión y la violencia que esta entraña. Esto provoca no sólo el 

75 Maalouf, A. (1999) Identidades asesinas, Madrid, Alianza Editorial. 
 
76 Sesión impartida en junio del 2012 en el Museo Reina Sofía en el marco de los seminarios Somateca: Producción 
biopolítica, feminismos, prácticas queer y trans, y que está explicado en Spade, D. (2011) Normal Life: 
Administrative Violence, Critical Trans Politics, and the Limits of Law, New York, South End Press. Ver también 
www.deanspade.net 
 

35 
 

                                                            



detrimento de la autoestima de la persona agredida puesto que hace personal un tipo de 

discriminación y violencia que es estructural, sino que legitima ciertos tipos de 

violencia como impunes puesto que no son entendidos como violencia más que por la 

persona receptora de violencia, nunca por los agresores/as ya que su privilegio depende 

del ejercicio de silenciamiento, creando además en la víctima de violencia un sentido 

distorsionado de la realidad e imposibilitando el diálogo y la comunicación entre 

iguales. Puesto que la comunicación se torna vertical, y, por tanto, no puede entenderse 

como comunicación ya que los papeles de emisor y receptor no se intercambian. 

La lógica de la impunidad es necesaria para la reproducción del sistema de organización 

concreto, puesto que la impunidad permite acciones de discriminación sin 

responsabilidad, y, por lo tanto, repetibles en el tiempo infinitamente para producir y 

reproducir una organización concreta, en la que los ejercicios de discriminación pueden 

darse infinitamente sin responsabilidad, para determinar, consolidar y generar en la 

práctica y en lo real un determinado pacto social. Si estos actos no fueran impunes el 

reparto político de la precariedad emergería de otro modo, puesto que la responsabilidad 

de la acción sería ineludible y el sentido punitivo de la violación del derecho ajeno 

construiría nuevas realidades emergentes, así la importancia de la impunidad radica 

precisamente en la permanencia de un determinado pacto social o sistema de reparto 

político de la precariedad, la vulnerabilidad, el derecho y la riqueza que se consolida y 

conforma por la repetición infinita, y, por lo tanto, por su posibilidad infinita de 

repetición. 

Se pueden dar situaciones paradójicas en la que la denuncia de cierta violencia legítima 

sobre determinados colectivos sea interpretada como una agresión77, mientras la 

agresión es tolerada y no es identificada como tal, eludiendo la violencia que la 

discriminación, el privilegio y la agresión albergan. Así se castiga la denuncia 

acusándola de agresión y se tolera la agresión haciéndola invisible, o como algo que 

merece la persona por motivos personales, creando un campo de cultivo donde la 

violencia hacia determinados colectivos no sólo se tolera sino que se fomenta, puesto 

que es impune y natural y se invisibiliza a través de la personalización del prejuicio o la 

fobia, ocultando algo estructural en una característica censurable personal del sujeto 

(normalmente desconocido). 

77 Sirva como ejemplo casos de violación, acoso o abuso. 

36 
 

                                                            



Otra forma de control, violencia y opresión es pretender que una persona haga lo que 

uno quiere por pertenecer a un determinado colectivo eludiendo artificiosamente este 

hecho, y bajo el pretexto o condición de que si no se cede a determinadas intenciones se 

verá menoscabado el colectivo completo, al que únicamente le une la cualidad aludida y 

eludida. Así la discriminación funciona de dos modos, una, personificando la 

discriminación colectiva en el sujeto; y dos, trasladando la personificación del sujeto al 

colectivo completo, de modo que en uno y otro caso la individualización o 

personalización y el estereotipo o estigma colectivo funcionan al mismo tiempo, pero 

desde parámetros de confusión que permiten legitimar la acción desde una perspectiva 

cultural, permitiendo eludir la responsabilidad, como he explicado, desde el silencio y la 

invisibilidad, o en casos extremos, trasladando la responsabilidad del delito a la locura 

de la víctima y a su capacidad deteriorada de observar la realidad que no se amolda a la 

realidad hegemónica y que pretende hacerse real por ejercicios legítimos de opresión, 

abuso y violencia. 

La impunidad es un factor clave en el reparto desigual de la riqueza y la precariedad, y 

es una consecuencia lógica y coherente de un sistema que se fundamenta en dicho 

reparto, y que se produce y reproduce de este modo. El privilegio que vendría a ser el 

ejercicio de libertad individual sin responsabilidad conforma y naturaliza la lógica y la 

práctica. No obstante, aunque los sujetos depositarios de privilegio no conciben el 

alcance de su responsabilidad, los sujetos depositarios de violencia y opresión conocen 

perfectamente la responsabilidad de los sujetos que ejercen violencia contra ellos. La 

cohesión, la integración, la armonía y la paz social no pueden mantenerse dentro de un 

sistema que no es equitativo ni dispone de justicia social, muy contrariamente, supone 

modos de existencia en los que la tensión, el miedo, la amenaza latente, la disrupción y 

la guerra social están en estado permanente, perjudicando, grosso modo, cualquier tipo 

de existencia, al margen mismo del poder que se ostente. Lo cual crea innumerables 

peligros a todas las personas inmersas en la cultura por el hecho de haber nacido dentro 

de un sistema cultural que restringe de este modo y que existía antes de su nacimiento. 

La gravedad de este hecho no son sólo las condiciones imposibles de existencia 

dispuestas para ciertas minorías78, sino que el desarrollo de las condiciones de 

78 Platero, R. (L.), (2012) Intersecciones: cuerpos y sexualidades en la encrucijada, Barcelona, Bellaterra. “grupos 
minoritarios” (…)”sujetos protagonistas de los movimientos sociales, y al mismo tiempo, como objeto (o sujetos 
ausentes) de las acciones públicas. Estos grupos minoritarios no dejan de ser representativos cuantitativamente, pero 
se demarcan como parte de las periferias del poder y del privilegio, de ahí su consideración como minoritarios”. 

37 
 

                                                            



existencia posibles implica la negación de la individualidad que cada persona tiene y 

que no se puede ajustar a estereotipos imposibles de cumplir, por lo que simplemente se 

silencian factores propios del individuo y no se desarrollan, para disponer de una 

existencia posible, generando en términos de especie una explotación lineal y no 

exponencial de lo que la vida significa. La existencia tal y como se contempla hoy día 

viene a ser una lectura digital de la realidad frente a una lectura analógica. Lo digital 

traduce la información en ceros y unos y sólo contempla ambos extremos, sin embargo 

lo analógico no pierde información sino que contempla el extremo y lo que hay entre 

ellos. Así entre el cero y el uno está el cero coma tres, el cero coma seis y el cero coma 

tres periodo, al igual que entre el hombre y la mujer están las personas. Esto significa 

que la lectura digital del binomio anquilosa y extermina aquello que en esencia es 

infinito, aniquila el infinito en detrimento de los individuos/as, las personas y la 

probabilidad, y en esencia, aniquila la vida. 

Entiendo que este es un modo de organización, de existencia y de realidad, que favorece 

unas vidas frente a otras, sin embargo no favorece sus propias existencias, y confunde la 

felicidad con la satisfacción más o menos segura de sus necesidades y egoísmos en 

forma de privilegio. Entiendo que es un modo de organización que privilegia, sin 

embargo los sujetos depositarios de los privilegios tampoco están conformes con tal 

modo de organización, puesto que castran79 desde dentro su propia identidad, mientras 

los sujetos depositarios de opresión y violencia son castrados desde fuera en 

posibilidades y alternativas. Me parece importante hacer ciertas reflexiones en este 

sentido, puesto que el devenir de nuestra especie está mediado por la reflexión crítica y 

lógica de las circunstancias que nos determinan y pueden ser transformadas.  

En un planeta circular todo está relacionado y conectado, la existencia de guerras 

civiles, mundiales, nacionales, de clases sociales tradicionales y de sexos, la destrucción 

del medio ambiente, la sostenibilidad y la biodiversidad también se relacionan con el 

conflicto de orden sexual, así como con el conflicto de orden social, racial, nacional y 

cultural y con sus lógicas. Si pensamos en global es obvio que algo no funciona en 

cuanto que la resolución de conflictos humanos se haya irremediablemente atada a la 

práctica, en mayor o menor medida, de la destrucción y la violencia. Esta es una visión 

transversal y pluriversal, dada a la reflexión y al cuestionamiento propio y colectivo. No 

79 La expresión castrar, pese a su connotación sexista la he elegido como metáfora de límite de expansión y 
trascendencia conforme a las posibilidades, inclinaciones y deseos de las personas y sujetos. 

38 
 

                                                            



pretendo realizar un ejercicio de verdad y mentira80, sólo aportar un punto de vista 

diferente, puesto que mi lugar de observación es distinto a lo universal heteropatriarcal 

y por tanto explora otros ángulos de observación, válidos y susceptibles de tener en 

cuenta para el ejercicio de la Ciencia y el conocimiento del ser humano.  

En el siguiente capítulo analizaré cómo el imaginario colectivo ha construido en la 

práctica y en lo simbólico una cultura anti-trans. Y en qué medida este imaginario 

condiciona las existencias de las personas que van más allá de los marcos de género y 

los trascienden de manera radical como es el caso de las personas trans. Lo concretaré 

con ejemplos reales y haré un ejercicio de re-conceptualización de términos clave para 

comprender en profundidad las problemáticas que subyacen, tanto para estas personas 

como para la sociedad que pervive de esa cultura concreta en su conjunto. La intención 

es mostrar partes de la realidad que en esencia son invisibilizadas, convirtiendo, en 

consecuencia, ciertas vidas en imposibles de ser vividas, valoradas y contempladas 

desde una óptica cultural concreta81. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

80Foucault, M. (1987) Historia de la sexualidad. El uso de los placeres, Madrid, Siglo Veintiuno editores. 
 
81 Butler, J., Marcos de guerra, op. cit. 

39 
 

                                                            



 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 2: Aspectos, Efectos y 

Afectos del Itinerario Trans 
 

 

 

“Siempre es fácil declarar feliz  
una situación que se quiere imponer” 

 
Simone de Beauvoir 

(El segundo sexo, p. 34) 



1. EL GÉNERO COMO PROBLEMA 

Conviene preguntarse antes que nada a qué se refiere el género exactamente. ¿Se refiere 

al sexo asignado y a toda la serie de proyecciones culturales que operan sobre el sujeto? 

¿Se refiere a lo fisio que marca el sentido de legibilidad cultural por el que debe ser 

interpretado el sujeto? ¿Se refiere únicamente al rol social o debe interpretarse desde el 

plano de la orientación sexual y de las sexualidades? A mi entender resulta un término 

extremadamente fluido y ambiguo puesto que parece responder a distintos paradigmas 

funcionales. En algunos casos viene a incentivar, mediante suposiciones y silencios, la 

construcción de un sujeto limitado por la idea de los marcos de género en sentido 

unitario y coherente con la normatividad patriarcal y hetero-cisexual, mientras en otros 

viene a plasmar los deseos personales en relación a las normas sociales en un sentido 

distinto al hetero-cisexual patriarcal1. El género, en mi opinión, responde al deseo 

individual y a la libertad de su posibilidad en el momento y su vivencia se fija en las 

normas sociales que existen en el presente como ejercicio de identidad fluida y que se 

performa permanentemente2. 

El género puede referirse a lo fisio y a las limitaciones de rol social establecidas3 

independientemente del sexo asignado o reasignado y con independencia de la 

sexualidad y la orientación del deseo. También puede ser independiente del rol social y 

de lo fisio en casos en los que la construcción corporal y de imagen del sujeto quiere o 

puede provocar una lectura extremadamente ambigua4. El concepto género no puede ser 

definido en base a criterios sexuados o sexualizados sino que las normas sociales y 

deseos personales operan como paradigma funcional que tiene por objeto un sentido 

propio de legibilidad e identidad en relación a las formas de desenvolver los deseos en 

libertad en momentos concretos5. En la misma línea los preceptos sobre los que se basa 

y los parámetros que supone varían en función de quién usa el concepto género y los 

objetivos que persigue.  

El género como paradigma funcional es ambiguo y fluido, puede ser sexista, hetero-

cisexual o puede servir para trascender los marcos de género en base a deseos 

personales que lidian con la rigidez de las normas sociales. La validez de un sentido 

1 Butler, J., El género en disputa, op. cit. 
2 Ibíd., pp. 61, 269, 274, 275 y 285. 
3 Ibíd., p. 271. 
4 Ibíd., p. 271. 
5 Ibíd., p. 275. 

40 
 

                                                            



estricto y sexuado del concepto género impone límites a lo que puede o no puede ser 

contemplado y a lo que puede o no puede ser posible6. En mi opinión, el concepto 

género presenta claves de legibilidad muy flexibles en función de quién utiliza el 

término y los objetivos que persigue. En este sentido, en algunos casos se usa para 

imponer un determinado ordenamiento social en términos dicotómicos y en otros sirve 

precisamente para trascenderlo. Este concepto puede contemplar los cuatro planos de 

los marcos de género en sentido coherente, puede contemplar tres, dos, uno o ninguno 

en función de la diversidad existente y las múltiples identificaciones o identidades. El 

problema es querer dar un único sentido al concepto género e invisibilizar todos los 

demás generando privilegios y discriminaciones de unos con respecto a otros en base a 

sus deseos y a la relación que estos tienen con las normas sociales. El ejercicio de 

confusión que supone transformar la multiplicidad de sentidos que tiene el género en un 

único sentido coherente con los marcos de género y las normas sociales provoca un 

ejercicio de jerarquización en el que unos deseos son más válidos y posibles que otros, 

así como unas vidas son más posibles que otras. La invisibilidad del género como 

multiplicidad supone que un género único y coherente sea entendido como genérico7 y 

esté en juego un ejercicio constante de jerarquización puesto que mientras un género es 

supuesto todos los demás han de ser reiteradamente interpuestos, verbalizados y 

performados explícitamente para confirmar su validez y su existencia. 

Por ejemplo, con violencia de género la legislación española se refiere a violencia 

contra la mujer ejercida por un varón que haya sido o sea su pareja. Está definida en 

principio por la asignación de sexo y sexualidad heterosexual. ¿Entonces lo fisio y el rol 

social que las personas performan en sentido contrario a las normas sociales, a pesar de 

ser hetero-cisexuales estaría contemplado dentro de esa ley o en la práctica supondría 

sentencias diferentes frente a un mismo delito? ¿y estarían contempladas en esa ley las 

personas que no son cisexuales? La aplicación de la ley está sujeta a la interpretación 

subjetiva y conviene preguntarse quiénes pueden quedar en la práctica excluidos/as de 

los marcos de reglamentación que en teoría los contemplan sólo de manera parcial por 

6 Butler, J., El género en disputa, op. cit. 
 
7 Foucault, M. en ibíd., p. 201. 

41 
 

                                                            



la suposición de un paradigma funcional de género extremadamente estricto y 

genérico8.  

¿Podría decirse entonces que unas personas tienen más género que otras o que unas 

tienen y otras no? El género, en mi opinión, tiene un carácter activo y presente, 

cambiante y fluido, no sujeto a normas dicotómicas de sexuación ni a permanencias, 

sino que está sujeto al deseo y a las normas sociales que median y permiten la práctica 

concreta del género y el generar. En esta línea, liberar al género de suposiciones 

sexuadas, de rol y sexualidad supone un triunfo para la libertad y la responsabilidad. El 

análisis de colectivos tradicionalmente invisibilizados supone un avance en la 

trascendencia del paradigma funcional que presupondría al género como único, el cual 

no necesita a penas de ejercicios de explicitación porque en relación a la diversidad de 

deseos que existen es presupuesto y por tanto facilitado y privilegiado, mientras, otros 

son reiteradamente obstaculizados9, hecho extremadamente grave en mi opinión. 

¿Podría decirse entonces que al ser el género “relacional y no sustantivo10” está 

condenado a la desaparición o este es necesario como ejercicio identitario? Puesto que 

fija situaciones dentro de las normas sociales parece ser necesario, sin embargo, la 

flexibilidad de los términos en los que se fija puede deparar un futuro con mayor 

libertad, responsabilidad, y, por tanto, igualdad y respeto dentro de la diferencia. 

 

 

 

 

 

 

 

8 Este paradigma funcional de género, extremadamente estricto y limitado, intenta producir un único sentido de 
género en los cuerpos que median con el protocolo y se plasma muy bien, en Gobierno de Aragón, Departamento de 
Salud y Consumo (2010) Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, Zaragoza. 
 
9 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p.136. 
10Ibíd., pp. 61 y 196. 

42 
 

                                                            



2. CONCEPTOS BÁSICOS

Me ha parecido necesaria la re-conceptualización de algunos términos clave para 

comprender en profundidad no sólo lo que significa un concepto sino lo que los 

conceptos suponen en la ordenación cultural y social. En este sentido la importancia de 

un nuevo enfoque con respecto a los conceptos nos permite analizar en mayor 

profundidad las diversas problemáticas existentes. El ejercicio de re-conceptualización 

pretende provocar un ejercicio de comprensión más profunda de problemáticas 

concretas y generar un análisis que pueda servir a largo y corto plazo para la resolución 

y trascendencia de las problemáticas trans11 a las que me referiré en adelante. 

Únicamente definiré los conceptos que necesiten de una nueva definición para el 

análisis puesto que el resto de conceptos están definidos ampliamente en diferentes 

fuentes de manera válida y no es mi intención un ejercicio de repetición de lo que ya se 

ha hecho sino más bien un ejercicio minucioso de conceptualización que permita 

profundizar más en las problemáticas presentes para su resolución y trascendencia.  

Transexualidad: estigma patologizador, método de control de la cultura12 y herramienta 

médica facilitadora de hormonas y cirugías para personas que desean cambiar elementos 

de su aspecto físico de manera química y quirúrgica, no implica el cómputo de ambas ni 

presencia de ninguna. Diagnóstico médico-científico de identidad adoptado por la 

persona de forma fluida en algunos casos y fija en otros por la que destaca la 

persistencia del sentimiento de querer ser leído a través de un marco de género contrario 

al que se le asignó o reasignó al nacer. El significado literal es más allá de la 

sexualidad13, las personas transexuales, transgéneros, travestis, trans e intersexuales 

generalmente quedan en sentido socio-cultural más allá de la sexualidad. Esto se debe a 

que no pueden ser leídas como personas cisexuales, y, por tanto, ser contempladas en el 

marco de las relaciones heterosexuales, bisexuales, lésbicas u homosexuales puesto que 

todas se basan en un estricto binomio de género que es flexible sólo hasta cierto punto. 

La transexualidad se puede conformar en identidad, a falta de otra definición mejor, 

11Butler, J., El género en disputa, op.cit., pp. 72, 80, 136, 225 y 284. 
12 Ibíd., p. 286. 
13 En cuanto que el cuerpo es una construcción social imaginaria Foucault, M. en ibíd., p. 159. Esta construcción 
social abocaría en su definición a la persona transexual a estar más allá de la sexualidad en cuanto que el imaginario 
la restringe puesto que carece de imaginario y eso dificulta su emergencia y permanencia en lo real en la práctica. 

43 



porque quienes inician esta auto-reasignación son discriminadas por esta condición 

puesto que ponen en peligro el discurso de la naturalidad de los sexos/géneros y su 

legitimidad14. Abordaremos más adelante la problemática estructural de las carencias 

afectivo-sexuales del colectivo trans en general y cómo afecta a cada especificidad 

identitaria cuando exista algún tipo de diferencia significativa.  

Transgénero: persona que performa y vive el marco de género contrario que se le 

asignó o reasignó al nacer. Puede o no haber sido transexual en el pasado, en el presente 

o en el futuro. La diferencia estriba en la certeza de la multiplicidad de maneras de estar

y de ser en el mundo y en la consideración de la no necesidad de coherencia del sexo 

asignado y el género que performa en su vida cotidiana. Puede decirse que aunque 

sufren una fuente común de violencia, estigmatización y similares carencias afectivo-

sexuales, sociales, políticas y económicas no creen que esta exclusión sea natural sino 

más bien estructural y política15. No aceptan la equivalencia sexo/género, la consideran 

prescindible en base a sus deseos, vivencias y experiencias, así como a la capacidad de 

llevarlas a cabo. Entienden que este tipo de equivalencia debe fundamentarse en la 

libertad y no en la estricta obligatoriedad de las normas sociales de género. 

Travesti: persona que performa al otro sexo (siempre o en momentos puntuales) 

consciente del propio ejercicio de performatividad y consciente del peso de la cultura y 

la construcción social de los sexos16. Las personas travestis pueden haber hecho uso de 

hormonas y cirugías, así como pueden no haber hecho uso de las mismas. Al ser las 

identidades fluidas pueden haberse catalogado de otras maneras en diferentes momentos 

y contextos, y pueden hacerlo en momentos futuros, puesto que las identidades 

conceptuales nos hablan de maneras de ser y estar en el mundo en momentos concretos. 

Al variar los contextos varían por tanto las definiciones de uno mismo en función de la 

comprensión social estigmatizante o validadora existente en las normas sociales y en 

relación con los propios deseos y sus posibilidades. Igualmente las carencias afectivo-

sexuales, económicas, políticas y sociales se fijan en función de la transfobia que se 

caracteriza por el miedo hacia todo lo que va más allá de los límites de los marcos de 

género. 

14 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 288. 
15 Ibíd., p. 286. 
16 Ibíd., p. 268. 

44 



Trans: persona que va más allá de los marcos de género de manera constante y evidente, 

y, por ende, consciente de manera permanente de la oposición que la sociedad y la 

cultura establece en cuanto a lo que no puede ser permisible y posible y lo que sí puede 

y debe serlo. Esta oposición se traduce en dinámicas sociales de opresión, exclusión y 

discriminación para determinadas identidades17 y genera como en los casos 

anteriormente mencionados carencias de tipo social, económico, político y afectivo-

sexual, así como de seguridad, integridad y validez. El término trans se utiliza como 

paraguas para personas transexuales, transgéneros y travestis aunque puede ser 

extensivo a otros colectivos y simpatizantes que vislumbran la transfobia como 

fenómeno problemático global que no les es ajeno.  

Andrógino18: este término procede del latín androgynus, y este a su vez del griego 

antiguo νδρόγυνος, de la raíz νδρ- (anér, andr- que significa “varón”) et γυνή, (gyné, 

gynaik-, que significa “mujer”). Habitualmente se confunde con hermafrodita, sin 

embargo, cabe destacar que se refiere a persona con apariencia ambigua en la que no se 

puede saber con certeza si es hombre o mujer puesto que posee marcados rasgos de 

feminización que conviven con otros que apuntan hacia una sospechosa masculinidad 

latente. Ambiguo se equipara con equívoco19, lo que viene a significar que su 

catalogación en uno de los dos sexos validados por la cultura es una equivocación. 

Hermafrodita o hermafrodito20: este término procede del latín Hermaphrodītus, y este 

del griego antiguo Ηρμαφρδιτος, personaje mitológico que heredó los respectivos sexos 

de sus progenitores Hermes (dios de la comunicación y del comercio) y Afrodita (diosa 

del amor, la belleza y la sensualidad). Tradicionalmente se ha aplicado a las personas 

con atributos sexuales masculinos y femeninos o que son difícilmente catalogables en 

un único sexo. El término hermafrodita puede circunscribirse a fenómenos de 

intersexualidad21, sin embargo esta conceptualización resulta ofensiva para algunos 

colectivos de personas. Médicamente se han hecho diversificaciones varias entre el 

verdadero hermafrodita y el no verdadero. La diferencia entre andrógino y hermafrodita 

no es evidente, sin embargo, en mi opinión, andrógino se refiere más a aspectos de 

17 Butler, J., El género en disputa, op. cit., pp. 136 y 272. 
18 Real Academia Española (2001) Diccionario de la lengua española, Madrid, Espasa Calpe (versión digital en 
www.rae.es). Para ver más sobre andrógino, en Zolla, E. (1990) Androginia, Madrid, Debate. 
19 Vox (1983) Diccionario ilustrado latino-español, español-latino, Barcelona, Biblograf. 
20 Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, op. cit. Para ver más sobre hermafrodita o 
hermafrodito, en Zolla, E., Androginia, op. cit. 
21 Chase, Ch., “Hermafroditas con actitud”, op. cit. 

45 



apariencia general que apuntan rasgos de feminización y hermafrodita se circunscribe a 

aspectos más genitalizados y del aparato reproductor de la persona. 

Intersex: persona cuya asignación sexual se puede circunscribir difícilmente al sexo 

masculino o femenino en términos genitales, gonadales, de genotipo o fenotipo, puede 

presentarse en distintas variables y morfologías. En la actualidad la lucha intersexual se 

centra en acabar con las operaciones de reasignación sexual infantil22 puesto que su 

diagnóstico está muy genitalizado. Cabe destacar que mientras las personas transexuales 

para acceder a operaciones de reasignación sexual deben pasar por el psiquiatra y 

conseguir su consentimiento23, las personas intersexuales no dan consentimiento puesto 

que son recién nacidas y ninguna de las personas que media en la operación y el 

consentimiento de la misma tiene la obligatoriedad de pasar por la consulta del 

psiquiatra para asumir responsabilidades. Esto parece obedecer a cierta creencia que 

supone que los cuerpos no son propiedad de las personas que los ocupan sino de la 

cultura social del momento. En el caso trans e intersex el derecho al propio cuerpo es 

mediado, tutelado, cuando no directamente interpelado por la socio-cultura y sus 

prácticas invasivas de construcción de lo legítimo, lo válido, y lo verdadero24. 

22 Chase, Ch., “Hermafroditas con actitud”, op. cit. Véase también Cabral, M., Interdicciones, op. cit. 
23 Gobierno de Aragón, Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, op. cit. 
24 Foucault, M. (1998) El verdadero sexo, Guatemala, V. Sullivan. 

46 



3. LA CULTURA ANTI-TRANS

Reflexiones hacia una re-definición de la transfobia 

En primer lugar quiero hacer unas reflexiones en cuanto a la definición de transfobia. 

En mi opinión engloba muchos más significados que los que generalmente son 

contemplados. Si hacemos una reflexión profunda de lo que generalmente es aceptado 

como definición se puede observar cómo elementos con los que se relaciona 

directamente acaban invisibilizados, y, por tanto, silenciada la relación que guarda con 

otros fenómenos de opresión que nacen de una misma fuente. Es necesaria una 

comprensión más amplia para entrever una problemática que no sólo afecta a las 

personas trans sino a todas las personas a las que se aplican los marcos de género, y, por 

tanto, a la población en su conjunto. 

La transfobia o miedo a lo que va más allá del discurso coherente de los marcos de 

género puede definirse como el odio que nace del miedo y las acciones que de este 

emanan hacia todas las personas que transgreden los marcos de género, y, por tanto, no 

cumplen las expectativas sociales y sexuales en función del sexo asignado o reasignado 

al nacer. Este tipo de violencia, en función de los planos trascendidos, puede 

manifestarse en forma de sexismo, de machismo, de homofobia, lesbofobia, bifobia o lo 

que vulgarmente se ha catalogado como transfobia. Puede albergar varios grados, desde 

el detrimento de los derechos médicos, civiles, humanos y sociales, la discriminación 

total o parcial de la persona y sus intereses, a la violencia física en todos sus grados y 

variantes. Este tipo de violencia, que dilapida la diversidad humana, se ejerce desde el 

ámbito socio-cultural pudiéndose manifestar en el ámbito familiar, educativo, sanitario, 

laboral, institucional en dirección al ámbito vital, emocional y sexual de las personas de 

todos los sexos y edades que no cumplen las expectativas binarias de dos únicos sexos 

construidos por la cultura.  

En general, transfobia se circunscribe al colectivo trans, no obstante, transfobia viene a 

significar fobia o miedo a lo que va más allá y entiendo que se refiere a lo que va más 

allá del discurso sexista y hetero-cisexual de los marcos de género. En este sentido, la 

transfobia engloba varios fenómenos puesto que todas sus variantes aunque son 

catalogadas de distintas formas, como si no guardasen relación alguna entre sí, emergen 

47 



de la trascendencia del discurso coherente hetero-cisexual y sexista de los marcos de 

género25. Por un lado, el sexismo (redirigir a los sexos) y el machismo (imponer el 

desequilibrio de poder entre los sexos) genera fenómenos de opresión hacia personas 

que van más allá de los marcos de género con respecto al sexo asignado o reasignado en 

el plano de lo fisio y del rol social, y como consecuencia, acepta e impone un 

desequilibrio de poder entre el hombre y la mujer y una diferencia sustancial. Por otro, 

la homofobia, la lesbofobia y la bifobia se aplica a las personas que van más allá del 

discurso coherente de los marcos de género en el plano de las sexualidades, y, además, 

aplica la suma del sexismo y el machismo para su ejercicio. Y por último, la transfobia 

es un fenómeno de opresión que se aplica a las personas que trascienden todos o casi 

todos los planos de los marcos de género, más por una difícil catalogación clarificadora 

que por la trascendencia radical de todos los planos puesto que en principio sólo 

trascendería el plano de la asignación de sexo. Este tipo de violencia, además, incluye 

dosis de sexismo, machismo, homofobia, lesbofobia y bifobia para su aplicación.  

En mi opinión, es un mismo tipo de violencia puesto que tiene una fuente común, la 

trascendencia de los marcos de género, y la violencia que opera en el discurso se debe a 

la persistencia del propio discurso. La violencia se materializa de diferentes modos y en 

diferentes grados, determinada esta por la cantidad obvia de planos de los marcos de 

género que la persona trasciende en su ejercicio vital, en relación con las normas 

sociales de género. Esta violencia se encamina a corregir, redirigir, reprimir y cohibir 

los deseos, vivencias y experiencias de las personas que trascienden los marcos de 

género en cuanto a sexualidad, identidad, rol social y distintas variantes contempladas 

en el plano de lo fisio. No puede decirse en suma que la diversidad se contempla como 

una libre opción que no está sujeta a ejercicios de violencia. Lo que distingue un tipo de 

violencia o tratamiento de otro es la magnitud y cantidad de planos que trasciende la 

persona, y, por tanto, la cantidad de planos que han de ser redirigidos o imposibilitados 

en su emergencia. Entiendo que es un mismo mecanismo de opresión puesto que nace 

del propio discurso de los marcos de género, y varía únicamente en función de la 

cantidad y cualidad de los planos trascendidos por la persona.  

En este sentido, en función de la autoconciencia identitaria del sujeto la violencia puede 

presentarse como sexismo, como machismo, como homofobia, lesbofobia, bifobia o 

transfobia una vez que se verbaliza la identidad trans. Sin embargo, antes de su 

25 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 80. 

48 



verbalización los ejercicios de violencia son de carácter sexista, machista, homófobos, 

lesbófobos, bífobos y en esencia tránsfobos en cuanto que se producen de la fobia que 

provoca el trascender los distintos planos de los marcos de género. Una vez verbalizada 

la identidad trans los ejercicios de violencia de carácter sexista, machista, homófobos, 

lesbófobos y bífobos no desaparecen, muy contrariamente se acentúan en un 

cuestionamiento perpetuo de las identidades trans. Si bien la homosexualidad, el 

lesbianismo o la bisexualidad, así como cierta flexibilidad en los roles de género, está 

contemplada en la teoría dentro de la cultura, en la práctica las normas sociales 

provocan variados ejercicios de opresión y violencia, lo que deja en entredicho la 

contemplación de la diversidad en los marcos de género como una opción libre no sujeta 

a ejercicios de violencia26.  

La transfobia aplicada a personas trans, además aglutina gran parte de prejuicios 

sexistas, machistas, homófobos, lesbófobos y bífobos, y se caracteriza por un añadido 

derivado de la evidencia y la estigmatización social, o lo que es lo mismo, en la práctica 

por la legitimidad socio-cultural del abuso de poder y de la violencia por cualquier 

persona sobre dicho colectivo de manera impune e infinitamente repetible en el tiempo. 

Cabe mencionar que a partir de 1994 dejó de ser necesario querer transformar el cuerpo 

para poder ser diagnosticado como transexual27 y que el DSM contempla en futuras 

ediciones tratar la transexualidad desde la infancia, lo que puede provocar que niños y 

niñas con pluma o que manifiesten un rol social contrario al sexo asignado puedan 

entrar en las redes de estigmatización y re-direccionamiento tránsfobas aunque no sean 

trans28.  

La conceptualización como he dicho puede variar por la cantidad evidente de planos 

trascendidos así como la violencia proporcional que la cultura establece como plausible 

como elemento catalizador y de represión de las diversas manifestaciones individuales 

que atentan a la norma. De nuevo debemos llamar la atención sobre el hecho de que 

cada plano de trascendencia tiene un tipo de violencia específica que nace de una fuente 

común y que su estructuración o subdivisión conceptual vendría a ser un sumatorio de 

violencias. Y aunque la suma de las partes no es el todo a mayor número de planos 

trascendidos mayor número de tipos de violencia a los que se somete a la persona. Los 

26 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 272. 
27 Ibíd., p. 18. 
28 Missé, M. y Coll-Planas, G. (ed.), (2010) El género desordenado. Críticas en torno a la patologización de la 
transexualidad, Madrid, Egales, p.16. 

49 



tipos de violencia no emergen de una manera objetiva o matemática sino que la suma 

vendría a ser un cómputo puesto que en lo concerniente a interseccionalidad e identidad 

es un todo subjetivo y no medible de manera cuantitativa sino cualitativa29. La 

transfobia se alterna con la homofobia, el sexismo, el machismo, la lesbofobia y la 

bifobia, y en esencia, nacen todas de la transfobia, o miedo a lo que va más allá, puesto 

que esta las aglutina a todas. El miedo traducido en violencia hacia todo lo que va más 

allá de las normas sociales de género relaciona a unas formas de violencia y a otras. No 

veo acertado separar estos modos de opresión como fenómenos inconexos puesto que 

nacen de una misma causa, la trascendencia de lo que deben ser los sexos según las 

normas sociales, y en este sentido, nacen de la trascendencia del propio sexo y de la 

trascendencia de los roles sociales y sexuales aplicados a los mismos30. El colectivo 

trans no sería el que está sujeto a mayores niveles de violencia y precariedad31 si no 

representara la oposición radical al discurso que lo cataloga, el de la asignación de los 

sexos y de todo aquello que culturalmente se le propone y se le intenta imponer32. 

Acoso psico-social en edad infantil 

La violencia institucional y social (política, económica y sexual) de la cultura anti-trans, 

de la cultura que va contra todas aquellas personas que van más allá de los marcos de 

género de manera correctiva y coercitiva, se fundamenta en la impunidad. Esta 

determina que una serie de acciones correctivas puedan ser repetidas legítimamente en 

el tiempo de manera indefinida por cualquier persona que forme parte de la cultura y de 

la sociedad sin responsabilidad alguna. En este sentido, es importante destacar que no 

son sólo las acciones impunes particulares lo que hace real esta violencia contra 

personas que trascienden los marcos de género en diferentes variantes, sino que de la 

acción repetida de impunidad y violencia legítima han emergido instituciones y 

reglamentaciones con protocolos concretos33, que fundamentan su acción en esta 

impunidad hacia determinados colectivos, normalmente llamados minoritarios.  

La gravedad del hecho radica en la inconsciencia y en la invisibilidad del hecho en sí 

mismo, por lo que este análisis está orientado no tanto a resolverlo como a visibilizar las 

29 Platero, R. (L.), Intersecciones, op. cit. 

30 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 80. 
31 Domínguez Fuentes, J. M., García Leiva, P., Hombrados Mendieta, M. I., Transexualidad en España, op. cit. 
32 Gobierno de Aragón, Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, op. cit. 
33 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 233. 

50 



estructuras que reproducen la opresión para contribuir a su resolución. Como dije, es un 

problema grave para todo el género humano y no por su negación sistemática deja de 

existir, muy contrariamente es agravado, y viene a afirmar un sesgo para la sociedad en 

su conjunto. El maltrato que se dispensa a niños, niñas y personas adultas, cabe añadir 

que está determinado por la cultura en un preciso momento34, lo que significa que 

podría pasarle a cualquiera si así lo determina la cultura antes de su nacimiento. Ser 

rubio, por ejemplo, podría ser algo extremadamente dañino si la cultura establece que 

esto es algo malo y trasciende la normatividad. Si esto ocurriera las personas rubias 

fundamentarían su identidad en torno al color de sus cabellos, y aunque esto no 

presentara su identidad, sí condicionaría su existencia vital en todos los planos, socio-

económico, político y afectivo-sexual, por lo que acabaría re-presentando su identidad 

completa, hecho fundamental para la estigmatización y la legítima violencia, impune e 

indefinida, puesto que el sujeto pasa a ser estigma u objeto y deja de ser sujeto en la 

práctica.  

En cierta manera la cultura crea identidades desiertas condicionadas por la significación 

cultural del momento, no significan lo mismo en un momento de la Historia que en otro, 

y, por tanto, las identidades no son propias sino culturales y relacionales35. Este 

ejercicio de traslación está planteado para preguntar ¿qué hace que este caso hipotético 

del color del cabello resulte intolerable y no el maltrato que se ejerce a los niños, niñas y 

personas adultas por trascender la normatividad de los marcos de género? La violencia 

que se ejerce desde variados ámbitos a las personas trans, de todas las edades y sexos, la 

determina la cultura puesto que habitamos una cultura extremadamente sexista y anti-

trans. Desde la infancia la escuela inculca, así como las familias propias y ajenas, los 

estereotipos de género a las niñas y niños en función de la asignación sexual. Los 

psicólogos y psicólogas plantean problemáticas que vuelcan sobre sujetos que 

trascienden los planos de los marcos de género, en este caso niños y niñas. El 

cuestionamiento reiterativo de su identidad y la negación de la misma contempla una 

contradicción puesto que si algo es reiteradamente negado es por la evidencia con la que 

es afirmado. La transfobia social y la cultura anti-trans culpabiliza a los progenitores y 

pone en duda la educación que han dispensado al sujeto que es diferente a lo que la 

normatividad propone. El cuestionamiento de la educación que dispensa el entorno 

cercano pone de manifiesto un problema que ha de resolverse cuanto antes. La 

34 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 286. 
35 Ibíd., pp. 61 y 286. 

51 



culpabilidad inconsciente y la consciencia de problema en las madres y padres incentiva 

la personificación del problema en sus propios hijos/as los cuales ponen en evidencia la 

existencia de una problemática cultural y de planteamiento. Provoca además que, 

generalmente, las madres y padres deleguen la resolución del problema en las 

instituciones médicas y educativas. Sometiendo a estos sujetos a ser sujetados como 

campo de estudio y experimentación para coartar y cohibir sus deseos y vivencias. La 

represión y la negación de lo que es afirmado de manera reiterada es la resolución del 

problema, que no hace más que agravarlo, puesto que la negación del problema no lo 

resuelve, lo invisibiliza, y, por tanto, permite la pervivencia del problema sin resolución 

en cuanto que permite la pervivencia de la transfobia sin responsabilidad. La violencia 

psicológica impune y libremente ejercida sobre niños/as se basa en la coacción y acoso 

reiterado para imponer determinadas pautas de manera intencionada y prolongada que 

impide el bienestar del sujeto, y que, paradójicamente, no se contempla como violencia 

psicológica de personas adultas hacia población infantil. 

En el caso de la identidad de género la gravedad del hecho radica en que esta aparece en 

edad temprana (entre los cuatro y seis años)36 más por contraposición a las normas 

sociales de género o a lo que se espera del sujeto por una asignación sexual concreta y 

estricta que por la existencia esencial de hombres y mujeres37. Esto permite tanto al 

entorno como al propio sujeto tomar consciencia del hecho en sí mismo, que por una 

afirmación espontánea de sus deseos choca de lleno con las normas sociales de 

asignación. En un entorno que no chocase con la normatividad el hecho pasaría 

inadvertido y sería aceptado igual que otro tipo de afirmación espontánea de los deseos, 

como puede ser el hecho de querer y poder identificarse en masculino.  

La violencia es extremadamente grave, puesto que tiende a la negación y represión de 

los deseos en todos los planos de la existencia de ciertos sujetos. La dirección de la 

violencia parte de amplios grupos e individualidades sociales y se materializa, como he 

dicho, en todos los planos de la existencia del sujeto. En el caso de las personas trans de 

todas las edades y sexos, en la ropa, los juegos, los baños, las relaciones, los vestuarios, 

las formas de expresión, los deportes, las necesidades y demás proyecciones socio-

36 Domínguez Fuentes, J. M., García Leiva, P., Hombrados Mendieta, M. I., Transexualidad en España, op. cit. Esta 
fuente dice que aparece en torno a los 10 años de edad, discrepo, por mi experiencia y por contrastación de datos con 
otras fuentes como en Missé, M. y Coll-Planas, G., El género desordenado, op. cit. No obstante, podría ser que al 
aparecer la conciencia de orientación del deseo en torno a los diez años y su fijación con respecto a las normas 
sociales, se consolidara una afirmación más clara y radical de la identidad trans o que, en efecto, las identidades al ser 
fluidas y estar en relación con las normas sociales puedan fijarse en diferentes momentos y en función del sujeto. 
37 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 80. 

52 
 

                                                            



sexuales, que actúan como espacios de violencia y provocan el cómputo de un sujeto 

susceptible de ser anulado íntegramente y violentado de manera infinita e indefinida. La 

violencia se basa en la negación de la afirmación espontánea del sujeto, y a su vez, en la 

negación de la violencia, lo que permite repetirla continuamente y sin responsabilidad, 

puesto que no es contemplada como violencia. 

Obligar a un niño de manera reiterada a vestirse de niña, tanto en fechas señaladas 

(carnavales, sacramentos y fiestas religiosas) como en su vida cotidiana, limita tanto el 

juego como el propio desarrollo. Las proyecciones sociales sexuadas en términos de 

juguetes, regalos e incluso material escolar, viene a solaparse con un paradigma 

constrictivo de negación de todo aquello que trasciende las normas de género aunque en 

este caso sean personas. Test, cuestionarios y preguntas que ya tienen respuesta, así 

como afirmaciones negadoras constituyen en objeto de estudio, o, por lo menos, en 

objeto de censura, a estas personas. Las discriminaciones cotidianas que vienen a ser 

una negación reiterada y persistente de lo que el sujeto desea experimentar es 

extremadamente grave, puesto que el entorno pretende construir a estas personas desde 

la negación, dilapidando la afirmación de sus deseos y vivencias.  

Es importante destacar, por la gravedad del hecho, que este tipo de violencia coercitiva 

y punitiva es ejercida por personas adultas hacia población infantil y parbularia. El 

abuso de poder y la legítima violencia hacia el colectivo trans se sigue reproduciendo en 

edad adulta en virtud de la patologización, la estigmatización, la des-legitimización del 

sujeto38, y, en suma, la infantilización, que tutela la construcción de sus cuerpos, de sus 

vidas y el alcance de sus deseos, derechos y deberes. Para que la reiteración de la 

violencia pueda ser infinita e impune debe hacerse desde el estigma, la patologización, 

la des-legitimización y la infantilización, de modo que aunque el sujeto pueda 

defenderse siempre estará en posición de ser objeto legítimo de abuso y violencia, y, por 

tanto, vulnerable y precario, puesto que no es contemplado como sujeto legítimo sino 

como estigma a corregir.  

Desde un análisis superficial un hecho en sí mismo legitima las agresiones, sin 

embargo, no es el hecho lo que legitima socialmente estas agresiones sino el estereotipo 

y prejuicio latente. De este modo la legítima agresión visibiliza el hecho en sí mismo y 

lo usa como vehículo de violencia que permite la acción de la fobia y el prejuicio que 

38 En tanto que son cuerpos contemplados como no humanos y abyectos, ver Butler, J., El género en disputa, op. cit., 
p. 225, en referencia a lo no humano y lo abyecto.  

53 
 

                                                            



queda invisibilizado. El mecanismo es igual en población adulta y en población infantil, 

la diferencia radica en que en población infantil se silencia e invisibiliza la carga de 

violencia que la violencia tiene de hecho, puesto que los niños y niñas están 

deslegitimados frente a la población adulta y no son directamente escuchados. Mientras, 

en personas adultas la invisibilización se fija no tanto en el silencio de la violencia, 

puesto que la población trans adulta está contemplada como objeto legítimo de 

violencia, como en la invisibilidad del prejuicio y la fobia que mueve a esa violencia. El 

hecho que desencadena la violencia es sólo un vehículo para la fobia, y aunque el 

conflicto se fija en el hecho, en realidad, no emerge de él, sino más bien, es una 

manifestación y desahogo de la fobia. 

En resumen, la transfobia infantil se fija en la negación y silenciamiento de la violencia 

puesto que es un hecho censurable. Mientras, la transfobia adulta, más elaborada, apunta 

al silenciamiento del prejuicio y la fobia que mueve a esa violencia, puesto que todo lo 

que tiene que ver con la discriminación es un hecho censurable. En esta línea, ciertos 

cuerpos son contemplados como objetos susceptibles de legítima violencia y no sería así 

si el prejuicio que mueve a la violencia fuera visible. La capacidad de las personas 

adultas de denunciar esta violencia discriminatoria es quizás lo que mueve a la negación 

de la transfobia, y, por tanto, a la posibilidad de repetición impune e infinita de la 

violencia. Mientras, la capacidad de la población infantil de denunciar la violencia es lo 

que mueve a la negación por parte de los adultos de la violencia misma, puesto que los 

niños/as no son contemplados, como ocurre más fácilmente con las personas adultas, 

como objetos legítimos de violencia.  

La violencia hacia niños y niñas, y la problematización del sujeto, tanto por su entorno 

cercano como por personas completamente ajenas a él, viene a determinar su silencio y 

su indefensión, puesto que por su condición infantil no son escuchados, y, por tanto, la 

violencia resulta invisible para quien la ejerce y para quien no es violentado. El plano de 

la orientación del deseo, por aparecer en edad algo más tardía (entre los siete y los 

nueve años) y por formar parte de la vida íntima de la persona y no estar patente en todo 

momento, es más fácil de eludir en términos de violencia. Sin embargo, la violencia es 

ejercida igualmente puesto que las proyecciones sociales y culturales existen de manera 

permanente tanto en la familia, las instituciones educativas, los medios de comunicación 

y todos los demás ámbitos del plano social susceptibles de generar estereotipos y 

correctivos más o menos violentos, y por una falta de referentes que contemplen una 

54 
 



mayor diversidad. En la adolescencia, tanto para población trans como para población 

gay, lésbica y bisexual destaca una falta total de información, así como una sospechosa 

desinformación que redirige a los sujetos a parámetros de normatividad que no 

contemplan sus deseos.  

El silencio de los niños/as es una forma social de tabú que emerge en edad adulta como 

estigma anti-trans, profundamente arraigado, y permite entender por legítima la 

violencia injustificada hacia determinados colectivos. La cultura contempla el uso 

legítimo de la violencia hacia ciertas minorías y la necesita para su producción, 

reproducción y permanencia. La patologización de lo trans es un ejercicio de 

legitimización social para un pacto socio-sexual determinado ¿pero a quién puede 

beneficiar esto si el beneficio no se fija en términos de privilegio? Los discursos que se 

amparan en la Ciencia y el derecho son construcciones políticas de verdad y mentira39 

puesto que los paradigmas no son asépticos y tienen implicaciones que se aceptan en 

función de sus propios fines. Hablar de objetividad es un ejercicio de silenciamiento en 

cuanto que aquello que es objetivo no puede ser cuestionado, y, por tanto, se acepta 

eminentemente consolidando lógicas discursivas que pretenden ser legítimas para su 

aplicación en el reparto social del bienestar y la violencia. 

Lo trans no es contemplado como algo real en la estructura socio-cultural40, por lo que 

la cobertura de sus necesidades no está contemplada como algo posible, y, por tanto, las 

obstaculiza. Esto se debe más a una categorización excesiva y deficiente que a un deseo 

consciente de genocidio en la práctica. El resultado es un fenómeno grave y 

problemático para todo el género humano, pero sobre todo, para las personas trans. Las 

vidas de las personas trans en este sentido son pre-determinadas por la cultura en 

función del sentido usufructuario que han impuesto sobre sus cuerpos. Aquellas 

personas que no son hombres ni mujeres en esencia no pueden ser contempladas por 

una sociedad que se organiza desde el binomio, y no pueden ser integradas en la 

estructura social más que a través de la exclusión, los márgenes y la marginalidad41.  

39 Foucault, M., Historia de la sexualidad, op. cit.  
 
40 Butler, J., El género en disputa, op. cit., pp. 284 y 288. 
41 Galé Moyano, Mª J, Cuerpos singulares, op. cit. 
 

55 
 

                                                            



Las categorizaciones no pueden reflejar la diversidad real de aquello que dispone de 

vida, puesto que actúan como límite de lo posible42 y establecen la negación ante la 

necesidad de coartar la afirmación en función de dichas categorizaciones. Puede decirse 

que las identidades existen en contraposición a normatividades constrictivas con el fin 

de acabar con tales constricciones que les condicionan, y, en cierta manera, les 

determinan. Sin embargo, todo lo que puede englobarse como identidad no son más que 

deseos, fluidos o “permanentes”, del sujeto de muy distinta índole en relación con las 

normas sociales.  

Todos los seres exponen deseos espontáneos, afirmaciones, esto no significa que por 

fuerza los deseos deban ser variables, significa que por fuerza la expansión y afirmación 

personal, así como el desarrollo del potencial del sujeto ha de ser libre, y, las normas 

sociales deben contemplarlo de manera equitativa y diversa para un desarrollo capaz de 

trascender la “antinaturalidad fundamental”43 que contempla la cultura y las normas 

sociales como fundamento natural puesto que genera para el sujeto uni-versal44 

“privilegios cuyo alcance mismo son incapaces de medir”45. Esto provoca dos cosas, 

por un lado, el abuso legítimo de unas personas a expensas de otras, y por el otro, la 

explotación del privilegio en lugar del propio potencial. Esto a su vez genera una falta 

total de responsabilidad, y, por tanto, de libertad incentivando las consecuencias que de 

esta situación pueden emanar llegado el punto de inflexión y/o disrupción. 

Protocolos institucionales y sociales transfóbicos en edad adulta 

Hechas estas puntualizaciones podemos abordar las instituciones sociales y su relación 

con la cultura anti-trans en la edad adulta. Los protocolos transfóbicos institucionales 

que emergen y el acoso psico-social que se ejerce desde instituciones públicas y entes 

privados, así como por personas individuales, crea en su práctica un sesgo coercitivo y 

punitivo hacia ciertas identidades. Es importante destacar que la transexualidad se 

despenalizó en España en 1983, y, por tanto, estaba contemplada como delito penal. Sin 

duda los estereotipos que yacen en la cultura son capaces de dictar el devenir de las 

vidas que habitan esa misma cultura, y las instituciones al estar atravesadas por la 

cultura convergen en la manera de tratar todo aquello que entienden como un conflicto. 

42 Ibíd. 
43 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 288. 
44 Grosfoguel, R., “Racismo/sexismo epistémico”, op. cit.  
45 Beauvoir, S., El segundo sexo, op. cit., p. 32. 
 

56 
 

                                                            



Entendiendo como conflicto la vida de las personas trans y lo que la cultura establece 

que deben ser sus vidas (imposibles) nos hallamos frente a un problema de dimensión 

infinita, puesto que las personas trans son una parte del conflicto, y el resto de la 

sociedad en su conjunto son la otra parte. No obstante, el resto de la sociedad en su 

conjunto, parece o pretende parecer invisible en dicho conflicto y actúa como si el 

conflicto en la práctica no le afectase o no participara de él. Sin embargo, es la 

constricción de los marcos de género lo que genera el conflicto, y estos marcos, como 

dije con anterioridad, son aplicados a la población en su conjunto. Los conflictos 

pueden resolverse por poder, por ley o por interés, pero si ambas partes del conflicto no 

lo consideran resuelto el conflicto seguirá latente indefinidamente. Esto significa que si 

alguna de las dos partes que media en el conflicto sigue entendiendo que no está 

resuelto seguirá vigente, así como las consecuencias del mismo. ¿Qué interés puede 

existir en la prevalencia de este conflicto si no es la aplicación estricta de los marcos de 

género sobre todas las personas en su conjunto para que prevalezca un determinado 

orden socio-sexual y una determinada manera de repartir la precariedad y el privilegio? 

En concreto, la problemática trans se debe a la transfobia social existente en los 

discursos de los marcos de género al igual que otra serie de problemáticas que derivan 

de los mismos como el sexismo, el machismo, la homofobia, la lesbofobia y la bifobia. 

Las lagunas que existen en los procedimientos administrativos e institucionales en 

referencia a determinados colectivos que trascienden, de una manera u otra, los marcos 

de género, sientan las bases de su exclusión e impide que ejerzan sus derechos y deberes 

humanos en igualdad y equidad. Es un tipo de violencia estructural que se materializa 

en las administraciones, en lo social, en lo político, en lo económico y en todo el plano 

vital, desde lo público y desde lo privado46. Ser hombre o mujer transexual genera 

distintas problemáticas y habría que abordarlas diferencialmente, sin embargo, aquí se 

va a plantear de manera general la estigmatización y discriminación sistemática del 

colectivo trans por el hecho de afirmar un género distinto al sexo que le fue asignado al 

nacer por la cultura.  

El mercado laboral al estar estructurado en su práctica general en puestos de trabajo 

sexuados, o, dicho de otro modo, por albergar trabajos para hombres y trabajos para 

mujeres excluye de manera sistemática al colectivo trans. Puesto que este no puede ser 

46 Sobre el modo cultural de afianzar la violencia en términos discriminatorios ver Butler, J., El género en disputa, 
op. cit., p. 233. 

57 
 

                                                            



definido en base a criterios tan estrictos y ajenos, y sus cuerpos, sus identidades y sus 

conductas se construyen de otro modo más diverso. La existencia de baños y vestuarios 

adaptados a la biología general de lo que la cultura dice que es un hombre o una mujer 

menoscaba en buena medida su integridad, así como la pone en juego. Y coloca a estas 

personas en graves situaciones de vulnerabilidad y carencias de infraestructuras para 

satisfacer sus necesidades fisiológicas en igualdad y seguridad (sobre todo para los 

hombres trans) como podría ser ducharse u orinar. Todos los espacios y contextos que 

segregan en función del sexo asignado, habitualmente confundido con el género 

performado, acaban siendo en el caso trans espacios no seguros. Y, por tanto, lugares 

donde experimentan nerviosismo e inquietud, puesto que pueden ser descubiertos en 

cualquier momento y no existe certeza de seguridad. Aun cuando esto no preocupe a la 

persona o no tenga por qué preocuparle la incertidumbre siempre estará presente puesto 

que no puede saber si estos espacios de segregación sexual serán funcionales para sus 

necesidades fisiológicas, su biología y sus necesidades de intimidad y privacidad. Es 

por esto que muchas personas trans no acuden a gimnasios o acuden ya cambiadas, en 

este sentido, también destaca el hecho de que no puedan federarse en competiciones 

deportivas ni como hombres ni como mujeres, o, que las pruebas de doping les excluya 

por la hormonación de las competiciones.  

En esta línea la construcción que la cultura y el propio sujeto ha hecho de su cuerpo, por 

lo menos hasta la mayoría de edad, condiciona su papel en el deporte, así como la 

biología individual de cada persona en función del predominio de rasgos relacionados 

con las hormonas como podría ser el grosor de los huesos y de la piel, la presión 

sanguínea o la tendencia a generar musculatura. En este sentido, no creo que no existan 

los sexos pero sí que no son dos, y estos no deberían catalogarse en función del género 

performado desde un punto de vista hetero-cisexual porque no obedece a la realidad. En 

la práctica, segregan a los géneros, no a los sexos, pero contemplan únicamente a los 

sexos para disponer las infraestructuras de las necesidades que deben satisfacer a los 

géneros, por lo que las personas trans siempre están excluidas porque su anatomía 

dentro del género no está contemplada y las infraestructuras se disponen en función de 

un sexo ajeno a su biología.  

Los umbrales de pobreza que afectan a este colectivo son alarmantes, en torno al 15,5% 

vive con una media de 300 euros mensuales o menos para la unidad familiar, que suele 

estar formada por dos personas o más. El 18,3% de las unidades familiares en las que 

58 
 



viven transexuales tienen unos ingresos mensuales de entre 300 y 600 euros, y el 11,1% 

no sabe, no contesta47. Hay que tener en cuenta que el estudio se hizo por unidad 

familiar y lo normal es que vivan dos personas, por lo que la situación podría ser aún 

más precaria ya que no podemos saber si la percepción de ingresos es de la persona 

transexual, de otras personas que no son transexuales, o del cómputo de quienes 

comparten unidad familiar. Según un informe de la unión europea el 55% de la 

población transexual está en paro48, mientras en España sería un 35,3% según este 

estudio49 que entendemos no contempla a transgéneros y travestis sino únicamente a 

transexuales. Cabe añadir, que el 27,5% de la población transexual como mayor grado 

de estudios tiene la ESO terminada, y un 25,5% como mayor grado de estudios tiene 

estudios superiores universitarios.50  

Con frecuencia son rechazados/as por sus familias de origen, en la infancia fueron 

reprimidos/as y en la edad adulta sus deseos vuelven a emerger con lo que de nuevo son 

rechazados/as y obstaculizados/as51, lo que determina, en buena medida, su falta de 

recursos y una correcta normalización social de la diversidad, puesto que la diversidad 

se tramita mediante cauces de exclusión y esto obstaculiza cualquier tipo de 

normalización ya que norma y exclusión son conceptos recíprocos y contrarios en la 

práctica. La falta de apoyo familiar y la transfobia social les determina una grave 

situación de vulnerabilidad y precariedad. Las instituciones públicas y entes privados 

reproducen estas mismas dinámicas de rechazo y conflicto puesto que la transfobia no 

existe al margen de las personas que la ejercen y las instituciones y empresas privadas 

son un reflejo de la sociedad que las inventa52.  

La burocracia institucional no dispone de vías eficientes para cambiar el nombre en 

fichas académicas, contratos de trabajo, cuentas bancarias, carnets o listados de 

oposiciones, lo que provoca que el ámbito personal e íntimo de la persona trans se 

convierta en parte de dominio público, centrando su atención en la genitalidad de la 

persona y no en la identidad53. Esto implica que la sociedad conozca antes la genitalidad 

de los sujetos trans que su nombre, y permite reproducir socialmente en la práctica el 

47 En Domínguez Fuentes, J. M., García Leiva, P., Hombrados Mendieta, M. I., Transexualidad en España, op. cit., 
pp. 19 y 20. 
48 Ibíd., p. 4. 
49 Ibíd., p. 31. 
50 Ibíd., p. 18. 
51 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 136. 
52 Ibíd., p. 233. 
53 Las personas trans puede decirse que en lugar de tener documento nacional de identidad (DNI) poseen un 
documento nacional de genitalidad (DNG) con una marcada connotación transfóbica por las prácticas que sostiene. 

59 
 

                                                            



estigma y el prejuicio puesto que lo primero que conocen de la persona es que es trans, 

hecho que le puede acarrear múltiples dificultades gratuitas. A quienes no les han 

permitido cambiar el nombre que figura en su documentación o se hallan todavía en el 

prolongado y tedioso trámite se les coloca igualmente en una situación grave de 

vulneración de sus derechos, puesto que en la práctica se vulneran y se violan.  

Como he dicho, la inadecuación del nombre de la persona trans con su documentación 

legal coloca a la persona trans en un estado permanente de desigualdad y vulnerabilidad, 

puesto que el estigma opera a uno u otro nivel en función de las personas con las que la 

persona trans toma contacto en sus trámites burocráticos. Al no contemplarse la 

existencia de personas trans desde toda clase de instituciones públicas como pueden ser 

escuelas, universidades, bibliotecas, oficinas de empleo, asuntos sociales o cuerpos del 

orden público, las personas trans se encuentran con numerosas e innecesarias 

dificultades, puesto que aunque no estén contempladas existen en la realidad. Estas 

problemáticas se traducen en el cese de prestaciones y exclusiones sistemáticas de 

derechos, oportunidades y deberes, puesto que es necesario demostrar la propia 

identidad o genitalidad, lo que queda traducido en una constante e infinita auto-

justificación a un compendio interminable de personas, porque operativamente lo 

público no establece una solución final cuando el registro civil ha denegado el cambio 

de nombre y la solución es la justificación reiterada e infinita del sujeto socavado y la 

demostración interminable de su propia identidad.  

Esta misma tendencia opera en las fuerzas del orden, el procedimiento en la práctica 

depende del funcionario, existe cierta ambigüedad y vulnerabilidad legal que permite 

ejercicios invasivos como pueden ser identificaciones aleatorias en la calle, y, la escasa 

discreción que presentan algunos funcionarios, así como faltas de respeto graves 

debidas en algunos casos a desinformación y falta de formación. También la 

criminalización del colectivo trans, que sigue pesando en el subconsciente colectivo, da 

lugar a este tipo de ejercicios invasivos de violencia. La necesidad de justificación 

acerca de la propia identidad coloca al colectivo trans en situación vulnerable frente a 

las fuerzas del orden público puesto que llevar la propia cartilla bancaria podría 

interpretarse como delito, e incluso portar la propia documentación. Si bien el hecho, 

con suerte, acabará como un simple malentendido, los perjuicios que hayan podido 

causar a la persona no serán compensados, ni se asumirán responsabilidades por nadie 

más que el propio sujeto socavado, obligado a corregir las irregularidades que le hayan 

60 



podido ocasionar. Este es el mismo procedimiento que existe en las demás instituciones 

y administraciones públicas. Todo esto provoca que el colectivo trans sea colocado en 

situación de desigualdad con respecto al resto de la sociedad en su conjunto. Puesto que 

lo público en sí mismo está contemplado para generarle perjuicios porque no contempla 

su existencia y ha de justificar reiteradamente su propia identidad para ser contemplado 

como sujeto de derecho y deber. Esto le hace convivir con una constante vulnerabilidad 

legal o vulneración reiterada de sus derechos legales y le obliga a una exagerada 

práctica burocrática puesto que tendrá que ir a los sitios dos o tres veces más que el 

conjunto de la población que sí está contemplada en lo público.  

Hay que aclarar que la ley del registro civil establece que es el número de DNI y no el 

nombre el elemento identificativo del sujeto porque podrían existir otras personas que 

se llamen y apelliden exactamente igual. En este sentido el nombre en teoría puede 

cambiarse libremente en instituciones públicas como colegios, universidades, oficinas 

de empleo, servicios sociales, bibliotecas y sanidad puesto que lo único identificativo es 

el número de DNI y el no cambio de nombre crea perjuicios y malentendidos, tanto al 

sujeto afectado como a las instituciones y funcionariado con los que se relaciona. Si 

bien por derecho una persona puede cambiarse el nombre en variadas instituciones la 

lucha que se debe emprender para tal efecto alarga con frecuencia el procedimiento más 

de lo necesario y aun así no existe garantía de poder llevarlo a efecto en la práctica, 

puesto que muchas veces delegan la decisión al registro civil que puede tanto aceptarlo 

como denegarlo. Como he dicho aunque lo único identificativo del sujeto es el número 

de DNI generalmente las instituciones funcionan por formularios en el que se exige el 

nombre poniendo en funcionamiento prácticas de discriminación y de exclusión 

inintencionadamente porque, como dije, la existencia de personas trans directamente no 

está contemplada. Y aunque cambiar el nombre en cada una de las instituciones es legal, 

puesto que la identidad del sujeto se fija en el número identificativo, en la práctica se 

suele imposibilitar encarecidamente, provocando variadas situaciones que rozan el 

absurdo. Por otro lado, la correspondencia oficial de la que puede depender la 

aprobación de una prestación, o la oferta de un trabajo sexuado y generizado, al no 

contemplar la existencia de personas trans permite que estas sean descartadas, 

identificadas con otro perfil, o, en su defecto no informadas puesto que el correo postal 

no contempla que una persona reciba correo a nombre de otra. Evidentemente las 

personas trans pondrán en su buzón el nombre que usan habitualmente y no el que les 

61 
 



descubra como transexuales dentro de su comunidad de vecinos, la intención que 

sucumbe a esto es pasar inadvertido/a para evitar riesgos y discriminaciones. La 

correspondencia, con frecuencia, no llegará generándole nuevamente problemas y 

desigualdades con respecto al resto de la sociedad a quienes sí les llega el correo postal, 

quedando por sistema excluidos/as de los servicios públicos de información, control y 

asistencia. El desconocimiento del derecho al cambio de nombre dentro del colectivo 

funcionarial provoca la violación sistemática del derecho de las personas trans, y genera 

dinámicas constantes e innecesarias de violación de derechos, faltas de privacidad y 

discriminación directa e indirecta.  

Otra opción para el cambio de nombre y que en apariencia es la más sencilla, puesto que 

una vez cambiado todas las instituciones estarían obligadas a cambiarlo, es la del 

registro civil. Esta institución permite dos vías para las personas trans, una sujeta a la 

obligatoriedad de ser declarado enfermo mental y recibir un tratamiento médico crónico 

por el tiempo mínimo de dos años, tiempo necesario para una correcta esterilización del 

sujeto hormonado. Que está sujeta, además, a la obligatoriedad de cambiar la mención 

registral de sexo aunque este no sea su deseo, puesto que el sexo que no tiene podría no 

definirle y no contemplar sus necesidades físicas, como podrían ser tratamientos 

médicos diferenciales (ginecología) o necesidades básicas que requieran de servicios 

adaptados a su cuerpo y a la forma de entenderlo. Cabe preguntarse, además, de qué 

pueden vivir estas personas durante esos dos años necesarios para el cambio efectivo de 

nombre en su documentación si fueron rechazadas por su familia de origen y en el 

mercado laboral lo son por la no concordancia de su documentación y apariencia. De 

igual modo, las personas de este colectivo pueden ser discriminadas en el ámbito 

académico y formativo, tanto por sus compañeros/as como por el profesorado, y, en el 

caso de exámenes que no sean tipo test la corrección puede estar condicionada por 

ejercicios de subjetividad humana en los que pueden operar prejuicios, ya que su ficha 

académica revela una evidencia. El fracaso escolar por otro lado obstaculiza la 

obtención de becas, así como el trabajo en negro, que con frecuencia ejercen por 

preservar su intimidad, dificulta su estabilidad y calidad de vida, e impide la correcta 

justificación de su condición de sujetos autónomos e independientes, y, por tanto, 

obstaculiza de nuevo la obtención de becas y ayudas. 

La inadecuación de su documentación no sólo afecta al ámbito académico y laboral, 

sino también a la asistencia sanitaria, pudiendo serles negado el derecho a ginecología o 

62 
 



urología en función del funcionario con quien trate, o poniendo en peligro su integridad 

en el caso de las personas que han cambiado su mención registral de sexo cuando no se 

detecte una sintomatología, o se detecte mal, por afectar esta únicamente, o de manera 

diferencial, a los distintos tipos de sexos, como podría ser un ataque al corazón, riesgo, 

además, habitual en este colectivo por el uso de hormonas. Si bien, aunque la persona 

no haya cambiado su mención registral de sexo en el DNI o incluso aunque no haya 

cambiado siquiera el nombre la negligencia puede ocurrir igualmente puesto que no se 

contempla la existencia de personas trans y el equipo médico puede no haber mirado 

antes de cualquier intervención de urgencia el nombre y la mención registral de sexo 

que figura en el DNI. Dado el caso, que sea determinante la sintomatología en función 

de los distintos sexos, al menos la negligencia podrá denunciarse, y, de este modo, 

visibilizar la desigualdad que existe en la práctica sanitaria entre cuerpos que son 

contemplados por el sistema público de sanidad y cuerpos que no lo son, para que en el 

futuro pueda contemplarse la práctica médica con las mismas garantías para personas 

que no son trans y para personas que sí lo son. Esta desigualdad radica únicamente en la 

idea de inexistencia de personas trans, y, por tanto, pueden activarse protocolos médicos 

de urgencia que no están basados en sus cuerpos, en su biología y en su anatomía sino 

en los géneros, hecho problemático cuando lo que se trata es el cuerpo no el género. 

La otra vía para cambiar el nombre a través del registro civil es la de cambio de nombre 

por el de uso habitual. Esta fórmula requiere igualmente dos años de justificación 

documental y no permite el uso de nombres que definan únicamente al sexo que la 

persona no tiene asignado en su documentación, sin embargo, existen nombres 

ambiguos y que pueden ser usados para ambos sexos. La problemática de esta vía radica 

en que la ley no es aplicada en igualdad a la persona trans o ambigua que al resto de la 

población en su conjunto, que puede cambiarlo de manera efectiva con su mera 

tramitación. En el caso trans el procedimiento puede alargarse por años y aún así no 

llegar a efecto puesto que la intención final del registro civil parece ser el cambio en la 

mención registral de sexo y este viene a ser un problema cuando la persona inicia el 

trámite con la única intención de cambiar el nombre, no el sexo. Finalmente la 

aprobación o la denegación del cambio de nombre está sujeta a la decisión de un/a juez 

y su ejercicio subjetivo de interpretación de la ley determina el proceso vital de la 

persona que lo solicita generando o ahorrando todas las problemáticas anteriormente 

mencionadas y alguna más, puesto que la documentación es uno de los focos principales 

63 
 



de las problemáticas trans debido a la transfobia. En estas condiciones muchas de estas 

personas pueden tender a la prostitución, a la delincuencia, al trabajo en negro o al arte, 

puesto que en cierta manera están determinadas a estar en tierra de nadie, en los 

márgenes y en la marginalidad, en detrimento tanto de ellos/as mismos/as como de la 

sociedad en su conjunto. 

Los subsidios no contributivos existentes para la población en su conjunto y que se 

aprueban a personas que carecen de ingresos aunque pueden paliar las consecuencias de 

las distintas discriminaciones no solucionan la problemática inicial. Puesto que la no 

inserción en el mercado laboral contribuye a la estigmatización, la discriminación y la 

criminalización. Hay que plantear soluciones a largo y corto plazo, no se puede aplicar 

un mismo protocolo de inserción para personas que no encuentran trabajo que para 

personas que no encuentran trabajo por ser trans. Hay que crear una vía efectiva y real 

de inserción, plantear soluciones reales y obstaculizar la transfobia54. El cambio de 

nombre en la documentación debe poder ser instantáneo, o en su defecto en un breve 

plazo de tiempo y a petición del/la solicitante, para que la persona pueda desenvolverse 

en la sociedad con normalidad preservando su vida privada y salvaguardando de este 

modo su seguridad e integridad en lugar de aumentar todavía más su vulnerabilidad. Por 

otro lado las personas no pueden ser medidas y construidas con parámetros que les son 

completamente ajenos, ni fijarles intereses y deseos que no desean, en este caso todo lo 

que se proponga y disponga estará en la base equivocado.  

En cuanto al protocolo médico para iniciar la llamada transición hay que destacar la 

obligatoriedad del diagnóstico psiquiátrico que certifique que no se tiene ninguna 

enfermedad mental para poder ser de hecho diagnosticado como enfermo mental 

(disforia de género)55. Los/las enfermos/as mentales, así como personas con síndrome 

de Down u otros síndromes no tienen derecho a ser transexuales, tampoco la población 

que haya sido o sea reclusa, y, en la práctica, personas con hijos/as, personas 

homosexuales, lesbianas y bisexuales, o con problemas de adicciones pueden ver sus 

diagnósticos comprometidos en función del/la psiquiatra que les diagnostique56. Las 

54 En Domínguez Fuentes, J. M., García Leiva, P., Hombrados Mendieta, M. I., Transexualidad en España, op. cit. 
55 Gobierno de Aragón, Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, op. cit. 
56 Muchos de estos datos en torno al funcionamiento del protocolo y las dinámicas de violencia y discriminación 
general, en edad infantil y en edad adulta, si no el conjunto de ellos, han sido extraídos de mi propia experiencia 
transpersonal. Transpersonal en tanto que mi experiencia personal siempre ha estado mediada por suposiciones 
desproporcionadas que han transfigurado y deformado la propia concepción/imagen que tengo de mi mismo, como la 

64 
 

                                                            



demoras en el diagnóstico así como en las pruebas necesarias para iniciar la 

hormonación con el endocrino/a son la prueba de un proceso tutelado, y, que en buena 

medida escapa por completo a la voluntad del paciente. La obligatoriedad de asumir la 

responsabilidad que las hormonas pueden provocar en el cuerpo alegando que uno se 

halla en sus plenas facultades psíquicas y mentales es un trámite burocrático necesario, 

y destapa cierta paradoja y contradicción en el proceso puesto que por un lado 

diagnostican una enfermedad mental, siempre que no exista otra enfermedad mental, y 

por otro, el paciente asume la responsabilidad médica total de las dosis hormonales 

recetadas por los/as médicos desde sus plenas facultades mentales y psíquicas. 

Cabe destacar que en lo concerniente a chicos trans se dispensa la misma dosis para 

todos al margen de peso, edad y otras variantes, y en la práctica no se permite rebajar la 

dosis bajo ningún concepto, ni adaptar libremente el tratamiento a los deseos del sujeto. 

La lejanía de los lugares a los que debe acudir el/la paciente obstaculiza nuevamente sus 

itinerarios ya que se hallan sujetos a las unidades que dispensan dichos tratamientos, 

normalmente ofrecidos en ciudades. El espaciamiento temporal de las pruebas y 

controles médicos, a pesar de poder ser aunados en un solo día o flexibilizados, suponen 

demasiados días como para no ser despedido/a del trabajo, aun en casos en los que el 

centro médico esté en la misma ciudad en la que se vive y trabaja. Este hecho podría ser 

solventado con algo más de coordinación y buena voluntad, y, de nuevo, destapa una 

estructura pública que contempla de manera legítima el perjuicio hacia la persona trans, 

puesto que para un correcto seguimiento del tratamiento en base al protocolo tendrá que 

ausentarse de sus obligaciones en más periodos de tiempo del que le cabe esperar al 

mercado laboral. 

Cabe mencionar que la presión ejercida en el ámbito médico-científico para que la 

persona transexual se someta a cirugías de reasignación sexual, aunque no se quiera 

someter a las mismas, se contemple desde Occidente para países no occidentales como 

delito en casos de ablación y castración que se llevan a cabo por presión cultural. 

Mientras, en Occidente se contemple la presión ejercida como terapéutica y legítima 

hacia las personas trans y se entienda punitiva para violadores (castración quirúrgica o 

química mediante hormonas). El problema radica no en las operaciones, puesto que 

existen personas que desean someterse a estas cirugías, sino en que en cierta manera el 

concepción que tienen los demás, en cuanto que siempre he estado limitado en un cuadro que vela la realidad en un 
intento fallido de frenar la libertad. 

65 
 

                                                                                                                                                                              



poder que existe sobre el propio cuerpo no es claro, no existe legitimidad identitaria, y 

viene a conformar un proceso tutelado permanente en el cual el sujeto es 

constantemente sometido a juicio y a presiones varias en forma de chantaje para poder 

pasar por todos los pasos fijados en el protocolo sin alternativas de elección. Los 

cambios físicos en el caso de los hombres trans no remiten, por lo tanto, el tratamiento 

podría no ser crónico aunque esto supondría la no esterilización del cuerpo que se trata 

y no sabemos si esto es una de las consecuencias que persigue el tratamiento. La salud y 

la libertad, en este sentido, o para este colectivo, no tiene mayor importancia, lo que 

importa es el cuerpo social en su conjunto, extirpar los síntomas que denotan su 

enfermedad y su artificiosidad. No creo que el protocolo esté elaborado desde malas 

intenciones, sin embargo fijar la dirección de cuerpos ajenos no refleja buenas 

intenciones puesto que las buenas intenciones con respecto a esos cuerpos las fijarán los 

propios sujetos. Impedir su participación activa en la elección concreta de su 

tratamiento personal, con información adecuada y rigurosa, en función de sus deseos y 

necesidades denota cuanto menos sospechosas intenciones.  

Procedimientos que invaden la libertad en estas magnitudes (cirugías, hormonación) 

desde una actitud paternalista y tutelar no contempla las necesidades y deseos del sujeto 

que debería ser tratado como paciente libre y responsable, y no como enfermedad a 

tratar, puesto que esto supone violar sistemáticamente y sin responsabilidad su libertad 

y su integridad físico-psicológica. Las problemáticas físicas y peligrosos riesgos 

derivados del tratamiento, que en todo momento debería ser informado con extremado 

rigor, además, debería contemplar que el/la paciente no quiera asumir tales riesgos, e 

incluso que encuentre innecesarias ciertas dosis y cirugías y no por eso deba y pueda 

dejar de ser contemplada/o como transexual, y, por tanto, negada la cobertura médica 

que le corresponde. Ver al otro como diferente imposibilita la empatía, y, en este 

sentido, cambiar el cuerpo del otro obstaculiza la identificación con el yo. Y, en 

consecuencia, no contempla el derecho, la integridad y el bienestar del otro en igualdad 

con el derecho, la integridad y el bienestar propio. O sea, jerarquiza los derechos y 

deberes de unos con respecto a otros que son estigmatizados para llevar a cabo tales 

prácticas con legitimidad, y, por tanto, sin responsabilidad, hecho cuanto menos 

censurable. 

 

 

66 
 



4. LA CULTURA TRANS

Despatologización 

El control social ejercido penitenciariamente57 hasta 1983 en España, se ejerce 

actualmente a través de instancias médico-legales58, que actúan tutelarmente sobre 

ciertos sujetos peligrosos para las normas sociales de género, de ahí, en parte, su 

criminalización y estigmatización social. Aunque la OMS y el Tribunal Internacional de 

Derechos Humanos contempla la despatologización trans59, el DSM V y el CIE-10 

sigue manteniendo la psiquiatrización mediante protocolos que describen la 

transexualidad como un trastorno mental que ha de superar fases terapéuticas para 

acceder a los tratamientos, lo que pone de manifiesto tanto la tutela permanente60 como 

el cuestionamiento indefinido de la identidad del sujeto trans para conseguir 

“autorización si procede” o en su defecto “informe propuesta” mediante “inspección”.61 

El acceso al tratamiento nuevamente usa términos como “abordaje”, “trastorno”, 

“comunicación de autorización” o “sospecha de posible TIG”, también habla de 

“valoración endocrinológica para descartar transexualidad secundaria” o “control y 

seguimiento psicológico y endocrinológico” para su última fase62, en la que destaca su 

cronicidad, y, por tanto, su control y seguimiento psicológico y endocrinológico 

perpetuo puesto que establece un tratamiento médico-psiquiátrico crónico.  

Por otro lado, el tratamiento será aplicado “cuando las condiciones de garantía así lo 

permitan”63 por lo que es un tratamiento condicional a su propia posibilidad de medios 

y profesionales, y, por tanto, no está garantizado. Esto queda justificado de esta manera: 

“la baja prevalencia de este tipo de trastornos ocasiona que la experiencia acumulada en 

57 Ver lo referente a ley de vagos y maleantes y ley de peligrosidad social en López Linage, J., Grupos marginados y 
peligrosidad social, op. cit. 

58 Gobierno de Aragón, Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, op. cit. 

59 Missé, M. y Coll-Planas, G., El género desordenado, op. cit. 
60 Ibíd. 
61 Gobierno de Aragón, Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, op. cit. 

62 Ibíd. 
63 Ibíd. 

67 



su abordaje sea escasa, lo que dificulta el cumplimiento de unos niveles de calidad 

adecuados (…) por lo que se designan un grupo de profesionales, que no 

necesariamente han de estar ubicados en el mismo centro”64, lo que significa que el 

tratamiento del trastorno será segregado del resto de la población así como que la 

formación general en la materia podrá estar en unidades dispersas, y, además, no 

garantiza niveles de calidad adecuados. 

La consideración del sujeto trans como enfermo mental es un modo de violencia y 

opresión que no está justificado y se basa en el control y obstaculización de emergencias 

disidentes en relación a los marcos de género que las normas sociales han establecido de 

manera estrictamente dicotómica. Además, ofrece una única vía de transexualidad65 

sujeta al protocolo tutelar que limita tanto la libertad como la diversidad de los sujetos 

que no pueden o no quieren englobarse en ninguno de los dos marcos de género 

permisibles por la norma. En la actualidad se han elaborado estudios e informes en los 

que se pone de manifiesto que “el problema de las personas trans no está en su cuerpo 

sino fuera de él”66, y habría que contemplar con seriedad el papel que juega la 

transfobia en la angustia que se diagnostica en los pacientes más que proyectar esta en 

el cuerpo del sujeto que sufre la transfobia. 

La transexualidad no supone peligrosidad social alguna y debería tratarse en igualdad 

con otro tipo de deseos más normativos. El control interpuesto a estas personas provoca 

la estigmatización, patologización y criminalización provocando una fobia social que se 

materializa en la des-legitimización e infantilización del sujeto cuya identidad o deseo 

ha sido patologizado por contravenir las estrictas normas de género. Este tipo de 

violencia es necesaria, en cuanto que el exterminio de la diversidad consolida, produce 

y reproduce la realidad cultural como natural, y, por tanto, la legitima permitiendo su 

producción, reproducción y permanencia hegemónica. Las personas trans son el síntoma 

de una cultura enferma que ha demostrado ser incapaz de curar su fobia y que pretende 

extirpar los síntomas que denotan su enfermedad. Es importante destacar que, en este 

caso, los síntomas son personas.  

64 Gobierno de Aragón, Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, op. cit. 

65 Missé, M. y Coll-Planas, G., El género desordenado, op. cit. 
66 Ibíd., p. 274. 

68 



La toma de conciencia del colectivo trans en torno a finales del s. XX y principios del s. 

XXI empezó a exigir la despatologización puesto que deducen que este es uno de los 

focos principales de los problemas derivados67, así como el derecho sanitario a ser 

tratados no como enfermos sino como pacientes68. La Red por la Despatologización 

Trans empezó a operar con mayor virulencia hace unos años en España, otros países 

europeos, América Latina y EEUU69. Actualmente está teniendo mucha fuerza la lucha 

de las madres y padres por los derechos de sus hijas e hijos transexuales, ya que la 

transfobia se manifiesta como la coacción que se interpone a las personas cuando estas 

rebasan el marco de género que se les asignó al nacer, y esto afecta a personas de todas 

las edades y condiciones. 

La transfobia es un ejercicio totalitario y despótico que se ejerce sobre colectivos de 

personas desde su infancia, y, por ende, un ejercicio cultural grave de tortura aleatoria y 

selectiva. Nos encontramos en un momento de cambio de paradigma, esto significa que 

la Ciencia en sí misma es política70, en este sentido conviene cuestionarse qué tipo de 

política queremos y qué fines perseguimos para la vida en su conjunto y “¿Cómo 

debemos reformular las limitaciones morfológicas idóneas que recaen sobre los seres 

humanos para que quienes se alejan de la norma no estén condenados a una muerte en 

vida?71 Cabe añadir, que la patologización dentro de un sistema capitalista inhibe de la 

responsabilidad social de abordar todo el conjunto de problemáticas tránsfobas, y, por 

tanto, en virtud de la patologización y la obstaculización de determinadas identidades la 

sociedad parece creer que ahorra cuantiosas sumas de dinero. Sin embargo, si medimos 

la riqueza en términos económicos puede decirse que la sociedad pierde mucho más de 

lo que cree ganar, en términos económicos y en términos estrictamente monetarios 

también.  

Itinerarios Trans: legalidad, a-legalidad y perseverancia 

Los itinerarios trans por sus posibilidades, en cierta manera limitadas72, pueden 

presentarse en varias formas, bien como itinerarios legales y a-legales o bien como 

itinerarios ilegales debido a los estrechos cauces que la exclusión, los márgenes y la 

67 En Domínguez Fuentes, J. M., García Leiva, P., Hombrados Mendieta, M. I., Transexualidad en España, op. cit. 
68 Missé, M. y Coll-Planas, G., El género desordenado, op. cit. 
69 Ibíd.  
70 Butler, J., El género en disputa, op. cit. 
71 Ibíd., p. 24. 
72 En Domínguez Fuentes, J. M., García Leiva, P., Hombrados Mendieta, M. I., Transexualidad en España, op. cit. 

69 



marginalidad ofrecen. Si bien la imaginación, el esfuerzo y la tenacidad pueden salvar 

ciertas dinámicas, la precariedad y la presión que este colectivo sostiene condiciona y 

limita drásticamente su libertad de elección en igualdad con el resto de la población. 

Los itinerarios variarán en su tipología entre unos sujetos y otros, pero también variará 

la morfología de los mismos en cuanto a la manera de llevarlos a cabo en términos de 

legalidad. Ciertas condiciones particulares harán que los itinerarios se desarrollen de 

partida en una estrecha línea de ambigüedad legal puesto que muchos/as carecen de 

documentación acorde a su identidad, y, por tanto, podría decirse que su documentación 

no está en regla aunque lo esté73. Este documento no cumple su función de identidad y 

no resulta efectivo porque precisamente lo que niega en su reiteración es la identidad, y 

puede dar lugar a situaciones de ambigüedad legal como deseo denunciar. 

En cuanto a los itinerarios legales y a-legales destaca cómo el arte se plantea al 

colectivo trans como un escenario seguro de expresión, como un medio de 

transformación de la realidad que lo cataloga74 y como un medio de trascendencia de su 

propia realidad, transformándola en medio de supervivencia y permanencia. A través 

del arte las personas trans encuentran un escenario donde plantear y expresar sus 

inquietudes de modo seguro, puesto que en otros contextos la expresión de sus 

inquietudes y certezas podría acarrearle variados tipos de violencia. Lo trans y el arte 

están íntimamente ligados por este hecho puesto que son los escenarios artísticos los 

que permiten dentro de la norma que emerjan subjetividades e identidades singulares 

por su excepcionalidad, así como itinerarios concretos de medios de subsistencia y 

supervivencia frente a otro tipo de itinerarios reglamentados en el Código Penal como 

delictivos o, cuanto menos, a-legales.  

Me interesa especialmente cómo el cuerpo y la palabra a través del escenario del que 

dispone, sea artístico o académico, es capaz de trascender las convenciones y superarlas 

de manera que puede dotar al mundo de un nuevo marco en el que las personas pueden 

trascenderse a sí mismas de manera exponencial y permanente. Pensar lo impensable es 

un ejercicio de liberación colectiva, y, en cierta manera, es un nuevo paradigma 

emergente. El arte es una herramienta performativa de las realidades trans, de la propia 

realidad que trasciende como de las nuevas realidades trascendidas en su ejercicio, y, 

por tanto, sirve tanto para la emergencia de subjetividades como para la supervivencia 

73 Su documentación está en regla pero no en la norma, de ahí su ambigüedad legal. 
74 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 196. 

70 
 

                                                            



de las mismas. El arte es capaz de trascender el discurso teórico y trasladarlo a la 

sociedad con capacidad y prácticas transformadoras, subversivas, tangibles y vivibles75. 

La reconstrucción del orden simbólico a través del arte es una práctica política dado que 

el orden no es impermeable e inmutable. La violencia simbólica pone el escenario para 

el libre ejercicio de la violencia, sin embargo este orden puede desmantelarse a través de 

la palabra, de la acción y del arte76. El discurso puede ser también leído, por lo que es 

importante tanto la práctica teórica y escritora como las prácticas artísticas y efímeras 

de la acción liberadora. El arte puede reflejarse en todo aquello que remite a lo 

imposible y que es posible porque es real. Hacer posible lo que se pretende imposible es 

un ejercicio de trascendencia y libertad que dota a la realidad de múltiples riquezas. El 

arte es una herramienta para explicitar e implicitar mensajes en el imaginario simbólico 

colectivo que no ha sido posible su emergencia a través de otro escenario, y, en este 

sentido, está muy relacionado con las transgresiones puesto que es un ejercicio de 

liberación colectiva y su función primordial es trascender lo posible y presentar lo 

imposible como real, ya que el arte plasma parcelas de la realidad que la cultura se niega 

a reconocer como reales aunque existen.  

Puesto que los trabajos están sexuados, igual que los baños o los vestuarios, el arte 

puede presentarse como salida laboral ya que no pertenecer a ninguno de los dos sexos 

construidos y naturalizados por la cultura excluye a estas personas por sistema del 

ámbito laboral casi en su totalidad. El arte es una expresión simbólica de la realidad que 

desquebraja el imaginario colectivo que ha sido aceptado como lo único real, es un 

escenario seguro porque se encuentra integrado en el discurso de la ley como 

herramienta de emergencia de subjetividades reales que desafían en su emergencia y 

supervivencia a lo simbólico del imaginario colectivo, tornándose como expresión de 

una realidad más amplia de lo que cabría esperar. En contrapartida, hay que destacar 

que el arte trans no está muy cotizado ya que desmorona el imaginario colectivo al 

poner de relevancia su existencia y emergencia. Puesto que sirve de herramienta de 

comunicación de dichas realidades el significado de dicho canal puede ser obviado y 

sustituido por el estigma para impedir la efectividad de la acción e invisibilizar 

nuevamente la parte de realidad que pretende visibilizar en el escenario artístico77. De 

esta manera, se puede seguir asumiendo a las personas trans como estereotipo y no 

75 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 196. 
76 Kristeva, J. en ibíd., p. 240. 
77 Ibíd., pp. 270, 271 y 284. 

71 
 

                                                            



como personas menoscabadas por privilegios estructurales y discriminatorios. La 

problemática se agrava cuando se toma conciencia de que estas personas siguen 

naciendo, y, por tanto, la anulación, el maltrato y la estigmatización deben extenderse 

hasta el infinito de la cultura, así como el silenciamiento de todas sus generaciones en 

las distintas etapas y formas, hecho problemático que asume la cultura, no sin 

consecuencias. 

La estrecha vigilancia78 del sujeto trans desde su infancia revela la evidencia de su 

existencia mediada por el ejercicio constante de vigilancia, donde vigilar ya es castigar 

y castigar sin razón es torturar. Cualquier acto de expresión de ideas, de emociones, 

sentimientos y afectos en contraposición a las normas de género asignadas ha sido 

castrado antes de llevarse a cabo, puesto que dichos sujetos son minuciosamente 

examinados, segregados y vigilados para su anulación. Este acoso, que dilapida la 

expresión instantánea, puede haber potenciado las prácticas artísticas, puesto que, como 

dije con anterioridad, el arte dota de escenarios seguros en los que poder expresarse 

dentro de los marcos de la normatividad a pesar de contravenirlos en toda su evidencia. 

La censura, en este sentido, actúa como límite, puesto que el arte tampoco escapa por 

completo de la normatividad, muy contrariamente emerge de esta permitiendo pequeñas 

válvulas de escape de emergencias subjetivas aprisionadas por estrictas normas 

existentes en estereotipos imposibles de cumplir para el cómputo de seres humanos79. 

El arte trans es un medio de expresión, sólo a medias, puesto que se le aplica censura y 

el reconocimiento social no suele estar cotizado cuando hace referencia o es evidente la 

autoría o temática trans: cabarets, cantantes callejeros, cantautores, circos, 

cortometrajes, literatura, ensayos, performances, pintura, fotografía. Se caracteriza por 

una generalizada desvalorización socio-económica y una marcada despolitización que 

contempla a lo trans como fenómeno en sentido monstruoso y bizarro, no como sujeto 

político mediado y mercadeado por la precariedad y el privilegio. En cierta manera, el 

arte trans es un ataque a la realidad que se ha impuesto como única, natural, legítima y 

real, y, por tanto, el esfuerzo social se orienta a silenciarlo y pervertirlo, por lo que el 

arte trans no sólo no está cotizado sino que en buena medida es activamente censurado, 

desvalorizado y manipulado en sus significados80. Cabe, además, preguntarse en 

términos generales ¿por qué el reconocimiento artístico de las personas se hace cuando 

78 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 14. 
79 Ibíd., p. 270. 
80 Ibíd., p. 288. 

72 
 

                                                            



estas mueren y si esto tiene algo que ver con la imposibilidad de poder explicar por qué 

escribieron o pintaron una u otra obra? ¿Si la interpretación subjetiva de los/as 

expertos/as transfigura la obra adaptándola al imaginario colectivo deseado aunque la 

obra en su simbología implícita, e incluso explícita, lo contradiga con evidencia? ¿O si 

el reconocimiento post-mortem se debe más a la capacidad de interpretar motivos 

normalmente psicológicos del autor o autora para realizar una determinada obra que 

permita asimilarla dentro de los límites de lo culturalmente posible y permisible?  

Sobrevivir dentro de una sociedad que no contempla la existencia de determinadas 

identidades puede también entenderse como un arte en sentido figurado, aunque en esta 

línea voy a hacer más referencia a itinerarios imaginativos como podrían ser concursos 

o trabajos creativos, en detrimento de los trabajos productivos y reproductivos más 

normativizados y sexuados, y, por tanto, excluidos del ámbito de elección trans. Oficios 

como tatuador/a, diseñador/a gráfico, trabajo intelectual, espectáculos, trabajo en el 

campo y trabajos susceptibles de ser valorados por el resultado final en función de su 

autoría (toda clase de trabajos obreros especializados y normalmente realizados por un 

solo sujeto) son más sencillos de llevarse a efecto desde este colectivo, sobre todo sin 

que medie documentación. Trabajos dados a no estar mediados por contratación legal 

suelen ser frecuentes, así como ser contratados legalmente por cualquier otro tipo de 

minoría que en sus prácticas no son dadas a practicar la estigmatización total del sujeto 

y son capaces de valorar el trabajo en sí mismo al margen de la sexuación del sujeto que 

lo realiza.  

Subsidios no contributivos, mendicidad, internamientos penitenciarios o psiquiátricos 

son otros itinerarios de asistencia social en los que puede verse inmersa la persona trans, 

igual que el resto de la población, con la salvedad de que el colectivo trans como 

colectivo de trabajo está de entrada muy limitado por la discriminación, y, por tanto, 

cabe preguntarse sobre su responsabilidad a falta de libertad de elección81. Los 

subsidios no contributivos no están orientados o especializados todavía para la 

reinserción social y laboral de las personas trans puesto que no disponen de cauces y 

herramientas concretas que contemplen dichas realidades para transformarlas en el 

conjunto de las sociedades de las que forman parte. Oposiciones y trabajo público es 

otra opción viable, aunque, nuevamente, si el cambio de nombre ha sido denegado por 

81”Quien trastorna el estado de igualdad con que nos ha creado la Naturaleza es más culpable que quien intenta 
restablecerlo”. Sade, M. (1985) Justine, Madrid, Club Internacional del Libro. 
 

73 
 

                                                            



el registro civil, o todavía no es efectivo, puede devenir en dos circunstancias. Una, en 

las bolsas de empleo, que el sujeto quede excluido de un trabajo que le pueda interesar 

en función de la documentación y lo que se supone de ella, seleccionándole para 

trabajos de manera sexuada. En última instancia, entre un puesto de trabajo y el trabajo 

en sí mismo media el ejercicio funcionarial subjetivo. En lo relativo a bolsas de empleo 

si no han prohibido el sexismo específicamente para elegir candidatos/as para un 

determinado puesto en función de ciertos criterios tanto objetivos como subjetivos, la 

práctica sexista, aunque ilegal, puede llevarse a cabo. En el caso trans aunque el ámbito 

público no contempla la exclusión en la teoría, sí puede suponerle perjuicios de carácter 

sexista en la práctica82, ya que la existencia del trans no está contemplada, y, por tanto, 

lo que el resto de la sociedad puede dejar pasar con más facilidad, aunque por fortuna 

existen cada vez más excepciones, como son dinámicas sexistas de selección en bolsas 

de empleo y puestos ofertados desde el Inaem, en el caso trans es un perpetuo atentado a 

su bienestar y a la igualdad de oportunidades entre los sexos.  

Y dos, en oposiciones, cuando pasen lista, en alta voz, la evidencia y la justificación de 

su propia identidad en conjunto con su DNI, si le ha sido denegado el cambio de 

nombre, generará en el sujeto cierto malestar justo antes del examen. Ya que delante de 

todo el cómputo de gente que reste por entrar al mismo se habrá expuesto públicamente 

la vida íntima del sujeto, ya que todas las personas presentes estarán atentas cuando 

pasen lista pública para examen oposición y la evidencia del trans no suele pasar 

inadvertida. Esta circunstancia es extrapolable a otros lugares donde pasan lista 

públicamente, como sanidad, registro civil (a pesar de estar inmerso en el procedimiento 

de cambio de nombre), concursos, orlas y ceremonias de toda índole.  

Otra opción que se presenta como viable para el colectivo trans (aunque no puede usarse 

en lo público que dispone por defecto de bases de datos, como Tesorería, Inaem y otras) 

es rellenar los formularios con el nombre con que la persona es tratada normalmente 

82 Por ejemplo, un hombre trans o una mujer cis, aun habiéndose formado en oficios “masculinos”, al apuntarse en 
una bolsa genérica de trabajo público, si su documentación lo refiere con su nombre femenino será llamado/a para 
puestos feminizados en vez de para puestos entendidos como masculinos a los que apuntaría su formación y que 
tienen contemplada además una mayor retribución económica. Al mediar la confusión cultural sexista referida a los 
sexos y a lo que de ellos se supone, para poder ser contemplado/a en igualdad con otros hombres, el/la sujeto deberá 
personarse, justificarse y confiar en que puedan añadir algún dato extra en su solicitud de modo que quede 
especificado su interés en ese tipo de empleos. Por otro lado, el resto del funcionariado tendrá que entender la 
especificación, por lo que tampoco existe garantía, llegado el momento de la selección. Las solicitudes no contemplan 
la existencia y pervivencia de la diferencia, por lo que la diferencia es excluida en la práctica por norma, perjudicando 
a las personas que trasgreden y trascienden los marcos de género culturales aplicados a los cuerpos, excluyéndoles 
por sistema de puestos de trabajo público que les puedan interesar y generándoles el trabajo extra de personarse en el 
lugar de las solicitudes varias veces más que el resto de la ciudadanía contemplada dentro de la norma, para aclarar 
sus deseos e intereses laborales, y, en resumen, para poder estar presentes en la selección. 

74 
 

                                                            



para evitar este tipo de perjuicios y situaciones incómodas, gratuitas y reiteradas. Pero si 

se procede de este modo la persona se encontrará en un limbo de ambigüedad legal 

entre la protección de su integridad y el falseamiento documental, estando en el límite 

nuevamente entre lo legal, lo ilegal y lo a-legal sólo por existir. 

Los itinerarios trans, entre la legalidad, la a-legalidad y la ilegalidad pueden transitar 

entre trabajar sin seguridad social en cualquier empleo emprendido por cuenta propia o 

ajena, bien porque resulta más sencillo ser contratado sin que medie la incongruencia de 

la documentación, bien porque no disponen de dinero suficiente para emprender un 

negocio por cuenta propia al estar discriminados en el mercado laboral y haber sido 

rechazados prematuramente por sus familias de origen. Sin embargo, cabe destacar que 

también pueden ser contratados/as tanto en lo público como en lo privado, a pesar de 

haberles sido denegado el cambio de nombre y presentar una documentación 

incongruente en cuanto a su identidad, en función de las personas con las que trate en su 

devenir. 

Itinerarios trans: entre la criminalización y la delincuencia 

Otra serie de itinerarios posibles contemplados como ilegales o a-legales (salvando la 

transexualidad y el travestismo que en muchos momentos de la Historia han sido 

perseguidos como delito) son la prostitución, el robo y la okupación. Sabemos por 

sentencias judiciales del pasado que en otros países el colectivo trans se dedicó a 

trabajos agrícolas, canción callejera, la guerra, la pesca, la servidumbre, y, en algunos 

casos, al robo, la mafia y la prostitución. Estas sentencias están fijadas en términos 

legales en el travestismo, puesto que no todas las sentencias aluden a otros hechos 

delictivos83. Es importante destacar, en este sentido, que muchas de las fuentes de las 

que disponemos para rastrear la Historia trans son sentencias judiciales y la 

criminalización consecuente en el imaginario colectivo es una consecuencia lógica. Sin 

embargo, también es importante destacar que los estrechos cauces existentes para pagar 

tanto la manutención cotidiana del propio sujeto como cirugías costosas que los/las 

sujetos pueden desear configuran márgenes muy restrictivos de elección y por tanto de 

responsabilidad84.  

83 Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de P., La doncella quiso ser marinero, op. cit. 
84 “A los malhechores no les gusta encontrar resistencia en aquellos a quienes intentan engañar”. Sade, M., Justine, 
op. cit.  

75 
 

                                                            



La ambigüedad legal de la prostitución, entre a-legal e ilegal, fijan en términos de 

criminalización actividades si no comunes al menos recurrentes del colectivo trans, 

generalmente femenino. Su integración en el mercado laboral está más estigmatizada 

para las mujeres trans porque suelen llamar la atención en mayor envergadura que los 

hombres trans en apariencia. Esto no significa que las mujeres trans no puedan entrar a 

formar parte del mercado laboral, pero sí que su integración, cuanto menos, es más 

dificultosa, y, por tanto, que la prostitución es contemplada por algunas mujeres trans 

como forma de supervivencia y permanencia dentro de una determinada cultura. En el 

caso del colectivo trans masculino, según sentencias judiciales, la tendencia delictiva 

apunta al ejercicio del robo y llama la atención cómo la violencia en algunos casos 

desorbitada85 puede haberse potenciado como ejercicio de afirmación de la 

masculinidad negada. Si bien otro tipo de sentencias apuntan hacia delitos de guante 

blanco no era lo predominante o habitual, y el ejercicio de la extrema violencia y las 

prácticas mafiosas llaman la atención por la desproporción entre el fin que perseguían 

(el robo) y los medios que ponían en juego. Esto cuestiona el mismo fin del delito, ¿era 

el robo únicamente o servía como práctica de afirmación de identidades negadas? 

El trans no se sitúa contra o en una cultura sino que viaja hacia otra, se vale de los 

instrumentos y herramientas existentes en la cultura a la que se interpone y en la que se 

integra. Hace uso, a su manera, de la cultura y la trasciende para poder llevar a cabo su 

ejercicio personal de trascendencia desde lo cotidiano, para poder sobrevivir el máximo 

tiempo posible, en las mejores condiciones posibles, como el resto de seres vivos. Nos 

encontramos aquí con lo prohibido como necesidad constitutiva de un sujeto libre y 

responsable que aún no ha emergido, y cuya emergencia está marcada por una especie 

de delito identitario o limbo legal que lo perturba en su cotidianidad. El trans 

desmantela lo masculino y lo femenino, la identidad contenida en el continente pasa a 

estar contenida en el contenido y a tomar consistencia y significado por sí misma, fuera 

de los cuerpos sexuados. El supuesto masculino y femenino conceptualizado por 

oposición pierde sus significados conscientes en su abstracción y los vacía pues los 

pervierte.  

Existe algo en lo trans que suscita cuanto menos resquemor, no se entiende desde otra 

perspectiva la suma de violencias que ejercen en todos los planos vitales a estas 

personas que trascienden las normas de género de la cultura y sus leyes no escritas. Si 

85 Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de P., La doncella quiso ser marinero, op. cit. 

76 
 

                                                            



seguimos el hilo conductor encontramos el desmantelamiento de las categorizaciones 

culturales de lo masculino y lo femenino en las cuales se sustenta toda una cultura anti-

trans, pretendidamente cerrada sobre sí misma, sexista y machista que castra todo lo que 

puede ser entendido como trascendencia de la misma. Supongamos que la cultura 

permitiera la trascendencia de lo trans sin barreras en todo su plano vital, estaríamos 

hablando entonces de otra cultura diferente a la que nos atañe. Pero si operamos desde 

una perspectiva nueva e integrante, la cultura puede ser trascendida y pierde su función 

constrictiva. Sin embargo, a día de hoy, la cultura es trascendida en ocasiones a través 

de ejercicios que se sitúan ambiguamente entre la legalidad, la a-legalidad y la 

ilegalidad, suponiendo de antemano el delito como constituyente de ciertas 

identidades86.  

En el caso trans cualquier gesto de trascender viene acompañado de cierta ilegalidad, 

bien administrativa, moral, ética, capital y de cualquier otra índole, porque los ejercicios 

de trascendencia requieren de un sujeto y un objeto que trascender (que puede ser a su 

vez sujeto y objeto). En el caso trans se torna dificultosa la trascendencia vital en 

cualquiera de sus planos puesto que le ha sido vetada la satisfacción de sus necesidades 

tanto en lo material como en lo emocional y psíquico, ya que se pone en duda su noción 

de persona por un género “incoherente”87. El trans es contemplado como objeto puesto 

que no puede oponerse88 ya que no existen garantías legales, morales o éticas que 

contemplen al trans como sujeto humano89 que trasciende objetos y sujetos. Los objetos 

no trascienden a sujetos ni a otros objetos por lo que su trascendencia siempre estará 

mediada por la ilegalidad y el delito, y, tenderá a ser obstaculizada en cualquiera de sus 

planos. Es por esto que lo trans encuentra trascendencia en el delito, o dicho de otro 

modo, trascender en el caso trans es un delito y un crimen moral punitivo.  

Cuando el trans desea ser libre, responsable, autónomo y sujeto, y pone sus energías en 

eso, las problemáticas que subyacen en uno u otro momento le colocan en ambiguos 

cauces legales o ilegales, puesto que la energía social que se dispone en cohibir, 

coaccionar y reprimir cualquier dirección vital que toma la persona trans para cubrir sus 

necesidades básicas genera conflictos desde diferentes flancos e instituciones, de la 

población y de la propia cultura, y lo hace en diferente envergadura en función de la 

86 “Un injusto prejuicio proclama que quien tiene motivos para cometer un crimen lo ha cometido efectivamente”. 
Sade, M., Justine, op. cit. 
87 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p.72. 
88 Hegel en Beauvoir, S., El segundo sexo, op. cit., p. 21. 
89 Butler, J., El género en disputa, op. cit., pp. 225 y 262. 

77 
 

                                                            



determinación del trans para llevar a cabo sus deseos y necesidades. Tarde o temprano 

el conflicto emergerá en sus diferentes formas jurídicas, ya que la transfobia se 

contempla como práctica válida dentro de la legalidad y esto supone contemplar la 

resignación trans dentro de la normatividad. En esencia, la determinación trans está 

reglamentada indirectamente como delito, puesto que toda la serie de violencias sociales 

amparadas como legales que se ponen en juego para frenar la trascendencia trans 

generarán conflictos cuya envergadura es directamente proporcional a la determinación 

de la contemplación de las necesidades humanas del trans como legítimas y posibles, y 

será el conflicto generado, o en el que se vea inmersa la persona trans, lo que puede ser 

judicialmente penado, con la peculiaridad de que el conflicto emerge cuando el trans 

ejerce o desea ejercer su libertad humana, y, por tanto, cuando se defiende, no cuando 

socialmente se ejerce la transfobia por distintos cauces y en diferentes escalas.  

El conflicto en el caso trans depende, como dijimos, de la determinación de resignarse, 

a pesar de la injustica que evidencia, o de no hacerlo. En este sentido, la responsabilidad 

que se relaciona con la libertad en cierta manera es nula, y, por tanto, la problemática 

que se vuelca sobre el trans podría ser volcada de nuevo sobre la sociedad en su 

conjunto90. Conviene preguntarse de nuevo ¿qué tipo de cultura y política deseamos, y 

qué tipos de futuro? Ser identificado con el delito o el conflicto puede ser una 

consecuencia lógica de la afirmación como sujeto, y esta afirmación como culmen de 

trascendencia personal en términos legales, a-legales o ilegales viene a contravenir 

todos los derechos humanos, puesto que el sujeto trans no se contempla como humano91 

sino como ser delictivo en el momento que desea trascender92. 

La trascendencia trans en cualquier dirección está criminalizada, legal o moralmente, 

esto supone conflicto directo o indirecto, y, por tanto, marcos legales que no 

contemplan la transfobia como delito pero sí los conflictos que de la transfobia pueden 

emerger. En este sentido asusta el devenir cultural y las consecuencias que la 

naturalización de la transfobia pueden acarrear para las sociedades y el cómputo de la 

población en su conjunto, ya que la diferencia entre ser y no ser no puede contemplarse 

de manera radical para ningún ser vivo, y los flujos entre ser y no ser se presentan 

inevitables y necesarios en todo aquello que dispone de vida y la ejerce.  

90 Sade, M., Justine, op. cit. 
91 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 225. 
92 Sade, M., Justine, op. cit. 

78 
 

                                                            



En palabras de Simone de Beauvoir, “Todo sujeto se afirma concretamente a través de 

los proyectos como una trascendencia, sólo hace culminar su libertad cuando la supera 

constantemente hacia otras libertades; no hay más justificación de la existencia presente 

que su expansión hacia un futuro indefinidamente abierto. Cada vez que la 

trascendencia vuelve a caer en la inmanencia, se da una degradación de la existencia en 

un “en sí” de la libertad en facticidad; esta caída es una falta moral si el sujeto la 

consiente; si se inflige, se transforma en una frustración y una opresión: en ambos 

casos, se trata de un mal absoluto.” (…) “se pretende petrificarla93 como objeto, 

condenarla a la inmanencia, ya que su trascendencia será permanentemente trascendida 

por otra conciencia esencial y soberana”.94 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

93 Aquí Simone de Beauvoir se refiere a la mujer pero podría extrapolarse a las personas trans con respecto a la socio-
cultura hegemónica. 
94 Beauvoir, S., El segundo sexo, op. cit., pp. 34 y 35. 

79 
 

                                                            



5. DESEO Y CARENCIAS AFECTIVO-SEXUALES

En este epígrafe pretendo tratar los mecanismos que constituyen en la cultura y sus 

prácticas un sistema de carencias afectivo-sexuales fijado para el colectivo trans e 

intersex, más por omisión que por premeditada intención, que en su práctica deviene en 

contemplar el amor como privilegio, derecho y deber heterosexual principalmente, ya 

que el paso de perversidad sexual a diversidad sexual para orientaciones de otra índole 

como homosexuales, lesbianas y bisexuales es relativamente reciente en nuestro país95.  

La sexualidad es un proceso de aprendizaje96 y está definida y limitada por la cultura 

del momento en función de la organización social y sexual y las relaciones de poder97. 

En nuestra cultura se ha venido conceptualizando desde la cisexualidad por lo que la 

transexualidad en términos de deseo supone trascender tanto los modelos de sexualidad 

como los modelos de reproducción. Las deficiencias en la conceptualización de la 

orientación del deseo basada en la cisexualidad fundamenta en gran medida la estructura 

de carencias afectivo-sexuales y de práctica de descuidados para colectivos que no son 

cisexuales98.  

El discurso de los deseos y de la sexualidad está colonizado por la normatividad 

cisexual. Categorías como homosexual, heterosexual, lesbiana o bisexual no pueden 

equipararse a transexual, porque mientras unas especifican hacia qué sujetos, 

generalmente cisexuales, orientan sus deseos, transexual no informa a cerca del 

direccionamiento de sus deseos, contrariamente advierte sobre la genitalidad 

incongruente del sujeto, puesto que entendemos que el género que este performa es ya 

claro, y, por tanto, en términos de orientación del deseo resulta innecesaria su 

especificación puesto que no dice hacia quién orienta sus deseos. En vez de ser un 

concepto afirmativo de la orientación de su deseo parece servir como preventivo a la 

orientación del deseo de los/as otros/as, ya que, como dije, es una información 

innecesaria en términos de orientación del deseo porque no informa hacia qué sujetos 

dirige su deseo, y sirve únicamente para excluirle de las categorías de orientación del 

deseo, tanto como sujeto deseante como de sujeto deseado/a. 

95 Domingo Lorén, V., Los homosexuales frente a la ley, op. cit. 
96 Boix, F., De la repressió a la psicopedagogía sexual, op. cit., p. 21. 
97 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 246. 
98 Ibíd., pp. 80 y 89. 

80 



Desde el final del franquismo los colectivos gays, lésbicos y bisexuales se encuentran 

contemplados dentro de la normatividad de la orientación del deseo, aunque no por ello 

han desaparecido formas de opresión y desigualdad con respecto a la heterosexualidad 

hegemónica99. Orientaciones de tipología cisexual no heterosexual son contempladas 

como diversidad sexual frente a la contemplación punitiva en el pasado de perversión 

sexual. Mientras, el colectivo trans e intersex siguen excluidos de las normas del deseo, 

puesto que no son cisexuales, y estas se fundamentan, en buena medida, en la 

cisexualidad que les excluye, si no en la teoría explícita, en lo que supone y en la 

práctica general. Los conceptos que sirven para referirse a la orientación del deseo no 

son operativos para las personas trans puesto que parten de la condición de cisexualidad 

y no existen conceptos específicos como hetero-transexual o lesbiana-transexual ya que 

esto no se contempla.  

Tampoco existen, o su existencia es muy limitada y desconocida100, conceptos para 

referirse a las personas trans como objeto de deseo. Por otro lado cabe mencionar que 

conceptos no contemplados en la normatividad como pansexual, polisexual u 

omnisexual, que sirven para referir el deseo hacia personas trans e intersex, son 

conceptos genéricos y no excluyentes de otro tipo de personas que no son trans o 

intersex, y, por tanto, también incluye a personas cisexuales. Mientras, categorías como 

heterosexual, homosexual, lesbiana y bisexual en la teoría excluyen por sistema a las 

personas que no son cisexuales puesto que colocan una categoría independiente en las 

orientaciones del deseo llamada transexual e intersexual. Si no fuera así, heterosexual, 

homosexual, bisexual o lesbiana no estaría equiparado a transexual e intersexual. Este 

hecho refleja la intención de identificación y exclusión del colectivo trans e intersex del 

ámbito de los deseos y su normatividad cisexual. 

Si bien dentro del régimen normativizado de conceptualización existen en la práctica 

permeabilidades que integran a colectivos trans e intersex dentro de las prácticas del 

deseo e incluso en la teoría de las categorizaciones, normalmente, o en contextos 

generales, estas personas suelen ser rechazadas por el hecho de no estar contempladas 

en la conceptualización y en los estereotipos fijados en la cultura101. Esto es debido a 

que, en buena medida, las relaciones afectivo-sexuales se entienden de manera 

99 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 80. 
100Translover en Platero, R. (L.), Intersecciones, op. cit. 
 
101 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 260. 

81 
 

                                                            



estereotipada en el imaginario colectivo102 y la carencia de estereotipos puede provocar 

miedo y rechazo puesto que se ignoran tanto los procedimientos como el final de sus 

prácticas. Sin embargo, cabe mencionar que la finalidad no es otra que la relación 

afectivo-sexual mediada por el deseo. Pervive una idea colectiva o estereotipo para cada 

tipo de relación sexual que tiene un principio y un final, y que existe en el mismo 

estereotipo. La contemplación de la sexualidad por medio de estereotipos que albergan 

un principio y un final de lo que se supone es una relación sexual determinada, aunque 

en la práctica varíe sustancialmente, puede provocar que las personas no lleguen hasta 

donde quieren llegar por miedo a tener que llegar hasta el final que establece el 

estereotipo para cada categoría de las orientaciones del deseo y sus prácticas. 

En el caso trans el estereotipo no dispone de principio ni tampoco de final y dado que la 

cultura tolera en cierta manera la obligatoriedad de llegar hasta un final fijado en el 

estereotipo, cuando el final y el principio es desconocido la opción es normalmente 

rechazada, más por no haber interiorizado la idea de que las personas pueden llegar 

hasta donde quieren llegar que por el rechazo que les pueden provocar prácticas que 

desconocen y sujetos concretos deseantes o deseados/as. Este mecanismo constitutivo 

de la sexualidad, provoca que las personas no lleguen hasta donde quieren llegar por 

miedo a tener que llegar hasta “el final”, a veces desconocido que se fija en los 

estereotipos culturales. Y, además, provoca que se puedan rebasar con creces los límites 

hasta los que se deseaba llegar por cierta obligatoriedad cultural que iguala principio y 

final, fenómeno que deseo resaltar por la gravedad de problemáticas que gesta e 

incentiva, tanto por carencias como por excesos. 

Por otro lado, auto-identificarse como homosexual, lesbiana o bisexual habiéndose 

auto-identificado anteriormente como heterosexual asusta, puesto que pone en juego la 

identidad del sujeto. Pero asusta mucho más no poderse identificar con ninguna 

categoría de las contempladas dentro de la normatividad, generando nuevamente 

actitudes de rechazo, miedo e incluso hostilidad. “La construcción de límites corporales 

estables se basa en lugares fijos de permeabilidad e impermeabilidad corpóreas”103, en 

este sentido, las identidades estereotipadas y las prácticas permisibles se asemejan a 

permeabilidades fijas, mientras las prácticas no permisibles por normatividad se 

asemejan a nociones fijas de impermeabilidad. Esto supone que “La posición masculina 

102 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 89. 
103 Ibíd., p. 260. 

82 
 

                                                            



como la femenina se establecen por medio de leyes prohibitivas que crean géneros 

culturalmente inteligibles, pero únicamente a través de la creación de una sexualidad 

inconsciente que reaparece en el ámbito de lo imaginario”104. 

Por otro lado, existe la creencia de que el deseo precede toda pertenencia105, sin 

embargo cabría preguntarse el deseo de quién. En lo que atañe al colectivo trans la 

pertenencia a una determinada categoría normativa o estereotipo normalmente cisexual 

precede, cuando no directamente se antepone, al deseo que se puede sentir hacia 

personas trans e intersex, de ahí su imposibilidad cultural y normativa en la práctica 

general dado que “no hay real sin símbolo” a lo que hay que añadir que tampoco hay 

símbolo sin imaginario. Sin mediación el mundo es restringido106, lo que significa que 

el trans es restringido en lo afectivo sexual puesto que no hay imaginario, no hay 

símbolo, no hay real, y, por tanto, tampoco hay mediación contemplada dentro de la 

normatividad para lo afectivo-sexual de las personas que no son cisexuales. La gravedad 

del hecho radica en que es estructural debido al restringido imaginario, y, por tanto, no 

obedece a lo real sino que la cultura fuerza a tornarlo real. 

El binarismo o la contemplación de la realidad en términos binarios y cisexuales es una 

paranoia colectiva que genera interferencias en la comprensión de la realidad en toda su 

amplitud, e implica carencias estructurales graves para colectivos que no son cisexuales 

y diversas problemáticas para colectivos que sí son cisexuales. Pensar el mundo en 

términos binarios fundamenta antagonismo y complementariedad entre los sexos, como 

sostiene el discurso de la heterosexualidad obligatoria, que fija los parámetros 

cisexuales en la reproducción y que sostiene, en última instancia, el discurso de la 

procreación e invisibilización del factor deseo en virtud de la reproducción biológica y 

simbólica. Como dije anteriormente, sexualidad no es equiparable a reproducción, 

aunque son las culturas las que fijan los límites de la sexualidad, y, en este sentido, la 

sexualidad se encuentra muy restringida a la genitalidad y no tiene en cuenta otras 

manifestaciones que pueden recoger los sentidos y que están cargadas de significados y 

significantes socio-sexuales107. La política sexual es una interpretación ideológica y 

política de la sexualidad y configura una proyección universal, universalista y 

104 Butler, J., El género en disputa, op. cit., p. 89. 
105 Librería de mujeres de Milán, “El final del patriarcado ha ocurrido y no por casualidad”, op. cit. 
106 Ibíd. 
107 Extraído del dossier realizado por Bella Martín, M., Conceptos básicos del transgénero, a raíz del taller sobre 
transgénero organizado por la Asociación Feminista Desideria Giménez el viernes 25 de abril del 2014. 

83 
 

                                                            



esencialista de lo que es y debe ser la sexualidad108. El modelo de sexualidad natural 

fundamenta el modelo cisexual sexo/género y todo ello se complementa con un discurso 

sexista de diferenciación de los sexos y machista de superioridad del hombre con 

respecto a la mujer. 

El reparto político de la precariedad se establece de manera desigual para los sexos y 

para las sexualidades para lograr la realidad que preconiza. Esta organización desigual 

es política e histórica y el marco de comprensión supone interferencias para 

determinados colectivos que en su emergencia sexual suponen un peligro para el orden 

socio-sexual establecido. Cabe preguntarse cómo la dominación sirve o puede servir 

como erótica del deseo o cómo los deseos están mediados por el sexismo y el machismo 

en cuanto que “las mujeres elegirán una pareja que les garantice una serie de recursos 

para la crianza de sus hijos” y “los hombres elegirán una pareja que les garantice que 

podrán reproducirse y que los hijos en los que invierte no son de otro”109. 

En este sentido, es lógico que la cisexualidad sea imprescindible para relaciones de tipo 

heterosexual puesto que las mujeres transexuales no pueden concebir criaturas con 

hombres heterosexuales y los hombres transexuales al estar discriminados o no 

contemplados en igualdad en el mercado laboral pueden no ser capaces de garantizar los 

recursos necesarios para la crianza de la prole, sobre todo en edades tempranas en las 

que personas cisexuales sí son capaces de garantizar dichos recursos puesto que no 

están discriminadas del mercado laboral. Este discurso, sin embargo, no explica la 

exclusión de las personas trans en relaciones homosexuales, lésbicas o bisexuales pero 

en la práctica son excluidos/as de manera general por no ser cisexuales o por performar 

un género distinto al que se le supone por asignación sexual. 

Cabe añadir que “el sexo que más invierte en la descendencia es el que elige pareja”110 

y en este sentido la lógica del sexismo y el machismo supone un privilegio para el 

hombre con respecto a la mujer por la diferencia salarial y de empleabilidad que existe 

entre los sexos. Esto explica parte de la diferencia que existe entre el sexismo hostil y el 

benevolente en función del privilegio que se desea perpetuar, como puede ser, entre 

otros, la elección de pareja. Y explica también, que la transfobia, la homofobia, la 

108 Bella Martín, M., Conceptos básicos del transgénero, op. cit. 
 
109 Cuadrado Guirado, I., Gaviria Stewart, E., López Sáez, M. (2007) Cuaderno de prácticas de psicología social, 
Madrid, Sanz y Torres, p. 5. 
110 Ibíd., p. 5. 

84 
 

                                                            



lesbofobia y la bifobia, entre otras consecuencias, es un reflejo del sexismo hostil, 

puesto que cuestiona tanto el estatus superior de los hombres como el privilegio sin 

límites que desean ostentar en lo que a elección de pareja se refiere, porque la 

diversidad y el respeto de la misma genera fenómenos que escapan a regímenes de 

control y dominación de esta índole, y, por lo tanto, el sexismo en estos casos no se 

presenta normalmente benévolo, contrariamente se caracteriza por una marcada 

hostilidad que oscila en intensidad, grados y formas distintas de violencia. 

“Según Glick y Fiske (1999) son un subtipo concreto de mujeres las que generan las 

actitudes benevolentes (por ejemplo, las amas de casa y las que aceptan el estatus 

superior de los hombres) mientras que otro subtipo de mujeres (por ejemplo, las mujeres 

de carrera y otras que amenazan el estatus de los hombres) generan actitudes 

hostiles”.111 Por otro lado, cabe mencionar para contemplar en mayor amplitud las 

relaciones afectivo-sexuales que “las personas que pertenecen a un grupo habitualmente 

discriminado arrastran consigo la experiencia, vinculada a esa categoría social de 

pertenencia, de ser diferentes. Esta percepción de discriminación, unida a la existencia 

real de prejuicio, afecta a la dialéctica que se puede establecer en la interacción entre los 

miembros de grupos estereotipadores y los de grupos víctimas de prejuicios. En estas 

interacciones, las atribuciones sobre la conducta del otro afectan sensiblemente a la 

relación que se establece entre ambas partes, ya que pueden tener importantes 

consecuencias cognitivas, afectivas y conductuales”112. 

La norma impide la emergencia de diversidad y de conceptos categóricos que la 

describa, así como facilita la pervivencia de deseos fundamentados en la cisexualidad y 

favorece la heterosexualidad frente al resto de orientaciones afectivo-sexuales. Este 

paradigma funcional no sólo excluye a trans e intersex sino que excluye partes 

fundamentales de los individuos que han de negar partes de sí mismos para afirmar 

otras en sentido único y binomial113. Como, en general, no se ven amenazados como 

sujetos en su totalidad, satisfacen en la idea de género su noción de identidad. Esta 

preeminencia puede traducirse en hegemonía que privilegia y facilita unas determinadas 

prácticas y deseos frente a otras prácticas y deseos que se ven menoscabadas y 

obstaculizadas en los sujetos que las albergan. Así el reparto de la precariedad no sólo 

111 Cuadrado Guirado, I., Gaviria Stewart, E., López Sáez, M., Cuaderno de prácticas de psicología social, op. cit., p. 
37. 
112 Ibíd., p. 75. 
113 Butler, J., El género en disputa, op. cit., pp. 261, 262 y 263. 

85 
 

                                                            



está determinado en función del sexo asignado, con todo lo que implica, sino que está 

determinado también por la sexualidad del sujeto y la orientación de su deseo, siendo la 

heterosexualidad el régimen de deseo privilegiado frente a otros tipos.  

El colectivo transexual que puede integrarse dentro de las categorías existentes de 

orientación del deseo fundamentadas en gran medida en la cisexualidad puede tener 

menos carencias en cuanto que no obligan al sujeto deseante a cambiar de categoría en 

función del sujeto deseado, aunque en la práctica pueden encontrarse con problemáticas 

derivadas de no ser cisexual. No contemplarse como sujeto cisexual, como les puede 

ocurrir a personas transgéneros y travestis puede provocar en el sujeto deseante la 

imposibilidad de auto-afirmarse en la categoría arraigada hasta el momento en función 

del sujeto deseado. Sin embargo, la variabilidad de identidades trans y su auto-

percepción singular no permite por prudencia establecer teorías categóricas que 

únicamente pueden definir el/la sujeto desde su individualidad en un determinado 

momento, puesto que la libertad, la autonomía y la autodeterminación juegan un papel 

más relevante que cualquier teoría categórica que debe servir únicamente para describir 

la realidad y poderla comprender, pero nunca para determinarla, porque contradiría la 

finalidad de este trabajo.  

Los cuerpos, desde una perspectiva de privilegio, no son objetos de mercado o de deseo 

en sí mismos, sino que son herramientas relacionales para acceder a determinados 

privilegios y al mercado, y, por ende, objetos que relacionan al sujeto con el privilegio o 

con la precariedad. De ahí la diferencia fundamental en la contemplación de un tipo de 

deseo frente a otros tipos de deseo que pueden resultar perjudiciales para la persona 

deseante, y que categóricamente serán evitados en la medida de lo posible, como el caso 

del colectivo trans e intersex. Siempre en función de las condiciones particulares de los 

sujetos que intervienen y el deseo que opera en la relación. Cabe mencionar, que la 

oferta de prostitución femenina transexual sobrevive por la existencia de demanda, 

generalmente heterosexual. Y que las carencias afectivo-sexuales del colectivo de 

hombres trans, en términos heterosexuales y lesbianos, derivan del sexismo existente 

que les supone una falta de posición social y de recursos económicos tanto a ellos 

mismos como a sus parejas, en términos generales, por ser mujeres por asignación 

sexual.  

86 
 



En el caso de relaciones de hombres trans con hombres gays, aunque estos pueden ser 

entendidos como mujeres por asignación cultural, la posición social y los recursos 

económicos tradicionalmente recaerán sobre el hombre biológico que media en la 

relación o en su defecto en las dos personas, con la diferencia de que las personas 

asignadas al sexo masculino y que pueden ser leídas como hombres suelen ostentar 

mejores niveles económicos y de estatus, no sin excepciones. Por supuesto, no deseo 

asumir dichas dinámicas y roles, sólo quiero destacar que tanto el estatus social como 

los recursos económicos están en nuestra cultura extremadamente mediados por la 

asignación sexual y la sexualidad, y que a través de fenómenos de discriminación se 

materializan en la realidad. Y aunque existen numerosas excepciones, estas han tenido 

que lidiar con vertiginosos techos de cristal, y, por tanto, el sexismo y el machismo 

obstaculiza más un determinado tipo de relaciones que otras. 

Finalmente, cabe añadir, como reflexión, que las distintas maneras de cubrir una 

necesidad, en este caso la afectivo-sexual, son deseos. Y que la cultura justifica una 

serie de deseos intercambiándolos por la noción de necesidad, en este caso de 

reproducción heterosexual, aunque desde términos muy restrictivos de lo que es un 

hombre y lo que es una mujer. Perjudica otra serie de deseos que no justifica como 

necesarios en términos afectivo-sexuales, no reproductivos, y elude, de este modo, que 

la justificación del deseo es el propio deseo o manera concreta de satisfacer la necesidad 

afectivo-sexual. En este caso intercambia la noción de sexualidad por la de 

reproducción, pero desde términos restrictivos de lo que es y debe ser un hombre y una 

mujer, puesto que no justifica del mismo modo, por ejemplo, el deseo que pueden tener 

un hombre trans y una mujer trans, o mujeres trans lesbianas con mujeres lesbianas, u 

hombres trans gays con hombres gays, por lo que denota un claro interés político en 

términos hetero-cisexuales, ya que sustituye la noción de sexualidad y deseo por 

procreación, y al mismo tiempo, la necesidad afectivo sexual humana por 

heterosexualidad cisexual obligatoria. De esta idea emerge la jerarquización de unos 

deseos frente a otros, y el ejercicio de obstaculizarlos, en mayor o menor medida, en 

función de lo que su emergencia puede suponer a la organización socio-sexual y al 

reparto político de la precariedad y el privilegio, así como a la noción naturalizada de 

legitimidad en la que se respalda.  

Es tan férrea la exclusión de lo trans de las normas del deseo que el Gobierno de Aragón 

para establecer el procedimiento de la cirugía de reasignación sexual la llama 

87 
 



directamente cirugía de reasignación de género114, entendiendo que la reasignación de 

género pasa por una cirugía de reasignación sexual para poder llevar a efecto el género. 

Por lo que la orientación del deseo podría integrarse dentro de las categorías normativas 

establecidas, homosexual, lésbica, bisexual y heterosexual (en la teoría, no en la práctica 

general), y, por tanto, tener un género legible115 en el que se vean contemplados todos 

los planos del marco de género incluido la orientación del deseo. De lo contrario, da a 

entender que esta contemplación sería parcial, y, por tanto, podría quedar algún plano 

completamente excluido en la práctica y en la teoría, como es el caso de la orientación 

del deseo y lo afectivo-sexual. 

No obstante, aun existiendo cirugía, como dije anteriormente, la categoría transexual se 

coloca al mismo nivel que las otras categorías, con la salvedad de que transexual no 

informa hacia quién dirige sus deseos la persona sino que sirve de llamada de atención 

al deseo de las/os otras/os. Y no existe categoría específica dentro de la norma para una 

orientación sexual y del deseo hacia el colectivo trans como pudiera ser hetero-

transexual, lesbiana-transexual, homo-transexual o bi-transexual, categorías que por 

otro lado podrían definir tanto al sujeto deseado como al sujeto deseante, y, por tanto, 

estarían igualadas por lo que la estigmatización podría perderse en la confusión.  

Este es un tema, a mi parecer, muy complicado que debe definirse más rigurosamente 

en el futuro, así como conceptos necesarios para su profundización como podría ser 

cisexual y todo lo que implica, puesto que, entiendo, no está del todo definido para su 

uso en la práctica para determinados análisis como podría ser el de la sexualidad, la 

sensualidad y su relación con la cultura. Esto ha sido un breve esbozo, puesto que la 

complejidad del tema con respecto a la sexualidad y la confusión que entraña permite 

mucha más profundidad y rigor en el análisis que no he podido asumir todavía. 

 

 

 

 

 

114 Gobierno de Aragón, Procedimiento de derivación de pacientes con trastorno de identidad de género para la 
cirugía de reasignación de género, op. cit. 
 
115 Butler, J., El género en disputa, op. cit. 

88 
 

                                                            



CONCLUSIÓN 

El privilegio que se otorga a los marcos de género dicotómicos y hetero-cisexuales 

fundamenta en gran medida su obligatoriedad, puesto que el privilegio se dispensa a 

costa del perjuicio de otras construcciones más diversas de género, y, por tanto, de otras 

variabilidades en los planos de los marcos de género. La matriz heterosexual articulada 

en función de la reproducción, hábilmente sustituida por la noción de sexualidad, 

fundamenta la cisexualidad que supone una construcción determinada de los sexos en 

coherencia con los marcos culturales de género. Sin embargo, es la noción de sexismo y 

machismo lo que sostiene el sistema cultural de los sexos/géneros, en cuanto que la 

noción cisexual de sexo o sexismo determinada por la heterosexualidad y el machismo 

que sugiere prácticas de dominación y superioridad del “macho” sobre la “hembra” 

supone mucho más que una ordenación meramente sexual, puesto que determina 

además un orden social, económico y político.  

La orientación heterosexual del deseo no implica la superioridad del hombre sobre la 

mujer. Sin embargo, la obligatoriedad heterosexual implica la determinación de los 

sexos de manera cisexual (sexismo) y la superioridad del hombre sobre la mujer 

(machismo) en cuanto que proporciona las condiciones adecuadas para la reproducción, 

permanencia y hegemonía de la heterosexualidad obligatoria sobre otras maneras de ser 

y estar en el mundo, tanto para hombres como para mujeres, heterosexuales o no. 

El reparto político de la precariedad, la violencia y el bienestar supone condiciones 

posibles de existencia para personas que existen en coherencia con marcos de género 

sexistas, machistas y hetero-cisexuales, puesto que son privilegiados ya que tanto lo 

público como lo privado se orienta a contemplar sus necesidades. Del mismo modo, 

personas que existen en incoherencia con dichos marcos culturales, en mayor o menor 

medida, son perjudicadas en cuanto que estos no contemplan sus necesidades, y, por 

tanto, presentan condiciones imposibles de existencia, tanto desde lo público como 

desde lo privado.  

Esta problemática puede ser trascendida a través del cuestionamiento de sus estructuras 

de manera que la realidad contemple la amplitud de variabilidades existenciales y 

suponga la trascendencia de las probabilidades limitadas por la cultura. Dado que el 

género es fluido existen alternativas emergentes y sugerentes. Una forma interesante de 

llevar a cabo este cuestionamiento es a través del arte, en cuanto que el arte refleja 

89 
 



realidades que han sido sesgadas y presenta y representa lo real en mucha mayor 

amplitud que la cultura. Otras formas como la Ciencia y la Historia pueden contemplar 

igualmente esta variabilidad diversa y contribuir a la adopción de un nuevo paradigma 

cultural que optimice todo el potencial de las personas a quienes se aplican los 

paradigmas. Las condiciones imposibles de existencia que se imponen a los distintos 

colectivos en función de lo que rebasan los marcos de género impuestos por la cultura 

es un hecho que menoscaba al ser humano en su conjunto y puede ser trascendido a 

través de la visibilización de sus prácticas y lógicas. Sería conveniente que dichas 

lógicas y prácticas, que dilapidan ciertas identidades, fueran contempladas tanto por la 

Ciencia como sobre todo por la Educación de manera veraz y rigurosa, ya que la 

discriminación aleatoria y la violencia que entraña puede ser trascendida para el bien 

común de nuestra especie. 

Los peligros que se derivan de dichas prácticas habitan ya entre nosotras y nosotros e 

impiden el máximo exponente de nuestros potenciales. Las guerras, la destrucción del 

medio ambiente y en resumen el sufrimiento humano responden a un conflicto de orden 

social y sexual mundial que tarde o temprano tendrá que ser abordado, y, por tanto, 

tendrá que dejar de ser eludido. El estudio de las realidades trans, en cuanto que se fijan 

en oposición radical a dichos marcos culturales de género, permite vislumbrar la 

culturalidad de dichas estructuras, y, por tanto, cuestionar la noción de naturalidad que 

las legitima. En este sentido, es importante contemplar cuanto antes la realidad total 

para poder conformar una cultura humana basada en la responsabilidad y en la libertad 

que se torna imposible de emerger dada la existencia de privilegios. Explorar el 

potencial de las personas y hacer apología de la vida no es contradictorio a la noción de 

ser humano, sin embargo sí entra en contradicción con la cultura actual, el paradigma 

vigente y las maneras de proceder que alberga el hetero-patriarcado capitalista. Esto es 

un hecho extremadamente grave, tanto para los seres humanos como para la vida que 

entra en contacto con nuestra especie y debería ser abordado responsable y 

humildemente puesto que no puede ser justificado aunque se justifique con reiteración 

demagógica, a mi modo de ver. 

 

 

 

90 
 



BIBLIOGRAFÍA     

• Alamillo Martínez, Laura, Puche Cabezas, Luis Educación y género. La incorporación 

de la desigualdad en múltiples contextos de socialización, Valencia, Traficantes de 

Sueños, 2014. 

• Ander Egg, Ezequiel, Zamboni, Norma, Yánez, Anabella Teresa, Gissi, Jorge, Dussel, 

Enrique, Opresión y marginalidad de la mujer en el orden social machista, Buenos 

Aires, Humanitas, 1972. 

• Andrés Granel, Helena, “Anarquismo y sexualidad” en Germinal, pp. 65 – 84, 2008, 5 

de abril. 

• Aresti, Nerea, Médicos, Donjuanes y Mujeres Modernas. Los ideales de feminidad y 

masculinidad en el primer tercio del siglo XX, Bilbao, Servicio Editorial Universidad 

del País Vasco, 2001. 

• Arnalte, Arturo, Redada de violetas. La represión de los homosexuales durante el 

franquismo, Madrid, La esfera de los libros, 2003. 

• Astelarra, Judith, “La mujer… ¿clase social? Algunos antecedentes históricos” en 

Papers. Revista de sociología, vol. 9, pp. 267 – 293, Barcelona, Península, 1978. 

• Beauvoir, Simone de, El segundo sexo, Madrid, Cátedra, 2002. 

• Beechey, Verónica, “Sobre el patriarcat” en  Papers. Revista de sociología, vol. 15, pp. 

69 – 97, Barcelona, Península, 1981. 

• Bella Martín, Marga, Conceptos básicos del transgénero. Dossier facilitado en Taller 

sobre transgénero organizado por la Asociación Feminista Desideria Giménez, 

Zaragoza, 25 de abril de 2014. 

• Boix, Frederic, De la repressió a la psicopedagogía sexual, Barcelona, editorial nova 

terra, 1976. 

• Burgos Díaz, Elvira, Qué cuenta como una vida. La pregunta por la libertad en Judith 

Butler, Madrid, Antonio Machado Libros, 2008. 

• Butler, Judith, “Regulaciones de género” en La ventana, nº 23, pp. 7 – 35, 2005 

• Butler, Judith, Deshacer el género, Barcelona, Paidós, 2006. 

• Butler, Judith, Vida precaria. El poder del duelo y la violencia, Barcelona, Paidós, 

2006. 

• Butler, Judith, El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad, 

Barcelona, Paidós, 2007. 

91 
 



• Butler, Judith,  “El transgénero y la actitud de la revuelta” en Revista de psicoanálisis, 

tomo LXVI, nº 3, pp. 731 – 749, Buenos Aires, Asociación Psicoanalítica Argentina, 

septiembre de 2009. 

• Butler, Judith, Marcos de guerra. Las vidas lloradas, Barcelona, Paidós, 2010. 

• Cabral, Mauro, Interdicciones. Escrituras de la intersexualidad en castellano, Córdoba, 

Anarrés, 2009. 

• Chase, Cheryl, “Hermafroditas con actitud: cartografiando la emergencia del activismo 

político intersexual” en Grupo de trabajo queer (ed.) El eje del mal es heterosexual. 

Figuraciones, movimientos y prácticas feministas queer, Madrid, Traficantes de sueños, 

pp. 87-108, 2005. 

• Cisoux Hélène, El amor del lobo y otros remordimientos, Madrid, Arena Libros, 2009. 

• Colectivo de Transexuales de Cataluña Proderechos, Transgénero, vol. 1, Barcelona, 

1994. 

• Colectivo de Transexuales de Cataluña Proderechos, Transgénero, vol. 2, Barcelona, 

1996. 

• Colectivo de Transexuales de Cataluña Proderechos, Transgénero, vol. 3, Barcelona, 

1999. 

• Colectivo de Transexuales de Cataluña Proderechos, Transgénero, vol.4, Barcelona, 

2003. 

• Cooper, David, La muerte de la familia, Barcelona, Ariel, 1976. 

• Cuadrado Guirado, Isabel; Gaviria Stewart, Elena; López Sáez, Mercedes, Cuaderno de 

prácticas de psicología social, Madrid, Sanz y Torres, 2007. 

• Cuesta Davignon, Liliane Inés “Géneros lábiles, sexualidades diversas: una guía 

didáctica sobre la diversidad sexual y de género. (O cómo los museos pueden contribuir 

a una educación en la materia)” en Revista de Antropología Experimental, nº 13 (texto 

28) pp. 449- 485, Universidad de Jaén, 2013. 

• Dekker, Rudolf M. y Lotte, van de Pol La doncella quiso ser marinero. Travestismo 

femenino en Europa (siglos XVII-XVIII), Madrid, España Editores, 2006. 

• Domingo Lorén, Victoriano Los homosexuales frente a la ley. Los juristas opinan, 

Esplugas de Llobregat (Barcelona), Plaza y Janés, 1977. 

• Domínguez Fuentes, Juan Manuel, García Leiva, Patricia; Hombrados Mendieta, María 

Isabel, Transexualidad en España. Análisis de la realidad social y  factores 

psicosociales asociados, FELGTB, 2012. 

92 
 



• Ehrenreich, Bárbara, English, Deirdre, Brujas, parteras y enfermeras. Una historia de 

sanadoras, Barcelona, La Sal, 1981. 

• Engels, Friedrich, El origen de la familia, de la propiedad privada y del Estado, 

Barcelona, Público, 2010. 

• Enríquez, José Ramón, El homosexual ante la sociedad enferma, Barcelona, Tusquets 

Editor, 1978. 

• Foucault, Michell, Historia de la sexualidad. El uso de los placeres, Madrid, Siglo 

Veintiuno editores, 1987. 

• Foucault, Michell, Historia de la sexualidad. La voluntad del saber, Madrid, Biblioteca 

Nueva, 2012. 

• Foucault, Michell, El verdadero sexo, Guatemala, V. Sullivan, 1998. 

• Friedan, Betty, La mística de la feminidad, Barcelona, Sagitario, 1965. 

• Galé Moyano, María José, Cuerpos singulares: Una lectura desde el pensamiento de 

Judith Butler, Zaguán, 2013. 

• García Pérez, Alfonso, Los enfermos, Barcelona, Dopesa, 1978. 

• Gobierno de Aragón. Departamento de Salud y Consumo, Procedimiento de derivación 

de pacientes con trastorno de identidad de género para la cirugía de reasignación de 

género, Zaragoza, 1 de diciembre de 2010. 

• Grosfoguel, Ramón, “Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y 

los cuatros genocidios/ epistemicidios del largo s. XVI” en Tabula Rasa, vol. 19, pp. 31 

-58, Bogotá, 2013. 

• Godelier, Maurice, “¿Qué es un acto sexual?” en Cuerpo, parentesco y poder. 

Perspectivas antropológicas y críticas, Ecuador, 2000 (pp. 55 -89). 

• Halberstam, Judith, Masculinidad femenina, Madrid, Egales, 2008.  

• Kuhn, Thomas, La estructura de las revoluciones científicas, Argentina, Fondo de 

Cultura Económica, 2004. 

• Librería de mujeres de Milán “El final del patriarcado ha ocurrido y no por casualidad” 

en la Cultura patas arriba, Madrid, horas y HORAS, 2006. 

• López Beltrán, María Teresa, La prostitución en el Reino de Granada a finales de la 

Edad Media, Málaga, Centro de Ediciones Diputación Provincial de Málaga, 2003. 

• López Linage, Javier, Grupos marginados y peligrosidad social, Madrid, Campo 

abierto ediciones, 1977. 

• Maalouf, Amín, Identidades asesinas, Madrid, Alianza Editorial, 1999.  

93 
 



• Maffia, Diana, Sexualidades migrantes. Género y transgénero, Buenos Aires, Gráfica 

Integral, 2003. 

• Mejía, Norma, Transgenerismos: Una experiencia transexual desde la perspectiva 

antropológica. Barcelona, Bellaterra, 2006. 

• Millett, Kate, Política sexual, Madrid, Cátedra, 1995. 

• Missé, Miquel y Coll-Planas, Gerard (editores), El género desordenado. Críticas en 

torno a la patologización de la transexualidad, Madrid, Egales, 2010. 

• Mirabet i Mullol, Antoni, Homosexualitat avui, Barcelona, Edhasa, 1984. 

• Muraro, Luisa, El orden simbólico de la madre, Madrid, horas y HORAS, 1991. 

• Nieto, José Antonio, Transexualidad, transgenerismo y cultura. Antropología, identidad 

y género, Madrid, Talasa Editores, 1998. 

• Nieto, José Antonio, Transexualidad, intersexualidad y dualidad de género, Madrid,  

Talasa Editores, 2008. 

• Osborne, Raquel, La construcción sexual de la realidad, Madrid, Cátedra, 2002. 

• Platero, Raquel (Lucas), Intersecciones: cuerpos y sexualidades en la encrucijada, 

Barcelona, Bellaterra, 2012. 

• Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, Madrid, Espasa Calpe, 

2001. 

• Rich, Adrienne, Sobre mentiras, secretos y silencios, Madrid, horas y HORAS, 2011. 

• Rubin, Gayle, “Tráfico de mujeres: notas sobre la economía política del sexo” en 

Revista Nueva Antropología, vol. 8, 1986. 

• Sade, Marqués de, Justine, Madrid, Club Internacional del Libro, 1985. 

• Sau, Victoria, Manifiesto para la liberación de la mujer, Barcelona, Bruguera, 1975. 

• Spade, Dean, Normal Life: Administrative Violence, Critical Trans Politics, and the 

Limits of Law, New York, South End Press, 2011. 

• Suardiaz, Delia Esther, El sexismo en la lengua española (Aliaga Jiménez, José Luis 

edición y traducción) (Burgos Díaz, Elvira y Aliaga, J. L. estudio preliminar), Zaragoza, 

Libros Pórtico, 2002.  

• The Boston Women´s Health Book Collective, Nuestros cuerpos, nuestras vidas. Un 

libro escrito por mujeres para las mujeres, Barcelona, Plaza y Janés, 2000. 

• Trujillo, Gracia, “Del sujeto político Mujer a la agencia de las (otras) mujeres: el 

impacto de la crítica queer en el feminismo del Estado español: Sexualidades y derechos 

en el s.XXI” en Política y Sociedad, Madrid, vol. 46, 2009. 

94 
 



• Usón Calvo, Aurelio, Diagnóstico y tratamiento quirúrgico del transexual masculino y 

femenino, Zaragoza, Real Academia de Medicina, 2008 

• Vilardell Crisol, Nuria, “Marginación femenina. Pícaras, delincuentes, prostitutas y 

brujas” en Historia 16, vol. 145, pp. 73 – 79, Madrid, Temi, 1988. 

• Vox, Diccionario ilustrado latino-español español-latino, Barcelona, Biblograf, 1983. 

• Wittig, Monique, El pensamiento heterosexual y otros ensayos, Madrid, Egales, 2006. 

• Wollstonecraft, Mary, Vindicación de los Derechos de la Mujer, Madrid, Cátedra, 2000. 

• Zamora Calvo, María Jesús, In virum mutata est. Transexualidad en la Europa de los s. 

XVI y XVII en Bulletin Hispanique, Biére. 

• Zolla, Elémire. Androginia, Madrid, Debate, 1990. 

 

 

 

 

95 
 


	TESINA, 1pág
	TESINA MÁSTER EN RELACIONES DE GÉNERO
	ITINERARIOS TRANS
	(
	MARCOS DE GÉNERO
	Autor: Urko Alex García Ferrando
	Directora Tesina: Elvira Burgos Díaz

	3. Índice TFM de verdad 2.Nuevodocx
	ITINERARIOS TRANS
	(
	MARCOS DE GÉNERO
	Capítulo 1 : Teoría de Los Marcos de Género y Conflicto Socio-económico y Sexual
	Capítulo 2 : Aspectos, Efectos y Afectos del Itinerario Trans

	Pdf1
	TapaCapítulo 1
	Capítulo 1 : Teoría de Los Marcos de Género y Conflicto Socio-económico y Sexual

	Pdf2
	TapaCapítulo 2
	Capítulo 2: Aspectos, Efectos y Afectos del Itinerario Trans

	Pdf3

