Trabajo Fin de Grado

El Festival Sed en el marco de la religién egipcia

Autora

Raquel Aysa Martinez

Director

Dr. Gabriel Sopefia Genzor

Facultad de Filosofia y Letras
2015

Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan http://zaguan.unizar.es




1. INTRODUCCION.....cooiiiiieieietctc ettt 1
2. EL PODER DEL FARAON: FUNDAMENTOS TEORICOS.......ccccccoeevrrnnn. 4
3. MAAT, LA DIOSA: ORDEN Y ARMONIA ........ccccovriririreeieereee e 7

4. LOS FESTIVALES. LA RENOVACION COMO BASE IDEOLOGICA DE LA

RELIGION EGIPCIA ...ttt sn s 15

5. EL HEB SED ...ttt 22
—  FUENTES NISTOMICAS .....cvevieeeieiest e 22

—  CUESTIONES JENEIAIES........ecveeivreiectieee et 23

—  Desarrollo del festival...........coooeiiiiiii 26

I, PreparatiVos ...ococcceeicec ettt 27

1. Rituales Centrales ... 28

11, ACLOS € ClAUSUNA...ccuiiiiiiiiiiiiiceee e 31

— Significado del TeStival ... 33
6. CONCLUSIONES ... 36

7. BIBLIOGRAFIA ..o e et e oo e 38



Introduccion

El presente trabajo trata de adentrarse en el Festival (Heb) Sed del Antiguo Egipto, tanto

en su desarrollo ritual como en su finalidad en el seno de su religion.

Para ello, serd necesario, primeramente, realizar una valoracion sintética del papel
del faraon, intermediario entre los dioses y los hombres, asi como del poder monarquico
en funcion de garante del orden y de la armonia, conceptos predominantes desde el
mismo instante de la Creacion —perfecta desde el origen, en la mentalidad egipcia- y
encarnados en la figura clave de la diosa Maat. Con esta finalidad de la imprescindible
preservacion del momento sublime del principio, se llevaban a cabo numerosos
festivales que modulaban el calendario y vinculaban el mundo terrenal con el divino,
posibilitando relaciones directas entre ambos con el objeto de mantener el cosmos en
correcto y feliz funcionamiento. Estos lazos se establecian mediante rituales, ofrendas
cotidianas y celebraciones especiales; y en este contexto, se inserta el festival al que se

ha dedicado este trabajo.

El Heb Sed ha sido escogido por su extraordinaria singularidad. Destaca por su
continua e incesante celebracion a lo largo de la historia de Egipto, pudiendo encontrar
las primeras referencias en los periodos Predinastico Tardio y Dinastico Temprano (c.
3380-2910 a.C.), cuando la nacidn todavia no se habia unificado; y las ultimas en época
ptolemaica, mas de tres mil afios después (COPPENS, 2009; DEGREEF, 2009). Un
arco temporal tan amplio ha proporcionado valiosas fuentes, tanto arqueoldgicas como
graficas, haciendo de esta celebracién -a pesar de los evidentes problemas de

informacién- la mejor documentada de todas las festividades egipcias.

Por otra parte, cabe destacar su exclusividad en el territorio egipcio, puesto que no
existe nada comparable a un gran jubileo —el Heb Sed lo es- en toda Asia Anterior. Las
marcadas diferencias entre los biotopos de Egipto y Mesopotamia —uno tranquilo y
apacible, en torno al valle del Nilo, y otro impredecible y turbulento, entre los rios
Tigris y Eufrates- generaron religiones diametralmente opuestas en su forma, a pesar de
compartir caracteristicas comunes en esencia. En primer lugar, ambas parten de un
punto de origen muy distinto: en el caso de la sociedad nildtica, el momento de la
Creacion es absolutamente pacifico ya que el demiurgo por si mismo —preexistente y

carente de pareja- impone el orden sobre el caos sin necesidad de lucha, mediante la

1



prevision; por el contrario, para los habitantes de Mesopotamia aquélla fue fruto de una
disputa dramaética, consecuencia de la mera y cruda inercia de un caos acuético doble —
macho y hembra- y de un conflicto en cadena, recordado como un episodio de anarquia
y horror cuya reproduccién habia que evitar por todos los medios. En segundo término,
derivado de lo anterior, en el caso de la religion egipcia el faraén es un dios mortal
mientras que en la religion mesopotamica no tuvo tal ascendencia divina (SOPENA,
2008). Sobre la base de estas diferencias, encontramos una tercera respecto a los
festivales: en Egipto, son una renovacion feliz y deseable del acontecimiento perfecto
de la Creacion; y necesitan ser repetidos periddicamente -un dia, un mes, una estacion,
un afio 0 una generacion- mientras que los mesopotdmicos —pautados, por supuesto- son
celebrados a raiz de un origen determinado por la ruptura y el quebranto, ensayando la
regeneracion, sobre todo cada Afio Nuevo, fundamentalmente tratando de evitar que
aquellos hechos criticos, infelices e indeseables —notoriamente, la ausencia de la
Monarquia- vuelvan a tener lugar (FRANKFORT, 1983: 237-270; BONHEME vy
FORGEAU, 1988: 304-306; MARCO SIMON, 1988: 49-83).

Ademas, el estudio de este festival -entendido como conjunto de rituales, como
ejecucion correcta de los mismos- es un excelente método para observar la religion
egipcia, ya que su caracter practico permite valorar la implicacion del rito en la
sociedad, y viceversa. En el Heb Sed, las divinidades, los sacerdotes y el pueblo estaban
invitados a participar, siempre dentro de unos papeles muy bien definidos en los que el

gran jubileo del faraén destacaba como el centro indiscutible.

Todas las autoridades consultadas hacen mencion a la dificultad que supone el
estudio de un festival tan ambiguo como es el Heb Sed, ya que la mayoria de los
relieves e inscripciones que aluden a este estan incompletos o descontextualizados: a dia
de hoy aln se desconoce el significado de algunas de las escenas que lo componen. De
tal manera, un estado de la cuestion acerca de este festival, en el marco de las lineas de
fuerza troncales de la religion egipcia, parecia un tema adecuado para el presente
Trabajo de Fin de Grado.

La bibliografia empleada para abordar este ensayo esta formada tanto por manuales
como por estudios mucho mas concretos. Las obras que disponemos en espafiol —la
mayor parte traducciones, pocas todavia, pero de excelente calidad- tratan sobre la
religion egipcia de manera generalista, pudiendo ser complementadas mediante

discursos solventes y contrastados sobre la historia del territorio (como los de Pirenne,

2



Drioton y Vandier o Trigger et alii, por ejemplo). Los trabajos especificos -publicados
por egiptdlogos ingleses, franceses, estadounidenses o alemanes-, se van actualizando
con los afios, dibujandose un amplio recorrido que comienza en la segunda mitad del
siglo XX —con la excepciéon de alguna obra a finales del XIX como la de Naville
(1892)- y llega hasta nuestros dias, con debates de plena actualidad como los de Degreef
(2012).



El poder del faraon: fundamentos

tedricos

El origen de la monarquia del Antiguo Egipto, en lo que respecta a la mitologia y a la
religion, es de carécter divino. Su comienzo se sitia en el momento de la creacion del
cosmos por el dios solar Ra, 0 Atum, «el Todo», segin su denominacion como creador.
Tras dar origen al mundo, la deidad ocupd el cargo de faradn, conformando el estado
como una perfecta monarquia divina y haciendo que esta fuese tan antigua como el
propio universo. Por ello, todas las versiones teoldgicas egipcias coinciden en situar a la
monarguia en un orden primordial y basico de la existencia, por formar parte de la vida
desde el primer instante —Unico y maravilloso- en el que se produjo un cambio desde la
preexistente indefinicion del caos: el momento del Tep Zepi (MARCO SIMON, 1988:
49-66; FRANKFORT, 1998: 111-113).

El faradn poseia el poder por derecho divino, siendo el descendiente y sucesor del
dios Atum. Este tenia potestad sobre todo lo creado por lo que, paralelamente, el
monarca también ostentaba este dominio. El rey ocupaba la posicion del dios solar en la
tierra debido a lo cual, y por ser su sucesor directo, era visto como un dios mortal y no
como un ser humano. De tal manera, el monarca era considerado hijo de Atum, siendo
su padre humano la semilla de la deidad en forma de hombre. Esta relacion de
parentesco queda reflejada en uno de los titulos faradnicos, en vigor desde la época de
construccion de las pirdmides de Giza, en torno al 2.600 a.C., que denomina al rey
como «hijo de Ra», legitimando al faradn para ocupar el trono de su padre divino. La
unién entre estas dos figuras, Atum -netjer aa, el «Gran Dios»- y el faradn -netjer nefer,
«buen dios»- proporcionaba un equilibrio que les permitia, a ambos, gobernar el cosmos
(HORNUNG, 1990: 313, 328-329; QUIRKE, 2003: 27-67; ASSMANN, 2005: 235-
236; SALEN, 2010: passim).

El poder del faradn era absoluto, emanando de €l toda la autoridad, la justicia y el
concepto del Bien. El era el propio estado egipcio, concentrando una capacidad de
decision total (HORNUNG, 1990; BAINES, 1995). Dicho poder tenia sus bases tanto
en el orden social del pueblo como en el orden cosmico, proveniente este tltimo del

momento de la creacion, episodio principal del pensamiento egipcio, tal y como
4



comentaremos a continuacién. Pero, a pesar de aglutinar todo el poder, el monarca lo
divide en funcién de sus distintas naturalezas y distribuye cada una entre varias
divinidades: a Thot le otorga la ley, la justicia es controlada por la diosa Maat, y Shesat
es duefia de la escritura y de la administracion. En funcién de este reparto, todos los
poderes tienen procedencia divina y todos los dioses, con sus respectivos campos de
accion, dependen directamente de Ra, dios representado en el faradn: fue Ra la deidad
con mayor ascendencia en el pantedn egipcio, por su condicion de demiurgo
(PIRENNE, 1980: 155).

El rey debia garantizar al pueblo egipcio el mantenimiento del orden y de la
estabilidad en la que vivian desde el perfecto momento del Tep Zepi. En efecto, la
creacion es el Unico episodio de cambio transcendente a lo largo de la historia egipcia.
Es el instante en el que Atum orilla al caos sin definir e instaura el orden de manera
tranquila, alzandose con el objetivo de poder mantener esta situacion de bienaventurada
paz y estabilidad. Tal equilibrio era ideado como un ciclo solar en el que la anarquia
luchaba cada noche por derrotar a una armonia siempre invicta, que sélo habia sido
perturbada con el asesinato de Osiris por Set hasta que la justicia, encarnada por la diosa
Maat, volvié a imponerse. La idea de un cosmos en continuo peligro generaba, a lo
largo de todo el territorio egipcio, la necesidad de esforzarse por mantener el orden
(FRANKFORT, 1998: 111; QUIRKE, 2003: 93).

Los egipcios tenian, basicamente, dos concepciones distintas del paso del tiempo. La
mas importante, neheh, estaba formada por los ciclos temporales que se repiten de
manera inalterable y eterna, como las estaciones o las noches y los dias. Por otra parte,
djet era el tiempo lineal e irrepetible que se daba en cada afio transcurrido. La repeticion
continua del neheh, en todas sus variantes era un signo de que la estabilidad que Atum
habia proporcionado al universo no se habia visto alterada ni se habia roto. Una sefial
anual de que esta armonia seguia en funcionamiento era, evidentemente, la crecida del
rio Nilo, acontecimiento con el que los egipcios revivian el acto de la creacion
(QUIRKE, 2003: 34; ASSMANN, 2005b: 30-31). Segun la religion egipcia, el dios
solar habria emanado del caos primordial acuatico, Nun, con el objetivo de crear el
cosmos, haciendo surgir, en primer lugar, la tierra seca, Colina Primigenia o Benben. El
primer fragmento de tierra, como representacion de la futura vida, surgié del caos. En
paralelo a esta creencia, los egipcios veian en la inundacién del Nilo la llegada de las

aguas primigenias de las cuales surgia, posteriormente, la primera tierra representada en



la capa fértil de limo que aparecia tras la retirada del rio. Este terreno era sinénimo de
vitalidad por ser perfecta para el cultivo de alimentos, como la que el Benben habia
permitido establecer el dia de la creacion. Por ello, con cada inundacién del Nilo, se
repetia el primer momento tras el cual nacieron el dios sol, creador del cosmos, y la
primera tierra sobre la que surgiria la vida divina y humana (FRANKFORT, 1983: 173;
QUIRKE, 2003: 34-35; KEMP, 2004: 18-21; 46-68).

Mantener el orden establecido y evitar la victoria del disturbio era uno de los
aspectos principales para la conciencia de la sociedad egipcia, tanto del faradn como del
pueblo. Una de las bases para conseguirlo estaba relacionada con el concepto de la
permanencia. Era importante que todo fuese como siempre habia sido sin experimentar
mutaciones desde el mismo Tep Zepi, perfecto en si mismo; y una de las esencias de la
ideologia real en Egipto era que concebia la gestién de sus reyes como una repeticion
eterna e inmutable de un conjunto de obligaciones intrinsecas a la propia realeza. De tal
modo, la concepcion de un cosmos estatico no implicaba la negacién de los cambios
siempre y cuando estos hubiesen estado ahi desde el principio, como las alteraciones
ciclicas del neheh, que son eternas y estan determinadas por el dios sol (ASSMANN,
2005b: 30-31). Por eso, dentro de este continuo deseo de permanencia, los
acontecimientos que formaban el djet carecian de importancia porque, en el orden
coésmico, no tenian repercusiones. En este aspecto —muy tipico del pensamiento
complementario (que no dilematico) egipcio-, ni siquiera la muerte del faradn suponia
un hecho con graves consecuencias sino que, mas bien, era una reafirmacion de su
aceptada divinidad. El rey fallecido era, entonces, representado por el dios Osiris y
pasaba a formar parte de la propia naturaleza ya que su poder vital era el que
posibilitaba la inundacion anual del Nilo, el nacimiento de las plantas o la salida del sol
y de las estrellas cada dia. Mientras tanto su sucesor ascendia al trono, pasando a ser
representado como Horus, el rey vivo. Estos hechos no eran ni especiales ni remarcables
en el tiempo sino que constituian una muestra mas del ciclo eterno en el que Horus
siempre sucedia a Osiris porque, aunque la persona fallecia, el poder divino era
continuo Yy estable: es el mismo concepto que explican textos e iconografia esenciales en
toda la historia nilética —como el rey masacrando al enemigo- o los rituales de
renovacion cosmica como el propio Heb Sed (FRANKFORT, 1983: 58-59; 1998: 111-
112; HORNUNG, 1999: 168; MORENO GARCIA, 2004: 154-164; ASSMANN,
2005b: 234-236).



Maat, la Diosa: Orden y armonia

Con el fin de mantener esta permanencia que caracterizaba al cosmos en su estado mas
perfecto, resultaba exigible esforzarse por vivir de acuerdo con maat. Se trata de una
abstraccion divina, un concepto que pertenece a un doble campo de actuacion, ético y
cosmoldgico, para el que carecemos de traduccion exacta y de definicion concreta.
Debemos entender una distincion basica en el término, detectable en el uso de las
mayusculas: Maat como diosa y maat como idea moral que rige el comportamiento de
los seres humanos. Budge (1960) define a Maat como «la diosa de las leyes inalterables
de los cielos», recogiendo en una sola palabra, que es su hombre, sus areas de actuacion
principales. Por una parte, es una diosa antropomorfica, que personaliza la verdad y el
orden (FARAONE y TEETER, 2004). Por otra, como Ley, rige la sociedad egipcia y su
condicidn inalterable refleja su inmanencia en el tiempo asi como la obligacién que
tienen las personas de acatarla; y la referencia a «los cielos», citada por Budge, implica
una inclusion de todo el cosmos bajo su poder, ya que existe desde el primer momento y
tuteld todos los aspectos de la creacion. En relacion con su eterna existencia, los Textos
de las Piramides narran como Ra desciende de la colina primordial tras haber
establecido el orden (maat) en lugar de la indefinicién. Es un elemento imprescindible

en la creacion del cosmos egipcio porque inspiré a Atum

en su obra, tras lo cual este la colocd donde antes sé6lo
habia caos (FRANKFORT, 1998: 132; MARTIN, 2008).

Como diosa, Maat es hija de la deidad solar Ra y se la
representa con la figura de una mujer, ataviada con un
vestido ajustado y sin ornamentacion suntuosa, con la
excepcion de alguna pulsera o tobillera. El Gnico adorno

que muestra en todos los relieves, pues es su signo

distintivo, es una diadema en la frente con la que sujeta
una pluma de avestruz (FARAONE y TEETER, 2004). Se

usa la pluma como su simbolo porque representa el

Maat en la tumba de Seti | en el . . .
n ligerez razén Xperimen |
Valle de los Reyes. Museo concepto de ligereza de corazOn que Se experimenta a

Arqueoldgico de Florencia actuar en consecuencia con sus leyes de comportamiento
(http://www.egiptologia.com/)
(HORNUNG, 1999: 109; MARTIN, 2008).



La pluma es también su signo fonético (FARAONE y TEETER, 2004) y esta

et
presente en la composicion de dicha palabra: iaﬂl I I (FAULKNER, 2006). Los
emblemas que la forman son elementos que se encuentran en la cultura egipcia diaria:
un pedestal, una hoz, una hogaza de pan, la pluma, un antebrazo, un rollo de papiro, y
tres lineas verticales que indican la importancia del jeroglifico. Estos simbolos, como
todos los que componen este tipo de escritura monumental, son sagrados porque tienen

la precision y el orden que caracterizan a la diosa (MARTIN, 2008).

Como concepto, puede ser traducido por «orden», «verdad», «justicia», «armonia» o
«equidad». Es lo correcto, lo justo y lo inalterable (BUDGE, 1975). Assmann traduce
maét como «justicia conectiva». Bernardette Menu lo define como nocion de orden y de
vida. Tobin lo clasifica como un concepto abstracto, simbolo del orden. Y Morenz,
como el estado correcto de las cosas establecidas en la naturaleza y en la sociedad en el
momento del acto maravilloso e irrepetible de la creacién, afirmando que es la rectitud,
la justicia, la verdad (KUHRT, 2000: 174; ASSMANN, 2005b: 158; MENU, 2005b:
passim; DECOEUR, 2011).

En consecuencia, si la diosa Maat desempafiaba un papel imprescindible en la vida
del Antiguo Egipto, manifestandose a través de la permanencia del orden cdsmico
establecido en el momento de la creacién. Gobierna la naturaleza y la sociedad
posibilitando su existencia, al igual que la de los dioses. Estos, tal y como sucede con el
faradbn -que se encuentra en su misma posicion de poder-, viven de acuerdo con sus
leyes, hecho que tiene como resultado que todo el universo y la naturaleza funcionen de
acuerdo a un criterio feliz. EI cometido de esta deidad en el mantenimiento cdsmico,
que ella misma personalizaba, resultaba capital. Tenia la mision de evitar que, durante
cada noche, el caos se impusiera a la armonia en la lucha contra las fuerzas primordiales
que atacaban la barca solar de Ra. Por eso se le colocaba en la parte delantera de la
embarcacion para que pudiese, desde ahi, defenderla de la serpiente Apofis,
representante de la inestabilidad (MENU, 2005b, passim; DECOEUR, 2011). Este
triunfo diario de la luz sobre la oscuridad es el simbolo principal de la presencia de
Maat, la cual queda reflejada, en el dia a dia, como una venturosa energia cosmica
(ASSMANN, 1989: 73).

Son las leyes de Maat las que articulan y mantienen la estabilidad del mundo,

contribuyendo a la realizacion de la vida. Son la armonia establecida en el momento de



la creacion, y el poder y la fuerza que posibilitd dicho ordenamiento. Mancini (2007)
afirma que la intervencion de la deidad mantiene precisamente el flujo de energia

cosmica que permite el funcionamiento vital.

La diosa proporcion6 a los seres humanos un espacio idéneo para su desarrollo y
felicidad, un cosmos estable y seguro (QUIRKE, 2003: 93). Pero, aunque el concepto de
maat y las normas de comportamiento que rige son inmutables en el plano ideolégico,
esta armonia no lo era en el terreno practico. El estado egipcio, a pesar de estar
caracterizado por una tendencia pacifica -al menos hasta el siglo XV a.C.-, estaba
amenazado continuamente. Geogréaficamente, el apacible delta del Nilo se hallaba
rodeado por dos inhabitables desiertos e histéricamente, como es bien sabido, las fases
de prosperidad se vieron interrumpidas por tres etapas —0 «periodos intermedios»,
transcurridos entre 2160-2125 a.C., 1650-1550 a.C. y 1069-664 a.C. respectivamente—
en las que las asechanzas, interiores y exteriores, se impusieron. La provocacion de
isfet, entendido como concepto cdésmico de falta de armonia y violencia y como
divinidad opuesta a Maat, era incesante (KARENGA, 2003: 363 y ss.; MARTIN, 2008).

El mantenimiento de esta armonia demandaba, en palabras de Assmann (1989: 111y
ss.), un «esfuerzo continuo y colectivo que requiere la cooperacion entre los dioses y los
hombres». El propio autor (2005b: 158-159) afirma que maat es la norma que posibilita
la pertenencia de todos los hombres a una misma comunidad, conectandolos, porque da
sentido a sus acciones encaminandolas hacia el bien. Con este mismo fin Maat debia ser
respetada por todos de manera que su continuidad se convertia en el objetivo principal
de la vida egipcia, ya que la conducta diaria del faradn y de los habitantes del antiguo
Egipto condicionaba y aseguraba la victoria del orden frente al caos, de Maat frente a
isfet. Las acciones del rey, en calidad de demiurgo en la tierra, debian garantizar este
orden cdésmico en el cual creian los egipcios y que constituyd la idea central para
comprender la relacion entre la monarquia, la humanidad y el cosmos (BAINES, 1995:
12; KARENGA, 2003: 354-360; MORENO GARCIA, 2004: 154).

El mundo egipcio, por lo tanto, era un espacio integral interconectado en todos los
aspectos de la vida, en el que una crisis moral o religiosa afectaba a la politica del
Estado (ASSMANN, 1989: 104). Por esta interrelacion, cada individuo era responsable
de mantener el orden a través de la realizacion de acciones correctas y del uso de la
verdad (FARAONE y TEETER, 2004).



Los egipcios consideraban la armonia como una victoria, como una recompensa
divina por su buen comportamiento diario y por su caracter humilde. EI hombre
silencioso y obediente con las leyes de Maat, y por lo tanto con las del faraon, era
recompensado con una vida exitosa. Las buenas acciones que esta feliz persona
favorecida llevaba a cabo para ayudar a sus vecinos mas pobres y desdichados
conllevaban un sentimiento de placer y de bienestar interior que era consecuencia de
estar en armonia con la diosa. Mientras que el sujeto orgulloso y egoista seria
recriminado por las deidades. Este castigo divino se veria impuesto tras la muerte, en el
momento de la psicostasis llevada a cabo por Anubis y visible en una escena del Papiro
de Ani. En este proceso, se comparaba el peso del corazon con el de la pluma de Maat.
Si el difunto vivia respetando y realizando acciones acorde con las leyes de la diosa, su
corazén seria mas ligero que la pluma. Si esto no era asi, su corazon pesaria mas VY,
como castigo, este seria arrojado a Amemit, bestia compuesta de partes de distintos
animales, para que lo devorase (ASSMANN, 2005a: passim; 2005b: 200-204;
MORALES RONDAN, 2009). Al estudiar este episodio, Mancini (2007, 60 y ss.)
sefiala que esta psicostasis no es tanto un juicio cuanto una forma de expresar y medir el

grado de armonia del difunto con la diosa.

Juicio de Anubis en Papiro de Ani (c. 1275 a.C.). Museo Briténico.

(http://www.britishmuseum.org)

Esta escena del Papiro de Ani nos ofrece una representacion de Maat en la muerte
pero también tenemos otras, como se observa en el papiro Hunefer, o en el Libro de

Khun-Anup, donde actia como norma moral de la vida cotidiana. En esta segunda

10



escena podemos ver como un granjero le pide a un funcionario que cumpla con maat
para revisar su caso judicial (MARTIN, 2008: 960-961). Como codigo ético este
concepto estaba muy presente en toda la organizacion estatal, tanto que la mayoria de
los funcionarios, como los magistrados, el visir o los presidentes de los tribunales de los
nomos, eran sacerdotes de la diosa (PIRENNE, 1980: 250-251).

Pero la responsabilidad de conservar el orden no recaia sélo sobre los ciudadanos del
Estado egipcio sino que el papel més importante le correspondia al faradn en tanto que
base sustentadora de maat como equilibrio (TOBIN, 1989: 90). Tenia la obligacion de
mantener la armonia para posibilitar la mejora del pais, sometiéndose siempre él mismo
al comportamiento y buen hacer que debia predicar entre sus subditos. A través del
cumplimiento de esta misién, sus actos proporcionaban alimento a su pueblo, puesto
que la conservacion de maat posibilitaba el correcto funcionamiento de la naturaleza.
De tal manera, el rey es la «institucionalizacion y la encarnacién de Maat» y «el
instrumento vivo a traves del cual la bondad de Maat se realiza en el mundo», en sendas
expresiones de Assmann y Tobin. Sus acciones y decisiones politicas y rituales son
parte de la constante lucha contra las fuerzas del caos, teniendo que repeler a isfet
(entidad que encarna la discordia y el disenso. KARENGA, 2003: 42-43; 346-348) y
atraer a Maat. Y uno de sus papeles mas importantes, como es de sobra sabido, es el de
actuar de mediador entre el mundo divino y el terrenal, tratando de mantener ese
equilibrio entre las dos fuerzas opuestas (MARCO SIMON, 1988: 66-67; ASSMANN,
2005b: 136; KUHRT, 2000: 174; KARENGA, 2003: 360-363; KEMP, 2004: 66;
MENU, 2005a: 65; DECOEUR, 2011: 359-60).

El rey actuaba en nombre de los dioses para preservar el orden en la tierra y el
equilibrio del cosmos, y por ello era el responsable de respetar a Maat mediante un
gobierno justo cuya base principal debia ser la buena aplicacion de la justicia y el uso de
la verdad. Esta relacion con la diosa se ve reflejada, a partir de la Dinastia IV (2613-
2494 a.C.), con la incorporacion de la nomenclatura de la deidad en el nombre de
entronizacion de los monarcas, hecho que vemos en denominaciones como Maat-ka-Re
(«el espiritu de Ra es Maat») de Hatshepsut (1473-1458 a.C.), o Wser-Maat-Re
(«poderosos son Maat y Ra») de Ramsés Il (1279-1213 a.C.) y Il (1184-1153 a.C.)
(FARAONE y TEETER, 2004).

11



Los actos realizados de acuerdo con las leyes

de Maat pueden ser relacionados con la idea
estudiada por Faraone y Teeter (2004) y por
Hornung (1999) e introducida por Assmann
(1989), segun la cual la diosa es ofrecida, en
muchos relieves, como comida o bebida tanto al
rey como a otras deidades. Los autores explican

que en diversos textos se dice que el faraon y las

divinidades viven de Maat y, en la teologia

heliopolitana, como vemos en la obra de Pirenne

El rey Ramsés |1 ofrece Maat a Ptah (1980), se dice que Atum vivia alimentandose de

(HORNUNG, 1999: 198) la deidad, sin la que no podia subsistir. Aunque
estos documentos son interpretados de manera moral, como un principio a seguir, los
relieves nos muestran un aspecto mucho mas literal de esta afirmacién. La diosa se

representa, en tamafio diminuto, sentada sobre jarras de vino o platos de comida, y a

veces sobre el fonograma jeroglifico nb < , que significa «sefior» en el sentido de
«propietario» (FAULKNER, 2006), siendo ofrecida como alimento. Se nos muestra a
una Maat estableciéndose, a través de la ingesta, en el interior del rey o del dios con el
objetivo de asegurar que se actle justamente y se hable con sinceridad. Con esta idea, la
frase dirigida a un faradn, que encontramos en Frankfort (1983: 75), «Tus palabras son
el santuario de la verdad», estando la verdad representada por la diosa, tiene un sentido

mayor y mas literal.

Pero maat no sélo posee, en la sociedad egipcia, un sentido religioso sino que, como
afirma Assmann (1989: 104), tiene un componente eminentemente politico para con el
Estado. Faraone y Teeter (2004) sefialan que este concepto era un aspecto fundamental
en la legitimizacion del poder monarquico y estatal porque el faraon era el principal
garante del orden en la sociedad, mision que le hacia imprescindible ante los ojos de los
ciudadanos, los cuales debian serle leales a cambio de la proteccion frente al disturbio

que les proporcionaba mediante el sostenimiento y la renovacion del bienestar.

El Estado egipcio se presenta, asi, como un componente necesario en el cosmos
debido a su papel fundamental en el mantenimiento de maat. La sociedad egipcia
dependia de un orden social bien estructurado para conservar su armonia, orden
representado por el gobierno del farabn (HORNUNG, 1990: 337-339; FRANKFORT,

12



1998: 76; ASSMANN, 2005b: 35-38). En palabras de Assmann, «el Estado estd ahi
para que se realice maat, y maat debe realizarse para que el mundo sea habitablex.
Ademas, afirma también que el hombre es incapaz de vivir sin el Estado porque
depende de una institucion superior para garantizar la armonia y la propia supervivencia
(ASSMANN, 1989: 12, 115). Tal seguro de estabilidad hace su aparicion en la forma
del faradn y del Estado, a los que los egipcios deben obediencia y culto, trabajando,
participando en rituales, respetando y promoviendo los beneficios de actuar de acuerdo
con las leyes de Maat (MENU, 2005b). Con esta obligacion moral y ética de obediencia,
contribuyen al mantenimiento de la paz social a través del uso de la verdad y de la
justicia, posibilitando una continuidad “dinastica” préacticamente ininterrumpida,
exceptuandose los denominados Periodos Intermedios. Etapas historicas que los propios
faraones y sacerdotes explicaran, segun Decoeur (2011: 365-66) narra en su articulo,

como una ruptura de la armonia.

Asi podemos ver como el uso del concepto de maét garantizaba la continuidad del
propio sistema politico y religioso del antiguo Egipto y daba una base y una razon a
todo el poder estatal, integrando las esferas del ser y el deber, de la naturaleza y la
sociedad, y del orden cosmico y el humano. En las Instrucciones de Kagemni, por
ejemplo, se pide a los ciudadanos que respeten a Maat en beneficio del rey, ya que la
diosa es la razon por la que el farabn ama y es bondadoso (FARAONE y TEETER,
2004).

Se crea, de esta manera, una dependencia entre los ciudadanos y el Estado con el
objetivo de mantener el poder de la diosa y evitar el triunfo de isfet y de sus fuerzas
anarquicas, traducidas en invasiones extranjeras, en plagas en las cosechas 0 en una
posible ausencia de la crecida anual del rio Nilo sin la que no habria tierra cultivable de

la que extraer el alimento.

Como principal garante de este equilibrio, el faradn debia mantener el equilibrio
césmico mediante rituales, repitiendo el momento perfecto del Tep Zepi, en el que Atum
establecio a Maat en el universo neutralizando al desorden. Este episodio se repetia y
conmemoraba en instantes especificos del reinado de los monarcas, como en su
coronacion, en las victorias bélicas o mediante la construccion de templos
(FRANKFORT, 1998: 60-63; HORNUNG, 1990: 311). Los ritos que acompafaron a
estos acontecimientos fueron considerados practicas magicas que actuaron como base

de la estabilidad nacional y constituyeron una experiencia mistica poderosa, mediante la

13



que se reafirmaba el poder la vida, la naturaleza, el cosmos y el poder del estado
(TOBIN, 1989: 5, 91-100): son los llamados rituales de renovacion, a través de los

cuales se revitalizaba, por lo tanto, el papel cdsmico de los dioses, el de Maat y el del
propio faradn.

14



Los festivales: |la renovacion como base

o 7/ . [

ideologica de la religion egipcia

Tras estudiar la funcion del monarca como protector del orden cdsmico, establecido en
el Tep Zepi, mediante su tarea de preservar y asegurar el cumplimiento de las leyes de
Maat, debe ser resaltada su mision renovadora de los poderes de esta diosa, asi como de
los suyos propios, a través de la celebracion de ciclos repetitivos de rituales cotidianos y

festividades anuales.

Entre los multiples poderes y tareas, tanto politicas como religiosas, que el monarca
poseia en el antiguo Egipto, nos interesa especialmente su papel como Gran Sacerdote.
Al ejercer como tal, debia dirigir las ceremonias y los ritos religiosos que se llevasen a
cabo, administrando su adecuado ritmo y asegurandose de su buen cumplimiento; y ello
porque, si aquéllos se realizaban de modo incorrecto, las fuerzas anérquicas derrocarian
la armonia. Debido al enorme tamario del reino y a la gran cantidad de rituales que se
realizaban de manera diaria, el monarca se hacia cargo solamente de los mas
importantes, dejando en manos de sus sacerdotes la realizacion de los demas
(REDFORD, 2001, s.v.; JIMENEZ SERRANO, 2002: 19-20; ASSMANN, 2005b: 219;
TEETER, 2011: 18-38).

Este cometido era encarnado por el faradn debido a que su doble condicién divina y
mortal le habilitaba como principal y Unico intermediario entre los dioses y la
humanidad. Esta misma posicién le otorgaba un poder especial: la Gran Magia,
personificada como el dios Heka. Esta permitia al rey -y a algunos sacerdotes-
mantener el orden cdsmico, encarnado en la diosa Maat, mediante la renovacion
cotidiana de la creacion y con rituales que aludian a la victoria del bien sobre el mal
(ETIENNE, 2000). Respecto a estos tltimos, podemos ver como en algunos templos los
sacerdotes destrozaban esculturas de la serpiente Apofis, ceremonia utilizada para evitar
que derribase la embarcacion del dios solar (MARCO SIMON, 1988, 49-67; JIMENEZ
SERRANO, 2002: 20; SHAW, 2004: 211).

Las fuerzas malignas siempre estaban presentes. No existia en la mentalidad nilotica

una victoria permanente, definitiva, que permitiese disfrutar de una tranquilidad sin

15



continuas amenazas exteriores puesto que el Mal s6lo era dominado, nunca derrotado.
Para los egipcios, todas las desgracias eran producto de los ataques de estas fuerzas
cosmogonicas adversas, y la inica manera de aplacarlas era la accion magica del faradn,
quien debia hacer uso de los rituales y de los festivales donde estos se realizaban para
hacer valer su poder, reafirmando la inmutabilidad de la armonia y de maéat
(FRANKFORT, 1983: 28; ASSMANN, 2005bh: 302).

A diferencia de los oficios diarios, todo festival (Heb, en lengua egipcia), por
consiguiente, consistia en un evento extraordinario celebrado con una periodicidad y
una finalidad determinadas, de manera que el calendario del Doble Pais quedaba
modulado en todos sus tramos. Los festivales se centralizaban en los templos, espacios
puros, separados del resto del mundo al trazar su perimetro magico en el momento de la
fundacion (EL-SABBAN, 2000; WILKINSON, 2000). En ellos, el correcto desarrollo
del ritual era el elemento principal ya que posibilitaba que los objetivos de la velada se
viesen cumplidos al conectarla con las divinidades. Su importancia radicaba en el en el
marco de la troncal idea egipcia de un cosmos fragil y en continuo peligro, haciéndose
imprescindibles estas celebraciones para el mantenimiento de maat (JIMENEZ
SERRANO, 2002: 1, 17-18; QUIRKE, 2003: 93).

La inclusion de este esencial concepto en el ambito de los festivales del afio les
conferia plena dimension ideoldgica; y no sélo en el plano religioso, ya que, como
hemos expuesto anteriormente, la diosa Maat —como encarnacién moral del equilibrio-
regia toda la vida egipcia. Por ello, estas festividades tenian un insoslayable caracter
social, al articular el calendario civil del Antiguo Egipto, segun el ritmo del universo
simbdlico, estableciendo celebraciones determinadas para las distintas épocas del afio.
Asi, los ritos marcaban ciclos temporales, repitiéndose una y otra vez, formando parte
de la renovacion y del retorno infinito (FRANKFORT, 1983: 28; GADALLA, 2003:
73-74; ASSMANN, 2005b: 34-35); y si bien es cierto que ciertas practicas se realizaban
con las inundaciones del Nilo (estacion de Akhet), con el crecimiento de los campos
(estacion de Peret) o con las cosechas (estacion de Shemw), no lo es menos que los ritos
del afio determinaron tempora reiterados de fina y muy compleja sutileza, modulando y
sometiendo realmente toda la vida administrativa egipcia a un calendario litargico.
Baste recordar que los romanos denominaron al calendario civil egipcio annus vagus, ya
gue no hallaron correspondencia entre las estaciones naturales y las del afio

administrativo (solar), que se resignaban en todo -por las razones expuestas- al

16



calendario sagrado, determinado por las fases de la luna y del ciclo de la estrella Sirio
(anual, pero también milenario: cada 1460 afios -segln la creencia egipcia, exactamente
el ciclo de vida del pajaro Benu, el Fénix de Heliopolis-, el calendario civil retornaba al
momento de la aparicion heliaca de Sirio. Es lo que se denominaba “Gran Afo” -“de
Helios” o “de Dios”-, citado por Té&cito (Anales, VI, 28) o por Censorino (XVIII, 10)
(PARKER, 1950; DEPUYDT, 1997; EL-SABBAN, 2000; HORNUNG et alii, 2006).

Ciertamente, el objetivo de estos rituales era otorgar poder suficiente a las deidades
para que pudiesen mantener este fragil equilibrio descrito, actualizando siempre el
modelo sagrado y reforzando también las fuerzas del faran. De esta manera, en tanto el
culto préctico permitia mantener alejadas las fuerzas maléficas y anarquicas mediante la
constante remembranza del Tep Zepi -entrando en el caos de Nun cada noche y
ascendiendo la Colina Primigenia con el amanecer-, los festivales del afio constituyeron
una oportunidad de restaurar la perfecta potestad divina y cosmoldgica, situando al
faradn — Unico dispensador de Heka en el mundo terrenal y, por lo tanto, garante de la
armonia con Maat- como principal responsable de la ventura o los reveses del pais
(BLEEKER, 1967: 23; HORNUNG, 1999: 190; JIMENEZ SERRANO, 2002: 20;
ASSMANN, 2005b: 259-261).

Heka deificada, Ra y Maat. Papiro Khensumaosi, Imperio
Nuevo (¢circa 1300?) (ETIENNE, 2000: 129).
Los festivales que se realizaban eran muy numerosos y diversos, con duraciones y
causas variables pero, como se ha visto, con un mismo fin en esencia. Las distintas
celebraciones fueron clasificadas en su dia por Claas Jouco Bleeker (1967: 24) en

funcién del momento de la vida comunitaria en el que tenian lugar y de la tematica que

17



abarcaban. Con esta base, el autor aleman establecia siete categorias distintas,

interrelacionadas, no estancas:

— Festivales agrarios, conectados con trabajos agricolas especificos como la
cosecha o la siembra.

— Festivales estacionales, celebrados en momentos del afio natural como
primavera o verano;

— Festivales estrictamente relacionados con el calendario cosmolégico, cuya
celebracion depende de la posicidn del sol o -sobre todo- de la luna.

— Festivales familiares que conmemoran episodios relacionados con el hogar.

— Festivales funerarios, en los que se honraba a los deudos.

— Festivales que vinculaban eventos de la vida del pueblo con acontecimientos
religiosos particulares como la coronacion del monarca.

— Festivales dedicados a divinidades concretas.

— Y festivales en honor a la divinidad creadora.

Conocemos de cierto que los festivales egipcios se basaban fundamentalmente, a
escala visual, en grandes procesiones terrestres y fluviales. La estabilidad en su
celebracion —bien atestiguada por todas las fuentes- certifica la eficacia del poder
central del Estado, asi como la diversidad y variedad de advocaciones. En tan
dilatadisimo lapso temporal —que alcanzd, en ocasiones, plena época cristiana
(SCHOTT: 1950; COPPENS, 2009; DEGREEF, 2012)-, algunos festivales crecieron,
otros se debilitaron, de otros se pierde la pista; e, igualmente, es destacable —y
comprensible, por la prolongada duracion de la ciudad como capital - la preponderancia
de la documentacion procedente de Tebas. Desconocemos a menudo, sin embargo, si un
festival fue solo local o trascendio al pais entero; o si se celebraba concluyendo en el
templo 0 no; o incluso si era movil, siguiendo las fases de la luna. El listado mas
completo y detallado —seguido todavia por las autoridades en la materia- es el que
realizara en su dia Siegfried Schott (1950) y que, en sintesis, reelaboramos ahora para

este trabajo, destacando los festivales mas importantes:

18



AKHET, estacion de la «Inundacién».

Primer mes (Tekh = Thoth. Agosto).
Ao Nuevo, Festival Wag de Osiris, Festival de la Salida de Osiris (Abydos),

Festival de Thoth, Festival de la Borrachera (consagrado a Hathor).

Sequndo mes (Menkhet = Paofi o Panipet. Septiembre).

Festival de Ptah-al-Sur-de-su-muro (Memphis), Fiesta de Opet (Tebas).

Tercer mes (Hathor = Atir. Octubre).
Festival de Hathor (Edfu y Dendera).

Cuarto mes (Nehebkau = Khoiak o Kaherka. Noviembre).

Festival de Sokar, Festival de Sekhmet.

PERET, estacion de la «germinacion».

Primer mes (Shefbedet = Tybi 0 Ta-aabet. Diciembre).

Festival de Nehebkau, Festival de la Coronacion del Halcén Sagrado (Edfu),
Festival de Min, Festival de la Salida de Mut.

Segundo mes (Rekehwer = Mekhir. Enero).

Gran Festival de la Victoria (Edfu). Considerado la mitad del afio.

Tercer mes (Rekehnedjes = Famenot o Paenamenhotep. Febrero).
Festival de Amenhotep I (Tebas, Deir EI Medina).

Cuarto mes (Paenrenenutet = Farmuti Marzo).

Festival de Renenutet.

SHEMU, estacion de la «cosechax.

Primer mes (Paenkhons= Pakhons. Abril).

Festival de Khonsu, Festival de la Salida de Min.

Segundo mes (Khentkhety = Payni 0 Paeninet. Mayo)

Festival del Valle (Tebas), con motivo de la Luna Nueva. Gran festividad

funeraria en Egipto.

19



e Tercer mes (Ipet-hemet = Epifii o Ipip. Junio).

Festival de la Reunion Hermosa (Edfu y Dendera).

e Cuarto mes (Wepet-renpet = Mesori. Julio).

Festival de Re-Horakhty (nacimiento de Ra), Festival de Afio Nuevo.

DIAS EPAGOMENOS.

e Festivales de Osiris, Horus, Seth, Isis y Nephthys (celebrados en cinco dias

sucesivos).

Nuestras fuentes son

unanimes al presentar a todos

ellos —tal y como se ha
explicado en las lineas
precedentes del presente trabajo-
relacionados con la funcion

renovadora de maat, en tanto

que concepto cosmolégico que

expande la actualizacion sagrada

a la naturaleza, a las divinidades

y al propio faraén. Sabemos por

LI _') War, [II, Somxes rmox Tax Bravriroy Paast oF TS VALLXY

ejemplo que el Festival del Valle Escena de la Fiesta del valle (SCHOT, 1957, lamina 3)

— 0 “Hermosa Fiesta del Valle”,

en el segundo mes de Shemu- se retrotraia al tiempo mismo de la creacion, cuando las
divinidades habitaban la tierra y el dios solar gobernaba sobre los seres, celestiales y
humanos. Esto se representaba mediante el desfile de los dioses Amon, Khonsu y Mut
desde la orilla oriental a la orilla occidental del rio Nilo, realizando paradas en templos
dedicados a anteriores faraones, asi como en algunas necropolis. De esta manera, la
deidad se manifestaba nuevamente en la tierra a través de su representacion pictorica,
restaurando el poder con la misma fuerza que en los primeros dias de vida (KEMP,

2004: 257-260; ASSMANN, 2005: 291-292).

Asi también, el Festival de Min estaba destinado a favorecer las cosechas anuales y

la fertilidad agropecuaria. En él, se establecia un paralelismo entre la tierra fértil y la

20



Colina Primigenia donde habia surgido la primera vida. Por ello, la festividad estaba
dedicada a esta deidad: lunar, itifalica, titular del mes de Tybi -cuando comenzaba la
estacion de Peret-, sefior de la lluvia y de las caravanas, personificacion de la fuerza
incontenible de la naturaleza y del poder de procreacion (FRANKFORT, 1983: 209-
210; MCFARLANE, 1995, passim; HORNUNG, 1999: 256; REDFORD, 2001: s.v.;
KEMP, 2004: 160).

La Piedra de Palermo muestra un listado de los faraones que gobernaron desde la |
hasta la V Dinastia, momento en que estd datada la pieza (2494-2354 a.C.). Resulta
relevante, pues en fecha tan temprana, junto a sus nombres, se mencionan los
acontecimientos mas importantes de su reinado, quedando ya consignados festivales
como el del dios Min o el de Nehebkau, entre otros (SCHOTT, 1950; WILKINSON,
T.AH., 2000: 23 y ss.; JIMENEZ SERRANO, 2002: 22-23; GADALLA, 2003: 74;
KEMP, 2004: 31-32; SHAW, 2004: 279). Ademas de papiros y textos biogréaficos
fragmentarios —que revelan detalles de interés acerca de las procesiones, abluciones,
cantos y rezos-, las inscripciones provenientes de las paredes de los templos
grecorromanos de Dendera, Edfa, Esna, Kom Ombo y Filé han brindado valiosisima
informacion, no incluida en las fuentes indigenas egipcias (COPPENS, 2009). En este
sentido, es imprescindible destacar el caudal enorme de documentacion que ha brindado
el magnifico complejo de Medinet Habu, modélicamente estudiado por Schott y fuente
imprescindible: en él han quedado consignados hasta el niUmero exacto de panes, tortas,
jarras de cerveza, carne, incienso o carbén para el culto que debia proveerse para cada
festival (SCHOTT: 1957).

Entre tan multiples celebraciones —tal y como se ha explicado en la Introduccion-, se
ha seleccionado concretamente para el presente trabajo el Festival Sed, por ser la
ceremonia mas importante en el Antiguo Egipto, tanto por su duracién en el tiempo,
abarcando todo el periodo historico de esta civilizacion, como por su singular
importancia —dentro del marco de las lineas generales de la religion egipcia- en su

funcién renovadora de los poderes del faradn.

21



El Heb Sed

FUENTES HISTORICAS

Las fuentes disponibles para el estudio del Festival Sed son tan numerosas como
variadas en su tipologia. Papiros, relieves e inscripciones nos dan informacion sobre
este milenario ritual que, a pesar de ser el mejor documentado, continlia presentando
grandes vacios en el desarrollo de las diferentes ceremonias que lo componian. Este
desconocimiento queda de manifiesto en el hecho de que todos los investigadores que
han abordado su estudio advierten de la dificultad que supone la interpretacion de unas
fuentes tan antiguas, carentes de contexto y, en muchos casos, incompletas. En efecto:
no existe una sola inscripcién ni ha sobrevivido manuscrito alguno con un esquema
exacto del festival; pero, a cambio, las fuentes pictoricas son prddigas presentando
episodios, aunque sin brindar una secuencia especifica, por lo que el orden de los
acontecimientos rituales sigue siendo un tema de fecunda investigacion (HORNUNG y
STAEHELIN, 2006).

La incesante celebracion del Sed ha quedado reflejada en el dilatadisimo arco
temporal que cubre la documentacién empleada por los especialistas. Las primeras
referencias -aunque encontraremos opiniones contrarias a esta afirmacion en
investigadores como Millet (1990)- podemos situarlas en el Predinastico Tardio y en el
Dinastico Temprano, periodos marcados por la unificacion del Alto y del Bajo Egipto
en la Dinastia | (c. 3000-2890). Este hecho definitorio se vera reflejado en las
representaciones del propio Festival Heb Sed, como veremos mas adelante; y esta
plasmado ya en la famosa paleta de Narmer, donde el faradn luce dos coronas distintas,
una por cada territorio que compone la nacion: la blanca del Alto Egipto y la roja del
Bajo (KEMP, 2004: 52-54). Una de las ultimas referencias de esta celebracion, en
forma de relieves en el templo de Bubastis, esta datada del Tercer Periodo Intermedio,
durante la Dinastia XXII, libia, en el reinado de Osorkon IlI (874-850 a. C.),
encontrandose ademas restos posteriores de época ptolemaica, sobre todo en Alejandria
(NAVILLE, 1892; COPPENS, 2009; DEGREEF, 2009). Han transcurrido dos milenios
en los que el festival se ha celebrado de manera ininterrumpida, evolucionando en su

composicidn pero manteniendo imperturbable su significado.

22



Los relieves escogidos para la elaboracion de este ensayo responden a diversos
criterios, como son: la importancia que los propios investigadores les han otorgado en
sus estudios, su estado de conservacién y su recorrido cronoldgico (con el fin de que
este nos permita sefialar la representacion continua de ciertos elementos como el trono
real o las coronas y con el objetivo de poder abarcar la evolucion del concepto de la
dualidad). Asi, siendo conscientes de las fuentes que han sido excluidas de esta
seleccién®, se hara referencia a lo largo del discurso al Festival Sed de Narmer a través
de su cabeza de maza, a la celebracion de Netjerikhet, conocido también como Djoser,
en Saqqara, a la de Niuserre en Abu Gurob y, finalmente, a la celebracion de Osorkén Il
en Bubastis (UPHILL, 1965; HORNUNG, 1990: 336; GALAN, 2000; JIMENEZ
SERRANO, 2002: 44).

CUESTIONES GENERALES

El Festival Heb Sed o « Fiesta del jubileo» era una ceremonia real celebrada de manera
periddica con la finalidad de conmemorar la subida al trono del faradn, repitiendo el
instante preciso de su coronacion. En esencia: tenia el objetivo de rejuvenecer, renovar
y reforzar los poderes espirituales y fisicos de este mediante la simulacion de su muerte
como rey adulto y cansado y su posterior renacimiento como monarca joven y fuerte
(KUHRT, 2000: 175; GADALLA, 2003: 87).

L En el Predinéstico Tardio y el Dinastico Temprano las fuentes son fragmentarias y su inclusion en esta
lista depende de la interpretacion personal de cada investigador. Baines (1995) y Jiménez Serrano (2002),
entre otros, acometen el estudio de vestigios como la Tumba 100 de Hieracompolis, la maza del rey
Escorpiodn, tablillas en relieve de los reinados de Aha y Djer, Djet y Den halladas en Abydos y en
Saqqara, asi como los vasos de Anedjib y Qaa de Saqqgara.

Encontraremos también otras referencias al festival en las sucesivas dinastias como son las imagenes
de la pirdmide roja de Snefru (2613-2589 a.C.) en Dashur, los Textos de las Piramides del Imperio
Antiguo, el «Papiro Dramético» del reinado de Sesostris | (1956-1911 a.C.), los relieves de las tumbas de
Kheruef y Khaembhet, asi como del templo de Khonsu en Karnak y del templo de Amén en Soleb para la
celebracion de Amenhotep I11 (1390-1352 a.C.), escenas en el recinto de Amén en Karnak del festival del
monarca Akhenaton (1352-1336 a.C.), y finalmente el sarcofago ilustrado de Seti | (1294-1279 a.C.),
(UPHILL, 1965; HORNUNG, 1990: 336; HAWAS, 1995; GALAN, 2000).

23



Los investigadores desconocen el origen y la razén

de la denominacién del festival. Se acepta que pudiese Ca ‘

estar relacionado con un antiquisimo dios chacal, de | —
nombre Sed, que acompafiaba al monarca en sus | . |\ \
representaciones desde la Dinastia | y cuya | X S| ¥

denominacion Upwaut, «abridor de caminos», aparece | & E,

5

en numerosos estandartes portados en procesiones en | A
las que el monarca estaba implicado, que fueron gl
interpretadas como parte del Heb Sed y que quedaron . N
reflejadas en los relieves representativos de esta \ =" / A
ceremonia. (JIMENEZ SERRANO, 2002: 42). Por ; J\] f'

otra parte, Bleeker (1967: 120) afirm6é que la
L . . .. Elrey Niuserre, vestido con la tinica
denominacion de la fiesta podia ponerse en relacion 0 manto sd, ante un estandarte

, . . , Upwaut. Relieve de Abu Gurob
con la tunica especial que el monarca vestia para la (ALLEN et alii, 1999: 124).
ocasion y con la que aparece representado en los
relieves. Esta se denominaba sd, «pafio», y segun el autor podia hacer referencia a la

reinvestidura de poder que el monarca vivia en el festival.

El dia elegido para comenzar la celebracion solia ser el primer dia del mes Tybi —
diciembre, comienzo de la estacion de Peret- es decir, el mismo momento en el que se
celebra la coronacion. El festival se realizaba treinta afios después de la subida al trono
del monarca y, posteriormente, en intervalos mas breves, cada tres o cuatro afios. A
pesar de que este ciclo era el habitual, muchos faraones, especialmente durante el Reino
Antiguo, no respetaron esta espera y lo celebraron antes de llegar a las tres décadas. Por
ello -y por depender también de la riqueza del periodo y de la duracién de la vida del
propio gobernante-, existe una gran disparidad en cuanto a las veces que se celebraba en
cada reinado: Amenhotep 111 (1390-1352 a.C.) lo celebrd tres veces en poco menos de
cuarenta afios de gobierno mientras que Ramsés Il (1279-1213 a.C.) lo organizé doce
veces en poco mas de sesenta y cinco, respetando ambos los treinta afios iniciales
(PARKER, 1950; FRANKFORT, 1983: 103; HORNUNG, 1990: 336; JIMENEZ
SERRANO, 2002: 42).

La localizacion de los mismos era variable, en funcion de los deseos del faradn que
lo organizaba. Gohary (1992) estudia las principales ubicaciones donde se llevaron a

cabo los festivales: en el Predinastico y durante el Dinastico Temprano, tenian lugar en

24



Hieracompolis, Abydos, Menfis y Buto; en el Reino Antiguo, se celebraban también en
Menfis, trasladandose a Helidpolis durante el Reino Medio (2055-1650 a.C.), y a
Karnak y Tebas durante el Reino Nuevo. En época posterior, hay vestigios en Bubastis,

de nuevo en Menfis y en Alejandria (JIMENEZ SERRANO, 2002: 43; DEGREEF,
2009).

MAR MEDITERRANEO
\ =, A
ALEJANDRIA 8 = Tell el-Farain S\
e UL e TR
N e -, Sais A Tanl:A_.:,‘)\ %ﬂ& =
: Mendes  * " eqfcir
** El-Khatana P
e 7S
WADI L ; Bubastis ‘}N?f?
NATRUN \ ié 4
E Mo i TR 9
ize, = Z
Saqqara e o W
Da shu]') M;n(ﬁs 22 < :
Qasr el-Sagha, j R\ 2 f
FAYUM

A
!
1 Beni Hasa
Hermépolis ‘3.? El-Amarn
L
2
FARAFRA Ao
;xg-g} / 4
) . Dendera
N\rhdi‘. . ':\“‘-‘»
}Q,‘, J+ Coptos Lu
Armani -[\ Medamud =7,
W/ > ¥ Luxor A
OSSAIJSLEE 7 v \ (Tebas) 7
OASISDE e e K7/
- KHARGA Hieracorhpolis's, El-Kab /‘ﬂ:?
% 1\ Edfu %
)
a los 400 m ) ) {
alos700m R / ‘( ) rf Kom Ombos
100 200 300 km Elefantiia b Asuin

Mapa de la parte septentrional del valle del Nilo con
los asentamientos del antiguo Egipto (KEMP, 2004
17)

25



DESARROLLO DEL FESTIVAL

Para ayudarnos con la explicacién de los rituales que conformaban el Sed utilizaremos
la clasificacion que Werner Kaiser realizé en 1971 —y a la que accedemos a través de la
detallada obra de Jiménez Serrano (2002: 44-46)- en su estudio de los relieves del
templo de Niuserre (2445-2448 a.C.) —monarca de la V Dinastia, 2450-2300 a.C.- en
Abu Gurob (entre Giza y Saqgara, en la ribera oeste del Nilo), donde el autor aleméan

consigui6 distinguir doce ceremonias:

— Ritos de fundacion de los edificios construidos especialmente para el festival.

— Inspeccidn del censo y del ganado.

— Procesion: el rey camina junto a varios asistentes, sacerdotes y nifios de la
familia real.

— Ceremonia de purificacion.

— Primera escena de homenaje.

— Segunda escena de homenaje en la que el rey es entronizado en el pabellon
doble, recibiendo pleitesia de los dignatarios del Alto y Bajo Egipto.

— Ofrenda al dios Min.

— «Baile» del festival en el que el rey corre bajo la proteccion de Upwaut.

— Conduccion y asignacion del ganado, tras lo que se lavan los pies del rey
antes de que este vuelva al palacio.

— Traslado del palanquin.

— Montaje del palanquin.

— Cierre con una doble procesion, por el Alto Egipto y por el Bajo Egipto.

Debemos tener en cuenta antes de abordar el desarrollo de la festividad que, a pesar
de mantenerse la celebracion del Heb Sed durante toda la historia de Egipto, aquélla no
permanecid inmutable en su forma sino que sufrié variaciones paralelas a las diversas
evoluciones ideoldgicas sufridas por el pais. Por ello, no todos los festivales
representados estan compuestos por las mismas ceremonias. Ante esto, se ha decidido
sequir, en la medida de lo posible, el esquema que Kaiser ofrece en su estudio,
completandolo con escenas que proporcionan otros autores con el fin de alcanzar una

vision global de lo que seria el Festival Sed en su totalidad.

Es importante tener en cuenta las diferencias cronologicas que podemos encontrar al

comparar una imagen de los periodos predinasticos con otra muy posterior. En el primer

26



momento la dualidad del Estado egipcio no estaba desarrollada. Esta falta se ve
reflejada en la separacion de las representaciones del monarca como rey del Alto y Bajo
Egipto, de manera que, en vestigios como la maza o la paleta de Narmer, simbolo de la
unién de las Dos Tierras, el rey aparece con las dos coronas individualizadas y
separadas en distintas escenas. Al contrario, segin avance la época dinastica y el
caracter dual se muestre como un todo dentro de la incontrovertible unidad de Egipto, el
faraon sera representado vestido con la doble corona o, en su defecto, aparecera
duplicado luciendo las dos por separado pero en una misma imagen. Este concepto
queda reflejado también en el uso de un trono individual o de un trono doble en el que
el monarca puede ser declarado, al mismo tiempo, como rey del Alto Egipto y como rey

del Bajo Egipto.

[. PREPARATIVOS

Con anterioridad al inicio de la festividad y una vez decidida su localizacion,
comenzaba una época de preparacion en la que era necesario renovar o construir los
escenarios que iban a ser necesarios para el jubileo, asi como adornarlos mediante la
talla de relieves o el traslado de obeliscos. A veces se construian templos enteros para la
ocasion pero, generalmente, se afiadian patios especiales -«Patio de los Festivales»-, se
construia la «Sala del Festival» para situar el trono real y se transformaba la sala
hipdstila del recinto en la «Sala de los Grandes», con el objeto de acoger a las deidades
que acudian invitadas a presenciar la fiesta. Con el fin de proporcionar a estas una
estancia cobmoda se levantaban también capillas provisionales denominadas «Casas del
Festival de Sed» (FRANKFORT, 1983: 103-104; HORNUNG y STAEHELIN, 2006: 9-
16 y passim). Ademas, se erigian también pequefios quioscos, como la Capilla Blanca
de Sesostris | en Karnak, donde tendrian lugar algunas de las ceremonias publicas méas
importantes de la celebracion. Eran recintos cuadrados, adornados con relieves y
levantados sobre una plataforma que disponia de varias escaleras y puertas de acceso.
Su uso no esta del todo definido pero no se duda de su relacion con el festival. Mientras
que Borchardt sugiere que fueron usados como lugar de descanso de la barca de Aman,
Vandier afirma que habrian contenido el doble trono utilizado por las estatuas
entronizadas en la ceremonia (UPHILL, 1965).

También era necesario construir o habilitar el llamado «Palacio», que actuaba como

residencia temporal del monarca mientras el festival se estuviese celebrando. El rey lo

27



usaba para cambiarse de ropa, asearse y descansar por lo que debia tener las
dependencias de un palacio normal. Este edificio debia estar situado cerca del templo
central de la ceremonia para facilitar su empleo y minimizar los traslados. En el caso del
festival de Osorkdn Il en Bubastis, sabemos que esto era asi ya que estaba emplazado a
escasa distancia en el Delta (NAVILLE, 1892; UPHILL, 1965; FRANKFORT, 1983:
103-104).

Tras finalizar todos los preparativos necesarios, se realizaba la proclamacion oficial
del festival y se abria el plazo de una serie de dias para que llegasen a la localidad los
altos mandatarios del propio Egipto, los pueblos vecinos y las distintas efigies de los
principales dioses (JIMENEZ SERRANO, 2002: 43; HORNUNG y STAEHELIN,
2006: 24).

II. RITUALES CENTRALES

El primer dia del mes Tybi daba comienzo de manera oficial el Heb Sed con actos muy
especificos, como la inspeccion del recinto, de los edificios del ganado, del grano; y con
la realizacion de ofrendas a los dioses invitados, tal y como muestran los relieves de
Bubastis. Tras esto, tenia lugar una gran y solemne procesion en la que el faradn,
precedido por una comitiva de funcionarios, sacerdotes y miembros de la familia real -la
reina y sus descendientes-, asi como por una gran cantidad de ensefias, aparecia con la

tunica tipica del festival. El desfile finalizaba, tras realizar una serie de ritos de

. e SO, e = I, P
R 78 N IS RS AN 5‘1\: N 7o ‘/;fﬂ . ”
o~ ol Ll & O .
(@ ( 3, A gl ;\\J ] JJ 5 JET7T7 14 I\
v TINwededs  Mad ] o
“”\ \ ‘ /\ |\ \‘ \ i\\l \‘, iy:; /
i < Wl A\ [\ W [
{ = | \ . &K =
g I il (4 //'/ 7 q‘//i -(J" \1:\ g
‘[l— ¥ I!"y | g \‘r‘. / ?’: /
‘\I\‘: , 4 -,"";,"‘ﬁ f’ »;,&, \/ ’
. Al \' — £ <~ | IR b
e —'n—7 [.fﬁ,[ }/\ (. JJ"’
1P oIt r i
P ﬁ) g_(ﬂ} 2) T\ﬂ\"\] AN
NN WY | &)
@ N i
Mg /[ ||

El rey Niuserre, entronizado, tras el desfile de su jubileo. Relieve de Abu Gurob (ALLEN et
alii, 1999: 87

28



purificacion en el recinto, con la aparicion del monarca en el pequefio quiosco donde
estaba situado el trono real. Se produce, en este momento, la primera entronizacion del
festival en la que aparece el rey -como mandatario envejecido, cuyas fuerzas se han
desgastado-, rodeado de estandartes de Upwaut, sentado en un trono de variada
estructura dependiendo de la época representada en el relieve. En el caso del
Predinastico Tardio y del Dinastico Temprano, suele ser individual, mientras que
conforme avancemos en el tiempo sera ya habitualmente doble. En estas escenas, se
presenta al monarca recibiendo numerosas ofrendas antes de descender del trono para
visitar la Sala de los Grandes y rendir alli homenaje a los dioses, invitdndoles a unirse a
la celebracion. Esta primera fase de la ceremonia duraba entre dos y tres dias tras la
proclamacion (UPHILL, 1965; FRANKFORT, 1983: 106-107; KUHRT, 1995;
HORNUNG y STAEHELIN, 2006).

La «danza» era uno de los momentos méas
importantes del festival y esta representada en
multitud de vestigios, desde el mismo
Predinéstico Tardio. Consistia en un paseo ritual
que debia realizar el monarca a lo largo y ancho
de un trozo de tierra, primero con la corona roja
como rey del Bajo Egipto y después con la
corona blanca, representativa del Alto Egipto.
No tenia por queé ser un fragmento de tierra real
sino que los investigadores creen que se trataba
de un espacio delimitado en el patio para este

fin. En esta ceremonia, el rey estaria

legitimando su poder sobre toda la tierra de

_ _ Egipto, representada en dicho perimetro, asi
Panel norte bajo la tumba sur del complejo

de Saqgara: el faraon realiza la «<Danza» como la soberania de la monarquia como
ritual de su jubileo, portando la Corona =~ = . .
Blanca (FRIEDMAN, 1995). institucion gobernante desde el mismo Tep Zepi.

Puede verse esta escena, de manera muy explicativa, en la Tumba 100 de Hieracémpolis
segun la tesis de Williams y Logan (1987), en una tablilla del gobierno del rey Den
hallada en el recinto de Abydos e interpretada por Helck (1987) como parte de este
ritual -ya que el monarca aparece corriendo con la doble corona- y en los relieves de

Saqggara y de Abu Gurob, entre otros. En todos ellos aparece el estandarte del dios

29



Upwaut junto al rey (FRANKFORT, 1983: 109-111; MILLET, 1990; BAINES, 1995:
97; JIMENEZ SERRANO, 2002: 51).

Un segundo episodio importante del festival era el descenso a la tumba. Esta escena
se encuentra muy bien representada en Abu Gurob, como consta a través del primer
estudio realizado por Naville (1892) y de la obra de Uphill (1965).

Tras purificarse y realizar una ofrenda a los dioses, el faraén, acompafiado de una
procesion compuesta por mas de treinta hombres -sacerdotes, musicos y sirvientes
portando estandartes con momias como simbolo-, entraba en la tumba, cuya estructura
en forma de capilla lleva a afirmar a Naville (1892) que se trataba de un santuario y no

de una tumba verdadera, a pesar de recibir ese nombre en las inscripciones.

Tan s6lo armado con un latigo, el monarca debia hacer frente a doce deidades
dispuestas en tres filas paralelas: Re, Atum, Shu y Tefnut en la hilera superior; Geb,
Nut, Osiris y Horus en la central, y Set, Isis, Neftis y el ka del propio monarca en la
inferior. Tras vencer en el enfrentamiento, el final de este episodio se producia dentro
de la misma tumba. A pesar de ser el momento méas importante del Festival Heb Sed, es
también el menos ilustrado, pudiendo encontrar uno de los pocos ejemplos en el
sarcofago de Seti | (1294-1279 a.C.) en Abydos. En la escena, el rey aparece yacente
sobre una cama, con la cara pintada de verde, imitando la tipologia del dios Osiris, con
el fin de reflejar su fallecimiento figurado. Se simbolizaba asi el final del monarca débil
y envejecido y su posterior renacimiento, representado en el cambio de vestimenta y en

su vuelta al exterior.

1
i g

e @w»
A
/)

LD I /Q\ Vs
et
A EiEk

=55
&

sl
il

», 4‘
s

il
2|
%

Descenso a la tumba de Osorkon Il en Bubastis (NAVILLE, 1892)

30



[II. ACTOS DE CLAUSURA

Tras el momento algido y méas privado de la ceremonia, el festival llegaba a su fin
mediante una serie de rituales publicos en los que se alababa y legitimaba al nuevo

monarca renacido.

A partir del reinado de
Amenhotep 1l (1391-1353
a.C), se introdujo una nueva
variante. Una vez que el faradn
habia cambiado sus tunicas del
festival por su ropaje cotidiano
y habia abandonado la tumba

en la que sus fuerzas se habian

visto renovadas, se llevaba a

cabo la ereccién del pilar Dyed.

Ereccion del pilar Dyed en la tumba de Kheruef (1390-1353 a.C)

Simbolo de Osiris, el pilar tenia (http://www.egiptologia.com/)
tallado la palabra «estabilidad»,

por lo que su enderezamiento se asociaba directamente con la resurreccion simbolica
que el monarca acababa de vivir. En definitiva, el faraon realizaba de nuevo dos danzas,
una por cada territorio de Egipto, y se asentaba definitivamente en el trono para finalizar
el festival. Primero recibia una doble alabanza, una por cada territorio de Egipto, por
parte de dos dignatarios, realizdndola desde todos los puntos cardinales del quiosco en
el que se encontraba entronizado. Tras el agasajo, el monarca lanzaba cuatro flechas
desde su posicion —hacia el norte, el sur, el este y el oeste-, extendiendo simbdlicamente
su poder a todos los puntos del cosmos egipcio. Finalmente, era de nuevo entronizado,
cuatro veces, en cada ocasion hacia un punto cardinal distinto; y se le coronaba, de este
modo, como rey rejuvenecido y renovado. El festival se clausuraba con una ultima
procesion hasta la Sala de los Grandes donde el rey realiza un homenaje a los
Antepasados Reales (UPHILL, 1965; FRANKFORT, 1983: 111-112; KEMP, 2004:

264; HORNUNG y STAEHELIN, 2006: 57 y ss.).

Es imprescindible mencionar que la escena mas recogida por las artes de toda la
ceremonia es, sin duda, esta imagen del faradn rejuvenecido, entronizado y coronado.
Logicamente, su importancia insoslayable como legitimizacion del poder real hacia de

ella un simbolo idéneo: era la parte que aludia por analogia a todo el festival. Podemos

31



hallarla desde el mismo Predinéstico Tardio, destacando la maza de Narmer por ser la
mas aceptada por los investigadores como una de las primeras representaciones del Heb
Sed. Bleeker (1967: 99) y Baines (1995: 118), entre otros, defienden esta interpretacion
del objeto votivo frente a autores como Millet (1990), quien afirma que se trata de una

representacion del ritual de la «Aparicion».

Maza de Narmer (MILLET, 1990)

El monarca, ataviado con la corona roja del Bajo Egipto, una larga tunica y un latigo,
se encuentra sentado sobre un trono situado dentro de un pabellon, coronado por la
diosa del Alto Egipto, el buitre Nejbet. Delante del rey, podemos contemplar un recinto
circular con una vaca y un ternero, cuatro estandartes, sirvientes, portadores de abanicos
y diversos animales. La escena ha sido interpretada como una presentacion del botin
real tras una conquista, de manera que los tres corredores que se exhiben serian
enemigos cautivos (BAINES, 1995: 118; JIMENEZ SERRANO, 2002: 52-57;
RODRIGUEZ LAZARO, 2015: 281-282)

Al igual que ha sido comentado anteriormente, al aludir a las fases previas del
festival, segun el reino se afiance, como Uno y Doble a la vez, se intensificara la
repeticion dual y constante de los ritos, una por cada territorio de Egipto: el monarca
aparecerd con mas frecuencia sentado sobre un trono doble. Se le representara

duplicado, como rey del Alto y Bajo Egipto, portando las dos coronas simultaneamente.

32



Senusert 111 (1872-1853/2 a.C.) entronizado como rey del Alto y
Bajo Egipto en Medamud (FRANKFORT, 1983: figura 25)

SIGNIFICADO DEL FESTIVAL

El Heb Sed, naturalmente, es reflejo fiel de la sociedad que lo organizaba y lo festejaba.
Su estabilidad y regularidad en el tiempo, asi como su resistencia a los cambios, hablan
de la bondad del ambiente natural que proporcioné a Egipto un ambiente de tranquilidad
en el que desarrollar una ideologia ultraconservadora, con la religion como conector de
todos los ambitos de una comunidad que anhelaba la preservacion del momento
perfecto del Tep Zepi, donde la monarquia y Maat proveyeron al mundo. El festival, del
que ahora rendimos un estado de la cuestion, se integra de manera inmejorable en las
lineas de fuerza fundamentales de la religion nil6tica: ideolégicamente y desde el punto
de vista de la cohesion y la salud social, en tanto que la poblacion —incluso la
extranjera- pudo participar plenamente en la ceremonia; y, mediante las ofrendas o

como espectadores, también representaron un papel imprescindible.

El festival debe entenderse, por un lado, como una oportunidad para la renovacién de
los poderes del monarca, encargado a su vez de mantener la armonia en el cosmos, tras
un periodo de treinta afios en el que sus fuerzas se han visto mermadas por el
envejecimiento y por las luchas diarias contra las hordas de isfet. Su condicion mortal le
sitla en una posicion de debilidad frente a una amenaza constante; y por ello surge la
necesidad de revitalizarse. Mediante un regicidio ritual en el que el faradn debilitado es

simbolicamente suprimido, se permite la ascension de un nuevo rey, rejuvenecido y

33



revigorizado. No es una sucesion sino una continuidad en la que el jubileo se presenta
como una necesidad para el mantenimiento del orden (BONHEME y FORGEAU, 1988:
304-306).

Por otra parte, la actualizacion de los poderes monarquicos implicaba una renovacion
completa de la naturaleza. No era casual la eleccion del comienzo de la estacion Peret
para la celebracion del mismo ya que, tras la clausura del festival, los campos
experimentaban un periodo de crecimiento que demostraba exactamente la efectividad
del poder del faraon. Con esta misma finalidad, fuentes como la Piedra de Palermo
reflejan la asociacion de grandes crecidas del Nilo producidas el mismo afio de
celebracion de un Heb Sed, atribuyéndole la causa de la buenaventura (HORNUNG,
1990: 337).

La necesidad de una continua y ciclica restauracion a través la repeticion constante
de los ritos transcendia a todos los &mbitos de la vida. Por ello, faraones como Djoser
(2667-2648 a.C.) aspiraron a una celebracion ininterrumpida del festival mediante la
construccidn de recintos eternos. Precisamente, el complejo de Saqqara fue erigido con
esta finalidad, abandonando las edificaciones efimeras y temporales realizadas en
materiales perecederos y dando paso a las cimentaciones en piedra, cuya finalidad es
perdurar: se pretendia mantener el efecto equilibrador del Sed de manera perpetua,
continuando su celebracién tras la propia muerte del farabn (KEMP, 2004: 76-78;
ASSMANN, 2005: 74-75).

En Gltima instancia, el festival debe entenderse también como el ensalzamiento de la
figura del monarca, cuya posicion es legitimada, ratificandose su ascendencia como
heredero del dios solar y consolidandose su derecho al trono (BONHEME vy
FORGEAU, 1988: 304-306; JIMENEZ SERRANO, 2002: 43). El faraén recibe
ofrendas y es alabado como una deidad, reafirmandose su pertenencia a la familia
divina encabezada y creada por Atum en el instante sublime y perfecto del Tep Zepi. Se
incide en su aspecto de hijo del dios solar y, por lo tanto, se le relaciona
genealdgicamente con la diosa Maat, también hija del demiurgo, hermanandolo con ella
y estrechando el vinculo y el papel que ambas divinidades desempefian en el

mantenimiento de la armonia y del gobierno, dispensando la prosperidad

El Heb Sed, en consecuencia, no fue solo un ritual de renovacion sino que también se

manifiesta histéricamente como un ritual de hermanamiento en el que el origen del

34



faradn -y, obviamente, de la monarquia representada y perpetuada por él- se confirma
como uno de los aspectos mas longevos y estables de la sociedad egipcia.

35



Conclusiones

Una de las caracteristicas mas representativas de la religion egipcia fue su capacidad de
relacionar todos los ambitos de la sociedad a través de los mitos y de los ritos. La
politica, el derecho, la justicia e, incluso, las relaciones sociales formaban un todo cuyo
objetivo era mantener la paz social y cosmoldgica y la armonia mediante el respeto y el
cumplimiento de las leyes de la diosa Maat. Todos los habitantes del Estado egipcio
debian realizar maat a traves de su buen comportamiento y de la obediencia al faradn,
mientras que este quedaba comprometido a cumplir con idéntico fin practicando rituales

periddicos en pos de regenerar las fuerzas del bien.

Los festivales religiosos cumplian con esta imprescindible funcién renovadora y
hacian participe a la poblacion egipcia en los ritos por los dioses y por la defensa de la
armonia, a la par que desempefiaban un determinante objetivo social organizando el afio
civil. En este panorama, el Festival (Heb) Sed, celebracién méas importante de Egipto -
por sus hondas implicaciones cosmoldgicas, por su gran amplitud temporal y por su
singularidad en su entorno-, habiendo representado un papel esencial en el sistema
ideoldgico del pais. El faran debia encargarse de mantener la superioridad de la diosa
Maat, para lo cual necesitaba poseer un control absoluto sobre sus poderes con el fin de
que las fuerzas de isfet no consiguiesen vencer en su lucha nocturna. Por ello, pasados
treinta afios de gobierno -periodo en el que se consideraba que las fuerzas del monarca
podian haberse visto ya mermadas- se organizaba el jubileo real en el que, a través de
una sucesion de procesiones, entronizaciones y ofrendas, se honraba al rey y a los
dioses, destacando como episodio central y mas importante el regicidio ficticio
mediante el cual el monarca fallecia y renacia con sus poderes rejuvenecidos, igual de

potentes que a comienzos de su reinado.

Debemos destacar la idea de que el festival no solo actualizaba los poderes del
faradn, evitando posibles usurpaciones politicas o derrotas bélicas, sino que también
refrendaba su derecho al trono. El rey, al igual que las multiples divinidades invitadas al
acontecimiento, recibia numerosas ofrendas y alabanzas merecidas por su condicion de
dios en la tierra, como hijo del demiurgo Ra. Esta ascendencia otorgaba legitimidad —la

Unica posible- a su poder, debido a que, en el momento perfecto y sublime del Tep Zepi,

36



el dios creador se habia coronado instaurando una Unica monarquia, ejemplar, feliz y

deseable.

Continuando con esta idea, puede afirmarse que el Heb Sed no consistié tanto una
ceremonia de renovacion -que, sin duda, lo fue- sino un ritual genealdgico de
hermanamiento donde la posicién divina del faradn y su funcion religiosa principal —el
mantenimiento del justo equilibrio y la armonia- quedaban ratificadas por su union
familiar con la diosa Maat, también hija del demiurgo. Se consolida a la vez la
institucidn monarquica mediante la resurreccion simbolica del rey, practica que incidia

en el caracter eterno de esta.

El Festival Sed es un recordatorio y una reafirmacién constante de la necesidad que
el pueblo egipcio debe tener para con la monarquia como garante de la estabilidad, ya
que es esta institucién la que desde el Tep Zepi, ha proporcionado orden y armonia a
Egipto, gracias al benéfico poder de Maat y al del farabn que actuaba como protector y
hermano de la diosa evitando que el pais cayese frente al poder siempre presente del

disenso y de la anarquia.

En definitiva: en el pensamiento egipcio, esta festividad constituy6 un episodio vital
transcendencia por todo el significado intrinseco que conllevaba su realizacion,
asegurando una consistencia y solidez que podia ser demostrada mediante la consigna
de la constante salvaguarda del peligro y la amenaza a lo largo de toda la historia de
Egipto, siendo resultado estos, en caso de haber ocurrido, como un incorrecto

cumplimiento de las sagradas leyes de Maat.

37



Bibliografia

EDICIONES:

Textos eqipcios:

— DONDELINGER, E., El papiro Ani, Libro sagrado del Antiguo Egipto,
Casariego, Madrid, Casariego, 1988.

—  GALAN, J. M., El Imperio Egipcio, inscripciones, ca. 1550-1300 a.C., Madrid,
Trotta. 2002.

— LARAPEINADO, F., El Egipto faradnico, Madrid, Itsmo, 1991 (2006).

— LARAPEINADO, F., Libro de los muertos, Madrid, Tecnos, 1989. (2009).

— LICHTEIM, M., Maat in Egyptian Autobiographies and Related Studies,
Friburgo, Academic Press, 1992. (Recopilacion de textos especificos sobre Maat).

— PRITCHARD, J. B., La sabiduria del antiguo Oriente, Barcelona, Garriga,1966,
(= The Ancient Near East, 2 vols., Princeton, 1958).

— SANCHEZ RODRIGUEZ, Angel, La Literatura en el Egipto Antiguo Egipto,
Sevilla, Ediciones Egiptomania, 2003.

— SERRANO DELGADO, J.M., Textos para la Historia Antigua de Egipto,
Madrid, Cétedra, 1993.

— WILKINSON, T.A.H., Royal Annals of Ancient Egypt, Nueva York, Columbia
University Press, 2000.

Textos griegos y romanos:

— CENSORINO, El libro del cumpleafios (De dies natalis), edicion de FIDALGO,
M2, N., Madrid, Alba editorial, 2008.

— HERODOTO, Historia. Libros | y IlI, edicién de SCHRADER, C., Madrid,
Gredos, 1993.

— TACITO, Anales. Libros 1-VI, edicién a cargo de MORALEJO, J.L., Madrid,
Gredos, 1979.

38



ESTUDIOS:

(http://escholarship.org/uc/item/4cd7g9mn)

— ALLEN, J.P. et alii, Egyptian Art in the Age of the Pyramids, Nueva York
Metropolitan Museum, 1999.

— ASSMANN, J., Death and Salvation in Ancient Egypt, Ithaca, Cornell
University Press, 2005a.

— ASSMANN, J., Egipto: Historia de un sentido, Madrid, Abada, 2005b.

— ASSMANN, J., Maat, l’Egypte pharaonique et [’idée de justice sociale, Paris,
Julliard, 1989.

— BAINES, J., “Kingship, Definition of Culture, and Legitimation”, en O’
CONNOR, D. y SILVERMAN, D. (eds.), Ancient Egyptian Kingship, Leiden-Nueva
York-Colonia, Brill, 1995, pp. 4-47.

— BLEEKER, C.J., Egyptian Festivals: Enactments of Religious Renewal, Leiden,
Brill, 1967.

— BUDGE, E. A. W., Egyptian religion. Egyptian ldeas of the Future Life,
Londres, Routledge & Kegan Paul, 1975 (1899).

— BUDGE, E. A. W., The book of the dead: The hieroglyphic transcript and
translation of the papyrus of Ani, Nueva York, Gramercy, 1960.

— COPPENS, F., “Temple Festivals of the Ptolemaic and Roman Periods”, en
DIELEMAN, J. y WENDRICH, W. (eds.), UCLA Encyclopedia of Egyptology, Los
Angeles, Universidad de California, 2009, pp. 1-11.

— DECOEUR, H., “Maat, entre cosmologie et mythe: le principe constitutionnel
d’un Etat de racine chtonienne en ancienne Egypte”, Revue Juridique Thémis, vol. 45,
2, 2011, pp. 343-368.

— DEGREEF, J. D., “Pyramid Texts: Temples and Festivals”, Gottinger Miszellen
234, 2012, pp. 33-52.

— DEGREEF, J. D., “The Heb Sed Festival Sequence and pBrooklyn 47.218.50”,
Gottinger Miszellen, 223, 2009, pp. 27-34.

— DEPUYDT, L., Civil Calendar And Lunar Calendar In Ancient Egypt, Lovaina,
Pecters Publishers, 1997.

— DRIOTON, E. y VANDIER, J., La historia de Egipto, Buenos Aires, Eudeba,
1964.

39



— EL-SABBAN, S., Temple festival calendars of ancient Egypt, Liverpool,
Liverpool University Press, 2000.

— ETIENNE, M., Heka: magie et envoltement dans I'Egypte ancienne, Paris,
Louvre, 2000.

— FARAONE, C. A. y TEETER E., “Egytian Maat and Hesiodic Metis”,
Mnemosyne, vol. 57, fasc. 2, 2004, pp. 177-208.

— FAULKNER, R. O., Concise Dictionary of Middle Egyptian, Griffith Institute,
Oxford, Ashmolean Museum, 2006 (1962).

— FRANKFORT, H., La religion del Antiguo Egipto, Barcelona, Laertes, 1998
(1948).

— FRANKFORT, H., Reyes y Dioses, Madrid, Alianza, 1983 (1948).

— FRIEDMAN, “The Underground Relief Panels of King Djoser at the Step
Pyramid Complex”, Journal of the American Research Center in Egypt, 32, 1995, pp. 1-
42,

— GADALLA, M., Egyptian Mystics: Seekers of the Way, Greensboro, Tehuti
Research Foundation, 2003.

—  GALAN, J.M., “The Ancient Egyptian Sed-Festival and the Exemption from
Corvee”, Journal of Near Eastern Studies, vol. 59, 4, 2000, pp. 255-264.

— HART, H., The Routledge Dictionary of Egyptian Gods and Goddesses, Londres
y Nueva York, Routledge, 2005.

— HORNUNG, E. y STAEHELIN, E., Neue Studien zum Sedfest, Aegyptiaca
Helvetica 20, Basilea, Schwabe, 2006.

— HORNUNG, E., “El faraon”, en Donadoni, S. (ed.), EI hombre egipcio,
Madrid, Alianza, 1990, pp. 310-339.

— HORNUNG, E., El Uno y los multiples. Concepciones egipcias de la divinidad,
Madrid, Trotta, 1999.

— HORNUNG, E., KRAUSS, R.,, y DAVID A. (eds.), Ancient Egyptian
Chronology, Warburton, Brill, 2006.

— JIMENEZ SERRANO, A., Royal Festivals in the Late Predynastic Period and
the First Dynasty, Oxford, Archaeopress, 2002.

— KARENGA, M., Maat, The Moral Ideal in Ancient Egypt: A Study in Classical
African Ethics, Londres, Routledge, 2003.

- KEMP, BJ., El Antiguo Egipto. Anatomia de una civilizacion, Barcelona,

40



Critica, 2004.

— KUHRT, A., El Oriente Proximo en la Antigiiedad (c. 3000 — 330 a.C.),
Volumen 1, Barcelona, Critica, 2000 (1995).

— MANCINI, A., Maat, la philosophie de la justice de [’ancienne Egypte, Paris,
Buenos Books International, 2007.

—  MARCO SIMON, F., lllud Tempus. Mito y cosmogonia en el mundo antiguo,
Zaragoza, PUZ, 1988.

— MARTIN, D., “Maat and order in African Cosmology: A Conceptual Tool for
Understanding Indigenous Knowledge”, Journal of Black Studies, vol. 38, 6, 2008, pp.
951-96.

— MCFARLANE, A. The God Min to the End of the Old Kingdom, Sydney,
Australian Center for Egyptology, 1995.

— MENU, B., “La notion de Maét dans 1’idéologie pharaonique et dans le droit
égyptien”, en ANAGNOSTOU-CANAS, B. (dir.), Dire le droit: normes, juges,
jurisconsultes, Paris, Panthéon-Assas, 2006, pp. 33-43.

— MENU, B., Egypte pharaonique: Nouvelles recherches sur [’histoire
Juridique,économique et sociale de I’ancienne Egypte, Paris, L’Harmattan, 2005a.

— MENU, B., Maat: L ordre juste du monde, Paris, Michalon, 2005b.

— MILLET, N.B., “The Narmer Macehead and Related Objects”, Journal of the
American Research Center in Egypt, vol. 27, 1990, pp. 53-59.

— MORALES RONDAN, A. J., “Muerte e iniciacion en la literatura mortuoria del
Reino Antiguo y Medio”, en FERRER ALBELDA, F. et alii (coords.), Salvacion,
Infierno, Olvido. Escatologia en el mundo antiguo, Sevilla, Universidad de Sevilla,
2009, pp. 45-64.

—  MORENO GARCIA, J. C., Egipto en el Imperio Antiguo (2650-2150 a.C.),
Barcelona, Bellaterra, 2004.

— NAVILLE, E., Festival-Hall of Osorkon Il in the Great Temple of Bubastis
(1887-1889), Londres, Kegan Paul, 1892.

— PARKER, R.A., The Calendars of Ancient Egypt, Chicago, University of
Chicago Press, 1950.

— PIRENNE, J., Historia del Antiguo Egipto, Barcelona, Océano, 1980 (=Historia
de la Civilizacion del Antiguo Egipto. 3 volimenes. Instituto Gallach. Barcelona 1977).

— QUIRKE, S., La religion del Antiguo Egipto, Madrid, Oberon, 2003.

41



— REDFORD, D. (ed.), The Oxford Encyclopedia of Ancient Egypt, Oxford, OUP,
2001.

— SALEM, L. “La realeza egipcia: Dios padre- hijo Rey: Algunas consideraciones
miticas literarias sobre el farabn como Hijo de Ra”, Trabajos y Comunicaciones de la
Universidad Nacional de la Plata, 36, 2010, pp. 271-292.

— SCHOTT, S., Das schone Fest vom Wustentale: Festbrauche einer Totenstadt,
Verlag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz , 1950.

— SCHOTT, S., Wall Scenes from the Mortuary Chapel of the Mayor Paser at
Medinet Habu, Chicago, Chicago University Press, 1957.

— SHAW, I, Diccionario Akal del Antiguo Egipto, Madrid, Akal, 2004.

— SHAW, I., Historia del Antiguo Egipto, Madrid, La Esfera de los Libros, 2007.

— SOPENA, G., “Hecho a la medida del Alto Trono. La plasmacion ideal del
monarca en la plastica de Mesopotamia”, en JUSTEL, J., VITA, J. P. y ZAMORA, J. A.
(eds.), Las culturas proximo-orientales y su expansion mediterranea, Madrid y
Zaragoza, CSIC, 2008, pp. 69-79.

— TEETER, E., Religion and Ritual in Ancient Egypt, Nueva York, Cambridge
University Press, 2011.

— TOBIN, V. A, Theological Principles of Egyptian Religion, Frankfurt am Main,
Peter Lang, 1989.

— TRIGGER, B.G.-KEMP, B.J.-O'CONNOR, D.O.-LLOYD, A.B., Historia del
Egipto Antiguo, Barcelona, 1985.

— UPHILL, E., “The Egyptian Sed-Festival Rites”, Journal of Near Eastern
Studies, vol. 24, 4, 1965, pp. 365-383.

- VV.AA. (ALEGRE GARCIA, S., dir.), http://www.egiptologia.com/

— WILKINSON, R.H., The Complete Gods and Goddesses of Ancient Egypt,
Londres y Nueva York, Thames & Hudson, 2003.

—  WILKINSON, R.H., The Complete Temples of Ancient Egypt, Londres y Nueva
York, Thames & Hudson, 2000.

42



