aas  Universidad
Al Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Master

La comunidad mozarabe de Saraqusta
714-1118

Autora

Sandra Pilar Escribano Calvo

Director/

Esteban Sarasa Sanchez

Facultad de Filosofia y Letras
2015

|
Repositorio de la Universidad de Zaragoza - Zaguan http:/zaguan.unizar.es




Resumen 3

1/ Introduccién 4
Agradecimientos 4

Justificacion del tema y cronologia 4
Definicion de mozéarabes 6

Estado de la cuestion del tema mozarabe
2/ Los cristianos en Al-Andalus 12
Islamizacion y Arabizacion 12
Legislacion 16

Situacioén Fiscal 17

Culto Cristiano 17

Demografia 18

Comunidades importantes 19
Relacién con los musulmanes 19
El final de las comunidades mozarabes
La convivencia entre culturas 31

3/ Los mozarabes de Zaragoza 33
Zaragoza islamica (vision general) 33
Situacion geografica de los mozarabes
Episcopologio Zaragozano 36

La Zaragoza Mozarabe 38

4/ Conclusiones 51

5/ Bibliografia 53

ANEXOS 57

9

31

33



RESUMEN

Este trabajo se basa en la posibilidad de dar luz a la oscuridad en la que estaba la comunidad
mozarabe de Zaragoza, puesto que no solia escribirse sobre ellos mas de un parrafo.

El desconocimiento sobre el tema por falta de estudios, el hecho de que no se enfrentaran
contra el poder islamico, la falta de documentacién escrita de ellos y sobre ellos, hizo que entraran

en una época de oscuridad de la que este texto intenta sacarlos.

Unas pinceladas, para dar su situacion en la ciudad de Zaragoza, sus contactos, su
importancia, sus practicas, mostrar que la ciudad fue un lugar de paso y que la mozarabia sigui6 en
activo, asi como un listado, parcial, de sus obispos. Todo ello, una aproximacion a esta comunidad,
complicada pero existente, que vivid en la Zaragoza musulmana que acept6 el poder musulman con

tal de no renunciar a su fe.

This work will aim to shed light on the Mozarab community of Muslim Zaragoza. This topic
has been widely forgotten by traditional historiography. In addition to the absence of monographic
studies and the limits imposed by the very few written documentation, it is the fact that Mozarabs
didn’t fight against Islamic institutional power, therefore we don’t always have their point of view.
This study intends to solve this problem within the limitations mentioned above.

This study will explore the situation of Mozarabs in the city, their relationships with other
communities, their daily habits, their culture, etc. The city was a place where the Mozarabia lived.
Therefore, the bishops’ list provided by paper offers is essential. Although this study is a mere
aproximation, I think it can show the complexity of a community that lived in Muslim Zaragoza not

only accepting the Islamic power but also keeping their religion.



1/ INTRODUCCION
AGRADECIMIENTOS

No me gustaria continuar sin hacer una obligada y sentida mencion de gratitud a diversas
personas que han hecho posible que realice este Trabajo Fin de Master. En primer lugar me gustaria
agradecer al profesorado de la Licenciatura de Historia asi como del Master de Investigacion y
Estudios Avanzados en Historia sus ensefianzas. En especial estoy sumamente agradecida al Dr.
Esteban Sarasa, director de este TFM, al que conoci en segundo curso de carrera y que me ofrecid
este tema de investigacion ya al afio siguiente y con cuyo apoyo, animo, esperanza ¢ ilusion se ha
realizado este proyecto que ha llegado a buen puerto.

No puedo olvidar a mis familiares, amigos y compaieros que me han aguantado, ayudado,
soportado, y sobrellevado con este tema (que parecia una utopia, un imposible hace no tanto
tiempo); en especial a Daniel Aquillué, mi decimondnico favorito que se volvidé un poco medieval

para sobrellevarme cuando me creia perdida. GRACIAS.

JUSTIFICACION DEL TEMA Y CRONOLOGIA

Cuando hablamos de Edad Media, generalmente lo hacemos de cristianos europeos 0, como
mucho, de musulmanes andalusies. Si se habla de minorias, se estudia la judia o la islamica en
territorio conquistado por los cristianos, pero rara vez se hace mencion a otras. La consideracion del
colectivo cristiano como una minoria en el mundo medieval occidental puede resultar extrafio, pero
si, fueron los vencidos en Al-Andalus. Y tenian un nombre propio para denominarlos mozarabes!.
Pero hay que tener en cuenta que no se encuentra la misma informacion del colectivo que existio en
Cordoba, que del de Barcelona, que el que habitaba Toledo o que del de Zaragoza, que es el que nos
ocupa. La informacion, o desinformacion, es destacable, aunque podriamos ser pesimistas y pensar
en la maxima “si no hay testimonio escrito es que no hicieron nada relevante”, lo que me lleva a
pensar que no fueron un colectivo provocador, sino que se adaptaron a las normas que el poder

establecio.También es cierto que el oficio de historiador nos lleva a investigar temas aparentemente

YEs la castellanizacion del término arabe /musta‘rib/ (participio del verbo /ista‘rib/ ‘arabizarse’), un arabismo adoptado

por los cristianos del norte espaiiol para designar a sus correligionarios de tierra musulmana (tomado del libro Pefiarroja
Torrejon, Leopoldo, Cristianos bajo el Islam. Los mozarabes hasta la reconquista de Valencia., ed. Gredos, Madrid,
1993).



ocultos y alumbrarlos con la ciencia histdrica, todo ello con método y esfuerzo, porque, como se
puede decir “no se encuentra lo que no se busca”.

La eleccion de este casi exotico tema surgid a raiz de una charla con el Dr. Esteban Sarasa
Sanchez, el cual me lo comentd como posible tema de estudio tomando como base un trabajo,
inédito, que ¢l mismo realizd a finales de los afios ochenta del pasado siglo. En dicho trabajo,
planteaba una comparacion de la mozarabia aragonesa con la de otros lugares peninsulares ajenos a
la Marca Superior de Al-Andalus: Valencia y Toledo. Dado que el ambito espacial de este tema me
parecia dificil de abarcar para lo que supone un Trabajo Finde Master, decidi acotar su extension
geografica y centrarme en la ciudad andalusi de Saraqusta, tanto intramuros como extramuros
(puesto que a menos de un kilometro de los limites del recinto urbano del momento se hallaba el
Monasterio de las Santas Masas?).

Respecto a la cronologia decidi establecerla entre los afios 714 y 1118 dado que son dos
fechas relevantes para la ciudad, de inicio y cierre de un periodo. La primera es el momento en el
que ésta capitula y los musulmanes se hacen con el poder, y la segunda es cuando conquista
Zaragoza Alfonso I el Batallador, rey de Aragén y Navarra, y la ciudad deja de ser regida por los
musulmanes pasa ser gobernada por los cristianos a partir de aquel momento.

Lo que me ha llevado a realizar este trabajo es el gran vacio historiografico. Cuando se
consulta un libro sobre la historia medieval de Zaragoza, los mozarabes ocupan si acaso dos escasos
parrafos3. Mas desolador es el panorama cuando se consulta un libro sobre el Aragon islamico y
s6lo hay algunos parrafos sueltos sobre la citada minoria en toda la obra*. Ademas, comienzo el
trabajo explicando una definicion del término “mozarabe”, dado que a lo largo de la bibliografia
consultada hay diferencias entre las explicaciones de los autores y prefiero ofrecer una que la
explicaré¢ al inicio del trabajo y he utilizado durante el mismo.

Por todo lo dicho en esta breve justificacion, el hilo conductor del presente Trabajo de Fin de
Master es ofrecer una vision de la comunidad mozarabe de la Zaragoza andalusi, localizandola,
mostrando los personajes mas importantes que la habitaron y los cristianos mas importantes que en
este periodo pasaron por la ciudad, los problemas que tuvieron mostrando la documentacién que

sobre ellos se conserva. Es un trabajo dificil, dado que, como escribe Maria Jests Viguera “cuando

2 Actual Iglesia de Santa Engracia, calle Tomas Castellano 1, Zaragoza.
3Corral Lafuente, J.L., Zaragoza Musulmana, Ayto. Zaragoza, Zaragoza, 1998.

4Viguera Molins, M2]., EI Islam en Aragon, ed. Caja de Ahorros de la Inmaculada, Zaragoza, 1995.



se repasan los textos cronisticos los dimmies no aparecen’. Ademas pueden asomar en las
denominaciones colectivas como “los toledanos", “los zaragozanos”, etc., o en las referencias a “los

subditos” o ‘agam (no-arabes) que son términos que también se refieren a los dimmies, pero que son

dificiles de hallar.

DEFINICION DE MOZARABES

Tras consultar la bibliografia disponible he encontrado diferentes y variados significados
para el término “mozérabe”. La aparente polisemia del concepto me ha llevado a acudir a diversos
diccionarios y buscar una definicion, pero puesto que ninguna me ha convencido, he decidido
compararlas y  construir una propia. Dicha definicion serd la que utilizaré en todo el trabajo

siguiente.

Comenzando por el diccionario de Martin Alonso®, la palabra mozarabe no aparece en él,

pero si lo hace “mozarabia”, que define como el grupo mozarabe de una ciudad o region.

En segundo lugar, el DRAE’ define mozarabe como un individuo de la poblacion hispanica
que era consentida por el derecho isldmico si era tributaria, y que vivio en la Espafia musulmana
hasta fines del siglo XI, conservando su religion cristiana e incluso su organizacion eclesiastica y
judicial; se anade también que mozarabe es el individuo de esas mismas comunidades emigrado a
los reinos cristianos del norte llevando consigo elementos culturales musulmanes; a su vez es el
individuo de la comunidad toledana de ese tipo, mucho tiempo subsistente, que pudo por especial
privilegio conservar la vieja liturgia visigotica frente a la romana; también perteneciente o relativo a
las comunidades anteriormente dichas; la lengua romance, hoy extinta, heredada del latin vulgar
visigotico que, contaminada del arabe, hablaban cristianos y musulmanes en la Al-Andalus; lo

perteneciente o relativo a esta lengua; la misa, rito o liturgia que usaron estas comunidades y que

> Viguera Molins, M* J., “Dimmies en las cronicas de al-Andalus; intereses y estrategias reflejadas en al-Mugtabis II-1

de ibn Hayyan”, en The legal status of Dimmi-s in the Islamic West, (Relmin 1), Brepols Publishers, 2013, pags.
199-212, pag. 208.

6 Alonso, Martin; Diccionario medieval espafiol, Tomo II CH-Z, Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca,

1986.

7 Diccionario de la Real Academia Espafiola, consulta on-line en <http://drac.rae.es>



aun hoy dia se conservan en una capilla de la catedral de Toledo y otros lugares; y proviene del
arabe hispano musta rabi, gentilicio del arabe clasico musta rab, que es arabizado, influenciado por

el arabe.

En tercer lugar, la definicion de Loyn® me parece mas completa y acertada, pues sefala que
el término deriva del arabe mustacrib (“el que quiere hacerse arabe o se arabiza’).De esta forma se
designod a los cristianos que habitaban en territorio controlado el Islam. Posteriormente se utilizo
para referirse a la liturgia propia de las iglesias cristianas; las comunidades mozarabes conservaron
sus basilicas, monasterios y lugares de culto, pero se les prohibié hacer repicar campanas en
determinadas ocasiones; solian vivir en barrios separados de los musulmanes y conservaban gran
parte de sus propias instituciones si bien los altos cargos debian ser confirmados el poder musulman
establecido. Al frente de cada comunidad mozarabe se encontraba un comes, los tributos los
recaudaba el exceptor y los pleitos entre cristianos los juzgaba un censor aplicando la legislacion
del Liber Iudiciorum?; los litigios entre cristianos y musulmanes quedaban bajo jurisdiccion de los
tribunales islamicos. En el siglo IX hubo una etapa de alta conflictividad entre comuniades
mozarabes y musulmanas, especialmente en la ciudad Cordoba, tras lo cual se restablecio la
convivencia “pacifica”, pero la condicion legal del colectivo mozarabe se fue deteriorando de forma
progresiva durante la época de los reinos de taifas y todavia mds durante el mandato de los
almoravides'® y de los almohades!!, llegando estos ultimos a demoler iglesias cristianas y deportar
a las comunidades mozéarabes a Marruecos, aunque muchos huyeron al reino de Castilla. A medida
que las conquistas cristianas avanzaban hacia el sur de Al-Andalus, la situacion de los mozarabes

empeoraba, puesto que eran vistos como el enemigo interno. Ante estas presiones muchos solian

8 Loyn, H.R. (ed.), Diccionario Akal de Historia Medieval, Akal Ediciones, Madrid, 1998.

YEl Liber Iudiciorum o Lex Visigothorum o Liber Iudicum es un conjunto de leyes visigodo, dividido en doce libros,

expuesto hacia el afio 654 por el rey Recesvinto. En su momento fue un compendio de leyes de diversas tematicas
(desde administracion, herencias, robos, ventas, ejército,...) que derogd todas las leyes anteriores. En la Espafia

musulmana los cristianos lo utilizaron como ley para su organizacion juridica y social.

10 Individuos de una tribu guerrera del Atlas que fundaron un imperio en el Occidente de Africa y que dominaron Al-

Andalus entre 1093 y 1148.

1 Grupo de musulmanes fanaticos, seguidores de las doctrinas de Aben Tumart (jefe musulman del siglo XII) que
fanatizo a las tribus del Africa occidente a seguir el Coran. Llegaron a dominar el norte de Africa y entraron en la
Peninsula Ibérica en 1145, donde trataron de unificar las taifas y se situaron en contra de los cristianos, de forma tan

extrema que acabaron expulsandolos de Al-Andalus.



buscar proteccion en ciudades cristianas cercanas antes que sufrir represion por parte de la autoridad

andalusi o verse coaccionados para cambiar de religion, abandonando su fe cristiana.

En cuarto lugar, la GEA!?afirma que los mozarabes fueron los cristianos de la Peninsula
Ibérica que conservaron su fe y organizacion interna tras la conquista musulmana y que continuaron
viviendo en Al-Andalus sometidos al poder de Cérdoba, pero que podian emigrar a reinos cristianos
en los que tuvieron gran influencia por estar arabizados (mustarab). Los sometidos al poder
musulman tenian la condicién de dimmies o protegidos por profesar una religion basada en el Libro,
pagaban al estado musulman la yizya (impuesto especial de capitacion) y conservaban el ejercicio
de su culto y sus autoridades (comes, qumis o responsable de la comunidad, obispo o usquf,
exceptor o encargado de impuestos, censor o juez de los cristianos o gadi al-nasara). Algunas

iglesias mozarabes persistieron hasta después de la reconquista cristiana.

En quinto lugar, Kenneth B. Wolf!3 explica que los mozarabes es el término que se utiliza
para los cristianos espafioles que vivieron bajo las leyes musulmanas, pero que, como eran “Gentes
del Libro” y por tanto los musulmanes les respetaban, tanto en su identidad religiosa como en sus
propiedades, a cambio de un tributo especial, y que se convertian de dhimmis, tenian, sin embargo,
restricciones y solian vivir fuera del recinto amurallado de las ciudades. Wolf indica como la
comunidad mozarabe se acababa fundiendo con los cristianos que llegaban al territorio cuando este

era conquistado por los reinos del norte.

Mientras que, en sexto lugar, Kasten y Nitti'* dan la escueta definicion de que un mozéarabe
es el cristiano que vivia entre los moros de Espafna y sefialan que una forma atestiguada es

mogaraues.

En séptimo lugar, Fontaine'’indica las diferencias que tiene la palabra mozarabe segin se
utilice para referirse a la liturgia, a la cultura, a la arquitectura, a la miniatura o al colectivo religioso

(que es la que mas nos interesa para este trabajo).

12 p4gina web de la Gran Enciclopedia Aragonesa; el texto referente a mozarabes es de 2000 pero revisado en 2009.
13 En Gerli, E. M. (ed.), Medieval Iberia. An Encyclopedia, Editorial Staff, New York, 2003.

14 En (dir.) Kasten, L.A. y Nitti, J.J., Diccionario de la prosa castellana del Rey Alfonso X, tomo II, The Hispanic
Seminary of Medieval Studies, New York, 2002.

15 Fontaine, J., El mozdrabe, coleccion La Espafia Romanica, vol. 10, Encuentro Ediciones, Madrid, 1978.



Ante todo, por ultimo, quiero alejarme de definiciones como las de Hitchcock!®, en la que se
considera a los mozarabes como a las personas que vivian en regiones no musulmanas del norte de
la Peninsula, dado que considero que los mozarabes son los que viven en territorio dominado por la

ley musulmana.

Las expuestas hasta aqui son diversas formas de definir una palabra que ha sido utilizada,
como hemos visto, polisémicamente, para referirse un grupo de personas, un arte, una liturgia,...
Pero todas tienen relacion con las gentes cristianas que vivian en territorio y bajo dominio
musulman pero que conservaban sus dirigentes— si bien controlados- y su culto siempre que pagaran
un tributo especial al poder musulmén al que debian respetar y, que en el caso de problemas con la

comunidad islamica, debian aceptar sus decisiones.

Con todo esto me atrevo a sostener (para el presente trabajo) la palabra mozarabe como un
término que define a un colectivo humano que bajo dominaciéon musulmana profesaba la religion
cristiana; sefialando que la palabra tiene su origen en el término arabe mustacrib (“el que quiere
hacerse arabe o se arabiza”). Como eran seguidores de la Biblia los musulmanes les consideraban
“Gentes del Libro”/ dimmies y por el pago de un tributo, yizya, les dejaban vivir con relativa
tranquilidad—si bien no exenta de tensiones-. Los mozarabes mantenian ciertas figuras politicas y
eclesiasticas, como el comes, el exceptor o el obispo, aunque podrian ser escogidos por los
dignatarios musulmanes; y se regian por el Liber ludicum (ley que también se aplicaba en los casos

que s6lo intervenian cristianos).

ESTADO DE LA CUESTION DEL TEMA MOZARABE

Ademas de un Trabajo Fin de Master esto es un reto intelectual, puesto que he decidido

enfrentarme a un tema que estd apenas sin estudiar. La publicacion mas importante de tematica

16 Hitchockm R., “El supuesto mozarabismo andaluz”, en Actas del I Congreso de Historia de Andalucia, t. I,

Andalucia Medieval, ed. Junta de Andalucia, Cordoba, 1978, pags. 149-151.



mozarabe se escribio entre 1897 y 1903 por Simonet!”. Tuvieron que pasar mas de cuarenta afios
para que alguien volviera a interesarse por este tema y realizase una publicacion destacada sobre el
mismo, siendo Cagigas'® quien se enfrento al tema.Mas cercano al momento actual, encontramos la
revista Studia Historica Historia Medieval'® que dedico un monografico a los mozarabes en el afio
2009, pero éste es una coleccion de articulos diversos. Uno de los estudios mas recientes es la obra

de Cyrille Aillet, la cual fue su Tesis Doctoral?®.

Al buscar en el portal Dialnet la palabra mozéarabe descubrimos que ha habido una serie de
estudios del tema desde muy distintos puntos de vista (liturgia, dialecto, arquitectura de edificios
religiosos y toponimia son los temas generales mas estudiados) y la existencia de un Congreso
Nacional de Cultura Mozarabe realizado en Cordoba en 1995; pero si hubiera que obtener alguna
conclusion en este primer momento, esa seria que las mozarabias de las ciudades de Toledo y
Valencia si han sido estudiadas (con mayor o menor profundidad). Frente a ellas, encontramos que
el resto del territorio no ha sido estudiado, y si lo ha sido, la forma de hacerlo fue superficial o
tangencialmente. Como en toda lectura historiografica hay que tener cuidado con las visiones de los
autores, pues no son inocentes. Cada historiador esta marcado por su contexto y la sociedad en que
vive. De esta forma hay que tener en cuenta que Francisco Javier Simonet exaltaba el continuismo
cristiano con un destacado apasionamiento decimononico y romantico, que en el siglo XX siguieron

autores como Sanchez Albornoz?!.

17 Simonet, F. J., Historia de los mozdrabes de Espaiia, ed. Turner, Madrid, 1983 (es una reimpresion).Franciso Javier
Simonet y Baca (1829-1897) fue un historiador espafiol, arabista y orientalista, discipulo de Juan Valera y Antonio
Canovas del Castillo; catedratico de lengua arabe en la Universidad de Granada, que centr6 su obra en Al—Andalus, de
sus obras destacan Historia de los mozarabes de Esparia (la cual no ha sido superada), Glosario de voces ibéricas y
latinas usadas entre los mozdarabes: predicho de un estudio sobre el dialecto hispano-mozarabe, Almanzor: una leyenda
drabe y Santoral hispano-mozarabe escrito en 961 por Rabi Ben Zaid, obispo de Iliberis. Se convirtio en historiador en
un momento en el que la historia se comenzaba a profesionalizar y se mezclaba con el romanticismo del siglo XIX. En:
https://sites.google.com/site/earabistasyafricanistas/indice-de-autores/simonet y http://www.biografiasyvidas.com/

biografia/s/simonet.htm.

18 Cagigas, 1. de las, Los Mozarabes, CSIC, Instituto de Estudios Africanos, Madrid, 1947-1948.
19VV.AA., Studia Historica HistoriaMedieval, Volumen 27, Universidad de Salamanca, Salamanca, 2009.
20 Aillet, C., Les mozarabes: christianisme et arabisation en el andalus, Francia, 2010.

21 Viguera Molins, M* J., “Cristianos, judios y musulmanes en al-Andalus”, en Espiritualidad y convivencia en al-

Andalus, ed. Universidad de Huelva, Huelva, 2005, pags. 151-168.


https://sites.google.com/site/earabistasyafricanistas/indice-de-autores/simonet
http://www.biografiasyvidas.com/biografia/s/simonet.htm

La intencién que este Trabajo Fin de Master es un intento de arrojar un poco de luz entre
tanta penumbra, basandome en algunas obras, aunque clasicas, y que llevan al estudio de otras que
en un futuro espero poder acceder a ellas junto a revisar la informacion de archivos. Se supone que
la Ultima obra publicada ha revisado todo, o gran parte, de lo escrito con anterioridad, pero al
redactar se realiza una seleccion de la informacion, por lo cual, creo que es necesario volver a los
documentos mdés antiguos que se tengan para confirmar que en ellos aparece lo que con
posterioridad se ha publicado y ver la serie de posibles datos que el autor considerara dejar fuera de
su escrito porque, con ellos, se puede abrir (aunque sea un poco) la ventana del conocimiento de los

mozarabes de Zaragoza.



2/ LOS CRISTIANOS EN AL-ANDALUS

ISLAMIZACION Y ARABIZACION

La islamizacién (conversion y extension a la religion isldmica y adaptacion de sus
costumbres religiosas) y la arabizacion (adopcion de costumbres arabes, tras la conquista y la
transformacion del territorio conquistado en una superestructura islamica medieval basada en la
organizacion politico-social y en el bagaje lingiiistico-cultural) por parte de las gentes autdctonas de
base hispano-visigoda que habia en la Peninsula fueron de forma gradual y progresiva, asi la
religion islamica y la cultura drabe se generalizaron. Desde el Poder “estatal” la reconversion llego
hasta la poblacion autoctona, pero con diferente ritmo y alcance. La conversion al Islam de los
hispanovisigodos fue progresiva, pero llegd a ser la religion mayoritaria en el siglo XI?? 2. Los
cristianos fueron prefiriendo las modas que llegaban de Oriente a las antiguas romanovisigodas,
ademas asi se ganaban la aceptacion por parte de las nuevas autoridades, cambiaban sus nombres
por uno arabizado, o tenian dos (el cristiano y el arabe) y los utilizaban segun la gente con la que
estaban. Incluso, algunos cristianos llegaron a estar en puestos de importancia de la administracion
y cerca del Califa, para lo cual su grado de arabizacion debia ser muy alto.

Junto a todo esto, algunos mozarabes conocian a la perfeccion la lengua drabe y el latin, por
lo que sirvieron como traductores tanto de libros como de escritos oficiales. La arabizacion se
increment6 durante el reinado del emir Abd al-Rahman II, el cual import6 la cultura oriental. Los
cristianos empezaron a copiar de sus vecinos arabes el uso del hammam, el disefio (tanto interior
como exterior) de las viviendas, la construccion de calles estrechas en busca de sombra y la comida
especiada. Aunque como todo proceso de aculturacion, éste fue bidireccional, pues también los
mozarabes influyeron en los arabes y estos comenzaron a celebrar fiestas cristianas como Navidad,
San Juan y el uno de enero®.

En un primer lugar, se debié producir la aculturacion de los grupos dominantes de la
sociedad por contactos horizontales de colaboracion entre las é¢lites previas y de recién llegados.

Posteriormente fue creciendo la comunidad islamica gracias a las conversiones (de ahi que a los

22 Viguera Molins, M* I, “Cristianos, judios y musulmanes...”, pags. 156 - 157.

2 Vicente, A., El proceso de arabizacion de Alandalis: un caso medieval de interaccion de lenguas, Instituto de

Estudios Islamicos y del Oriente Proximo, Zaragoza, 2006.

24 Pérez Marinas, Ivan, “Los mozarabes de Cérdoba del siglo IX: sociedad, cultura y pensamiento”, en Estudios

Medievales Hispanicos, Madrid, 2012, pags. 177-220, pag. 197.



cristianos convertidos al islam se les llamara muladies). Lo que esta claro es que el proceso de
islamizacion iba por delante del de arabizacion, que la arabizacion cultural era realizada por las
clases intelectuales y que se comenzaron a imitar los métodos orientales en los campos del saber y
de las costumbres.

El primer dato destacable es que la arabizacion de los no arabdfonos se hizo posible gracias
al gran encuentro cultural que hubo entre ambas partes (también entre las gentes de religion y
cultura judia). Hay que tener en cuenta que la arabizacion lingliistica iba unida a la islamizacion,
porque la gente se convertia al islam o se integraba, tanto abandonando la religion que tenian con
anterioridad o aceptando los impuestos que los musulmanes ponian a los dimmies?.

La idea que sobre los musulmanes habia en la Peninsula no era del todo positiva entre las
gentes que conservaron su religion, ya que fueron conocidas tradiciones antimusulmanas que habia
en Oriente, pero se supone que estas llegaron de forma oral porque las referencias que de ellas se
tienen son muy escasas y fragmentadas. De una calidad desigual es la informacion que ayudaba a
los cristianos a componer sus discursos contra el islam, y entre sus formas de ataque a los
musulmanes estaba la critica a los episodios de la vida de Muhammad?S.

Se observa que hubo un claro contacto entre el islamismo, el cristianismo y el judaismo
hacia el siglo IX, y al observar la escasa informacion que ha perdurado de las culturas cristiana y
judia se observa como fueron influenciadas por el Islam.

Pero esa al-Andalus heterogénea que duré ocho siglos y que mezcld tres religiones
(isldmica, cristiana y judia) tenia dos culturas (la arabe-occidental y la occidental romano-
visigotica) en las que, segun el momento, se van a poder observar enfrentamientos de las minorias
religiosas y discriminacion y segregacion de las mismas por parte del poder dominante. Pero era un
lugar en el que, a partir del siglo XI, la cultura arabe llegd a ser tan importante que fue exportada
desde la corte califal cordobesa al exterior.

Las colecciones canonicas, por ejemplo, han de ser explotadas para la historia local de como
estuvieron sometidos los cristianos bajo dominio islamico, ya que pueden mostrar las
transformaciones sociales y religiosas de esta minoria. La Coleccion canonica hispana muestra
como se compilaron leyes visigodas (en torno al afio 600, con Isidoro o Leandro de Sevilla, hasta el

afno 700), pero a partir del siglo VIII se fueron modificando las mismas segun las necesidades del

2 Vicente, A., El proceso de arabizacion de Alandalis: un caso medieval de interaccion de lenguas, Instituto de

Estudios Islamicos y del Oriente Proximo, Zaragoza, 2006.

26 Vicente, A., Ibidem.



momento. Es probable que todas las didcesis contaran con uno o varios ejemplares de la Coleccion
canonica hispana.

Los cristianos en territorio arabe utilizaban el latin para esta fuente legal (por lo que
sorprende que uno de los manuscritos conservados esté en arabe)?’. El estudio parte de la version
arabe de la Coleccion canonica, contenida en el manuscrito Oriental 1623 de la Biblioteca del Real
Monasterio de El Escorial; en el cual se observan conceptos y vocabulario juridicos arabes. Al
comparar esta Coleccion canonica drabe con los diferentes ejemplares de Coleccion canonica
hispana conservados en latin se observa que la localizacion de las leyes es fundamental, hay 195
canones diferentes y 185 supresiones (de aqui se puede extraer la conclusion de que el compilador

utilizara varias colecciones latinas para realizar la arabe). Tal y como Echevarria escribe:

“se han sefialado cinco categorias de articulos diferentes entre la Coleccion arabe y las latinas. Los
tres primeros grupos podrian considerarse como versiones de otras ramas de la Coleccion canOnica hispana, pero los

dos Ultimos grupos resultan mas originales:
—Cuatro capitulos que se encontraban ya en los Excerpta, pero no en la Sistematica latina.

—Capitulos (71) tomados de la Hispana, en su recension Isidoriana, y de los concilios toledanos hasta el X, lo
mismo que el autor de los Excerpta.

—Capitulos (59) tomados de la segunda recension de la Hispana (Juliana) o de la tercera (Vulgata).

—Dieciocho capitulos tomados de concilios, leyes civiles o literatura eclesiastica, conocidos en la Espafia visigoda
y transmitidos al periodo mozarabe. Son: Liber iudicum; concilios Arelatense II (procedente del Epitome
hispanico), Barcelona I del afo 540, Aurelianense V de 549 (llamado también en la colecciOn Arvennense 1),
concilio de Narbona de 589, concilio de Roma de 595 (citado en el Epitome hispanico y en el Cddice
emilianense); sinodo Cartaginense de la coleccidon Dionisiana; epistola de Jeronimo al presbitero Evangelum;
epistola de San Isidoro a Leudefredo, obispo de Cordoba; «Judicium in tyrannorum perfidia promulgatumy,
del afio 673.

——Capitulos tomados de fuentes desconocidas, algunos de ellos con atribuciones falsas o equivocadas. No es
necesario pensar que estos capitulos hayan sido inventados por el autor de la compilacidn —aunque, eso si,
estd dispuesto a creer en la fiabilidad del decreto de Wamba contra Sisaldo, que segln €l, sin aportar otra
justificacidn, «enriquece con una pieza mas las disposiciones regias visigodas conocidas»—, y no son
comparables, desde nuestro punto de vista, a los preambulos de los libros IV y VII, que sison evidentemente
escritos exclusivamente para esta colecciOn por su compilador. Estos capitulos no son homogéneos, segln
Martinez Diez, pues algunos proceden de fuentes juridico-eclesiasticas que no nos han llegado hasta hoy. En

otros casos la fuente, conocida, ha sido muy adaptada, agrupandose citas alrededor de un tema determinado.

27 Echevarria Arsuaga, A., “Los marcos legales de la islamizacidn: el procedimiento judicial entre cristianos arabizados

y mozarabes”, en Studia Historica, Historia Medieval, 27, ed. Universidad de Salamanca, Salamanca, 2009, pp. 37-52.



Es el caso, entre otros, que nos va a ocupar, concretamente los cuatro capitulos procedentes del Libro I, tit. 4
del Liber iudiciorum, dedicado al testimonio y los testigos, que se encuentran en el Libro III, tit. 8 de la

Canbnica arabe”

Los cristianos pronto comprendieron que eran dimmies y la Coleccion canonica hispana fue
el codigo legal basico junto al Liber iudiciorum.

La justicia criminal estaba en manos de la autoridad musulmana; mientras que los asuntos
civiles y religiosos serian tratados por los obispos, en quienes recaia también el gobierno de sus
sedes. Sin embargo, el juez de la comunidad islamica podia intervenir frecuentemente en la
imparticion de justicia a cristianos, no solo en aquellos litigios que implicaban a un musulméan, sino
también en casos que opusieran a cristianos con judios, en los que el emir se reservaba el derecho
de supervision, y a peticion expresa de los cristianos. Se intentaba evitar conflictos entre las
distintas comunidades religiosas, pero no siempre era facil distinguir a un musulman de un no
musulmén por medio de sefiales externas —el vestuario no diferia demasiado-, y mas durante el
periodo de progresiva islamizacion (siglos IX-XI), por lo que eran los juristas los que debian
determinar qué suponia exactamente ser cristiano o ser musulman, asi como los casos de apostasia.

En la Coleccion canonica drabe se observa una preocupacion por las garantias que deben
requerirse en cualquier acusacion referentes a la integridad, la legitimidad y el nimero de testigos
aducidos, asi como la necesidad de que hayan presenciado los hechos, y el procedimiento que debe
seguirse para comprobar la adecuacion de un testigo o incluso su rechazo a la hora del juicio. La
prueba testifical era la forma maés importante de decidir los juicios, y se atribuyd especial
importancia a la figura del testigo y se legislo ampliamente sobre la idoneidad de este, para evitar
que el juez pudiera ser inducido a error por causa de falsos testimonios. Habia diversos requisitos
que cumplir y, por norma, cristianos y judios no podian ser testigos en los juicios, pero este grave
inconveniente debia solucionarse. Y es que antes de ser testigo habia que determinar si se podia o
no serlo, segun su sexo, requisitos morales ¢ intelectuales, etc. En el caso de los cristianos se
suponia que decidir si el hombre era o no un testigo cualificado lo decidiria el obispo o sus
delegados (en el Liber iudiciorum aparecen los requisitos para la seleccion del testigo: deben ser
honrados, libres, de buen linaje y ricos, pues se piensa que el pobre puede ser sobornado para dar un

testimonio falso)?®.

28 Echevarria Arsuaga, A., “Los marcos legales de la islamizacidn: el procedimiento judicial entre cristianos arabizados

y mozarabes”, en Studia Historica, Historia Medieval, 27, ed. Universidad de Salamanca, Salamanca, 2009, pp. 37-52.



Aunque la conversion al Islam ofrecia ventajas atractivas, como dejar de pagar la yizya y
poder ascender en la carrera politica, lo que pudo dar conversiones al islam por interés mas que por
fe (al menos al principio) lo que indirectamente fomentd fue que hubiera cristianos ocultos que
seguian practicando sus ritos en la intimidad. Ademas estaban los matrimonios mixtos, en los que si
¢l era musulman, ella debia convertirse al Islam y los descendientes debian ser educados en la

religion de Mahoma.

LEGISLACION

En el caso de la mozarabia cordubense estaba integrada dentro de la sociedad andalusi
mediante el pacto de proteccion (dimma) los cristianos, como dimmies; estos quedaban al amparo
de las autoridades islamicas, y obtenian la garantia de mantener su posicion social, su religion, sus
costumbres, sus leyes,...Pero los mozarabes debian colaborar con las autoridades musulmanas,
pagar impuestos y respetar la religion islamica. Aln asi esta laxitud fue desapareciendo, los brotes
de intolerancia no suponian la ténica general, pero se desarrolld ampliamente la legislacion de
normas denigrantes contra los cristianos (ropajes distintivos, prohibicion de tener nombres arabes,
prohibicién de montar caballos, prohibicion de detentar cargos publicos, obligacion de tratar a los
musulmanes como superiores,prohibicion de tomar a un musulman a su servicio, etc.), ya que los
mozarabes se habian convertido en una minoria cuantitativa y el poder andalusi estaba en manos de
grupos rigoristas islamicos procedentes del norte de Africa, primero los almoravides y después los
almohades.

La ley islamica se basa en el Coran, por lo que ley y religion iban unidas. El estado isldmico
permitia que los autdéctonos mantuvieran su religion, que estaba basada en el Libro Sagrado, la
Biblia (tanto en el Antiguo como en el Nuevo Testamento, es decir, judios y cristianos). Eran
denominados dimmies y podian conservar su religion y su organizacion juridico-administrativa
interna, pero esta estaba supeditada al Estado islamico en determinadas condiciones. Al darse la
conquista los cristianos eran opositores o colaboradores, los colaboradores se convirtieron al Islam
y los opositores no lo hicieron, por lo que pasaron a considerarse dimmies «protegidos»o
«tributarios» que, por ley, podrian conservar sus propiedades y su organizacion social y se regian
por sus propias jerarquias (pero estas se supeditaban a la autoridad musulmana) y al pago de la
yizya (capitacion). Tenian sus propias autoridades, como el defensor o comes (gimis) que los
representaba, al que secundaba un exceptor; tenian clero y obispos (usqiif). Eso si, estaban

prohibidas las manifestaciones publicas de culto no musulmén que fueran ostentosas, por lo que no



podrian realizar procesiones, el tafiir de campanas debia ser bajo, los entierros se debian celebrar
con discrecion y los restos de los martires se intentaban hacer desaparecer para que no pudieran
quedar reliquias; por tanto estaba prohibido todo lo que pudiera manifestar externamente el culto.
No se podia construir iglesias nuevas ni rehabilitar las que ya existian, aunque esta norma no
siempre se cumplié dado que se conocen ampliaciones y rehabilitaciones. Las infracciones se

castigaban con azotes, confiscaciones, prision o muerte, seglin la gravedad.

SITUACION FISCAL

Los mozéarabes estaban sometidos a un impuesto extra que debian pagar para poder
conservar su religion y que era el impuesto por capitaciéon y el diezmo. Esos eran los tributos
oficiales, aunque se sabe de la existencia de otros tributos, como el de la capitulacién en Cordoba,
que dicen que era insoportable, un tributo personal y expoliaciones de bienes a los cristianos. Pero
el trabajo de recaudador de impuestos a los cristianos lo realizaban los propios cristianos, era un
cargo conocido como exceptor, con nombramiento oficial. Pero los impuestos eran abundantes para
todos, tanto musulmanes como protegidos, por el aumento de las necesidades del Estado y la
disminucion de los dimmies®.

La yizya es un impuesto por capitacion que debian pagar los dimmies, se cobraba una vez
cada mes lunar y segun la clase social del mozarabe se pagaba una distinta cantidad: 4 dirhems los
ricos, 2 dirhems la clase media y 1 dirhem los que trabajaban manualmente; aunque también se
podia cobrar de forma conjunta a un colectivo mediante una cantidad fija, pero esta cantidad no
variaba aunque si lo hacia el nimero de mozarabes. Del impuesto de capitacion estaban exentos los
monjes, las mujeres, los nifios, los enfermos, los mendigos, los ancianos, los dementes y los
esclavos. Otro impuesto que se pagaba era el territorial, kharadj (que lo pagaba cualquier andalusi),
su cumplimiento era anual y se abonaba un porcentaje de los productos obtenidos (por lo que

variaba segun lo cosechado en las tierras de cultivo), que era el 20% del total.

CULTO CRISTIANO

Algunas ciudades, como Cordoba, tenian permitido el uso de las campanas para llamar al

culto diario. Las procesiones se suponia prohibidas por ser un acto publico de culto de una religion

29 Jiménez Pedrajas, R., Historia de los mozérabes en al-Andalus, ed. Almuzara, Cérdoba, 2013, pags. 95-108.



no musulmana. El culto dentro de las iglesias estaba permitido, pero con decoro. A pesar de ello
tuvo momentos de represion. Se conoce la renovacion y la mejora de algunas iglesias y la creacion
de nuevas (como el monasterio de Tabanos, en Cordoba, a mediados del siglo 1X), aunque esto
estaria, a priori, prohibido por la ley musulmana.

La misa se hacia en latin, una lengua que, con la entrada del romance, cada vez menos
mozarabes comprendian, lo que hacia que se sintieran alejados los feligreses de lo que estaban
aprendiendo y rezando. Aunque la ensefianza de la cultura latina a los mozarabes cordubenses se

impartia en las escuelas basilicales y monacales.

DEMOGRAFIA

No quedan registros de la poblacion que habia en esta época en las ciudades, asi que aun
seria mas dificil conocer la sometida, pero Richard W. Bulliet ha ofrecido calculos orientativos
(aunque también criticados, pero que coinciden con el desarrollo de la historia andalusi). Como fue
aumentando la poblacion musulmana en la Peninsula, quienes no eran musulmanes eran dimmies, y
como los cristianos eran la poblacion mayoritaria antes de la conquista (por encima de los judios),
podemos suponer que un tanto por ciento bastante superior de la poblaciéon no musulmana seria de

mozarabes. Los calculos de Bulliet fueron3?:

Epoca Poblaciéon Musulmana
Mediados del siglo VIII 10%
Mediados del siglo IX +20%
Mediados del siglo X 50%
Mediados del siglo XI 80%
Mediados del siglo XII +90%

Tal y como era de suponer, poco a poco, la poblacidn mozarabe iba disminuyendo a lo largo

del tiempo, lo que demuestra que la religion musulmana fue arraigando®'. Los conversos se

30 Viguera Molins, M® J., “Cristianos, judios y musulmanes ... “ pag. 158.

31 Viguera Molins, M* J., “Cristianos, judios y musulmanes ... < pags. 157 a 159.



conocian como muwalladun o muladies, los cuales tardaron en desprenderse de sus practicas y

costumbres cristianas, pese a la desaprobacion de los juristas.

COMUNIDADES IMPORTANTES

La mozarabia de Toledo ha sido una de las mas estudiadas, puesto que Toledo era la sede del
poder eclesiastico y la capital del antiguo reino visigodo. El hecho de que fuera tomada por los
musulmanes supuso un revés para la Cristiandad, y su comunidad mozarabe sirvié de ejemplo y de
espejo para el resto de grupos cristianos de las distintas ciudades de la Peninsula Ibérica que se
encontraban bajo el poder musulman.

El otro foco de importancia y ejemplo de la mozarabia era Cordoba, puesto que era el centro
del poder musulmén en Al-Andalus. La comunidad cristiana cordobesa es la que estaba mas cerca
del emir, por lo tanto era la que antes se enteraba de los cambios que podrian darse en el poder
respecto a ellos (ya fueran en temas de tolerancia o en temas de represion o en materia de
impuestos, que solian ser los que mas afectaban a los mozarabes). También ha sido la mozarabia
mas estudiada de la Peninsula porque tuvo a grandes ilustrados como Alvaro de Cérdoba3? o
Eulogio de Cérdoba* y, sobre todo, por el movimiento martirial del siglo IX —que tanto dafio hizo a

la comunidad mozarabe-.

RELACION CON LOS MUSULMANES

La relacion con los musulmanes no iba a ser facil, puesto que los cristianos se veian como
los vencidos y tenian que tratar con sus vencedores. Quienes hicieron de intermediarios entre el
pueblo y los musulmanes, los que mas contacto tuvieron con el poder islamico fueron los obispos,
ademas de que se mantuvieron sus sedes episcopales, pero también seran impulso para el
mantenimiento de las ciudades, frente a la desaparicion o ruralizacion de otras, que pasaran a

denominarse como garya o hisn. En el valle del Ebro y el suroeste surgen los grandes linajes

32 Alvaro Paulo de Cérdoba, nacido entre el 800 y el 815, probablemente en Cordoba y su muerte fue alrededor del afio
863.. Con una vida marcada por el movimiento martirial cordobés de mitad del siglo IX, escribié obras como Indiculus

luminosus, Vita Eulogii, Confessio, catorce cartas (espistulae) y varios poemas.

33 Eulogio (800-859), gracias a su muerte martirial su amigo Alvaro escribio Vita Eulogii y se puede estudiar su vida.
Perteneciente a una familia cristiana acomodada , amigo de Alvaro, sacerdote,recorrio6 la Peninsula, llegd a Zaragoza en
busca de sus hermanos, pasé por Bilbilis Arcobriga Sigiienza, Complutum y Toledo. Escribié6 Memoriale sanctorum,

Apologeticus martyrum 'y Documentum martyriale como textos destacados. Muri6 en Cordoba de forma martirial.



muladies, en lo que he entendido como una adecuacién a la realidad de la ruralizacion®* de la
sociedad y la desarticulacion de las redes diocesanas. Es posible que esta nueva situacion sea la
responsable de la desaparicion de algunas sedes episcopales, aunque indudablemente otras van a
continuar.

El nuevo cambio en la situacion de la Iglesia y los mozérabes, que afectara también a todo el
conjunto de la poblacion, vendré con la sustitucion de los pactos, que han subsistido pero bajo otras
manos, por las nuevas normas emanadas por el figh. A mediados del siglo IX tiene lugar la revuelta
de los arrabales cordobeses contra el emir al-Hakam por la imposicion de diezmos sobre los
cereales y, como nos recuerda el cronista, al-Hakam, «impuso la tributacion de diezmos a toda la
gente de su capital y coras del reino segun €l queria, contra el gusto de ellos, y lo acataron, sin que
nadie se atreviese en adelante a decir una palabra, costumbre que han seguido hasta hoy»3>.

Es decir, se trata de la regulacion del zakat para los musulmanes, pero también se debieron
de regular los impuestos de los dimmies, la yizya y el jaray, pues a los pocos afios tenemos el
testimonio de las tribulaciones de los emeritenses que llegaron a oidos de Ludovico Pio y la
respuesta de este, que, aunque se dirige a «omnis primatibus et cuncto populo emeritano», debia
referirse a los cristianos, puesto que les ofrece la acogida en su territorio, al igual que habian hecho
antes con los hispani del nordeste peninsular. En la carta del emperador se dice claramente que al-
Hakam I les habia impuesto un tributo (censum) que no le debian, lo que entiendo no como una
arbitrariedad, sino como la imposicion de la nueva figura fiscal, al igual que los diezmos a los
musulmanes, que sustituia a los pactos del momento de la conquista, y la oferta a semejanza de la
efectuada a los hispani indica que, a los ojos de Ludovico Pio, mantenian las mismas estructuras
sociales que estos, es decir, feudales; hacia mediados del siglo, tenemos el conocido caso de los
«martires voluntarios» en Cordoba, que se suele explicar como respuesta a la pérdida de identidad.

La jerarquia eclesiastica, aunque disminuida en sus ingresos por la pérdida de los beneficios y
exenciones fiscales, asi como por el ritmo de las conversiones, en su mayor parte sigue siendo

connivente con el poder, asistiendo a los concilios convocados por este y colaborando con la

34 La ruralizacion se dio durante la Alta Edad Media, pues al darse las invasiones de los pueblos germanicos y después
las musulmanas se vivié una etapa de inseguridad que aumento las relaciones entre sefiores y vasallos que se dieron en
el mundo rural y fueron la base del feudalismo, porque asi se sentian mas protegidos. Ademas, con la crisis agraria de
los siglos V a IX disminuy6 la poblacion y se abandonaron tierras de cultivo, por lo que la poblacion tendi6 a ruralizarse

en pequeflos grupos.

35 Ibn Hayyan. Cronica de los emires Alhakam I y ‘Abdarrahman II entre los afios 796 y 847 (Almugqtabis
II-1). Ed. y trad. de M. A. Makki y F. Corriente. Zaragoza, 2001, p. 75.



administracion, como el malacitano Hostégesis llevando el censo de los rusticos a Cordoba, o la
relacion entre el gobernador y el obispo de Zaragoza a peticion del emir, con motivo del viaje del
conde Salomén de Cerdana hacia 863. Se puede entender esa connivencia (acuerdo o complicidad
entre dos o mas personas, tolerancia de un superior en relacion con las faltas que cometen sus
subordinados) como un primer paso hacia la aculturacién, y esta afectaba hasta los mas
intransigentes, pues, si el propio abad Sanson presto sus servicios, deliberadamente, como traductor
en la corte, quizds fuera mas inconsciente su aceptacion del matrimonio entre primos hermanos, a
imitacion del matrimonio preferencial arabe, por lo que fue acusado en el concilio de 862.

Durante la fitna’® no se puede afirmar la oposicion entre cristianos irreductibles y muladies
transigentes, como tampoco que los mozarabes lucharian todos unidos formando una «comunidady,
podrian estar divididos entre refractarios y acomodaticios, pues los «viejos vinculos que ellos y sus
antepasados tenian con el sultan», al ser nombrado gobernador del emirato o el defenderse de las
depredaciones de los rebeldes eran cuestiones que les influian. También de ese momento es el
famoso relato transmitido por Ibn Hawgal sobre la existencia en al-Andalus de explotaciones
agricolas trabajadas por millares de campesinos que ignoran todo de la vida urbana y que son
rumies de religion cristiana, que a veces se rebelan y se refugian en un hisn donde es dificil
reducirlos.

Durante el Califato se va a dar una colaboracidon aun mas estrecha entre la elite cristiana y los
soberanos Omeyas. Se pueden afiadir la serie de obispos que actian como embajadores, o los
médicos que nos refiere Ibn Yulyul’’, si bien las relaciones no se limitaron a la capital del Califato,
pues sabemos que el obispo Redento de Huesca era sobrino del wali Muhammad al-Tawil. Y de la
misma manera las instituciones contindan en vigor, teniendo constancia en especial de varios jueces
de los cristianos a lo largo del siglo y atn con los ‘amiries. La informacion sobre los médicos nos
ilustra de las riquezas conseguidas por el ejercicio profesional, pero también tenemos constancia de

la pervivencia de la aristocracia, como el conde Ablavel Gudesteiz, un mozarabe que habia gozado

36 La fitna fue una division y, tras ella, un periodo de inestabilidad y de guerra civil que se dio en Al-Andalus entre 1009
y 1031 que dio lugar a los reinos de taifas. Tras la muerte de Al-Hakam II, Almanzor se hizo con el poder y se dedic6 a
guerrear por la peninsula para conseguir el poder y a favorecer a los grupos beréberes. De ahi se acabd en una guerra
civil y en la independencia de taifas, como Almeria, Murcia, Badajoz, Carmona, Tortosa, Valencia, Zaragoza,... hasta
que en 1031 el ultimo califa fue depuesto y Cordoba se declar6 independiente, y todo Al-Andalus estaba dividido y

dirigido por familias de origen arabe, beréber o eslavo.

37 Médico de los califas Al-Hakam I e Hixem II, que escribio la obra Comentario a la obra De Materia Medica.



del favor de Vermudo II y le habia abandonado por el conde de Castilla Garci Fernandez, que era
«comes in Spaniay.

Cyrille Aillet ha insistido en el alto grado de arabizacion de la elite mozarabe, que necesita
traducir al arabe textos esenciales®®. En los medios rurales sabemos por el Calendario de Cérdoba
de la pervivencia de iglesias y monasterios, hasta tal punto que el relator de las tribulaciones
mozarabes, F. J. Simonet, se ve obligado a admitir que «muestra el estado favorable aun en que se
encontraba el culto catolico en la Espafia mozarabe». Para el siglo XI, la colaboracion de los
cristianos con los reyes de taifas tiene un sentido preferentemente militar, aunque no falte la de
orden diplomatico, como la del obispo de Tortosa con al-Muqtadir de Zaragoza, o la del mismo
Sisnando Davidiz entre al-Mu’tadid y Fernando I de Castilla. Esa habilidad militar de un sector de
la poblacién mozarabe contrasta con las impresiones sobre el comun de la poblacion andalusi, pues
no parece que sean simplemente retdricas las acusaciones de Ibn Hawgqal sobre sus escasas
cualidades bélicas, o las del emir ‘Abd Allah sobre los pobladores de su capital: «eran gentes que no
podian hacer la guerra y que no tenian nada de soldados», lo que indica la contraposicion de dos
sociedades diferentes™.

La animosidad hacia el culto cristiano era habitual y se demostraba con blasfemias e
improperios, y esto hacia que los seguidores de Cristo se aislaran en todos los aspectos de su vida.
Ademas, en el traje solian tener que mostrar que eran mozarabes y se raparian la parte anterior de la
cabeza*, El lugar de residencia de este grupo solia ser en barrios a extramuros de la ciudad o cerca
de los muros de la ciudad. La clase social de los mozarabes fue variando, dado que al principio
(siglo VIII) eran la mayoria de la poblacion y estaban repartidos por todos los estratos sociales,
hacia el final (siglo XII) ya s6lo quedaban las clases méas humildes y algunos de buenas familias,
que eran los que ocupaban la alta jerarquia eclesidstica; se dividian en ingenui privilegiados /
aristocratas (que mantuvieron sus privilegios y propiedades y ocupaban los puestos altos de las
magistraturas), ingenui sin privilegios / profesionales liberales, comerciantes, artesanos, militares,
funcionarios, pequefios terratenientes (que siguieron manteniendo una situacion aceptable) y servi

(los que mas mejoraron respecto a la época visigoda porque fue frecuente que los sefiores

38 Alllet, C., “Recherches sur le christianisme arabisé (IXe-XIle siécles). Les manuscrits hispaniques annotés en arabe”,
en Aitllet, C., Penelas, M. y Roisse, P. (eds.), /Existe una identidad mozdrabe?, Collection de la Casa de Velazquez
(101), Madrid, 2008, pp. 91-134.

39 Simonet, F. J., Historia de los mozdarabes de Espaiia, ed. Turner, Madrid, 1983.

40 Jiménez Pedrajas, R., Historia de los mozarabes en al-Andalus, ed. Almuzara, Cordoba, 2013, pag. 68.



musulmanes emanciparan a los esclavos, sobre todo si estos abrazaban la religion isldmica). Tenian
prohibido utilizar expresiones musulmanas seglin el pacto que acataron al entrar los musulmanes en
la ciudad. La llegada de los almoravides fue un momento en el que estalld una crisis del
cristianismo*!.

Se parte de la adscripcion religiosa en la construccion de la identidad de unos y otros, como
forma de ordenamiento y clasificacion del poder que controlaba a los individuos (los musulmanes);
pero la construccion de identidad o identidades fue un proceso lento en el que la vida religiosa fue
uno de los elementos clave de segregacion, pero también afectaba al orden social en su conjunto, se
llegaron a invalidar ritos y si habia contactos fuera de lo establecido podia influir a todo el grupo.
Ambas religiones compitieron en un momento de Cruzadas y surgimiento de reinos e identidades
que determinaban las formas de relacionarse y de contender.

Pero los mozarabes eran mas complejos, en ellos se sumaban su religiosidad y patrones
culturales propios de los dominadores musulmanes, lo que dio una identidad particular,
heterogénea, que fue un problema para las autoridades, tanto musulmanas como cristianas. La
arabizacion de los mozarabes desembocd en propuestas centradas en la supuesta convivencia
armoniosa entre musulmanes y cristianos, algo logrado por la legislacion coranica tolerante con las
minorias monoteistas.

Pero la realidad cotidiana mostraba multiples tipos de relaciones complejas entre gentes de
distinta fe (musulmanes y cristianos). Ademas, habia una normativa que limitaba la relacion entre
ambos grupos -pero no siempre eran respetadas- que eran la base para poner en practica dispositivos
discriminatorios que aparecerian en el marco legal. Estas reglas / dispositivos tendrian un
ordenamiento y el poder se serviria de €I, con mayor o menor rigurosidad, al tratar con los grupos
sometidos; pero estas normas no se respetan, aunque si eran una base para consentir
discriminaciones que gozarian del marco legal necesario. Estas reglas daban un orden y forma de
relacionarse entre el poder y los sometidos, segregaban a quienes formaban parte de la verdadera fe
y quiénes no.

Desde el inicio de la conquista peninsular se aplico una legislacion particular a los vencidos,
si estos eran dimmies, basada en el Coran que durd durante todo el periodo andalusi; era la dimma
(normas que regian las relaciones entre cristianos e infieles), que partia de la concepcion de la
guerra en términos de yihad y que senalaba el trato a dar a las “gentes del libro” o ahl al kitbar

(basado en el Coran, Aleya IX, 295).

41 Viguera Molins, M? J., “Cristianos, judios y musulmanes ... “ pag. 163.



La dimma debid presentar variantes a lo largo del tiempo y de las conquistas, pero, en
general, debid ser bastante homogénea en todo el mundo musulméan. Los dimmies (protegidos)
tenian determinadas imposiciones a nivel social y economico, lo que afectaba a ellos y al estado
islamico por su tributacion confesional (puesto que lo que estos tributaban y lo que pagaban los
creyentes musulmanes eran sus principales fuentes de ingreso). Las tributaciones eran: el zakat
(“diezmo”), que era la de origen musulman y que administraba el Estado pero no le pertenecia, y el
harag, que gravaba la tierra del dimmi (sin un minimo, ni maximo), determinando lo percibido antes
de que el no musulman hubiera recolectado, el impuesto no caducaba y sus atrasos eran
acumulables y heredables. Como los musulmanes lograron gran parte de la Peninsula mediante
pactos (y con ellos buena parte de los nativos no perdieron sus tierras) el harag fue la principal
fuente econdmica. En las fuentes arabes y en las latinas se mencionan los numerosos impuestos que
los cristianos y los judios debian pagar a los musulmanes, algo que se veia como una practica de
compensacion; esto ocurrid desde el inicio en el que los musulmanes entraron en la peninsula.
Encontramos ejemplos entre Abd al Aziz b. Musa y Teodomiro*?, con el pacto que estos hicieron
para la region de Orihuela; el acuerdo se convertia en ahd o sulh porque el pacto declaraba que a los
nativos se les concedia el “pacto de Ala”, la “proteccion de Ala y su profeta”. Este era el tipo de
convenio que se firmaba con las poblaciones que capitulaban, las cuales lograban preservar una
serie de derechos y, por ello nadie se impuso a Teodomiro; ni los de su lugar (el especificado en el
pacto: Auriola, Mula, Lorca, Balantala, Locant, Iyih y Elche), ni sus hijos, ni sus mujeres serian
tomados como cautivos, no se quemarian sus iglesias ni se forzaria su religion y se establecia la paz
sobre el territorio si cumplian con los impuestos diferenciados segun el individuo fuera libre o no.
Hasta la formacion del Califato (929) no hubo grandes cambios en la vida diaria de la poblacion
ibérica nativa, porque los musulmanes tendieron a instalarse organizados en grupos militares no
muy numerosos (alquerias separadas) y mantuvieron en sus puestos a los lideres regionales nativos
y porque el trastrocamiento de los poderes politicos no habria supuesto un cambio en las

condiciones de vida®3.

42 También conocido como Pacto de Tudmir o de Orihuela. Fue un tratado firmado entre Teodomiro y Musa, por el que
el primero seguia gobernando un territorio (Uryula [Orihuela], Baltana, Lagant [Alicante], Mula, Villena, Lurqa [Lorca]
y Ello) y a cambio pagaban dos impuestos, el personal (la yizia) y el territorial (el jaray) y no colaborarian con los

musulmanes.

43 Estévez, Maria de la Paz, “Cristianos y musulmanes en al-Andalus: el caso de los mozarabes de Toledo y los limites
de la libertad”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, volumen 44, ed. Instituto de Historia Antigua y
Medieval, Buenos Aires, 2012, pags.: 305 - 325.



Estos pactos son de naturaleza compleja, muestran un formalismo que no debia corresponder
a las practicas sociales reales y la confrontacion del mismo con la informacion de las cronicas y los
documentos de archivo muestran una realidad mas compleja. Las relaciones entre musulmanes y
cristianos sometidos parecen mas estrechas de lo que historiografia tradicional suponia, por lo que
habria intercambios y préstamos culturales y gracias a esos intercambios se observo la necesidad de
segregarlos entre unos, los musulmanes, y los otros, los cristianos y los judios, mediante medidas
que encuadraban los contactos cotidianos para evitar una contaminacion indeseada. Estos colectivos
(cristianos y judios) adoptaron pautas culturales y organizativas ajenas, pero conservaron otras
mientras se encontraban con problemas como el limite de la integracion (mas o menos rigurosa por /
mediante / gracias a dispositivos discriminatorios). Asi se explica el alcance que tuvo la adopcion de
las pautas culturales en la poblacion mozarabe y los limites que se impusieron a su asimilacion
completa.

Se generaron discusiones en la “cuestion mozarabe” sobre las caracteristicas religiosas del
grupo, su actuacion politica y su aculturacion, incluso se llegé a poner en duda su existencia (la
problematica historiografica merece un trabajo en si mismo); las premisas de las que partimos son:
por un lado se acepta la existencia de una comunidad mozarabe relevante en Toledo (antes de la
conquista en 1085), algo deducido por la Carta Otorgada de 1101 por Alfonso VI en que los
menciona y asegura que se respetara la aplicacion del Liber Iudiciorum como se hacia antes de la
entrada de este en Toledo, y por esto se hace una mencion para los que se instalaron en territorio
toledano tras la conquista; y por otro lado afirman, tal y como dice Cyril Aillet, que el término
“mozarabe” define una situaciéon de interaccion cultural que los cristianos de al-Andalus
mantuvieron con el Islam y con los poderes cristianos del norte, una definicion flexible con la que
observar practicas y procesos sociales dinamicos; ademas, el analisis de esa interaccion cultural
concentrd y concentra la atencion de muchos historiadores y es un debate abierto**.

La “cuestion mozéarabe” segin las fuentes toledanas muestra que la mayoria cristiana
habitante en Toledo se encontrd en una situacion particular: porque las relaciones que tenian con los
reinos cristianos del norte y con el resto de Europa fueron suprimidas, asi no recibieron los cambios
y transformaciones (tanto culturales como religiosas); y porque su nueva situacion (de sometidos)

les hizo vincularse con las autoridades musulmanas (que llegaron para estar durante un largo

44 Estévez, Maria de la Paz, “Cristianos y musulmanes en al-Andalus: el caso de los mozarabes de Toledo y los limites
de la libertad”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, volumen 44, ed. Instituto de Historia Antigua y
Medieval, Buenos Aires, 2012, pags.: 305 - 325.



periodo de tiempo). Este nuevo contexto genero la necesidad de hacerse con practicas especificas
para la nueva realidad social, por lo que tuvieron que adoptar pautas culturales de los vencedores.
La documentacion del Archivo Catedralicio de Toledo muestra esas apropiaciones culturales
(con documentos desde 1083) en el conjunto documental reunido por Angel Gonzalez Palencia*s.
Es una documentaciéon que presenta restos de los patrones de ordenamiento propios de época
musulmana (aunque la gran parte de la documentacion sea cristiana) y el grado de arabizacion del
grupo. Entre los elementos culturales adoptados por los mozarabes sobresale la cuestion idiomatica
(en los documentos escritos en arabe se suele encontrar la formula / frase “hecha después de
explicarles a todos su sentido en lengua que entendieron”, refiriéndose al Romance), que entienden
el arabe (tanto escrito como hablado). Las firmas que aparecen en los documentos muestran la
adopcion de nombres a la usanza arabe mezclados con latinos (por ejemplo, en un documento de
1185 aparece “Abuchiel el Albariiil, Domingo Sidis, Andrés, hijo de Yusef’), lo que implica, dicha
mencion del nombre, que también adoptaban la estructura generacional o nasab (un ejemplo
“Esteban ben Gaisun™). También se pueden observar determinados formulismos en el
encabezamiento de la documentacion invocando a personas, lugares o situaciones, encontrando
frases en arabe como: “En nombre de Dios clemente y misericordioso”, “A El solo la gloria”,
“Guardela Dios(a la ciudad de Toledo), “Perpetiie Dios su bendicion”(a individuos), “Perdone
Dios a los muertos y honre a los vivos”. Pero la arabizacién no data del siglo XI, ya en el siglo IX
Alvaro de Cérdoba lamentaba la adopcion del idioma arabe por parte de los cristianos, Alvaro,
representante de las posiciones anti-musulmanas mas extremas, aunque algunas de sus afirmaciones
pueden ser exageradas, muestra la arabizaciéon temprana de los cristianos e informa de la
apropiacion de pautas propias de los musulmanes en cuanto a vestimenta y mobiliario (ya que en los
testamentos se suelen mencionar almohadas, colchones y cojines y no mesas y sillas, y en la
documentacién toledana se enumeran velos, alhajas, almalafa (tinica), alifafe (cobertor), marfega
(tela),...). Un modelo oriental que, segin Diego Olstein, también se copid en temas econdémicos y
politicos, entre los que destacan las pautas inmobiliarias y los convenios para el trabajo rural
(propios del Islam), algo que se identifica por formulas notariales propias del derecho maliki. Reyna
Pastor habia sefialado que habia diferencias entre los convenios de aparceria que habia en Al-
Andalus y los que se daban en el campesinado de la Europa feudal; en Al-Andalus se asociaba al
campesino con un propietario de tierras por un contrato (pasaban a ser sharik, socios / exaricus en la

documentacion latina) con derechos garantizados y alejados de la servidumbre feudal; alli, la

45 Seglin Estévez, Maria de la Paz, obra citada pags.: 305 - 325.



libertad juridica de los individuos era esencial, pues el Islam repudiaba cualquier tipo de contrato
que se hiciera con personas no-libres.

Se siguid respetando el Liber Iudiciorum (leyes y normas para el orden de cuestiones
internas mozarabes), aunque se introdujeron pautas econdmicas orientales y la documentacion
muestra que los acuerdos de compraventa se realizaban “segln la ley de los cristianos” en las ventas
que estos hacian entre ellos. Parece que se asimilaron voces arabes para nombrar a cargos de
autoridad, como alguacil, alhaquim, almojarife, almotacén, nadir, cadi o adalid, pero el significado
de ellos vari6 tras la conquista cristiana (1085).

Asi, con todo esto, la arabizacion era adoptar el idioma y el universo simbolico asociado a
este, asi como patrones de ordenamiento econémicos y politicos para desenvolverse en esa nueva
realidad. Los mozarabes se “aculturaron”, imitaron unos elementos, aunque de forma deformada, y
se resistieron a otros.

Adoptaron pautas culturales externas, incluyendo elementos culturales propios y, por esto,
pervivié el nucleo identitario vinculado a lo religioso; lo que supuso una barrera de aculturacion
completa. Adoptaron nuevos patrones culturales y otros fueron resguardados, que pudieron ser
preservados por la voluntad del colectivo mozarabe o por la imposicion de medidas de segregacion
por las autoridades musulmanas. Para responder a esto hay que estudiar las fuentes isldmicas y
cristianas, tanto de Toledo como de Cordoba o Sevilla (entre otros lugares), porque la relativa
unidad de practicas y reproduccion de pautas organizativas en Al-Andalus permite considerar qué
medidas similares se practicaron en todo el territorio.

El uso de la lengua arabe es un elemento saliente en la adopcion de pautas culturales nuevas
en los mozérabes, pero, por encima de la lengua, la religion define la pertenencia a determinados
colectivos (mas alla de la lengua, el estilo de vida, los patrones de organizacion econdmica, etc.).
Los mozarabes preservaron su fe cristiana (pero esta no recibid las novedades que se daban en
Roma) y luego se conocidé como rito mozarabe. La pervivencia de esta religion estaba asegurada en
la dimma (que respetaba las creencias monoteistas, sus ritos y sus templos, pero les recortaban sus
libertades). Pero otras areas de la vida religiosa, como el matrimonio o la estructura familiar, se
vieron afectadas, aunque se regulaban con el Liber Iudiciorum, lo que no permitid innovaciones en
la estructura familiar, por lo que la organizacion familiar parental agnatica, endogamica y patriarcal
musulmanas no influyé en el grupo mozarabe; asi como el lugar y la condicion juridica de la

esposa, porque la mujer mozarabe era sujeto de derecho para realizar operaciones que involucrasen



propiedades y herencias (esto aparece ejemplificado en un documento de 1083 sobre la venta de una
vila que otorga una mujer a un comprador judio)*.

Hubo factores externos que impidieron la total asimilacion de la aculturaciéon mozarabe. En
el matrimonio, la separacion entre cristianos y musulmanes se mantuvo porque los cristianos tenian
prohibido tomar como esposa a mujeres musulmanas, incluso el acercamiento a estas se resolvia
con un castigo riguroso. Pero la situacion inversa era relativamente tolerada porque segun las pautas
islamicas el matrimonio entre un musulman y una cristiana o una judia no afectaba la fe de los
futuros hijos, que se considerarian musulmanes, aunque no parecia ser lo recomendable, y hay
testimonios de lo problematicas que eran estas uniones por la infiltracién de ideas extrafias a la fe;
hay también testimonios sobre la toma de mujeres cristianas como esposas para generar alianzas
politicas, pero estas practicas tenian una valoracion negativa. Y las cronicas insisten en el peligro de
los matrimonios mixtos, lo que hace pensar que se darian en un numero importante y que se daban
situaciones confusas. En las relaciones musulmanes e infieles se define la confesion del individuo
para validar o no un matrimonio, esto da a los hijos un estatuto u otro, y la facilidad con la que se
experimentaban las conversiones también es importante por la identidad religiosa fluctuante de los
que hacian esas conversiones. Eran identidades oscilantes y preocupaban al poder, porque el hecho
de que los cristianos adoptaran pautas orientales se llevaba con indiferencia, pero la identidad del
otro debia reglamentarse.

También, la existencia de iglesias y sinagogas y sus celebraciones, mas o menos publicas,
eran causa de inquietud, porque los infieles utilizaban en ellas elementos que podian contaminar al
musulman si tenia contacto con ellos. Ante esto, la legislacion maliki prohibié a los cristianos
realizar sus ritos, procesiones y entierros en publico, también se les prohibid6 mostrar la cruz y
consumir en publico vino y cerdo. Pero los musulmanes podrian ser testigos y participar, de forma
activa, en celebraciones cristianas, aunque los musulmanes tenian prohibido aceptar regalos de los
cristianos por Afio Nuevo y Navidad; y también aparecen recomendaciones que prohibian a las
mujeres musulmanas entrar en las iglesias por la conducta libertina de los clérigos. Para la
participacion conjunta en celebraciones religiosas, mas o menos publicas, ayudaba que entre unos y
otros no hubiera una demarcacion de barrios definitiva.

El planteamiento de las ciudades, al estilo oriental, hacia que musulmanes y cristianos
atravesaran espacios en los que entrarian en contacto; pero esa coexistencia facilitaba los

intercambios y podria alimentar, entre las autoridades musulmanas, la necesidad de reafirmar

46 Estévez, Mari Paz. Ibidem.



constantemente la propia identidad; esto ocurria en un contexto en el que no era posible diferenciar
a unos de otros de forma instantdnea por la arabizacion lingiiistica y la adopcion de pautas
culturales orientales por parte de los otros. Hubo tentativas de imponer determinadas vestimentas y
la prohibicion de ciertas practicas sobre los dimmies, como la recomendacion del uso de cinturones
o colores que los distinguieran, la prohibicion de que vistieran a la usanza oriental, el velo en la
mujer cristiana, la espada para el hombre, sellos en el cuello al entrar a los bafios, no utilizar las
mismas monturas que los musulmanes, entre otras; pero hasta la llegada de los almorédvides y
almohades la poblacion cristiana andalusi no tuvo que llevar distintivos. Sin embargo normas como
la prohibicion de utilizar expresiones de saludo e invocaciones caracteristicas del arabe o el uso del
velo en las mujeres no fueron respetadas (esto se observa en la documentacion del archivo
catedralicio de Toledo).

La interpretacion que cada gobernante hizo de la ley tenia que ver como la coyuntura en la
que se encontraban; ademas, los intereses que cada dirigente tenia debian negociarse con sus
propios intereses religiosos y juridicos y con los de otros sectores; esto determinaba llevar o no a
cabo acciones mas o menos violentas sobre los que formaban parte de la umma. La existencia de
estas medidas de corte discriminatorio dependieron del momento coyuntural y se dieron a largo
plazo; pero la pervivencia de estas normativas hacia que fueran dispositivos de control que daban
argumentos y marco legal a las acciones contra las minorias sometidas.

La dimma fue estudiada como un ejemplo de tolerancia e integracion, pero no hay que
devaluar la libertad religiosa y de movimiento que ofrecia, porque esa legislacion recortaba los
derechos para los no-musulmanes, que existian, pero el poder utilizaba estas leyes si necesitan
delimitar a unos y a otros. Destacaba la cuestion religiosa, que fue el principio utilizado para
ordenar y segregar a los habitantes; lo que hacia de ella una sociedad que no integraba a los
diferentes colectivos para realizar una convivencia armoniosa, y los que estaban fuera de la umma
se encontraban vinculados a ella por dependencia y sumision. Los cristianos se mimetizaron y esto
les permitié adoptar elementos culturales y preservar rasgos clave de su identidad; fue una
estrategia que involucrd apropiaciones y resistencias a la vez; la religion fue un elemento clave que
se preservo y ello impidi6 una aculturaciéon acabada. El estudio del factor religioso, como
constructor de identidad y como forma de clasificacion, y el cruce con documentacion que acerca a
las practicas sociales del momento puede abrir un camino hacia futuros andlisis de sociedades

heterogéneas caracterizadas por dindmicas multiples.



Habia cristianos que colaboraban con los mandos omeyas y se arabizaban (en mayor o
menor medida) y otros que se negaban a aceptar todos los cambios posibles. Esta division entre
correligionarios tuvo su méaxima expresion a mediados del siglo IX, con el asunto de los «martires
voluntarios de Cordobay; pero estos hechos no volvieron a ocurrir en épocas posteriores en las que
la fragmentacion de Al-Andalus fue mayor.

Galmés de Fuentes, basandose en estudios de R. Menéndez Pidal, divide la historia de los
mozarabes en tres etapas*’:

1/ 711-932, época de exaltacion de la fe y cierto relieve cultural, cuando destacaron autores
como el abad Samsoén, Alvaro de Cérdoba o San Eulogio; y cuando pervivié con firmeza la lengua
romance de los mozarabes (también usada por algunos musulmanes).

2/ 932-1099, el postramiento, periodo de persecucion, 1102 fue la primera emigracion en
masa de los mozarabes; se usaba el latin como lengua escrita y el romance se utilizaba para hablar;
en este momento (mediados del siglo XI) se escribio la Cronica Pseudo-Isidoriana.

3/ 1099-en adelante, gran emigracion de los mozarabes por la llegada de los almoravides y
almohadas (desde 1099 y desde 1146, respectivamente); los mozarabes emigraron la cultura
autoctona, asi en el reino de Granada, hubo uso de lengua mixta, arabe con abundantes términos
mozarabes.

La mozarabia se regia por el Liber Iudicum para mantener el orden civil y judicial. La
organizacion de la comunidad mozéarabe se basaba en tres magistrados principales que eran comes,
censor'y exceptor. El comes | qumis (preceptor y defensor) era la maxima autoridad civil, tenia por
ello gran poder y era aceptado entre los altos dignatarios arabes de la ciudad y era un colaborador en
tareas de gobierno y de administracion. El censor /iudex / qadi an-nasara era la maxima autoridad
judicial y seguia las leyes del Liber Tudicum si ambos involucrados eran mozarabes, si uno de ellos
no lo era intervenia la autoridad musulmana (el cadi), aunque el obispo / usquf también podria
intervenir. El exceptor rei publicas | publicanus / musrif era la maxima autoridad en la recaudacion
de impuestos, tras recaudar el dinero lo debia entregar a la Hacienda emiral, este era un cargo
honorifico y codiciado y dada la presion fiscal quienes lo ostentaban eran odiados por la poblacion

mozarabe.

47 Galmés de Fuentes, Alvaro, Dialectologia Mozarabe, ed. Gredos, Madrid, 1983.



EL FINAL DE LAS COMUNIDADES MOZARABES

Poco a poco fue disminuyendo el nimero de mozarabes en al-Andalus. Como hemos visto
en el apartado “Demografia”, el cambio de religion, del cristianismo al islamismo, ya fuera por
creencia religiosa, ya fuera por beneficio econdmico, se fue dando de forma paulatina. Pero no sé6lo
disminuy6 la poblaciéon mozarabe por la apostasia a la fe en Cristo. La expulsion del territorio
musulman de los cristianos (como ocurrid tras la llegada de los almohades en algunas ciudades)
también fue una causa del fin de las comunidades mozérabes. Los almohades fueron el fin de la
cristiandad andalusi, y el califa ‘Abd al-Mumin (almohade) plante6 en 1147 a cristianos y judios
convertirse, morir o irse a tierra de cristianos; asi s6lo los ricos fingieron convertirse, el resto se
concentro6 en el Valle del Tajo. Y, como no, si el territorio era conquistado por los cristianos, en ese
momento los cristianos dejaban de estar sometidos a los musulmanes, por lo que dejaban de

considerarse mozarabes (es lo que paso con la comunidad mozarabe de Zaragoza).

LA CONVIVENCIA ENTRE CULTURAS

Los propios musulmanes dudaban sobre si su relacion diaria con los dimmies era correcta o
no, de ahi que tengamos constancia de que en el siglo IX un jurista cordobés, al-‘Utb1 planteara
cuestiones como: /las mujeres cristianas estaban obligadas a purificarse, como hacian las
musulmanas, durante la menstruacion?; o ;podian los musulmanes y los cristianos ser enterrados
juntos? y ;podia una mujer musulmana amamantar a un nifio cristiano? son preguntas que
demuestran la existencia de lazos afectivos entre ambas comunidades*®.

Desde finales del siglo XX se ha creado el mito de la convivencia entre las tres religiones
(musulmanes, judios y cristianos) con armonia religiosa, cultural y social, pero esta fraternidad
entre comunidades s6lo duro y con muchas reservas hasta la llegada a la Peninsula de los
Almoravides y los Almohades, y hasta que la islamizacion alcanz6 cotas mayoritarias, lo que se dio
en el siglo XI. De ahi que el al-Andalus de las Tres Culturas se diera durante los cuatro primero
siglos, porque luego qued6 una minoria de no musulmanes. Pero esa convivencia estuvo marcada
por tensiones, conflictos y violencia®.

Los almohades pusieron en practica de abolicion del estatuto de proteccion (dimma) que

entrafiaba la conversion forzosa de los judios y cristianos que no eligiesen la posibilidad del exilio.

48 Viguera Molins, M* J., “Cristianos, judios y musulmanes ... pags. 154-155.

49 Viguera Molins, M? J., “Cristianos, judios y musulmanes ... pag. 152.



Los no musulmanes estaban pagando la yizya (un impuesto especial) y tenian restricciones como no
construir nuevos templos, vestirse de una forma especial o no poder acceder a determinados puestos
en la administracion del estado. Desde el siglo XI se endurecieron las condiciones para reforzar las
condiciones de los musulmanes frente a los dimmies. Habia mayor grado de intolerancia por las
Cruzadas. Este endurecimiento de las condiciones hizo que aumentaras las conversiones entre la
poblacién sometida.

La ruptura del pacto de la dimma fue el argumento usado por los “madrtires de
Cordoba”(siglos III / IX), estos cristianos recurrieron al insulto contra la religion musulmana y su
Profeta en su esfuerzo por frenar el proceso de aculturacion de su comunidad religiosa. Los
almoravides fueron invitados (por los reyes de taifas) a intervenir en la Peninsula Ibérica ante el
avance militar de los ejércitos cristianos. Las comunidades cristianas que prestaron apoyo a Alfonso
I el Batallador cuando este penetrd en tierras andalusies (1125) abandonaron al-Andalus con las
tropas que regresaron. Los cristianos que no emigraron vivieron una dificil situacion. Los que
apoyaron a Alfonso I habian roto el estatuto de la dimma. Se deportaron a tierras norteafricanas en
el afio 520 / 1126 apoyandose en dictdmenes juridicos (fatawa); pero hubo otra deportacion en el
533/ 1138. El temor llevo a muchos cristianos a convertirse al Islam para no abandonar su lugar de
residencia ni sus propiedades.

Las comunidades cristianas andalusies sufrieron, pues, una notable reduccién por la
emigracion, la deportacion y la conversion. La hostilidad hacia los cristianos se detecta en época
almoravide, como contra, los judios vivian en barrios apartados de la poblacion musulmana.

Al-Turttstfue el fundador del movimiento almohade, durante el reinado del primer califa
almohade, ‘Abd al-Mu'min (1130-1163), siguié una politica de conversion forzosa o expulsion de
los dimmies. Los cristianos de la Peninsula Ibérica y los judios emigraron a otras regiones del
mundo isldmico y a otros reinos cristianos. Los que se quedaron y se convirtieron estuvieron bajo
sospecha en la sinceridad de su fe musulmana. Eran medidas que rompian con la tradicion anterior,
endureciendo las condiciones del estatuto de la dimma, pero no la abolieron

Las comunidades autoctonas de judios y cristianos acabaron desapareciendo en al-Andalus.
Los cristianos autoctonos también desaparecieron en el Norte de Africa (aunque se incrementaron

como cautivos y como mercenarios).



3/ LOS MOZARABES DE ZARAGOZA

ZARAGOZA ISLAMICA (VISION GENERAL)

Zaragoza fue una ciudad que, mediante pacto, pas6 a dominacion musulmana en el afio 714.
Entre 716 a 1044, por su privilegiada situacion sirvid para frenar a los cristianos que avanzaban por
el norte; pero al ser un periodo de incertidumbre la ciudad se replegad sobre si misma. Desde 1044
a 1118 fue la cabeza de un reino taifa independiente dirigido por la familia de los Beni-Casi, y fue
un momento de esplendor en el que destaca el palacio de la Aljaferia (el cual era el centro de poder
y la fortaleza del espacio periurbano por su funcion defensiva). Se calcula que la poblacion era de
unos 20.000 habitantes (unos 18.000 en el recinto romano y unos 2.000 fuera de la muralla; y la de
tierra se encontraba por los actuales Paseo Maria Agustin y Paseo de la Mina; por el este el cauce
primitivo del rio Huerva seria como limite natural y por el oeste un ramblar que era un lecho de una
cloaca maxima romana)>’. Cuando la primitiva ciudad se quedd pequefia, por una explosion urbana,
la periferia observod como surgian torres de labor, almunias, huertas, jardines, casas de bafos, casa
de recreo, arrabales artesanales y arrabales comerciales. Debido a todo esto el nimero de puertas de

la ciudad se duplicé!.

SITUACION GEOGRAFICA DE LOS MOZARABES

-Intramuros (Santa Maria y hacia las murallas)

Se ha comentado qu las murallas de tierra se encontraban por los actuales Paseo Maria
Agustin y Paseo de la Mina; por el este el cauce primitivo del rio Huerva seria como limite natural y
por el oeste un ramblar que era un lecho de una cloaca maxima romana. La muralla de Zaragoza era
doble, un muro de piedra de unas 40 hectareas levantado en los siglo I - III con 4 puertas y 200

torres y un muro de tierra o cerca de tapial y ladrillos que limitaba la ciudad -por el casco antiguo

30 Sancho Marti, J., “El espacio periurbano de Zaragoza”, en Cuadernos de Zaragoza, vol. I, 59, ed. Ayuntamiento de
Zaragoza, Zaragoza, 1989, pag. 70.

31 Sancho Marti, Ibidem pag. 71.



actual- levantado en el siglo X y ampliado en los siglos XI - XII introduciendo el barrio/arrabal

sinaya y Santa Engracia’?.

La parroquia posterior de La Seo era mezquita en época musulmana, por lo que no formara
parte del presente estudio. Respecto a la parroquia del Pilar, la segunda en antigiiedad de la ciudad,
continud en activo a orillas del rio Ebro, pero en ese momento su denominacion era parroquia de
Santa Maria. En el final de la época mozarabe se habla de una parroquia del Apostol San Juan, que

desde 1115 se conoce como “el Viello”, que fue derribada en 1969.

También habia una parroquia de Santiago (pero no es la que se conserva en la actualidad en
Zaragoza porque fue demolida a inicios del siglo XX), que estaba situada en la calle Don Jaime I
esquina con calle Santiago y se encontraba sobre un convento de la Orden de Predicadores fundado

por el mercader Alfonso de Villalpando; el convento poseia una famosa biblioteca; pero la iglesia

fue derribada a finales del siglo XIX e inicios del siglo XX?3.

52 LAFUENTE GOMEZ, Mario, “Que paresca que ciudat es. La fortificacion de Zaragoza en la Guerra de los Dos
Pedros (1356-1366)” en ARIZAGA BOLUMBURU, Beatriz y SOLORZANO TELECHEA, Jesus (eds.), Construir la
ciudad en la Edad Media, Instituto de Estudios Riojanos, Logrofio, 2010. Y sobre puertas y murallas véase: Cuartero
Arina, R. y Bolea Robres, C., Antiguas puertas de Zaragoza, IFC, Zaragoza, 2015.

33 Blasco Ijazo, J. Las parroquias de la ciudad, Zaragoza, 1944, pag. 44.



El barrio del Pilar estaba situado hacia la parte exterior de la ciudad, eran los alrededores de
la iglesia de Santa Maria en direccion hacia la muralla, y ahi se situaban los mozarabes. Se
encontraria entre la antigua calle Sombrereria, desde su entrada (donde habia un arco llamado de
Espaiiol) derecho hasta el rio, a lo largo de la calle de dicho nombre, por la calle Mayor arriba, hasta
frontero el arco de Larraga, y desde alli, como quien va al rio hasta donde hallamos el meson del
Pilar. El espacio que, de forma aproximada, en el momento actual ocuparian los mozarabes en
Zaragoza, seria el cuadrante conformado por: rio Ebro, calle la Virgen (que continuaria hasta el rio
pero se ha perdido su salida por remodelaciones de la plaza del Pilar), calle Manifestacion y Espoz
y Mina, calle Francisco Bayeu (también con su salida al Ebro perdida por remodelaciones del

terreno).

-Extramuros (Santa Engracia y alrededores)

La parroquia de las Santas Masas (actual Santa Engracia), que junto con La Seo y el Pilar
fue erigida en los primeros siglos del cristianismo, fue donada al obispo de Aragoén por Paterno,
obispo de Zaragoza, en 1063. Se encontraba en las orillas del rio Huerva. Como la zona de Santas
Masas era una huerta de cultivo, cristianos zaragozanos decidieron morar cerca de esta iglesia, pues

no era estaba lejos de la ciudad de Zaragoza y estaba en un monasterio.

Respecto a las necropolis medievales zaragozanas nos interesa la Sur, que es la de la Huerta
de Santa Engrancia, que aunque comenzo a utilizarse en el siglo IV>*, fue un cementerio islamico
situado en la actual plaza Santa Engracia y la calle Hernando de Aragon® . Al pertenecer al
monasterio de Santa Engracia y encontrarse cerca, pero fuera de la ciudad, se podria suponer que

este fuera el lugar en el que se enterraran mozarabes de Zaragoza.

Las Santas Masas era un monasterio, de monjes jeronimos o Betlehemitas, y las
caracteristicas del monacato mozarabe eran: habia un ambiente de efervescencia mistica que llegd a
contagiar la religiosidad islamica del siglo IX, llegando a escribirse que «los monasterios brotaban
en Coérdoba como por arte de magiay», pero sélo se conocen los que fueron reseiados por los

escritores de la época; aunque también pudo continuar la tradicion mondstica anterior. Eulogio se

>4 Galve Izquierdo, M* P., “El espacio urbano en la Zaragoza islamica: balance y algunas novedades”, en I Jornadas de
Arqueologia Medieval en Aragon, Teruel, 2010, pags. 157 a 204.

35 Aguarod, M.C., Escudero, F. Galve, M.P. y Mostalac, A., “Nuevas perspectivas de la arqueologia del periodo
andalusi: la ciudad de Zaragoza (1984-1991)”, en Aragon en la Edad Media, IX, ed. Universidad de Zaragoza,
Zaragoza, 1991, pags. 445-491, pag. 459.



dedicd a unir a los monjes visigodos con los monjes mozarabes, resefiando que se encontraban en
una ¢época de reforma del monacato mozarabe que se basaria en la Regula Comunis, basandose en el
hecho de los monasterios duplices. En el monacato mozarabe pervive la tradicion monadstica afro-
hispana de las metrépolis del reino visigodo que fue su legado y fondo cultural perenne; lo que cre6
el fenomeno mondstico nuevo (que no llegda durar un siglo) fue el deseo de éxodo, retiro y soledad
y la atmoésfera de paz y elevacion mistica singular, el llamado fenomeno de la fuga, la «fuga
mundi», cuya alma de aquel movimiento era el abad Speraindeo. Tras €l estaba Eulogio, el doctor
de la iglesia mozarabe, que continud con la tradicion de la iglesia isidoriana y puente privilegiado
de la cultura europea en el eje Corduba —Toletum —Complutum —Caesaragustua —Pamplona —
Zachariae ascysterium (Cordoba —Toledo —Alcala de Henares —Zaragoza —Pamplona —Monasterio
de San Zacarias, en Leire), para que la tradicion monastica quedara enriquecida con su palabra y sus
escritos con espiritu benedictino. Los monjes profesaban la regla benedictina y en sus comunidades
aparecian legiones de monjes. La escala monéstica tocaba la cima de su compromiso ante la
inmolacién con la simbiosis ascesis-martirio, lo que hizo que el monacato mozarabe se redujera a lo
esencia y fuera carismatico con un contenido doctrinal de vitalismo racial. Ademds estaba el
cristocentrismo para rebatir a los musulmanes, que decian que Jesus era un simple profeta y
demostrar su divinidad. En el ambiente mondstico mozarabe el término escueto «Cristo» hace
referencia a la divinidad. Este movimiento parece seguido por las elites de la mozarabia

cordobesa’®.

EPISCOPOLOGIO ZARAGOZANO

La sede episcopal de Zaragoza continud existiendo, ya fuera dentro o fuera de la ciudad,

porque el poder musulman no siempre permitia la estancia de dicha institucion dentro de los muros

36 Yelo Templado, Antonio, “El monacato mozarabe. Aproximacion al Oriente de Al-Andalus”, en Antigiiedad y

cristianismo: Monografias historicas sobre la Antigiiedad Tardia, n° 10, ed. Universidad de Murcia, Murcia, 1993,
pags. 453 — 466. pag, 455-456.

37 Serrano Martinez, Armando, “Episcopologio de Zaragoza”, en Aragonia Sacra XVI-XVII, 2001-2003, ed. Comision
Regional del Patrimonio Cultural de la Iglesia en Aragon, Zaragoza, 2003, pags. 197-246, pags 203-204.



de Zaragoza y tenia que gobernar desde fuera. Gracias a los estudios de Serrano Martinez’’ y de

Marton®® se puede ofrecer un episcopologio, parcial, de los obispos de la Zaragoza mozarabe.

-Bencio (714), obispo que huyo a las montanas con la llegada de los musulmanes a la

ciudad.

-Anabaudo (727), obispo que sustituy6 a Bencio a su muerte y que murid en 738 a manos de

Munnuz, muridé martir.

-Inabala / Ibinalarabi(777) que se supone fue a suplicar a Carlo Magno que fuera a Zaragoza

con su ejército ofreciéndole la ciudad de Zaragoza y otras que gobernaba.
-Senior (839-863), es citado por san Eulogio de Cérdoba en su visita a Zaragoza.

-Eleca / Heleca (864-902), se sabe de ¢l que estuvo en tierras asturianas a finales del siglo
IX asistiendo a la consagracion de iglesias como San Salvador de Valdedids (893) o la iglesia de
Santiago (899); puede que la causa por la que abandonard Zaragoza fuera por un aumento de la
presion musulmana sobre los cristianos o porque se involucrara en luchas politicas del Emirato.

-Juan (segunda mitad del siglo X) se sabe que en el afo 971 estaba, como obispo de
Zaragoza, en la consagracion de la iglesia del castillo de san Esteban de Mall (Huesca).

El Testamento de Mocion es un ejemplo de la importancia devocional del siglo X de
Zaragoza y sus iglesias (Santa Maria y Santas Masas).

En el siglo XI, el rey al-Muqtadir de Zaragoza tuvo un primer ministro mozarabe.

Hay seis obispos (siglos X y XI) que estan entre la literatura y lo legendario, son:

-Oriol (934)

-Sancho I (983)

-Briol (987)

-Sancho II (1012)

-Mancio (1013)

-Sancho IIT (1020)

38 Marton, Fray Ledn Benito, Origen y antigiiedades de el subterrdneo y celeberrimo santuario de Santa Maria de las

Santas Masas oy Real Monasterio de Santa Engrancia de Zaragoza, impresor Juan Malo, Zaragoza, 1737.



-Paterno (1040-1077) reunio6 el IV Concili6 de Zaragoza (este concilio es una muestra de la
permisividad que habia con la comunidad mozarabe, dado que era una ciudad dominada por los
musulmanes) y en 1063 entrego la iglesia de las Santas Masas a la didcesis de Jaca-Huesca; también
asistio al cambio de liturgia, de la mozarabe a la romana en 1071.

-Julian (1077-1110) era un monje benedictino que entregd al abad Bernardo (del monasterio
de Alaon) la iglesia de Santa Maria de Vilet, en Gabasa (Huesca), para que alli instalara un priorato
benedictino.

-Vicente IV (111) se le nombra en una lapida en el portico de la iglesia de Luna (Zaragoza).

-Pedro II (1112).

-Bernardo I (1113-1114) fue abad de Alaon.

LA ZARAGOZA MOZARABE

Zaragoza fue un foco cultural en el mundo romano-visigodo que permanecié bajo el
dominio de la cultura y la lengua arabes; pero la lengua romance pervivio, aunque relegada y con
rasgos arcaizantes; a esta lengua los darabes la designaron lisan al ‘ayam o ‘ayamiya ('lengua
extranjera’), practicada por los mustd rib (‘mozarabes”);esta designacion arabe ha dado «aljamia»
(nombre con el que en la actualidad se designa a los dialectos mozérabes y que no se debe confundir
con la lengua aljamiada de los moriscos, con la que se ha tratado de equipararla.

Zaragoza fue una ciudad que se entregd sin gran resistencia, por lo que tuvo condiciones
ventajosas en el pacto de rendicion y sus mozéarabes lograron mantener el libre ejercicio de la
religion, sus leyes y sus propiedades gracias al pago de los tributos acostumbrados. Los arabes que
llegaron a la ciudad fueron los méas puros, los yemenitas y la ciudad se sublevo dos veces. En época
mozarabe, en Santa Maria se erigio la Cofradia de Santa Maria la Mayor, que era el templo que
daba cobijo a los mozarabes dentro de la ciudad y que servia de residencia a algunos sacerdotes e
incluso a los mismos obispos de la ciudad.

En el afo 714, en primavera, Zaragoza pasé a ser dominada por los musulmanes y fue
definida como un terreno fértil y con agua. Los judios, segun dice Vega®, se convirtieron en los
nuevos interlocutores entre dominantes y dominados. Los obispos pudieron seguir residiendo en la

ciudad, en un espacio que se reducia (porque las conversiones al Islam aumentaban dados los

59Angel Custodio VEGA: Una herejia judai. zante del siglo VIII en Espafa (El Escorial, 1941).



beneficios econdmicos al tener exencion de impuestos religiosos) y podian acercarse a los nuevos

dominadores.

La comunidad mozarabe se cerrd y limitd en torno a la iglesia de Santa Maria «madre de las
iglesias de la ciudad». Las noticias sobre los obispos son escasas, aunque no se debe dar excesiva
creencia al refugio pirendico de estos obispos. Se conocen mejor a algunos obispos como Senior
(839-863), que recibid el presbiterio de Eulogio de Coérdoba que lleg6 a Zaragoza en el 848 con
intencion de localizar a sus hermanos Alvaro e Isidoro, que marcharon a los dominios del rey de
Baviera; a Heleca / Eleca (864-902), que se situd en tierras de Asturias a finales del siglo IX bajo la
proteccion del rey Alfonso III, en 893 asistio a la consagracion de la iglesia de San Salvador de
Valdedios, y en 899 suscribio el acta de consagracion de la iglesia de Santiago; Heleca pudo tener
que marchar de la capital aragonesa al extenderse en la administracion musulmana cierto malestar
contra los cristianos dados los sucesos martiriales de Cordoba y/o por el cambio de gobernadores
tuchibies (fieles al emir).

Los documentos hablan de visitas como la del monje Audaldo de Conques, que pasa con el
cuerpo de San Vicente (que acabd dejando en Zaragoza) en el afio 855. También en el 986 el
barcelonés Mocion muri6 en Zaragoza y dejé mandas testamentarias para las iglesias de Santa
Maria y de las Santas Masas y en 1073 un monje de Cluny intentd la conversion del al-Mugqtadir de
Zaragoza, el rey musulman que tenia como ministro a un cristiano mozarabe®.

En la época califal, aunque los textos pueden ser mas legendarios que fiables, estuvieron por
Zaragoza los fundadores de San Juan de la Pefia, Voto y Félix. Y en el siglo XI aparecen como
obispos Sancho II, Mancio, Sancho III, Paterno y Julidn. También en esa época se nombran
milagros, como el que cuenta Grimaldo en su Vida de Santo Domingo de Silos, donde dice que
«cierto caballero cristiano pasaba por una calle de Zaragoza cuando contemplé un extenuado
cautivo cristiano encadenado a la puerta de una casa que resulto ser de Palencia y llamarse Vellido.
El caballero le habl6é de como €l también estuvo en prision y fue liberado por intercesion de Santo
Domingo de Silos... Inflamado por la experiencia, el cautivo ord continuadamente y, una noche, sus
guardianes se embriagaron y sus cadenas se soltaron milagrosamente. Si el relato ya aporta
elementos fantasticos no lo es menos la atribucion del preclaro Raméon Menéndez Pidal para quien
el caballero cristiano era el Cid Campeador>> en el afo 1091; y en el Libro de los milagros de
Santiago, del Cddice Calixtino se habla de la milagrosa liberacién de unos cristianos prisioneros en

Zaragoza hacia 1100.

60 Jacinto BOSCH VILA: <4 propOsito de una misiOn cristiana a la corte de Al-Mugtadir Ibn Hud en Tainuda, II (Madrid, 1954)



Segun Pérez de Urbel y Del Arco y Garay®! los mozarabes de Zaragoza tuvieron tolerancia y
proteccion en lo relativo a su fe y a su culto, aunque se discute la suerte de los cristianos de la
ciudad dado que hay dos versiones. Dice Vicente de la Fuente que los cristianos se opusieron a las
tropas de Muza y este impuso una gran suma econdmica a este grupo, por lo que tuvieron que reunir
sus riquezas y las alhajas de los templos; quedaron las parroquias de Santa Maria la Mayor (con
posterioridad llamada el Pilar) y Santa Engracia o de las Santas Masas (a extramuros) donde se cree
que tenian la necrdpolis®® y se pensaba que su situacion era precaria. Junto a esto Francisco Codera
también cree que Zaragoza debid ofrecer gran resistencia a las tropas mandadas por Muza entre 713
a 714 porque el Pacense® se refiere a la crueldad que los invasores utilizaron, llegando a acuchillar
a nifios de pecho y crucificar a los principales defensores. En Zaragoza se quedaron los yemenitas®,
la ciudad se sublevd dos veces por luchas intestinas de rivalidad. A mediados del siglo IX Muza II
(de los Beni Casi, familia procedente de renegados godos) gobernaba en Zaragoza y en Huesca; en
884 la ciudad de Zaragoza fue comprada a Mohdmmad Ben Lupo (jefe de los Beni Casi y que la
tenia en su poder) pro Raimundo I, conde de Pallars, pero la ciudad fue pronto recuperada por las
tropas del emir de Cordoba. Frente a estos dos autores, sin embargo Eduardo Saavedra cree que
Zaragoza se entregd sin resistencia® y, por ello, los cristianos de la ciudad conservaron todos sus
templos, esto lo cree porque Hanax (caudillo de Muza que se quedd gobernando la ciudad) pronto
construy6 una mezquita mayor de nueva planta que fue quemada en el afo 1050; pero no se tienen
noticias de que los mozarabes tuvieran ninglin templo en el interior de la ciudad, algo que no seria
extrafio porque se les solia permitir vivir a extramuros; segun la tradicion la iglesia del Pilar

conservaba un pequefio santuario que el apostol Santiago construy6 a la Madre de Dios en su lugar

61 pérez de Urbel, F. J. y Del Arco y Garay, R., Historia de Espaiia, dirigida por R. Menéndez Pidal, Tomo VI Esparia
Cristiana, Comienzo de la Reconquista (711-1038), Espasa-Calpe, Madrid, 1956.

62 De Lasala Claver, F., La Cripta de los Martires deZaragoza, Instituciéon Fernando el Catdlico, Zaragoza, 1979;
aparece un plano de Caesaragusta en el siglo IV e indica que la necropolis se encontraba desde la Basilica Martires
(actual Santa Engracia) hasta cerca de una de la Puerta Cinegia, puede que en época de dominio musulman también se
siguiera manteniendo, durante un tiempo, la necropolis en ese terreno; pero seria el actual Paseo de la Independencia y
bajo este se encuentra un arrabal musulman; quizas, bajo ese barrio apareceria la necrdpolis cristiana de los primeros
siglos.

63 Basandose en la Crénica Pacense.
64 Segun el texto, eran los arabes mas puros.

65 Basandose en la Crénica Pacense.



de aparicion® y la de las Santas Masas contenia los restos de Santa Engracia y sus compaiieros y de
los innumerables martires®” en las catacumbas. De Santa Maria la Mayo, luego el Pilar, se dice que
fue el lugar de religion, santidad y lugar de acogida y consejo de los mozarabes de Zaragoza y
doénde los obispos situaron sus sedes en tiempos de cautividad, también se conoce la existencia de la
cofradia de Santa Maria la Mayor pero no se sabe cuando se cred; la situacion del barrio del Pilar
era hacia la parte exterior de la ciudad, aunque muchos mozarabes vivian en las cercanias de Santa
Engracia (fuera de la ciudad), aunque los restos que alli habia fueron ocultados y se descubrieron
mucho después de la llegada de los cristianos a la ciudad en 1118.

El testimonio de Aimoino® dice que en el afio 855 el templo mozarabe mas importante de la
ciudad era el del Pilar; en 985 el mozarabe barcelonés Mocidon regres6 a Zaragoza tras estar
prisionero en Cérdoba y en su testamento dond a las iglesias de Santa Maria y Santas Masas cien
sueldos; San Eulogio escribio al obispo de Pamplona y en esa carta habla del obispo mozarabe de
Zaragoza, Senior, que gobernaba de forma virtuosa y ejemplar; también se sabe que en la segunda
mitad del siglo IX rigi6 la diocesis zaragozana el obispo Eleca, el cual fue expulsado de la ciudad
por los sarracenos y paso a la corte de Oviero dejando varias memorias. Se ignora por qué fue
perseguida la Iglesia de Zaragoza, y en alguna de estas persecuciones moriria San Lamberto®.
Macario”® escribid las actas de los santos ermitafios Voto y Félix que cuentan que estos dos
hermanos continuaron en Zaragoza tras la llegada de los sarracenos, pero tenian tal libertad que
continuaban divirtiéndose con la caza, al igual que siguieron manteniendo esclavos, patrimonio,
vinas, heredades y alhajas, pero todo lo vendieron antes de ir a San Juan de Atarés y lo utilizaron en
el socorro de los pobres y en la redencion de cautivos.

La obra de Cagigas da informaciones que coinciden, en parte, con las expuestas
anteriormente, pero estan dentro de una historia de los mozarabes de Espaiia en general, por lo que
se puede realizar una enumeracioén de los datos obtenidos. En el norte el nicleo de cristianos de

Zaragoza fue de interés respecto a los otros del norte y de la meseta central; el emperador franco

%6 No esta confirmada la llegada del apostol Santiago a la ciudad de Zaragoza, por lo que aqui entraria la leyenda en lo
referente a lo que habia en ese momento en el templo.

67 Cuyo ntimero es inferior a 20, pero respecto a la poblaciéon que habria cuando sucedio el episodio serian gran parte de
la poblacién.

%8 Monje del monasterio de San German de Paris.
9 Se cree que su martirio serfa en el siglo IX y siguientes y no en el IV como se ha creido.

70 Monje de San Juan de la Pefia.



paso los Pirineos confiando en los cristianos protegidos, pero tuvo que levantar el sitio de Zaragoza
para sufrir después la derrota en Roncesvalles en el ano 7787!; en el afo 852 se declard
independiente Muza b. Muza’? y su gobierno se extendié por Zaragoza, ciudad en la que ayudo a
los mozarabes en su proyecto y en ese momento el obispo de la ciudad era Senior; los mozarabes de
la ciudad habian caido en determinadas supersticiones judaicas propias de la estrecha relacion de las
tres religiones; otras comunidades mozarabes comenzaron a inquietarse, por lo que los Banu Qasi se
levantaron con Tudela, Zaragoza y la region fronteriza del norte; la liturgia romana o francesa entrd
por Aragdn; se supone que hubo en 1065 una matanza de mozdrabes en Zaragoza inesperada, por
aquel tiempo era obispo Paterno’; en 1077 era obispo de la ciudad Julian, ademas, de esa época no
ha quedado memoria de los mandos de las milicias cristianas donde abundaban los mozarabes y que
fueron apoyo para los musulmanes; y hacia 1017-1023 era arrdez o general de Mundir b. Yahyaat-

Tuyibi un liberto mozarabe cuyo nombre se desconoce.

Por tltimo, la obra de Simonet’ coincide en algunos datos con lo anterior, pero cuenta que:
Eleca era obispo de Zaragoza el 6 de mayo de 899 porque asistié a la consagracion del templo de
Santiago de Compostela como tal; los obispos mozarabes de la ciudad eran elegidos por los reyes de
Aragon, alli los sultanes eran feudatarios de estos reyes restauradores y no podian disputarles tal
regalia; los mozarabes de Zaragoza vivian en arrabales, parajes bajos y humildes, donde pudieran
ser facilmente aplastados si se sublevaban; el arcediano de la catedral de Toledo, Evancio,
escribiouna epistola contra los malos cristianos que en tierra de Zaragoza habian caido en
supersticiones judaicas afirmando extravagancias como que la sangre de los animales era inmunda
porque asi lo habia declarado Moisés; parece que la capitulacion de Zaragoza ante los musulmanes
fuer pronta y favorable, se rindieron a Muza en condiciones ventajosas y conservaron el libre
ejercicio y disfrute de su religion, sus leyes y propiedades mediante tributos y sus templos (aunque
solo hay noticia del Pilar o Santa Maria la Mayor y de las Santas Masas) pero no consta que
poseyeran ningun templo en el interior de la ciudad y se cree que se les permiti6 vivir a extramuros;

Santa Maria la Mayor era el lugar donde se acogian y acudian a por amparo y consejo los

1 Diversos estudios dicen que los ciudadanos que contactaron con el emperador franco eran de Lérida, pero que los
francos llegaron a Zaragoza y, por ello, esta ciudad no les abrio las puertas.

72 Gobernador de Tudela y jefe de las tropas fronterizas de Ab dar-Rahman II.
73 Monje cluniacense que habias ido abad de San Juan de la Pefia.

74 Aparece en la nota 1 citada.



mozarabes de Zaragoza en muchas aflicciones que les molestaban, en este templo colocaron los

obispos su sede en tiempo de cautividad, también se instituy6 en este templo la Cofradia del Pilar;.

Segun Jeronimo Blancas’ los mozarabes de la ciudad habitaban cerca del templo del Pilar,
ocupando el barrio situado hacia la parte exterior de la ciudad, pero algunos vivian a extramuros
cerca de las Santas Masas, estos son los santuarios que conservaron los mozdrabes durante el
tiempo de dominacion sarracena; los mozarabes de Valencia sacaron de la ciudad las reliquias de
San Vicente y cuando pasaron por Zaragoza los mozarabes del lugar la pidieron y acabaron
quedandose con una estola del santo; los mozarabes de Zaragoza pensaban en su propia defensa y
en asegurar su independencia individual aunque formaron ligas con este objetivo; se sabe que tras la
invasion almoravide de finales del siglo XI los mozarabes disminuyeron por el fanatismo de este
grupo musulman; hacia 1077 regia la diocesis de Zaragoza el obispo Juliano, en 1111 se conoce que
el obispo era Vicente (no se sabe si uno sucedi6 al otro), en 1112 era obispo Pedro y en 1113 lo era
Bernardo; la milicia cristiana del gobernante musulméan de Zaragoza era el mejor grupo guerrero
que este tenia en su ejército; entre 1110 y 1118 estuvieron los almoravides en Zaragoza y se les
acuso de vejaciones contra los mozarabes y estos ayudaron al rey de Aragon en el sitio de la ciudad,
en ese sitio murio6 el obispo Bernardo y se eligié a Pedro de Librana como obispo; tras la conquista
de la ciudad el 18 de diciembre de 1118 al Vizconde de Bearne, Gaston de Fox, le tocoel barrio
habitado por cristianos mozarabes en las inmediaciones del Pilar, pero los que alli vivian no
desaparecieron y como habia problemas con los cristianos que habian llegado o recién convertidos

Alfonso I dio a los antiguos mozarabes la villa de Mallén, pero no todos se fueron.

Pero Saraqusta era un lugar en el que seguian dandose los contactos con gentes de fuera de
la ciudad. Del siglo VIII hay noticias de Evancio de Toledo (archididcono de aquella ciudad) que
escribid una carta Epistula de scripturis diuinis edita contra eos qui putant inmundum ese
sanguinem en la que habla sobre las equivocadas doctrinas de un grupo de cristianos judaizantes de
Zaragoza, los cuales no querian comer carne y creian que la sangre de estos animales les volvia
impuros; pero Evancio les hacia ver que sus creencias eran erroneas. Relacionado con este tema esté
la obra atribuida a Félix de Urgel De uariis quaestionibus aduersus Iudaeos seu cetreros infideles
uel plerosque haereticos iudaizantes ex utroque Testamento collectus, en la que, en tono
adopcionista, habla sobre judios heréticos; esta obra se escribid a principios del siglo VIII en la

zona de Zaragoza, porque muestra el ambiente de influencia judaica a la perfeccion. Asi mismo,

5 Del Arco, R., El Templo de Nuestra Sefora del Pilar en la Edad Media, Zaragoza, 1945.



también se sitia a Pirmenio en Zaragoza o en sus alrededores al escribir parte de su libro De
singulis libris canonicis scarapsus dado que trata los mismos problemas que Evancio de Toledo
pero en una obra que puede ser entendida como un manual sencillo para evangelizar a gentes

humildes.

Continuando en el tiempo, en el siglo IX, conocemos la correspondencia, en concreto las
cartas XIV (del afio 840) a XX que Alvaro de Cérdoba mantuvo con el judio converso Eleazar/
Bodo, el cual vivid un tiempo en Zaragoza. Quien si pas6 por la ciudad Eulogio de Cordoba, porque
iba en busca de sus hermanos y fue en Saraqusta donde supo que se encontraban en Mainz, Y la
visita mas destacada de esta época fue la de Audalo, un monje francés, que salié de su monasterio
en el afio 855 para buscar los restos de San Vicente, para ello fue hasta Valencia, ciudad en la que
los encontro, saco al martir de su sepulcro y lo metié en un saco. Con €l viajo y llegd a Zaragoza en
el 856 y una mujer le hospedo en su casa, pero cuando esta vio que oraba y rodeaba con cirios el
contenido de un saco avisé al obispo de la ciudad, Senior, el cual descubri6é que lo que habia en el
saco era el cuerpo de San Vicente Martir, se lo quito a Audalo (al que maltratd y traté como a un

ladrén) e hizo que el cuerpo del santo fuera llevado a Santa Maria’s.

Pero un hecho destacable, que no deja lugar a dudas de que el culto cristiano siguiera
dandose en la ciudad de Zaragoza, es que alguien dejan dinero para las iglesias en su testamento.
Esto es lo que hizo Mocidn en el 987, lo que Jests Alturo y Pedrucho ha estudiado y revisado en su
articulo “El testamento sacramental de Mocion del afio 987 y su redactor, el juez Ervigio Marco”.
Este testamento ha sido estudiado desde el siglo XVIII por Antonio Campillo y luego Jaime
Caresmar, para en el siglo siguiente Fidel Fita transcribirlo. Pero parece que hacia 1904 el
pergamino se encontraba desaparecido; aun hoy hay gente que duda de su autenticidad, pero Alturo
ofrece razones que disipan cualquier titubeo sobre la originalidad de este documento, el cual se

encuentra en el Archivo Diocesano de Barcelona”’.

Lo que realmente interesa es su contenido. Este testamento se dio en Barcelona en el afo
987 y como tal texto legal tiene formulas que se repiten en otros testamentos. La informacion que
nos ofrece este textos es que Mocion era un notable hacendado, hijo de Fruya, que estaba casado
(con Ermesenda) y que tenian, como minimo, un hijo (llamado Guisando), que en el afo del

testamento estaba cautivo por los sarracenos. Mocidn repartié sus bienes y dio limosnas a diversas

76 Gutiérrez Lasanta, F., Historia de la Virgen del Pilar, vol. 1, ed. El Noticiero, Zaragoza, 1971.

77 Gutiérrez Lasanta, F., Historia de la Virgen del Pilar, vol. 1, ed. El Noticiero, Zaragoza, 1971.



iglesias, pero a las primeras a las que decidi6 que estas se entregaran fue a Santa Maria y Santa
Engracia de Zaragoza, lugares a los que ¢l tenia gran devocion y a los que les entregarian 100
sueldos a su muerte con las palabras “In primis concessit ut(ac) donare fecissent ad Sancta Maria,
qui(ad) est sita in Caragotia, et ad Sanctas Massas, qui sunt foris muros, solidatas C”; también dio
limosnas a otras muchas iglesias, pero cantidades inferiores y que no tienen que ver con el culto

cristiano zaragozano.

Pero ;Mocion aparece s6lo en su testamento o hay algun otro dato sobre €1? ;Se sabe algo
mas sobre su vida? A ambas preguntas podemos responder de forma afirmativa. Empezaré por el
final. Mocidn fue alguien que volvio de Cordoba a Zaragoza, ciudad de la que puede que fuera, y el
testamento se da en Barcelona, por lo que debié de viajar también alli; asi que esto demuestra que
fue un hombre viajero para su €poca. Aparece su nombre en un documento de abril del afio 988 en
el que un amigo hace una donacion a voluntad de Mocion, y en otro texto de agosto de 989 también

se hace alusion a nuestro protagonista.

Esto sirve para rebatir las paginas 63-64 del libro que dio la tesis de Cyrille Aillet, Les
mozarabes, en el que, aparte de confundirse en el afio del testamento de Mocion (el dice que se dio
en el 985 y Alturo lo sitia dos afios después) también casi niega la existencia de la iglesia de las
Santas Masas, lo cual estd demostrado que no es asi porque, a extramuros de la ciudad, continud

siendo un lugar de peregrinacion y referencia para la cristiandad local.

Otro autor que ofrece informacion sobre la Zaragoza mozarabe es Leon Benito Martdn’®
sobre la historia del monasterio de Santa Engracia titulado Historia del svbterraneo satvario oy
Real Monasterio de Sta. Engracia de Zaragoga, en la que cuenta como el obispo Bencio propuso a
la comunidad cristiana marchar a las montafias llevando las reliquias de las Santas Masas cuando
los musulmanes aparecieron, pero como eran tantos los martires no pudieron moverlas y las
escondieron bajo la iglesia, junto con libros y escrituras importantes.; y en esta obra se cuenta la
llegada de los restos de San Vicente desde Valencia. Se comenta que en el ano 857 llego el rey
asturiano Ordofio para aliviar a los fieles de las Santas Masas y que tras la muerte del obispo Senior
los cristianos fueron perseguidos por los musulmanes, aunque antes las relaciones habian sido
correctas, lo que hizo que en 875 casi desapareciera el santuario de las Santas Masas, pero en el

890, con Heleca, entraron canonigos reglares a la iglesia que nos ocupa aunque el obispo no pudo

8 Martén, fr. L. B Historia del svbterraneo satvario oy Real Monasterio de Sta. Engracia de Zaragoga, Zaragoza, 1737

(reimpresion 1991).



vivir en la ciudad. La llegada de Almanzor por territorios cercanos, en el afio 998, hizo que los
cristianos le ayudaran en la lucha contra el poder musulméan de la ciudad y estos cristianos
zaragozanos llegaron, en el siglo XI, a participar en guerras junto al rey Sancho el Mayor de
Pamplona, en el momento en el que peligraba el dominio musulman de la ciudad. La llegada de
Paterno como obispo a esta ciudad beneficid a los cristianos, ya que hizo que los cultos a los
martires fueran mas fervorosos y participd en el concilio de Jaca de 1062, también dond a la
diécesis de dicha ciudad la iglesia de las Santas Masas (algo que el papa Gregorio VII tuvo que
confirmar, lo que demuestra que la mozarabia de Zaragoza no vivia aislada del resto del mundo) y
en 1116 Pedro de Librana, con su séquito entr6 como obispo de la ciudad, la cual aun no era

cristiana, pero dos afios después la conquistaria Alfonso I.

Sobre la Zaragoza mozarabe, lo que no se puede asegurar es la existencia de otras
parroquias, como San Pedro y San Juan, Santiago o San Juan (que desde el afio 1115 se le dio el

apelativo de “El Viello”).

Los mozarabes conservaron su lengua, el romance, proveniente del latin pero con gran
nimero de arcaismos, aunque fueron intensamente arabizados. Esta lengua ha quedado conservada
en jarchas, zéjeles y hebrea, asi como en vocabularios hispanoérabes, herbolarios medicinales y
toponimias. Angeles Vicente” enfoca el tema diciendo que los mozarabes fueron adoptando la
cultura arabe y la lengua propia de los nuevos mandatarios de la Peninsula; los mozarabes de
Toledo se sabe que emplearon el drabe como lengua culta porque el latin tenia cada vez menos
importancia y porque la lengua romance aun no estaba bien codificada como para ser utilizada.
Romandalusi es la denominacion utilizada por Federico Corriente®® que determina la variedad de la
lengua romance que se hablaba en al-Andalus, consolidada hacia el siglo X y desaparecida en el
siglo XII por el uso del arabe andalusi. Fue la lengua resultante del proto-iberorromance local y el
inicial andalusi, pero sus caracteristicas son poco conocidas porque no quedaron casi documentos
escritos al no ser lengua culta. El romance que se hablaba en al-Andalus fue desapareciendo. Pero la
relacion entre los cristianos y el latin no es muy evidente porque en el mundo cristiano no habia una

lengua con estatus y esto hizo que hubiera pocos documentos latinos mozarabes.

7 Vicente, A., El proceso de arabizacion de Alandalis: un caso medieval de interaccion de lenguas, Instituto de

Estudios Islamicos y del Oriente Proximo, Zaragoza, 2006.

80 Corriente, F., “Vigencia del romandalusi y su documentacioén en los botanicos, particularmente en Abulhayr”, en
Aitllet, C., Penelas, M. y Roisse, P. (eds.), ;Existe una identidad mozarabe?, Collection de la Casa de Velazquez (101),
Madrid, 2008, pp. 83-89.



El arabe clésico fue la lengua culta para los cristianos (también para el colectivo judio), lo
que muestra el grado de aculturacioén de esta comunidad, aunque en principio el latin fue la lengua
que usaron los mozarabes hasta que el arabe clasico fue conocido por todos y le sustituyd; en el
siglo IX Alvaro de Cérdoba en Indiculus Luminosus muestra el hecho de que se ha perdido la
facilidad de escribir en latin en ese momento, pero los que podian leerlo utilizaban obras latinas
como fuente de informacion aunque muchos escribieran también en arabe; aun asi, al latin se le
supone un uso residual en algunos casos, destacando en la liturgia. La escritura de obras en latin por
los mozarabes era escasa y los tres unicos autores del momento y lengua que se conocen en la
actualidad son Eulogio, Samsén y Alvaro. Se sabe que era cada vez mas necesario traducir textos
del latin al arabe, por lo que se produce asi el retroceso de esta lengua en la sociedad y cultura

mozarabes.

De esta forma, los arabismos en el iberorromance son préstamos tomados del andalusi. Los
mozarabes tenian gran prestigio sociocultural en las sociedades cristianas donde se instalaron tras
marcharse de al-Andalus siendo asi los transmisores de estos préstamos; pero hay que tener en
cuenta que el impacto de la cultura isldmica en la cristiana no fue igual en todos los lugares. El
arabismo en iberorromance suele ser propio de los registros altos y técnicos como muestra de la
influencia de una cultura superior. Por otra parte la frecuencia de arabismos en las lenguas romances
es mayor en el castellano y en el portugués que en el gallego o el catalan, siendo los préstamos
semanticos alrededor de unos dos millares sin tener en cuenta los topénimos. A este respecto hay
que tener en cuenta que el acceso a la cultura era un campo limitado a las clases dominantes por lo

que es posible, aunque resulta peligroso, hacer generalizaciones.

Cultura, situacion, lengua, historia,... pinceladas encontradas de este dificil momento para
poder estudiar y dar luz sobre una minoria que nos ha dejado escasos datos, pero que poco a poco
pueden salir a la luz y demostrarnos que en Zaragoza los mozarabes eran un grupo destacado, puede
que no como los de Toledo o los de Valencia, pero si tenian los lugares y el esplendor de época
visigoda para poder continuar durante la ocupacion musulmana con su religion y su labor
evangelizadora y, sobre todo, cultural. El hecho de que entraran en contacto con gentes de otros
lugares nos demuestra que no estaban aislados, que sabian lo que ocurria fuera del territorio de la
ciudad y que fuera de esos terrenos, en lugares lejanos, se sabia lo que ocurria en Zaragoza y como
estos mozarabes pensaban. ;Interesante tema de estudio? ;Posibilidades de estudio? ;Alguna vez se
encontraran documentos que den luz a esta oscuridad? ;Se conseguirda que sea reconocida esta

comunidad sea tan reconocida como otras? Creo que s6lo el tiempo y los estudios sobre el tema



podrén contestar a estas cuestiones; pero lo que es seguro es que el culto cristiano en la Zaragoza

musulmana nunca se detuvo.

Estamos ante un culto cristiano que subsistid en Espafia a través de tres sedes
metropolitanas: Toledo, Mérida y Sevilla y como Tarragona quedé destrozada y destruida pasé a
depender, ella y todas las ciudades que a ella pertenecian, como Zaragoza, de Narbona?!, pero, mas
tarde, cuando los franco-carolingios dominaron la narbonense pasaron la dependencia de las sedes

hispanas a Toledo®.

Pero ni las fuentes &rabes, ni los testimonios arqueoldgicos, ni las interpretaciones
estilisticas o constructivas de lo que se han calificado como iglesias de arte mozarabe en Aragon,
proporcionan informacion suficiente como para poder estudiar a fondo la situacion de las
comunidades mozarabes aragonesas antes de finales del siglo XI y en las poblaciones dominadas
hasta esa fecha o poco después por los musulmanes, desde el poder emiral y califal cordobés o

desde el poder taifa de la segunda mitad del siglo XI?3.

No obstante, una apretada sintesis de dicha situacion para los afios comprendidos entre 714 y
1118, con la ocupacion musulmana de Zaragoza (y por extension del valle medio del Ebro), se
centraria en torno a iglesias existentes en ciudades islamizadas® como Barbastro, Huesca o
Zaragoza. El mozarabe de Ibn-Gundisalvo, ministro y poeta de la corte taifa de al-Mugqtadir
(1046-1081)%°, muestra lo alto que podian llegar algunos mozarabes, lo valiosos que eran y lo bien

que se integraban en el mundo islamico.

Pese a todas las limitaciones, el siglo XII es clave por la documentacion de procedencia

cristiana, puesto que ofrece datos al respecto de las mozarabias de manera directa o indirecta con

81 Orlandis, J., Hispania y Zaragoza en la Antigiiedad tardia, Zaragoza, 1984.

82 Lacarra, J. M?, “Edad Media del siglo V al XII”, en Historia de Zaragoza, 1, Zaragoza, 176, pags. 93-198.
8 Duran Gudiol, A. Aragén de condado a reino. Historia de Aragon, 4, Guara editorial, Zaragoza, 1985.

84 Viguera, M* J., “Mozarabes y judios”, Historia de Aragon, 3, Guara editorial, Zaragoza, 1985, pag. 39.

85 Turk, Afif, El reino de Zaragoza en el siglo XI de Cristo (V de la Hégira), Instituto Egipcio de estudios Islamicos en
Madrid, Madrid, 1978.



escasa contaminacion o disimulacion®; antes de que aumentasen las dificultades por la total

asimilacion en el contingente mayoritario o por la marginalidad absoluta del colectivo mozarabe®’.

Pues bien, la primera dificultad a la hora de rastrear en la documentacion disponible surge de
la dispersion testimonial sobre la presencia, la actividad, la huella o la impronta mozarabe en las
poblaciones aragonesas del siglo XII. De todas las colecciones documentales manejables al
respecto, son las de El Pilar de Zaragoza®® y la compilada por Lacarra en sus documentos para la
reconquista y repoblacion del valle del Ebro® las que ofrecen mayor cantidad de datos
aprovechables, tanto porque hay varias menciones de actuantes con el apelativo “mozéarabe” en
intercambio de bienes®, cuando porque hay alusiones a iglesias de culto mozarabe existentes con
anterioridad en Zaragoza, Tarazona o Tudela. Dichos datos sirven para la Marca Superior y el valle
del Ebro, asi como reflejan cierta consideracion social de los mozarabes de esas poblaciones, al
menos en la primera mitad del siglo XII. Circunstancias que permiten hablar de una pervivencia
viva y constante a lo largo de la segunda mitad de dicha centuria, y en algunos casos en la primera

mitad del siglo XIIT°!.

El fuero que se dio para que mozarabes de Levante y Andalucia fueran a repoblar la zona de
la Marca Superior apenas debid influir en los comportamientos y en la presencia activa de los
mozarabes que existian antes de la conquista cristiana de sus ciudades y permanecieron después de

varias generaciones®”. Es un fuero que pudo quedar en el vacio o reforzar la posicion de los

86 Para este momento se encuentran las colecciones documentales del valle del Ebro, de los monasterios cistercienses,
de los fueros y cartas de poblacion, de los cabildos oscenses, turiasonenses y cesaraugustanos, etc. Constituyendo un
primer momento de acumulacion documental de diversa procedencia que ofrece multiples posibilidades de utilizacion

en muchos campais del saber historiografico, por ejemplo en el de los mozarabes aragoneses.

87 Dado que empezaron siendo un grupo mayoritario y acabaron siendo el 10% de la poblacién, como se ha comentado

con anterioridad.

88 Rubio, L., Los documentos del Pilar, siglo XII, Institucién Fernando el Catdlico, Zaragoza, 1971. Completado con los

Cartularios Magno y Menor de La Seo editados por A. Canellas, Ibercaja, Zaragoza, 1991, 4 volimenes.
89 Reeditados en Textos Medievales 62 y 63, Zaaragoza, 1982 y 1985.

9 Tos indices de la obra de Lacarra son muy significativos al respecto porque permiten ir mas alla de la expresion en

concreto para intuir otros nombres mozarabes no manifestados dentro de la abundante onomastica recogida en ellos.
91 Pero ya asimilados completamente por la mayoria cristiano-romana.

92 Una explicacion de la pretension de Alfonso I en J. M* Lacarra, Alfonso I el Batallador, cap. V: “Expedicion a

Andalucia”, pags. 83-92.



mozarabes instalados ya de antiguo en la zona y en beneficio de su autonomia y personalidad

propias frente a los cristianos venidos, muy lentamente, de fuera.

En conjunto, los mozarabes de Huesca, Barbastro, Tarazona o Zaragoza, por citar nucleos
importantes de poblacion, mantuvieron al parecer una presencia activa durante todo el siglo XII,
acaso con diversos grados de romanizacion occidental entre los de Huesca o los de Zaragoza, por
ejemplo, pero siempre con el mantenimiento distintivo de sus iglesias, el culto a sus santos, su
onomastica y antroponimia, su liturgia y su cultura en general; todos signos diferenciadores y
prevalecientes de una cristiandad romano-occidental no bien implantada en la centuria objeto de

estudio y al lado de un incipiente “mudejarismo” con escasa presencia judia.

Mozarabes menos islamizados, posiblemente, que sus correligionarios del sur peninsular,
agrupados en torno a sus “ecclessiae antiquae” antes de la lenta transformacion de las grandes
mezquitas en las primeras catedrales cristianas de la restauracion eclesidstica. Y mozarabes que
perpetuaran sus nombres de pila o sus dedicaciones profesionales tradicionales, aunque no vayan
acompanados de su apelativo correspondiente®; lo cual llevaria a la necesidad de establecer una
prosopografia mozarabe aragonesa que seria un instrumento muy util para el estudio del problema

que nos ocupa.

Dicha prosopografia se debe rastrear en las listas de testigos o actuantes de los “negocios”
del siglo XII en las ciudades aragonesas, en las actas eclesiasticas de monasterios y catedrales,
administradores y justicias de villas y comunidades y buscando pervivencias y referencias

residuales que tendrian como limite mediados de dicha centuria.

La importancia de algunas familias mozarabes (las cuales serian més destacadas tras la
conquista) en las poblaciones del valle del Ebro y el mantenimiento al culto a santos y santas de
época mozarabe, aun después de la implantacion del rito romano-occidental y de la llegada de un
nuevo santoral, sirve para mostrar el predicamento de estos grupos poblacionales de cristianos.
Ademas, tras la conquista, quienes ocuparon puestos importantes en los primeros oficios publicos
de la administracion y del gobierno fueron los mozarabes; asi como quienes tenian el privilegio de

infanzonia.

93 Laliena, C., Documentos municipales de Huesca, 1100-1350, Huesca, 1988.



4/ CONCLUSIONES

Con todo lo expuesto en los apartados precedentes, no se puede decir que los mozarabes lo
tuvieran facil para poder sobrevivir, pero los de Zaragoza lo lograron. Pasaron de ser los
dominadores que tuvieron que aceptar un pacto para no entrar en una guerra contra los musulmanes

—los recién llegados a la Peninsula- a, tres siglos después, ser una minoria casi despreciable.

Pese a que Zaragoza fue una de las grandes ciudades cristianas en la época goda, y durante
la época musulmana, pocos restos han quedado de su pasado mozarabe, lo que hace dificil
reconstruir su historia, para ello acudiriamos a la historia comparada y tomariamos las
generalidades de otras comunidades mozarabes para hacerlas propias de los mozarabes zaragozanos
—lo cual no esta exento de riesgos-. Como exponia al principio del trabajo, lo habitual es lo que no
queda reflejado en las fuentes, por lo tanto, podriamos decir que los mozarabes zaragozanos no

supusieron ningln gran problema para las autoridades musulmanas de la ciudad.

El rasgo distintivo de los mozarabes zaragozanos fueron sus practicas judaizantes, cuyo eco
llegé hasta Toledo, lugar desde el que intentaron pararlas. Este hecho no se conoce en ninguna otra
comunidad cristiana en la Espafia musulmana. Junto a esto, el tener las reliquias de San Vicente

gracias a la busqueda de ellas de los monjes de Saint Germain de Pres y su paso por Zaragoza.

Aun con todo, se puede decir que la comunidad mozérabe de Zaragoza fue importante, dado
que tuvo una iglesia dentro de la ciudad (al fin y al cabo Santa Maria era una iglesia de gran
importancia porque estaba fundada en el lugar en el que se habia presentado la Virgen al Apostol
Santiago) que tuvo un barrio de mozarabes que la roded durante toda la etapa musulmana vy,
extramuros, tuvo un monasterio, de gran importancia, que guardaba reliquias de martires de los

primeros siglos del cristianismo.

Los primeros afios de los mozarabes zaragozanos no los sufrieron de forma muy tiranizada,
ellos pagaban sus tributos mientras veian como su grupo eclesidstico se iba reduciendo y de que
forma, los que quedaba, iban adoptando modas y usos arabes. Aun asi, se instituy6 la Cofradia del
Pilar en unos momentos de menor opresion (aunque los mozarabes zaragozanos nunca llegaron al
nivel de sufrimiento de los de Cérdoba). Entre los tiempos de sosiego y paz que vivieron fueron

capaces de hacer surgir una comunidad importante -por tener una iglesia y un monasterio- pero no



lo suficiente como para dejar suficiente material escrito como para que llegara a nuestros dias -salvo
el expuesto con anterioridad de las practicas judaizantes y la llegada de los restos de San Vicente a
la ciudad-. Aunque algunos cristianos murieron como martires (por ejemplo el obispo Anabaudo),
no se dio un movimiento martirial como si lo tuvo la ciudad de Coérdoba; tampoco fueron tan
importantes sus obispos (ya que, en ocasiones, ni se les permitia vivir en la ciudad, ni se tiene la
lista completa de obispos zaragozanos durante la ocupacion musulmana); ni hubo intelectuales

importantes que nos dejaran sus escritos (como si ocurri6 en otras ciudades).

La informacion es escasa, pero se ha podido realizar un Trabajo Fin de Master, y si se
siguiera investigando el tema, podria dar para un trabajo mas amplio, puesto que también se puede
ampliar el area geografica a toda la region de Aragon. Dedicandole mas tiempo y medios (busqueda
en archivos, busqueda en bibliotecas, comparacion con otras regiones,...) creo que se podria

mejorar el trabajo y llegar a concretar y estudiar mas a fondo el tema.

Es un trabajo costoso, pero agradecido y entiendo, a la perfeccién, porque nadie se ha

atrevido antes a estudiarlo. He disfrutado estudiandolo.



5/ BIBLIOGRAFIA

Acién, M., “Consideraciones sobre los mozarabes de Al-Andalus”, en Studia Historica,
Historia Medieval, vol. 27, ed. Universidad de Salamanca, Salamanca, 2007, pp.23-36.

Aguarod, M.C., Escudero, F. Galve, M.P. y Mostalac, A., “Nuevas perspectivas de la
arqueologia del periodo andalusi: la ciudad de Zaragoza (1984-1991)”, en Aragon en la Edad
Media, 1X, ed. Universidad de Zaragoza, Zaragoza, 1991, pags. 445-491.

Aillet, C., Les mozarabes: christianisme et arabisation en el andalus, Francia, 2010.

Aillet, C., “Recherches sur le christianisme arabisé¢ (IXe-Xlle siecles). Les manuscrits
hispaniques annotés en arabe”, en Aitllet, C., Penelas, M. y Roisse, P. (eds.), ;/Existe una identidad
mozdrabe?, Collection de la Casa de Velazquez (101), Madrid, 2008, pp. 91-134.

Alonso, Martin; Diccionario medieval espariol, Tomo 1l CH-Z, Universidad Pontificia de
Salamanca, Salamanca, 1986.

Altur i1 Perucho, J., “El testamento sacramental de Mocion del afio 987 y su redactor, el juez

Ervigio Marco”, en Homenaje al Prof. Dr. Ignacio Fernandez de Viana i Veites, pp. 29-46.
Blasco Ijazo, J. Las parroquias de la ciudad, Zaragoza, 1944.

Buesa Conde, Domingo J., “La didcesis de Zaragoza, aproximacion a su Historia”, en El
espejo de nuestra Historia. La diocesis de Zaragoza a través de los siglos, ed. Ayuntamiento de
Zaragoza, Zaragoza, 1991, pags. 29-68.

Cagigas, 1. de las, Los Mozdrabes, CSIC, Instituto de Estudios Africanos, Madrid,
1947-1948.

Codotier, C. (coord.), La Hispania visigotica y mozarabe: dos épocas en su literatura, ed.

Universidad de Salamanca, Salamanca, 2010.

Corriente, F., “Vigencia del romandalusi y su documentacion en los botéanicos,
particularmente en Abulhayr”, en Aitllet, C., Penelas, M. y Roisse, P. (eds.), ;/Existe una identidad
mozarabe?, Collection de la Casa de Velazquez (101), Madrid, 2008, pp. 83-89.

Cuella Esteban, O., “Santoral Hispano-Mozérabe en la didcesis de Zaragoza”, en Memoria

Ecclesiae, n° 12, Madrid, 1998, 537-543.



Del Arco, R., El Templo de Nuestra Sefiora del Pilar en la Edad Media, Zaragoza, 1945.

Duran Gudiol, A. Aragon de condado a reino. Historia de Aragon, 4, Guara editorial,
Zaragoza, 1985.

Echevarria Arsuaga, A., “Los marcos legales de la islamizaciOn: el procedimiento judicial
entre cristianos arabizados y mozdarabes”, en Studia Historica, Historia Medieval, 27, ed.
Universidad de Salamanca, Salamanca, 2009, pp. 37-52.

Estévez, Maria de la Paz, “Cristianos y musulmanes en al-Andalus: el caso de los
mozarabes de Toledo y los limites de la libertad”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y
Moderna, volumen 44, ed. Instituto de Historia Antigua y Medieval, Buenos Aires, 2012, pags.: 305
- 325.

Fierro, M., Al-Andalus: saberes e intercambios culturales, ed. Icaria, Barcelona, 2001.

Fierro, Maribel “Cosmovision (religion y cultura) en el Islam andalusi(siglos VIII-XIII)”, en
Cristiandad e Islam en la Edad Media Hispana. XVIII Semana de Estudios Medievales. N&jera, 30
de julio al 3 de agosto de 2007, ed. Instituto de Estudios Riojanos, Logrofio, 2008, pp. 31 a 79.

Fontaine, J., El mozdrabe, coleccion La Espana Romanica, vol. 10, Encuentro Ediciones,
Madrid, 1978.

Galmés de Fuentes, Alvaro, Dialectologia Mozarabe, ed. Gredos, Madrid, 1983.

Galve Izquierdo, M* P., “El espacio urbano en la Zaragoza isldmica: balance y algunas
novedades”, en I Jornadas de Arqueologia Medieval en Aragon, Teruel, 2010, pags. 157 a 204.

Gerli, E. M. (ed.), Medieval Iberia. An Encyclopedia, Editorial Staff, New York, 2003.

Gutiérrez Lasanta, F., Historia de la Virgen del Pilar, vol. 1, ed. El Noticiero, Zaragoza,

1971.

Hitchock, R., “El supuesto mozarabismo andaluz”, en Actas del I Congreso de Historia de

Andalucia, t. 1, Andalucia Medieval, ed. Junta de Andalucia, Cordoba, 1978, pags. 149-151.

Jiménez Pedrajas, R., Historia de los mozdrabes en al-Andalus, ed. Almuzara, Cordoba,
2013.

Kasten, L.A. y Nitti, J.J., Diccionario de la prosa castellana del Rey Alfonso X, tomo II, The
Hispanic Seminary of Medieval Studies, New York, 2002.

Laliena, C., Documentos municipales de Huesca, 1100-1350, Huesca, 1988.

Lacarra, J. M?, “Edad Media del siglo V al XII”, en Historia de Zaragoza, 1, Zaragoza, 176,
pags. 93-198.



Lasala Claver, F., La Cripta de los Martires deZaragoza, Institucion Fernando el Catolico,
Zaragoza, 1979.

Lépez de Coca Castafier, José Enrique, “Cristianos en Al-Andalus (siglos VIII-XII)”, en
Cristiandad e Islam en la Edad Media Hispana. XVIII Semana de Estudios Medievales. Najera, 30 de
julio al 3 de agosto de 2007, ed. Instituto de Estudios Riojanos, Logrofio, 2008, pp. 271-297.

Loyn, H.R. (ed.), Diccionario Akal de Historia Medieval, Akal Ediciones, Madrid, 1998.
Marton, fr. L. B Historia del svbterraneo satvario oy Real Monasterio de Sta. Engracia de

Zaragoga, Zaragoza, 1737 (reimpresion 1991).

Molénat, Jean Pierre, “Los mozarabes, entre Al-Andalus y el norte peninsular”, en Minorias
v migraciones en la Historia. XV Jornadas de Estudios Historicos organizadas por el
Departamento de Medieval, Moderna y Contemporanea, ed. Universidad de Salamanca,

Salamanca, 2004, pags. 11 —24.

Ocana Eiroa, Francisco Javier, “Planimetria de la Iglesia mozarabe del monasterio de San
Salvador de Leire”, en Principe de Viana, n° 239, ed. Gobierno de Navarra, Pamplona, 2006, pags.
743-774.

Orlandis, J., Hispania y Zaragoza en la Antigiiedad tardia, Zaragoza, 1984.

Pefiarroja Torrejon, Leopoldo, Cristianos bajo el Islam. Los mozarabes hasta la reconquista
de Valencia., ed. Gredos, Madrid, 1993.

Pérez de Urbel, F. J. y Del Arco y Garay, R., Historia de Esparia, dirigida por R. Menéndez
Pidal, Tomo VI Esparia Cristiana, Comienzo de la Reconquista (711-1038), Espasa-Calpe, Madrid,
1956.

Pérez Marinas, Ivan, “Los mozéarabes de Cordoba del siglo IX: sociedad, cultura y
pensamiento”, en Estudios Medievales Hispanicos, Madrid, 2012, pags. 177-220.

Risco, Manuel, Esparia Sagrada, tomo XXX, 1775.

Risco, Manuel, Esparia Sagrada, tomo XXXI, 1776.

Sancho Marti, J., “El espacio periurbano de Zaragoza”, en Cuadernos de Zaragoza, vol. 1,
59, ed. Ayuntamiento de Zaragoza, Zaragoza, 1989.

Serrano Martinez, Armando, “Episcopologio de Zaragoza”, en Aragonia Sacra XVI-XVII,
2001-2003, ed. Comision Regional del Patrimonio Cultural de la Iglesia en Aragdn, Zaragoza,
2003, pags. 197-246.

Simonet, F. J., Historia de los mozarabes de Esparia, ed. Turner, Madrid, 1983.



Turk, Afif, El reino de Zaragoza en el siglo XI de Cristo (V de la Hégira), Instituto Egipcio
de estudios Islamicos en Madrid, Madrid, 1978.

Viguera Molins, M? J., “Cristianos, judios y musulmanes en al-Andalus”, en Espiritualidad y
convivencia en al-Andalus, ed. Universidad de Huelva, Huelva, 2005.

Viguera Molins, M* J., “Dimmies en las cronicas de al-Andalus; intereses y estrategias
reflejadas en al-Mugqtabis II-1 de ibn Hayyan”, en The legal status of Dimmi-s in the Islamic West,
(Relmin 1), Brepols Publishers, 2013, pags. 199-212

Vicente, A., El proceso de arabizacion de Alandalus: un caso medieval de interaccion de
lenguas, Instituto de Estudios Islamicos y del Oriente Proximo, Zaragoza, 2006.

Viguera, M. J., “;Existe una identidad mozarabe? A modo de conclusién™, en Aitllet, C.,
Penelas, M. y Roisse, P. (eds.), ;Existe una identidad mozarabe?, Collection de la Casa de
Velazquez (101), Madrid, 2008, pp. 299-314.

Viguera, M* J., “Mozarabes y judios”, Historia de Aragon, 3, Guara editorial, Zaragoza,
1985

VV.AA., Studia Historica HistoriaMedieval, Volumen 27, Universidad de Salamanca,
Salamanca, 2009.

Yelo Templado, Antonio, “El monacato mozarabe. Aproximacion al Oriente de Al-Andalus”,
en Antigiiedad y cristianismo: Monografias historicas sobre la Antigiiedad Tardia, n° 10, ed.

Universidad de Murcia, Murcia, 1993, pags. 453 — 466.



