Universidad
Zaragoza

[ITI0T]]
J L
_

1542

Trabajo Fin de Master

Los reyes de lo sagrado

Un estudio comparativo

Ignacio Jesus Alvarez Soria

Director:

Dr. Francisco Marco Simén

Facultad de Filosofia y Letras

2015




RESUMEN

El rex sacrorum en Roma y el Lacio, los lucumones en Etruria y el arconte
basileus en Atenas fueron producto de un proceso de reductio ad sacra por el cual,
desaparecidos los monarcas, sus funciones religiosas fueron asumidas por sacerdotes o
magistrados. El estudio comparativo de estas figuras —su papel en los rituales, la forma
de acceso al cargo, su importancia en sus comunidades, etc.— nos permite conocer la
relacion que pudo haber entre estas sociedades, asi como aumentar nuestro escaso
conocimiento sobre las monarquia de la antigliedad, cuestion para la cual el estudio de la

monarquia espartana, que no desaparecié como las otras, es de especial utilidad.
PALABRAS CLAVE

Rex sacrorum, lucumones, arconte basileus, basileis espartanos, reductio ad

sacra, monarquia, sacerdocios.
ABSTRACT

Rex sacrorum in Rome and Lazio, the lucumon in Etruria, the archon basileus in
Athens were consequence of a reductio ad sacra process which, the sacred functions of
the ancient monarchs were assumed by priests or magistrates. The comparative study of
these figures —their role in the rituals, the method of accession to the position, their
importance in their communities, etc.— allows us to know the tie which could be among
their societies. This study also allows us to increase our limited knowledge about the
ancient monarchies, for that, the Spartan monarchy is especially useful, because it did not

disappear like the others.
KEY WORDS

Rex sacrorum, lucumones, archon basileus, Spartan basileis, reductio ad sacra,

monarchy, priesthoods.



INDICE

1.
2.

o ok~ w

7.
8.

INEFOAUCCION. ...t 3
R T (ol (o] 1 PSP 10
2.1. El nacimiento del rex sacrorum romano.............o.eueeeeeenininienenineananann 11
2.2. El rex sacrorum romano durante la Republica y comienzos del Imperio....... 20
2.3. Caracteristicas del rex Sacrorum roman0............oevveveiieeeeeireienarenennnns 24
2.4. La participacion del rex sacrorum en la vida religiosa de Roma................. 27
2.5. Regessacrorumdel LacCio............ooouiiiiiiiiii e 35
LLUCUMONES. ... ettt ettt e e e et 40
AICONtE DASTIBUS. ..o 47
BaSileIS ESPArtAN0S. ... .ttt 55
CONCIUSIONES. .. ..ttt 67
6.1.El control del paso del tiempo..........ccoevniiiiii 68
6.2. Lafertilidad y laprosperidad.............coooveiiiiiiiiii e, 69
6.3. Contacto y mediacion con la divinidad.................ooooiiiiiiiii i, 70
6.4, FOrMA 8 ACCESO. ... .uu ettt ettt ettt e et e e e ae e 71
6.5. Participacion masallade lareligion. ..o 72
6.6. Monarquias ¥ SACEIAOCIOS. ... ..uuutintt et et et ettt ettt eeenaeaneanans 74
Bibliografia. ... ..o 76
RelaCion de fUBNTES. ...t e e 81



1. INTRODUCCION

En el presente ensayo vamos a estudiar aquellos sacerdocios® que fueron creados
para asumir las atribuciones religiosas de los antiguos monarcas cuando estos
desaparecieron y el gobierno de sus comunidades recayo6 en sistemas de magistraturas.
Los reges sacrorum de Roma y el Lacio?, los lucumones de Etruria o el dpywv Basiisic
de Atenas ejemplifican como la caida de las monarquias no implico el fin de las practicas
rituales tradicionales; por el contrario, a través de un proceso de reductio ad sacra, estéas
fueron asumidas dentro del nuevo sistema, por figuras sacerdotales instituidas para ello,
de acuerdo con los nuevos parametros politicos. Una excepcion fue el caso de los Baoileic
de Esparta; alli la monarquia no desaparecio y, por tanto, no experimenté la reductio ad

sacra como otras realezas de su entorno.>

La existencia comudn del proceso de reductio ad sacra en Romay el Lacio, Etruria
y Atenas justifica la busqueda de similitudes y diferencias entre las figuras sacerdotales
a las que dio lugar, mediante un estudio comparado que atienda a las funciones de cada
una de las figuras monarquicas reducidas al ambito religioso, pues en estas podemos
encontrar un punto de unién entre estas y sus antecesores, los reyes. El papel de estos
sacerdotes en la vida religiosa de las ciudades nos permite vislumbrar qué justificaba su
presencia y su importancia dentro de la comunidad, al tiempo que muestra las razones
que llevaron a la conservacion de los deberes religiosos de los antiguos monarcas.
Paralelamente, la comparacion de las ceremonias y actuaciones de estos sacerdotes nos
conduce a encontrar ciertas similitudes y diferencias, no solo entre ellos, sino que la
comparacion también puede extrapolarse a los antiguos monarcas de los que eran
herederos. De hecho, el papel religioso de los monarcas es el mejor campo para la
comparacion, ya que es mas dificil de cambiar que los deberes politicos o los métodos de
eleccion, y mas dificil de adulterar que las narraciones cuasi-legendarias de su final.

Esparta, precisamente porque no experiment6 el proceso de reductio ad sacra, es un

1 En el presente trabajo y salvo que se especifique lo contrario, la denominacién del conjunto de figuras
analizadas sera la de sacerdotes o sacerdocios, pese a que en el caso de Atenas y Esparta poseian poder
politico porque eran, en el primer caso arconte y en el segundo reyes.

2 Estos deben analizarse conjuntamente, puesto que, aunque Roma consiguid ser una potencia mundial,
no hay que olvidar que en sus comienzos era culturalmente latina y por ello comparten unos contextos y
estructuras mentales similares.

3 Del andlisis ha sido excluido el rex Nemorensis a causa de las dificultades que supone su estudio y porque,
aunque resulta una figura muy interesante, no se ajusta exactamente a los criterios de este ensayo, puesto
que reinaba en un santuario situado en un bosque sagrado, no en una ciudad.



ejemplo excepcional que nos permite acercarnos a los poderes, las limitaciones y la

evolucion de una monarquia arcaica en la Antigiiedad.

Al mismo tiempo, esa comparacion nos puede ayudar a vislumbrar las relaciones
e influencias que mantuvieron e intercambiaron estas civilizaciones de la cuenca
mediterranea. La existencia de estas relaciones es evidente, no solo por la presencia de
gentes de cultura y lengua griega en el sur de la peninsula italica, sino también, como
sefialo A. Blakeway (1935, 129-133), en el centro y el norte de la misma, pues en ciudades
como Vulci, Chiusi, Veii, Falerii o Tarquinia encontramos importaciones de ceramica de
factura helénica, asi como influencias de estilo clarisimas; pero el florecimiento del arte
greco-etrusco en el s. VII a.C. implican el traslado de poblacion griega a ciudades
etruscas, aunque es dificil determinar qué papel jugaron en el desarrollo politico posterior

de la zona.

Por tanto, el interés de este trabajo va mas alla de comprender el mundo religioso
de la Roma republicana o de la Atenas clasica, por poner dos ejemplos. El estudio de estos
sacerdocios en particular nos permite aumentar nuestro conocimiento sobre una tema, las
monarquias arcaicas, oscuro para el historiador, a través de su papel religioso. Entonces,
el marco cronoldgico de nuestro estudio es la época clasica para los casos de Atenas y
Esparta y republicana e incluso imperial para la peninsula italica, pero el estudio de estos

periodos tiene como objetivo ultimo acercarnos a la época monarquica.

Antes de comenzar, debemos comprender el papel sacerdotal de los monarcas en
las comunidades de la antigiiedad. N. D. Fustel de Coulanges (1982, 163-164) lleg6 a la
conclusion de que, al igual que la familia y la tribu necesitaban cada una su sacerdote, la
ciudad debia tener su sacerdote supremo, que mantuviese el hogar comdn, hiciese los
sacrificios que afectaban a toda la comunidad, pronunciase las preces que hacian
referencia a toda la ciudadania y presidiese las comidas religiosas comunales; este
sacerdote del hogar publico recibia el nombre de rey y ejercia como paterfamilias del
conjunto de la comunidad civica. De hecho, en Roma los monarcas aparecen
frecuentemente en su papel de sacerdotes y, ciertamente, parece que todo sacerdocio fue,
en un principio, emanacion de la realeza. De manera que el rex en Roma habria sido el
unico poseedor, en un comienzo, de la capacidad de comunicacion con la esfera
sobrenatural y, al mismo tiempo, el representante en exclusiva de la comunidad ante los
dioses; siendo, ademas, el detentador de la capacidad de interpretar la voluntad de las
fuerzas divinas, es decir, el augur de la comunidad. Por su parte, E. Benveniste (1983,

4



246), analizando la etimologia de la palabra rex, llegé a la conclusién de que el deber del
monarca no era gobernar, sino determinar lo que es “recto” en sentido propio, delimitando
tanto lo que era acorde con la voluntad de los dioses, como lo que era idoneo para la
comunidad. Ademas, segin algunos autores como E. Cizek (1990, 94-95), era el
homologo humano de luppiter Rex, funcién heredada durante la Republica por el rex

sacrorum.

Este caracter sacerdotal de la monarquia no solo se puede ver en Roma, sino
también en el mundo griego a través de obras como Las suplicantes de Esquilo, cuando
las Danaides se dirigen a Pelasgo, rey de Argos (lineas 370 y siguientes); u Orestes de
Euripides, cuando el hijo de Agamenon habla con Menelao de reinar en Argos (lineas
1599-1615); o también en la obra de Homero, quien nos presenta a los reyes siempre
ocupados en ceremonias religiosas. Ademas, Pseudo-Demostenes (LIX 74) nos informa
de que los antiguos reyes del Atica se ocupaban ellos mismos de todos los sacrificios
prescritos en Atenas. Por otra parte, Aristételes (Pol. 3, 9) sefiala el papel de los monarcas
lacedemonios como sacerdotes, pues asegura que sus funciones principales eran la

religiosa, la militar y la politica.

Respecto a los sacerdocios, hemos de tener en cuenta que, como sefiala J. Scheid
(1989, 51) en la mayoria de los casos no era una cuestion de vocacion en los cultos
tradicionales, sino de poder y estatus social, puesto que el celebrante representaba a la
comunidad en el culto. Ademas, como destaca F. Diez de Velasco (2002, 18), la religién
cumplia un valor de identificacion grupal que sustentaba la cohesidn entorno a unas sefias
de identidad para las que la religion ofrecia unos cauces simbolicos y unos ritos
especifico; a lo que hay que sumar que el poder religioso tenia una autonomia relativa
frente al politico. A ello hay que unir que, como indica J. Martinez-Pinna (2002, 25), la
ideologia del poder en las sociedad monarquicas descasaba casi exclusivamente sobre
presupuestos religiosos, bien fuesen heredados de la tradicion, bien hubiesen sido
incorporados ex novo, pues, en definitiva, la legitimidad del monarca se justificaba por su

especial relacion con las divinidades.

El verdadero problema a la hora de analizar la época arcaica y monarquica es que
la evidencia de datos es escasa; aunque, en el caso de Roma, para la etapa del paso de la
monarquia a la republica es variada. Entre ellas destaca la tradicion literaria, pero también
disponemos de una cantidad de informacion importante de caracter linguistico, religioso
y juridico. Ademas, para el estudio de estas figuras es esencial el estudio de los

5



testimonios arqueoldgicos y, especialmente, los epigraficos. El problema es interpretar
esa informacion procedente de fuentes tan variadas de acuerdo con el contexto historico
en el que deben enmarcarse. Para el estudioso moderno es esencial afrontar todos los
testimonios y, al mismo tiempo, analizar la veracidad de la tradicion literaria, pues estas
fuentes dan una version casi Unica y probablemente compuesta en la tardorrepublica
romana o durante el clasicismo ateniense; muy lejos de los siglos en los que se enmarcan
los episodios narrados y a los que pretenden hacer referencia. De hecho, las variaciones
en las interpretaciones de los investigadores actuales se deben, precisamente, al peso que
cada investigador atribuye a la tradicion, desde la creencia en que todo es verdadero salvo
que se demuestre lo contrario, hasta la que niega cualquier atisbo de veracidad a no ser
que las investigaciones historicas y filoldgicas manifiesten su historicidad. Por ejemplo,
durante el s. XIX se negé totalmente la informacion aportada por la tradicion literaria
respecto a la Roma monarquica; en cambio, en el s. XX esta vision se vio sacudida por el
descubrimiento de la inscripcion conocida como Lapis Niger, que dio credibilidad a la
tradicion, al menos en lineas generales, al concebirse la posibilidad de la existencia de
una monarquia primitiva. Generalmente, en el caso de Roma, la duda se cierne sobre la
autenticidad de los primeros monarcas y el contexto en el que se ubican (Rémulo, Numa
Pompilio, Tulo Hostilio y Anco Marcio); pero del resto se considera que la informacion
es veridica a grandes rasgos, aunque siempre puede estar alterada por amplificaciones,
confusiones y duplicaciones, como por ejemplo la fundacién de colonias o la conquista

del Lacio.

Las informaciones que los autores de la antigliedad nos facilitan sobre los
etruscos, su estructura politica y sus creencias religiosas son enteramente externas y
usualmente muy posteriores a la época a la que pretenden hacer referencia; ademas, no
podemos olvidar que esa informacion procede normalmente de autores romanos, cuyo
objetivo era justificar su dominio sobre los etruscos. Por su parte, en Atenas, la
informacidn sobre la monarquia es usualmente considerada como legendaria, puesto que
en su mayoria procede de autores muy posteriores y narra en muchos casos una evolucion
modélica dificil de creer. Por el contrario, en el caso de Esparta, la autenticidad de la
mayoria de los monarcas no ha sido puesta en duda, salvo el caso de los primeros
Heraclidas, en buena parte porque nuestra informacion sobre ellos es tan escasa que no

hay con qué compararlos; pero tiene el problema de que las informaciones provenientes



de la antigtiedad proceden de autores externos, que contemplaron con mayor o menor

cercania a una sociedad en la que eran considerados extranjeros.

Por otra parte, en el caso de Roma —donde los estudios son méas abundantes y han
profundizado méas en cuanto a los origenes de esta ciudad y a los cambios de su sistema
politico—, los estudios recientes que han tratado de analizar la monarquia desde un punto
de vista alternativo, antropolégico y comparativo, han demostrado que, bajo el poder de
los reyes, Roma no era un estado poderoso y que el paso de la monarquia a la republica
no fue repentino, sino fruto de un proceso mas o menos gradual. Estos estudios afirman
que, aunque la tradicion romana fijase el cambio de régimen en 510/509 a.C., los analisis
arqueoldgicos lo colocan alrededor de 475 a.C. o0 450 a.C. Un punto significativo para
marcar el paso de la monarquia a la repUblica seria conocer cuando se cred una figura
sacerdotal encargada de determinados sacra relacionados directamente con la realeza
conocida con el significativo nombre de rex sacrorum. No obstante, no podemos analizar
con mucho detalle las circunstancias de su aparicion o su evolucién mas temprana sin
definir en primer lugar las caracteristicas del rex Romanorum para comprender el papel
de su continuador en el plano religioso, pero es imposible saber si su origen coincide, sin

lugar a dudas, con la tradicional caida de Tarquinio el Soberbio.

El tratamiento historiogréfico de las distintas figuras sacerdotales herederas de las
funciones religiosas de los reyes ha sido dispar, destacando entre ellas la del rex sacrorum
romano, que ha recibido mas atencidn que el resto. Entre los estudios sobre él debemos
destacar los trabajos de autores como A. Rosenberg en 1920, asi como los articulos de A.
Momigliano en 1969 y de J. Loicq en 2004, los cuales se centraron en el origen del
sacerdocio; de hecho, A. Momigliano defendia la tesis tradicional que veia al rex
sacrorum como una creacion de principios de la Republica, y J. Loicq sostenia la tesis
resultante del planteamiento expuesto por G. De Sanctis en su Storia dei Romani, es decir,
que el rex sacrorum era un sacerdote producto de la decadencia de la monarquia iniciada
en pleno siglo VI a. C. Ademas, hay que sefialar la contribucion de F. Blaive respecto a
las funciones religiosas de la realeza que expuso en su articulo “Recherches sur la
fonction religieuse de la royauté romaine” de 1995. En el resto de obras, la aparicion del
rex sacrorum romano viene unida, y de forma anecddtica, al surgimiento de la Republica
0 a la organizacion sacerdotal, concretamente del colegio pontificial. Por consiguiente, su
estudio estaba en una situacion similar al del flamen Dialis hasta la publicacion en 1996

por F. Marco de su Flamen Dialis. El sacerdote de Jupiter en la religion romana, es decir,



se le habian dedicado varios articulos pero ninguna obra monografica. No obstante, en
2010, este problema se subsano con la publicacion por E. Bianchi de Il rex sacrorum a
Roma e nell’ Italia antica. Una obra de la que el presente ensayo es deudor en buena
parte, pues también presta atencidon a los reges sacrorum latinos y, de forma maés

secundaria, a los lucumones etruscos.

Los estudios sobre la realeza etrusca han sido, si cabe, mucho més limitados; de
ellos podemos destacar la obra de H. H. Scullard, The Etruscan cities and Rome,
publicada en el afio 1967, y el articulo de D. Briquel titulado “La rouyaté en Etrurie. Les
apports récents: confirmations et remises en cause”, publicado en la revista Ktema,

ndmero 12, del afio 1987.

Las publicaciones sobre la realeza ateniense y el papel del dpywv Baoiledg en la
vida religiosa de Atenas también son escasas, encontrandose la informacion integrada en
otras obras de mayor envergadura como la de G. De Sanctis (Atthis. Storia della
repubblica ateniese dalle origini alla eta di Pericle), P. Carlier (La royauté en Gréce

avant Alexandre), o la de R. Parker (Athenian religion. A history).

El caso de los Baai/eic lacedemonios es similar, puesto que los investigadores han
preferido analizar su papel politico en vez de su participacion religiosa en la vida de su
comunidad. Sin embargo, es posible encontrar informacion en los textos antiguos y en
algunas publicaciones mas generales como la de P. Carlier (La royauté en Grece avant

Alexandre).

Respecto a los intentos de relacion entre estas distintas comunidades de la
antigliedad hay una atencién desigual. Por ejemplo, son varios los investigadores que han
tratado de mantener la tesis de la Roma etrusca en los siglos VI y V a.C., como A. Alfoldi
(1963) 0 R. Werner (1963); pero el mas importante fue A. Momigliano, que centro sus
estudios en la hipdtesis de que la expulsion de los Tarquinios permitio la afirmacion de
las instituciones de Roma como plenamente autonomas vy libres tras el acontecimiento
rupturista de la expulsién de los monarcas. Un acontecimiento que también relaciona con
la apertura de la ciudad del Tiber a las influencia politicas y culturales helenas. EI mismo
Momigliano, en el capitulo titulado Le origini della repubblica romana, incluido en su
libro Roma arcaica (1989) abogé por la cercania entre el relato tradicional y la realidad,
especialmente en cuanto a la eleccion de los primeros magistrados, que él consideraba

una consecuencia de la helenizacion de las instituciones romanas; aunque los romanos



dividieron los poderes del antiguo rey entre los religiosos y los politicos. Para sostener
esta idea el autor se basaba en el relato tradicional de la creacion del primer rex sacrorum,
que comparaba con la reductio ad sacra acontecida en Atenas, que se habria imitado en
la Magna Grecia, donde, por ejemplo, Tarento, habia pasado a tener un régimen
democratico entre los siglos VI 'y V a.C. y que se habria extendido a Cumas y de alli al

Lacio y a Roma.

Esta hipdtesis fue apoyada por F. E. Brown (1967, 58-59), quien encontro, en los
restos atribuidos a la Regia, que esta fue redificada ex novo a finales del siglo V1 a.C. para
darle un fin cultual, junto con una restructuracion general de la zona. Esto llevo a algunos
investigadores como C. Ampolo (1971) a afirmar que cuando los romanos crearon al
primer rex sacrorum, tenian como modelo al dpywv Baociletc ateniense, apoyandose
también en las supuestas fechas de construccion de la Regia (500 a.C.) y el Pritaneo
ateniense (540 a.C.).

No obstante, segun E. Bianchi (2013, 75), ambas figuras distan mucho de ser
iguales, pues mientras el romano es un sacerdote para toda la vida, el segundo es un
magistrado anual integrado en el colegio de los nueve arcontes. A ello hay que unir que
el andlisis de las plantas de la Regia del s. VI a.C. y del s. VIII a.C. muestra grandes
similitudes, con las mismas direcciones y el mismo nimero de ambientes; de manera que
resta enteros a la hipotesis de similitud politico institucional ateniense. Por consiguiente,
podria conservarse la idea de que el fundamento de la separacion del poder religioso y
del poder politico institucional del rey era una originalidad romana y no podia atribuirse
a la dependencia del modelo heleno. Ademas, el proceso del paso del régimen monarquico
al republicano no estaba limitado unicamente a Roma en los s. VI'y V a.C., sino que se
extendio difusamente en toda el area tirrenico-lacial y campana, con gran variedad de

soluciones de sistemas de magistraturas segun la ciudad.

El presente estudio esta divido en cuatro partes. La primera esta dedicada al rex
sacrorum romano; de él estudiaremos el origen segun la tradicion, la relacion con otros
sacerdocios, los requisitos que debia reunir el candidato y las ceremonias en las que
tomaba parte, a lo que hemos unido un breve estudio sobre el resto de los reges sacrorum
del Lacio porque responden a problemas similares en el mismo contexto. La segunda trata
sobre los lucumones etruscos, los herederos de las funciones religiosas de los antiguos
monarcas en las ciudades de Etruria, de los cuales nuestras fuentes hablan muy
escuetamente, pero que, aun asi, nos permiten vislumbrar algunos de los aspectos mas

9



importantes de la religiosidad etrusca. La tercera es la dedicada al dpywv Booileic
ateniense, un arconte que, junto con su esposa, realizaba algunos de los rituales que
parecen mas antiguos de la religion ateniense y que ejercia, al mismo tiempo, como
administrador del culto en la ciudad de Atenas. La cuarta es la que analiza a los Baoileic
espartanos, los cuales nos muestran como podria haber sido la evolucién de la monarquia
arcaica, al tiempo que el analisis de los ritos que tenian bajo su jurisdiccion manifiestan
unas preocupaciones muy distintas a las que nos transmiten las ceremonias encargadas al
resto. Finalmente, en las conclusiones se encuentra el estudio comparativo propiamente
dicho, en el cual se relacionan los aspectos mas resefiables de cada uno de esos
sacerdocios en busca de similitudes y diferencias para, en Gltimo lugar, extrapolar la

comparacion a las monarquias de esas comunidades
2. REXSACRORUM

En el contexto de Italia central, caracterizada por la movilidad social y étnica, el
rey debia ser un lider militar —no necesariamente de extraccion romana o latina— que fuese
capaz de persuadir a la aristocracia u obligarla a aceptar su supremacia. De hecho, segln
la tradicion, los reyes no formaban parte del patriciado romano, sino que algunos eran
forasteros, otros plebeyos y algunos de origen servil.* Sin embargo, el rey debia ser un
personaje carismatico, activo en la ciudad y, en cualquier caso, rodeado de un nimero
importante de clientes y sodales que justificasen y sostuviesen esa posicion predominante.
Ademas, el matrimonio con una hija del monarca o cualquier pariente por linea femenina
podria facilitar la sucesion, pero ello no quiere decir que la realeza romana tuviese una
transmision por linea femenina, es mas, es probable que ni siquiera fuese hereditaria y el
trono se conquistase por la fuerza, o, al menos, por una demostracion de la misma. Las
relaciones entre el soberano y los patres son dificiles de dilucidar, aunque podemos
suponer, gracias a las fuentes literarias, que a partir del s. VI a.C. el poder del rey se hizo
mas arbitrario y enfrentado a la aristocracia, quizas por el propdésito de incrementar su
prestigio entre los grupos sociales inferiores, pretendiendo, ademas, gozar del apoyo
directo de los dioses. Con ello, segin E. Bianchi (2010, 7-9) se trataba de dar un
fundamento ideoldgico mas personal al poder del monarca, acompafiado de una politica
de construccion de grandes edificios publicos que demostrasen la grandeza y la

prosperidad que habia traido su mando a la comunidad. No obstante, si esta vision es fruto

4 Por ejemplo, los Pompilios y los Marcios histéricos era plebeyos, a Servio Tulio se le atribuye un origen
servil, de ahi su nombre, y Tarquinio Prisco era un inmigrante etrusco de padre griego.

10



de una alteracion literaria de los hechos es objeto de debate, incluso teniendo en cuenta
los hallazgos arqueoldgicos; por ello Tarquinio el Soberbio es retratado como un tirano
en vez de como un rey tradicional. Sin embargo, de las atribuciones del rex Romanorum,
el més significativo para este estudio no es el imperium politico, sino su papel en la

religion de la ciuitas.
2. 1. El nacimiento del rex sacrorum romano

La vision tradicional que nos proporcionan las fuentes escritas del paso de la
monarquia a la republica es fruto de siglos de elaboracion, quedando finalmente
establecida en época tardorrepublicana; pero la realidad debié de resultar mas
problematica que lo que narran nuestras fuentes. Algunos autores como A. Momigliano
(1989, 144-150) defienden la vision tradicional del cambio de régimen, es decir, de
manera abrupta e implantando un consulado anual y colegiado. Por el contrario, otros
como G. De Sanctis (1956, 389) sostienen la idea de una evolucién gradual en la que tuvo
lugar una lenta desautorizacion de la monarquia hasta quedar reducida ad sacra. Por otra
parte, los estudios de S. Mazzarino (1992, 169-173) han tratado de conciliar la postura
insurreccional y la evolutiva en cuanto a la implantacion del sistema republicano,
considerando que pudo haber un estallido violento que acabase con la monarquia, pero
que no habria dado lugar inmediatamente al sistema de magistraturas que conocemos
posteriormente; puesto que, como sefialé G. Valditara (1989, 307-309), no podemos
desdefiar por completo una tradicion que alude constantemente a un evento traumatico.
Ademas, debemos tener en cuenta que muchas decisiones posteriores se tomaron de
acuerdo con la idea de ruptura y la tradicion republicana de caida y rechazo de la
monarquia, que no son compatibles con la construccion progresiva del régimen, como
demuestran las acusaciones de adfectatio regni de P. Valerio Publicola, los Decemviri o
Espurio Casio Vecellino, Espurio Melio y Marco Manlio Capitolino. Pero ello no implica

que los hechos transmitidos no hubiesen sufrido una importante distorsion.

Frente a esa idea del establecimiento inmediato del sistema republicano que
conocemos posteriormente, que atestiguan la tradicion y los Fasti consulares —pese a que
su veracidad para los primeros tiempos es dudosa—, se impone la de un establecimiento
gradual en mayor medida. En primer lugar habria una fase en la que el poder habria estado
en mano de un dictador ordinario o magister populi, acompafiado de un subordinado, un
magister equitum. Quizas después el mando lo ejercieron dos o tres praetores dotados de
un poder no colegiado puesto que esta atestiguada la existencia de un praetor maximus.

11



Posteriormente, es probable que durante un breve periodo de tiempo el gobierno recayese
en un colegio de decemviri, que fueron sustituidos en cierto momento por tribuni militum.
De hecho, la existencia de la magistratura consular, anual y colegiada solo puede
afirmarse fehacientemente a partir de 367/366 a.C., instituida por primera vez o restaurada
por las leges Licinio-Sextias. Por consiguiente, como sefiala E. Bianchi (2010, 15-20), no
podemos pensar que el cuadro de organizacion institucional y politica constatado a
mediados del s. IV a.C. sea igual al aparecido tras la caida de la monarquia, sino que fue
una construccion variable adaptada a las circunstancias por los grupos dirigentes, pues el
final del régimen viene unido normalmente a la precariedad y la improvisacion,

especialmente cuando no existe una teoria politica y el contexto es hostil.

En la tradicion encontramos, en primer lugar, una sustitucion del monarca no el
fin de la monarquia, entre los parientes de Tarquinio el Soberbio, como podian ser
Tarquinio Colatino o Lucio Junio Bruto —este por via materna—, quienes son sefialados
por esta misma tradicion como primeros colegas en el consulado. De hecho, este mismo
relato nos habla del exilio de Tarquinio Colatino, probablemente como una forma de
anular sus ambiciones dinasticas, siendo sustituido en el consulado por Publio Valerio
Publicola. Precisamente, una vez descartada la sucesion dentro de la familia, hubo de
acontecer un periodo de inestabilidad y tentativas de conquistar el poder por parte de
miembros destacados de la aristocracia, como podria indicar el extraordinario nimero de
consules ya desde el primer afio. Todo ello como resultado de la necesidad de contener
las ofensivas del rey destronado, de los enemigos latinos y sabinos y del rey de Caere
Lars Porsena, que intentd tomar la ciudad, que favoreceria el ascenso fugaz de algunos

lideres que perderian fuerza como consecuencia de los conflictos.

De manera que el nuevo sistema politico estaria definido por las exigencias
militares, que quizas llevaron a recurrir a una leva siguiendo el sistema implantado,
supuestamente, por Servio Tulio; puede que el protagonista de este hecho fuese Publio
Valerio, a quien se le dio el cognomen de Publicola —partidario del pueblo”—, quizas por
apoyarse principalmente en el pueblo y no en sus clientes. Por consiguiente, habria sido
el pueblo en armas quien habria tomado la iniciativa politica; por tanto, no habria sido
extrafio que el praefectus urbi o interrex Espurio Lucrecio nombrase como primeros

lideres a Bruto y Colatino, quienes habrian recibido el apoyo popular.

No obstante, es dificil de creer el retrato de una ciudad unida con una conciencia
politica contraria al sistema monarquico como presentan las fuentes, sino que habria

12



varias facciones cuyos intereses confluirian o divergirian en ese punto, pues no podemos
olvidar que entonces persistia el sistema de las curias dominadas por la aristocracia, la
cual trataria de afirmar su autoridad, pese a la oposicion de nuevos miembros y del propio

movimiento que habria tenido a Servio Tulio como referente.

Es posible que, en unos momentos tan criticos para la supervivencia de la
comunidad, los romanos no quisiesen desatender las cuestiones religiosas, pero con el
exilio del monarca, que era al mismo tiempo jefe politico-militar y cabeza sacerdotal, se
imponia una solucion sucesoria dificil, no solo politica, sino también religiosa. Siguiendo
la tradicidn, al igual que los consules habrian recibido en blogue los poderes politicos del
ultimo Tarquinio, como consecuencia de la sistematizacion religiosa, habria tenido lugar
la creacion del rex sacrorum como heredero de las funciones rituales de las que habia
sido depositario el rex. Parece evidente que fue en ese punto cuando los romanos habrian
creado un sacerdote especificamente para suplir al rey ausente y asi evitar el vacio en la
direccion del culto, como sefialan Tito Livio (I, 2, 1-2)° y Dionisio de Halicarnaso (IV,

74,1-4% V, 1, 47). De manera que la poblacion habria aceptado jurar que no permitiria la

5Liv. 11, 2, 1-2: “Se ocuparon, a continuacion, de las cuestiones religiosas. Como algunos sacrificios publicos
habian sido realizados por el propio rey, a fin de evitar que en ningun terreno se echase en falta a los
reyes, crearon un rey de sacrificios. Pero este sacerdocio lo subordinaron al pontifice maximo, no fuera a
ser que, si unian a tal titulo una funcion relevante, pusiesen alguna clase de cortapisas a la libertad, que
era la principal preocupacién del momento.” (Traduccion de J. A. Villar Vidal, en Editorial Gredos, 1990)
6D. H. IV, 74, 1-4: “En cuanto a los muy numerosos atributos que se dan a los reyes, creo que, si algunos
son molestos y odiosos a los ojos de los mas, debemos disminuir unos y suprimir otros —me refiero a estos
cetros, a las coronas de oro y a los vestidos de purpura y oro— excepto en algunas procesiones y en las
procesiones triunfales, ocasiones en que los llevaran en honor de los dioses, pues a nadie molestara si eso
ocurre de tarde en tarde. En cambio, creo que hay que dejar a los hombres el trono de marfil en el que se
sientan para juzgar, la blanca vestimenta bordeada de purpuray las doce hachas que les preceden en sus
salidas. Hay, ademas de esto, todavia otra cosa que creo que sera la mas util de cuantas he dicho y la
principal causante de que los que reciban el poder no cometan muchos errores: no permitirles gobernar
vitaliciamente (pues un gobierno indefinido y no obligado a rendir cuentas por su actuacion es penoso
para todos y de él nace la tirania), sino limitar a un afio la duracion del cargo, como sucede en Atenas. El
hecho de que una misma persona alternativamente gobierne y sea gobernada, y sea desposeida del
mando antes de que su mente se corrompa, refrena a las naturalezas audaces y no permite que el
temperamento se embriague con el poder. Si establecemos estas reformas, nos sera posible recoger los
frutos buenos del régimen monarquico y liberarnos de los males que lo acompafan. Y para que también
el nombre del poder real, que hemos heredado de nuestros padres y que entré en la ciudad sancionado
por augurios favorables de los dioses, se mantenga por su caracter sagrado, que se designe a un rey
vitalicio encargado de los sacrificios, que posea este honor durante toda la vida y que deje toda ocupacion
politica y militar para tener como Unica funcidn, al igual que el basileus de Atenas, la direccion de los
sacrificios y ninguna otra.” (Traduccidn de A. Alonso y C. Seco, Editorial Gredos, 1984)

7 D. H. V, 1, 4: “Sin embargo, como consideraban que los reyes habian sido autores de muchos e
importantes beneficios para el Estado, quisieron conservar el nombre de esta instituciéon mientras que la
ciudad existiera, y ordenaron a los pontifices y augures que designaran al mas idéneo de los ancianos, que
se ocuparia Unicamente de la direccidn de los cultos sagrados, que quedaria libre de toda prestacidon
militar y civil y que recibiria el nombre de rey de los ritos sagrados. El primer rey de los ritos que se eligio

13



vuelta de un monarca pero aceptaron la existencia de un sacerdote llamado rex, como
recoge Festo (423 L). Por lo tanto, el rey habia desaparecido como institucion politica
pero no como figura religiosa, pues continué encarnado en el rex sacrorum. Resulta
sorprendente descubrir que lo que se deduce a partir de la tradicion sobre los asuntos
religiosos sea aceptado por la mayoria de los estudiosos, mientras que lo concerniente a
la sistematizacion de la esfera politica sea criticado o incluso negado por la mayoria de
ellos, de manera que se ubica el origen del rex sacrorum donde dicen las fuentes, sin un
proceso gradual de formacion de la nueva estructura religiosa a la par del proceso de
construccion politica. Este hecho, de acuerdo con E. Bianchi (2010, 21-28), se ha
explicado como resultado de la prudencia romana respecto a la relacion con los dioses,
fruto de la mentalidad tradicionalista y conservadora de los romanos, que debia encontrar
una solucién lo antes posible y no cometer posibles negligencias y asi evitar posibles
riesgos; de manera que la institucion real parece ser positiva e insustituible en el &mbito
religioso, pero su presencia también podia servir para evitar reclamaciones de individuos

especialmente piadosos o que afiorasen la época monarquica.

Por su parte, la arqueologia parece confirmar la version transmitida por la
tradicion, pues, en efecto, alrededor del 510 a.C., segun F. Coarelli (1983, 64) esta
documentada en el Foro Romano la reforma del edificio considerado como la Regia —es
decir, el complejo habitacional y de uso cultual del monarca y como parece confirmar el
hallazgo de un vaso de bucchero datado en el ultimo cuarto del siglo VI a.C. con la
inscripcion rex (CIL 12 4, 2830)- y la sistematizacion del Comitium —el lugar donde el
monarca ejercia la funcién politica y juridica—; asi como la destruccién en el area de San
Omobono de los templos arcaicos dedicados a Fortuna y a Mater Matuta, construidos
segun la tradicion por Servio Tulio y reformados por Tarquinio el Soberbio. De hecho,
esa zona estuvo abandonada durante cerca de un siglo y cuando fue reconstruido lo fue
con grandes transformaciones, empezando por la orientacion. En cuanto a la Regia se
confirma una ruptura con el pasado, con los restos estudiados por F. Coarelli (1984, 61),
quien aseguro que los cambios indican que paso de ser un santuario a ser un lugar de culto
administrado por el rex sacrorum, los pontifices y las vestales, ademas de su lugar de
residencia. Segun este autor (1984, 70), en el complejo se encontraria la Regia stricto

sensu, la Aedes Vestae, el Atrium Vestae y la domus regi sacrorum, que quizas se

fue Manio Papirio, un patricio amante de la tranquilidad.” (Traduccion de A. Alonso y C. Seco, Editorial
Gredos, 1984)

14



convirtié en domus publica y lugar de residencia de pontifex maximus durante la republica
y en él se desarrollarian cultos que en principio eran privados, pero que, en este caso, al
ser del rey, eran publicos, como el del hogar (dedicado a Vesta), los Lares y los Penates.
No obstante, los detalles topograficos no pueden interpretarse de forma segura, pues las
fuentes parecen utilizar el término Regia con bastante libertad, lo que complica su
identificacion. Estos cambios urbanisticos permiten confirmar la fecha tradicional de la
insurreccion contra la monarquia, pues tienen un significado politico claro; empero, de
acuerdo con E. Bianchi (2010, 28-30) ello no constituye una prueba para afirmar que
coincidid con la aparicién del rex sacrorum, pues pudo suceder después. Sin embargo, F.
E. Brown (1967, 56-59) asegura que el esquema constructivo de la Regia sigue el trazado
de una vivienda de época arcaica, manteniendo la forma los lugares dedicados a la funcién
religiosa del monarca, pero sin el espacio publico ni la magnificencia que podria esperarse
del palacio del rex Romanorum, por lo que propone que el conjunto tal y como lo

conocemos fue creado en época republicana.

Los vestigios de la Regia de época republicana hunden sus cimientos hasta el s.
VIl a.C. Su planta es trapezoidal, con espacio para albergar a un amplio nimero de
personas y con una cisterna en el centro que bien podia servir como deposito de cereal.
En su lado meridional conectaba con una estructura constituida por tres ambientes, que
conformaba un verdadero centro del complejo cultual. La estancia oriental era
seguramente el sacrario de Ops Consiua, deidad de la riqueza agricola y los graneros;
simétricamente, en el lado occidental, la habitacion albergaba el sacrario de Marte, como
parece confirmar la presencia de un focus circular de piedra propio del sacrarium Martis
y esencial para la ceremonia del Equus October. Algunos autores como C. Ampolo han
intentado establecer un paralelismo con Atenas, considerando que incluso su estructura
era similar a la del pritaneo arcaico. De hecho, estos estudios que indican cierta
inspiracion en el caso ateniense por parte de los romanos en el fondo intentan encontrar
paralelos como el que se muestra en la existencia del rex sacrorum y del arconte basileus
y la colaboracion en el culto de sus consortes, la regina sacrorum y la basilinna e
interpretarlos como fruto de una imitacion. Sin embargo, esta propuesta interpretativa
parte del hecho de que los romanos tenian la misma madurez politica que los atenienses,
ademas de no tener en cuenta que Roma no puede extraerse del contexto italico al igual
que Atenas no puede extraerse del helénico, pues ambos contribuyen a explicar los

procesos que experimentaron ambas ciudades. En este sentido, E. Bianchi (2010, 87-90)

15



afirma, y yo comparto esa afirmacion, que no se puede considerar que el rex sacrorum
fuese una imitacion, al menos directa, del arconte basileus; pues las circunstancias
historicas de la aparicion de cada uno y sus caracteristicas son distintas, por ejemplo,
mientras el romano es vitalicio, el ateniense es anual, y mientras el primero es

exclusivamente un sacerdote, el segundo era considerado un cargo también politico.

Por el contrario, algunos estudiosos plantean que este sacerdocio nacié a mediados
del s. 1V a.C., lo que conllevaria considerar a Servio Tulio, o a los lideres a los que
representa, como una especie de magister populi que habria tomado el poder politico,
pero que habria dejado al monarca ciertas funciones religiosas; de manera que algunos
como T. J. Cornell (1999, 278) han planteado la existencia de una suerte de doble
monarquia, una que ejerceria el poder politico y otra que ostentaria el religioso, aunque
resulta poco creible. También E. Bianchi (2010, 30-34) ha planteado que Tarquinio el
Soberbio, o el rey destronado, hubiese seguido conservando los aspectos sagrados de la
monarquia hasta su muerte, acaecida en 495 a.C. en Cumas en la corte del tirano
Aristodemo aunque se hubiese exiliado definitivamente después de la batalla del lago
Regilo (comienzos del s. V a.C.). Ademas, la figura del rex sacrorum se identificaba con
el monarca en personay el cargo era vitalicio, de manera que en este momento pudo darse
una situacion parecida al pontificado maximo de Emilio Lépido una vez que Octavio se
habia hecho con el poder. En consecuencia, Tarquinio habria conservado el cargo hasta
su muerte aunque no hubiese podido ejercerlo; de hecho, coincide con el conservadurismo
religioso romano el que se hiciese dificil privar a Tarquinio del control formal de los
aspectos sagrados de la realeza, pues de ello dependia la buena relacion de los romanos
con los dioses. Por consiguiente, el primer rex sacrorum solo habria podido ser nombrado
a partir del 495 a.C., quizas como algo planificado y no fruto de unas circunstancias de
emergencia, como resultado de la redefinicion de la monarquia tras el exilio de Tarquinio,
a la que no se podia privar de su influencia en la esfera sagrada, aunque si de sus poderes
militares y politicos. Pues habria tenido lugar por la necesidad de mantener un guia de la
religion estatal. Aunque hay quien lo considera resultado de la decadencia de la antigua
monarquia, pues, como expone F. Marco Simon (1996, 23), es posible que el rex
sacrorum naciese antes del fin de la monarquia como una forma de conservar el
sacerdocio real cuando las exigencias temporales o militares imposibilitaban a sus

representantes el cumplimiento de los deberes, progresivamente complejos, del culto.

16



Por tanto, con el paso de la monarquia a la republica comenzé un proceso de
evolucion politica que trasladé el poder politico-militar real al cuerpo ciudadano y a los
magistrados; pero no ocurriria lo mismo con las funciones religiosas del monarca. En su
caso, las que estaban relacionadas con el ambito politico-militar fueron confiadas a la
magistratura superior, y el resto, fueron repartidas entre los pontifices y el rex sacrorum,
aunque seguramente ese fue el resultado de un proceso complejo de evolucion de ambos
sacerdocios. No obstante, parece que hubo una division de las competencias religiosas a
la vez que se redefinia la antigua institucion real, lo que se tradujo en la aparicion del rex

sacrorum.

T. Mommsen (1887, 18 ss.) fue el valedor de la idea de que el paso de la monarquia
a la republica supuso la continuacion y casi culminacién de la tendencia a separar en
planos completamente distintos el poder politico del religioso, es decir, las magistraturas
de los sacerdocios, una hipdtesis que autores como E. Pais se esforzaron en refutar. Segin
T. Mommsen, ambos poderes se hallaban confundidos en la figura del rex, pero con la
republica, el mantenimiento de la pax deorum era confiado a los sacerdotes y los
magistrados no tenian potestad alguna; por tanto, las organizaciones de ambas esferas
eran totalmente distintas y ello se mostraba en aspectos como el nombramiento, la
sucesion y la duracion del cargo. Por su parte, E. Pais (1915, 271 ss.) sostuvo que las
funciones politicas y religiosas se entrecruzaban en el mundo romano, siendo el ejemplo
maés claro las funciones sacerdotales de algunos magistrados como los consules o la
jurisdiccion del pontifex maximus sobre cualquier magistrado civil; a lo que hay que unir
que frecuentemente confluian en una misma personas las magistraturas y los sacerdocios
sin que por ello hubiese incompatibilidad o fricciones entre los deberes civiles y
religiosos. Sin embargo, autores como Ulpiano (Dig. 11, 4, 2-5), Modestino (Dig. XLVIII,
14,1, 1-2) o Ciceron (Leg. 11, 7-27; 111, 3-20) sefialaron las diferencias entre ambos grupos
como si hubiese una linea divisoria clara. De manera que, aunque parece incontestable la
existencia de cierta distincion entre magistraturas y sacerdocios que, quizas, se acentlia
con la republica, no experimentd una escision funcional excesivamente tajante; de manera
que, segun A. Calonge (1968, 5-11), deberia instalarse un criterio de mayor elasticidad a

la hora de diferenciar entre magistraturas y sacerdocios en época republicana.

Diferentes autores han asegurado que el final de la monarquia fue fundamental
para el encumbramiento jerarquico del pontifex maximus, aunque la primacia religiosa

siguio recayendo en el rex sacrorum. Si bien, la vision de un pontifex maximus ostentador

17



del poder religioso de facto y disciplinario y de un rex sacrorum reducido a una figura
casi decorativa procede de autores no anteriores al periodo tardorrepublicano. Por
ejemplo, autores como Festo (198-200 L), Aulo Gelio (n. A. X, 15, 218) y Servio (Ad Aen.
I1, 2) situaban al rex sacrorum en la cuspide de la jerarquia religiosa romana; pero otros
como Cicerdn (Div. Il, 6, 12), cuando cita a los sacerdotes del 57 a.C., nombra primero a
13 de los 15 pontifices, a los flamines maiores —excepto al Dialis porque entonces estaba
vacante-y, en ultimo lugar, al rex sacrorum. Sin embargo, este mismo autor, en De domo
sua (52, 135), nombra las distintas categorias sacerdotales siguiendo el orden que plasmo
Festo. No obstante, la critica moderna sostiene que habia algunas sacerdotisas dentro del
colegio de los pontifices —junto con los flamines y el rex sacrorum—, las vestales, las
flaminicae y la regina sacrorum. Pero, tal y como dice Macrobio (Sat. Ill, 13, 11), su
presencia, salvo la de las vestales, estaba avalada por la posicion de sus maridos, pues sus
funciones eran vitalicias hasta que falleciese su marido y no existia posibilidad de
divorcio sin que ambos perdiesen el cargo religioso, aunque quizas solo haga referencia

a que estaban bajo su jurisdiccion.

Pese a la indudable antigiuedad del augurado, la jerarquia del ordo sacerdotum
estaba formada por el rey, los tres flamines maiores y el pontifex maximus. Este orden
parece razonable para la época en la que el rex Romanorum era el lider religioso de la
comunidad, por eso deja de lado otros sacerdocios como los augures o colegios como los
viri sacris faciundis o los viri epulones, estos ultimos de creacion posterior. Pues los
flamines y pontifices habrian nacido para aligerar la carga de trabajo religioso del rex,
para que pudiese ocuparse mejor de cuestiones politico-militares. No obstante, los
flamines maiores debieron de crearse antes de que la influencia etrusca se hiciese mas
fuerte de lo que era en los primeros tiempos, pues estaban dedicados a Jupiter, Marte y
Quirino, y no a Jupiter, Juno y Minerva; algo que también puede comprobarse gracias al
nombre del sacerdote de Jupiter, que era Dialis y no lovalis, como deberia al comparar
con el Martialis y el Quirinalis. Un aspecto remoto en lo temporal que conjuga con sus

funciones en el plano ritual.

Los pontifices también parecen haber aparecido en época monarquica, aunque,

segun Ciceron (Leg. II, 8, 21), los pontifices estaban excluidos de la concepcién

8 Gell. n. A. X, 15, 21: “En un banquete nadie, salvo el rey de los sacrificios, ocupa un lugar superior al del
flamen de Japiter.” (Traduccion de M.-A. Marcos Casquero y A. Dominguez Garcia, Universidad de Ledn,
2006)

18



sacerdotal originaria, puesto que no eran inaugurados a diferencia de los flamines o el rex
sacrorum. Sin embargo, es probable que como ayudantes del rex ya fuesen los guardianes
de la sabiduria sagrada y, en consecuencia, supervisores de los rituales, como siguieron
siendo posteriormente. En esa época, habrian sido los reyes, a través de la sancidn escrita,
quienes fijasen las fechas de las fiestas, los sacrificios adecuados y los gastos necesarios,
confiando su consumacion a los pontifices cuando no fuese posible por sus deberes
politico-militares; de manera que la actuacion de los pontifices en los ritos patrios y
extranjeros era como delegacién del monarca, incluyendo los funebres, la interpretacion
de los prodigios y los rayos. Por consiguiente, segin E Bianchi (2010, 121-126), su
aparicion fue fruto de una necesidad religiosa mas reciente que la que suscito la creacién
de los flamines y puede que tuviese elementos de inspiracion externa, aunque no hemos
encontrado paralelos convincentes. Esta version no concuerda con la vision de G.
Wissowa (1912, 23, 103 y 483) que consideraba que el orden procedia de la importancia
de los dioses, de manera que el rex seria sacerdote de Jano, al que se invocaba en primer
lugar en los sacrificios, después los flamines maiores por Jupiter, Marte y Quirino, y por
ultimo el pontifex maximus como sacerdote de Vesta, a la que se invocaba al final. No
obstante, siguiendo a L.-R. Ménager (1976, 465), lo mé&s logico es pensar que la jerarquia
sacerdotal seguia un criterio fundamental de influencia social y politica y después fosilizo
aunque dejase de ser funcional, por ello el rex sacrorum era colocado a la cabeza de la

mismo.

En caso de haber acontecido realmente el exilio y muerte de Tarquinio el
Soberbio, debi6 de suponer un momento de extrema incertidumbre religiosa en Roma,
pues el cambio ritual podia provocar la ruptura de las relaciones pacificas entre la ciudad
y los dioses. El problema principal lo constituian los sacra que un rey en el exilio u
ocupado en otros menesteres no podia completar en persona, por ello la estructura
sacerdotal necesitaba irremediablemente de una figura que, por el bien de la comunidad,
Ilevase el nombre del rex y llevase a cabo los rituales que realizaba el monarca, de esa
situacion de emergencia —ocurriese antes o después del fin de la monarquia— naceria el
primer rex sacrorum. El problema es que las fuentes guardan silencio o no son de mucha
ayuda para el periodo entre 509 a.C. y 495 a.C. en cuanto a los sacerdotes. Los
historiadores plantearon que las funciones religiosas del rex fueron confiadas en un
primer momento a los flamines maiores; pero, teniendo en cuenta que la triada arcaica ya

no ocupaba el lugar preminente y lo esclerotizado de estos sacerdocios, no parece muy

19



probable. En cambio, la atencion debié de recaer entre los antiguos ayudantes y
supervisores religiosos, los pontifices, para encargarse de estos importantes sacra. De
manera que, siguiendo en esa linea, el primer rex sacrorum habria aparecido bajo el
control del pontifex maximus, al igual que los flamines, que continué como guardian de
los sacra y quizé&s por ello aparece por encima en algunas enumeraciones, como
supervisor general, lo que no es lo mismo que decir que el rex sacrorum se sometiese a

su autoridad instantaneamente.

Ciertamente, no puede negarse la posibilidad de que el rex sacrorum heredase
durante cierto tiempo el primer puesto efectivo del orden sacerdotal; pues es dificil saber
si el pontifex maximus habia superado en importancia al resto de sacerdotes en los
primeros tiempos de la republica o si el rex sacrorum y los flamines maiores mantuvieron
su posicion originaria en el ordo sacerdotum, incluyendo la primacia sacerdotal de iure y
de facto. En ese contexto es improbable que el nombramiento del rex sacrorum
dependiese del pontifex maximus, de manera que tanto este procedimiento como la captio
pontificial que conocemos para periodos posteriores habrian nacido a mediados del
periodo republicano. En ese sentido, —como transmite Dionisio de Halicarnaso (V, 1, 4)—
en principio la decision era colegiada entre los miembros del ordo. Sin embargo, en los
episodios posteriores —y por ello, posiblemente mas veraces— que aparecen en las fuentes,
el sistema de nombramiento que conocemos es distinto y el rex sacrorum esta sometido

de manera clara a la autoridad que ejerce el pontifex maximus sobre el ordo sacerdotum.
2. 2. El rex sacrorum romano durante la Republica y comienzos del Imperio

Analizar los episodios y los protagonistas relacionados con el rex sacrorum antes
del 210 a.C. es complicado, pues la prosopografia se limita a los nombres de M. Papirio,
L. Postumio Albino y M. Marcio. El primero de ellos —que fue el primer rex sacrorum
segun Dionisio de Halicarnaso (V, 1, 4)- se ha considerado ficticio, el segundo aparece
en un pasaje de Plinio el Viejo (N. H. XI, 71, 186) y el tercero murio en dicho afio
ocupando el cargo durante la Segunda Guerra Punica segun Livio (XXVII, 6, 15-16). No
obstante, la veracidad de este Gltimo también ha sido puesta en duda, ya que no se conoce
la descendencia de una familia Marcia patricia més adelante, aunque pudo ser el
antepasado de los Marcii Reges, que eran plebeyos, pero esta condicion podia deberse a
que alguno de sus descendientes renunciase al patriciado y mantuviesen el epiteto de

Reges. Tras su muerte, el puesto quedd vacante hasta ser ocupado en 208 a.C. por Cn.

20



Cornelio Dolabella (Liv. XVII, 36, 5), quien probablemente tuviese algo de experiencia
politica, pues pudo ser Illvir monetalis. La vacante durante 2 afios durante el contexto de
la guerra anibalica muestra que no gener6 una grave crisis del sistema sacerdotal, lo que,
sin duda, indica que el relevo en el papel de primer sacerdocio ciudadano del rex
sacrorum por el pontifex maximus, si es que no habia culminado, al menos ya estaba muy
avanzado. Este relevo es posiblemente anterior a la segunda mitad del s. 111 a.C. como
consecuencia de la pérdida de parte del prestigio y la independencia de los que los

flamines maiores habian disfrutado hasta entonces a favor del pontifex maximus.

Este aumento de poder se refleja claramente en la eleccidn del rex sacrorum de
180 a.C., que relata Tito Livio (XL, 42, 8-11°), que muestra que su poder de supervision
religiosa se habia convertido en una fuerza coercitiva que no era utilizada inicamente con
fines religiosos, si no que podia ser utilizado para alcanzar objetivos personales. En este
momento, la eleccidn del rex sacrorum debia seguir los pasos de la nominatio, la captio
(también conocida como creatio o lectio) e inauguratio. En primer lugar se presentaba a
una terna de candidatos, considerados nominati, entre los que el pontifex maximus elegia
uno, con el cual se llevaba a cabo la captio y después se procedia a la inauguratio
necesaria para el rex sacrorum y los flamines. En el caso de Dolabella, probablemente
fuese el primero de los nominati, pero cuando se intent6 la captio, no llegé a término con

la inauguratio, por lo que probablemente se inauguré a Clelio Siculo.

Segun E. Bianchi (2010, 145-151), es probable que esta forma de eleccion fuese
introducida entre el 292y el 219 a.C., junto con la eleccion popular del pontifex maximus,
para mantener un control del pueblo sobre la eleccién de los sacerdotes. Fue un proceso
del cual el pontifex maximus sali6 reforzado y en el cual comenzaron a fraguarse nuevas
reformas que reafirmaban la nueva autoridad adquirida los la asamblea popular, como por
ejemplo la lex Papia (65 a.C.), segun la cual las vestales eran elegidas por el pueblo de

una lista de 20 nifias adecuadas para ejercer ese sacerdocio escogidas por el pontifex

9 Liv. XL, 42, 8-11: “Con motivo de la eleccién del sustituto para ocupar la plaza de Gneo Cornelio Dolabela
como rey de los sacrificios hubo un enfrentamiento entre el pontifice maximo Gayo Servilio y el dutnviro
naval Lucio Cornelio Dolabela, a quien el pontifice exigia, para consagrarlo, que presentara la dimision de
su cargo. Al negarse a hacerlo en duunviro, el pontifice le impuso una multa que fue objeto de debate
ante el pueblo, dado que aquél apeld. Ya habian sido llamadas a votar varias tribus y se pronunciaban en
el sentido de que el dulnviro obedeciera el pontifice y se le condonara la sancién si dimitia de su cargo,
cuando sobrevino una sefial del cielo que indicaba un vicio de forma dejando sin efecto los comicios.
Debido a ello, los pontifices tuvieron escrupulos religiosos de consagrar a Dolabela. Consagraron a Publio
Clelio Siculo, que habia sido propuesto en segundo lugar.” (Traduccién de J. A. Villar Vidal, en Editorial
Gredos, 1990)

21



maximus; lo que a su vez indica una decadencia clara de la influencia del rex sacrorumy
del resto del ordo sacerdotum. De manera que es probable que cuando se produjeron los
cambios sacerdotales impulsados por la lex Ogulnia (300 a.C.), los flamines y el rex
sacrorum fuesen vistos, no como sacerdocios patricios ambicionados por los plebeyos,
sino como restos arcaicos definitivamente superados; aunque seguramente no fue un
cambio inmediato, sino un proceso lento iniciado alrededor del 300 a.C. que concluyé
cerca del 180 a.C.

Como hemos sefialado anteriormente, las fuentes pueden hacer referencia a
procedimientos de su propia época aunque traten de extrapolarlos al pasado. Es el caso
de la ceremonia de la inauguratio que narra Tito Livio (I, 18) con ocasion del inicio del
reinado de Numa Pompilio, pero que seguramente refleja la ceremonia de la inauguratio
que se llevaba a cabo para los reges sacrorum de época tardorrepublicana y comienzos
del imperio, pues es muy similar entodas las fuentes. Esta ceremonia consistia en la
realizacion de los auspicios de investidura por parte de un augur, para conseguir la
ratificacion divina de la eleccion de la comunidad. La narracion incluye algunos detalles
técnicos que nos permiten vislumbrar algunos elementos importantes de la mentalidad
religiosa romana. En concreto, Livio presenta a un augur poniendo su mano derecha en
la cabeza de Numa, un contacto que tendria la funcion de transmitir un poder religioso
que capacitaba a Numa para ejercer la funcion real. Sin embargo, podemos plantear que,
teniendo en cuenta el papel del rex Romanorum en la religion de la ciudad primitiva,
probablemente fuese el mismo candidato quien pidiese a Jupiter los auspicios sin
mediacion de nadie, apropiandose de la dimension religiosa del poder. Lo que llevo a
algunos investigadores como T. Mommsen (1896, 8) a formular la hipdtesis de que esa
ceremonia era la que se realizaba para inaugurar al rex sacrorum republicano; debemos
tener en cuenta que el relato de la inauguratio de Numa es similar en fuentes tan dispares
como Tito Livio, Plutarco o Dionisio de Halicarnaso, pero segin esos mismos autores, y
como sefiala F. Blaive (1998, 63-70) fue Numa quien cred ese colegio, por lo que no
habria nadie capacitado, al menos con la suficiente autoridad publica para llevar a cabo
el ritual. Por su parte, Rdmulo tomé los auspicios por si mismo porque se trataba de los
auspicia primora, por lo que, de haber sido necesario un ayudante para los siguientes
monarcas, habria sido el interrex y no un augur. De lo que no hay duda es de que, a la
hora de estudiar el periodo arcaico de Roma, especialmente los asuntos relacionados con

la realeza, debemos tener en cuenta que la informacion de la que disponemos es muy

22



precaria y esta sujeta a las interpretaciones y variaciones que a lo largo del tiempo se
hicieron sobre la tradicion y lo acontecido en los origenes de Roma. Ademas, para rituales
como el que nos concierne en este punto, lo mas probable es que mostrasen lo que ocurria
en su época 0 habia dejado de ocurrir hacia poco, pues era una forma de encontrar

explicaciones para aspectos que en su tiempo se ignoraban.

Durante el Gltimo siglo de la republica, los pontifices, augures, decemviri sacris
faciundis y triumviri epulones siguieron siendo los consultores religiosos oficiales del
Senado y los magistrados, pero no se puede decir lo mismo del rex sacrorum o los
flamines. De hecho, el prestigio de los primeros era tal que tuvo que legislarse para
impedir la excesiva acumulacion de sacerdocios en una misma persona, en paralelo a lo
que ocurria con las magistraturas con la lex Villia annalis (180 a.C.). Después, con la lex
Domitia de 104-103 a.C. se establecid la eleccion popular de los sacerdocios de los
colegios mayores, derogando el sistema de cooptatio, pero de ese procedimiento fueron
excluidos el rex sacrorumy los flamines maiores, quizas por ser considerados sacerdocios
menores. Otra prueba de la reduccidn de la importancia, el prestigio y el carisma de estos
antiguos sacerdocios es el flamen Dialis, que quedd vacante desde la muerte de Lucio
Cornelio Merula en 87-86 a.C. hasta su restauracion por parte de Augusto en 12-11 a.C.,
por lo que durante, de acuerdo con Té&cito (Ann. 111, 58) ese tiempo sus sacra debieron de
ser cuidados por otros miembros del colegio pontificial; quizas la misma suerte que corrio

el rex sacrorum fue similar, con largos periodos de sede vacante.

No obstante, para los ultimos afios de la republica se conocen dos nombres de
reges sacrorum, el primero es Sulpicius Ser. f. nombrado por el pontifex maximus Quinto
Cecilio Metelo Pio, inaugurado por el augur Apio Claudio Pulcro en 64-63 a.C., que
participé en la cena aditialis del flamen Lucio Cornelio Léntulo Niger. EI segundo es L.
Claudio, citado en De haruspicum responsis (6, 12) por Ciceron tras el pontifice que fue
Ilamado para discernir sobre la consagracion de la casa de este en septiembre de 57 a.C.
Segun Szemler (1972, 175), este Claudio pudo ser inaugurado en torno al 60 a.C. por
César y participar en 46-45 a.C. en una ceremonia que aparece en la tabula Heracleensis
(CIL 12 593 = ILS 6085. 11. 62-65) y que concernia tanto a las vestales, como a los
flamines y al rex sacrorum, lo que solo se entiende si en esa fecha el sacerdocio estaba
en pleno funcionamiento, lo que confirmaria la continuidad del mismo. De manera que,
tanto en el periodo del pontificado méximo de Metelo Pio como en el de César hubo un

estimulo para la continuacion del sacerdocio del rex sacrorum, al menos por parte de

23



estos pontifices maximos; lo que coincide, segun E. Bianchi (2010, 151-157), con el
comportamiento de César de cara a la religion y otros sacerdocios, pues trataba de
aumentar al maximo el nimero de cargos disponibles, como muestra la creacién de los

Luperci lulii.

Con la llegada de Octavio al poder se mantuvieron los cuatro colegios principales:
el de los pontifices, el de los augures, el de los quindecemviri sacris faciundis y el de los
septemviri epulones. Ademas, durante el primer Imperio, acontecieron numerosos
cambios religiosos, como la creacion de sacerdocios para caballeros y libertos, o el
nombramiento por orden del emperador de los titulares sin atender a ninguno de los
métodos anteriores de eleccion; por ello, tanto el rex sacrorum como el flamen Dialis
mantuvieron cierta imagen de pureza tradicional al seguir circunscrito a patricios, hijosy
casados por confarreatio y ser incompatibles con el ascenso en la jerarquia politico-
militar. No obstante, hay un epigrafe (CIL VI 2122'%) datado en época julio-claudia que
puede hacernos dudar de que se mantuvieran esos estrictos requisitos, pues muestra a un
L. Aquilio f. como rex sacrorum pese a que los Aquilios no eran patricios, por lo que
puede que lo fuese de alguna ciudad del Lacio o puede que esa gens pudo entrar en el
patriciado a través de la legislacion de Cesar o de Augusto o puede que simplemente se
abriese el sacerdocio a los plebeyos. T. Mommsen identific6 a un L. Aquilio Floro como
I1lvir monetal del afio 20-19 a.C. ; no obstante, de ser asi no habria llegado a ser rex
sacrorum hasta el 12 a.C., cuando fallecié Lépido y Augusto asumio el cargo de pontifex
maximus, pues aquel tenia prohibido ejercer su cargo. No obstante, en la procesion
reflejada en el Ara Pacis (13-9 a.C.) no aparece ningun rex sacrorum, por lo que, como
sefiala E. Bianchi (2010, 159-168), no seria imprudente pensar que el cargo estaba vacante

por aqueél entonces.
2. 3. Caracteristicas del rex sacrorum romano

El aspirante a rex sacrorum debia ser ciudadano romano, libre de nacimiento y sin
defectos fisicos, como todos los sacerdotes; pero, ademas, debia ser patricio, hijo de un
matrimonio unido por confarreatio y estar casado mediante el mismo ritual. Aparte, tenia
vetado cualquier cargo politico-militar. La primera limitacion especifica, parece fruto del
contexto de principios de la republica, con el problema patricio-plebeyo, si bien no

sabemos cuantos sacerdotes de esa época debian ser hijos de un matrimonio por y/o estar

0. CiL vi 2122: [L. Aquilllius L. flilius) F[- - -1/[- - -lrex sacro[rum]/[- - -1a L. Aquilli/uxor.

24



casados mediante confarreatio; pero, posteriormente, solo el rex sacrorum, junto con los
flamines y los salii, debieron haber contraido matrimonio por esa via. Por otra parte, la
prohibicion de ejercer cargos publicos debid de aparecer en los inicios de la republica
para separar el titulo de rex de la esfera politico-militar y que se asociase Unicamente a la
sagrada. Por consiguiente, la primacia del pontifex maximus en etapas posteriores pudo
deberse a que quien ocupase esta posicion podia ejercer magistraturas y, por tanto, el
ascendiente social y politico de los personajes que lo ocuparon pudo influir en la autoridad
que se asociaba al sacerdocio y pudo no haber un intento deliberado de aupar a este sobre
el rex sacrorum. No obstante, es posible que el rex sacrorum fuese miembro del Senado
ex officio, al igual que el flamen Dialis —quien también tenia vetada la carrera politica—.
Ademas, ostentaba la presidencia de los comitia calata, donde se anunciaba el calendario.
Al mismo tiempo, es posible que tuviese la facultad para nombrar a las Vestales, aunque
la historiografia —apoyandose en la informacion de Aulo Gelio (n. A. I, 12)— ha mantenido
que la captio de las sacerdotisas de Vesta la llevaba a cabo el pontifex maximus; pese a
todo, hemos de tener en cuenta que este autor analiza lo que ocurria en plena época
republicana, sin adentrarse en épocas mas antiguas, puesto que su informacion procede
como maximo de Fabio Pictos, cuya base fueron los Libri iuris pontificii y, en todo caso,
no es anterior al s. 111 a.C. Por ello es posible pensar que el nombramiento de sacerdotes
de la ciudad lo ejerciese en un primer momento el rex sacrorum como parte de los sacra
del monarca. De ser asi, segun E. Bianchi (2010, 131-135), el rex sacrorum debi6 de ser
un cargo ambicionado y prestigioso, al menos, al nivel del pontifex maximus. Sin
embargo, como sefiala A. Momigliano (1969, 363), es probable que el poder y la
influencia del rex sacrorum fuesen decreciendo conforme se olvidaba el significado de
las antiguas ceremonias en las que tomaba parte 0 como consecuencia de la publicacién

del calendario.

No hay duda de que, durante el periodo monarquico, el rey habia sido el sacerdote
estatal, el verdadero representante del conjunto de la ciudad ante los dioses, representado
el papel de pater familias de la comunidad; todo ello como consecuencia del nacimiento
de la ciudad y la necesidad de organizar la religién publica. Por ello, no es de extrafar
que ninguno de los reyes de los que nos habla la tradicién estuviese desligado totalmente
de la religion, sino que se mantuvieron a la cabeza de la misma, tomando decisiones
importantes como la inclusion de nuevos cultos o practicas rituales. Por consiguiente,

como sefala C. Bailey (1975, 152-154), no hay duda de que el rex sacrorum, al igual que

25



el pontifex maximus, tenia derecho a entrar en la Regia y era guardian de los secretos de
ius divinum. Pero, como afirma U. Coli (1951, 77-79), el rey no era un sacerdote mas,
sino que era el sacerdote por excelencia en tanto en cuanto era rey, y no solo en el sentido
etimoldgico de celebrante de los sacra, sino en el significado amplio de intermediario
entre los dioses y la comunidad a la que dirigia, a la cual debia asegurar la proteccién
divina. Este poder que ostentaba como supremo regulador de la vida de sus subditos se
plasmaba claramente en el control del calendario, de la que deja constancia el rex

sacrorum y que veremos mas adelante.

El matrimonio del rex sacrorum con la regina sacrorum, al igual que el de otros
sacerdotes como los flamines maiores, de acuerdo con D. Porte (1995, 20), puede ser un
reflejo del emparejamiento de los dioses e implicaba que sus esposas tenian un importante
papel en el culto; pero también sus descendientes, que habrian actuado, en principio,
como auxiliares del culto, camilli, y, en el caso del rex, sus hijas como vestales. De
manera que las afirmaciones de Servio sobre el rechazo al acto sexual y la emasculacion
de los sacerdotes (Ad. Aen. VI, 661) son un poco fantasiosa y tan solo pueden relacionarse,
aunque con ciertas reservas, con los galli de Cibeles. Respecto al matrimonio de los
sacerdotes, J. Frazer (1974, 184-189) aseguraba que, la leyenda de Numa y Egeria
contiene reminiscencias de una hierogamia que los antiguos reyes contraerian
regularmente con una diosa de la vegetacion y el agua, representada probablemente por
la reina, que les habilitaba para cumplir sus funciones divinas y magicas cuya finalidad
pudo ser la propiciacion del crecimiento de la vegetacion por magia homeopatica, por una
parte; y por otra la de las lluvias. No obstante, este tipo de interpretaciones actualmente

no cuentan con mucho apoyo.

Debemos tener cuenta la cercania entre el rex sarcorumy los flamines, que destaca
G. Dumezil (1987, 35y 124), al igual que el rig y los druidas en el mundo céltico y el raj
(an) y los brahmanes en el védico. Este mismo autor asegura que el rex sacrorum
representa una forma de sacerdocio intermedia entre los flamines y los pontifices, pues
donde unos estan atados por prohibiciones rituales y son fundamentalmente pasivos, los
son otros plenamente libres en este sentido, tienen capacidad de improvisar y tomar
iniciativas propias. Tanta era su relacion que en los dies feriae, como sefiala H. H.
Scullard (1981, 39) tanto el rex sacrorum como los flamines debian ir precedidos por un
heraldo que anunciase su presenta para que todos detuviesen sus actividades laborales,

puesto que, si les veian trabajando, debian sacrificar un cerdo o pagar una multa. EI rex

26



sacrorum también presidia los comitia calata, la asamblea donde anunciaba el calendario
y donde eran inaugurados, segun Dionisio de Halicarnaso (Il, 22) tanto él, como los
augures y como los flamines. De forma que, como indica R. E. A. Palmer (1970, 286) en
esta asamblea encontramos de nuevo una relacion entre el rex sacrorum y los flamines

que nos transmite la convivencia de estos con los antiguos reyes.

Han sido varios autores los que han interpretado a través de la afirmacion de
Macrobio (Sat. I, 9) de que el rex sacrorum era sacerdote de Jano, que era el flamen de
ese dios. Por ejemplo M. R. Schilling (1960, 90), J. Bayet (1984, 41) o F. Blaive (1995,
135), lo aseguraron basandose en el control del calendario, pues Jano era el dios de los
comienzos, o al sacrificio del Agonium del 9 de enero, dedicado a esta divinidad. Sin
embargo, como ya afirmé G. Dumézil (1987, 339), que realizase sacrificios a esa
divinidad no implica que fuese su sacerdote exclusivo, ya que no sacrificaba
habitualmente ni en su templo ni en el Janiculo, puesto que la antigua realeza estaria mas

relacionada con Jupiter.
2. 4. La participacion del rex sacrorum en la vida religiosa de Roma

El conservadurismo ritual romano conservé los festivales anuales celebrados por
el rex sacrorum y que se realizaron con regularidad durante la mayor parte de la republica

y el imperio hasta el dominio final del cristianismo.

Los festivales de los Agonia se celebraban el 9 de enero, el 17 de marzo, el 21 de
mayo Y el 11 de diciembre. Estos misteriosos cuatro Agonia que jalonaban el afio romano
han sido interpretados por B. Liou-Gille (2000, 41-44) como una forma de organizacion
del calendario romano, marcando los ritmos del mismo. Tradicionalmente se ha
considerado que el calendario lunar romuleo tenia tan solo 10 meses y, por tanto, no se
ajustaba al ciclo solar; por lo que el calendario numaico afiadié dos meses para intentar
congeniar ambos ciclos astrales. No obstante, a mediados del s. V a.C., probablemente,
el segundo colegio decenviral adoptd una estrategia de armonizacion aleatoria a través de
meses intercalares; una practica que continu6 sin grandes cambios en la ordenacion de las
festividades hasta la reforma de César. Los Agonia pueden considerarse los sacrificios

por excelencia de acuerdo con la etimologia que presenta Ovidio (Fastos I, 317-3341%),

11 Ovid. Fast. 317-334: “ARade cuatro dias sucesivos a las Nonas; en el dia de las Agonalia es preciso
propiciarse a Jano. La explicacion del tal nombre puede estar en el oficiante del sacrificio, con su vestido
arremangado, y bajo cuyo golpe sucumbe la victima ofrecida a los dioses. Disponiéndose a teiiir en la tibia

27



al igual que nos sefiala Festo (9 L), pero es Varron (Lingua Latina VI, 1212) quien dice
que el Agon es el sacrificio del jefe de la manada por parte del jefe de la ciudad, por lo
que es el sacrificio por excelencia, lo que concuerda con la idea de que el rex sacrorum
es el sucesor del monarca en cuestiones religiosos. Sin embargo, segln la misma B. Liou-
Gille, Ovidio no habria interpretado bien este ritual, pues no seria el victimario quien
preguntase al rex sacrorum, sino que este era quien preguntaba a la victima si deseaba ser

sacrificada, pues era una victima sustituta del monarca y por ello debia ser voluntaria.

Siguiendo a esta autora (2000, 49-49; 54 y 57), dos de los dias de los Agonia se
ubicaban al comienzo del afio, tanto del romuleo, el 17 de marzo, y el numaico, 9 de
enero. El de marzo se celebraba dos dias después de los idus, en el momento de plenilunio
del primer mes del afio, encontrandose, probablemente, bajo el patronazgo de Marte, de
acuerdo con el comienzo de la estacion guerrera, pudiendo interpretarse como el tltimo
sacrificio ofrecido por el monarca antes de salir en campafa; al mismo tiempo tenia lugar
la celebracidn de los Liberalia, cuando los muchachos pasaban a vestir la toga de adulto
y podian ejercer la ciudadania plena y, como parte de ella, formar parte del ejército.
Ademas, en este momento la luna también brilla con gran intensidad, por lo que ambos
astros estaban en su apogeo y por ello podia considerarse un momento éptimo de empezar
el afio, por lo que también podria estar dedicado a Jano como dios de los comienzos. El
Agonium del 9 de enero si que estaba dedicado a Jano, por ser el dios al que se dedicaba
el primer mes del afio y por ello se situaba en las primeras nonas del nuevo afo para
sacralizar el comienzo del afio solar al tiempo que se celebraba la influencia de la luna

sobre la vida vegetal, especialmente en su crecimiento, por lo que seria de gran

sangre su desnudo cuchillo, pregunta siempre si puede actuar y no actua si no se le ordena hacerlo. Unos
por el hecho de que los animales no llegan por si mismos ante el altar, sino que son conducidos, creen
que por tal conduccion este dia recibe el nombre de Agonalia. Otros piensan que en pasados tiempos esta
fiesta se llamo Agnalia, como si hubiera sido suprimida una letra del lugar que le es propio. ¢Acaso, dado
que la victima tiene miedo del cuchillo que ha visto reflejado en el agua, este dia recibe su denominacidn
de la «agonia» del animal? También es posible que el dia haya tomado el nombre griego de los juegos que
se acostumbraba a celebrar en tiempos de nuestros antepasados. En fin, la lengua antigua llamaba agonia
al ganado y a juicio mio esta ultima explicacion etimoldgica es la verdadera. Y aunque no fuera cierta, con
todo el Rey de los Sacrificios debe intentar aplacar a los dioses con la inmolacion de un macho de la oveja
portadora de la lana.” (Traduccién de M.-A. Marcos Casquero, Editorial Nacional, 1984)

2varr. L. L. VI, 12: “Ala distincidn natural se afiadieron los nombres oficiales de los dias. Hablaré primero
de los que fueron establecidos en atencidn a los dioses, después de los que lo fueron en atencién a los
hombres. Los dias Agonales (Agonales) durante los que el rey (rex) sacrifica un carnero en la Regia,
recibieron su denominacion a través de agon, por el hecho de que el oficiante del sacrificio pregunta
agone? «actlo»; a no ser que la hayan recibido de la lengua griega, donde dgon es el que va a la cabeza,
por el hecho de que inmola el que va a la cabeza de la ciudad y el que va a la cabeza del rebafio es
inmolado.” (Traduccién de L. A. Hernandez Miguel, Editorial Gredos, 1998)

28



importancia para los campesinos. Ademas, esa celebracion estaba rodeada de una serie
de fiestas que conmemoraban el paso de la civilizacion rural a la urbana, se trata de las
Compitalia, que era movil durante la republica pero que, durante el imperio se fijo en los
dias 3, 4 y 5 de enero, adorandose a los Lares de las intersecciones. En esos dias también
se celebraba el dies natalis del templo de Vica Pota, una divinidad oscura de la que no
conocemos el origen ni en qué consistia el culto, aunque podia estar relacionada con los

barrios o los vecindarios.

El Agonium del 11 de diciembre no podia jugar el papel de inicio del afio a causa
de que no coincidia con la fase lunar y los romanos se resistian a abandonar el ciclo lunar,
aunque reconocian su importancia con esta fiesta. Este dia estaba sefialado en el
calendario con la festividad de Diualia consagrada a la diosa Angerona a quien se le
ofrecia un sacrificio en la curia Acculeia en el Palatino (Varr. L.L. VI, 23) o en el sacellum
de Volupia (Macr. Sat. I, 10, 7). Esta fiesta tenia lugar nueve dias después del idus de
diciembre, pero, ¢era esta divinidad una del solsticio? Su imagen no inclina a pensarlo,
pues se la representaba con la boca sellada por un pafiuelo o con un dedo delante de su
boca. No obstante, no puede ser azar que esa fiesta se celebrase en el solsticio, sino que
puede que se debiese a que recordaba el silencio necesario para las ceremonias religiosas
que tenian lugar en esos dias, en los que parecia que el sol perdia fuerza, evitando los
posibles omina, de desastrosas consecuencias, causados por la imprudencia. El solsticio
destacaba por las celebraciones de caracter solar que tenian lugar en los dias cercanos. En
primer lugar, el propio Agonium del 11 de diciembre estaba dedicado a Sol Indiges, como
indican los Fasti Ostiensis (CIL XIV 4543). A ello que hay que unir las fiestas agrarias
de Consualia del 15 de diciembre, de la que hablaremos mas adelante, y Opalia del 19.
También las Saturnalia del 17 de diciembre y las Larentalia del 23 del mismo mes,
dedicadas al origen de la civilizacion, las primeras de la latina —ya que Saturno era
considerado el primer rey del Lacio, que habria ensefiado a los hombres la agricultura 'y
las leyes— y las segundas de la romana —puesto que Larenta habria sido quien habia
alimentado a Romulo y Remo. De esa forma se reconocia la importancia del sol respecto
al ciclo agrario y se procedia a la sacralizacion de la cosecha al tiempo que se celebraba
el nacimiento de la comunidad con las festividades de Sol Indiges, Consualia, Saturnalia
y Larentalia. Ademaés, el Septimontium se celebraba en las mismas fechas. A este
respecto, hay que sefalar las diferencias de naturaleza entre el Agonium y el

Septimontium, aunque se celebrasen en las mismas fechas, puesto que mientras el primero

29



era una fiesta publica celebrada por una de las dignidades mas elevadas de la comunidad,
el rex sacrorum, el Septomontium era celebrada Unicamente por una parte de los
habitantes de Roma, la de los montes. Ademas, esta Ultima parece estar compuesta por
una procesion con, al menos, dos sacrificios, uno en el Palatino y otros en la Velia; el

Agonium consistia basicamente en un sacrificio en la Regia.

Por otra parte, el Agonium del dia 17 de mayo estaba cercano al Tubilustrum,
celebrado el 23 de ese mes y, ademas, el 24 era sefialado con las siglas Q.R.C.F, de las
que hablaremos mas adelante. Este dia estaba dedicado a Vediovis en el Fasti Venusini
(CIL, 1% 318), un dios de personalidad ambigua asociado normalmente al reino del
inframundo y a un gran Jupiter. De manera que, de ser una divinidad asociada con la

muerte, se integraria en las fiestas flnebres del 9, 11 y 13 de mayo, como los Lemuria.

Los cuatro Agonalia, de acuerdo con B. Liou-Gille (2000, 60), estan relacionados
con los momentos principales tanto del calendario lunar como del solar, recogiendo el de
diciembre y enero un periodo solsticial, y los de marzo y mayo relacionados con la guerra
primitiva, que puede que en principio solo hubiese durado esos dos meses. Se trata de
momentos esenciales en una sociedad de campesinos soldados. En ese contexto, el rex
sacrorum jugaba un papel puramente simbolico pero esencial como representante
eminente de la comunidad, ofrecia un sacrificio real de un buey y marcaba el ritmo de

vida social, garantizando al mismo tiempo la pax deorum.

Como hemos visto, los dias 24 de marzo y 24 de mayo estaban marcados en el
calendario con las siglas Q. R. C. F., que recogian la frase Quandoc Rex Comitiavit Fas,
que indicaba que el dia solo era fas cuando el rex hubiese sacrificado en el Comicio (Varr.
L. L. VI, 313 Festo 311 L). Lo que, segiin J. Gagé (1977, 134), puede indicar los dias en
los que se reunia la asamblea primitiva para tomar decisiones; asi como que estas
convocatorias debian estar precedidas de un sacrificio. Por otro lado, hay que sefialar que
Gayo (11, 101) afirma que en esas fechas se presentaban oralmente los testamentos ante

Bvarr. L. L. VI, 31: “Los dias llamados intercisi son aquellos durante los cuales hay prohibicién de los dioses
(nefas) manana vy tarde, y permiso de los dioses (fas) el tiempo que media entre la muerte de una victima
y el ofrecimiento de sus entrafias. Y por esto, dado que el permiso de los dioses (fas) se intercala entonces
o dado que por aquel queda interrumpida la prohibicién de los dioses (nefas), recibieron la denominacién
de intercisi. El dia se llama asi, «cuando el rey ha oficiado en la plaza de los Comicios, permiso de los
dioses» (Q.R.C.F., como ocurria el 24 de marzo y el 24 de mayo) recibié su denominacion por el hecho de
que este dia el rey de los sacrificios oficia en la plaza de los Comicios, momento hasta el que hay
prohibicién de los dioses: a partir de él hay permiso de los dioses. De ahi que tras este momento a menudo
se hayan entablado procesos conforme a la ley.” (Traduccion de L. A. Hernandez Miguel, Editorial Gredos,
1998)

30



el rex. De manera que, segun B. Liou-Gille (2000, 58), la asamblea actuaba como testigo
de las disposiciones testamentarias que se hacian en marzo, probablemente antes de salir
en camparia, pues posiblemente tenia lugar antes del comienzo de las hostilidades, y del

cumplimiento de esas disposiciones o de la modificacion de las mismas en mayo.

El rex sacrorum y los flamines maiores tan solo se relacionaban todos una vez al
ano, en las calendas de octubre, cuando eran transportados los cuatro juntos en el mismo
carro que debia cruzar cerrado las calles de Roma hasta el templo de Fides, donde, bajo
la presencia pasiva de los tres flamines maiores, el Rex Sacrorum sacrificaba una victima
a Bona Fides (Marco Simon 1996, 175-179). Segin G. Dumézil (1959, 412), o cierto es
que el rex aparece como el conciliador, sintetizador, y punto de reunién de las fuerzas
divinas que representan los tres flamines maiores; al mismo tiempo, la Regia aparece
como lugar de encuentro entre Jupiter, Juno, Jano, Marte y Ops Consiua, una diosa de la
esfera de Quirino; de manera que reunia a divinidades cuyas funciones eran atendidas

aisladamente por los flamines.

El 24 de febrero tenia lugar el Regifugium, que fue interpretado por los autores
antiguos como la conmemoracion de la huida de Tarquinio el Soberbio (Ovidio, Fast. II,
685-686; Festo 347 L); aunque tan solo Festo (346 L) indica que esta explicacién es falsa
porque, segun la tradicion, el rey se encontraba en campafia y no en el Foro. En esa fecha,
el rex sacrorum debia realizar un sacrificio e inmediatamente iniciar una carrera; algunos
autores como J. G. Frazer (1974, 195) han considerado que, teniendo en cuenta la
importancia de la figura del rey como garante de la prosperidad de la comunidad en su
propia persona, con esa carrera debia demostrar la ausencia de cualquier defecto corporal
que le incapacitaria para llevar a término los ritos sagrados y el desemperio de sus deberes,
sometiéndose a esa ordalia periddicamente. Un vestigio de esa comprobacion pudo ser la
fiesta del Regifugium, que podia acabar con su victoria y continuacién de su reinado o su
deposicion o incluso asesinato en caso de ser derrotado; de hecho, sus rivales podian ser
representados simbolicamente en época posterior por los salii, lo que explicaria su
presencia en este ritual. De ser asi, este rito seria un fosil que recordaba que el cargo de
monarca era anual y se concedia al mas capacitado, al igual que el de rex Nemorensis.
Pero esta interpretacion carece de verosimilitud. Por su parte, C. Lobeck (1829, 677)
conjeturd que la huida era consecuencia ritual de un sacrilegio cometido. Otros como H.
J. Rose (1924, 197) han preferido interpretarlo de manera que el monarca seria un chivo

expiatorio y la huida tendria un significado de purificacion ritual. No obstante, V.

31



Basanoff (1943 IX, 41 y 166-167) asegurd que debian relacionarse los Consualia de 15
de diciembre y los Terminalia del 23 de febrero, seguidos el primero de los Saturnalia
del 17 de diciembre y el segundo del Regifugium del 24 de febrero, para encontrar un
paralelismo que le lleva a concluir que desde esa festividad hasta comienzos del nuevo
afio, en enero y en marzo, se iniciaba un ciclo festivo que servia de vélvula de escape a
las tensiones socio-econdmicas de una sociedad desigual y que, en el caso de la de febrero,
veria como el monarca abdicaba temporalmente y era sustituido por un bufén escogido
para la ocasion que reinaba en una época intercalar, extrafia al calendario usual, el mensis

merkedonius.

Otros autores como A. Magdelain —como recoge F. Blaive (2003, 288)-,
sostienen que ese ritual indicaba que el monarca quedaba expulsado ritualmente por cinco
dias y por ello era necesario un interrex. Debemos tener en cuenta que la fiesta de fin de
afio, Terminalia, se celebraba el 23 de febrero, entonces los dias entre el 24 de ese mes y
el 1 de marzo se consideraban un mensis intercalaris para adecuar el calendario lunar al
ciclo solar; un “No Tiempo” considerado de forma negativa y dominado por fuerzas
oscuras que, mientras durase, ahuyentaria al monarca de la comunidad. En este caso, la
presencia de los salii seria crucial para asegurar la posicion del interrex, que debia
sustituir al rex esos dias; de hecho, los Equirria del 27 de febrero estaban destinados a
reforzar la cobertura marcial del interrex. De manera que la fuga del rey representaba el
delicado cambio del viejo al nuevo afo; lo cierto es que, a principios de marzo, la puerta
de la Regia era decorada con verdes hojas de laurel como simbolo de renovacion, al
tiempo que el fuego de Vesta era apagado y vuelto a encender como simbolo del nuevo
comienzo (Ovid. Fast. 111. 135-166). No obstante, de acuerdo con Macrobio (Sat., I, 13,
14-15), esos dias no pueden considerarse como mensis intercalaris, puesto que, en rigor,
estos dias iban después del mes intercalar, que se insertaba entre los Terminalia y el
Regifugium, de manera que era una época de tiempo extraordinario, aunque no formase
parte del mes intercalar, que era igualmente de peligro para el rex y por ello se justifica

una abdicacion temporal.

Mensualmente el rex sacrorum debia anunciar el calendario publicamente, incluso
después de su publicacién por escrito por Cneo Flavio en 304 a. C., cuando ya no era

funcionalmente necesario. Como narra Macrobio (Sat. I, 15, 9-13) el rex sacrorum

14 Macr. Sat. 1, 15, 9-13: “En épocas antiguas, pues, antes de que el escriba Gneo Flavio, contra la voluntad
de los senadores, diera a conocer los fastos a todo el mundo, se le encomendaba a un pontifice menor la

32



acompafado de un pontifice menor debia anunciar la luna nueva, indicando el inicio de
cada mes y realizar un sacrificio sobre el que no se precisa nada. Para ese anuncio eran
convocados los comitia calata™ en la Curia Calabra, situada en las cercanias del
Capitolio, donde se les comunicaba los dias que faltaban hasta las Nonas, si 5 o 7. El
ritual que debian realizar juntos el pontifex minor y el rex sacrorum en la Curia Calabra
en los idus consistia en la evocacion de Juno Covella repitiendo la formula kalo luno
Couella cinco (en enero, febrero, abril, junio, julio, septiembre, noviembre y diciembre)
0 siete veces (en marzo, mayo, agosto y octubre), dependiendo de los dias que separasen
en ese mes a los idus de las Nonas. Podemos suponer que la asamblea era informada de
una forma similar, aunque en las fuentes no se especifica como. En las nonas, segun
Varrén (L. L. VI, 28), el rex sacrorum debia anunciar al pueblo los dias de fiesta de ese
mes y a qué divinidad estaba dedicado cada uno. Ademas, en las calendas, Macrobio (Sat.

I, 15, 19-20%) nos informa de que la regina sacrorum debia sacrificar en la Regia una

misién de observar la aparicién de la luna nueva y, nada mas verla, anunciarla al rey de los sacrificios. Asi
pues, el rey y el pontifice menor realizaban un sacrificio, y el mismo pontifice, habiendo convocado
(calare), es decir, habiendo hecho venir al pueblo al Capitolio, junto a la curia Calabra, que estaba préoxima
a la cabafia de Rdmulo, anunciaba qué nimero de dias habria entre las calendas y las nonas, y repitiendo
tres veces la palabra kalo, pregonaba que las nonas serian el dia 5, y repitiéndola siete veces, que serian
el 7. Ahora bien, el verbo kalare es griego y significa «proclamar», y al dia que es el primero de estos dias
que «son proclamados», parecid bien denominarlos «calendas». Por eso se dio el nombre de Calabra a la
curia junto a la cual «eran llamados», y también a la asamblea, porque todo el pueblo «era llamado» a
ella. Por otra parte el pontifice menor hacia publico, anunciandolo, el nimero de dias que faltaban hasta
las nonas, ya que era preciso que los ciudadanos que vivian en el campo acudieran a la ciudad el dia de
las nonas posterior a la luna nueva, dispuestos a escuchar del rey de los sacrificios las causas de las fiestas
y a aprender que debian hacer en el curso de este mes. De aqui que algunos consideren que nonae viene
de aqui, como si dijéramos «el inicio de una observancia», o bien del hecho de que desde aquél dia hasta
las idus siempre se calculan nueve dias, tal como los etruscos observaban muchas nonas, porque cada
nueve dias presentaban respetos a su rey y le consultaban acerca de sus asuntos privados.” (Traduccién
de F. Navarro Antolin, Editorial Gredos, 2010)

15 Los comitia calata también eran convocados para la inauguracion del rex sacrorum y los flamines
maiores, para la detestatio sacrorum (la renuncia a un culto familiar o gentilicio por parte de una familia,
o por su desaparicion, y su aceptacion dentro de los cultos administrados por los magistrados y sacerdotes
del pueblo romano) o la sancion de los testamentos; asi como para hacer efectiva la adrogatio, una forma
especial de adopcidn. Por lo que parece una asamblea de época monarquica, al igual que el calendario.
No obstante, no estd muy clara la diferencia entre los comitia calata y los comitia curiata; estando, quizas,
en que en la primera los ciudadanos solo eran testigos y en la segunda debian decidir con de sus votos,
de manera que algunos de los aspectos que se han atribuido a una pudieron ser de la otra. (Bianchi 2010,
134,196 y 202)

6 varr. L. L. VI, 28: “Las nonas se denominaron asi o porque son siempre el noveno dia antes de las idus o
porque, de la misma manera que las calendas de enero fueron denominadas afio nuevo por el Sol nuevo,
las nonas fueron denominadas mes nuevo por la Luna nueva (nova). El mismo dia el pueblo que estaba
en los campos acudia a la ciudad junto al rey. Huellas de estos hechos son evidentes en el culto de las
nonas de la Ciudadela, porque entonces las primeras fiestas mensuales que va a haber ese mes las anuncia
el rey al pueblo.” (Traduccidn de L. A. Hernandez Miguel, Editorial Gredos, 1998)

7 Macr. Sat. 1, 15, 19-20: “En Roma, igualmente en todas las calendas, ademas del sacrificio que el
pontifice menor ofrece a Juno en la curia Calabra, también la reina de los sacrificios, esto es, la esposa del

33



cerda o una oveja en honor a Juno, con lo que se maca una especial relacion entre Juno y
el ciclo lunar, al menos cuando este ha alcanzado su apogeo. En cambio, en los idus era
el flamen Dialis quien debia sacrificar un carnero. Este ritual como sefiala J. Ripke (2011,
41) era un anacronismo a finales de la republica, que continuaba haciéndose dentro de los
sacra del colegio pontificial, en el que estaba integrado el rex sacrorum, pero ya desde la
reforma del calendario del s. IV a.C. habia perdido su sentido, pues sus anuncios ya no

tenian por qué coincidir ni con la luna creciente ni con la llena.

Ciertamente, como sefiala G. Forsythe (2012, 2), la utilizacién de un calendario
lunar indica la posesion de un conocimiento astronémico hasta cierto punto sofisticado,
asi como la existencia de una conciencia propia y el suficiente grado de desarrollo como
para organizar la actividad publica; de hecho, a través de estos rituales, el rex aparece
como sefior del tiempo. Todo ello puede verse en laRoma del s. VIl a. C., con las primeras
actividades en el foro documentadas por la arqueologia y probablemente unidas a una
influencia fenicia y griega, e incluso etrusca, que empez6 a hacerse patente en la zona del
Tirreno en la misma época. De acuerdo con P. M. Martin (1982, vol. 1, 80), la potestad
de dictar el calendario habia dejado en manos del monarca un gran poder sobre los
tiempos de la ciudad, el ritmo y la naturaleza de las actividades de los ciudadanos,
interviniendo en la politica directamente a través de la esfera religiosa; no obstante, el rex
sacrorum perdié esa capacidad al caer bajo la supervisién de los pontifices, como prueba

la presencia del pontifex minor en este ritual.

En el resto de rituales en los que participa, el rex sacrorum no aparece como
protagonista Unico, sino siempre subordinado a alguno de los pontifices. Es el caso de los
Consualia del 15 de diciembre, con el sacrificio celebrado en un altar subterraneo de un
caballo en honor a Consus, una divinidad agricola relacionada con la funcion productora,
como aparece en los Fasti Praenestini (CIL 12593 = ILS 6085); y los Terminalia del 23
de febrero, donde era llamado junto al flamen Dialis a entregar a los pontifices las lanae,
necesarias para la liturgia expiatoria de fin de afio. En el apartado cultual en el que

rey, inmola una puerca o una cordera en honor de Juno en la Regia. Como ya dijimos, a esta diosa debe
Jano su apelativo de Junonio, porque, al parecer, este dios preside todas las entradas, y esta diosa todos
los dias de las calendas. En efecto, dado que nuestros ancestros determinaron el inicio de cada mes en
funcidn de la luna nueva, con razén adjudicaron a Juno las calendas, juzgando que la luna y Juno eran la
misma divinidad; o bien, porque la luna se desplaza a través del aire —por eso los griegos a la luna la
llamaron también Artemis, esto es aerétomis, «la que corta el aire»—, y Juno es la soberana del aire, con
razon consagraron a esta diosa los inicios de los meses, esto es, las calendas.” (Traduccién de F. Navarro
Antolin, Editorial Gredos, 2010)

34



participaba el rex sacrorum también se encuentra un ritual en el que también tomaban
parte las Vestales (Servio, Ad Aen. X, 228), y que puede remontarse a época monarquica;
las vestales debian dirigirle las siguientes palabras: Vigilasne rex? Vigila!. No conocemos
las circunstancias en las que tenia lugar, salvo que se llevaba a cabo en la Regia; pero,
siguiendo a E. Bianchi (2010, 193-194), probablemente era un ritual funcional respecto a
la seguridad de la comunidad, pues si el monarca dejaba de estar alerta, ello afectaria por
magia simpatica a las tropas que habian salido en campafa. A su vez, se asemeja al ritual
que debia realizar el general antes de salir de Roma al frente de sus tropas y del que nos
informa Servio (Ad Aen. VII, 603; VIII, 3), cuando agitaba la lanza de Marte mientras lo

invocaba con las palabras: Mars, vigila!

2. 5. Reges sacrorum del Lacio

En una inscripcion sepulcral encontrada en la via Apia a 16 kilémetros de Roma,*®
en la que se enumeran los cargos de caracter religioso y politico que ocupd el difunto,
este aparece como regi sacrorum, fictori pontificum p. R. y Il11 viro Bovillensium (lineas
3-7). T. Mommsen plante0 la posibilidad de que se tratase de un rex sacrorum de Roma,
sin embargo, no es una hipétesis convincente, ya que es una inscripcion de época imperial
y lo més probable es que las siglas p. R. (Populi Romani) deban aplicarse solamente a
fictori pontificum y no también a regi sacrorum. Por su parte, H. Dessau consideraba que
debia tratarse del rex sacrorum de la localidad de Bovillae. Sin embargo, A. Rosenberg
no pudo concluir nada al respecto; de manera que el problema alrededor de esta

inscripcion ha ido aumentando en vez de resolverse.

El problema se agrava si unimos el factor de Alba Longa, que, segun la tradicion,
no fue destruida totalmente por Tulo Hostilio, sino que su estructura religiosa permanecio
entre las poblaciones de los Montes Albanos, al menos en relacion con las Feriae
Latinae®®, y eran considerados sacerdotia publica populi Romano, aungque no estuviesen
circunscritos al ambito urbano. No obstante, algunos autores han interpretado que este
rex sacrorum era el de Bovillae apoyandose en que los habitantes de Bovillae eran
Ilamados en época imperial Albani Longani Bovillenses y en que la gens lulia, que se

consideraba nativa de Alba Longa, celebraba lege Albana su propio rito en Bovillae, en

18 CIL VI 2125 (= XIV 2413) = ILS 4942: D(is) M(anibus) / L. Manlio L. f(ilio) Pal(atina tribu) / Severo regi sac
/ rorum, fictori / pontificum p(opuli) R(omani), llll / viro Bovillensi / um collactane / o dulcissimo et /
indulgentissimo [ erga se fecit.

19 Que han sido estudiadas recientemente por F., Marco Simén (2011)

35



una antigua ara modificada en época de Tiberio.?® De manera que la conquista en los
primeros tiempos no significaba el fin de las practicas religiosas de una comunidad latina;
pues la antigiiedad de la que hacen gala estos rituales impide considerar que fueran
producto de la reforma administrativa acaecida en época silana y como resultado del
Bellum Sociale. De hecho, segun E. Bianchi (2010, 43-46), las diferentes potencias del
Lacio habian intentado relacionarse de alguna forma con la mitica metropolis de los

latinos, de ahi la dispersion del culto.

Sin embargo, como sefiala el mismo E. Bianchi (2010, 47-49), el rex sacrorum al
que hace referencia la inscripcién no tiene porqué tratarse de una continuacion del albano,
sino que podria ser de Bovillae, ya que las fuentes nos hablan de la existencia de una
dictadura albana que controlaba, en época historica, los sacra de esa comunidad,
inutilizando la figura del rex sacrorum. Esta situacion no puede compararse con la de
poblaciones como Lanuvium, donde existieron ambos cargos, pero porque el dictator solo
era un magistrado con poder politico-militar, no reducido al &mbito religioso como el de
Alba Longa. Este hecho puede sefialar la existencia de un proceso de sustitucion de la
monarguia por una magistratura suprema en época remota, incluso anterior, no solo a la
conquista romana, sino también al desarrollo del fendmeno comicial del area centro-
itilica del s. VI a.C. Esta sustitucion seria consecuencia del fin de la dinastia albana o,
quizas —podemos aventurarnos a afirmar— esta no existio nuncay el proceso de sinecismo
se hizo bajo el mando de un dictator y no un rex. Prueba de ello podria ser la aparicién
de un dictator al frente de los albanos en la tradicién durante la conquista romana del
Lacio; por consiguiente, si el dictator fue reducido ad sacra, era una suerte de rex
sacrorum, por lo que la existencia en Alba Longa de un sacerdote calificado como rex es

impensable.

De manera que, de acuerdo con E. Bianchi (2010, 49), podemos concluir que es
imposible que L. Manlio Severo fuese un rex sacrorum de Roma, o de Alba Longa con
sede en Bovillae; sino que quizas lo fuese de la propia Bovillae como continuador de los
deberes religiosos de la monarquia arcaica, que quizas cayd como consecuencia del

fendbmeno romano.

20 Como indican las inscripciones: CIL XIV 2405; 2406; 2409 y 2411; VI 1651. Liv. |, 30, 2; Dion. Hal. Ill, 29,
7; Tac. Ann. I, 41; XV, 23. La inscripcidn del altar: CIL 12 1439 (= XIV 2387) = /LS 2988.

36



Otro caso resefiable es el de Tusculum, poblacién situada a una distancia
relativamente corta de Roma, en la zona septentrional de los Montes Albanos, y que
pronto se consolidé como centro urbano y progreso en paralelo a Roma; de hecho, en el
s. VI a. C. se asiste a un fendmeno de movilidad social similar al romano y, realmente, al
de toda Italia central. En la tradicion se asegura la existencia de Octavio Mamilio, un
princeps de esa ciudad, yerno de Tarquinio el Soberbio, que intent6 ayudarle a recuperar
el trono romano (Floro, I, 11, 1). En esta época pudo acontecer el paso de la monarquia a
la repUblica como consecuencia de una fase de afirmacion del poder personal, quizas
siguiendo el mismo proceso que Roma pese a aglutinar en un primer momento a la
oposicién latina. Finalmente, acabd por ser la primera ciudad en ser incorporada a la
ciudadania romana sin renunciar a su independencia formal, si exceptuamos los casos
dudosos de Gabii y Fidenae. Ese hecho hace que los investigadores duden a la hora de
estudiar su estructura politico religiosa, pues hay que plantearse hasta qué punto imito a
Roma, se vio influenciada por ella o es consecuencia de una deriva autdctona.?! En cuanto
a la existencia de un rex sacrorum local, esta esta atestiguada por una inscripcién de época
imperial®? descubierta en 1742, en la que un hombre de nombre Sexto Octavio aparece
como senator municipi et aedil(is) y rexs sacr(orum) (linea 2); de manera que, aunque
otros han considerado que podia ser rex sacrorum romano, el hecho de que esta dignidad
no solo esta precedida por honores municipales, sino que también vaya seguida por otros
cargos del mismo rango administrativo ha llevado a E. Bianchi (2010, 50-52) a concluir

que se trata de nuevo de un sacerdocio municipal.

De Lanuvium, en el extremo del Lacio arcaico, nos han llegados dos inscripciones,
una probablemente de época republicana® y otra, de dificil datacion, demasiado corta
como para que ocupe un lugar relevante en la argumentacion?®. Esta poblacion fue
incorporada al dominio romano, segun las fuentes, en 338 a.C., al finalizar la guerra
latina; no obstante, respecto al establecimiento de un rex sacrorum o a los cambios en el

régimen politico no hay datos que nos permitan dudar que hubo un proceso de evolucion

2! para los estudios sobre Tusculum es esencial la actividad del equipo hispano-italiano, que estaba
dirigido por Xavier Dupré. Ademas, ha aparecido una inscripcidon de un Flamen Dialis, que tiene en estudio
D. Gorostidi (2010) y nos lleva a plantearnos la misma incdgnita de la imitacion de Roma.

22 CIL XIV 2634 = ILS 6210: Sex. Octavius Sex. f(ilius) Pal(atina tribu) Felicianus / senator municipi et aedil(is)
/ rexs sacr(orum) / ob honorem oblatum sibi praefectur(ae) / a collegio dendroforum, scholae eo [ rum,
loco / inpetrato ab ordine, partem aux / it totamque pecunia sua consummavit.

23 CIL XIV 2089 = /LS 6196: C. Agilllleius C. [flilius)] / Mundus / rex sacr(orum) aed(ili)s / flamen Diallis]
I(unoni) S(ospitae) m(atri) r(eginae).

24 EEpigr. 1X 608 = ILS 4016: Si deo si deai (sic) [---] / Florianus [---] rexs.

37



similar al tusculano, es decir, situando su nacimiento en época arcaica y siendo
conservado pese a la pérdida de autonomia. No obstante, respecto a él tenemos una
informacidn de la que carecemos para los demas: su implicacién en el importante culto
de Juno del Lacio, luno Sospita, como aparece en la linea 4 de la primera de las
inscripciones encontradas en esta localidad y que nos permite establecer una relacion con
el rex sacrorum romano, quien, cbmo hemos visto anteriormente, en la ceremonia del

anuncio del calendario invocaba a luno Convella.

En cuanto a Velitrae, la inscripcion encontrada tiene algunas lagunas
irrecuperables, pero se puede concluir que hacia referencia a un rex sacrorum.?® Este caso
es interesante porque la historia arcaica de esta poblacion situada en el limite meridional
del Lacio presenta muchos puntos oscuros. Parece que hubo una influencia progresiva
volsca desde el s. V a.C., de manera que en el s. 11 a.C. este era el idioma oficial, como
muestra la tabula Veliterna (CIL X 651); por lo que segun autores como T. Mommsen o
H. Dessau no debe ser considerada como parte del Lacio antiguo. Realmente no es facil
determinar cuando entrd esta poblacion en la esfera romana, aunque seguramente fuese
al terminar la guerra latina, con la concesion de la categoria de ciuitas sine suffragio, y
solo en un momento posterior de optimo iure. Tampoco esta claro si el aporte volsco pudo
influir en el proceso de cambio de sistema politico local, pero la arqueologia muestra un
modelo urbano en el s. VI a.C. similar al de otras ciudades latino-etruscas y la presencia
hasta entonces de una poblacion fundamentalmente latina, lo que, junto con la existencia
de un rex sacrorum, hace pensar a E. Bianchi (2010, 59-63) que fue similar al de otras
comunidades del Lacio, con un ordenamiento republicano encabezado por una
magistratura colegial y una monarquia recudida ad sacra; no obstante, es la Unica

inscripcion conservada al respecto.

Al otro lado del promontorio del Circeo, mas alla del extremo meridional del
Lacio, encontramos una inscripcion®® dedicada a un Quinto Safinius que aparece
calificado como rex sacror(rum), ma[g(ister) - - -](linea 2) y una Octavia como Re[g- - -
] (linea 3). De manera que nos encontramos ante un rex sacrorum y, probablemente, una

regina sacrorum de un municipio, seguramente campano teniendo en cuenta el nomen de

25 CIL X 8417: [---] Aedili [---] / regi sac[r(orum)---] / hos hono[res ob meritum] / singular[ils pie[tatis
consecuto) / vixit ann(os) XXl [---] / [---ulxsori [---].

26 AF 1952, 157: Q. Safinius [- f{ilius) - - - ] / rex sacror(um) ma/[g(ister) - - -] / Octavia M. f{ilia) Re[g - - -] /
vivi sibi fecerunt [- - -].

38



Safinius, quizés integrados en un colegio religioso del que él era el lider y ella su esposa.
Se ha especulado con la posibilidad de que fuese de Roma, pero no conocemaos a ningun
Safinius patricio, por lo que esa posibilidad queda descartada; no obstante, E. Bianchi
(2010, 64-65) propone que fuese rex sacrorum de Fundi en el s. 1 d.C., una poblacién en
la que, hasta ahora, solo estaba atestiguada la existencia de augures.

En una inscripcion de Formiae?’, Q. Calpurnio Genial aparece como regi
sacrorum, ademas de haber ostentado otros cargos de caracter municipal. Esta inscripcién
no puede datarse antes del emperador Adriano, pues este convirtié a la poblacién de
Caieta, que era municipium, en la colonia Aelia Hadriana Augusta?®, y la poblacion de la

que es rex sacrorum aparece como col(oniae).

Establecer el origen de estas dos ultimas figuras sacerdotales es complicado,
puesto que parece situarse durante la expansion romana, ya que ambas aparecen en
ciudades sin derecho a voto tras la conquista, probablemente acaecida entre 334 y 328
a.C., alcanzando ambas los derechos en virtud de una lex Valeria de 188 a.C. Estas
poblaciones mantuvieron su estructura de magistrados, con un colegio de tres o cuatro
ediles similar al de Tusculum o Arpinum. Por lo que podemos deducir que enel s. IV a.C.
Roma no tenia interés en imponer su modelo de ciuitas sobre el resto de las comunidades,
lo que permitid la supervivencia de res publicae locales que se confirmaron con el estatus
de municipium. De manera que se hace impensable que estos dos reges sacrorum de época
imperial fuesen creados a imitacion o por imposicion de los romanos; mas cuando Roma
solo procede a la reorganizacion de los nuevos municipios subyugados tras el Bellum
Sociale. Por consiguiente, estas comunidades habrian conservado su propio rey de las
cosas sagradas, quizas desde antes de la ocupacion de la zona por parte de poblacién de
lengua volsca. De hecho, en alguna poblacion se sabe de la existencia de interreges, como
muestran algunas inscripciones, que quizas actuaban cuando el rex sacrorum no pudiese
atender sus funciones, falleciese o fuese cesado.?® Todo ello ha llevado a E. Bianchi
(2010, 68-70) a descartar la dependencia de Roma del proceso de aparicion del rex

sacrorum en el Lacio y le inclina a pensar que hubo un desarroll6 autoctono de origen

27 AE 1995, 179: D(is) M(anibus) / Q. Calpurnio / Geniali / regi sacrorum / llviro col(oniae) Form(ianorum)
/ quaestori alim(entorum) / item aer(arii) praef{ecto) i(ure) d(icundo) / V(ixit) a(nnos) L. / Calpurnia Ire /
ne coniugi b(ene) m(erenti).

28 Como aparece en las inscripciones CIL X 603 y CIL X 6079.

29 Fondi: CIL X 6232 = ILS 6279; Formia: CIL 6101 = /LS 6285 y CIL X 6071 = /LS 3884; Benevento: CIL | 1729
=1X 1635; Pompeya: CILIV 2; 5y 7.

39



arcaico que se consagro con la conquista romana; una opinién que, dadas las pruebas

presentadas, es imposible no compartir.

3. LUCUMONES

El primer estadio de organizacion de la ciudad-estado etrusca fue la monarquia.
El titulo de rey era el de Aowyue o Aawyvpe, conocidos como lucumones en latin, aunque
muchas de las evidencias que tenemos, no solo del término, sino de los propios monarcas,
son de un periodo muy posterior al monarquico, conservado en un sacerdocio que hered6
las funciones religiosas del rey en algunas ciudades, comparable al arconte basileus
ateniense o el rex sacrorum romano. No obstante, la informacion de la que disponemos
sobre ellos, como con casi toda la civilizacion etrusca, es escasa y debe ser analizada con
precaucion, pues las fuentes literarias son externas, latinas o griegas, y su interpretacion
es siempre problematica; a lo que se unen algunos elementos epigraficos o arqueoldgicos
cuya informacion es confusa. La organizacion de los habitantes de Etruria siempre ha sido
una cuestion problematica, pues no hay referencias a un monarca comun, sino a una liga
de ciudades cada una con su propio caracter politico, aunque para épocas mas antiguas se
sefialan en las fuentes la existencia de monarcas en las principales, como sefiala Servio
(Ad Aen., Il, 278); no obstante, en cuanto a los personajes concretos debemos dudas de

su veracidad.

Por ejemplo, para Caere, en la Eneida (VII, 646-648; V111, 478-484) se nombra a
Mezencio, que es retratado como un tirano cruel, pero que otros autores, como Tito Livio
(1, 2, 3), Festo (212 L) o Pseudo-Aurelio Victor (Origo Gentis Romanae, XIV, 1),
identifican como rey de esa ciudad sin un caracter tiranico, y del que Mecenas, como
miembro de la familia de los Cilnii de Arezzo, se consideraba sucesor. En el caso de
Veyes, es Festo (334 L) quien nombra a un monarca llamado Vibes, al igual que Tito
Livio (1V, 17, 1), que destaca el papel de un rey de Veyes, Lars (o Larte) Tolumnius, en
el enfrentamiento de esta ciudad contra Roma. Pero de entre todos, el mas destacado por
las fuentes literarias es el rey de Clusium Lars Porsena, como podemos comprobar a
través de Dionisio de Halicarnaso (V, 21, 1), Estrabon (Geografia, V, 2, 2 (220)), Plinio

30Str. Geo. V, 2, 2 (220): “Es cierto que los romanos se refieren a los tirrenos como «etruscos» o «tuscos».
Pero los griegos los llamaron asi, segun se dice, en recuerdo de Tirreno, hijo de Atis, que envidé colonos
hasta aqui desde Lidia. En efecto, a causa del hambre y las penurias, Atis, uno de los descendientes de
Heracles y Onfale, de entre los dos hijos que tenia se quedd, echandolo a suertes, con Lido, mientras a
Tirreno le hizo partir en una expedicién acompafiado de la mayor parte de su pueblo. A su llegada, llamé
a este territorio con su propio nombre, Tirrenia, y fundé doce ciudades, poniendo al frente del gobierno

40



el Viejo (N. H. 1, 140%), Plutarco (Publicola, 16, 1), Tito Livio (I, 9, 1-2), que es
sefialado en algunas fuentes como rey de los etruscos en general y no solo de Clusium,
como en Dionisio de Halicarnaso (VI, 74, 5), o en Pseudo-Plutarco (Parallela Minora 2,
8).

Las fuentes literarias no son el Unico medio para investigar las monarquias
etruscas pues las arqueoldgicas y epigréaficas tienen un valor excepcional, aunque, para la
investigacion que nos compete en el presente ensayo, los deberes religiosos del Aavyvpe,
si que son las que mas informacion aportan, aunque también las de credibilidad méas
dudosa. En el Liber Linteus de la momia de Zagreb, datado entre los siglos 11l y I a.C., se
encuentra la palabra Aavyvpvert, que significa “en la Aavyvpva”, es decir, en la casa del
Aavyvue, probablemente el paralelo etrusco de la Regia o a la domus regi sacrorum
romana; asi como el verbo Avyaipye, que en Tarquinia designaba una funcion de este
sacerdocio en el s. 11 a.C., aunque no se ha podido determinar cual. Ademas, como sefiala
H. H. Scullard (1967, 221), también comenzé a ser utilizado como un nombre familiar en

los alrededores de ciudades como Perusia y Clusium, donde encontramos personas cuyo

de todas ellas a Tarco, de quien recibe el nombre la ciudad de Tarquinia, en torno al cual se habia creado
la leyenda de que habia nacido con el cabello cano por la gran inteligencia que habia mostrado desde su
nifiez. Asi pues, al encontrarse entonces bajo el mando de un solo lider mostraron gran pujanza, pero
parece razonable suponer que, algin tiempo después, se debilitdé su confederacion y que, tras sucumbir
a la violencia de sus vecinos, se vieron disgregados en ciudades independientes. De no ser asi, dificilmente
habrian abandonado una tierra fértil para trasladarse al mar y vivir de la pirateria, dedicdndose cada uno
a una zona diferente del mar, puesto que, en cuantas ocasiones unieron sus esfuerzos, fueron capaces no
solo de defenderse de quienes les atacaban, sino también de responder con un contrataque y llevar a
cabo una campafia de gran envergadura. Después de la fundacion de Roma, llegé Demarato acompafiado
por gentes de Corinto y, tras haber sido acogido por los tarquinitas, engendro en una mujer del lugar un
hijo llamado Lucumodn. Después de haberse convertido en amigo de Anco Marcio, rey de los romanos,
este subiod al trono y tomo por nombre el de Lucio Tarquinio Prisco. Ciertamente, se ocupd personalmente,
como antes lo habia hecho su padre, de embellecer la Tirrenia, tanto con los abundantes recursos de los
artesanos que le habian acompainado desde su lugar de origen, como con los suministros de Roma. Se
dice también que los ornamentos triunfales, las insignias de los consules y, en general, los emblemas de
los magistrados, fueron llevados a Roma desde Tarquinia, al igual que las fasces, hachas, trompetas,
ceremonias religiosas, el arte adivinatoria y la musica, que los romanos utilizan en los actos publicos. El
hijo de este fue Tarquinio Il, llamado el «Soberbio», quien, con su caida, puso fin a esta dinastia. Porsinas,
rey de Clusio, ciudad del Tirreno, intentd hacerse con ese trono por las armas, mas, como no fue capaz de
lograrlo, tras poner fin a su enemistad con los romanos pasé a ser su aliado por medio de honores y
pinglies regalos.” (Traduccién de J. Velada Tejada y J. Garcia Artal, Editorial Gredos, 2001)

31 Plin. N. H. II, 140: “Consta por el testimonio de los Anales que los rayos se pueden dominar o conseguir
con determinadas ceremonias e imprecaciones. Es una antigua leyenda de Etruria la de que el rey Porsena
consiguio un rayo que habia invocado cuando el monstruo que llamaban Volta entraba en la ciudad de
Bolsena después de haber devastado los campos. Y atn antes de él, refiere Lucio Pison, un autor serio, en
el libro primero.” (Traduccion de A. Fontan, A. M.2 Moure Casas y otros, Editorial Gredos, 1995)

41



nombre contienen las palabras Aovyvuvi o Aavyvucvet; cuyo paralelo podemos encontrar

en Roma en el cognomen de la familia Marcius Rex.

Entre los descubrimientos arqueoldgicos debemos destacar los grandes edificios
de caracter palacial datados hacia los siglos VI y VIl a.C., como el de Poggio Civitate,
que fue interpretado por Torelli como la residencia de un soberano, en parte por las
representaciones de hachas de doble filo y lituus, considerados insignias de poder. Esta
interpretacion de los restos se fundamenta en el hecho de que a finales del s. VI a.C.,
cuando desaparecieron las monarquias, este edificio fue también destruido, lo que él
consider6 como una prueba de la abolicion del regnum y del caracter real del edificio. No
obstante, este edificio también ha sido interpretado como un santuario, de manera que las
representaciones serian la ilustracion del mundo divino, con poca relacion directa con la
sociedad humana. De ser asi, su destruccion pudo ser fruto de un enfrentamiento exterior,
sin relacion alguna con los cambios politico-sociales de la propia ciudad; esta
interpretacion es la que ha llevado a G. Colonna a considerarlo como el centro de una liga
local (Briquel 1987, 144-145).

La imagen de estas monarquias etruscas que podemos vislumbrar a través de las
diversas fuentes no es la de un poder tiranico que regia el destino de su pueblo, sino la de
una pluralidad de grandes familias aristocraticas que ocupaban el punto central de la
sociedad. De hecho, esta claro que no todas las tumbas principescas orientalizantes
encontradas en Etruria pertenecian a monarcas, pues en el caso de Caere, la ciudad estaria
repleta de reyes; lo cierto es que buena parte pertenecen a los nobles que luego
gobernarian a través de sistemas de magistraturas, los conocidos como principes, en las
fuentes. De manera que, segin D. Briquel (1987, 146), el Aowyvpe seria un primus inter
pares obligado a contar con la opinion e intereses de las principales familias. Al mismo
tiempo, el monarca necesitaria auxiliares para ejercer su autoridad, quizas los primeros

zilath, al igual que los tribuni celeris romanos.

Durante los siglos VI, y V a.C., es probablemente que la autoridad de los
lucumones fuese reduciéndose conforme aumentaba el poder de la nobleza. Este
fendbmeno no es aislado, sino que también tuvo lugar en las ciudades fenicias de Siria 'y
Africa, asi como en muchas de las griegas, como Atenas o Corinto. Este proceso estuvo
seguramente impulsado por el aumento de la riqueza y el valor militar de los grupos
intermedios de la sociedad, que les llevé a reclamar una mayor influencia politica; una
situacion que quizas pudo ser aprovechada por las aristocracias para moldear a su antojo

42



las instituciones para conservar el poder que habian adquirido y despojarle del mismo al
monarca de forma definitiva. De acuerdo con H. H. Scullard (1967, 224), este aumento
de poder de la aristocracia puede comprobarse a través de un analisis muy sucinto y
superficial de la sociedad de las ciudades etruscas: la gran diferencia entre el estatus y el
modo de vida de la nobleza en comparacion con el de la poblacién dependiente, pues los
grupos de poblacion intermedios parecen casi inexistentes. No obstante, es posible que
existiese una organizacion similar a las de las curias, pero es dificil edificar sobre ella un
sistema politico lo suficientemente fuerte como para regir el destino de la ciudad y

oponerse a los designios de la nobleza.

Sin embargo, la forma en la que las distintas monarquias fueron abolidas no es
casi totalmente desconocida. En el caso de Veii, el ultimo de sus monarcas es el que ya
hemos nombrado, Lars Tolumnius, pues tras su derrota ante los romanos en 432 a.C., pero
veinte afios més tarde fue restaurada temporalmente, como narra Tito Livio (V, 1, 3),
quizas como consecuencia de la division interna de la ciudad, que no permitia la eleccién
ordinaria de los magistrados. Segun Tito Livio, la reinstauracion de la monarquia causo
el rechazo del resto de ciudades etruscas, que se negaron a respaldar a Veii en su nuevo
enfrentamiento con Roma, que acabd con la destruccion de la ciudad en 396 a.C. Sin
embargo, como sefiala H. H. Scullard (1967, 225) las razones que expone Tito Livio para
esa reaccion insolidaria parecen tan esquematicas y falsas como romanas, puesto que es
probable que esta monarquia restaurada no fuese como la tradicional, sino una medida
excepcional temporal al modo de la dictadura romana y latina 0 quizas una tirania, por lo
que si que habria sufrido el rechazo del resto de ciudades gobernadas mediante regimenes
aristocréticos, y también podemos aventurar que si el resto de ciudades se mantuvieron
neutrales fue porque los intereses de Veii y los del resto de ciudades etruscas eran
radicalmente distintos, no como consecuencia de un rechazo a la monarquia. La ausencia
de dicho rechazo a la monarquia la encontramos, por ejemplo, en el foro de Tarquinia,
donde hay una inscripcién de mediados del s. IV a.C. en la que se celebra como lucumon
a un tal Aulus Spurinna, aunque seguramente estaba ya reducido al &mbito religioso. Otra
prueba son las laminas de oro punico-etruscas de Pyrgi, que tratan de la dedicacion de un
templo a Uni-Astarté-Juno, en la que se habla de un zilac, Thefarie Velianas, que es
nombrado como rey de Caere en el texto punico y del que se dice que estaba en tercer
afio de reinado y que, siguiendo a D. Briquel (1987, 147) parece ostentar un poder casi

43



tiranico, aunque con unas competencias religiosas que podian acercarlo a la figura del

monarca tradicional.

A partir del final de la monarquia, siguiendo a H. H. Scullard (1967, 226), el
sistema politico paso a estar regido por tres magistraturas con distintos grados de poder,
el zilac, el maru y el purthne, de las que desconocemos practicamente todas sus
competencias, aunque se han asimilado con el pretor, el edil y el cuestor. Sin embargo,
pese a la sustitucién del sistema politico monérquico por uno de magistraturas, en algunas
ciudades como Tarquinia encontramos evidencias de que, al igual que en Roma y en el
resto del Lacio, existian figuras sacerdotales que cumplian las funciones del rey. El
ejemplo mas claro es el de conocido como «sarc6fago del Magistrado» (CIE 5430 = TLE
131)*, datado en s. 11I-11 a.C. y que narra la carrera politica del difunto, Laris Pulenas®,
asi como su ascendencia familiar. En la inscripcion se muestra que ejercié muchos cargos
sacerdotales, que participd en cultos dedicados a numerosos dioses y que incluso practico
la haruspicina. Ademas, se lee que «comando la ciudad como lucumons; de manera que
esta persona no habria ejercido un poder politico-militar, sino que habria estado revestido
de una autoridad sacerdotal andloga a la del rex sacrorum en las comunidades latinas.
Esto sucedia en una poblacion en la que la monarquia habia sido abatida al menos desde
finales del s. V a.C. y que era federada de Roma, no municipium; por consiguiente es
dificil que esta figura apareciese fruto de la imitacion de la estructura religiosa de la
ciudad del Tiber. Por otra parte, como sefiala E. Bianchi (2010, 74-75), la comparacion
con Caere, en la que no encontramos nada parecido a un lucumuon en esta época, hace

sospechar que no existia una tendencia uniforme y generalizada.

Otra prueba de la existencia de esta figura sacerdotal es una inscripcion encontrada
en Etruria septentrional, de época imperial y escrita en latin (CIL XI 1610 = ILS 6607)3,
en la que se hace referencia a un regi sacrorum (cara B, linea 3). Esta inscripcion se ha
relacionado con la Faesuale etrusca, que alcanzo la categoria de municipium en época de
la Guerra de los Socii y que fue convertida en la colonia romana de Florentia en época de

César. De manera gue por la inscripcion no puede saberse con certeza si se trata de un rex

32 CIE 5430 = TLE 131: Laris Pulenas Larces clan Lar@al papacs / Vel@urus nefts prumts Pules Larisal Creices
/ ancn ziy neOsrac acasce creals Tarynal® spu [ reni lucairce.

33 De los dos elementos que componen el nombre, es casi seguro que el primero sea otra forma del titulo
de los lucumones Lars o Larte que aparecen en las fuentes literarias.

34 CIL X1 1610 = ILS 6607: A: V(ivo) [f(ecit)] / C. Murr[io]. B: aedili llliviro / pontifici / regi sacr[orJum / C.
Murrius / Eucharistus / patrono b(ene) m(merenti).

44



sacrorum cuyo origen se encuentra en Faeusale o en Florentia. No obstante, teniendo en
cuenta los antecedentes, es dificil que la direccion religiosa de un municipium o una
colonia quedase encargada a un rex sacrorum, puesto gque la primacia en la organizacion
religiosa romana la habian alcanzado los pontifices tiempo atrds; de hecho, la lex
Ursonensis (CIL 12 594(= 1l 5439) = ILS 6087 = RS | 25), en la que se plasma la
organizacion religiosa de una colonia, hace referencia a pontifices y augures, pero no a
un rex sacrorum. Por consiguiente, de acuerdo con E. Bianchi (2010, 76-79) la presencia
de este sacerdocio no deberia relacionarse con la conversion de la poblacion en
municipium o colonia, sino con la supervivencia de un sacerdocio de época arcaica,
probablemente un Aawyvue, cuyo nombre fue traducido al latin como consecuencia de la

evolucidn linguistica y la romanizacion de la zona.

Esa misma evolucion se observa en varias ciudades africanas, donde aparecen
figuras como el rex sacrorum de Altava, nombrado en una inscripcion del s. 111 d.C. ¥y
que ha llevado a pensar a C. Gabrielli (2003, 134-136) que se trata de un antiguo
sacerdocio local conocido en época punica como addir ‘azarim 0 addir kohanim que

cambié de nombre como resultado de la romanizacién de esta region.

Los elementos que identificaban a un Aoyvpe exteriormente eran, al igual que lo
que sucedié en Roma, las insignias que acompafiaron después a los magistrados; de
hecho, estos simbolos y vestimentas también influyeron en el atuendo de los monarcas
romanos y despues en el de los magistrados de Roma. Al mismo tiempo, los elementos
que acompariaban al triunfador como la corona de oro, la tunica palmata y la toga
purpurea o el trono de marfil, asi como la toga, fueron, con casi toda seguridad, simbolos
que portaba, vestia y acompafiaba al monarca etrusco, como el Vel Saties de la tumba
Francois de Vulci. A lo que debemos unir las fasces, que eran el simbolo de soberania por
excelencia, con el hacha y las varas que representaban la capacidad de castigar
fisicamente o incluso condenar a muerte primero de los reyes y después de los

magistrados, un elemento que estan asociados con los magistrados romanos pero que eran

35 AE 1933, 57: Q(uinto) Sittio Maximo, / regi sacrorum, bo/no et iustissimo vi/ro, amatori patriae, / priori
principi ciui/tatis nostrae, M(arcus) Aurelius Victor, pri/nceps praetori, age/ns in eodem sacrimo/nio,
dignissimo, raro / amico, una cum univer/sis Simpliciis popullaribus - - -].

45



de origen etrusco segutn Floro (1, 1, 5-6%) y segtn Silio Italico (Pun. 8, 480-490%"). Este
ultimo sitla su origen en Vetulonia, y, siguiendo a H. H: Scullard (1967, 222-223)
precisamente alli se encontrd el Unico ejemplar conservado, que a diferencia del romano,
contaba con un hacha de dos filos y no solo uno, al igual que el que aparece en la
representacion de Aulus Feluscus en una tumba de esa ciudad y que algunos han intentado
relacionar con el mundo minoico. A todo ello, segin D. Briquel (1987, 143), por la
importancia del papel del rey en la consulta de los designios de los dioses, deberiamos

unir el lituus, como el encontrado en la tumba de Caere del s. VI a.C.

Las fuentes que nos hablan del papel de los lucumones en la vida religiosa de sus
ciudades son muy limitadas y vuelven a ser externas. Por ejemplo, Varron (r. R. 11, 4, 9)
nos informa Unicamente del sacrificio de un cerdo a Ceres para favorecer la fertilidad.
Por su parte, Macrobio (Sat. I, 15, 13%) sefiala que cada nueve dias los ciudadanos

acudian ante el monarca y le consultaban acerca de los asuntos privados.

De manera que la principal funcién de los lucumones etruscos, al menos segln
nuestras fuentes, estaba estrechamente relacionada con lo que los romanos llamaba
“etrusca disciplina”, que era especialmente prestigiosa en Roma para conocer los
designios de los dioses. De hecho, en las ciudades serian los intérpretes oficiales de esos
designios, como sefiala Macrobio en el fragmento citado. Esta imagen estaria reforzada
por la informacion que nos llega a traves de Censorino (d. N. 1V, 13), que sefiala que ese
método de adivinacion fue una revelacion de Tages, un infante milagroso aparecido en

Tarquinia. A este respecto, no son pocas las referencias que tenemos de etruscos

36 Floro, Epit. |, 1, 5-6: |, 15, 5-6: “Por lo demas, no fue Tarquinio menos diligente en la paz que en la
guerra: sometio a los doce pueblos de Etruria tras frecuentes incursiones; de alli proceden las fasces, las
trabeas, las sillas curules, los anillos, las faleras, los mantos escarlatas y las pretextas; de alli, la celebracion
del triunfo en un carro aureo tirado por cuatro caballos, las togas coloreadas y las tunicas bordadas con
palmas; en sintesis, todos los adornos y emblemas gracias a los cuales la dignidad del poder adquiere
prestancia.” (Traduccién de G. Hinojo Andrés, |. Moreno Ferrero, Editorial Gredos, 2000)

37 Sil. Pun. 480-490: “Venian luego los soldados que, desde sus canteras de blanco marmol, enviaba Luna,
ciudad célebre por su puerto mas grande que cualquier otro, capaz de dar cobijo a un sinfin de navios y
cercar el mar; y los de Vetulonia, orgullo en otro tiempo de la raza meonia. Esta ciudad instaurd antes que
ninguna otra las doce fasces delante del magistrado, afiadiendo otras tantas hachas a modo de misteriosa
amenaza; ademas, adorné de marfil las elevadas sillas curules y fue la primera en bordar la toga con
purpura tiria; y también ella comenzé a avivar la batalla al son de la broncinea trompeta [...].” (Traduccién
de J. Villalva Alvarez, Akal, 2005)

38 Macr. Sat. 1, 15, 13: “De aqui que algunos consideren que nonae viene de aqui, como si dijéramos «el
inicio de una nueva observancia», o bien del hecho de que desde aquel dia hasta las idus siempre se
calculan nueve dias, tal como los etruscos observaban muchas nonas, porque cada nueve dias
presentaban respetos a su rey y le consultaban acerca de los asuntos privados.” (Traduccién de F. Navarro
Antolin, Editorial Gredos, 2010)

46



especialmente dotados para la adivinacion, pues estas gentes eran consideradas
autoridades en cuanto al conocimiento de la voluntad de los dioses, como por ejemplo,
Tarquicio Prisco, autor de finales de la republica que escribié obras como el Tratado
etrusco de prodigios o el Tratado de los prodigios de los arboles y al que cita el propio
Macrobio (Sat. 111, 7, 2°%); o como ilustra en los relatos romanos el papel de Tanaquil, la
esposa de Tarquinio Prisco, en relacion con el ascenso a la realeza romana de su esposo
0 su sucesor, Servio Tulio (Liv. I, 34; Liv. I, 36; Plut. Mor. 10, 64).

Por otra parte, como sefiala D. Briquel (1987, 142), no tenemos ninguna fuente
que nos informe de la sucesion de la realeza en Etruria, pero el caso de los Cilnii de
Arezzo, la familia de Mecenas, hace pensar que existian familias reales en algunas
ciudades. Sin embargo, la importancia de los métodos adivinatorios en la realeza etrusca
podria implicar que no hubiese una sucesién por primogenitura, sino que el designio de
los dioses podia jugar un papel esencial en el acceso al trono en las distintas ciudades;

quizas de manera similar a la resolucion de la disputa entre Romulo y Remo.
4. ARCONTE BASILEUS

Los reyes miticos de Atenas, desde Creope a Teseo, son célebres gracias a los
poetas y a su frecuente aparicion en la ceramica. Por el contrario, sus sucesores de la
dinastia de los Medontidas, que gobernaron después de la Guerra de Troya, son raramente
mencionados. El periodo que separa a Teseo de Dracon era ya oscuro para los propios
atenienses y no conservamos ningin documento contemporaneo; ademas, los textos que
conocemos para este tiempo son relativamente raros, tardios y poco detallados, pudiendo
remontarse unicamente a los atidografos y especialmente al primero de ellos Helanico.
La cuestion central es determinar si podemos confiar en la informacion que nos
proporcionan estos autores, que pudieron componer un relato histérico sobre los
monarcas y sobre la evolucion del sistema politico recopilando tradiciones anteriores,

tanto orales como escritas.

3% Macr. Sat. Ill, 7, 2: “Ahora bien, segun la tradicién transmitida en los libros de los etruscos, si este animal
(el carnero) se reviste de un color insdlito, se trata de un presagio, para el gobernante, de éxito en todas
sus empresas. Existe, sobre este tema, un libro de Tarquicio redactado a partir del Tratado etrusco de los
prodigios. Alli se vuelve a decir: «Si la oveja o el carnero se colorean con manchas purpuras o amarillas, al
primero de la hilera o de la estirpe se le acrecienta la prosperidad acompafiada de suma felicidad, la
estirpe propaga su descendencia con su esplendor y la hace mas dichosa».” (Traduccion de F. Navarro
Antolin, Editorial Gredos, 2010)

47



El primero de los Medontidas fue Mélantos que, segin Herddoto (V, 65), era de
Pilos y descendiente de Neleo y se habia refugiado en Atenas como consecuencia del
retorno de los Heréclidas. Tal y como relatan Helanico (Fr. Gr. Hist. 323 a F 23, 2) y
Eforo (Fr. Gr. Hist., 70 F 22), durante una guerra entre los beocios y los atenienses, el
rey Teseida de Atenas Timoites ofrecié su corona a quien derrotase al rey Xantos de
Beocia en combate singular. La victoria de Mélantos en dicho combate fue, entonces, el
fundamento de su nueva posicion. Su hijo Codro hubo de hacer frente a los peloponesios
y se sacrificO para salvar a la ciudad, lo que refleja una idea comun entre los griegos: el
sacrificio del rey salva la ciudad. En este punto la tradicion se divide. Por una parte, segun
nos informa Aristoteles (Ath. Pol. 111), algunos consideraban que el hijo de Codro, Acasto,
instituyo el arcontado vitalicio, que fue ostentado por miembros de la familia real. Por
otra parte, de acuerdo con Pausanias (1V, 9, 6-9), la crueldad de Hipomenes, que incurri6
en ¢fpic al condenar a muerte a su hija, le incapacitd para ejercer la realeza y se eligi6 al
primer arconte puesto que la crueldad e impiedad de Hipomenes habria sido de tal

magnitud que mancho a toda su familia y la incapacit6 para ejercer el poder.

De las listas y acontecimientos asociados a cada uno de los faoideic hay dudas ya
desde el Renacimiento, pero fue W. Smith en 1854 quien afirmé claramente que eran
listas legendarias, aunque algunas afirmaciones y nombres pudiesen ser correctos. No
obstante, su postura fue rechazada por muchos investigadores que esgrimian para ello los
descubrimientos de Schliemann. Esta cuestion ha sido discutida a lo largo de los siglos
XIX y XX, pues algunos como Willamowitz afirmaban que en Atenas podian haberse
conservado restos escritos desde, al menos, mediados del s. VIIl a.C. De manera que antes
de Helénico y los atidografos, los atenienses habrian mantenido una tradicion oral y
escrita respecto a sus reyes, entre los que estaria Codro. (Drews 1983, 88-93)

Como sefala G. De Sanctis (1975, 151-153), que los atenienses estuviesen regidos
por un monarca no significa que este fuese un rey absoluto, sino que estaba sujeto a la
deliberacion y las opiniones de los ancianos y los lideres de las principales familias. Poco
apoco, la autoridad institucional fue haciéndose cada vez mas amplia, por lo que el Estado
en construccion fue asumiendo funciones que anteriormente habian ejercido los
comparfieros y parientes del monarca de manera privada. De esa forma se fue minando la
autoridad de los sostenedores del régimen monarquico, que a su vez tenian poder e
influencia gracias a su tribu y su fratia, habiendo sido los garantes de la convivencia hasta

entonces. Poco a poco, el Estado asumid las competencias en aspectos como la justicia,

48



que Hesiodo sefiala como fundamental de la nobleza (TD. 37-40); por consiguiente, se
fue imponiendo un sistema de arbitraje, primero con alguien considerado imparcial por
ambas partes y después con un representante del Estado, el cual tenia fuerza para hacer

que se cumpliese su sentencia.

A partir de ese momento, el poder dejé de ser ejercido por los monarcas y Atenas
quedo bajo el control de un grupo de familias aristocraticas, los Eupatridas, cuyo poder
era ostentado de acuerdo con un sistema de arcontes. Segun G. De Sanctis (1975, 176),
con el arcontado, la autoridad regia fue dividida y reducida Unicamente a un afio de
duracion, pero el cambio no fue por medio de una revuelta sangrienta, sino que, en
principio, en 753-2 a.C., el arcontado fue ocupado por personajes de la familia real, que
vieron su mandato limitado a diez afios y después, en 683-2 a.C., esa dignidad fue abierta

al resto de aristocratas.

El dpywv Baoiievg fue el sucesor religioso de los antiguos reyes de Atenas,
debiendo atender, ademas, los asuntos legales relacionados con la tradicion y la religion;
por ejemplo, la gestion de las tierras sagradas, las disputas entre rivales por un sacerdocio
y el registro de los casos de impiedad. Estos deberes, junto con la venerabilidad del cargo,
podian haberle proporcionado un aura de santidad que, segin R. Garland (1990, 80),

probablemente se difumind en el s. V a.C. junto con la reforma del Aredpago.

Los métodos de eleccién del dpywv Boaoileic fueron variando a lo largo del
tiempo, ajustandose al del resto de arcontes. Segun nos informa Aristételes, entre la época
de los Pisistratidas y 487 a.C., los nueve arcontes eran elegidos (Ath. Pol. XXII, 5); entre
487 y 457 a.C., los dsuoc debian escoger a 500 candidatos y el cargo era sorteado entre
ellos (Ath. Pol. XXIl, 5); finalmente, a partir del s. IV a.C. y de acuerdo con el mismo
Aristoteles, el dpywv Baoilevg debia ser elegido por sorteo entre una lista compuesta por
10 candidatos por tribu que eran, al mismo tiempo, escogidos mediante sorteo (Ath. Pol.
VIII, 1). En cuanto a quienes podian acceder a este puesto, las condiciones también eran
iguales que las del resto de los arcontados, es decir, reservado a las dos primeras clases
censitarias solonianas (Ilevraxoaiouédvor € inreic) hasta 457 a.C., cuando se abrio a los
Cevyitar. De manera que, entre los siglos V y IV a.C., el acceso al dpywv Baoiledg estuvo
vetado para los @7jzeg, al igual que el resto de los cargos publicos, aunque en la practica

esa prohibicion podia vadearse.

49



Al igual que el resto de aspirantes a arcontes, el ¢pywv Bacileic debia pasar el
examen de adecuacion, la doxiuacio, como describe Aristoteles (Ath. Pol. LV), para
verificar que eran ciudadanos de nacimiento y que no habian incurrido en ninguna
indignidad que los convirtiese en inadecuados para el cargo. Ademas, como su esposa
jugaba un papel importante en los ritos que debia realizar, era indispensable que estuviese
casado; por lo tanto, si era elegido alguien soltero, la mas probable es que debiera casarse
lo antes posible, antes de que tuviese lugar la doxiuacio 0 de la celebracion de AvOsotipra,
si es que queria ejercer el cargo. lgualmente, cuando abandonaba esta dignidad, debia
rendir cuentas de su gestion y entraba a formar parte del Aredpago a no ser que hubiese

cometido una falta grave.

Tanto el dpywv Baocilevg como el worduapyog, segun Aristételes (Ath. Pol. LVI,
1) elegian a dos asesores cada uno, conocidos como mdpedpor, que debian someterse
también al examen de adecuacion y rendir cuentas al final de su ejercicio, aunque eran
nombrados y escogidos por estos arcontes y no elegidos por el pueblo o sorteados. Segun
P. Carlier (1984, 328), se trata probablemente de una prerrogativa conservada de los
antiguos reyes, ya que guarda un notable paralelo con los zo6101t nombrados por los reyes
de Esparta (Herodoto V1, 57). El mismo P. Carlier destaca que se trata de una forma muy
aristocratizante de eleccién, puesto que nada impedia que familiares o amigos fuesen
nombrados para esos cargos; pero también tenia una utilidad, pues los elegidos para esos
arcontados que fuesen pobres o inexpertos podia escoger a auxiliares ricos o

experimentados que les guiasen en sus actos.

Segun Julio Polux (VI, 77), el dpywv Baocilebg vestia con un manto particular
conocido como kpetikog Y UNOS zapatos conocidos como facidideg. EI primero se trata de
un manto ligero empleado por una mujer en las Tesmoforias de Aristofanes (V, 730%).
Realmente, Polux es el Unico que hace de este manto la vestimenta propia del rey, por lo

que puede tratarse de una confusion.

Como hemos sefialado anteriormente, el dpywv Booileic debia gestionar las
tierras sagradas, pero siempre lo hacia bajo el control de la fovls y teniendo en cuenta

las decisiones tomadas por el pueblo; estas tierras eran principalmente las zsuévy,

40 Aristof. Tesm. V, 730: “Pariente. — Préndelos y quémalos (Al rorro). TU quitate ya tu manto cretense
(Himdtion Kretikon), y de tu muerte, nena, echa la culpa sélo a una mujer, tu madre. [...]” (Traduccion de
L. Gil Fernandez, Gredos, 2013)

50



explotadas por arrendatarios. También debia realizar la ejecucion de algunos de los
impuestos locales (como aparece en la inscripcion IG, 12, 94, relativa al santuario de
Codro y datada en 418-17 a.C.). También podia estar a cargo de delimitar los santuarios
y las tierras sagradas, como aparece en una enmienda de Lampon al famoso decreto sobre
las primicias de Eleusis de 421-416, en la que se encarga al rey de fijar los limites de los

santuarios del Pélargicon (IG, 12, 76).

De acuerdo con Aristoteles (Ath. Pol. LVIII), entre las atribuciones del dpywv
Baoiiete estaba la de organizar algunas fiestas, asi como controlar la celebracién de los
rituales que estaban encargados a otros sacerdotes; de manera que su funcién era en
muchos casos de supervisor. Segun lo que sabemos de las Aauradnpopio y las Ajvoua, el
rey se encargaba principalmente de la organizacion de las procesiones y de los certdmenes
que debian tener lugar en esas festividades, como sefiala Pausanias (I, 30, 2),
seleccionando a los coregos de las cinco comedias y a los autores que debian participar

en la competicion.

Por el contrario, su participacion en el culto de los Misterios de Eleusis esta
atestiguada gracias a Pseudo-Lisias (Contra Andocides, I1V*), que nos informa de que
ofrecia en nombre de los atenienses un sacrificio xaza ta mdzpio en el Eleusision de
Atenas y en el santuario de la propia Eleusis. El dia 15 de Bondpopucv el dpywv Baoileds
reunia en la woixidy orod a los candidatos a la iniciacion; el 17 encabezaba la procesion
solemne que debia llevar los objetos sagrados hasta Eleusis junto a los épiméletes y el dia
20 de ese mismo mes se celebraba un gran sacrificio en los santuarios de Deméter y Kore.
Estos actos tenian lugar en la parte publica de la fiesta, ya que los ritos de iniciacion
celebrados los dias 21 y 22 eran competencia exclusiva de las familias eleusinas de los
Eumolpides y los Kérikes, mientras que el dpywv Baociledc tan solo asistia como

observador para evitar que se cometiese un sacrilegio.

4 Lis. And. 4: “Veamos, por tanto: si ahora Andocides sale con bien de este proceso, gracias a vosotros, y
se presenta para entrar en el sorteo de los nueve arcontes y le toca ser rey, ino es verdad que os
representard a vosotros al hacer sacrificios y formular los votos segin la costumbre patria (katd ta
natpla), bien sea en el Eleusinio de aqui o en el templo de Eleusis, y que se cuidara de la fiesta durante
los misterios, procurando que nadie cometa delito ni impiedad con respecto a las cosas sagradas?”
(Traducciéon de M. Fernandez-Galiano, CSIC, 1986)

51



Con ocasion de AvBsotipia, la esposa del dpywv foocitevg, la facilicoa, jugaba
un papel muy sefialado. Esta fiesta, de acuerdo con Tucidides (ll, 15, 4*?), era la mas
antigua de las dedicadas a Dionisos. En ella, la organizacion y la presidencia de los
concursos estaba asignada al dpywv Bacidevg, actuando como administrador de la funcion
religiosa. Por su parte, la faciliooa, como sefiala Demostenes (Contra Neera, 73), debia
Ilevar a cabo un ritual secreto con la mayor solemnidad y precision. Gracias a ese discurso
podemos hacer una reconstruccion aproximada del papel que jugaba la facilicoa. La
primera parte de la ceremonia tenia lugar en el santuario de Dionisos en Limnais, que no
estaba abierto salvo en esta ocasion. Con la asistencia de catorce gerairai, ancianas
respetables escogidas por el dpywv faciievg, y del heraldo sagrado de Eleusis, la reina
debia jurar sobre los cestos colocados en el templo y ante el altar que estaba libre de toda
deshonra y todas ellas se comprometian a celebrar las Théonia y las lobaccheia en honor
a Dionisos; entonces los cestos eran abiertos y la reina y las ancianas tenian acceso a los
objetos sagrados, que, naturalmente, debian quedar en secreto y por ello desconocemos
que eran. Ademas, la reina debia ofrecer sacrificios concretos en nombre de la ciudad y

penetrar en solitario al 4dvrov del templo.

El ritual mas importante del dia era la unién de la faciliooa con Dionisos, que
tenia lugar en el Bovkoléwv, la antigua residencia del rey, al sudeste del Agora. Aunque
ningun texto nos habla de la ceremonia del traslado, un pequefo yod¢ ilustrado con figuras
rojas (G. Ritcher 1925, 181) nos permite suplir en parte esta laguna, pues aparece un
pequefio personaje barbado sobre un carro con baldaquino y una segunda figura
masculina que tiende la mano a una joven. Seguidos todos ellos por tres personajes que
portan lo que parece el casco de un barco. Esta representacion parece ser la del casamiento
del dios con la fasitiooa, una hierogamia en la que, segun la hipdtesis de L. Deubner
(1932, 108), el apywv Baoilete era quien representaba el papel del dios. Esto significa
deducir mucho de un objeto que quizas solo intentase representar una ceremonia de
casamiento, segun P. Carlier (1984, 334); aunque tampoco puede negarse que quizas este

antiguo ritual tenia como objetivo la concepcion del infante real.

El significado religioso de la ceremonia es muy claro, la unién de la reina en

representacion de la ciudad con la divinidad. Una unidn carnal entre el rey y la reina que,

42 Thuc. II, 15, 4: “[...] y el de Dionisio de Limnas, en cuyo honor se celebran, el doce del mes Antesterion,
las fiestas dionisiacas mas antiguas, segln la costumbre que todavia siguen actualmente los jonios
descendientes de los atenienses. [...]” (Traduccion de J. J. Torres Esbarranch, Editorial Gredos,2000)

52



siguiendo a P. Carlier (1984, 335) seguramente tendria la finalidad de asegurar mediante
magia simpatética la fecundidad de las tierras, de los animales y de las mujeres de la
ciudad, asi como lavar el aspecto maléfico del acto sexual para todos los ciudadanos. De
manera que en estas fiestas el dpywv Baoileic y su esposa ejercian el que era uno de los
poderes sagrados, seguramente, mas propios de la monarquia primitiva, el de asegurar la

fecundidad y prosperidad de la comunidad.

Otra de las funciones religiosas del dpywv Baociletc era la designacion de las
appnodpor. El pueblo elegia a cuatro nifias bien nacidas de entre siete y once afios y el
dpyawv Baoilebc escogia a dos de ellas para tejer, a partir de la fiesta de Xadyeia, el peplos
que era ofrecido a Atenea en las Ilava&ivaia. De acuerdo con Pausanias (I, 37, 3), las
nifias debian llevar sobre sus cabezas cestos con objetos sagrados y descender a un
santuario subterraneo dedicado a Afrodita para depositar esos objetos y volver con otros
también escondidos; después debian subir a la Acropolis y comenzar su tarea de tejedoras.
H. W. Parke (1977, 241) consideraba que, en origen, estas eran las hijas del monarca y

que se dirigian al palacio, que antiguamente estaba situado en la Acropolis.

En cuanto a los wapaoitol, el dpywv Baoilede debia nombrarlos de acuerdo a las
normas de cada dsuog y debia verificar que cumpliesen con los requisitos de cada uno. Su
principal funcion era llevar trigo y otros cereales a los santuarios y, en algunos casos,
como el que se llevaba al Bovkoléwv, repartirlo por los santuarios atenienses (Polux VI,
35; Ateneo, 235 C*). De esa forma se sefialaba la relacion entre el dpywv Baoiieic y los
cultos de las distintas poblaciones del Atica; debemos tener en cuenta que el dpywv
Baoiletg no solo era el administrador de esos santuarios, sino que tomaba parte en

muchos de los antiguos cultos, aunque su intervencion era muchas veces secreta.

Las funciones del dpywv Baoiievg no eran solo religiosas, sino que, como sefala
Aristoteles (Ath. Pol. LVII, 2), también tenia competencias en asuntos judiciales si habia
una dimension religiosa del crimen; por ejemplo, las relativas a la acusacion de impiedad,

sin importar quién o en qué circunstancias habia tenido lugar, los conflictos por la

43 Aten. 235 C: “Por eso también en la ley del arconte Basileo estd escrito lo siguiente: ‘Debe ocuparse el
Basileo, por lo que a los arcontes se refiere, de que sean nombrados, y de que los pardsitos sean elegidos
entre los demos conforme a los estatutos. Que los pardsitos del Estado seleccionen, cada uno de la porcién
que le corresponda, la sexta parte de un medimno de cebada, y que la consuman los atenienses presentes
en el recinto sagrado, conforme a las costumbres ancestrales. A su vez, que entreguen a los magistrados
en honor de Apolo la sexta parte de un medimno los parasitos de Acarnas, después del cobro de la
cebada.” (Traduccién de L. Rodriguez-Noriega Guillén, Grados, 2006)

53



posesion de un sacerdocio y las disputas relativas a los privilegios de los distintos
sacerdotes. Es probable que, como todos los magistrados, el dpywv Baociieds pudiese
imponer multas de hasta 50 dracmas por su propia iniciativa, pero si la infraccion religiosa
era mas grave, el culpable debia ser llevado ante el Aredpago, el cual podia imponer una
de hasta 500 dracmas. Para acusaciones mas graves de sacrilegio, como por la que se
juzgo a Saocrates, el dpywv Baoileve presidia un tribunal con un jurado de 500 hombres

(Diogenes Laercio 11, 41).

En el caso de los crimenes de sangre, el acusado era inscrito en una lista y se le
prohibia solemnemente frecuentar el Agora o los lugares sagrados hasta que se dilucidase
el crimeny, en su caso, fuese declarado inocente. No obstante, segin Antifonte (Sobre el
Coreuta 38), el dpywv Baoiletg podia negarse a inscribir en esa lista a un acusado si
consideraba que no habia base suficiente para la acusacién o no tenia tiempo durante su
mandato para realizar las tres prodikasiai legales necesarias para instruir el caso antes de

que entrasen en el poder los nuevos arcontes.

Después de la legislacion de Dracén, parece que el dpywv Baocideic Siguid
desempefiando un papel esencialmente igual en el caso de homicidio, al menos en cuanto
al procedimiento, pues, pese a que Aristdteles habla de los pvlofacileic cuando hace
referencia a la legislacion de Dracdn (Ath. Pol. LVII), en ningln caso aparecen en el
discurso de Antifonte, por lo que Dracédn cuando utiliza el plural debia referirse a los que

ocupasen el cargo en los afos sucesivos y no a los pvlofooileis.

La Bacileiog otoa era el lugar donde se exponian las leyes més venerables de la
ciudad, muchas de las cuales debian ser aplicadas por el propio dpywv paciievg, como la
ley de Dracén (IG. 12 115. 11, 4-8). Alli también era donde los nueve arcontes debian jurar
su cargo una vez hubiesen pasado su doxioaio (Arist. Ath. Pol. LV, 5) y donde se

celebraban los juicios por impiedad y por asesinato (Plat. Eutifron, 2 a*}).

El dpywv Pacilevg, pese a llevar el nombre de rey, no era el arconte mas
importante de Atenas, sino que era el dpywv érdvouog quien tenia mayor autoridad.
Incluso en el plano religioso, no era el dpywv Bacilei¢ el Unico capacitado, puesto que,

aunque estaba encargado de los cultos tradicionales, los nuevos fueron confiados al dpywv

44 plat. Eut. 2 a: “Eutifrén. — ¢Qué ha sucedido, SAcrates, para que dejes tus conversaciones en el Liceo y
emplees tu tiempo aqui, en el Pértico del rey? Pues seguro que tu no tienes una causa ante el arconte rey,
como yo la tengo.” (Traduccién de J. Calonge Ruiz, E. Lledé ifiigo y C. Garcia Gual, Editorial Gredos, 1982)

54



éravouog. NO obstante, segin sefiala R. Parker (1996, 7-8), los investigadores actuales
han comenzado a dudar de la existencia real de una monarquia hereditaria en el Atica, en
parte porque la afirmacion de Aristoteles (Ath. Pol. LVII, 1, 3, 3), que dice que gestionaba
casi todos los cultos ancestrales, no coincide con el hecho de que la Targelia, un ritual de,
aparentemente, gran antigiiedad, estaba a cargo del arconte ep6nimo, aunque esa situacion
pudo ser fruto de una reforma de la que no tenemos constancia, puesto que seguramente
hubo multitud de reinterpretaciones del papel de los distintos oficiales a lo largo de los

siglos.

Esta pérdida de importancia, desde unos comienzos en que era el unico junto al
roAéuapyog, muestra que la evolucion ateniense no fue muy distinta a la del resto de
ciudades donde la realeza fue dividida en magistraturas, la duracién de las mismas se fue
reduciendo progresivamente y se fueron abriendo de manera gradual a la totalidad de la
poblacidn; al tiempo que pasaron de ser escogidos por un reducido de iguales a ser objeto
de sorteo entre miembros de todos los grupos sociales ciudadanos. Hemos de tener en
cuenta que, como propone P. Carlier (1984, 371), probablemente el cambio no se produjo
como consecuencia de un acto revolucionario de la aristocracia, sino que es posible que
en Atenas, que en el s. VIII a.C. estaba regida por un monarca al modo homérico, con
importantes privilegios materiales, este fuese perdiendo autoridad en favor de otros
grupos sociales. Aunque este rey, que se encarné en la dinastia de los Medontidas,
celebraba los sacrificios, juzgaba las causas de importancia y comandaba las tropas de la
comunidad, estaba rodeado de un grupo de aristocratas que, quizas, en un momento de
debilidad buscaron un mayor control del poder a mediados del s. VIII a.C., que fue
repartido entre miembros de la familia real. En principio, estos tres primeros arcontados
fueron vitalicios, pero su duracion se fue reduciendo y al final pudieron optar a ellos
miembros de otras familias eupatridas, quizds como consecuencia de la incapacidad
militar, la indulgencia judicial o el sacrilegio. Finalmente, entre 683 y 681 a.C. se creo el
arcontado anual, que dejé como ultimo vestigio de la antigua realeza y sus

responsabilidades religiosas al dpywv faciievs.
5. BASILEIS LACEDEMONIOS

La realeza lacedemonia era la excepcion en la época clasica helénica, ya que
continuaba ejerciendo unos amplios poderes en su comunidad y conservando los usos
arcaicos, en un momento en que los reyes habian desaparecido o perdido mucha
relevancia en el resto de poleis y ethnos helenos.

55



La realeza lacedemonia era hereditaria y estaba limitada a las dinastias de los
Agiadas y los Europdntidas, existiendo, ademas, unas reglas precisas para la sucesion ain
dentro de dichas familias. El ejemplo de Leotiquidas y Agesilao, hijo y hermanastro del
rey Agis 11, que narra Jenofonte (Hel. 111, 3, 2%), muestra que la realeza se transmitia,
siempre que tuviese, a los hijos del rey difunto y no a sus hermanos. Sin embargo, la
sucesion no era simplemente por primogenitura, como puede parecer a traves de la
narracion de Herddoto (V, 42, 1-2%), pues los lacedemonios no ascendieron a Dorieo,
hijo mayor de Anaxandridas Il, sino a Clebmenes, su hermanastro, pues habria nacido
una vez su padre habia llegado al trono. Otra evidencia de preferencia por los nacidos “en
la purpura” se encuentra en Herodoto (VII, 3), cuando narra que Demarato apoy¢ el
ascenso de Jerjes porque congeniaba con la ley espartana. En caso de existir descendencia
masculina, el sucesor potencial disfrutaba de una educacién especial y estaba exento de
la éywyn, segin Plutarco (Agesilao, 1, 2-4*7), pues esta ensefiaba a los soldados a
obedecer, no a los reyes a mandar, por eso los sucesores permanecian al lado de sus padres
e incluso, cuando alcanzaban la edad adulta, podian acompafiar o incluso sustituir a su
padre a la cabeza de alguna expedicion. Sin embargo, este sistema de sucesion, que dejaba
de lado a otros posibles reyes, llevé a algunos como Dorieo o Lisandro a intentar cambiar
la forma de sucesion para que atendiese a la primogenitura (Herddoto V, 42, 1-2) o

hubiese una eleccion entre miembros de las familias reales (Plutarco. Lis. 24, 4-5%8). Solo

4 Jeno. Hel. 1ll, 3, 2: “Como Leotiquides decia: «Mira, Agesilao, la ley exige que reine no el hermano, sino
el hijo de un rey; pero si se da el caso de que no tenga hijos, entonces podra reinar el hermano. [...]»”
(Traduccién O. Guntifias Tufion, Editorial Gredos, 1977)

46 Herod. V, 42, 1-2: “Pues bien, seglin cuentan, Cledmenes no se encontraba en su sano juicio —estaba,
mas bien, ligeramente desequilibrado—, en tanto que Dorieo descollaba a la cabeza de todos los jovenes
de su edad, por lo que se hallaba plenamente convencido de que, en razén de su valia personal, seria él
quien obtendria el trono. Tan sumamente persuadido estaba de ello que, cuando, a la muerte de
Anaxandridas, los lacedemonios, con arreglo a su ley, nombraron rey a Cledmenes, el mayor de sus hijos,
Dorieo, se molestdé muchisimo [...]"” (Traduccidn de C. Schader, Editorial Gredos, 1981)

47 Plut. Agesilao, 1, 2-4: “Como legalmente el reino pertenecia a Agis, Agesilao decidid vivir como un
particular. Pasé la educacién ciudadana de Esparta, que imponia un régimen de vida duro y penoso pero
que ensefaba a los jévenes a obedecer [...]. La ley exime de esta obligacion a los jovenes que reciben
educacién para el trono; pero a Agesilao le ocurrié el hecho insélito de llegar al poder sabiendo lo que es
la obediencia [...].” (Traduccidn de J. Bergua Cavero, S. Bueno Morillo y J. M. Guzman Hermida, Editorial
Gredos, 2007)

48 plut. Lis. 24, 4-5: “[...] Ahora veia con pesadumbre que la ciudad que él habia hecho crecer estaba
gobernada por otros que no eran mejores que él, y resolvid que el poder pasara de estas dos casas al
nucleo comun formado por los Heraclidas, o, seglin otros, no solo a los Heraclidas, sino a todos los
espartanos, para que la dignidad no perteneciera solo a los descendientes de Heracles, sino a los que lo
imitaran en esa virtud por la que Heracles habia obtenido honores divinos. [...]” (Traduccion de J. Cano
Cuenca, D. Hernandez de la Fuente y A. Ledesma, Editorial Gredos, 2007)

56



cuando un rey moria sin hijos, la realeza era entregada a sus hermanos, comenzando por

el mayor, como le ocurrié a Lednidas, que fue llamado a reinar en lugar de Cléombroto.

Entre los privilegios de los Baoi/sic estaba la gerea, la doble racién de todo lo que
se servia en los banquetes (Jenofonte, Rep. Lac. XV, 4*°) —pudiendo ceder, como los reyes
homéricos, parte de su racién a algin guerrero o individuo especialmente valeroso
(Homero Il. VII, 344)—; asi como la presidencia conjunta de dichos banquetes y de los
juegos, lo que nos inclina a pensar que sus funciones eran colegiadas. Por consiguiente,
en los juegos, banquetes y comidas publicas, los reyes siempre tenian asientos reservados
(Herddoto VI, 57, 1), eran los primeros en ser servidos (Herodoto VI, 57, 1) y tenian una
asignacion para participar en esas celebraciones, como indican Jenofonte (Rep. Lac. XV,
4) y Plutarco (Lic. XII, 3). Unos privilegios que pueden parecer banales pero que estaban
reservados a los magistrados y sacerdotes en el resto de ciudades. Herddoto (VI, 57, 1; 2;
1, 15; 11, 17-18) sefiala que habia cuatro tipos de banquetes a los que los reyes estaban
obligados a asistir: los banquetes religiosos, la ovooitia, las comidas ofrecidas por el otro

monarca y las invitaciones de los particulares.

Respecto al mando sobre las tropas, Jenofonte (Rep. Lac. XV, 2°°) sefiala que los
reyes dirigian a las tropas de la ciudad, pero era la apella la que votaba y decidia sobre la
paz y la guerra, entonces los éforos llamaban a la movilizacion y decidian los grupos de
edad llamados a las armas y la magnitud de las fuerzas; un procedimiento que confirmado
tanto por Tucidides (I, 87) como por Jenofonte (Hel. 11, 2, 23; 1V, 6, 3; V, 2, 20; VI, 4,
3). Ademas, seria también la apella quien decidia que Baagiiet¢ 0 que general dirigia a las
tropas. De manera que a finales del s. V y el s. IV a.C. la autoridad del monarca solo se
ejercia en el ejército y una vez que este estuviese preparado para salir de la ciudad,
aunque, segun Aristoteles (Pol. 111, 14, 3 1285 a°1), solo se convertia en hegemén cuando

abandonaban el territorio espartano.

No obstante, la afirmacion de Herddoto de que podian llevar la guerra contra una

territorio (VI, 56) puede significar tanto que dirigian a la tropa como que podian tomar la

“ Jeno. Rep. Lac. XV, 4: “Para que los reyes vivieran en tiendas al aire libre, se les asignd una tienda publica,
y los honré con doble racién en las comidas, no para que comieran el doble, sino para que pudieran
distinguir con ello a quien quisieran”. (Traduccidn de O. Guntifias Tufion, Editorial Gredos, 1984)

%0 Jeno. Rep. Lac. XV, 2: “Dispuso, pues, que el rey fuera el encargado de celebrar todos los sacrificios
publicos por la ciudad, ya que procedia de un dios, y de tomar el mando del ejército, cualquiera que fuese
el destino determinado por la ciudad.” (Traduccion de O. Guntiias Tufion, Editorial Gredos, 1984)

51 Arist. Pol. Ill, 14, 3, 1285 a: “[...] cuando sale del pais en campafia, el rey es jefe de lo concerniente a la
guerra; [...]” (Traduccion de C. Garcia Gual y A. Pérez Jimenez, Alianza Editorial, 1986)

57



decision de declarar la guerra, lo que nos daria una vision diferente de las prerrogativas
de los Baoileic. Es posible que la capacidad de declarar la guerra fuese un antiguo
privilegio ya en desuso, tal vez la institucion experiment6 una evolucién desde la época
de este autor a la de los otros, o quizas debamos interpretarlo de forma que encaje con las
afirmaciones de Jenofonte o Tucidides. Pero también puede que los reyes, si estaban de
acuerdo, pudiesen enviar una expedicion, como la de Eleusis de 506 a.C. que narra
Herddoto (V, 75). En ella estaban presentes tanto Demarato como Cle6menes, no
obstante, puede que tuviesen un mando colegiado y siguiesen los designios de la apella;
pues hasta entonces por la presencia de ambos monarcas en campafia era habitual, con lo
que se hacia evidente la asociacién de los reyes con los Dioscuros (Herodoto VI, 57, 5),
lo que, a su vez, reforzaria la idea de la colegiacidon. Aunque lo cierto es que Clebmenes
dirigio la politica exterior espartana durante su reinado, puede que se debiese a su
capacidad para persuadir a los distintos 6rganos de cumplir su voluntad y no a una

prerrogativa especial que le permitiese prescindir del otro monarca.

Los poderes del monarca estan muy claros en la Republica de los Lacedemonios
(XI111) y se ejercian en su plenitud cuando tomaban el mando de los ejércitos. Antes de
partir con las huestes, el rey debia sacrificar a Zeus Agétor y a las divinidades asociadas
a él. Ademas, podia decidir sacrificar a otras divinidades y consultar los oraculos para
conocer la opinién de los dioses acerca de la expedicidn. Por ejemplo, Ageésipolis consulto
a Zeus de Olimpia y a Apolo sobre la tregua sagrada invocada por los argivos (Hel. 1V,
7, 2-3). Si las divinidades se mostraban favorables, el Baoiievc conducia al ejército a la
frontera, llegando a los limites del territorio de la ciudad, donde debia celebrar nuevos
sacrificios en honor a Zeus y Atenea de acuerdo con Jenofonte (Rep. Lac. XIllIl, 2). Esta
etapa de la expedicion estaba marcada por la solemnidad, con la que el monarca esperaba
asegurarse el favor divino. Ademas, durante la campafia, el Baoiietg, podia celebrar todos
los sacrificios que considerase necesarios, si seguimos la informacion de Jenofonte (Rep.
Lac. XIIl, 3) y Herddoto (VI, 56, 11, 7-9).

En campafia, era el monarca quien decidia el itinerario a seguir (Herddoto VI, 56,
1, 1; Jenofonte, Rep. Lac. XIlll, 6), asi como el momento y el lugar de instalar el
campamento (Jenofonte, Rep. Lac. XIIlI, 10), cuando presentar batalla o si era necesario
evitarla; el rey también determinaba que tactica se debia seguir y que estrategia era la mas
conveniente, una posicién de fuerza que posibilitaba la estricta jerarquia militar

lacedemonia (Jenofonte, Rep. Lac. XIII, 5). Antes de la batalla, el Baoileic realizaba un

58



sacrificio a las musas (Plutarco. Lic. 21, 7°%; 22, 4-5°%) y sobre la linea de batalla debia
sacrificar una cabra joven a Artemis Agrotéra (Jenofonte, Rep. Lac. XIII, 8%*; Plutarco.
Lic. 22, 4). El BaoiAevc combatia en primera linea, como todos los comandantes griegos,
pero podia mantener la direccion del combate en todo momento gracias a la jerarquia
militar espartana, mucho mas estable, funcional y disciplinada que la del resto de
comunidades griegas (Tucidides. V, 71, 3). Ademas, después de la batalla, si era
victoriosa, el rey verificaba el nimero de muertos y repartia el botin, reservandose para

si una parte de su eleccion (Herddoto I1X, 81).

Ademas, la autoridad de los reyes no solo se limitaba a sus propias tropas, sino
también sobre las de todos los lideres militares destacados en la zona (Jenofonte, Hel. 11,
4, 30 ss.; 111, 4, 6), pues su autoridad era superior a la de cualquier jefe militar. Ademas,
Aristételes dice que en el campo de batalla los reyes tenian derecho sobre la vida y la
muerte de sus hombres (Pol. I1, 14, 1285 A).

De la misma forma, parece que el rey podia decidir cuando terminaba una
expedicion, bien porque empezase el otofio y la época de guerras se diese por concluida,
bien porque se cumpliesen los objetivos marcados o porque hubiese problemas
insalvables, como terreno impracticable o ausencia de abastecimiento, pero también por
razones diplométicas como treguas o tratados (Herddoto VI, 73; Tucidides V, 60, 2;
Jenofonte, Hel. V, 4, 15; V, 4, 59). Pero esa decision dependia también de las autoridad
de la ciudad, que podian Illamar al rey de vuelta a Esparta, quien ademas no podian
concluir un tratado de paz sin contar con las instituciones de la ciudad a partir del s. V
a.C. (Jenofonte, Hel. 11, 4, 35; V, 3, 23-25). A partir de entonces la decision correspondia
a una asamblea presidida por los éforos vy, si se trataba de una expedicion federal, debia

52 plut. Lic. 21, 7: “Efectivamente, en los combates el rey sacrificaba antes a las Musas, recordandoles, sin
duda, su educacién y los juicios de que eran objeto, a fin de que arriesgados fueran en los peligros y
realizaran hazafias dignas de algin renombre los combatientes.” (Traduccién de A. Pérez Jiménez,
Editorial Gredos, 1985)

53 Plut. Lic. 22, 4-5: “Y cuando ya su falange estaba formada y los enemigos a la vista, en ese momento el
rey hacia el sacrificio de la cabrita e invitaba a todos a coronarse, y daba orden a los flautistas de que
interpretaran el kastdreion (melodia de Castor, canto de marcha). A la vez se iniciaba un pean de marcha.
Y asi el espectaculo era a un tiempo solemne y sobrecogedor, pues se ponian en movimiento
ritmicamente, al son de la flauta, sin dejar ni un resquicio en la falange ni conturbados en su espiritu, sino
guiados apacible y alegremente por la musica hacia el peligro.” (Traduccién de A. Pérez Jiménez, Editorial
Gredos, 1985)

54 Jeno. Rep. Lac. XlIl, 8: “Asimismo, Licurgo proyectd las cosas siguientes de la forma mds ventajosa para
luchas con las armas, en mi opinidn al menos. En efecto, cuando se sacrifica una cabrita, ya a la vista del
enemigo, es costumbre que todos los flautistas presentes toquen la flauta y que ningin lacedemonio esté
sin coronar.” (Traduccion de O. Guntifias Tufion, Editorial Gredos, 1984)

59



ser un congreso de la liga, como el convocado para la Paz de Nicias (Tucidides V, 17); al
igual que la tregua de Agis con los argivos (Tucidides V, 60, 1). Por el contrario, las
autoridades de la ciudad si que podian firmar un tratado sin contar con los Baoileic
(Tucidides IV, 117; V111, 5, 3; 6, 3).

De esta forma, el rey, siendo el responsable de todas las iniciativas religiosas,
estratégicas y diplomaticas en campafia, estaba subordinado a la soberania de la ciudad,
pudiendo ser convocado a Esparta en todo momento y debiendo aceptar los acuerdos

concluidos por las autoridades ciudadanas.

Las competencias de los Baoiieic en el ambito civil eran muy variadas, tal y como
sefiala Herodoto (VI1, 57): los sacrificios realizados en honor a Apolo el primer y el
séptimo dia de cada mes y la presidencia de los banquetes rituales; aunque también sefiala
que los reyes lacedemonios ejercian los sacerdocios de Zeus Lacedemonio y Zeus Uranio
(VI, 56°). Sin embargo, Jenofonte (Rep Lac. XV, 2) afirma que todos los sacrificios en
nombre de la ciudad eran oficiados por los Baosideic. ES posible que, con esta afirmacion,
este autor intentase destacar el gran papel religioso de los monarcas atribuyéndoselo a su
ascendencia divina; pero lo mas probable es que se tratarse de una exageracion, pues
sabemos que en el sacrificio de Artemis Ortia (Pausanias 11, 16, 7) no se habla de los
reyes o sustituto alguno. Por lo tanto, podemos deducir que no eran los Unicos sacerdotes
de la ciudad. Los Baoiieic no solo realizaban los sacrificios regulares fijados en el
calendario, sino que también podian llevar a cabo algunos excepcionales (Jenofonte, Hel.
I11, 3, 4). No obstante, no solo estaban al cargo de los ritos de Esparta, sino también de
las ciudades periecas (Jenofonte, Rep. Lac XV, 3). Ademas, los reyes podian escoger las
partes de los sacrificios que considerasen necesarias, como contrapartida a sus deberes,

como la de llevar el agua lustral a los sacrificios, como si fuese un zéuevog.

Los oraculos, y especialmente el de Delfos, jugaban un papel especial en la
politica espartana y por ello Herddoto (VI, 57, 1, 12; 11, 18, 20) menciona que los
Baoieic tenian el privilegio de designar a los mensajeros enviados al oraculo, los 76601,
y a su guardia y estos debian consultar como enviados de los reyes y no de la ciudad
(Jenofonte Rep. Lac. XV, 5). No obstante, seria imprudente afirmar que los reyes

controlaban los mensajes entre la ciudad y el oraculo; lo cierto es que, aunque en

%5 Herod. VI, 56: “Los espartiatas, en ese sentido, han otorgado a sus reyes los siguientes privilegios: dos
sacerdocios, el de Zeus Lacedemon y el de Zeus Uranio; [...]” (Traduccidn de C. Schader, Editorial Gredos,
1981)

60



ocasiones es uno de los reyes el que decide consultar al oraculo (Herddoto VI, 76, 1;
Jenofonte Hel. 1V, 7, 2), la mayoria de las veces la decision es atribuida al conjunto de
los lacedemonios (Herodoto I, 66; VI, 66; VII, 220; Tucidides I, 118), por lo que parece
que la opinion publica era el origen de la consulta, pero el procedimiento y la autoridad
para llevarla a cabo provenian del monarca. No obstante, no podemos olvidar que podia
consultarlo un privado y que el oraculo contestase refiriéndose a la ciudad (Herodoto V,
63); sin embargo, la capacidad de los reyes de enviar emisarios privados les daria la

oportunidad de guardar en secreto algunas de las respuestas (Herddoto VI, 57, 11, 18-20).

Entre sus atribuciones también estaba la designacion de proxénes (Herdédoto VI,
57), una suerte de representante elegido para defender los intereses de una comunidad en
el exterior. De hecho, parece que algunas ciudades pedian a los reyes espartanos que
enviasen a estos embajadores, lo que es, claramente, un resto de la época en la que los
reyes espartanos controlaban la politica exterior de la ciudad, segun P. Carlier (1984,
269). Aungue puede que los designados por los reyes fuesen para el interior de Esparta,
para defender los intereses de los extranjeros en Esparta y tuviesen una condicién

especial, diferente a la del resto de extranjeros.

Las atribuciones judiciales de los reyes espartanos dependian en buena medida de
su pertenencia a la ygpovasia, aunque podian juzgar por su cuenta algunos asuntos, como
sefiala Herodoto (VI1, 57). Por ejemplo, tenian competencias sobre la herencia de una hija
de los bienes de su padre o sobre el desposorio de una hija soltera si el padre no habia
dejado dispuesto su matrimonio antes de morir. También decidian sobre asuntos relativos
a los caminos publicos, quizas como extension de su liderazgo militar, puesto que debian
mantener las vias en buen estado para el desplazamiento del ejército. Ademas, competia
a ellos la adopcidn de nifios. Este papel en el derecho familiar era de gran importancia
para mantener un reparto de los kleroi y conseguir que siguieran perteneciendo a las
mismas familias. Segn D. Asheri (1963, 1-21), para mantener el reparto de tierras, estas
herederas debian casarse con espartiatas sin tierras y no autorizar la adopcion de algunos
de estos ultimos para mantener el equilibrio. La hipotesis es ingeniosa, pero no hay
ninguna evidencia de ese comportamiento y, en todo caso, la rapida disminucién del
namero de ciudadanos y la irregularidad social a partir del s. V a.C. hacen pensar que no
actuaron de forma suficientemente enérgica contra la acumulacion de tierras, pese a que
algunos reyes intentaron reformar dicho desequilibrio. Lo cierto es que, como sefala

Aristoteles (Pol. 11, 9, 15, 1270 A), a finales del s. IV a.C. parece que los reyes no

61



intervenian en el matrimonio de las solteras. De todos modos, los Baoiieic eran miembros
de la yepovaia de pleno derecho (Herddoto, VI, 57; Plutarco, Lic. VI, 2) y compartian las
atribuciones politicas y judiciales de sus integrantes, aunque nada indica que presidiesen
este consejo. Sin embargo, si que podian tomar la palabra en la apella y hacer propuestas

politicas, pudiendo dar una mayor coherencia a la politica durante su reinado.

Herddoto (VI, 58) describe detalladamente los funerales reales, de los que dos
puntos deber ser sefialados. En primer lugar, sefiala que la solemnidad y el boato del que
eran objeto estas ceremonias contrastan con la simplicidad de los funerales de los
particulares (Plutarco, Lic. 27), comparable con las exequias ofrecidas a los reyes
barbaros (Herodoto VI, 58, 11, 10-11) y que Jenofonte explica por la heroizacion de los
monarcas (Rep. Lac. XV, 9%). En segundo lugar, destaca que todas las categorias de
poblacion participaban en estas ceremonias, tanto hombres como mujeres, ilotas y

periecos, por lo que los honores no eran ofrecidos Unicamente por los espartiatas.

Los reyes espartanos carecian de cetro, corona 0 manto purpura, por lo que, de
cara al exterior no debian diferenciarse del resto de ciudadanos (Plutarco, Agesilao, 36,
9°%7: Jenofonte Rep. Lac. XV, 8), aunque parece que a partir del s. 11 a.C., como imitacion
de los monarcas helenisticos, comenzaron a portar diadema, como se muestra en las

monedas de Areus I.

La institucion real en Esparta tiene, claramente, ciertos puntos en comun con las
magistraturas. Por ejemplo, Aristételes sefiala que eran del tipo de monarquias fundadas
sobre la ley (Pol. 111, 14, 1285 A); pero no solamente su poder era conforme a las reglas
tradicionales, sino que el ejercicio de su autoridad estaba limitado por las leyes de la
ciudad; puesto que en Esparta la ley era la soberana, no la monarquia, siendo el imperio
de la ley uno de los elementos esenciales de la eunomia espartiata. EI propio Jenofonte
muestra a Agesilao como un servidor de la ley que daba ejemplo a sus ciudadanos
(Agesilao VII, 2); esta afirmacion puede ser una exageracion, pero es evidente que la
subordinacion a la ley era un aspecto fundamental en la vida politica espartana (como

aparece en Jenofonte Rep Lac. XV, 7). Muestra de ello es el juramento que los reyes

%6 Jeno. Rep. Lac. XV, 9: “En cambio, con los honores que se rinden al rey después de su muerte, pretenden
dejar claro las leyes de Licurgo que no honran a los reyes de los lacedemonios como hombres, sino como
héroes.” (Traduccidn de O. Guntifias Tufion, Editorial Gredos, 1984)

57 Plut. Agesilao 36, 9: “Pero no vieron brillo ni parafernalia algunos, sino a un viejo tumbado en el césped
junto al mar, menudo y de aspecto vulgar, cubierto con un manto aspero y modesto, [...].”(Traduccion de
J. Bergua Cavero, S. Bueno Morillo y J. M. Guzman Hermida, Editorial Gredos, 2007)

62



espartanos debian realizar al tomar el poder y con el que se comprometian a respetar las
leyes.>® Al mismo tiempo, sus funciones, como las de cualquier magistrado, eran
limitadas, no pudiendo ejercer mas prerrogativas que las que les estaban asignadas; las
demaés decisiones competian a los otros 6rganos ciudadanos, por lo que los reyes eran

comandantes por las leyes y comandados por las mismas (Jenofonte, Agesilao I, 16).

Por consiguiente, su competencia en los asuntos militares los igualaba a los
otpatnyoi atenienses o de otras ciudad, pudiendo ser juzgados por sus decisiones en
camparfia, como le ocurrié a Cleomenes | o a Pausanias (Herodoto VI, 75; 85, 72;
Tucidides I, 94; V, 16, 3; V, 63; Pausanias Ill, 5, 2-3; 5, 6; Jenofonte, Hel. 1, 5, 25;
Plutarco, Lis. 30, 1°°). Los cargo mas frecuentes eran los de traicion y corrupcion, pero
renunciar a un asedio o pactar con el enemigo puede ser considerado tanto un signo de
inteligencia como de traicion, para determinar su culpabilidad debian rendir cuentas ante
un tribunal compuesto por el otro rey, los gerontes y los éforos con un proceso instruido
por estos Ultimos; dos de los cuales salian con el Baoiledc de campafa para dar cuenta de
sus actos (Herddoto IX, 79).

En las expediciones en las que no participaban espartiatas, sino solo periecos,
aliados e incluso ilotas, el Baoidevg estaba rodeado por un estado mayor de treinta
espartiatas designados por los éforos y renovados anualmente (Jenofonte, Hel. 111, 4, 2;
111, 4, 20; V, 3, 8). Sin embargo, no parece ni que los éforos ni que estos consejos limitasen
juridicamente la decision de los reyes (Tucidides V, 63, 4); pero parece que uno de los
temores mas arraigados de los reyes era precisamente el verse cometidos a un proceso de
control judicial, quizés por ello Cleombroto plant6 batalla en Leuctra, para no ser acusado
de connivencia con los tebanos (Jenofonte, Hel. VI, 4, 5-6). Pese a todas estas similitudes
entre los reyes espartanos y las magistraturas, habia un punto muy claro de diferencia, la
designacion, pues mientras la de los primeros es dinastica, la otra es por sorteo o por
eleccion y mientras una es vitalicia, la otra es anual. En 506 a.C., como consecuencia del

enfrentamiento entre Cleomenes | y Demarato en el campo de batalla se determiné que

58 Un paralelo de este juramente puede ser el que llevaban a cabo los reyes de Epiro en Pasaron, unido a
un sacrificio a Zeus Areios (Plutarco, Pirro V, 5). Pero en este caso no habia renovacién como en
Lacedemonia, donde los ciudadanos tenian poder para controlar a su rey, lo que también puede
equipararse a la epicheirotonie ateniense

59 Plut. Lis. 30, 1: 30, 1: “En seguida los espartanos se lamentaron por la muerte de Lisandro, hasta tal
punto que comenzd un juicio en el que se pedia la pena de muerte para el rey (Pausanias). Este no quiso
someterse al juicio y huyo a Tegea, donde vivié como suplicante en un santuario de Atenea.” (Traduccién
de J. Cano Cuenca, D. Hernandez de la Fuente y A. Ledesma, Editorial Gredos, 2007)

63



uno de los reyes permaneciese en Esparta y el otro marchase con las tropas (Herddoto V,
75), siendo la asamblea quien elegia cual ocupaba cada lugar, probablemente a propuesta
de los éforos. De forma que la oportunidad de ejercer sus poderes como reyes en la guerra
dependia del apoyo de los éforos y de la confianza del pueblo; en ese sentido seria una

magistratura extremadamente oligarquica, pues solo habia dos candidatos.

Los reyes solian dirigir las expediciones por tierra, pero las maritimas, donde el
ejército no estaba compuesto fundamentalmente por espartiatas sino por ilotas, periecos,
neodemodeis, hypomeionoi, aliados y mercenarios, estaban comandadas por otro jefe
militar que ejercia como navarca (Jenofonte, Hel. V, 3, 8), que Aristoteles calificd como
segunda realeza (Pol. I, 9, 1271 A). Aungue a veces también se elegia a otro general para

dirigir las expediciones por tierra, como Brésidas.

Los reyes estaban determinados en el ejercicio de sus funciones por los otros
organismos politicos espartanos; si alguno era impopular, debia convencer al douocy a
los éforos de su valor militar para poder encabezar una nueva expedicion. De hecho, si
un Baoiletg, a la vuelta de una campafia, no podia convencer a los éforos y a los gerontes
de su éxito, era presa de sus numerosos enemigos que, si suscitaban la colera del pueblo,
podian hacer que fuese depuesto. A causa de esa posicion de debilidad, hay historiadores
contemporaneos como P. Cloché (1949, 113-118) o C. G. Thomas (1974, 257 ss.) que los
han situado en una posicién subalterna, como ejecutores dociles de la politica decidida
por los ciudadanos, los éforos y los gerontes o los potentados, descartando cualquier
posibilidad de independencia. No obstante, esta vision contrasta con el papel que jugaron
monarcas como Cleomenes | o Agesilao, a los que nuestras fuentes responsabilizan de
toda la politica exterior de la ciudad en sus reinados, siendo, no solo determinantes en la
deliberacion, sino también tomando parte en las negociaciones y la ejecucion (Herédoto
111, 148; VI, 84; V, 49; Jenofonte, Hel. V, 1; VI, 3,19; V, 2, 31; V, 4, 30-32). Otros, como
Arquidamos, que impuls6 el apaciguamiento entre 446 y 432 a.C. (Tucidides I, 79),
Pleistoanax (que es equiparado a Nicias por Tucidides en V, 16), Pausanias (Jenofonte,
Hel. 11, 4, 35-38) o Agis Ill, inspiraron la conducta politica de sus conciudadanos sin
ostentar una preminencia tan clara. Por tanto, la situacion de los reyes presenta varias
posibilidades en cuanto a su papel segin su importancia, prestigio e influencia, pudiendo
tener un papel relevante en el proceso de decision y/o de la ejecucion de la misma o ser

meros delegados de las decisiones ajenas.

64



Sin embargo, la institucion real era peligrosa para el resto del sistema politico
porque podia convertirse en tirania, por ello habia unos mecanismos de control tan
rigurosos y los éforos vigilaban continuamente el comportamiento de los monarcas. P.
Carlier (1984, 293) platea que si no se acab6é en Esparta con la monarquia y se le
respetaron tantas prerrogativas fue por la dimension religioso-magica de la misma, que
Ilevaba a algunos espartiatas a pensar que en momentos de crisis la suerte de la comunidad
estaba ligada a la de los monarcas por una especie de linea mistica —como aparece en el
caso de la profecia que la pitia hizo a Leonidas antes de que marchase a las Termopilas y
fue similar a la de Codro (Herddoto, VII, 220)—, de manera que el sacrificio del rey seria

el tributo exigido para la salvacion de toda la comunidad.

Sin embargo, la intervencion de los oraculos y de la religion en la politica
espartiata no se limitd a este caso, si no que otro ejemplo es el de Pleistoanax, que fue
expulsado de la ciudad en 446 a.C. acusado de corrupcion, pero el oraculo délfico pidid
su readmisién al comienzo de la guerra del Peloponeso (Tucidides V, 16, 2). No obstante,
aungue no participd en ninguna expedicion, sus enemigos lo acusaban de ser el
responsable de los desastres militares por irregularidades en su restauracién, pues habria
sido obtenida por medios impios, como sobornar al oraculo, y por ello lo desaprobaban
los dioses. Por lo que seria el responsable magico-religioso de las desgracias de la

comunidad.

Un nuevo ejemplo del papel de la religion en la politica lacedemonia es el caso de
Agesilao, que fue nombrado rey tras un conflicto con Leotiquidas, el hijo de su
hermanastro y rey Agis Il, al que se le acusé de bastardia de acuerdo con un oraculo
(Jenofonte, Hel. 111, 3, 1-4; Agesilao 111, 5-9). En este momento la tara fisica de Agesilao,
era cojo, no se considerd un problema para su ascenso a la dignidad real. Aunque hubo
otro oraculo tras Leuctra que sefial6 los problemas de la ciudad, que tenia que elegir entre
un rey bastardo y uno disminuido fisicamente (Plutarco, Agesilao, 30, 1); pero, pese a la
derrota, no se le responsabilizo por ellay se le encomendd de la defensa de Laconia frente
a los beocios. (Plutarco, Agesilao, 30-33). Paraddjicamente, si entre el resto de los
espartiatas no importaba tanto la paternidad como el vigor de los hijos, en el caso de los

reyes era indispensable ser hijo de un padre de sangre real; pues transmitia el carisma y

65



es lo que se trataba de mantener con el sistema de sucesion (Herddoto, V1, 66%°; Jenofonte,
Hel. 111, 3, 2-3; Rep. Lac. I, 7-9; Plutarco, Lic. XV, 12-18). La importancia de la sucesion
también queda reflejada en el caso del rey Anaxandrias, que no tenia hijos y para
engendrar uno que continuase su dinastia se le obligd a tomar una segunda esposa
(Herddoto V, 39-41).

La concepcién magica entre la legitimidad y la integridad de los reyes y la salud
de la ciudad y el orden cosmico fue el fundamento de que cada ocho afios los éforos
eligiesen una noche de cielos despejados y los observasen en busca de alguna anomalia;
en ese caso suspendian a los reyes de sus funciones y enviaban un mensajero al oraculo
de Delfos o al de Olimpia para que dictaminase que debian hacer (Plutarco, Agis, 11).
Este método de deslegitimacion pudo utilizarse contra Demarato y para otras
deposiciones de las que desconocemos las causas; aunque seguramente muchas fueron
producto de un proceso politico y no de uno religioso ni magico, como por ejemplo

Pausanias, Leotiquidas y Pleistoanax.

Si los Baoi/eic lideraban las expediciones era porque se les presuponia una mayor
capacidad estratégica por el hecho de ser reyes; pero también porque eran los que
realizaban los sacrificios y los que podian obtener el apoyo divino, funcionando como
una especie de talismanes de superioridad (Plutarco, Agis, 21, 2). Por ello, en el caso de
que el rey fuese menor de edad, no se le enviaba a la batalla, sino que se nombraba a un
regente que llevase a cabo la mayoria de sus funciones hasta que él fuese capaz, pero no
a cualquiera, sino el personaje mas proximo a la sucesion. No obstante, no podemos ver
al rey Unicamente como un talisméan de victoria, sino también de prosperidad (Tucidides,
V, 16, 2; Jenofonte, Rep. Lac. XV, 5), una funcion que no solo ejercia sobre los
espartiatas, sino también para los periecos e ilotas, y por eso ellos participaban también

en los funerales reales (Herddoto, VI, 59).

La diarquia tiene su origen mistico-mitico en los hijos del primer rey,
Aristodemos: Procles y Euristenes, los cuales, al ser gemelos, fueron instituidos ambos
como reyes por designio de la pitia (Pausanias, 111, 1, 5; Apolodoro, 11, 8, 2; Platon, Leyes,
691d; Jenofonte, Agesilao, VIII, 7). Los dos reyes, ademas, se asociaban con otros dos

hermanos gemelos, los Dioscuros, lo que condujo a que en época tardia se asegurase que

8 Herod. VI, 66: “Finalmente, en vista de que sobre el particular se suscitaban serias polémicas, los
espartiatas decidieron preguntar al oraculo de Delfos si Demarato era hijo de Ariston. [...]”(Traduccién de
C. Schader, Editorial Gredos, 1981)

66



eran sus ancestros, como en Pausanias (11, 1, 5); pero estos eran hijos de Tindareo, no
Heraclidas, por lo que, incluso dentro del pensamiento mitico, era imposible establecer
una relacion de parentesco, aunque su proteccion solia ser solicitada por los reyes
(Herddoto V, 75).

6. CONCLUSIONES

En el presente estudio hemos analizado —con la mayor profundidad posible dada
la fragmentacion de nuestras fuentes— las figuras sacerdotales que suplieron a los antiguos
monarcas de Roma, Atenas, las ciudades del Lacio y Etruria; asi como a los propios reyes
de Esparta. Con esta investigacion hemos tratado de desenterrar las funciones religiosas
de cada uno de ellos, lo que nos puede ayudar a descubrir cudl habia sido el papel religioso
de los antiguos monarcas, en qué ritos intervenian y su valor para la comunidad, pues es
evidente que eso fue lo que motivé la conservacion de los mismos, encargandose su
realizacion a un sacerdocio creado ex profeso que siguid celebrandolos a lo largo de los
siglos siguientes aunque hubiesen perdido su sentido original. Ademas, la investigacion
de estas figuras sacerdotales, sus funciones, sus caracteristicas y las formas de acceso a
ellas nos permite buscar paralelos entre las mismas y, por tanto, preguntarnos si existio
un contacto entre las distintas comunidades que determind su creacion, asi como indagar
sobre si habia una base comun alrededor de la monarquia en esas poblaciones del
Mediterraneo antiguo que fue la base de sus similitudes, o si esos puntos en comun fueron

consecuencia de desarrollos autbnomos y, si acaso, contactos esporadicos.

Nuestro conocimiento sobre el rex sacrorum romano y los reges sacrorum latinos,
los lucumones etruscos, el dpywv Baoilede ateniense y los Baoileic lacedemonios es muy
desigual, especialmente para las cuestiones religiosas; por ejemplo, mientras sobre el
primero las fuentes son bastante profusas, para los Gltimos se centran méas en su papel
politico. A ello debemos unir la escasa informacion que tenemos, en general, para el caso
de los etruscos. Para la comparacion de estas figuras hemos analizado una serie de
aspectos rituales —en qué ritos participaba cada una y cual era su papel en ellos—y de
acceso —cOmo alcanzaban esa posicion— que van a ser cotejados, en busca de diferencias
y similitudes que resuelvan nuestras preguntas. Hemos podido comprobar la existencia
de similitudes y diferencias en relacion con los ritos del paso del tiempo y de la fertilidad,
la interpretacion de los designios divinos, la forma de acceso y las competencias externas

al ritual.

67



6. 1. El control del paso del tiempo

El control del calendario era un aspecto de vital importancia en las sociedades
campesinas de la Antigiiedad, ya que el paso del tiempo y el cambio de estacion son
esenciales para marcar los tiempos de siembra y de cosecha. A través de celebraciones
periddicas precedidas por determinados rituales, las autoridades controlaban y
determinaban el ritmo social de la vida de sus comunidades. Las fechas de esas
ceremonias estaban determinadas por el movimiento de los astros y, con casi toda
seguridad, tenian la finalidad de propiciar la repeticion de esos ciclos, ya fuesen a corto o
a largo plazo; lo que implicaba la posesion, hasta cierto punto, de un conocimiento

astronémico sofisticado.

En el caso del rex sacrorum romano, la relacion con el calendario es muy clara. A
través de los Agonia se marcaban unos momentos esenciales en la vida de la comunidad,
ya fuera el comienzo y el fin del afio lunar, o puntos especialmente determinantes respecto
a la temporada de guerra o la recogida de las cosechas. Este control del calendario lunar,
que se marcaba de forma clara a través del anuncio periddico de las fiestas y de los hitos
importantes del mes romano (calendas, idus y nonas), determinaba cuando el
campesinado debia celebrar determinadas festividades y que coincidiesen con las de la
ciudad y asi contribuir a crear una idea de comunidad cohesionada. Igualmente, sefialaba
los dias en los que ese campesinado acudia a la ciudad y podian vender sus productos en
el mercado y debian celebrarse las asambleas que tomaban las decisiones politicas o
servian como testigo y daban su consentimiento a las decisiones de los aristocratas
respecto al gobierno de la ciudad. Esta faceta de control del calendario también puede
intuirse en el rex sacrorum de Lanuvio —el unico de los reges sacrorum del Lacio, aparte
del romano, del que tenemos algn conocimiento de su papel en la religion de su ciudad—
, del que sabemos que rendia culto a luno Sospita, una divinidad que, como hemos visto,

tenia una faceta lunar que aparece, asimismo, en el caso del rex sacrorum romano.

Tan solo en Esparta encontramos un paralelo claro en los sacrificios que el primero
y el séptimo dia de cada mes los reyes debian ofrecer a Apolo, quizas para alabar al dios
que identificaban como responsable del curso del sol. Por otra parte, en el caso etrusco,
sabemos que celebraban muchas nonae —en las que los ciudadanos preguntaban a los
lucumones sobre sus asuntos privados, segun Macrobio—, respecto a lo que podemos
aventurar, por comparacién con Roma, que quizas tenian como finalidad, no solo la que
nos sefiala Macrobio, sino también realizar rituales relacionados con el paso del tiempo.

68



Por consiguiente, vemos como la relacion de estas figuras con el paso del tiempo
y el control del calendario, que podia haber sido un punto central en el poder de los
antiguos monarcas no se manifiesta, al menos en las fuentes que conocemos, en la
mayoria de ellos; sino que, si bien en el caso del rex sacrorum romano se muestra
claramente, en el caso de Lanuvium y Esparta solo puede intuirse, en el de Etruria solo
puede suponerse de forma muy hipotética y en el de Atenas no encontramos mencion

alguna.
6.2. La fertilidad y la prosperidad

La garantia de la fertilidad era uno de los aspectos mas importantes de la
religiosidad en las comunidades de la antigiiedad, como en todas las sociedades de
subsistencia, donde la vida de la mayoria de la poblacion dependia de una buena cosecha
y su propia existencia giraba en torno a la explotacion de sus propiedades. Por ello, las
autoridades ciudadanas se esforzaban en contentar a las divinidades relacionadas con cada
uno de los hitos del ciclo agricola. No obstante, la fertilidad no solo se relaciona con la
esfera agraria, sino también con la familiar, ya que algunos de estos rituales también
estaban destinados a favorecer la fertilidad de los ciudadanos y asi garantizar la

continuidad y la prosperidad de la comunidad.

Entre las figuras analizadas, el que méas destaca en este aspecto es el dpywv
Baoilet¢ ateniense, cuya participacion en las fiestas de las AvOeotipia, y especialmente
la de su esposa —la facilicoo— se ha interpretado como una matrimonio sagrado entre la
Pocilicoo. y Dionisos, representado este ultimo por el propio dpywv Paciiedg, para
favorecer la fertilidad de los campos y las gentes de Atenas; un ritual en el que la mayor
parte debia quedar en secreto debido a la importancia que tenia y su fragilidad, pues,
posiblemente, las consecuencias de un error en el mismo o una interrupcion podian ser
desastrosas. En este mismo sentido destaca el papel de este arconte en los Misterios de
Eleusis, en los que debia sacrificar en nombre de la comunidad en los santuarios de las
diosas Deméter y Koré tanto en Atenas (el dia 15 de Bondpoucv) como en Eleusis (el

dia 20 de ese mismo mes).

El rex sacrorum romano también estaba relacionado con la fertilidad a través,
principalmente, de tres elementos: el santuario dedicado a Ops Consiua situado en la
Regia; la festividad de Bona Fides, en la que el rex sacrorum sacrificaba junto con los
flamines de Japiter, Marte y Quirino, divinidad relacionada con la produccién agricola, y

69



del sacrificio a Consus, que tenia lugar el 15 de diciembre, era realizado por los pontifices

y en el cual debia estar presente el rex sacrorum.

Los lucumones etruscos, de acuerdo con Varron, también debian realizar un
sacrificio de un cerdo a Ceres; lo que no sabemos es cuando ni en qué circunstancias; si
bien, es indudable que tenia alguna relacién con la fertilidad. En el caso de los Baoileic
lacedemonios, se los ha interpretado como talisman de fertilidad a partir de la
participacion de ilotas y periecos en sus funerales, pero no sabemos exactamente en qué
manifestaba, si es que es cierta, esa propiciacion de la fertilidad y la prosperidad de la

comunidad.

Por lo tanto, encontramos que la participacion en los ritos de fertilidad puede ser
un punto en comun entre estos sacerdocios, aunque con atencion desigual por parte de
nuestras fuentes. Ello puede significar simplemente que no haya sido recogida por estas
0 bien que no tuviese la misma importancia dentro de los deberes de los sacerdotes
herederos de las funciones religiosas de los antiguos reyes, puesto que mientras en
algunos casos como en el de Atenas parece un punto central entre sus deberes, y también
en Roma y en Etruria se percibe una mayor centralidad de estos ritos entre sus
competencias, en otros como en el de Esparta parece algo de escasa importancia y al que

solo se atiende de forma tangencial.
6.3. Contacto y mediacién con la divinidad

La busqueda del conocimiento de los designios de las divinidades es una constante
en todas las sociedades de la antigliedad. Investigando cada una de ellas encontramos
formas muy diversas de intentar sondear la voluntad divina y averiguar si esta indicaba
que decision era la més adecuada o estaba conforme con la resolucion tomada por los
humanos. Ademas, debemos tener en cuenta que a partir de esa angustia y preocupacion,
las autoridades encargadas de la consulta del parecer de las divinidades podian
condicionar las decisiones de la comunidad, por lo que tenian en sus manos un mecanismo
de control socio-politico excepcionalmente atil en momentos de crisis politica o de

division dentro de la comunidad.

A este respecto, los lucumones etruscos desemperiaban un papel esencial en sus
comunidades, pues nuestras fuentes nos sefialan que los ciudadanos privados acudian
periédicamente a consultar a los lucumones sobre sus propios asuntos; aunque también

es posible que hiciesen de intérpretes de la voluntad divina para los asuntos publicos.

70



Debemos tener en cuenta la habilidad atribuida a este pueblo para consultar los designios
de los dioses, especialmente a través de la haruspicina, disciplina por la que eran famosos
en Roma, llegando a implantarla en la ciudad de las siete colinas hasta el punto de que el

emperador Claudio cre6 un colegio sacerdotal de haruspices.

Entre los lacedemonios, no conocemos que los Baoideic tomasen parte en rituales
adivinatorios; pero una forma de control sobre los designios divinos puede ser la facultad
de enviar emisarios a los santuarios oraculares para realizar consultas, que quizas hiciesen
por su propia iniciativa, pero también por decision de las autoridades de la ciudad, lo que
le podia dar un control excepcional sobre las palabras de los oraculos y la interpretacion

de las mismas.

En el caso del rex sacrorum romano no encontramos que participase en ningun
ritual adivinatorio; pero si interpretamos el Regifugium como una ordalia —aunque esta
interpretacion actualmente no cuenta con muchos apoyos—, no hay duda de que los
designios de los dioses tenian un papel muy activo en la continuidad de los antiguos
monarcas, aunque no fuese efectivo en el caso del sacerdocio que les sucedio en esta
ceremonia. Finalmente, en Atenas, no encontramos ninguna evidencia de que interviniese

en rituales destinados a conocer la voluntad de las divinidades.
6. 4. Forma de acceso

La forma de acceso a estos sacerdocios es un indicador del respeto a las tradiciones
y de la ambicion que despertaban estos cargos entre los ciudadanos, pues, salvo que el
ejercicio de la misma estuviese ligado a un grupo social restringido que ostentase un poder
politico considerable, cuando fueron ambicionados, las sucesivas reformas los abrieron a

la generalidad de la poblacion.

La titularidad de los Baoieic lacedemonios estaba limitada a los miembros de las
familias reales y a unas normas de sucesion que nos pueden parecer extrafas, pero que
estuvieron vigentes durante siglos. Por el contrario, el dpywv Baoidevg era un arconte y,
por lo tanto, la forma de acceso era igual a la del resto (y cambié como la de ellos), por
lo que por su papel sacerdotal no era objeto de especiales miramientos en su eleccion y
nombramiento, salvo la necesidad de estar casado, por el papel de su esposa en algunos

de los rituales en los que tomaba parte.

71



En cuanto al rex sacrorum, en un primer momento, su método de eleccion parece
que era dependiente de todo el ordo sacerdotum; sin embargo, para momentos en los que
nuestros testimonios son mas fiables su nombramiento dependia fundamentalmente del
colegio pontificial y, en Gltima instancia, del pontifex maximus, quien escogia solo entre
un grupo muy restringido de la poblacién, entre los hijos de patricios casados por

confarreatio que a su vez hubiesen contraido matrimonio mediante dicho ritual.

Entre los lucumones, debido a la importancia de la funcion adivinatoria y aunque
no conocemos el sistema de sucesién o eleccién, sabiendo que existian familias reales,
quizas los lucumones se elegian entre miembros las familias reales de sus respectivas
ciudades de acuerdo con los designios divinos, dependiendo de a favor de quien se

mostrasen los indicios adivinatorios.

Como podemos ver, los sistemas de acceso y los cambios en los mismos son un
reflejo de la importancia de cada cargo. En el caso de Esparta y quizas de Etruria, donde
se mantuvieron familias reales, estaba limitado a ellas. En el caso de Esparta no fue
porque la importancia de la institucion fuese reducida, sino porque se mantuvo la
monarquia; sin embargo, en Etruria, pese a que no lo sabemos fehacientemente, la
existencia de un elemento sobrenatural tan claro como los designios divinos pudieron
condicionar su evolucién. Por el contrario, en los ejemplos de Roma y Atenas, en el
primero, como consecuencia de su progresiva escasa importancia conforme se sucedian
las reformas que sometieron a los representantes de la ciudad al control popular, fue
limitado a un grupo de poblacién muy restringido; sin embargo, en el segundo caso los
cambios en el sistema politico ateniense favorecieron su apertura como todos los deméas

cargos politicos
6. 5. Participacion mas alla de la religion

El analisis del papel institucional que cumplian cada una de estas figuras dentro
de la comunidad nos puede dar una idea de la importancia que le otorgaban en cada una

de ellas a los rituales que llevaban a cabo.

En Esparta, encontramos que los Baoileic tenian un papel especialmente activo en
las guerras, no solo como sacerdotes, sino especialmente como comandantes en jefe de
las fuerzas lacedemonias. Pero también tenian competencias en la esfera politica y judicial
de su comunidad, como muestra su posicion en la yepovaio 0 su capacidad de tomar la

palabra en las asambleas y de hacer propuestas tanto al consejo como al pueblo reunido;

72



en cuanto a su labor juridica, se centraba en el derecho familiar en aquellos casos en los
que el padre de familia hubiese fallecido sin hacer constar sus deseos en cuanto al
casamiento de sus hijas o la adopcion de nifios, pues en ambos casos el libre albedrio
podia alterar el equilibrio del nmero de ciudadanos que mantenia la polis lacedemonia,
como, finalmente, ocurrid. Esta posicion de poder politico, militar y juridico excepcional
de los Baoileic espartanos dentro de su polis en época clasica y helenistica se explica
Unicamente porque en Esparta no hubo una ruptura politica que llevase a la desaparicion
de la institucién real, sino que se mantuvo y evolucioné paralelamente a las instituciones

de la ciudad, por lo que siguio al frente de ella aunque sometida a su control.

En el caso de Atenas, el dpywv Boaoiledg era precisamente eso, un arconte,
equiparable al resto de cargos politicos que estaban al frente de la ciudad. Por ello, sus
competencias no eran Unicamente religiosas, aunque estaban relacionadas con la esfera
sobrenatural, sino que en el apartado judicial sus competencias eran aplicadas a aquellos
crimenes que tenian una dimensién religiosa, como los de impiedad o los crimenes de
sangre. Estos delitos eran juzgados en tribunales usuales, con una composicion similar a
los que presidian el resto de arcontes, vy, si su gravedad era menor, eran multados
directamente por el propio dpywv Baocileic 0 por el Aredpago. Entre sus competencias
estaba también la mediacion y decision respecto los problemas por el acceso a
determinados sacerdocios y la rivalidad entre ellos. Ademas, designaba a las doncellas
encargadas de tejer el peplo entregado a Atenea con ocasion de las ITavo@ivaio y
organizaban las procesiones y los espectaculos que acompafaban a las fiestas de la
ciudad; de manera que actuaba mas como un administrador del culto que como un

sacerdote.

El rex sacrorum romano era en todos los aspectos un sacerdote, al menos esa es
la imagen que nos transmiten las fuentes; aungque, como hemos sefialado anteriormente,
su posicion también pudo ser en un principio la de administrador del culto, pero el paso
del tiempo hizo que este papel recayese indiscutiblemente en el pontifex maximus. Su
forma de eleccidn, las interdicciones rituales que lo acompafiaban y su ausencia de
capacidad de improvisacién lo relegaron de facto a un lugar inferior en la jerarquia
religiosa romana. Ademas, parece que su influencia politica también fue reduciéndose
con el tiempo, puesto que, pese a la importancia del anuncio del calendario, en el ritual
aparece acompafado de un pontifex minor que seguramente supervisaba su actuacion, a

lo que se unid la publicacion del calendario a partir de comienzos del 304 a.C. No

73



obstante, no podemos olvidar su presencia en el Senado, lo que, junto a su consideracion
como sacerdote puro, puesto que estaba alejado de la esfera politica, le daria un carisma

especial en las discusiones de este consejo, al menos durante los primeros tiempos.

Respecto a los lucumones etruscos, la escasa informacion que tenemos no nos deja
concluir nada acerca de su influencia en los asuntos pablicos de la ciudad, aunque si que
ejercian cierto ascendiente sobre los ciudadanos particulares a través de las consultas
periddicas. Sin embargo, esa capacidad nos permite deducir que, por su posicién de
intérpretes oficiales de los designios divinos, tendrian un papel muy sefialado en la vida

publica.

Ademas, encontramos diferencias en el papel publico entre los casos de la
peninsula helénica por un lado y de la italica por otro: tanto en Esparta como en Atenas,
estos sacerdotes tenian competencias de caracter judicial y politico; mientras que, tanto
en Roma como en Etruria, ambos sacerdocios quedaron relegados a la esfera religiosa,
sin ostentar ninguna dimension politica o judicial. El mismo contraste encontramos
respecto a la naturaleza de los cargos en uno y otro contexto; pues mientras unos estaban
integrados en la esfera politica y eran considerados magistrados de relevancia o incluso
detentadores de un poder excepcional, como en Atenas o0 en Esparta; otros eran
Unicamente sacerdotes, a los que, ademas, se le tenia prohibida una intervencion relevante

en la esfera politica, como en el caso de Roma.

Concluyendo, entre todos ellos hay diferencias muy claras, no solo porque las
competencias en cada caso sean distintas y los rituales tengan muchas diferencias, sino
por las pocas similitudes que encontramos en cuanto a su encaje institucional en sus

respectivas comunidades y su papel mas alla de la esfera religiosa.
6. 6. Monarquias y sacerdocios

De la comparacién de estos sacerdocios se deduce que las antiguas monarquias
desempefiaban unas funciones religiosas similares en las poblaciones en las que se
desarrollaron, pero estas similitudes no proceden de la existencia del contacto o de la
imitacion de las instituciones politicas entre ellas. Por el contrario, que sus competencias
respecto a lo sagrado sean parecidas en buena parte de los casos de debe a que las
preocupaciones e intereses de esas comunidades en la Antiguedad giraban en torno a los
mismos aspectos. No obstante, el analisis en detalle de cada uno de los sacerdocios

estudiados y su comparacion con el resto muestran sobre todo las grandes diferencias que

74



habia entre las monarquias que les precedieron, no solo en la importancia que se daba a
determinados aspectos de la religion, sino también en los contrastes existentes en la
realizacion de los rituales y en el protagonismo que estos sacerdotes cobraban en las
diferentes ceremonias, pues mientras en algunos casos aparecen COmMO Meros

acompaiiantes, en otros, sus equivalentes eran enteramente los protagonistas.

Aunque no entra dentro de los objetivos del presente trabajo, hay que tener en
cuenta que para comprender en su totalidad los poderes y el funcionamiento de las
antiguas monarquias, incluso en su esfera religiosa, no deberiamos estudiar solo a los
sacerdotes que heredaron su papel ritual, sino también las celebraciones que llevaban a
cabo los magistrados que les sustituyeron en el &mbito politico, pues no hay duda de que
su importancia politico-militar también procedia de las atribuciones de los antiguos

monarcas.

75



7. BIBLIOGRAFIA:

Alfoldi, A. (1963): Early Rome and the Latins, Ann Arbor, University of
Michigan Press.

Ampolo, C. (1971): “Analogie e rapport tra Atene e Roma arcaica: osservazioni

sulla Regia, sul rex sacrorum e sul culto di Vesta”, PP, 26, pags. 443-460.

Asheri, D. (1963): “Laws of inheritance, Distribution of Land and Political
Constitutions in Ancient Greece”, Historia, 12, pags. 1-21.

Bailey, C. (1975): Phases in the religion of ancient Rome, Westport (Connecticut),

Greenwood Press.

Basanoff, V. (1943): Regifugium: la fuite du roi. Histoire et mythe, Paris, Librairie
d'’Amérique et d'Orient.

Bayet, J. (1984): La religion romana: historia politica y psicoldgica, Madrid,
Ediciones Cristiandad.

Bellen, H. (1991): “La monarchia nella coscienza storica dello stato repubblicano.

Un problema di continuita della storia romana”, Athenaeum, 79, pags. 5-15.

Benveniste, E. (1983): Vocabulario de las instituciones indoeuropeas, Madrid,

Taurus

Bianchi, E. (2013): Greci ed etruschi in Roma arcaica nella storiografia moderna

del secondo dopoguerra, Catania-Roma, Prima.

Bianchi, E., (2010): 1l rex sacrorum a Roma e nell’ltalia antica, Milano, Vita e

pensiero.

Blaive, F. (1995) “Rex Sacrorum. Recherches sur la fonction religieuse de la

royauté romaine”, RIDA, 42, pags. 63-87.

Blaive, F. (1998): “De la designatio a I’inauguratio: Observations sur le processus

de choix du rex Romanorum”, RIDA, 45, pags. 63-87.

Blaive, F. (2003), “Du Regifugium aux Equirria. Remarques sur les rituels
romains de fin d’année”, Defosse, P., (ed.) Hommages a Carl Deroux IV, Coleccién

Latomus, 277, Bruxelles, Latomus, pags. 283-290.

76



Blakeway, A. (1935): “Demaratus: A Study in Some Aspects of the Earliest
Hellenization of Latium and Etruria”, JRS, 25, pags. 129-149.

Briquel, D. (1987): “La rouyaté en Etrurie. Les apports récents : confirmations et

remises en cause”, Ktema, 12, pags. 139-148.

Brown, F. E. (1967): "New Soundings in the Regia: the evidence for the early
Republic”, en AA.VV., Les origines de la république romaine, Entretiens sur I’ antiquité

classique, XIII, Geneva, pags.. 45-61

Caerols Pérez, J. J. (1995): Sacravia (I a.C.-1 d.C.): estudio de las fuentes escritas,

Madrid, Ediciones Clasicas.

Calonge, A., (1968): “El pontifex maximus y el problema de la distincion entre

magistraturas y sacerdocios”, AHDE, 38, 1968, pags. 5-29.
Carlier, P. (1984): La Royauté a Grece avant Alexandre, Strasbourg, AECR.
Cizek, E. (1990): Mentalités et institutions politiques romaines, Paris, Fayard.

Cloché, P. (1949): “Sur le réle des rios de Sparte”, LEC, 17, pags. 113-138 y 343-
381.

Coarelli, F. (1983): 1l foro romano: periodo arcaico, Roma, Quasar.
Coli, U. (1951): “Regnum”, SDHI, 17, pags. 1-168.

Cornell, T. J. (1999): Los origenes de Roma (1000-264 a.C.): Italiay Roma de la

edad del bronce a las Guerras Punicas, Barcelona, Critica.

De Martino, F. (1972): Storia della costituzione romana, vol. 1, Napoli, Casa

editrice dott. Eugenio Jovene.

De Sanctis, G. (1956): Storia dei Romani I. La conquista del primato in Italia,

Firenze, Frateli Bocca.

De Sanctis, G. (1975): Atthis. Storia della repubblica ateniese dalle origini alla

eta di Pericle. Firenze, La Nuova Italia.
Deubner, L. (1932): Attische Feste, Berlin, Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Diez de Velasco, F. (2002): “Religion, poder politico y propaganda: reflexiones

tedricas y metodologicas”, en Marco-Simén, F., Pina Polo, F., Remesal Rodriguez, J.,

77



(Eds.) Religion y propaganda politica en el mundo romano, Barcelona, Universidad de

Barcelona, pags. 13-24.

Draper, R. D. (1992): Le role of the pontifex maximus and its influence in Roman

religion and politics, Michigan, University Microfilms International, 1992.

Drews, R. (1983): Basileus: the evidence for kingship in geometric Greece,

London, Yale University Press.

Dumézil, G. (1959): “Le rex et les flamines maiores”, La regalita sacra: Studies

in the History of Religions (Suplemento de Numen, V), Leiden, 1959, pags. 407-417.

Dumézil, G. (1964): “Les cultes de la regia, les trois fonctions et la triade Jupiter
Mars Quirinus”, Latomus, 13, pags. 129-139.

Dumézil, G. (1977): Mito y epopeya, vol. 1, Barcelona, Seix Barral.

Dumézil, G. (1987): La religion romaine archaique avec un appendice sur la

religion des étrusques, Paris, Payot.
Evans, N. (2010): Civic rites, Berkeley, University of California.

Forsythe, G. (2012): Time in roman religion. One thousand years of religious

history, New York, Routledge.
Fraschetti, A. (2002): Romolo il fondatore, Roma-Bari, Gius. Laterza &Figli Spa.

Frazer, J. G. (1974): La rama dorada. Magia y religion, Fondo de Cultura

Econdmica, Méjico.

Fustel de Coulanges, N.D. (1982): La ciudad antigua, Madrid, Edaf. Primera
edicion de 1864.

Gabrielli, C. (2003): “Il rex sacrorum in Africa: testimoniaze e problematiche”,

SHHA, 21, pags 133-137.

Gagé, J. (1977): Enquétes sur les structures sociales et religieuses de la Rome

primitive, Colection Latomus, 152, Bruxelles, Latomus.

Garland, R. (1990): “Priests and power in Classical Athens”, en Beard, M., North,
J., (eds.) Pagan priests, London, Duckworth, pags. 75-91.

78



Giovannini, A. (1993): “Il passaggio dalle istituzioni monarchiche alle istituzioni
repubblicane”, en Bilancio critico su Roma arcaica fra monarchia e repubblica, Roma,
pags. 75-96.

Gorostidi, D. (2010): “L’ambito italico. Conservadurismo italico y oficialidad
romana: el colegio sacerdotal de la ciudad de Tusculum. Novedades a través del estudio
de la documentacién epigrafica”, en O. Rodriguez, V. Dal Pozzo, (eds.) Roma en el
Mediterraneo: caracterizacion de las relaciones entre el mundo autoctono y la
implantacion romana a través del analisis de diferentes aspectos del ambito de las
creencias, XVII Congresso Internazionale di Archeologia Classica (CIAC 2008)
"Incontri tra culture nel mondo mediterraneo antico™, Bollettino di archeologia online,

Roma.

Liou-Guille, B. (1996): “La sanction des leges sacratae et 1’adfectatio regni:

Spurius Cassius, Spurius Maelius et Manlius Capitolinus”, PP, 51, pags. 161-197.

Liou-Guille, B. (2000): “Les Agonia, le «rex sacrorumy» et 1’organisation du

calendrier”, Euphrosyne, 28, pags. 41-60.
Lobeck, C. (1829): Aglaophamus, Leipzig, Borntraeger.

Loicq, J. (2004): “Le rex sacrorum: prétre de la république ou roi déchu?”, en
Deproost, P. A., Meurant, A. (eds.) Images d’origines. Origines d 'une image: hommages
a J. Poucet, Louvain, pags. 223-241.

Magdelain, A. (1968): Recherches sur ['«imperium». La l0i curiate et les auspices

d’investiture, Paris, Presses Universitaires de France.

Marco Simon, F. (1996): Flamen Dialis. El sacerdote de Jupiter en la religion

romana, Madrid, Ediciones Clasicas.

Marco Simén, F. (2011): “The Feriae Latinae as religious legitimation of the
consuls’ imperium”, en H. Beck, A. Dupla, M. Jehne y F. Pina Polo (eds.), Consuls and
res publica. Holding high office in republican Rome, Cambridge, Cambridge University

press, pags. 116-132.

Marcos Casquero, M. A. (1988): “La Figura del Rex Sacrorum y la Primitiva
Monarquia Romana”, Estudios Humanisticos Filologia, vol. 10, Universidad de Leon,
pags. 11-18.

79



Martin, P. M. (1982): L ’idée de royauté a Rome, vol.1, Clermont-Ferrand, Adosa.

Martinez-Pinna, J. (2002): “Religion y politica en la Roma arcaica”, en Marco-
Simon, F., Pina Polo, F., Remesal Rodriguez, J., (Eds.) Religion y propaganda politica

en el mundo romano, Barcelona, Universidad de Barcelona, pags. 25-40.

Mazzarino, S. (1992): Dalla monarchia allo stato repubblicano. Ricerche di

storia romana arcaica, Milano, Rizzoli.

Ménager, L.-R. (1976): “Les colléges sacerdotaux, les tribus et la formation
primordiale de Rome”, MEFR Antiquité, 88, pags. 455-543.

Momigliano, A. (1969): “Il rex sacrorum e I’origine della repubblica”, Studi in

onore di E. Volterra, vol.1, Milano, pags. 357-364.
Momigliano, A. (1989): Roma arcaica, Firenze, Sansoni.
Mommesen, T. (1887): Romisches Staatsrecht, Berlin, S. Hirzel.
Mommsen, T. (1896): Droit public romain, vol. Il Paris, E. Thorin.

Pais, E. (1915): “Le relazioni fra i sacerdosi e le magistrature civili nella
repubblica romana”, en su Ricerche sulla Storia e sul Diritto pubblico di Roma, vol. I,

Roma, Loescherer.

Palmer, R. E. A. (1970): The archaic community of the Romans, London,

Cambridge University Press.

Parke, H .W. (1977): Festivals of the Athenians, London, Cornell University

Press.
Parker, R. (1996): Athenian religion. A history, Oxford, Clarendon.
Porte, D. (1995) : Le préte a Rome: les donneurs de sacré, Paris, Payot y Rivages.
Richter, G. (1925): Bull. of the Metropolitan Museum, 20, pags. 48-50.
Rose, H. J. (1924): The Roman Questions of Plutarch, Oxford, Clarendon.
Rosenberg, A. (1920): “Rex Sacrorum”, RE, | A, 1, 1920, col. 721-726.

Ripke, J. (2011): The roman calendar from Numa to Constantine. Time history
and the fasti, Oxford, Wiley-Blackwell.

80



Scheid, J. (1989): Il sacerdote, en Giardina, A., (ed.) L ‘uomo romano, Roma-Bari,

Laterza, pags. 45-79.

Schilling, M. R. (1960) : “Janus. Le dieu introducteur. Le dieu des passages”,
Meélanges d’archéologie et d’histoire, 72, pags. 89-131.

Scullard, H. H. (1967): The Etruscan cities and Rome, London, Thames and

Hudson.

Scullard, H. H. (1981): Festivals and ceremonies of the roman republic, London,

Thames and Hudson.

Smelzer, G. J. (1972): The Priests of the Roman Republic. A Study of Interactions
between Priesthoods and Magistracies, Coleccion Latomus, 127, Bruxelles, Latomus

Thomas, C. G. (1974): “On the role of the Spartan Kings”, Historia, 12, pags. 257-
270.

Valditara, G. (1989) Studi sul magister populi: dagli ausiliari militari del rex ali

primi magistrati repubblicani, Milano, Pontificia universitas lateranensis.

Werner, R. (1963): Der Beginn der romischen Republik. Historisch-
chronologische Untersuchungen tber die Anfangszeit der «libera res publica», Miinchen,
R. Oldenbourg.

Wissowa, G. (1912): Religion und Kultus der Romer, Miinchen, C.H. Beck.
8. RELACION DE FUENTES:

Antifonte:

o Sobre el Coreuta:
= 38

Apolodoro:
o 11,8, 2.

Aristofanes:

o Tesmoforias:
=V, 730:

Aristoteles:

o Athenaion Politeia:
= ]I

81



VIl 1.
XXII, 5.
LV.

LV, 5.

LVI, 1.
LVIL.

LVII, 1,3, 3.
LVII, 2.
LVIII.

o Politica:

I, 9.

I11,14,3 1285 A
111, 14, 1285 A
11,9, 1271 A
11,9, 15,1270 A

- Ateneo de Naucratis:

o Deipnosofistas:

Censorino:

235C.

o De die Natale:

= 1V, 13
- Ciceron, Marco Tulio:
o De legibus:
= I, 7-27.
= 1,8, 21.
= |Il, 3-20.

o De Haruspicinum Responsis:

6, 12.

o De domo sua:

Demastenes:

52, 135.

o Contra Neera:

73.

Diogenes Laercio:

82



o Vidas, opiniones y sentencias de los filésofos mas ilustres:
= I, 41,
- Dionisio de Halicarnaso:
o I, 22,
o IV, 74,1-4.
o V,1, 34
o V,1,4
o V,21, 1
o VI, 74,5.
- Eforo de Cime:
o Fragmenta:
= 70F22.
- Esquilo:
o Suplicantes:
» Lineas 370 ss.
- Estrabon:
o Geografia:
=V, 2,2(220).
- Euripides:
o Orestes:
» Lineas 1599-1615.
- Festo, Sexto Pompeyo:
o 9L.
o 198-200 L.
o 212L.
o 3l11L.
o 334L.
o 346 L.
o 347L.
o 423L.
- Floro, Lucio Aneo:
o Epitome Rerum Romanorum:
= |, 1,5-6.
= |, 11, 1.



Gayo:

o 1I,101.

Gelio, Aulo:

o Noches Aticas:

1, 12.
X, 15, 21.

Helanico de Lesbos:

o Fragmenta:

Herddoto:

o I

o |l

o VII:

323aF 23, 2.

66.

148.

39-41.
42.
49.
63
65.
75.

56.
S57.
58.
66.
73.
75.
76.
84.
85.

220.

84



- Hesiodo:

o Trabajosy dias:

- Homero:

o lliada:

- Jenofonte:

37-40.

VI, 344.

o Agesilao:

I, 16.
11, 5-9.
VII, 2.
VI, 7.

o Helénicas:

I, 4, 30 ss.
I, 4, 35.

I, 4, 35-38.

11, 2, 23.
I, 3, 1-4.
I, 3, 2.
I, 3, 4.
I, 4, 2.
11, 4, 6.
11, 4, 20.
1,5, 25.
1V, 6, 3.
Vv, 7, 2.
Vv, 7, 2-3.
V, 1.

V, 2, 20.
V, 2,31
V, 3, 8.

85



V, 3, 23-25.
V, 4, 15.

V, 4, 30-32.
V, 4, 59.
VI, 3, 19.
VI, 4, 3.
VI, 4, 5-6.

o Republica de los Lacedemonios

- Macrobio:

I, 7-9.
XII.
X1, 2.
XII, 3.
XIl, 5.
XIll, 6.
XIll1, 10.
XV, 2.
XV, 3.
XV, 4.
XV, 5.
XV, 7.
XV, 8.
XV, 9.

o Saturnales:

I, 9.

1,10, 7.

I, 13, 14-15.
I, 15, 9-13.
I, 15, 13.

I, 15, 19-20.
I, 7, 2.

I, 13, 11.

- Modestino, Herenio:

o Digesto:

86



= XLVIII, 14,1, 1-2.

Ovidio Nason, Publio:

o Fasti:
= |, 317-334.
= |l, 685-686.
= |ll, 135-166.
- Pausanias:

o Hellados Periegesis:

= |, 30,2
= |,37,3.
= Il 1,5.
= I, 5, 2-3.
= I, 5, 6.
= Il 16, 7.
= 1V, 9 6-9.
- Platon:
o Eutifron:
= 2a.
o Leyes:
= 691d.

Plinio el Viejo:
o Natural Historiae:
= I, 140.
= XI, 71, 186.
- Plutarco, Mestrio:
o Agesilao:
= 1.
= 30,1
= 30-33.
= 36.

= 11,
= 21,2

o Licurgo:



= 6,2

= 12,3
= 15,12-18.
= 21,7.
= 22,4,
= 22,4-5
= 27.
o Lisandro:
= 24,5,
= 30.
o Moralia:
= 10, 64.
o Publicola:
= 16.
Polux, Julio:

o Onomastico:
= VI, 35.
= VII, 77.

Pseudo-Aurelio Victor:

o Origo Gentis Romanae:

= XV, 1.
Pseudo-Demostenes:
o LIX74.
Pseudo-Lisias:
o Contra Andocides
= |V
Pseudo-Plutarco:
o Parallela Minora:
= 2,8
Servio, Honorato, Mauro:
o Ad Aeneid:
= I, 2.
= |, 278.
= VI, 661.

88



- Silio Itélico, Tiberio Catio Asconio:

O

= VII, 603.
= VIII, 3.
= X, 228.

Punica:
= 8, 480-490.

- Tacito, Cornelio:

o Anales:

= Il 58.

- Tito Livio:

©)

o

o

I, 2, 3.

l, 18.

1, 34.

I, 36.

I, 2, 1-2.
11,9, 1-2.

v, 17, 1.
V,1,3.
XVII, 36, 5.
XXVII, 6, 15-16.
XL, 42, 8-11.

- Tucidides:

o

I, 118.

I, 79.

, 87.

I, 94.

I, 15, 4.
Vv, 117.
V, 16.
V, 16, 2.
V, 16, 3.
V, 17.
V, 60, 1.
V, 60, 2.

89



O

o

V, 63.

V, 63, 4.
V, 71, 3.
VI 5, 3.
VIIIL, 6, 3.

Ulpiano, Domicio:

o Digesto:

I, 4, 2-5.

Varrén, Marco Terencio:

o Lingua Latina:

O

VI, 12.
VI, 23.
VI, 28.
VI, 31.

Rerum Rusticae:

I, 4, 9.

Virgilio Mardn, Publio:

o Eneida:

VI, 646-648.
VIII, 478-484.

90



