
 

 



1 
 

RESUMEN 

 El rex sacrorum en Roma y el Lacio, los lucumones en Etruria y el arconte 

basileus en Atenas fueron producto de un proceso de reductio ad sacra por el cual, 

desaparecidos los monarcas, sus funciones religiosas fueron asumidas por sacerdotes o 

magistrados. El estudio comparativo de estas figuras –su papel en los rituales, la forma 

de acceso al cargo, su importancia en sus comunidades, etc.– nos permite conocer la 

relación que pudo haber entre estas sociedades, así como aumentar nuestro escaso 

conocimiento sobre las monarquía de la antigüedad, cuestión para la cual el estudio de la 

monarquía espartana, que no desapareció como las otras, es de especial utilidad.  

PALABRAS CLAVE 

 Rex sacrorum, lucumones, arconte basileus, basileis espartanos, reductio ad 

sacra, monarquía, sacerdocios.  

ABSTRACT 

Rex sacrorum in Rome and Lazio, the lucumon in Etruria, the archon basileus in 

Athens were consequence of a reductio ad sacra process which, the sacred functions of 

the ancient monarchs were assumed by priests or magistrates. The comparative study of 

these figures –their role in the rituals, the method of accession to the position, their 

importance in their communities, etc.– allows us to know the tie which could be among 

their societies. This study also allows us to increase our limited knowledge about the 

ancient monarchies, for that, the Spartan monarchy is especially useful, because it did not 

disappear like the others. 

KEY WORDS 

 Rex sacrorum, lucumones, archon basileus, Spartan basileis, reductio ad sacra, 

monarchy, priesthoods.  

 

 

 

 



2 
 

ÍNDICE 

1. Introducción………………………………………………………………………….3 

2. Rex sacrorum……………………………………………………………………….10 

2.1. El nacimiento del rex sacrorum romano……………………………………..11 

2.2. El rex sacrorum romano durante la República y comienzos del Imperio…….20 

2.3. Características del rex sacrorum romano…………………………………….24 

2.4. La participación del rex sacrorum en la vida religiosa de Roma……………..27 

2.5. Reges sacrorum del Lacio……………………………………………………35 

3. Lucumones………………………………………………………………………….40 

4. Arconte basileus……………………………………………………………………47 

5. Basileis espartanos………………………………………………………………….55 

6. Conclusiones………………………………………………………………………..67 

6.1.El control del paso del tiempo………………………………………………..68 

6.2. La fertilidad y la prosperidad………………………………………………...69 

6.3. Contacto y mediación con la divinidad………………………………………70 

6.4. Forma de acceso……………………………………………………………..71 

6.5. Participación más allá de la religión………………………………………….72 

6.6. Monarquías y sacerdocios……………………………………………………74 

7. Bibliografía…………………………………………………………………………76 

8. Relación de fuentes…………………………………………………………………81 

  



3 
 

1. INTRODUCCIÓN 

En el presente ensayo vamos a estudiar aquellos sacerdocios1 que fueron creados 

para asumir las atribuciones religiosas de los antiguos monarcas cuando estos 

desaparecieron y el gobierno de sus comunidades recayó en sistemas de magistraturas. 

Los reges sacrorum de Roma y el Lacio2, los lucumones de Etruria o el ἄρχων Βασιλεύς 

de Atenas ejemplifican cómo la caída de las monarquías no implicó el fin de las prácticas 

rituales tradicionales; por el contrario, a través de un proceso de reductio ad sacra, estás 

fueron asumidas dentro del nuevo sistema, por figuras sacerdotales instituidas para ello, 

de acuerdo con los nuevos parámetros políticos. Una excepción fue el caso de los Βασιλεῖς 

de Esparta; allí la monarquía no desapareció y, por tanto, no experimentó la reductio ad 

sacra como otras realezas de su entorno.3  

La existencia común del proceso de reductio ad sacra en Roma y el Lacio, Etruria 

y Atenas justifica la búsqueda de similitudes y diferencias entre las figuras sacerdotales 

a las que dio lugar, mediante un estudio comparado que atienda a las funciones de cada 

una de las figuras monárquicas reducidas al ámbito religioso, pues en estas podemos 

encontrar un punto de unión entre estas y sus antecesores, los reyes. El papel de estos 

sacerdotes en la vida religiosa de las ciudades nos permite vislumbrar qué justificaba su 

presencia y su importancia dentro de la comunidad, al tiempo que muestra las razones 

que llevaron a la conservación de los deberes religiosos de los antiguos monarcas. 

Paralelamente, la comparación de las ceremonias y actuaciones de estos sacerdotes nos 

conduce a encontrar ciertas similitudes y diferencias, no solo entre ellos, sino que la 

comparación también puede extrapolarse a los antiguos monarcas de los que eran 

herederos. De hecho, el papel religioso de los monarcas es el mejor campo para la 

comparación, ya que es más difícil de cambiar que los deberes políticos o los métodos de 

elección, y más difícil de adulterar que las narraciones cuasi-legendarias de su final. 

Esparta, precisamente porque no experimentó el proceso de reductio ad sacra, es un 

                                                            
1 En el presente trabajo y salvo que se especifique lo contrario, la denominación del conjunto de figuras 
analizadas será la de sacerdotes o sacerdocios, pese a que en el caso de Atenas y Esparta poseían poder 
político porque eran, en el primer caso arconte y en el segundo reyes. 
2 Estos deben analizarse conjuntamente, puesto que, aunque Roma consiguió ser una potencia mundial, 
no hay que olvidar que en sus comienzos era culturalmente latina y por ello comparten unos contextos y 
estructuras mentales similares. 
3 Del análisis ha sido excluido el rex Nemorensis a causa de las dificultades que supone su estudio y porque, 
aunque resulta una figura muy interesante, no se ajusta exactamente a los criterios de este ensayo, puesto 
que reinaba en un santuario situado en un bosque sagrado, no en una ciudad. 



4 
 

ejemplo excepcional que nos permite acercarnos a los poderes, las limitaciones y la 

evolución de una monarquía arcaica en la Antigüedad.  

Al mismo tiempo, esa comparación nos puede ayudar a vislumbrar las relaciones 

e influencias que mantuvieron e intercambiaron estas civilizaciones de la cuenca 

mediterránea. La existencia de estas relaciones es evidente, no solo por la presencia de 

gentes de cultura y lengua griega en el sur de la península itálica, sino también, como 

señaló A. Blakeway (1935, 129-133), en el centro y el norte de la misma, pues en ciudades 

como Vulci, Chiusi, Veii, Falerii o Tarquinia encontramos importaciones de cerámica de 

factura helénica, así como influencias de estilo clarísimas; pero el florecimiento del arte 

greco-etrusco en el s. VII a.C. implican el traslado de población griega a ciudades 

etruscas, aunque es difícil determinar qué papel jugaron en el desarrollo político posterior 

de la zona. 

Por tanto, el interés de este trabajo va más allá de comprender el mundo religioso 

de la Roma republicana o de la Atenas clásica, por poner dos ejemplos. El estudio de estos 

sacerdocios en particular nos permite aumentar nuestro conocimiento sobre una tema, las 

monarquías arcaicas, oscuro para el historiador, a través de su papel religioso. Entonces, 

el marco cronológico de nuestro estudio es la época clásica para los casos de Atenas y 

Esparta y republicana e incluso imperial para la península itálica, pero el estudio de estos 

períodos tiene como objetivo último acercarnos a la época monárquica.  

Antes de comenzar, debemos comprender el papel sacerdotal de los monarcas en 

las comunidades de la antigüedad. N. D. Fustel de Coulanges (1982, 163-164) llegó a la 

conclusión de que, al igual que la familia y la tribu necesitaban cada una su sacerdote, la 

ciudad debía tener su sacerdote supremo, que mantuviese el hogar común, hiciese los 

sacrificios que afectaban a toda la comunidad, pronunciase las preces que hacían 

referencia a toda la ciudadanía y presidiese las comidas religiosas comunales; este 

sacerdote del hogar público recibía el nombre de rey y ejercía como paterfamilias del 

conjunto de la comunidad cívica. De hecho, en Roma los monarcas aparecen 

frecuentemente en su papel de sacerdotes y, ciertamente, parece que todo sacerdocio fue, 

en un principio, emanación de la realeza. De manera que el rex en Roma habría sido el 

único poseedor, en un comienzo, de la capacidad de comunicación con la esfera 

sobrenatural y, al mismo tiempo, el representante en exclusiva de la comunidad ante los 

dioses; siendo, además, el detentador de la capacidad de interpretar la voluntad de las 

fuerzas divinas, es decir, el augur de la comunidad. Por su parte, E. Benveniste (1983, 



5 
 

246), analizando la etimología de la palabra rex, llegó a la conclusión de que el deber del 

monarca no era gobernar, sino determinar lo que es “recto” en sentido propio, delimitando 

tanto lo que era acorde con la voluntad de los dioses, como lo que era idóneo para la 

comunidad. Además, según algunos autores como E. Cizek (1990, 94-95), era el 

homologo humano de Iuppiter Rex, función heredada durante la República por el rex 

sacrorum. 

 Este carácter sacerdotal de la monarquía no solo se puede ver en Roma, sino 

también en el mundo griego a través de obras como Las suplicantes de Esquilo, cuando 

las Danaides se dirigen a Pelasgo, rey de Argos (líneas 370 y siguientes); u Orestes de 

Eurípides, cuando el hijo de Agamenón habla con Menelao de reinar en Argos (líneas 

1599-1615); o también en la obra de Homero, quien nos presenta a los reyes siempre 

ocupados en ceremonias religiosas. Además, Pseudo-Demóstenes (LIX 74) nos informa 

de que los antiguos reyes del Ática se ocupaban ellos mismos de todos los sacrificios 

prescritos en Atenas. Por otra parte, Aristóteles (Pol. 3, 9) señala el papel de los monarcas 

lacedemonios como sacerdotes, pues asegura que sus funciones principales eran la 

religiosa, la militar y la política.  

 Respecto a los sacerdocios, hemos de tener en cuenta que, como señala J. Scheid 

(1989, 51) en la mayoría de los casos no era una cuestión de vocación en los cultos 

tradicionales, sino de poder y estatus social, puesto que el celebrante representaba a la 

comunidad en el culto. Además, como destaca F. Diez de Velasco (2002, 18), la religión 

cumplía un valor de identificación grupal que sustentaba la cohesión entorno a unas señas 

de identidad para las que la religión ofrecía unos cauces simbólicos y unos ritos 

específico; a lo que hay que sumar que el poder religioso tenía una autonomía relativa 

frente al político. A ello hay que unir que, como indica J. Martínez-Pinna (2002, 25), la 

ideología del poder en las sociedad monárquicas descasaba casi exclusivamente sobre 

presupuestos religiosos, bien fuesen heredados de la tradición, bien hubiesen sido 

incorporados ex novo, pues, en definitiva, la legitimidad del monarca se justificaba por su 

especial relación con las divinidades. 

El verdadero problema a la hora de analizar la época arcaica y monárquica es que 

la evidencia de datos es escasa; aunque, en el caso de Roma, para la etapa del paso de la 

monarquía a la república es variada. Entre ellas destaca la tradición literaria, pero también 

disponemos de una cantidad de información importante de carácter lingüístico, religioso 

y jurídico. Además, para el estudio de estas figuras es esencial el estudio de los 



6 
 

testimonios arqueológicos y, especialmente, los epigráficos. El problema es interpretar 

esa información procedente de fuentes tan variadas de acuerdo con el contexto histórico 

en el que deben enmarcarse. Para el estudioso moderno es esencial afrontar todos los 

testimonios y, al mismo tiempo, analizar la veracidad de la tradición literaria, pues estas 

fuentes dan una versión casi única y probablemente compuesta en la tardorrepública 

romana o durante el clasicismo ateniense; muy lejos de los siglos en los que se enmarcan 

los episodios narrados y a los que pretenden hacer referencia. De hecho, las variaciones 

en las interpretaciones de los investigadores actuales se deben, precisamente, al peso que 

cada investigador atribuye a la tradición, desde la creencia en que todo es verdadero salvo 

que se demuestre lo contrario, hasta la que niega cualquier atisbo de veracidad a no ser 

que las investigaciones históricas y filológicas manifiesten su historicidad. Por ejemplo, 

durante el s. XIX se negó totalmente la información aportada por la tradición literaria 

respecto a la Roma monárquica; en cambio, en el s. XX esta visión se vio sacudida por el 

descubrimiento de la inscripción conocida como Lapis Niger, que dio credibilidad a la 

tradición, al menos en líneas generales, al concebirse la posibilidad de la existencia de 

una monarquía primitiva. Generalmente, en el caso de Roma, la duda se cierne sobre la 

autenticidad de los primeros monarcas y el contexto en el que se ubican (Rómulo, Numa 

Pompilio, Tulo Hostilio y Anco Marcio); pero del resto se considera que la información 

es verídica a grandes rasgos, aunque siempre puede estar alterada por amplificaciones, 

confusiones y duplicaciones, como por ejemplo la fundación de colonias o la conquista 

del Lacio.  

Las informaciones que los autores de la antigüedad nos facilitan sobre los 

etruscos, su estructura política y sus creencias religiosas son enteramente externas y 

usualmente muy posteriores a la época a la que pretenden hacer referencia; además, no 

podemos olvidar que esa información procede normalmente de autores romanos, cuyo 

objetivo era justificar su dominio sobre los etruscos. Por su parte, en Atenas, la 

información sobre la monarquía es usualmente considerada como legendaria, puesto que 

en su mayoría procede de autores muy posteriores y narra en muchos casos una evolución 

modélica difícil de creer. Por el contrario, en el caso de Esparta, la autenticidad de la 

mayoría de los monarcas no ha sido puesta en duda, salvo el caso de los primeros 

Heráclidas, en buena parte porque nuestra información sobre ellos es tan escasa que no 

hay con qué compararlos; pero tiene el problema de que las informaciones provenientes 



7 
 

de la antigüedad proceden de autores externos, que contemplaron con mayor o menor 

cercanía a una sociedad en la que eran considerados extranjeros.  

Por otra parte, en el caso de Roma –donde los estudios son más abundantes y han 

profundizado más en cuanto a los orígenes de esta ciudad y a los cambios de su sistema 

político–, los estudios recientes que han tratado de analizar la monarquía desde un punto 

de vista alternativo, antropológico y comparativo, han demostrado que, bajo el poder de 

los reyes, Roma no era un estado poderoso y que el paso de la monarquía a la república 

no fue repentino, sino fruto de un proceso más o menos gradual. Estos estudios afirman 

que, aunque la tradición romana fijase el cambio de régimen en 510/509 a.C., los análisis 

arqueológicos lo colocan alrededor de 475 a.C. o 450 a.C. Un punto significativo para 

marcar el paso de la monarquía a la república sería conocer cuándo se creó una figura 

sacerdotal encargada de determinados sacra relacionados directamente con la realeza 

conocida con el significativo nombre de rex sacrorum. No obstante, no podemos analizar 

con mucho detalle las circunstancias de su aparición o su evolución más temprana sin 

definir en primer lugar las características del rex Romanorum para comprender el papel 

de su continuador en el plano religioso, pero es imposible saber si su origen coincide, sin 

lugar a dudas, con la tradicional caída de Tarquinio el Soberbio. 

El tratamiento historiográfico de las distintas figuras sacerdotales herederas de las 

funciones religiosas de los reyes ha sido dispar, destacando entre ellas la del rex sacrorum 

romano, que ha recibido más atención que el resto. Entre los estudios sobre él debemos 

destacar los trabajos de autores como A. Rosenberg en 1920, así como los artículos de A. 

Momigliano en 1969 y de J. Loicq en 2004, los cuales se centraron en el origen del 

sacerdocio; de hecho, A. Momigliano defendía la tesis tradicional que veía al rex 

sacrorum como una creación de principios de la República, y J. Loicq sostenía la tesis 

resultante del planteamiento expuesto por G. De Sanctis en su Storia dei Romani, es decir, 

que el rex sacrorum era un sacerdote producto de la decadencia de la monarquía iniciada 

en pleno siglo VI a. C. Además, hay que señalar la contribución de F. Blaive respecto a 

las funciones religiosas de la realeza que expuso en su artículo “Recherches sur la 

fonction religieuse de la royauté romaine” de 1995. En el resto de obras, la aparición del 

rex sacrorum romano viene unida, y de forma anecdótica, al surgimiento de la República 

o a la organización sacerdotal, concretamente del colegio pontificial. Por consiguiente, su 

estudio estaba en una situación similar al del flamen Dialis hasta la publicación en 1996 

por F. Marco de su Flamen Dialis. El sacerdote de Júpiter en la religión romana, es decir, 



8 
 

se le habían dedicado varios artículos pero ninguna obra monográfica. No obstante, en 

2010, este problema se subsanó con la publicación por E. Bianchi de Il rex sacrorum a 

Roma e nell’ Italia antica. Una obra de la que el presente ensayo es deudor en buena 

parte, pues también presta atención a los reges sacrorum latinos y, de forma más 

secundaria, a los lucumones etruscos. 

Los estudios sobre la realeza etrusca han sido, si cabe, mucho más limitados; de 

ellos podemos destacar la obra de H. H. Scullard, The Etruscan cities and Rome, 

publicada en el año 1967, y el artículo de D. Briquel titulado “La rouyaté en Étrurie. Les 

apports récents: confirmations et remises en cause”, publicado en la revista Ktema, 

número 12, del año 1987. 

Las publicaciones sobre la realeza ateniense y el papel del ἄρχων Βασιλεύς en la 

vida religiosa de Atenas también son escasas, encontrándose la información integrada en 

otras obras de mayor envergadura como la de G. De Sanctis (Atthís. Storia della 

repubblica ateniese dalle origini alla età di Pericle), P. Carlier (La royauté en Grèce 

avant Alexandre), o la de R. Parker (Athenian religion. A history). 

El caso de los Βασιλεῖς lacedemonios es similar, puesto que los investigadores han 

preferido analizar su papel político en vez de su participación religiosa en la vida de su 

comunidad. Sin embargo, es posible encontrar información en los textos antiguos y en 

algunas publicaciones más generales como la de P. Carlier (La royauté en Grèce avant 

Alexandre). 

Respecto a los intentos de relación entre estas distintas comunidades de la 

antigüedad hay una atención desigual. Por ejemplo, son varios los investigadores que han 

tratado de mantener la tesis de la Roma etrusca en los siglos VI y V a.C., como A. Alföldi 

(1963) o R. Werner (1963); pero el más importante fue A. Momigliano, que centró sus 

estudios en la hipótesis de que la expulsión de los Tarquinios permitió la afirmación de 

las instituciones de Roma como plenamente autónomas y libres tras el acontecimiento 

rupturista de la expulsión de los monarcas. Un acontecimiento que también relaciona con 

la apertura de la ciudad del Tiber a las influencia políticas y culturales helenas. El mismo 

Momigliano, en el capítulo titulado Le origini della repubblica romana, incluido en su 

libro Roma arcaica (1989) abogó por la cercanía entre el relato tradicional y la realidad, 

especialmente en cuanto a la elección de los primeros magistrados, que él consideraba 

una consecuencia de la helenización de las instituciones romanas; aunque los romanos 



9 
 

dividieron los poderes del antiguo rey entre los religiosos y los políticos. Para sostener 

esta idea el autor se basaba en el relato tradicional de la creación del primer rex sacrorum, 

que comparaba con la reductio ad sacra acontecida en Atenas, que se habría imitado en 

la Magna Grecia, donde, por ejemplo, Tarento, había pasado a tener un régimen 

democrático entre los siglos VI y V a.C. y que se habría extendido a Cumas y de allí al 

Lacio y a Roma. 

Esta hipótesis fue apoyada por F. E. Brown (1967, 58-59), quien encontró, en los 

restos atribuidos a la Regia, que esta fue redificada ex novo a finales del siglo VI a.C. para 

darle un fin cultual, junto con una restructuración general de la zona. Esto llevó a algunos 

investigadores como C. Ampolo (1971) a afirmar que cuando los romanos crearon al 

primer rex sacrorum, tenían como modelo al ἄρχων Βασιλεύς ateniense, apoyándose 

también en las supuestas fechas de construcción de la Regia (500 a.C.) y el Pritaneo 

ateniense (540 a.C.). 

No obstante, según E. Bianchi (2013, 75), ambas figuras distan mucho de ser 

iguales, pues mientras el romano es un sacerdote para toda la vida, el segundo es un 

magistrado anual integrado en el colegio de los nueve arcontes. A ello hay que unir que 

el análisis de las plantas de la Regia del s. VI a.C. y del s. VIII a.C. muestra grandes 

similitudes, con las mismas direcciones y el mismo número de ambientes; de manera que 

resta enteros a la hipótesis de similitud político institucional ateniense. Por consiguiente, 

podría conservarse la idea de que el fundamento de la separación del poder religioso y 

del poder político institucional del rey era una originalidad romana y no podía atribuirse 

a la dependencia del modelo heleno. Además, el proceso del paso del régimen monárquico 

al republicano no estaba limitado únicamente a Roma en los s. VI y V a.C., sino que se 

extendió difusamente en toda el área tirrenico-lacial y campana, con gran variedad de 

soluciones de sistemas de magistraturas según la ciudad. 

El presente estudio está divido en cuatro partes. La primera está dedicada al rex 

sacrorum romano; de él estudiaremos el origen según la tradición, la relación con otros 

sacerdocios, los requisitos que debía reunir el candidato y las ceremonias en las que 

tomaba parte, a lo que hemos unido un breve estudio sobre el resto de los reges sacrorum 

del Lacio porque responden a problemas similares en el mismo contexto. La segunda trata 

sobre los lucumones etruscos, los herederos de las funciones religiosas de los antiguos 

monarcas en las ciudades de Etruria, de los cuales nuestras fuentes hablan muy 

escuetamente, pero que, aun así, nos permiten vislumbrar algunos de los aspectos más 



10 
 

importantes de la religiosidad etrusca. La tercera es la dedicada al ἄρχων Βασιλεύς 

ateniense, un arconte que, junto con su esposa, realizaba algunos de los rituales que 

parecen más antiguos de la religión ateniense y que ejercía, al mismo tiempo, como 

administrador del culto en la ciudad de Atenas. La cuarta es la que analiza a los Βασιλεῖς 

espartanos, los cuales nos muestran cómo podría haber sido la evolución de la monarquía 

arcaica, al tiempo que el análisis de los ritos que tenían bajo su jurisdicción manifiestan 

unas preocupaciones muy distintas a las que nos transmiten las ceremonias encargadas al 

resto. Finalmente, en las conclusiones se encuentra el estudio comparativo propiamente 

dicho, en el cual se relacionan los aspectos más reseñables de cada uno de esos 

sacerdocios en busca de similitudes y diferencias para, en último lugar, extrapolar la 

comparación a las monarquías de esas comunidades 

2. REX SACRORUM 

En el contexto de Italia central, caracterizada por la movilidad social y étnica, el 

rey debía ser un líder militar –no necesariamente de extracción romana o latina– que fuese 

capaz de persuadir a la aristocracia u obligarla a aceptar su supremacía. De hecho, según 

la tradición, los reyes no formaban parte del patriciado romano, sino que algunos eran 

forasteros, otros plebeyos y algunos de origen servil.4 Sin embargo, el rey debía ser un 

personaje carismático, activo en la ciudad y, en cualquier caso, rodeado de un número 

importante de clientes y sodales que justificasen y sostuviesen esa posición predominante. 

Además, el matrimonio con una hija del monarca o cualquier pariente por línea femenina 

podría facilitar la sucesión, pero ello no quiere decir que la realeza romana tuviese una 

transmisión por línea femenina, es más, es probable que ni siquiera fuese hereditaria y el 

trono se conquistase por la fuerza, o, al menos, por una demostración de la misma. Las 

relaciones entre el soberano y los patres son difíciles de dilucidar, aunque podemos 

suponer, gracias a las fuentes literarias, que a partir del s. VI a.C. el poder del rey se hizo 

más arbitrario y enfrentado a la aristocracia, quizás por el propósito de incrementar su 

prestigio entre los grupos sociales inferiores, pretendiendo, además, gozar del apoyo 

directo de los dioses. Con ello, según E. Bianchi (2010, 7-9) se trataba de dar un 

fundamento ideológico más personal al poder del monarca, acompañado de una política 

de construcción de grandes edificios públicos que demostrasen la grandeza y la 

prosperidad que había traído su mando a la comunidad. No obstante, si esta visión es fruto 

                                                            
4 Por ejemplo, los Pompilios y los Marcios históricos era plebeyos, a Servio Tulio se le atribuye un origen 
servil, de ahí su nombre, y Tarquinio Prisco era un inmigrante etrusco de padre griego. 



11 
 

de una alteración literaria de los hechos es objeto de debate, incluso teniendo en cuenta 

los hallazgos arqueológicos; por ello Tarquinio el Soberbio es retratado como un tirano 

en vez de como un rey tradicional. Sin embargo, de las atribuciones del rex Romanorum, 

el más significativo para este estudio no es el imperium político, sino su papel en la 

religión de la ciuitas. 

2. 1. El nacimiento del rex sacrorum romano 

 La visión tradicional que nos proporcionan las fuentes escritas del paso de la 

monarquía a la república es fruto de siglos de elaboración, quedando finalmente 

establecida en época tardorrepublicana; pero la realidad debió de resultar más 

problemática que lo que narran nuestras fuentes. Algunos autores como A. Momigliano 

(1989, 144-150) defienden la visión tradicional del cambio de régimen, es decir, de 

manera abrupta e implantando un consulado anual y colegiado. Por el contrario, otros 

como G. De Sanctis (1956, 389) sostienen la idea de una evolución gradual en la que tuvo 

lugar una lenta desautorización de la monarquía hasta quedar reducida ad sacra. Por otra 

parte, los estudios de S. Mazzarino (1992, 169-173) han tratado de conciliar la postura 

insurreccional y la evolutiva en cuanto a la implantación del sistema republicano, 

considerando que pudo haber un estallido violento que acabase con la monarquía, pero 

que no habría dado lugar inmediatamente al sistema de magistraturas que conocemos 

posteriormente; puesto que, como señaló G. Valditara (1989, 307-309), no podemos 

desdeñar por completo una tradición que alude constantemente a un evento traumático. 

Además, debemos tener en cuenta que muchas decisiones posteriores se tomaron de 

acuerdo con la idea de ruptura y la tradición republicana de caída y rechazo de la 

monarquía, que no son compatibles con la construcción progresiva del régimen, como 

demuestran las acusaciones de adfectatio regni de P. Valerio Publicola, los Decemviri o 

Espurio Casio Vecellino, Espurio Melio y Marco Manlio Capitolino. Pero ello no implica 

que los hechos transmitidos no hubiesen sufrido una importante distorsión.  

Frente a esa idea del establecimiento inmediato del sistema republicano que 

conocemos posteriormente, que atestiguan la tradición y los Fasti consulares –pese a que 

su veracidad para los primeros tiempos es dudosa–, se impone la de un establecimiento 

gradual en mayor medida. En primer lugar habría una fase en la que el poder habría estado 

en mano de un dictador ordinario o magister populi, acompañado de un subordinado, un 

magister equitum. Quizás después el mando lo ejercieron dos o tres praetores dotados de 

un poder no colegiado puesto que está atestiguada la existencia de un praetor maximus. 



12 
 

Posteriormente, es probable que durante un breve período de tiempo el gobierno recayese 

en un colegio de decemviri, que fueron sustituidos en cierto momento por tribuni militum. 

De hecho, la existencia de la magistratura consular, anual y colegiada solo puede 

afirmarse fehacientemente a partir de 367/366 a.C., instituida por primera vez o restaurada 

por las leges Licinio-Sextias. Por consiguiente, como señala E. Bianchi (2010, 15-20), no 

podemos pensar que el cuadro de organización institucional y política constatado a 

mediados del s. IV a.C. sea igual al aparecido tras la caída de la monarquía, sino que fue 

una construcción variable adaptada a las circunstancias por los grupos dirigentes, pues el 

final del régimen viene unido normalmente a la precariedad y la improvisación, 

especialmente cuando no existe una teoría política y el contexto es hostil. 

 En la tradición encontramos, en primer lugar, una sustitución del monarca no el 

fin de la monarquía, entre los parientes de Tarquinio el Soberbio, como podían ser 

Tarquinio Colatino o Lucio Junio Bruto –este por vía materna–, quienes son señalados 

por esta misma tradición como primeros colegas en el consulado. De hecho, este mismo 

relato nos habla del exilio de Tarquinio Colatino, probablemente como una forma de 

anular sus ambiciones dinásticas, siendo sustituido en el consulado por Publio Valerio 

Publícola. Precisamente, una vez descartada la sucesión dentro de la familia, hubo de 

acontecer un período de inestabilidad y tentativas de conquistar el poder por parte de 

miembros destacados de la aristocracia, como podría indicar el extraordinario número de 

cónsules ya desde el primer año. Todo ello como resultado de la necesidad de contener 

las ofensivas del rey destronado, de los enemigos latinos y sabinos y del rey de Caere 

Lars Porsena, que intentó tomar la ciudad, que favorecería el ascenso fugaz de algunos 

líderes que perderían fuerza como consecuencia de los conflictos.  

De manera que el nuevo sistema político estaría definido por las exigencias 

militares, que quizás llevaron a recurrir a una leva siguiendo el sistema implantado, 

supuestamente, por Servio Tulio; puede que el protagonista de este hecho fuese Publio 

Valerio, a quien se le dio el cognomen de Publicola –“partidario del pueblo”–, quizás por 

apoyarse principalmente en el pueblo y no en sus clientes. Por consiguiente, habría sido 

el pueblo en armas quien habría tomado la iniciativa política; por tanto, no habría sido 

extraño que el praefectus urbi o interrex Espurio Lucrecio nombrase como primeros 

líderes a Bruto y Colatino, quienes habrían recibido el apoyo popular.  

No obstante, es difícil de creer el retrato de una ciudad unida con una conciencia 

política contraria al sistema monárquico como presentan las fuentes, sino que habría 



13 
 

varias facciones cuyos intereses confluirían o divergirían en ese punto, pues no podemos 

olvidar que entonces persistía el sistema de las curias dominadas por la aristocracia, la 

cual trataría de afirmar su autoridad, pese a la oposición de nuevos miembros y del propio 

movimiento que habría tenido a Servio Tulio como referente. 

 Es posible que, en unos momentos tan críticos para la supervivencia de la 

comunidad, los romanos no quisiesen desatender las cuestiones religiosas, pero con el 

exilio del monarca, que era al mismo tiempo jefe político-militar y cabeza sacerdotal, se 

imponía una solución sucesoria difícil, no solo política, sino también religiosa. Siguiendo 

la tradición, al igual que los cónsules habrían recibido en bloque los poderes políticos del 

último Tarquinio, como consecuencia de la sistematización religiosa, habría tenido lugar 

la creación del rex sacrorum como heredero de las funciones rituales de las que había 

sido depositario el rex. Parece evidente que fue en ese punto cuando los romanos habrían 

creado un sacerdote específicamente para suplir al rey ausente y así evitar el vacío en la 

dirección del culto, como señalan Tito Livio (II, 2, 1-2)5 y Dionisio de Halicarnaso (IV, 

74, 1-46; V, 1, 47). De manera que la población habría aceptado jurar que no permitiría la 

                                                            
5 Liv. II, 2, 1-2: “Se ocuparon, a continuación, de las cuestiones religiosas. Como algunos sacrificios públicos 
habían sido realizados por el propio rey, a fin de evitar que en ningún terreno se echase en falta a los 
reyes, crearon un rey de sacrificios. Pero este sacerdocio lo subordinaron al pontífice máximo, no fuera a 
ser que, si unían a tal título una función relevante, pusiesen alguna clase de cortapisas a la libertad, que 
era la principal preocupación del momento.” (Traducción de J. A. Villar Vidal, en Editorial Gredos, 1990) 
6 D. H. IV, 74, 1-4: “En cuanto a los muy numerosos atributos que se dan a los reyes, creo que, si algunos 
son molestos y odiosos a los ojos de los más, debemos disminuir unos y suprimir otros –me refiero a estos 
cetros, a las coronas de oro y a los vestidos de púrpura y oro– excepto en algunas procesiones y en las 
procesiones triunfales, ocasiones en que los llevaran en honor de los dioses, pues a nadie molestará si eso 
ocurre de tarde en tarde. En cambio, creo que hay que dejar a los hombres el trono de marfil en el que se 
sientan para juzgar, la blanca vestimenta bordeada de púrpura y las doce hachas que les preceden en sus 
salidas. Hay, además de esto, todavía otra cosa que creo que será la más útil de cuantas he dicho y la 
principal causante de que los que reciban el poder no cometan muchos errores: no permitirles gobernar 
vitaliciamente (pues un gobierno indefinido y no obligado a rendir cuentas por su actuación es penoso 
para todos y de él nace la tiranía), sino limitar a un año la duración del cargo, como sucede en Atenas. El 
hecho de que una misma persona alternativamente gobierne y sea gobernada, y sea desposeída del 
mando antes de que su mente se corrompa, refrena a las naturalezas audaces y no permite que el 
temperamento se embriague con el poder. Si establecemos estas reformas, nos será posible recoger los 
frutos buenos del régimen monárquico y liberarnos de los males que lo acompañan. Y para que también 
el nombre del poder real, que hemos heredado de nuestros padres y que entró en la ciudad sancionado 
por augurios favorables de los dioses, se mantenga por su carácter sagrado, que se designe a un rey 
vitalicio encargado de los sacrificios, que posea este honor durante toda la vida y que deje toda ocupación 
política y militar para tener como única función, al igual que el basileus de Atenas, la dirección de los 
sacrificios y ninguna otra.” (Traducción de A. Alonso y C. Seco, Editorial Gredos, 1984) 
7 D. H. V, 1, 4: “Sin embargo, como consideraban que los reyes habían sido autores de muchos e 
importantes beneficios para el Estado, quisieron conservar el nombre de esta institución mientras que la 
ciudad existiera, y ordenaron a los pontífices y augures que designaran al mas idóneo de los ancianos, que 
se ocuparía únicamente de la dirección de los cultos sagrados, que quedaría libre de toda prestación 
militar y civil y que recibiría el nombre de rey de los ritos sagrados. El primer rey de los ritos que se eligió 



14 
 

vuelta de un monarca pero aceptaron la existencia de un sacerdote llamado rex, como 

recoge Festo (423 L). Por lo tanto, el rey había desaparecido como institución política 

pero no como figura religiosa, pues continuó encarnado en el rex sacrorum. Resulta 

sorprendente descubrir que lo que se deduce a partir de la tradición sobre los asuntos 

religiosos sea aceptado por la mayoría de los estudiosos, mientras que lo concerniente a 

la sistematización de la esfera política sea criticado o incluso negado por la mayoría de 

ellos, de manera que se ubica el origen del rex sacrorum donde dicen las fuentes, sin un 

proceso gradual de formación de la nueva estructura religiosa a la par del proceso de 

construcción política. Este hecho, de acuerdo con E. Bianchi (2010, 21-28), se ha 

explicado como resultado de la prudencia romana respecto a la relación con los dioses, 

fruto de la mentalidad tradicionalista y conservadora de los romanos, que debía encontrar 

una solución lo antes posible y no cometer posibles negligencias y así evitar posibles 

riesgos; de manera que la institución real parece ser positiva e insustituible en el ámbito 

religioso, pero su presencia también podía servir para evitar reclamaciones de individuos 

especialmente piadosos o que añorasen la época monárquica. 

 Por su parte, la arqueología parece confirmar la versión transmitida por la 

tradición, pues, en efecto, alrededor del 510 a.C., según F. Coarelli (1983, 64) está 

documentada en el Foro Romano la reforma del edificio considerado como la Regia –es 

decir, el complejo habitacional y de uso cultual del monarca y como parece confirmar el 

hallazgo de un vaso de bucchero datado en el último cuarto del siglo VI a.C. con la 

inscripción rex (CIL I2 4, 2830)– y la sistematización del Comitium –el lugar donde el 

monarca ejercía la función política y jurídica–; así como la destrucción en el área de San 

Omobono de los templos arcaicos dedicados a Fortuna y a Mater Matuta, construidos 

según la tradición por Servio Tulio y reformados por Tarquinio el Soberbio. De hecho, 

esa zona estuvo abandonada durante cerca de un siglo y cuando fue reconstruido lo fue 

con grandes transformaciones, empezando por la orientación. En cuanto a la Regia se 

confirma una ruptura con el pasado, con los restos estudiados por F. Coarelli (1984, 61), 

quien aseguró que los cambios indican que pasó de ser un santuario a ser un lugar de culto 

administrado por el rex sacrorum, los pontífices y las vestales, además de su lugar de 

residencia. Según este autor (1984, 70), en el complejo se encontraría la Regia stricto 

sensu, la Aedes Vestae, el Atrium Vestae y la domus regi sacrorum, que quizás se 

                                                            
fue Manio Papirio, un patricio amante de la tranquilidad.” (Traducción de A. Alonso y C. Seco, Editorial 
Gredos, 1984)  



15 
 

convirtió en domus publica y lugar de residencia de pontifex maximus durante la república 

y en él se desarrollarían cultos que en principio eran privados, pero que, en este caso, al 

ser del rey, eran públicos, como el del hogar (dedicado a Vesta), los Lares y los Penates. 

No obstante, los detalles topográficos no pueden interpretarse de forma segura, pues las 

fuentes parecen utilizar el término Regia con bastante libertad, lo que complica su 

identificación. Estos cambios urbanísticos permiten confirmar la fecha tradicional de la 

insurrección contra la monarquía, pues tienen un significado político claro; empero, de 

acuerdo con E. Bianchi (2010, 28-30) ello no constituye una prueba para afirmar que 

coincidió con la aparición del rex sacrorum, pues pudo suceder después. Sin embargo, F. 

E. Brown (1967, 56-59) asegura que el esquema constructivo de la Regia sigue el trazado 

de una vivienda de época arcaica, manteniendo la forma los lugares dedicados a la función 

religiosa del monarca, pero sin el espacio público ni la magnificencia que podría esperarse 

del palacio del rex Romanorum, por lo que propone que el conjunto tal y como lo 

conocemos fue creado en época republicana. 

 Los vestigios de la Regia de época republicana hunden sus cimientos hasta el s. 

VII a.C. Su planta es trapezoidal, con espacio para albergar a un amplio número de 

personas y con una cisterna en el centro que bien podía servir como depósito de cereal. 

En su lado meridional conectaba con una estructura constituida por tres ambientes, que 

conformaba un verdadero centro del complejo cultual. La estancia oriental era 

seguramente el sacrario de Ops Consiua, deidad de la riqueza agrícola y los graneros; 

simétricamente, en el lado occidental, la habitación albergaba el sacrario de Marte, como 

parece confirmar la presencia de un focus circular de piedra propio del sacrarium Martis 

y esencial para la ceremonia del Equus October. Algunos autores como C. Ampolo han 

intentado establecer un paralelismo con Atenas, considerando que incluso su estructura 

era similar a la del pritaneo arcaico. De hecho, estos estudios que indican cierta 

inspiración en el caso ateniense por parte de los romanos en el fondo intentan encontrar 

paralelos como el que se muestra en la existencia del rex sacrorum y del arconte basileus 

y la colaboración en el culto de sus consortes, la regina sacrorum y la basilinna e 

interpretarlos como fruto de una imitación. Sin embargo, esta propuesta interpretativa 

parte del hecho de que los romanos tenían la misma madurez política que los atenienses, 

además de no tener en cuenta que Roma no puede extraerse del contexto itálico al igual 

que Atenas no puede extraerse del helénico, pues ambos contribuyen a explicar los 

procesos que experimentaron ambas ciudades. En este sentido, E. Bianchi (2010, 87-90) 



16 
 

afirma, y yo comparto esa afirmación, que no se puede considerar que el rex sacrorum 

fuese una imitación, al menos directa, del arconte basileus; pues las circunstancias 

históricas de la aparición de cada uno y sus características son distintas, por ejemplo, 

mientras el romano es vitalicio, el ateniense es anual, y mientras el primero es 

exclusivamente un sacerdote, el segundo era considerado un cargo también político. 

 Por el contrario, algunos estudiosos plantean que este sacerdocio nació a mediados 

del s. IV a.C., lo que conllevaría considerar a Servio Tulio, o a los líderes a los que 

representa, como una especie de magister populi que habría tomado el poder político, 

pero que habría dejado al monarca ciertas funciones religiosas; de manera que algunos 

como T. J. Cornell (1999, 278) han planteado la existencia de una suerte de doble 

monarquía, una que ejercería el poder político y otra que ostentaría el religioso, aunque 

resulta poco creíble. También E. Bianchi (2010, 30-34) ha planteado que Tarquinio el 

Soberbio, o el rey destronado, hubiese seguido conservando los aspectos sagrados de la 

monarquía hasta su muerte, acaecida en 495 a.C. en Cumas en la corte del tirano 

Aristodemo aunque se hubiese exiliado definitivamente después de la batalla del lago 

Regilo (comienzos del s. V a.C.). Además, la figura del rex sacrorum se identificaba con 

el monarca en persona y el cargo era vitalicio, de manera que en este momento pudo darse 

una situación parecida al pontificado máximo de Emilio Lépido una vez que Octavio se 

había hecho con el poder. En consecuencia, Tarquinio habría conservado el cargo hasta 

su muerte aunque no hubiese podido ejercerlo; de hecho, coincide con el conservadurismo 

religioso romano el que se hiciese difícil privar a Tarquinio del control formal de los 

aspectos sagrados de la realeza, pues de ello dependía la buena relación de los romanos 

con los dioses. Por consiguiente, el primer rex sacrorum solo habría podido ser nombrado 

a partir del 495 a.C., quizás como algo planificado y no fruto de unas circunstancias de 

emergencia, como resultado de la redefinición de la monarquía tras el exilio de Tarquinio, 

a la que no se podía privar de su influencia en la esfera sagrada, aunque sí de sus poderes 

militares y políticos. Pues habría tenido lugar por la necesidad de mantener un guía de la 

religión estatal. Aunque hay quien lo considera resultado de la decadencia de la antigua 

monarquía, pues, como expone F. Marco Simón (1996, 23), es posible que el rex 

sacrorum naciese antes del fin de la monarquía como una forma de conservar el 

sacerdocio real cuando las exigencias temporales o militares imposibilitaban a sus 

representantes el cumplimiento de los deberes, progresivamente complejos, del culto. 



17 
 

 Por tanto, con el paso de la monarquía a la república comenzó un proceso de 

evolución política que trasladó el poder político-militar real al cuerpo ciudadano y a los 

magistrados; pero no ocurriría lo mismo con las funciones religiosas del monarca. En su 

caso, las que estaban relacionadas con el ámbito político-militar fueron confiadas a la 

magistratura superior, y el resto, fueron repartidas entre los pontífices y el rex sacrorum, 

aunque seguramente ese fue el resultado de un proceso complejo de evolución de ambos 

sacerdocios. No obstante, parece que hubo una división de las competencias religiosas a 

la vez que se redefinía la antigua institución real, lo que se tradujo en la aparición del rex 

sacrorum.  

T. Mommsen (1887, 18 ss.) fue el valedor de la idea de que el paso de la monarquía 

a la república supuso la continuación y casi culminación de la tendencia a separar en 

planos completamente distintos el poder político del religioso, es decir, las magistraturas 

de los sacerdocios, una hipótesis que autores como E. Pais se esforzaron en refutar. Según 

T. Mommsen, ambos poderes se hallaban confundidos en la figura del rex, pero con la 

república, el mantenimiento de la pax deorum era confiado a los sacerdotes y los 

magistrados no tenían potestad alguna; por tanto, las organizaciones de ambas esferas 

eran totalmente distintas y ello se mostraba en aspectos como el nombramiento, la 

sucesión y la duración del cargo. Por su parte, E. Pais (1915, 271 ss.) sostuvo que las 

funciones políticas y religiosas se entrecruzaban en el mundo romano, siendo el ejemplo 

más claro las funciones sacerdotales de algunos magistrados como los cónsules o la 

jurisdicción del pontifex maximus sobre cualquier magistrado civil; a lo que hay que unir 

que frecuentemente confluían en una misma personas las magistraturas y los sacerdocios 

sin que por ello hubiese incompatibilidad o fricciones entre los deberes civiles y 

religiosos. Sin embargo, autores como Ulpiano (Dig. II, 4, 2-5), Modestino (Dig.  XLVIII, 

14, 1, 1-2) o Cicerón (Leg. II, 7-27; III, 3-20) señalaron las diferencias entre ambos grupos 

como si hubiese una línea divisoria clara. De manera que, aunque parece incontestable la 

existencia de cierta distinción entre magistraturas y sacerdocios que, quizás, se acentúa 

con la república, no experimentó una escisión funcional excesivamente tajante; de manera 

que, según A. Calonge (1968, 5-11), debería instalarse un criterio de mayor elasticidad a 

la hora de diferenciar entre magistraturas y sacerdocios en época republicana. 

 Diferentes autores han asegurado que el final de la monarquía fue fundamental 

para el encumbramiento jerárquico del pontifex maximus, aunque la primacía religiosa 

siguió recayendo en el rex sacrorum. Si bien, la visión de un pontifex maximus ostentador 



18 
 

del poder religioso de facto y disciplinario y de un rex sacrorum reducido a una figura 

casi decorativa procede de autores no anteriores al período tardorrepublicano. Por 

ejemplo, autores como Festo (198-200 L), Aulo Gelio (n. A. X, 15, 218) y Servio (Ad Aen. 

II, 2) situaban al rex sacrorum en la cúspide de la jerarquía religiosa romana; pero otros 

como Cicerón (Div. II, 6, 12), cuando cita a los sacerdotes del 57 a.C., nombra primero a 

13 de los 15 pontífices, a los flamines maiores –excepto al Dialis porque entonces estaba 

vacante– y, en último lugar, al rex sacrorum. Sin embargo, este mismo autor, en De domo 

sua (52, 135), nombra las distintas categorías sacerdotales siguiendo el orden que plasmó 

Festo. No obstante, la crítica moderna sostiene que había algunas sacerdotisas dentro del 

colegio de los pontífices –junto con los flamines y el rex sacrorum–, las vestales, las 

flaminicae y la regina sacrorum. Pero, tal y como dice Macrobio (Sat. III, 13, 11), su 

presencia, salvo la de las vestales, estaba avalada por la posición de sus maridos, pues sus 

funciones eran vitalicias hasta que falleciese su marido y no existía posibilidad de 

divorcio sin que ambos perdiesen el cargo religioso, aunque quizás solo haga referencia 

a que estaban bajo su jurisdicción. 

 Pese a la indudable antigüedad del augurado, la jerarquía del ordo sacerdotum 

estaba formada por el rey, los tres flamines maiores y el pontifex maximus. Este orden 

parece razonable para la época en la que el rex Romanorum era el líder religioso de la 

comunidad, por eso deja de lado otros sacerdocios como los augures o colegios como los 

viri sacris faciundis o los viri epulones, estos últimos de creación posterior. Pues los 

flamines y pontífices habrían nacido para aligerar la carga de trabajo religioso del rex, 

para que pudiese ocuparse mejor de cuestiones político-militares. No obstante, los 

flamines maiores debieron de crearse antes de que la influencia etrusca se hiciese más 

fuerte de lo que era en los primeros tiempos, pues estaban dedicados a Júpiter, Marte y 

Quirino, y no a Júpiter, Juno y Minerva; algo que también puede comprobarse gracias al 

nombre del sacerdote de Júpiter, que era Dialis y no Iovalis, como debería al comparar 

con el Martialis y el Quirinalis. Un aspecto remoto en lo temporal que conjuga con sus 

funciones en el plano ritual.  

Los pontífices también parecen haber aparecido en época monárquica, aunque, 

según Cicerón (Leg. II, 8, 21), los pontífices estaban excluidos de la concepción 

                                                            
8 Gell. n. A. X, 15, 21: “En un banquete nadie, salvo el rey de los sacrificios, ocupa un lugar superior al del 
flamen de Júpiter.” (Traducción de M.-A. Marcos Casquero y A. Domínguez García, Universidad de León, 
2006) 



19 
 

sacerdotal originaria, puesto que no eran inaugurados a diferencia de los flamines o el rex 

sacrorum. Sin embargo, es probable que como ayudantes del rex ya fuesen los guardianes 

de la sabiduría sagrada y, en consecuencia, supervisores de los rituales, como siguieron 

siendo posteriormente. En esa época, habrían sido los reyes, a través de la sanción escrita, 

quienes fijasen las fechas de las fiestas, los sacrificios adecuados y los gastos necesarios, 

confiando su consumación a los pontífices cuando no fuese posible por sus deberes 

político-militares; de manera que la actuación de los pontífices en los ritos patrios y 

extranjeros era como delegación del monarca, incluyendo los fúnebres, la interpretación 

de los prodigios y los rayos. Por consiguiente, según E Bianchi (2010, 121-126), su 

aparición fue fruto de una necesidad religiosa más reciente que la que suscitó la creación 

de los flamines y puede que tuviese elementos de inspiración externa, aunque no hemos 

encontrado paralelos convincentes. Esta versión no concuerda con la visión de G. 

Wissowa (1912, 23, 103 y 483) que consideraba que el orden procedía de la importancia 

de los dioses, de manera que el rex sería sacerdote de Jano, al que se invocaba en primer 

lugar en los sacrificios, después los flamines maiores por Jupiter, Marte y Quirino, y por 

último el pontifex maximus como sacerdote de Vesta, a la que se invocaba al final. No 

obstante, siguiendo a L.-R. Ménager (1976, 465), lo más lógico es pensar que la jerarquía 

sacerdotal seguía un criterio fundamental de influencia social y política y después fosilizó 

aunque dejase de ser funcional, por ello el rex sacrorum era colocado a la cabeza de la 

mismo. 

 En caso de haber acontecido realmente el exilio y muerte de Tarquinio el 

Soberbio, debió de suponer un momento de extrema incertidumbre religiosa en Roma, 

pues el cambio ritual podía provocar la ruptura de las relaciones pacíficas entre la ciudad 

y los dioses. El problema principal lo constituían los sacra que un rey en el exilio u 

ocupado en otros menesteres no podía completar en persona, por ello la estructura 

sacerdotal necesitaba irremediablemente de una figura que, por el bien de la comunidad, 

llevase el nombre del rex y llevase a cabo los rituales que realizaba el monarca, de esa 

situación de emergencia –ocurriese antes o después del fin de la monarquía– nacería el 

primer rex sacrorum. El problema es que las fuentes guardan silencio o no son de mucha 

ayuda para el período entre 509 a.C. y 495 a.C. en cuanto a los sacerdotes. Los 

historiadores plantearon que las funciones religiosas del rex fueron confiadas en un 

primer momento a los flamines maiores; pero, teniendo en cuenta que la tríada arcaica ya 

no ocupaba el lugar preminente y lo esclerotizado de estos sacerdocios, no parece muy 



20 
 

probable. En cambio, la atención debió de recaer entre los antiguos ayudantes y 

supervisores religiosos, los pontífices, para encargarse de estos importantes sacra. De 

manera que, siguiendo en esa línea, el primer rex sacrorum habría aparecido bajo el 

control del pontifex maximus, al igual que los flamines, que continuó como guardián de 

los sacra y quizás por ello aparece por encima en algunas enumeraciones, como 

supervisor general, lo que no es lo mismo que decir que el rex sacrorum se sometiese a 

su autoridad instantáneamente.  

Ciertamente, no puede negarse la posibilidad de que el rex sacrorum heredase 

durante cierto tiempo el primer puesto efectivo del orden sacerdotal; pues es difícil saber 

si el pontifex maximus había superado en importancia al resto de sacerdotes en los 

primeros tiempos de la república o si el rex sacrorum y los flamines maiores mantuvieron 

su posición originaria en el ordo sacerdotum, incluyendo la primacía sacerdotal de iure y 

de facto. En ese contexto es improbable que el nombramiento del rex sacrorum 

dependiese del pontifex maximus, de manera que tanto este procedimiento como la captio 

pontificial que conocemos para períodos posteriores habrían nacido a mediados del 

período republicano. En ese sentido, –cómo transmite Dionisio de Halicarnaso (V, 1, 4)– 

en principio la decisión era colegiada entre los miembros del ordo. Sin embargo, en los 

episodios posteriores –y por ello, posiblemente más veraces– que aparecen en las fuentes, 

el sistema de nombramiento que conocemos es distinto y el rex sacrorum está sometido 

de manera clara a la autoridad que ejerce el pontifex maximus sobre el ordo sacerdotum. 

 2. 2. El rex sacrorum romano durante la República y comienzos del Imperio 

Analizar los episodios y los protagonistas relacionados con el rex sacrorum antes 

del 210 a.C. es complicado, pues la prosopografía se limita a los nombres de M. Papirio, 

L. Postumio Albino y M. Marcio. El primero de ellos –que fue el primer rex sacrorum 

según Dionisio de Halicarnaso (V, 1, 4)– se ha considerado ficticio, el segundo aparece 

en un pasaje de Plinio el Viejo (N. H. XI, 71, 186) y el tercero murió en dicho año 

ocupando el cargo durante la Segunda Guerra Púnica según Livio (XXVII, 6, 15-16). No 

obstante, la veracidad de este último también ha sido puesta en duda, ya que no se conoce 

la descendencia de una familia Marcia patricia más adelante, aunque pudo ser el 

antepasado de los Marcii Reges, que eran plebeyos, pero esta condición podía deberse a 

que alguno de sus descendientes renunciase al patriciado y mantuviesen el epíteto de 

Reges. Tras su muerte, el puesto quedó vacante hasta ser ocupado en 208 a.C. por Cn. 



21 
 

Cornelio Dolabella (Liv. XVII, 36, 5), quien probablemente tuviese algo de experiencia 

política, pues pudo ser IIIvir monetalis. La vacante durante 2 años durante el contexto de 

la guerra anibálica muestra que no generó una grave crisis del sistema sacerdotal, lo que, 

sin duda, indica que el relevo en el papel de primer sacerdocio ciudadano del rex 

sacrorum por el pontifex maximus, si es que no había culminado, al menos ya estaba muy 

avanzado. Este relevo es posiblemente anterior a la segunda mitad del s. III a.C. como 

consecuencia de la pérdida de parte del prestigio y la independencia de los que los 

flamines maiores habían disfrutado hasta entonces a favor del pontifex maximus.  

Este aumento de poder se refleja claramente en la elección del rex sacrorum de 

180 a.C., que relata Tito Livio (XL, 42, 8-119), que muestra que su poder de supervisión 

religiosa se había convertido en una fuerza coercitiva que no era utilizada únicamente con 

fines religiosos, si no que podía ser utilizado para alcanzar objetivos personales. En este 

momento, la elección del rex sacrorum debía seguir los pasos de la nominatio, la captio 

(también conocida como creatio o lectio) e inauguratio. En primer lugar se presentaba a 

una terna de candidatos, considerados nominati, entre los que el pontifex maximus elegía 

uno, con el cual se llevaba a cabo la captio y después se procedía a la inauguratio 

necesaria para el rex sacrorum y los flamines. En el caso de Dolabella, probablemente 

fuese el primero de los nominati, pero cuando se intentó la captio, no llegó a término con 

la inauguratio, por lo que probablemente se inauguró a Clelio Sículo. 

 Según E. Bianchi (2010, 145-151), es probable que esta forma de elección fuese 

introducida entre el 292 y el 219 a.C., junto con la elección popular del pontifex maximus, 

para mantener un control del pueblo sobre la elección de los sacerdotes. Fue un proceso 

del cual el pontifex maximus salió reforzado y en el cual comenzaron a fraguarse nuevas 

reformas que reafirmaban la nueva autoridad adquirida los la asamblea popular, como por 

ejemplo la lex Papia (65 a.C.), según la cual las vestales eran elegidas por el pueblo de 

una lista de 20 niñas adecuadas para ejercer ese sacerdocio escogidas por el pontifex 

                                                            
9 Liv. XL, 42, 8-11: “Con motivo de la elección del sustituto para ocupar la plaza de Gneo Cornelio Dolabela 
como rey de los sacrificios hubo un enfrentamiento entre el pontífice máximo Gayo Servilio y el duúnviro 
naval Lucio Cornelio Dolabela, a quien el pontífice exigía, para consagrarlo, que presentara la dimisión de 
su cargo. Al negarse a hacerlo en duúnviro, el pontífice le impuso una multa que fue objeto de debate 
ante el pueblo, dado que aquél apeló. Ya habían sido llamadas a votar varias tribus y se pronunciaban en 
el sentido de que el duúnviro obedeciera el pontífice y se le condonara la sanción si dimitía de su cargo, 
cuando sobrevino una señal del cielo que indicaba un vicio de forma dejando sin efecto los comicios. 
Debido a ello, los pontífices tuvieron escrúpulos religiosos de consagrar a Dolabela. Consagraron a Publio 
Clelio Sículo, que había sido propuesto en segundo lugar.” (Traducción de J. A. Villar Vidal, en Editorial 
Gredos, 1990) 



22 
 

maximus; lo que a su vez indica una decadencia clara de la influencia del rex sacrorum y 

del resto del ordo sacerdotum. De manera que es probable que cuando se produjeron los 

cambios sacerdotales impulsados por la lex Ogulnia (300 a.C.), los flamines y el rex 

sacrorum fuesen vistos, no como sacerdocios patricios ambicionados por los plebeyos, 

sino como restos arcaicos definitivamente superados; aunque seguramente no fue un 

cambio inmediato, sino un proceso lento iniciado alrededor del 300 a.C. que concluyó 

cerca del 180 a.C. 

 Como hemos señalado anteriormente, las fuentes pueden hacer referencia a 

procedimientos de su propia época aunque traten de extrapolarlos al pasado. Es el caso 

de la ceremonia de la inauguratio que narra Tito Livio (I, 18) con ocasión del inicio del 

reinado de Numa Pompilio, pero que seguramente refleja la ceremonia de la inauguratio 

que se llevaba a cabo para los reges sacrorum de época tardorrepublicana y comienzos 

del imperio, pues es muy similar entodas las fuentes. Esta ceremonia consistía en la 

realización de los auspicios de investidura por parte de un augur, para conseguir la 

ratificación divina de la elección de la comunidad. La narración incluye algunos detalles 

técnicos que nos permiten vislumbrar algunos elementos importantes de la mentalidad 

religiosa romana. En concreto, Livio presenta a un augur poniendo su mano derecha en 

la cabeza de Numa, un contacto que tendría la función de transmitir un poder religioso 

que capacitaba a Numa para ejercer la función real. Sin embargo, podemos plantear que, 

teniendo en cuenta el papel del rex Romanorum en la religión de la ciudad primitiva, 

probablemente fuese el mismo candidato quien pidiese a Júpiter los auspicios sin 

mediación de nadie, apropiándose de la dimensión religiosa del poder. Lo que llevó a 

algunos investigadores como T. Mommsen (1896, 8) a formular la hipótesis de que esa 

ceremonia era la que se realizaba para inaugurar al rex sacrorum republicano; debemos 

tener en cuenta que el relato de la inauguratio de Numa es similar en fuentes tan dispares 

como Tito Livio, Plutarco o Dionisio de Halicarnaso, pero según esos mismos autores, y 

como señala F. Blaive (1998, 63-70) fue Numa quien creó ese colegio, por lo que no 

habría nadie capacitado, al menos con la suficiente autoridad pública para llevar a cabo 

el ritual. Por su parte, Rómulo tomó los auspicios por sí mismo porque se trataba de los 

auspicia primora, por lo que, de haber sido necesario un ayudante para los siguientes 

monarcas, habría sido el interrex y no un augur. De lo que no hay duda es de que, a la 

hora de estudiar el período arcaico de Roma, especialmente los asuntos relacionados con 

la realeza, debemos tener en cuenta que la información de la que disponemos es muy 



23 
 

precaria y está sujeta a las interpretaciones y variaciones que a lo largo del tiempo se 

hicieron sobre la tradición y lo acontecido en los orígenes de Roma. Además, para rituales 

como el que nos concierne en este punto, lo más probable es que mostrasen lo que ocurría 

en su época o había dejado de ocurrir hacía poco, pues era una forma de encontrar 

explicaciones para aspectos que en su tiempo se ignoraban. 

 Durante el último siglo de la república, los pontífices, augures, decemviri sacris 

faciundis y triumviri epulones siguieron siendo los consultores religiosos oficiales del 

Senado y los magistrados, pero no se puede decir lo mismo del rex sacrorum o los 

flamines. De hecho, el prestigio de los primeros era tal que tuvo que legislarse para 

impedir la excesiva acumulación de sacerdocios en una misma persona, en paralelo a lo 

que ocurría con las magistraturas con la lex Villia annalis (180 a.C.). Después, con la lex 

Domitia de 104-103 a.C. se estableció la elección popular de los sacerdocios de los 

colegios mayores, derogando el sistema de cooptatio, pero de ese procedimiento fueron 

excluidos el rex sacrorum y los flamines maiores, quizás por ser considerados sacerdocios 

menores. Otra prueba de la reducción de la importancia, el prestigio y el carisma de estos 

antiguos sacerdocios es el flamen Dialis, que quedó vacante desde la muerte de Lucio 

Cornelio Merula en 87-86 a.C. hasta su restauración por parte de Augusto en 12-11 a.C., 

por lo que durante, de acuerdo con Tácito (Ann. III, 58) ese tiempo sus sacra debieron de 

ser cuidados por otros miembros del colegio pontificial; quizás la misma suerte que corrió 

el rex sacrorum fue similar, con largos períodos de sede vacante.  

No obstante, para los últimos años de la república se conocen dos nombres de 

reges sacrorum, el primero es Sulpicius Ser. f. nombrado por el pontifex maximus Quinto 

Cecilio Metelo Pío, inaugurado por el augur Apio Claudio Pulcro en 64-63 a.C., que 

participó en la cena aditialis del flamen Lucio Cornelio Léntulo Niger. El segundo es L. 

Claudio, citado en De haruspicum responsis (6, 12) por Ciceron tras el pontífice que fue 

llamado para discernir sobre la consagración de la casa de este en septiembre de 57 a.C. 

Según Szemler (1972, 175), este Claudio pudo ser inaugurado en torno al 60 a.C. por 

César y participar en 46-45 a.C. en una ceremonia que aparece en la tabula Heracleensis 

(CIL I2 593 = ILS 6085. 11. 62-65) y que concernía tanto a las vestales, como a los 

flamines y al rex sacrorum, lo que solo se entiende si en esa fecha el sacerdocio estaba 

en pleno funcionamiento, lo que confirmaría la continuidad del mismo. De manera que, 

tanto en el período del pontificado máximo de Metelo Pío como en el de César hubo un 

estímulo para la continuación del sacerdocio del rex sacrorum, al menos por parte de 



24 
 

estos pontífices máximos; lo que coincide, según E. Bianchi (2010, 151-157), con el 

comportamiento de César de cara a la religión y otros sacerdocios, pues trataba de 

aumentar al máximo el número de cargos disponibles, como muestra la creación de los 

Luperci Iulii. 

 Con la llegada de Octavio al poder se mantuvieron los cuatro colegios principales: 

el de los pontífices, el de los augures, el de los quindecemviri sacris faciundis y el de los 

septemviri epulones. Además, durante el primer Imperio, acontecieron numerosos 

cambios religiosos, como la creación de sacerdocios para caballeros y libertos, o el 

nombramiento por orden del emperador de los titulares sin atender a ninguno de los 

métodos anteriores de elección; por ello, tanto el rex sacrorum como el flamen Dialis 

mantuvieron cierta imagen de pureza tradicional al seguir circunscrito a patricios, hijos y 

casados por confarreatio y ser incompatibles con el ascenso en la jerarquía político-

militar. No obstante, hay un epígrafe (CIL VI 212210) datado en época julio-claudia que 

puede hacernos dudar de que se mantuvieran esos estrictos requisitos, pues muestra a un 

L. Aquilio f. como rex sacrorum pese a que los Aquilios no eran patricios, por lo que 

puede que lo fuese de alguna ciudad del Lacio o puede que esa gens pudo entrar en el 

patriciado a través de la legislación de Cesar o de Augusto o puede que simplemente se 

abriese el sacerdocio a los plebeyos. T. Mommsen identificó a un L. Aquilio Floro como 

IIIvir monetal del año 20-19 a.C. ; no obstante, de ser así no habría llegado a ser rex 

sacrorum hasta el 12 a.C., cuando falleció Lépido y Augusto asumió el cargo de pontifex 

maximus, pues aquel tenía prohibido ejercer su cargo. No obstante, en la procesión 

reflejada en el Ara Pacis (13-9 a.C.) no aparece ningún rex sacrorum, por lo que, como 

señala E. Bianchi (2010, 159-168), no sería imprudente pensar que el cargo estaba vacante 

por aquél entonces.  

 2. 3. Características del rex sacrorum romano 

El aspirante a rex sacrorum debía ser ciudadano romano, libre de nacimiento y sin 

defectos físicos, como todos los sacerdotes; pero, además, debía ser patricio, hijo de un 

matrimonio unido por confarreatio y estar casado mediante el mismo ritual. Aparte, tenía 

vetado cualquier cargo político-militar. La primera limitación específica, parece fruto del 

contexto de principios de la república, con el problema patricio-plebeyo, si bien no 

sabemos cuántos sacerdotes de esa época debían ser hijos de un matrimonio por y/o estar 

                                                            
10 CIL VI 2122: [L. Aquil]lius L. f(ilius) F[- - -]/[- - -]rex sacro[rum]/[- - -]a L. Aquilli/uxor. 



25 
 

casados mediante confarreatio; pero, posteriormente, solo el rex sacrorum, junto con los 

flamines y los salii, debieron haber contraído matrimonio por esa vía. Por otra parte, la 

prohibición de ejercer cargos públicos debió de aparecer en los inicios de la república 

para separar el título de rex de la esfera político-militar y que se asociase únicamente a la 

sagrada. Por consiguiente, la primacía del pontifex maximus en etapas posteriores pudo 

deberse a que quien ocupase esta posición podía ejercer magistraturas y, por tanto, el 

ascendiente social y político de los personajes que lo ocuparon pudo influir en la autoridad 

que se asociaba al sacerdocio y pudo no haber un intento deliberado de aupar a este sobre 

el rex sacrorum. No obstante, es posible que el rex sacrorum fuese miembro del Senado 

ex officio, al igual que el flamen Dialis –quien también tenía vetada la carrera política–. 

Además, ostentaba la presidencia de los comitia calata, donde se anunciaba el calendario. 

Al mismo tiempo, es posible que tuviese la facultad para nombrar a las Vestales, aunque 

la historiografía –apoyándose en la información de Aulo Gelio (n. A. I, 12)– ha mantenido 

que la captio de las sacerdotisas de Vesta la llevaba a cabo el pontifex maximus; pese a 

todo, hemos de tener en cuenta que este autor analiza lo que ocurría en plena época 

republicana, sin adentrarse en épocas más antiguas, puesto que su información procede 

como máximo de Fabio Pictos, cuya base fueron los Libri iuris pontificii y, en todo caso, 

no es anterior al s. III a.C. Por ello es posible pensar que el nombramiento de sacerdotes 

de la ciudad lo ejerciese en un primer momento el rex sacrorum como parte de los sacra 

del monarca. De ser así, según E. Bianchi (2010, 131-135), el rex sacrorum debió de ser 

un cargo ambicionado y prestigioso, al menos, al nivel del pontifex maximus. Sin 

embargo, como señala A. Momigliano (1969, 363), es probable que el poder y la 

influencia del rex sacrorum fuesen decreciendo conforme se olvidaba el significado de 

las antiguas ceremonias en las que tomaba parte o como consecuencia de la publicación 

del calendario. 

No hay duda de que, durante el período monárquico, el rey había sido el sacerdote 

estatal, el verdadero representante del conjunto de la ciudad ante los dioses, representado 

el papel de pater familias de la comunidad; todo ello como consecuencia del nacimiento 

de la ciudad y la necesidad de organizar la religión pública. Por ello, no es de extrañar 

que ninguno de los reyes de los que nos habla la tradición estuviese desligado totalmente 

de la religión, sino que se mantuvieron a la cabeza de la misma, tomando decisiones 

importantes como la inclusión de nuevos cultos o prácticas rituales. Por consiguiente, 

como señala C. Bailey (1975, 152-154), no hay duda de que el rex sacrorum, al igual que 



26 
 

el pontifex maximus, tenía derecho a entrar en la Regia y era guardián de los secretos de 

ius divinum. Pero, como afirma U. Coli (1951, 77-79), el rey no era un sacerdote más, 

sino que era el sacerdote por excelencia en tanto en cuanto era rey, y no solo en el sentido 

etimológico de celebrante de los sacra, sino en el significado amplio de intermediario 

entre los dioses y la comunidad a la que dirigía, a la cual debía asegurar la protección 

divina. Este poder que ostentaba como supremo regulador de la vida de sus súbditos se 

plasmaba claramente en el control del calendario, de la que deja constancia el rex 

sacrorum y que veremos más adelante. 

El matrimonio del rex sacrorum con la regina sacrorum, al igual que el de otros 

sacerdotes como los flamines maiores, de acuerdo con D. Porte (1995, 20), puede ser un 

reflejo del emparejamiento de los dioses e implicaba que sus esposas tenían un importante 

papel en el culto; pero también sus descendientes, que habrían actuado, en principio, 

como auxiliares del culto, camilli, y, en el caso del rex, sus hijas como vestales. De 

manera que las afirmaciones de Servio sobre el rechazo al acto sexual y la emasculación 

de los sacerdotes (Ad. Aen. VI, 661) son un poco fantasiosa y tan solo pueden relacionarse, 

aunque con ciertas reservas, con los galli de Cibeles. Respecto al matrimonio de los 

sacerdotes, J. Frazer (1974, 184-189) aseguraba que, la leyenda de Numa y Egeria 

contiene reminiscencias de una hierogamia que los antiguos reyes contraerían 

regularmente con una diosa de la vegetación y el agua, representada probablemente por 

la reina, que les habilitaba para cumplir sus funciones divinas y mágicas cuya finalidad 

pudo ser la propiciación del crecimiento de la vegetación por magia homeopática, por una 

parte; y por otra la de las lluvias. No obstante, este tipo de interpretaciones actualmente 

no cuentan con mucho apoyo. 

Debemos tener cuenta la cercanía entre el rex sarcorum y los flamines, que destaca 

G. Dumézil (1987, 35 y 124), al igual que el rig y los druidas en el mundo céltico y el raj 

(an) y los brahmanes en el védico. Este mismo autor asegura que el rex sacrorum 

representa una forma de sacerdocio intermedia entre los flamines y los pontífices, pues 

donde unos están atados por prohibiciones rituales y son fundamentalmente pasivos, los 

son otros plenamente libres en este sentido, tienen capacidad de improvisar y tomar 

iniciativas propias. Tanta era su relación que en los dies feriae, como señala H. H. 

Scullard (1981, 39) tanto el rex sacrorum como los flamines debían ir precedidos por un 

heraldo que anunciase su presenta para que todos detuviesen sus actividades laborales, 

puesto que, si les veían trabajando, debían sacrificar un cerdo o pagar una multa. El rex 



27 
 

sacrorum también presidía los comitia calata, la asamblea donde anunciaba el calendario 

y donde eran inaugurados, según Dionisio de Halicarnaso (II, 22) tanto él, como los 

augures y como los flamines. De forma que, como indica R. E. A. Palmer (1970, 286) en 

esta asamblea encontramos de nuevo una relación entre el rex sacrorum y los flamines 

que nos transmite la convivencia de estos con los antiguos reyes. 

Han sido varios autores los que han interpretado a través de la afirmación de 

Macrobio (Sat. I, 9) de que el rex sacrorum era sacerdote de Jano, que era el flamen de 

ese dios. Por ejemplo M. R. Schilling (1960, 90), J. Bayet (1984, 41) o F. Blaive (1995, 

135), lo aseguraron basándose en el control del calendario, pues Jano era el dios de los 

comienzos, o al sacrificio del Agonium del 9 de enero, dedicado a esta divinidad. Sin 

embargo, como ya afirmó G. Dumézil (1987, 339), que realizase sacrificios a esa 

divinidad no implica que fuese su sacerdote exclusivo, ya que no sacrificaba 

habitualmente ni en su templo ni en el Janículo, puesto que la antigua realeza estaría más 

relacionada con Júpiter. 

2. 4. La participación del rex sacrorum en la vida religiosa de Roma 

 El conservadurismo ritual romano conservó los festivales anuales celebrados por 

el rex sacrorum y que se realizaron con regularidad durante la mayor parte de la república 

y el imperio hasta el dominio final del cristianismo.  

 Los festivales de los Agonia se celebraban el 9 de enero, el 17 de marzo, el 21 de 

mayo y el 11 de diciembre. Estos misteriosos cuatro Agonia que jalonaban el año romano 

han sido interpretados por B. Liou-Gille (2000, 41-44) como una forma de organización 

del calendario romano, marcando los ritmos del mismo. Tradicionalmente se ha 

considerado que el calendario lunar romuleo tenía tan solo 10 meses y, por tanto, no se 

ajustaba al ciclo solar; por lo que el calendario numaico añadió dos meses para intentar 

congeniar ambos ciclos astrales. No obstante, a mediados del s. V a.C., probablemente, 

el segundo colegio decenviral adoptó una estrategia de armonización aleatoria a través de 

meses intercalares; una práctica que continuó sin grandes cambios en la ordenación de las 

festividades hasta la reforma de César. Los Agonia pueden considerarse los sacrificios 

por excelencia de acuerdo con la etimología que presenta Ovidio (Fastos I, 317-33411), 

                                                            
11 Ovid. Fast. 317-334: “Añade cuatro días sucesivos a las Nonas; en el día de las Agonalia es preciso 
propiciarse a Jano. La explicación del tal nombre puede estar en el oficiante del sacrificio, con su vestido 
arremangado, y bajo cuyo golpe sucumbe la víctima ofrecida a los dioses. Disponiéndose a teñir en la tibia 



28 
 

al igual que nos señala Festo (9 L), pero es Varrón (Lingua Latina VI, 1212) quien dice 

que el Agon es el sacrificio del jefe de la manada por parte del jefe de la ciudad, por lo 

que es el sacrificio por excelencia, lo que concuerda con la idea de que el rex sacrorum 

es el sucesor del monarca en cuestiones religiosos. Sin embargo, según la misma B. Liou-

Gille, Ovidio no habría interpretado bien este ritual, pues no sería el victimario quien 

preguntase al rex sacrorum, sino que este era quien preguntaba a la víctima si deseaba ser 

sacrificada, pues era una víctima sustituta del monarca y por ello debía ser voluntaria. 

 Siguiendo a esta autora (2000, 49-49; 54 y 57), dos de los días de los Agonia se 

ubicaban al comienzo del año, tanto del romuleo, el 17 de marzo, y el numaico, 9 de 

enero. El de marzo se celebraba dos días después de los idus, en el momento de plenilunio 

del primer mes del año, encontrándose, probablemente, bajo el patronazgo de Marte, de 

acuerdo con el comienzo de la estación guerrera, pudiendo interpretarse como el último 

sacrificio ofrecido por el monarca antes de salir en campaña; al mismo tiempo tenía lugar 

la celebración de los Liberalia, cuando los muchachos pasaban a vestir la toga de adulto 

y podían ejercer la ciudadanía plena y, como parte de ella, formar parte del ejército. 

Además, en este momento la luna también brilla con gran intensidad, por lo que ambos 

astros estaban en su apogeo y por ello podía considerarse un momento óptimo de empezar 

el año, por lo que también podría estar dedicado a Jano como dios de los comienzos. El 

Agonium del 9 de enero sí que estaba dedicado a Jano, por ser el dios al que se dedicaba 

el primer mes del año y por ello se situaba en las primeras nonas del nuevo año para 

sacralizar el comienzo del año solar al tiempo que se celebraba la influencia de la luna 

sobre la vida vegetal, especialmente en su crecimiento, por lo que sería de gran 

                                                            
sangre su desnudo cuchillo, pregunta siempre si puede actuar y no actúa si no se le ordena hacerlo. Unos 
por el hecho de que los animales no llegan por si mismos ante el altar, sino que son conducidos, creen 
que por tal conducción este día recibe el nombre de Agonalia. Otros piensan que en pasados tiempos esta 
fiesta se llamó Agnalia, como si hubiera sido suprimida una letra del lugar que le es propio. ¿Acaso, dado 
que la víctima tiene miedo del cuchillo que ha visto reflejado en el agua, este día recibe su denominación 
de la «agonía» del animal? También es posible que el día haya tomado el nombre griego de los juegos que 
se acostumbraba a celebrar en tiempos de nuestros antepasados. En fin, la lengua antigua llamaba agonía 
al ganado y a juicio mío esta última explicación etimológica es la verdadera. Y aunque no fuera cierta, con 
todo el Rey de los Sacrificios debe intentar aplacar a los dioses con la inmolación de un macho de la oveja 
portadora de la lana.” (Traducción de M.-A. Marcos Casquero, Editorial Nacional, 1984) 
12 Varr. L. L. VI, 12: “A la distinción natural se añadieron los nombres oficiales de los días. Hablaré primero 
de los que fueron establecidos en atención a los dioses, después de los que lo fueron en atención a los 
hombres. Los días Agonales (Agonales) durante los que el rey (rex) sacrifica un carnero en la Regia, 
recibieron su denominación a través de agon, por el hecho de que el oficiante del sacrificio pregunta 
agone? «actúo»; a no ser que la hayan recibido de la lengua griega, donde ágon es el que va a la cabeza, 
por el hecho de que inmola el que va a la cabeza de la ciudad y el que va a la cabeza del rebaño es 
inmolado.” (Traducción de L. A. Hernández Miguel, Editorial Gredos, 1998) 



29 
 

importancia para los campesinos. Además, esa celebración estaba rodeada de una serie 

de fiestas que conmemoraban el paso de la civilización rural a la urbana, se trata de las 

Compitalia, que era móvil durante la república pero que, durante el imperio se fijó en los 

días 3, 4 y 5 de enero, adorándose a los Lares de las intersecciones. En esos días también 

se celebraba el dies natalis del templo de Vica Pota, una divinidad oscura de la que no 

conocemos el origen ni en qué consistía el culto, aunque podía estar relacionada con los 

barrios o los vecindarios.  

 El Agonium del 11 de diciembre no podía jugar el papel de inicio del año a causa 

de que no coincidía con la fase lunar y los romanos se resistían a abandonar el ciclo lunar, 

aunque reconocían su importancia con esta fiesta. Este día estaba señalado en el 

calendario con la festividad de Diualia consagrada a la diosa Angerona a quien se le 

ofrecía un sacrificio en la curia Acculeia en el Palatino (Varr. L.L. VI, 23) o en el sacellum 

de Volupia (Macr. Sat. I, 10, 7). Esta fiesta tenía lugar nueve días después del idus de 

diciembre, pero, ¿era esta divinidad una del solsticio? Su imagen no inclina a pensarlo, 

pues se la representaba con la boca sellada por un pañuelo o con un dedo delante de su 

boca. No obstante, no puede ser azar que esa fiesta se celebrase en el solsticio, sino que 

puede que se debiese a que recordaba el silencio necesario para las ceremonias religiosas 

que tenían lugar en esos días, en los que parecía que el sol perdía fuerza, evitando los 

posibles omina, de desastrosas consecuencias, causados por la imprudencia. El solsticio 

destacaba por las celebraciones de carácter solar que tenían lugar en los días cercanos. En 

primer lugar, el propio Agonium del 11 de diciembre estaba dedicado a Sol Indiges, como 

indican los Fasti Ostiensis (CIL XIV 4543). A ello que hay que unir las fiestas agrarias 

de Consualia del 15 de diciembre, de la que hablaremos más adelante, y Opalia del 19. 

También las Saturnalia del 17 de diciembre y las Larentalia del 23 del mismo mes, 

dedicadas al origen de la civilización, las primeras de la latina –ya que Saturno era 

considerado el primer rey del Lacio, que habría enseñado a los hombres la agricultura y 

las leyes– y las segundas de la romana –puesto que Larenta habría sido quien había 

alimentado a Romulo y Remo. De esa forma se reconocía la importancia del sol respecto 

al ciclo agrario y se procedía a la sacralización de la cosecha al tiempo que se celebraba 

el nacimiento de la comunidad con las festividades de Sol Indiges, Consualia, Saturnalia 

y Larentalia. Además, el Septimontium se celebraba en las mismas fechas. A este 

respecto, hay que señalar las diferencias de naturaleza entre el Agonium y el 

Septimontium, aunque se celebrasen en las mismas fechas, puesto que mientras el primero 



30 
 

era una fiesta pública celebrada por una de las dignidades más elevadas de la comunidad, 

el rex sacrorum, el Septomontium era celebrada únicamente por una parte de los 

habitantes de Roma, la de los montes. Además, esta última parece estar compuesta por 

una procesión con, al menos, dos sacrificios, uno en el Palatino y otros en la Velia; el 

Agonium consistía básicamente en un sacrificio en la Regia. 

 Por otra parte, el Agonium del día 17 de mayo estaba cercano al Tubilustrum, 

celebrado el 23 de ese mes y, además, el 24 era señalado con las siglas Q.R.C.F, de las 

que hablaremos más adelante. Este día estaba dedicado a Vediovis en el Fasti Venusini 

(CIL, I2 318), un dios de personalidad ambigua asociado normalmente al reino del 

inframundo y a un gran Júpiter. De manera que, de ser una divinidad asociada con la 

muerte, se integraría en las fiestas fúnebres del 9, 11 y 13 de mayo, como los Lemuria. 

Los cuatro Agonalia, de acuerdo con B. Liou-Gille (2000, 60), están relacionados 

con los momentos principales tanto del calendario lunar como del solar, recogiendo el de 

diciembre y enero un período solsticial, y los de marzo y mayo relacionados con la guerra 

primitiva, que puede que en principio solo hubiese durado esos dos meses. Se trata de 

momentos esenciales en una sociedad de campesinos soldados. En ese contexto, el rex 

sacrorum jugaba un papel puramente simbólico pero esencial como representante 

eminente de la comunidad, ofrecía un sacrificio real de un buey y marcaba el ritmo de 

vida social, garantizando al mismo tiempo la pax deorum.  

Cómo hemos visto, los días 24 de marzo y 24 de mayo estaban marcados en el 

calendario con las siglas Q. R. C. F., que recogían la frase Quandoc Rex Comitiavit Fas, 

que indicaba que el día solo era fas cuando el rex hubiese sacrificado en el Comicio (Varr. 

L. L. VI, 3113; Festo 311 L). Lo que, según J. Gagé (1977, 134), puede indicar los días en 

los que se reunía la asamblea primitiva para tomar decisiones; así como que estas 

convocatorias debían estar precedidas de un sacrificio. Por otro lado, hay que señalar que 

Gayo (II, 101) afirma que en esas fechas se presentaban oralmente los testamentos ante 

                                                            
13 Varr. L. L. VI, 31: “Los días llamados intercisi son aquellos durante los cuales hay prohibición de los dioses 
(nefas) mañana y tarde, y permiso de los dioses (fas) el tiempo que media entre la muerte de una víctima 
y el ofrecimiento de sus entrañas. Y por esto, dado que el permiso de los dioses (fas) se intercala entonces 
o dado que por aquel queda interrumpida la prohibición de los dioses (nefas), recibieron la denominación 
de intercisi. El día se llama así, «cuando el rey ha oficiado en la plaza de los Comicios, permiso de los 
dioses» (Q.R.C.F., como ocurría el 24 de marzo y el 24 de mayo) recibió su denominación por el hecho de 
que este día el rey de los sacrificios oficia en la plaza de los Comicios, momento hasta el que hay 
prohibición de los dioses: a partir de él hay permiso de los dioses. De ahí que tras este momento a menudo 
se hayan entablado procesos conforme a la ley.” (Traducción de L. A. Hernández Miguel, Editorial Gredos, 
1998) 



31 
 

el rex. De manera que, según B. Liou-Gille (2000, 58), la asamblea actuaba como testigo 

de las disposiciones testamentarias que se hacían en marzo, probablemente antes de salir 

en campaña, pues posiblemente tenía lugar antes del comienzo de las hostilidades, y del 

cumplimiento de esas disposiciones o de la modificación de las mismas en mayo. 

El rex sacrorum y los flamines maiores tan solo se relacionaban todos una vez al 

año, en las calendas de octubre, cuando eran transportados los cuatro juntos en el mismo 

carro que debía cruzar cerrado las calles de Roma hasta el templo de Fides, donde, bajo 

la presencia pasiva de los tres flamines maiores, el Rex Sacrorum sacrificaba una víctima 

a Bona Fides (Marco Simón 1996, 175-179). Según G. Dumézil (1959, 412), o cierto es 

que el rex aparece como el conciliador, sintetizador, y punto de reunión de las fuerzas 

divinas que representan los tres flamines maiores; al mismo tiempo, la Regia aparece 

como lugar de encuentro entre Júpiter, Juno, Jano, Marte y Ops Consiua, una diosa de la 

esfera de Quirino; de manera que reunía a divinidades cuyas funciones eran atendidas 

aisladamente por los flamines. 

El 24 de febrero tenía lugar el Regifugium, que fue interpretado por los autores 

antiguos como la conmemoración de la huida de Tarquinio el Soberbio (Ovidio, Fast. II, 

685-686; Festo 347 L); aunque tan solo Festo (346 L) indica que esta explicación es falsa 

porque, según la tradición, el rey se encontraba en campaña y no en el Foro. En esa fecha, 

el rex sacrorum debía realizar un sacrificio e inmediatamente iniciar una carrera; algunos 

autores como J. G. Frazer (1974, 195) han considerado que, teniendo en cuenta la 

importancia de la figura del rey como garante de la prosperidad de la comunidad en su 

propia persona, con esa carrera debía demostrar la ausencia de cualquier defecto corporal 

que le incapacitaría para llevar a término los ritos sagrados y el desempeño de sus deberes, 

sometiéndose a esa ordalía periódicamente. Un vestigio de esa comprobación pudo ser la 

fiesta del Regifugium, que podía acabar con su victoria y continuación de su reinado o su 

deposición o incluso asesinato en caso de ser derrotado; de hecho, sus rivales podían ser 

representados simbólicamente en época posterior por los salii, lo que explicaría su 

presencia en este ritual. De ser así, este rito sería un fósil que recordaba que el cargo de 

monarca era anual y se concedía al más capacitado, al igual que el de rex Nemorensis. 

Pero esta interpretación carece de verosimilitud. Por su parte, C. Lobeck (1829, 677) 

conjeturó que la huida era consecuencia ritual de un sacrilegio cometido. Otros como H. 

J. Rose (1924, 197) han preferido interpretarlo de manera que el monarca sería un chivo 

expiatorio y la huida tendría un significado de purificación ritual. No obstante, V. 



32 
 

Basanoff (1943 IX, 41 y 166-167) aseguró que debían relacionarse los Consualia de 15 

de diciembre y los Terminalia del 23 de febrero, seguidos el primero de los Saturnalia 

del 17 de diciembre y el segundo del Regifugium del 24 de febrero, para encontrar un 

paralelismo que le lleva a concluir que desde esa festividad hasta comienzos del nuevo 

año, en enero y en marzo, se iniciaba un ciclo festivo que servía de válvula de escape a 

las tensiones socio-económicas de una sociedad desigual y que, en el caso de la de febrero, 

vería como el monarca abdicaba temporalmente y era sustituido por un bufón escogido 

para la ocasión que reinaba en una época intercalar, extraña al calendario usual, el mensis 

merkedonius. 

 Otros autores como A. Magdelain –como recoge F. Blaive (2003, 288)–, 

sostienen que ese ritual indicaba que el monarca quedaba expulsado ritualmente por cinco 

días y por ello era necesario un interrex. Debemos tener en cuenta que la fiesta de fin de 

año, Terminalia, se celebraba el 23 de febrero, entonces los días entre el 24 de ese mes y 

el 1 de marzo se consideraban un mensis intercalaris para adecuar el calendario lunar al 

ciclo solar; un “No Tiempo” considerado de forma negativa y dominado por fuerzas 

oscuras que, mientras durase, ahuyentaría al monarca de la comunidad. En este caso, la 

presencia de los salii sería crucial para asegurar la posición del interrex, que debía 

sustituir al rex esos días; de hecho, los Equirria del 27 de febrero estaban destinados a 

reforzar la cobertura marcial del interrex. De manera que la fuga del rey representaba el 

delicado cambio del viejo al nuevo año; lo cierto es que, a principios de marzo, la puerta 

de la Regia era decorada con verdes hojas de laurel como símbolo de renovación, al 

tiempo que el fuego de Vesta era apagado y vuelto a encender como símbolo del nuevo 

comienzo (Ovid. Fast. III. 135-166). No obstante, de acuerdo con Macrobio (Sat., I, 13, 

14-15), esos días no pueden considerarse como mensis intercalaris, puesto que, en rigor, 

estos días iban después del mes intercalar, que se insertaba entre los Terminalia y el 

Regifugium, de manera que era una época de tiempo extraordinario, aunque no formase 

parte del mes intercalar, que era igualmente de peligro para el rex y por ello se justifica 

una abdicación temporal. 

Mensualmente el rex sacrorum debía anunciar el calendario públicamente, incluso 

después de su publicación por escrito por Cneo Flavio en 304 a. C., cuando ya no era 

funcionalmente necesario. Como narra Macrobio (Sat. I, 15, 9-1314) el rex sacrorum 

                                                            
14 Macr. Sat. I, 15, 9-13: “En épocas antiguas, pues, antes de que el escriba Gneo Flavio, contra la voluntad 
de los senadores, diera a conocer los fastos a todo el mundo, se le encomendaba a un pontífice menor la 



33 
 

acompañado de un pontífice menor debía anunciar la luna nueva, indicando el inicio de 

cada mes y realizar un sacrificio sobre el que no se precisa nada. Para ese anuncio eran 

convocados los comitia calata15 en la Curia Calabra, situada en las cercanías del 

Capitolio, donde se les comunicaba los días que faltaban hasta las Nonas, si 5 o 7. El 

ritual que debían realizar juntos el pontifex minor y el rex sacrorum en la Curia Calabra 

en los idus consistía en la evocación de Juno Covella repitiendo la fórmula kalo Iuno 

Couella cinco (en enero, febrero, abril, junio, julio, septiembre, noviembre y diciembre) 

o siete veces (en marzo, mayo, agosto y octubre), dependiendo de los días que separasen 

en ese mes a los idus de las Nonas. Podemos suponer que la asamblea era informada de 

una forma similar, aunque en las fuentes no se especifica cómo. En las nonas, según 

Varrón (L. L. VI, 2816), el rex sacrorum debía anunciar al pueblo los días de fiesta de ese 

mes y a qué divinidad estaba dedicado cada uno. Además, en las calendas, Macrobio (Sat. 

I, 15, 19-2017) nos informa de que la regina sacrorum debía sacrificar en la Regia una 

                                                            
misión de observar la aparición de la luna nueva y, nada más verla, anunciarla al rey de los sacrificios. Así 
pues, el rey y el pontífice menor realizaban un sacrificio, y el mismo pontífice, habiendo convocado 
(calare), es decir, habiendo hecho venir al pueblo al Capitolio, junto a la curia Calabra, que estaba próxima 
a la cabaña de Rómulo, anunciaba qué número de días habría entre las calendas y las nonas, y repitiendo 
tres veces la palabra kalo, pregonaba que las nonas serían el día 5, y repitiéndola siete veces, que serían 
el 7. Ahora bien, el verbo kalare es griego y significa «proclamar», y al día que es el primero de estos días 
que «son proclamados», pareció bien denominarlos «calendas». Por eso se dio el nombre de Calabra a la 
curia junto a la cual «eran llamados», y también a la asamblea, porque todo el pueblo «era llamado» a 
ella. Por otra parte el pontífice menor hacía público, anunciándolo, el número de días que faltaban hasta 
las nonas, ya que era preciso que los ciudadanos que vivían en el campo acudieran a la ciudad el día de 
las nonas posterior a la luna nueva, dispuestos a escuchar del rey de los sacrificios las causas de las fiestas 
y a aprender que debían hacer en el curso de este mes. De aquí que algunos consideren que nonae viene 
de aquí, como si dijéramos «el inicio de una observancia», o bien del hecho de que desde aquél día hasta 
las idus siempre se calculan nueve días, tal como los etruscos observaban muchas nonas, porque cada 
nueve días presentaban respetos a su rey y le consultaban acerca de sus asuntos privados.” (Traducción 
de F. Navarro Antolín, Editorial Gredos, 2010) 
15 Los comitia calata también eran convocados para la inauguración del rex sacrorum y los flamines 
maiores, para la detestatio sacrorum (la renuncia a un culto familiar o gentilicio por parte de una familia, 
o por su desaparición, y su aceptación dentro de los cultos administrados por los magistrados y sacerdotes 
del pueblo romano) o la sanción de los testamentos; así como para hacer efectiva la adrogatio, una forma 
especial de adopción. Por lo que parece una asamblea de época monárquica, al igual que el calendario. 
No obstante, no está muy clara la diferencia entre los comitia calata y los comitia curiata; estando, quizás, 
en que en la primera los ciudadanos solo eran testigos y en la segunda debían decidir con de sus votos, 
de manera que algunos de los aspectos que se han atribuido a una pudieron ser de la otra. (Bianchi 2010, 
134, 196 y 202) 
16 Varr. L. L. VI, 28: “Las nonas se denominaron así o porque son siempre el noveno día antes de las idus o 
porque, de la misma manera que las calendas de enero fueron denominadas año nuevo por el Sol nuevo, 
las nonas fueron denominadas mes nuevo por la Luna nueva (nova). El mismo día el pueblo que estaba 
en los campos acudía a la ciudad junto al rey. Huellas de estos hechos son evidentes en el culto de las 
nonas de la Ciudadela, porque entonces las primeras fiestas mensuales que va a haber ese mes las anuncia 
el rey al pueblo.” (Traducción de L. A. Hernández Miguel, Editorial Gredos, 1998) 
 
17 Macr. Sat. I, 15, 19-20: “En Roma, igualmente en todas las calendas, además del sacrificio que el 
pontífice menor ofrece a Juno en la curia Calabra, también la reina de los sacrificios, esto es, la esposa del 



34 
 

cerda o una oveja en honor a Juno, con lo que se maca una especial relación entre Juno y 

el ciclo lunar, al menos cuando este ha alcanzado su apogeo. En cambio, en los idus era 

el flamen Dialis quien debía sacrificar un carnero. Este ritual cómo señala J. Rüpke (2011, 

41) era un anacronismo a finales de la república, que continuaba haciéndose dentro de los 

sacra del colegio pontificial, en el que estaba integrado el rex sacrorum, pero ya desde la 

reforma del calendario del s. IV a.C. había perdido su sentido, pues sus anuncios ya no 

tenían por qué coincidir ni con la luna creciente ni con la llena. 

Ciertamente, como señala G. Forsythe (2012, 2), la utilización de un calendario 

lunar indica la posesión de un conocimiento astronómico hasta cierto punto sofisticado, 

así como la existencia de una conciencia propia y el suficiente grado de desarrollo como 

para organizar la actividad pública; de hecho, a través de estos rituales, el rex aparece 

como señor del tiempo. Todo ello puede verse en la Roma del s. VII a. C., con las primeras 

actividades en el foro documentadas por la arqueología y probablemente unidas a una 

influencia fenicia y griega, e incluso etrusca, que empezó a hacerse patente en la zona del 

Tirreno en la misma época. De acuerdo con P. M. Martin (1982, vol. 1, 80), la potestad 

de dictar el calendario había dejado en manos del monarca un gran poder sobre los 

tiempos de la ciudad, el ritmo y la naturaleza de las actividades de los ciudadanos, 

interviniendo en la política directamente a través de la esfera religiosa; no obstante, el rex 

sacrorum perdió esa capacidad al caer bajo la supervisión de los pontífices, como prueba 

la presencia del pontifex minor en este ritual. 

En el resto de rituales en los que participa, el rex sacrorum no aparece como 

protagonista único, sino siempre subordinado a alguno de los pontífices. Es el caso de los 

Consualia del 15 de diciembre, con el sacrificio celebrado en un altar subterráneo de un 

caballo en honor a Consus, una divinidad agrícola relacionada con la función productora, 

como aparece en los Fasti Praenestini (CIL I2 593 = ILS 6085); y los Terminalia del 23 

de febrero, donde era llamado junto al flamen Dialis a entregar a los pontífices las lanae, 

necesarias para la liturgia expiatoria de fin de año. En el apartado cultual en el que 

                                                            
rey, inmola una puerca o una cordera en honor de Juno en la Regia. Como ya dijimos, a esta diosa debe 
Jano su apelativo de Junonio, porque, al parecer, este dios preside todas las entradas, y esta diosa todos 
los días de las calendas. En efecto, dado que nuestros ancestros determinaron el inicio de cada mes en 
función de la luna nueva, con razón adjudicaron a Juno las calendas, juzgando que la luna y Juno eran la 
misma divinidad; o bien, porque la luna se desplaza a través del aire –por eso los griegos a la luna la 
llamaron también Ártemis, esto es aerótomis, «la que corta el aire»–, y Juno es la soberana del aire, con 
razón consagraron a esta diosa los inicios de los meses, esto es, las calendas.” (Traducción de F. Navarro 
Antolín, Editorial Gredos, 2010)  



35 
 

participaba el rex sacrorum también se encuentra un ritual en el que también tomaban 

parte las Vestales (Servio, Ad Aen. X, 228), y que puede remontarse a época monárquica; 

las vestales debían dirigirle las siguientes palabras: Vigilasne rex? Vigila!. No conocemos 

las circunstancias en las que tenía lugar, salvo que se llevaba a cabo en la Regia; pero, 

siguiendo a E. Bianchi (2010, 193-194), probablemente era un ritual funcional respecto a 

la seguridad de la comunidad, pues si el monarca dejaba de estar alerta, ello afectaría por 

magia simpática a las tropas que habían salido en campaña. A su vez, se asemeja al ritual 

que debía realizar el general antes de salir de Roma al frente de sus tropas y del que nos 

informa Servio (Ad Aen. VII, 603; VIII, 3), cuando agitaba la lanza de Marte mientras lo 

invocaba con las palabras: Mars, vigila! 

2. 5. Reges sacrorum del Lacio 

En una inscripción sepulcral encontrada en la vía Apia a 16 kilómetros de Roma,18 

en la que se enumeran los cargos de carácter religioso y político que ocupó el difunto, 

este aparece como regi sacrorum, fictori pontificum p. R. y IIII viro Bovillensium (líneas 

3-7). T. Mommsen planteó la posibilidad de que se tratase de un rex sacrorum de Roma, 

sin embargo, no es una hipótesis convincente, ya que es una inscripción de época imperial 

y lo más probable es que las siglas p. R. (Populi Romani) deban aplicarse solamente a 

fictori pontificum y no también a regi sacrorum. Por su parte, H. Dessau consideraba que 

debía tratarse del rex sacrorum de la localidad de Bovillae. Sin embargo, A. Rosenberg 

no pudo concluir nada al respecto; de manera que el problema alrededor de esta 

inscripción ha ido aumentando en vez de resolverse.  

El problema se agrava si unimos el factor de Alba Longa, que, según la tradición, 

no fue destruida totalmente por Tulo Hostilio, sino que su estructura religiosa permaneció 

entre las poblaciones de los Montes Albanos, al menos en relación con las Feriae 

Latinae19, y eran considerados sacerdotia publica populi Romano, aunque no estuviesen 

circunscritos al ámbito urbano. No obstante, algunos autores han interpretado que este 

rex sacrorum era el de Bovillae apoyándose en que los habitantes de Bovillae eran 

llamados en época imperial Albani Longani Bovillenses y en que la gens Iulia, que se 

consideraba nativa de Alba Longa, celebraba lege Albana su propio rito en Bovillae, en 

                                                            
18 CIL VI 2125 (= XIV 2413) = ILS 4942: D(is) M(anibus) / L. Manlio L. f(ilio) Pal(atina tribu) / Severo regi sac 
/ rorum, fictori / pontificum p(opuli) R(omani), IIII / viro Bovillensi / um collactane / o dulcissimo et / 
indulgentissimo / erga se fecit. 
19 Que han sido estudiadas recientemente por F., Marco Simón (2011) 



36 
 

una antigua ara modificada en época de Tiberio.20 De manera que la conquista en los 

primeros tiempos no significaba el fin de las prácticas religiosas de una comunidad latina; 

pues la antigüedad de la que hacen gala estos rituales impide considerar que fueran 

producto de la reforma administrativa acaecida en época silana y como resultado del 

Bellum Sociale. De hecho, según E. Bianchi (2010, 43-46), las diferentes potencias del 

Lacio habían intentado relacionarse de alguna forma con la mítica metrópolis de los 

latinos, de ahí la dispersión del culto. 

Sin embargo, cómo señala el mismo E. Bianchi (2010, 47-49), el rex sacrorum al 

que hace referencia la inscripción no tiene porqué tratarse de una continuación del albano, 

sino que podría ser de Bovillae, ya que las fuentes nos hablan de la existencia de una 

dictadura albana que controlaba, en época histórica, los sacra de esa comunidad, 

inutilizando la figura del rex sacrorum. Esta situación no puede compararse con la de 

poblaciones como Lanuvium, donde existieron ambos cargos, pero porque el dictator solo 

era un magistrado con poder político-militar, no reducido al ámbito religioso como el de 

Alba Longa. Este hecho puede señalar la existencia de un proceso de sustitución de la 

monarquía por una magistratura suprema en época remota, incluso anterior, no solo a la 

conquista romana, sino también al desarrollo del fenómeno comicial del área centro-

itálica del s. VI a.C. Esta sustitución sería consecuencia del fin de la dinastía albana o, 

quizás –podemos aventurarnos a afirmar– esta no existió nunca y el proceso de sinecismo 

se hizo bajo el mando de un dictator y no un rex. Prueba de ello podría ser la aparición 

de un dictator al frente de los albanos en la tradición durante la conquista romana del 

Lacio; por consiguiente, si el dictator fue reducido ad sacra, era una suerte de rex 

sacrorum, por lo que la existencia en Alba Longa de un sacerdote calificado como rex es 

impensable. 

De manera que, de acuerdo con E. Bianchi (2010, 49), podemos concluir que es 

imposible que L. Manlio Severo fuese un rex sacrorum de Roma, o de Alba Longa con 

sede en Bovillae; sino que quizás lo fuese de la propia Bovillae como continuador de los 

deberes religiosos de la monarquía arcaica, que quizás cayó como consecuencia del 

fenómeno romano. 

                                                            
20 Como indican las inscripciones: CIL XIV 2405; 2406; 2409 y 2411; VI 1651. Liv. I, 30, 2; Dion. Hal. III, 29, 
7; Tac. Ann. II, 41; XV, 23. La inscripción del altar: CIL I2 1439 (= XIV 2387) = ILS 2988. 



37 
 

Otro caso reseñable es el de Tusculum, población situada a una distancia 

relativamente corta de Roma, en la zona septentrional de los Montes Albanos, y que 

pronto se consolidó como centro urbano y progresó en paralelo a Roma; de hecho, en el 

s. VI a. C. se asiste a un fenómeno de movilidad social similar al romano y, realmente, al 

de toda Italia central. En la tradición se asegura la existencia de Octavio Mamilio, un 

princeps de esa ciudad, yerno de Tarquinio el Soberbio, que intentó ayudarle a recuperar 

el trono romano (Floro, I, 11, 1). En esta época pudo acontecer el paso de la monarquía a 

la república como consecuencia de una fase de afirmación del poder personal, quizás 

siguiendo el mismo proceso que Roma pese a aglutinar en un primer momento a la 

oposición latina. Finalmente, acabó por ser la primera ciudad en ser incorporada a la 

ciudadanía romana sin renunciar a su independencia formal, si exceptuamos los casos 

dudosos de Gabii y Fidenae. Ese hecho hace que los investigadores duden a la hora de 

estudiar su estructura político religiosa, pues hay que plantearse hasta qué punto imitó a 

Roma, se vio influenciada por ella o es consecuencia de una deriva autóctona.21 En cuanto 

a la existencia de un rex sacrorum local, esta está atestiguada por una inscripción de época 

imperial22 descubierta en 1742, en la que un hombre de nombre Sexto Octavio aparece 

como senator municipi et aedil(is) y rexs sacr(orum) (línea 2); de manera que, aunque 

otros han considerado que podía ser rex sacrorum romano, el hecho de que esta dignidad 

no solo está precedida por honores municipales, sino que también vaya seguida por otros 

cargos del mismo rango administrativo ha llevado a E. Bianchi (2010, 50-52) a concluir 

que se trata de nuevo de un sacerdocio municipal. 

De Lanuvium, en el extremo del Lacio arcaico, nos han llegados dos inscripciones, 

una probablemente de época republicana23 y otra, de difícil datación, demasiado corta 

como para que ocupe un lugar relevante en la argumentación24. Esta población fue 

incorporada al dominio romano, según las fuentes, en 338 a.C., al finalizar la guerra 

latina; no obstante, respecto al establecimiento de un rex sacrorum o a los cambios en el 

régimen político no hay datos que nos permitan dudar que hubo un proceso de evolución 

                                                            
21 Para los estudios sobre Tusculum es esencial la actividad del equipo hispano-italiano, que estaba 
dirigido por Xavier Dupré. Además, ha aparecido una inscripción de un Flamen Dialis, que tiene en estudio 
D. Gorostidi (2010) y nos lleva a plantearnos la misma incógnita de la imitación de Roma.  
22 CIL XIV 2634 = ILS 6210: Sex. Octavius Sex. f(ilius) Pal(atina tribu) Felicianus / senator municipi et aedil(is) 
/ rexs sacr(orum) / ob honorem oblatum sibi praefectur(ae) / a collegio dendroforum, scholae eo / rum, 
loco / inpetrato ab ordine, partem aux / it totamque pecunia sua consummavit. 
23 CIL XIV 2089 = ILS 6196: C. Agil[l]eius C. [f(ilius)] / Mundus / rex sacr(orum) aed(ili)s / flamen Dial[is] 
I(unoni) S(ospitae) m(atri) r(eginae). 
24 EEpigr. IX 608 = ILS 4016: Si deo si deai (sic) [---] / Florianus [---] rexs. 



38 
 

similar al tusculano, es decir, situando su nacimiento en época arcaica y siendo 

conservado pese a la pérdida de autonomía. No obstante, respecto a él tenemos una 

información de la que carecemos para los demás: su implicación en el importante culto 

de Juno del Lacio, Iuno Sospita, como aparece en la línea 4 de la primera de las 

inscripciones encontradas en esta localidad y que nos permite establecer una relación con 

el rex sacrorum romano, quien, cómo hemos visto anteriormente, en la ceremonia del 

anuncio del calendario invocaba a Iuno Convella. 

En cuanto a Velitrae, la inscripción encontrada tiene algunas lagunas 

irrecuperables, pero se puede concluir que hacía referencia a un rex sacrorum.25 Este caso 

es interesante porque la historia arcaica de esta población situada en el límite meridional 

del Lacio presenta muchos puntos oscuros. Parece que hubo una influencia progresiva 

volsca desde el s. V a.C., de manera que en el s. III a.C. este era el idioma oficial, como 

muestra la tabula Veliterna (CIL X 651); por lo que según autores como T. Mommsen o 

H. Dessau no debe ser considerada como parte del Lacio antiguo. Realmente no es fácil 

determinar cuándo entró esta población en la esfera romana, aunque seguramente fuese 

al terminar la guerra latina, con la concesión de la categoría de ciuitas sine suffragio, y 

solo en un momento posterior de optimo iure. Tampoco está claro si el aporte volsco pudo 

influir en el proceso de cambio de sistema político local, pero la arqueología muestra un 

modelo urbano en el s. VI a.C. similar al de otras ciudades latino-etruscas y la presencia 

hasta entonces de una población fundamentalmente latina, lo que, junto con la existencia 

de un rex sacrorum, hace pensar a E. Bianchi (2010, 59-63) que fue similar al de otras 

comunidades del Lacio, con un ordenamiento republicano encabezado por una 

magistratura colegial y una monarquía recudida ad sacra; no obstante, es la única 

inscripción conservada al respecto. 

Al otro lado del promontorio del Circeo, más allá del extremo meridional del 

Lacio, encontramos una inscripción26 dedicada a un Quinto Safinius que aparece 

calificado como rex sacror(rum), ma[g(ister) - - -](línea 2) y una Octavia como Re[g- - -

] (línea 3). De manera que nos encontramos ante un rex sacrorum y, probablemente, una 

regina sacrorum de un municipio, seguramente campano teniendo en cuenta el nomen de 

                                                            
25 CIL X 8417: [---] Aedili [---] / regi sac[r(orum)---] / hos hono[res ob meritum] / singular[i]s pie[tatis 
consecuto] / vixit ann(os) XXII [---] / [---u]xsori [---]. 
26 AE 1952, 157: Q. Safinius [- f(ilius) - - - ] / rex sacror(um) ma[g(ister) - - -] / Octavia M. f(ilia) Re[g - - -] / 
vivi sibi fecerunt [- - -]. 



39 
 

Safinius, quizás integrados en un colegio religioso del que él era el líder y ella su esposa. 

Se ha especulado con la posibilidad de que fuese de Roma, pero no conocemos a ningún 

Safinius patricio, por lo que esa posibilidad queda descartada; no obstante, E. Bianchi 

(2010, 64-65) propone que fuese rex sacrorum de Fundi en el s. I d.C., una población en 

la que, hasta ahora, solo estaba atestiguada la existencia de augures. 

En una inscripción de Formiae27, Q. Calpurnio Genial aparece como regi 

sacrorum, además de haber ostentado otros cargos de carácter municipal. Esta inscripción 

no puede datarse antes del emperador Adriano, pues este convirtió a la población de 

Caieta, que era municipium, en la colonia Aelia Hadriana Augusta28, y la población de la 

que es rex sacrorum aparece como col(oniae). 

Establecer el origen de estas dos últimas figuras sacerdotales es complicado, 

puesto que parece situarse durante la expansión romana, ya que ambas aparecen en 

ciudades sin derecho a voto tras la conquista, probablemente acaecida entre 334 y 328 

a.C., alcanzando ambas los derechos en virtud de una lex Valeria de 188 a.C. Estas 

poblaciones mantuvieron su estructura de magistrados, con un colegio de tres o cuatro 

ediles similar al de Tusculum o Arpinum. Por lo que podemos deducir que en el s. IV a.C. 

Roma no tenía interés en imponer su modelo de ciuitas sobre el resto de las comunidades, 

lo que permitió la supervivencia de res publicae locales que se confirmaron con el estatus 

de municipium. De manera que se hace impensable que estos dos reges sacrorum de época 

imperial fuesen creados a imitación o por imposición de los romanos; más cuando Roma 

solo procede a la reorganización de los nuevos municipios subyugados tras el Bellum 

Sociale. Por consiguiente, estas comunidades habrían conservado su propio rey de las 

cosas sagradas, quizás desde antes de la ocupación de la zona por parte de población de 

lengua volsca. De hecho, en alguna población se sabe de la existencia de interreges, como 

muestran algunas inscripciones, que quizás actuaban cuando el rex sacrorum no pudiese 

atender sus funciones, falleciese o fuese cesado.29 Todo ello ha llevado a E. Bianchi 

(2010, 68-70) a descartar la dependencia de Roma del proceso de aparición del rex 

sacrorum en el Lacio y le inclina a pensar que hubo un desarrolló autóctono de origen 

                                                            
27 AE 1995, 179: D(is) M(anibus) / Q. Calpurnio / Geniali / regi sacrorum / IIviro col(oniae) Form(ianorum) 
/ quaestori alim(entorum) / item aer(arii) praef(ecto) i(ure) d(icundo) / V(ixit) a(nnos) L. / Calpurnia Ire / 
ne coniugi b(ene) m(erenti). 
28 Como aparece en las inscripciones CIL X 603 y CIL X 6079. 
29 Fondi: CIL X 6232 = ILS 6279; Formia: CIL 6101 = ILS 6285 y CIL X 6071 = ILS 3884; Benevento: CIL I 1729 
= IX 1635; Pompeya: CIL IV 2; 5 y 7. 



40 
 

arcaico que se consagró con la conquista romana; una opinión que, dadas las pruebas 

presentadas, es imposible no compartir. 

3. LUCUMONES 

 El primer estadio de organización de la ciudad-estado etrusca fue la monarquía. 

El título de rey era el de λαυχμε o λαυχυμε, conocidos como lucumones en latín, aunque 

muchas de las evidencias que tenemos, no solo del término, sino de los propios monarcas, 

son de un período muy posterior al monárquico, conservado en un sacerdocio que heredó 

las funciones religiosas del rey en algunas ciudades, comparable al arconte basileus 

ateniense o el rex sacrorum romano. No obstante, la información de la que disponemos 

sobre ellos, como con casi toda la civilización etrusca, es escasa y debe ser analizada con 

precaución, pues las fuentes literarias son externas, latinas o griegas, y su interpretación 

es siempre problemática; a lo que se unen algunos elementos epigráficos o arqueológicos 

cuya información es confusa. La organización de los habitantes de Etruria siempre ha sido 

una cuestión problemática, pues no hay referencias a un monarca común, sino a una liga 

de ciudades cada una con su propio carácter político, aunque para épocas más antiguas se 

señalan en las fuentes la existencia de monarcas en las principales, como señala Servio 

(Ad Aen., II, 278); no obstante, en cuanto a los personajes concretos debemos dudas de 

su veracidad. 

 Por ejemplo, para Caere, en la Eneida (VII, 646-648; VIII, 478-484) se nombra a 

Mezencio, que es retratado como un tirano cruel, pero que otros autores, como Tito Livio 

(I, 2, 3), Festo (212 L) o Pseudo-Aurelio Victor (Origo Gentis Romanae, XIV, 1), 

identifican como rey de esa ciudad sin un carácter tiránico, y del que Mecenas, como 

miembro de la familia de los Cilnii de Arezzo, se consideraba sucesor. En el caso de 

Veyes, es Festo (334 L) quien nombra a un monarca llamado Vibes, al igual que Tito 

Livio (IV, 17, 1), que destaca el papel de un rey de Veyes, Lars (o Larte) Tolumnius, en 

el enfrentamiento de esta ciudad contra Roma. Pero de entre todos, el más destacado por 

las fuentes literarias es el rey de Clusium Lars Porsena, como podemos comprobar a 

través de Dionisio de Halicarnaso (V, 21, 1), Estrabón (Geografía, V, 2, 2 (220)30), Plinio 

                                                            
30 Str. Geo. V, 2, 2 (220): “Es cierto que los romanos se refieren a los tirrenos como «etruscos» o «tuscos». 
Pero los griegos los llamaron así, según se dice, en recuerdo de Tirreno, hijo de Atis, que envió colonos 
hasta aquí desde Lidia. En efecto, a causa del hambre y las penurias, Atis, uno de los descendientes de 
Heracles y Ónfale, de entre los dos hijos que tenía se quedó, echándolo a suertes, con Lido, mientras a 
Tirreno le hizo partir en una expedición acompañado de la mayor parte de su pueblo. A su llegada, llamó 
a este territorio con su propio nombre, Tirrenia, y fundó doce ciudades, poniendo al frente del gobierno 



41 
 

el Viejo (N. H. II, 14031), Plutarco (Publicola, 16, 1), Tito Livio (II, 9, 1-2), que es 

señalado en algunas fuentes como rey de los etruscos en general y no solo de Clusium, 

como en Dionisio de Halicarnaso (VI, 74, 5), o en Pseudo-Plutarco (Parallela Minora 2, 

8). 

 Las fuentes literarias no son el único medio para investigar las monarquías 

etruscas pues las arqueológicas y epigráficas tienen un valor excepcional, aunque, para la 

investigación que nos compete en el presente ensayo, los deberes religiosos del λαυχυμε, 

sí que son las que más información aportan, aunque también las de credibilidad más 

dudosa. En el Liber Linteus de la momia de Zagreb, datado entre los siglos III y I a.C., se 

encuentra la palabra λαυχυμνετι, que significa “en la λαυχυμνα”, es decir, en la casa del 

λαυχυμε, probablemente el paralelo etrusco de la Regia o a la domus regi sacrorum 

romana; así como el verbo λυχαιρχε, que en Tarquinia designaba una función de este 

sacerdocio en el s. II a.C., aunque no se ha podido determinar cuál. Además, como señala 

H. H. Scullard (1967, 221), también comenzó a ser utilizado como un nombre familiar en 

los alrededores de ciudades como Perusia y Clusium, donde encontramos personas cuyo 

                                                            
de todas ellas a Tarco, de quien recibe el nombre la ciudad de Tarquinia, en torno al cual se había creado 
la leyenda de que había nacido con el cabello cano por la gran inteligencia que había mostrado desde su 
niñez. Así pues, al encontrarse entonces bajo el mando de un solo líder mostraron gran pujanza, pero 
parece razonable suponer que, algún tiempo después, se debilitó su confederación y que, tras sucumbir 
a la violencia de sus vecinos, se vieron disgregados en ciudades independientes. De no ser así, difícilmente 
habrían abandonado una tierra fértil para trasladarse al mar y vivir de la piratería, dedicándose cada uno 
a una zona diferente del mar, puesto que, en cuantas ocasiones unieron sus esfuerzos, fueron capaces no 
solo de defenderse de quienes les atacaban, sino también de responder con un contrataque y llevar a 
cabo una campaña de gran envergadura. Después de la fundación de Roma, llegó Demarato acompañado 
por gentes de Corinto y, tras haber sido acogido por los tarquinitas, engendro en una mujer del lugar un 
hijo llamado Lucumón. Después de haberse convertido en amigo de Anco Marcio, rey de los romanos, 
este subió al trono y tomo por nombre el de Lucio Tarquinio Prisco. Ciertamente, se ocupó personalmente, 
como antes lo había hecho su padre, de embellecer la Tirrenia, tanto con los abundantes recursos de los 
artesanos que le habían acompañado desde su lugar de origen, como con los suministros de Roma. Se 
dice también que los ornamentos triunfales, las insignias de los consules y, en general, los emblemas de 
los magistrados, fueron llevados a Roma desde Tarquinia, al igual que las fasces, hachas, trompetas, 
ceremonias religiosas, el arte adivinatoria y la música, que los romanos utilizan en los actos públicos. El 
hijo de este fue Tarquinio II, llamado el «Soberbio», quien, con su caída, puso fin a esta dinastía. Porsinas, 
rey de Clusio, ciudad del Tirreno, intentó hacerse con ese trono por las armas, mas, como no fue capaz de 
lograrlo, tras poner fin a su enemistad con los romanos pasó a ser su aliado por medio de honores y 
pingües regalos.” (Traducción de J. Velada Tejada y J. García Artal, Editorial Gredos, 2001) 
31 Plin. N. H. II, 140: “Consta por el testimonio de los Anales que los rayos se pueden dominar o conseguir 
con determinadas ceremonias e imprecaciones. Es una antigua leyenda de Etruria la de que el rey Porsena 
consiguió un rayo que había invocado cuando el monstruo que llamaban Volta entraba en la ciudad de 
Bolsena después de haber devastado los campos. Y aún antes de él, refiere Lucio Pison, un autor serio, en 
el libro primero.” (Traducción de A. Fontán, A. M.ª Moure Casas y otros, Editorial Gredos, 1995) 
 



42 
 

nombre contienen las palabras Λαυχυμνι o Λαυχυμσνει; cuyo paralelo podemos encontrar 

en Roma en el cognomen de la familia Marcius Rex. 

 Entre los descubrimientos arqueológicos debemos destacar los grandes edificios 

de carácter palacial datados hacia los siglos VI y VII a.C., como el de Poggio Civitate, 

que fue interpretado por Torelli como la residencia de un soberano, en parte por las 

representaciones de hachas de doble filo y lituus, considerados insignias de poder. Esta 

interpretación de los restos se fundamenta en el hecho de que a finales del s. VI a.C., 

cuando desaparecieron las monarquías, este edificio fue también destruido, lo que él 

consideró como una prueba de la abolición del regnum y del carácter real del edificio. No 

obstante, este edificio también ha sido interpretado como un santuario, de manera que las 

representaciones serían la ilustración del mundo divino, con poca relación directa con la 

sociedad humana. De ser así, su destrucción pudo ser fruto de un enfrentamiento exterior, 

sin relación alguna con los cambios político-sociales de la propia ciudad; esta 

interpretación es la que ha llevado a G. Colonna a considerarlo como el centro de una liga 

local (Briquel 1987, 144-145).  

 La imagen de estas monarquías etruscas que podemos vislumbrar a través de las 

diversas fuentes no es la de un poder tiránico que regía el destino de su pueblo, sino la de 

una pluralidad de grandes familias aristocráticas que ocupaban el punto central de la 

sociedad. De hecho, está claro que no todas las tumbas principescas orientalizantes 

encontradas en Etruria pertenecían a monarcas, pues en el caso de Caere, la ciudad estaría 

repleta de reyes; lo cierto es que buena parte pertenecen a los nobles que luego 

gobernarían a través de sistemas de magistraturas, los conocidos como principes, en las 

fuentes. De manera que, según D. Briquel (1987, 146), el λαυχυμε sería un primus inter 

pares obligado a contar con la opinión e intereses de las principales familias. Al mismo 

tiempo, el monarca necesitaría auxiliares para ejercer su autoridad, quizás los primeros 

zilath, al igual que los tribuni celeris romanos. 

 Durante los siglos VI, y V a.C., es probablemente que la autoridad de los 

lucumones fuese reduciéndose conforme aumentaba el poder de la nobleza. Este 

fenómeno no es aislado, sino que también tuvo lugar en las ciudades fenicias de Siria y 

África, así como en muchas de las griegas, como Atenas o Corinto. Este proceso estuvo 

seguramente impulsado por el aumento de la riqueza y el valor militar de los grupos 

intermedios de la sociedad, que les llevó a reclamar una mayor influencia política; una 

situación que quizás pudo ser aprovechada por las aristocracias para moldear a su antojo 



43 
 

las instituciones para conservar el poder que habían adquirido y despojarle del mismo al 

monarca de forma definitiva. De acuerdo con H. H. Scullard (1967, 224), este aumento 

de poder de la aristocracia puede comprobarse a través de un análisis muy sucinto y 

superficial de la sociedad de las ciudades etruscas: la gran diferencia entre el estatus y el 

modo de vida de la nobleza en comparación con el de la población dependiente, pues los 

grupos de población intermedios parecen casi inexistentes. No obstante, es posible que 

existiese una organización similar a las de las curias, pero es difícil edificar sobre ella un 

sistema político lo suficientemente fuerte como para regir el destino de la ciudad y 

oponerse a los designios de la nobleza. 

 Sin embargo, la forma en la que las distintas monarquías fueron abolidas no es 

casi totalmente desconocida. En el caso de Veii, el último de sus monarcas es el que ya 

hemos nombrado, Lars Tolumnius, pues tras su derrota ante los romanos en 432 a.C., pero 

veinte años más tarde fue restaurada temporalmente, como narra Tito Livio (V, 1, 3), 

quizás como consecuencia de la división interna de la ciudad, que no permitía la elección 

ordinaria de los magistrados. Según Tito Livio, la reinstauración de la monarquía causó 

el rechazo del resto de ciudades etruscas, que se negaron a respaldar a Veii en su nuevo 

enfrentamiento con Roma, que acabó con la destrucción de la ciudad en 396 a.C. Sin 

embargo, como señala H. H. Scullard (1967, 225) las razones que expone Tito Livio para 

esa reacción insolidaria parecen tan esquemáticas y falsas como romanas, puesto que es 

probable que esta monarquía restaurada no fuese como la tradicional, sino una medida 

excepcional temporal al modo de la dictadura romana y latina o quizás una tiranía, por lo 

que sí que habría sufrido el rechazo del resto de ciudades gobernadas mediante regímenes 

aristocráticos, y también podemos aventurar que si el resto de ciudades se mantuvieron 

neutrales fue porque los intereses de Veii y los del resto de ciudades etruscas eran 

radicalmente distintos, no como consecuencia de un rechazo a la monarquía. La ausencia 

de dicho rechazo a la monarquía la encontramos, por ejemplo, en el foro de Tarquinia, 

donde hay una inscripción de mediados del s. IV a.C. en la que se celebra como lucumon 

a un tal Aulus Spurinna, aunque seguramente estaba ya reducido al ámbito religioso. Otra 

prueba son las láminas de oro púnico-etruscas de Pyrgi, que tratan de la dedicación de un 

templo a Uni-Astarté-Juno, en la que se habla de un zilac, Thefarie Velianas, que es 

nombrado como rey de Caere en el texto púnico y del que se dice que estaba en tercer 

año de reinado y que, siguiendo a D. Briquel (1987, 147) parece ostentar un poder casi 



44 
 

tiránico, aunque con unas competencias religiosas que podían acercarlo a la figura del 

monarca tradicional. 

 A partir del final de la monarquía, siguiendo a H. H. Scullard (1967, 226), el 

sistema político pasó a estar regido por tres magistraturas con distintos grados de poder, 

el zilac, el maru y el purthne, de las que desconocemos prácticamente todas sus 

competencias, aunque se han asimilado con el pretor, el edil y el cuestor. Sin embargo, 

pese a la sustitución del sistema político monárquico por uno de magistraturas, en algunas 

ciudades como Tarquinia encontramos evidencias de que, al igual que en Roma y en el 

resto del Lacio, existían figuras sacerdotales que cumplían las funciones del rey. El 

ejemplo más claro es el de conocido como «sarcófago del Magistrado» (CIE 5430 = TLE 

131)32, datado en s. III-II a.C. y que narra la carrera política del difunto, Laris Pulenas33, 

así como su ascendencia familiar. En la inscripción se muestra que ejerció muchos cargos 

sacerdotales, que participó en cultos dedicados a numerosos dioses y que incluso practicó 

la haruspicina. Además, se lee que «comandó la ciudad como lucumon»; de manera que 

esta persona no habría ejercido un poder político-militar, sino que habría estado revestido 

de una autoridad sacerdotal análoga a la del rex sacrorum en las comunidades latinas. 

Esto sucedía en una población en la que la monarquía había sido abatida al menos desde 

finales del s. V a.C. y que era federada de Roma, no municipium; por consiguiente es 

difícil que esta figura apareciese fruto de la imitación de la estructura religiosa de la 

ciudad del Tíber. Por otra parte, como señala E. Bianchi (2010, 74-75), la comparación 

con Caere, en la que no encontramos nada parecido a un lucumuon en esta época, hace 

sospechar que no existía una tendencia uniforme y generalizada. 

 Otra prueba de la existencia de esta figura sacerdotal es una inscripción encontrada 

en Etruria septentrional, de época imperial y escrita en latín (CIL XI 1610 = ILS 6607)34, 

en la que se hace referencia a un regi sacrorum (cara B, línea 3). Esta inscripción se ha 

relacionado con la Faesuale etrusca, que alcanzó la categoría de municipium en época de 

la Guerra de los Socii y que fue convertida en la colonia romana de Florentia en época de 

César. De manera que por la inscripción no puede saberse con certeza si se trata de un rex 

                                                            
32 CIE 5430 = TLE 131: Laris Pulenas Larces clan LarΘal papacs / VelΘurus nefts prumts Pules Larisal Creices 
/ ancn ziχ neΘsrac acasce creals TarχnalΘ spu / reni lucairce. 
33 De los dos elementos que componen el nombre, es casi seguro que el primero sea otra forma del título 
de los lucumones Lars o Larte que aparecen en las fuentes literarias. 
34 CIL XI 1610 = ILS 6607: A: V(ivo) [f(ecit)] / C. Murr[io]. B: aedili IIIIviro / pontifici / regi sacr[or]um / C. 
Murrius / Eucharistus / patrono b(ene) m(merenti). 



45 
 

sacrorum cuyo origen se encuentra en Faeusale o en Florentia. No obstante, teniendo en 

cuenta los antecedentes, es difícil que la dirección religiosa de un municipium o una 

colonia quedase encargada a un rex sacrorum, puesto que la primacía en la organización 

religiosa romana la habían alcanzado los pontífices tiempo atrás; de hecho, la lex 

Ursonensis (CIL I2 594(= II 5439) = ILS 6087 = RS I 25), en la que se plasma la 

organización religiosa de una colonia, hace referencia a pontífices y augures, pero no a 

un rex sacrorum. Por consiguiente, de acuerdo con E. Bianchi (2010, 76-79) la presencia 

de este sacerdocio no debería relacionarse con la conversión de la población en 

municipium o colonia, sino con la supervivencia de un sacerdocio de época arcaica, 

probablemente un λαυχυμε, cuyo nombre fue traducido al latín como consecuencia de la 

evolución lingüística y la romanización de la zona. 

 Esa misma evolución se observa en varias ciudades africanas, donde aparecen 

figuras como el rex sacrorum de Altava, nombrado en una inscripción del s. III d.C.35 y 

que ha llevado a pensar a C. Gabrielli (2003, 134-136) que se trata de un antiguo 

sacerdocio local conocido en época púnica como addir ‘azarim o addir kohanim que 

cambió de nombre como resultado de la romanización de esta región. 

 Los elementos que identificaban a un λαχυμε exteriormente eran, al igual que lo 

que sucedió en Roma, las insignias que acompañaron después a los magistrados; de 

hecho, estos símbolos y vestimentas también influyeron en el atuendo de los monarcas 

romanos y después en el de los magistrados de Roma. Al mismo tiempo, los elementos 

que acompañaban al triunfador como la corona de oro, la tunica palmata y la toga 

purpurea o el trono de marfil, así como la toga, fueron, con casi toda seguridad, símbolos 

que portaba, vestía y acompañaba al monarca etrusco, como el Vel Saties de la tumba 

François de Vulci. A lo que debemos unir las fasces, que eran el símbolo de soberanía por 

excelencia, con el hacha y las varas que representaban la capacidad de castigar 

físicamente o incluso condenar a muerte primero de los reyes y después de los 

magistrados, un elemento que están asociados con los magistrados romanos pero que eran 

                                                            
35 AE 1933, 57: Q(uinto) Sittio Maximo, / regi sacrorum, bo/no et iustissimo vi/ro, amatori patriae, / priori 
principi ciui/tatis nostrae, M(arcus) Aurelius Victor, pri/nceps praetori, age/ns in eodem sacrimo/nio, 
dignissimo, raro / amico, una cum univer/sis Simpliciis popu[laribus - - -]. 



46 
 

de origen etrusco según Floro (I, 1, 5-636) y según Silio Itálico (Pun. 8, 480-49037). Este 

último sitúa su origen en Vetulonia, y, siguiendo a H. H: Scullard (1967, 222-223) 

precisamente allí se encontró el único ejemplar conservado, que a diferencia del romano, 

contaba con un hacha de dos filos y no solo uno, al igual que el que aparece en la 

representación de Aulus Feluscus en una tumba de esa ciudad y que algunos han intentado 

relacionar con el mundo minoico. A todo ello, según D. Briquel (1987, 143), por la 

importancia del papel del rey en la consulta de los designios de los dioses, deberíamos 

unir el lituus, como el encontrado en la tumba de Caere del s. VI a.C.  

 Las fuentes que nos hablan del papel de los lucumones en la vida religiosa de sus 

ciudades son muy limitadas y vuelven a ser externas. Por ejemplo, Varrón (r. R. II, 4, 9) 

nos informa únicamente del sacrificio de un cerdo a Ceres para favorecer la fertilidad. 

Por su parte, Macrobio (Sat. I, 15, 1338) señala que cada nueve días los ciudadanos 

acudían ante el monarca y le consultaban acerca de los asuntos privados.  

De manera que la principal función de los lucumones etruscos, al menos según 

nuestras fuentes, estaba estrechamente relacionada con lo que los romanos llamaba 

“etrusca disciplina”, que era especialmente prestigiosa en Roma para conocer los 

designios de los dioses. De hecho, en las ciudades serían los intérpretes oficiales de esos 

designios, como señala Macrobio en el fragmento citado. Esta imagen estaría reforzada 

por la información que nos llega a través de Censorino (d. N. IV, 13), que señala que ese 

método de adivinación fue una revelación de Tages, un infante milagroso aparecido en 

Tarquinia. A este respecto, no son pocas las referencias que tenemos de etruscos 

                                                            
36 Floro, Epit. I, 1, 5-6: I, 15, 5-6: “Por lo demás, no fue Tarquinio menos diligente en la paz que en la 
guerra: sometió a los doce pueblos de Etruria tras frecuentes incursiones; de allí proceden las fasces, las 
trábeas, las sillas curules, los anillos, las faleras, los mantos escarlatas y las pretextas; de allí, la celebración 
del triunfo en un carro aureo tirado por cuatro caballos, las togas coloreadas y las túnicas bordadas con 
palmas; en síntesis, todos los adornos y emblemas gracias a los cuales la dignidad del poder adquiere 
prestancia.” (Traducción de G. Hinojo Andrés, I. Moreno Ferrero, Editorial Gredos, 2000) 
37 Sil. Pun. 480-490: “Venían luego los soldados que, desde sus canteras de blanco mármol, enviaba Luna, 
ciudad célebre por su puerto más grande que cualquier otro, capaz de dar cobijo a un sinfín de navíos y 
cercar el mar; y los de Vetulonia, orgullo en otro tiempo de la raza meonia. Esta ciudad instauró antes que 
ninguna otra las doce fasces delante del magistrado, añadiendo otras tantas hachas a modo de misteriosa 
amenaza; además, adornó de marfil las elevadas sillas curules y fue la primera en bordar la toga con 
púrpura tiria; y también ella comenzó a avivar la batalla al son de la broncinea trompeta […].” (Traducción 
de J. Villalva Álvarez, Akal, 2005) 
38 Macr. Sat. I, 15, 13: “De aquí que algunos consideren que nonae viene de aquí, como si dijéramos «el 
inicio de una nueva observancia», o bien del hecho de que desde aquel día hasta las idus siempre se 
calculan nueve días, tal como los etruscos observaban muchas nonas, porque cada nueve días 
presentaban respetos a su rey y le consultaban acerca de los asuntos privados.” (Traducción de F. Navarro 
Antolín, Editorial Gredos, 2010) 
 



47 
 

especialmente dotados para la adivinación, pues estas gentes eran consideradas 

autoridades en cuanto al conocimiento de la voluntad de los dioses, como por ejemplo, 

Tarquicio Prisco, autor de finales de la república que escribió obras como el Tratado 

etrusco de prodigios o el Tratado de los prodigios de los árboles y al que cita el propio 

Macrobio (Sat. III, 7, 239); o como ilustra en los relatos romanos el papel de Tanaquil, la 

esposa de Tarquinio Prisco, en relación con el ascenso a la realeza romana de su esposo 

o su sucesor, Servio Tulio (Liv. I, 34; Liv. I, 36; Plut. Mor. 10, 64).  

Por otra parte, como señala D. Briquel (1987, 142), no tenemos ninguna fuente 

que nos informe de la sucesión de la realeza en Etruria, pero el caso de los Cilnii de 

Arezzo, la familia de Mecenas, hace pensar que existían familias reales en algunas 

ciudades. Sin embargo, la importancia de los métodos adivinatorios en la realeza etrusca 

podría implicar que no hubiese una sucesión por primogenitura, sino que el designio de 

los dioses podía jugar un papel esencial en el acceso al trono en las distintas ciudades; 

quizás de manera similar a la resolución de la disputa entre Rómulo y Remo. 

4. ARCONTE BASILEUS 

 Los reyes míticos de Atenas, desde Creope a Teseo, son célebres gracias a los 

poetas y a su frecuente aparición en la cerámica. Por el contrario, sus sucesores de la 

dinastía de los Medontidas, que gobernaron después de la Guerra de Troya, son raramente 

mencionados. El período que separa a Teseo de Dracón era ya oscuro para los propios 

atenienses y no conservamos ningún documento contemporáneo; además, los textos que 

conocemos para este tiempo son relativamente raros, tardíos y poco detallados, pudiendo 

remontarse únicamente a los atidógrafos y especialmente al primero de ellos Helánico. 

La cuestión central es determinar si podemos confiar en la información que nos 

proporcionan estos autores, que pudieron componer un relato histórico sobre los 

monarcas y sobre la evolución del sistema político recopilando tradiciones anteriores, 

tanto orales como escritas. 

                                                            
39 Macr. Sat. III, 7, 2: “Ahora bien, según la tradición transmitida en los libros de los etruscos, si este animal 
(el carnero) se reviste de un color insólito, se trata de un presagio, para el gobernante, de éxito en todas 
sus empresas. Existe, sobre este tema, un libro de Tarquicio redactado a partir del Tratado etrusco de los 
prodigios. Allí se vuelve a decir: «Si la oveja o el carnero se colorean con manchas púrpuras o amarillas, al 
primero de la hilera o de la estirpe se le acrecienta la prosperidad acompañada de suma felicidad, la 
estirpe propaga su descendencia con su esplendor y la hace más dichosa».” (Traducción de F. Navarro 
Antolín, Editorial Gredos, 2010) 
 



48 
 

 El primero de los Medontidas fue Mélantos que, según Heródoto (V, 65), era de 

Pilos y descendiente de Neleo y se había refugiado en Atenas como consecuencia del 

retorno de los Heráclidas. Tal y como relatan Helánico (Fr. Gr. Hist. 323 a F 23, 2) y 

Éforo (Fr. Gr. Hist., 70 F 22), durante una guerra entre los beocios y los atenienses, el 

rey Teseida de Atenas Timoites ofreció su corona a quien derrotase al rey Xantos de 

Beocia en combate singular. La victoria de Mélantos en dicho combate fue, entonces, el 

fundamento de su nueva posición. Su hijo Codro hubo de hacer frente a los peloponesios 

y se sacrificó para salvar a la ciudad, lo que refleja una idea común entre los griegos: el 

sacrificio del rey salva la ciudad. En este punto la tradición se divide. Por una parte, según 

nos informa Aristóteles (Ath. Pol. III), algunos consideraban que el hijo de Codro, Acasto, 

instituyó el arcontado vitalicio, que fue ostentado por miembros de la familia real. Por 

otra parte, de acuerdo con Pausanias (IV, 9, 6-9), la crueldad de Hipomenes, que incurrió 

en ὕβρις al condenar a muerte a su hija, le incapacitó para ejercer la realeza y se eligió al 

primer arconte puesto que la crueldad e impiedad de Hipomenes habría sido de tal 

magnitud que manchó a toda su familia y la incapacitó para ejercer el poder.  

De las listas y acontecimientos asociados a cada uno de los βασιλεῖς hay dudas ya 

desde el Renacimiento, pero fue W. Smith en 1854 quien afirmó claramente que eran 

listas legendarias, aunque algunas afirmaciones y nombres pudiesen ser correctos. No 

obstante, su postura fue rechazada por muchos investigadores que esgrimían para ello los 

descubrimientos de Schliemann. Esta cuestión ha sido discutida a lo largo de los siglos 

XIX y XX, pues algunos como Willamowitz afirmaban que en Atenas podían haberse 

conservado restos escritos desde, al menos, mediados del s. VIII a.C. De manera que antes 

de Helánico y los atidógrafos, los atenienses habrían mantenido una tradición oral y 

escrita respecto a sus reyes, entre los que estaría Codro. (Drews 1983, 88-93) 

 Como señala G. De Sanctis (1975, 151-153), que los atenienses estuviesen regidos 

por un monarca no significa que este fuese un rey absoluto, sino que estaba sujeto a la 

deliberación y las opiniones de los ancianos y los líderes de las principales familias. Poco 

a poco, la autoridad institucional fue haciéndose cada vez más amplia, por lo que el Estado 

en construcción fue asumiendo funciones que anteriormente habían ejercido los 

compañeros y parientes del monarca de manera privada. De esa forma se fue minando la 

autoridad de los sostenedores del régimen monárquico, que a su vez tenían poder e 

influencia gracias a su tribu y su fratia, habiendo sido los garantes de la convivencia hasta 

entonces. Poco a poco, el Estado asumió las competencias en aspectos como la justicia, 



49 
 

que Hesíodo señala como fundamental de la nobleza (TD. 37-40); por consiguiente, se 

fue imponiendo un sistema de arbitraje, primero con alguien considerado imparcial por 

ambas partes y después con un representante del Estado, el cual tenía fuerza para hacer 

que se cumpliese su sentencia. 

 A partir de ese momento, el poder dejó de ser ejercido por los monarcas y Atenas 

quedó bajo el control de un grupo de familias aristocráticas, los Eupátridas, cuyo poder 

era ostentado de acuerdo con un sistema de arcontes. Según G. De Sanctis (1975, 176), 

con el arcontado, la autoridad regia fue dividida y reducida únicamente a un año de 

duración, pero el cambio no fue por medio de una revuelta sangrienta, sino que, en 

principio, en 753-2 a.C., el arcontado fue ocupado por personajes de la familia real, que 

vieron su mandato limitado a diez años y después, en 683-2 a.C., esa dignidad fue abierta 

al resto de aristócratas. 

El ἄρχων Βασιλεύς fue el sucesor religioso de los antiguos reyes de Atenas, 

debiendo atender, además, los asuntos legales relacionados con la tradición y la religión; 

por ejemplo, la gestión de las tierras sagradas, las disputas entre rivales por un sacerdocio 

y el registro de los casos de impiedad. Estos deberes, junto con la venerabilidad del cargo, 

podían haberle proporcionado un aura de santidad que, según R. Garland (1990, 80), 

probablemente se difuminó en el s. V a.C. junto con la reforma del Areópago. 

Los métodos de elección del ἄρχων Βασιλεύς fueron variando a lo largo del 

tiempo, ajustándose al del resto de arcontes. Según nos informa Aristóteles, entre la época 

de los Pisistrátidas y 487 a.C., los nueve arcontes eran elegidos (Ath. Pol. XXII, 5); entre 

487 y 457 a.C., los δεμος debían escoger a 500 candidatos y el cargo era sorteado entre 

ellos (Ath. Pol. XXII, 5); finalmente, a partir del s. IV a.C. y de acuerdo con el mismo 

Aristóteles, el ἄρχων Βασιλεύς debía ser elegido por sorteo entre una lista compuesta por 

10 candidatos por tribu que eran, al mismo tiempo, escogidos mediante sorteo (Ath. Pol. 

VIII, 1). En cuanto a quienes podían acceder a este puesto, las condiciones también eran 

iguales que las del resto de los arcontados, es decir, reservado a las dos primeras clases 

censitarias solonianas (Πεντακοσιομέδιμνοι e ἱππεῖς) hasta 457 a.C., cuando se abrió a los 

ζευγῖται. De manera que, entre los siglos V y IV a.C., el acceso al ἄρχων Βασιλεύς estuvo 

vetado para los θῆτες, al igual que el resto de los cargos públicos, aunque en la práctica 

esa prohibición podía vadearse. 



50 
 

Al igual que el resto de aspirantes a arcontes, el ἄρχων Βασιλεύς debía pasar el 

examen de adecuación, la δοκιμασία, como describe Aristóteles (Ath. Pol. LV), para 

verificar que eran ciudadanos de nacimiento y que no habían incurrido en ninguna 

indignidad que los convirtiese en inadecuados para el cargo. Además, como su esposa 

jugaba un papel importante en los ritos que debía realizar, era indispensable que estuviese 

casado; por lo tanto, si era elegido alguien soltero, la más probable es que debiera casarse 

lo antes posible, antes de que tuviese lugar la δοκιμασία o de la celebración de Ἀνθεστήρια, 

si es que quería ejercer el cargo. Igualmente, cuando abandonaba esta dignidad, debía 

rendir cuentas de su gestión y entraba a formar parte del Areópago a no ser que hubiese 

cometido una falta grave. 

Tanto el ἄρχων Βασιλεύς como el πολέμαρχος, según Aristóteles (Ath. Pol. LVI, 

1) elegían a dos asesores cada uno, conocidos como πάρεδροι, que debían someterse 

también al examen de adecuación y rendir cuentas al final de su ejercicio, aunque eran 

nombrados y escogidos por estos arcontes y no elegidos por el pueblo o sorteados. Según 

P. Carlier (1984, 328), se trata probablemente de una prerrogativa conservada de los 

antiguos reyes, ya que guarda un notable paralelo con los πύθιοι nombrados por los reyes 

de Esparta (Heródoto VI, 57). El mismo P. Carlier destaca que se trata de una forma muy 

aristocratizante de elección, puesto que nada impedía que familiares o amigos fuesen 

nombrados para esos cargos; pero también tenía una utilidad, pues los elegidos para esos 

arcontados que fuesen pobres o inexpertos podía escoger a auxiliares ricos o 

experimentados que les guiasen en sus actos. 

Según Julio Polux (VII, 77), el ἄρχων Βασιλεύς vestía con un manto particular 

conocido como κρετικος y unos zapatos conocidos como βασιλιδες. El primero se trata de 

un manto ligero empleado por una mujer en las Tesmoforias de Aristófanes (V, 73040). 

Realmente, Polux es el único que hace de este manto la vestimenta propia del rey, por lo 

que puede tratarse de una confusión. 

Como hemos señalado anteriormente, el ἄρχων Βασιλεύς debía gestionar las 

tierras sagradas, pero siempre lo hacía bajo el control de la βουλή y teniendo en cuenta 

las decisiones tomadas por el pueblo; estas tierras eran principalmente las τεμένη, 

                                                            
40 Aristof. Tesm. V, 730: “Pariente. – Préndelos y quémalos (Al rorro). Tú quítate ya tu manto cretense 
(Himátion Kretikón), y de tu muerte, nena, echa la culpa sólo a una mujer, tu madre. […]” (Traducción de 
L. Gil Fernández, Gredos, 2013) 
 



51 
 

explotadas por arrendatarios. También debía realizar la ejecución de algunos de los 

impuestos locales (como aparece en la inscripción IG, I2, 94, relativa al santuario de 

Codro y datada en 418-17 a.C.). También podía estar a cargo de delimitar los santuarios 

y las tierras sagradas, como aparece en una enmienda de Lampon al famoso decreto sobre 

las primicias de Eleusis de 421-416, en la que se encarga al rey de fijar los límites de los 

santuarios del Pélargicon (IG, I2, 76). 

De acuerdo con Aristóteles (Ath. Pol. LVIII), entre las atribuciones del ἄρχων 

Βασιλεύς estaba la de organizar algunas fiestas, así como controlar la celebración de los 

rituales que estaban encargados a otros sacerdotes; de manera que su función era en 

muchos casos de supervisor. Según lo que sabemos de las Λαμπαδηφορία y las Λήναια, el 

rey se encargaba principalmente de la organización de las procesiones y de los certámenes 

que debían tener lugar en esas festividades, como señala Pausanias (I, 30, 2), 

seleccionando a los coregos de las cinco comedias y a los autores que debían participar 

en la competición. 

Por el contrario, su participación en el culto de los Misterios de Eleusis está 

atestiguada gracias a Pseudo-Lisias (Contra Andocides, IV41), que nos informa de que 

ofrecía en nombre de los atenienses un sacrificio κατὰ τὰ πάτρια en el Eleusision de 

Atenas y en el santuario de la propia Eleusis. El día 15 de Βοηδρομιών el ἄρχων Βασιλεύς 

reunía en la ποικίλη στοά a los candidatos a la iniciación; el 17 encabezaba la procesión 

solemne que debía llevar los objetos sagrados hasta Eleusis junto a los épimélètes y el día 

20 de ese mismo mes se celebraba un gran sacrificio en los santuarios de Deméter y Kore. 

Estos actos tenían lugar en la parte pública de la fiesta, ya que los ritos de iniciación 

celebrados los días 21 y 22 eran competencia exclusiva de las familias eleusinas de los 

Eumolpides y los Kérikes, mientras que el ἄρχων Βασιλεύς tan solo asistía como 

observador para evitar que se cometiese un sacrilegio. 

                                                            
41 Lis. And. 4: “Veamos, por tanto: si ahora Andocides sale con bien de este proceso, gracias a vosotros, y 
se presenta para entrar en el sorteo de los nueve arcontes y le toca ser rey, ¿no es verdad que os 
representará a vosotros al hacer sacrificios y formular los votos según la costumbre patria (κατὰ τὰ 
πάτρια), bien sea en el Eleusinio de aquí o en el templo de Eleusis, y que se cuidará de la fiesta durante 
los misterios, procurando que nadie cometa delito ni impiedad con respecto a las cosas sagradas?” 
(Traducción de M. Fernández-Galiano, CSIC, 1986)  



52 
 

Con ocasión de Ἀνθεστήρια, la esposa del ἄρχων βασιλεὺς, la βασίλισσα, jugaba 

un papel muy señalado. Esta fiesta, de acuerdo con Tucídides (II, 15, 442), era la más 

antigua de las dedicadas a Dionisos. En ella, la organización y la presidencia de los 

concursos estaba asignada al ἄρχων βασιλεὺς, actuando como administrador de la función 

religiosa. Por su parte, la βασίλισσα, como señala Demóstenes (Contra Neera, 73), debía 

llevar a cabo un ritual secreto con la mayor solemnidad y precisión. Gracias a ese discurso 

podemos hacer una reconstrucción aproximada del papel que jugaba la βασίλισσα. La 

primera parte de la ceremonia tenía lugar en el santuario de Dionisos en Límnais, que no 

estaba abierto salvo en esta ocasión. Con la asistencia de catorce gerairaí, ancianas 

respetables escogidas por el ἄρχων βασιλεὺς, y del heraldo sagrado de Eleusis, la reina 

debía jurar sobre los cestos colocados en el templo y ante el altar que estaba libre de toda 

deshonra y todas ellas se comprometían a celebrar las Théonia y las Iobaccheia en honor 

a Dionisos; entonces los cestos eran abiertos y la reina y las ancianas tenían acceso a los 

objetos sagrados, que, naturalmente, debían quedar en secreto y por ello desconocemos 

que eran. Además, la reina debía ofrecer sacrificios concretos en nombre de la ciudad y 

penetrar en solitario al Άδυτον del templo. 

El ritual más importante del día era la unión de la βασίλισσα con Dionisos, que 

tenía lugar en el Βουκολέων, la antigua residencia del rey, al sudeste del Ágora. Aunque 

ningún texto nos habla de la ceremonia del traslado, un pequeño χοῦς ilustrado con figuras 

rojas (G. Ritcher 1925, 181) nos permite suplir en parte esta laguna, pues aparece un 

pequeño personaje barbado sobre un carro con baldaquino y una segunda figura 

masculina que tiende la mano a una joven. Seguidos todos ellos por tres personajes que 

portan lo que parece el casco de un barco. Esta representación parece ser la del casamiento 

del dios con la βασίλισσα, una hierogamia en la que, según la hipótesis de L. Deubner 

(1932, 108), el ἄρχων Βασιλεύς era quien representaba el papel del dios. Esto significa 

deducir mucho de un objeto que quizás solo intentase representar una ceremonia de 

casamiento, según P. Carlier (1984, 334); aunque tampoco puede negarse que quizás este 

antiguo ritual tenía como objetivo la concepción del infante real. 

El significado religioso de la ceremonia es muy claro, la unión de la reina en 

representación de la ciudad con la divinidad. Una unión carnal entre el rey y la reina que, 

                                                            
42 Thuc. II, 15, 4: “[…] y el de Dionisio de Limnas, en cuyo honor se celebran, el doce del mes Antesterion, 
las fiestas dionisíacas más antiguas, según la costumbre que todavía siguen actualmente los jonios 
descendientes de los atenienses. […]” (Traducción de J. J. Torres Esbarranch, Editorial Gredos,2000) 



53 
 

siguiendo a P. Carlier (1984, 335) seguramente tendría la finalidad de asegurar mediante 

magia simpatética la fecundidad de las tierras, de los animales y de las mujeres de la 

ciudad, así como lavar el aspecto maléfico del acto sexual para todos los ciudadanos. De 

manera que en estas fiestas el ἄρχων Βασιλεύς y su esposa ejercían el que era uno de los 

poderes sagrados, seguramente, más propios de la monarquía primitiva, el de asegurar la 

fecundidad y prosperidad de la comunidad. 

Otra de las funciones religiosas del ἄρχων Βασιλεύς era la designación de las 

ἀρρηφόροι. El pueblo elegía a cuatro niñas bien nacidas de entre siete y once años y el 

ἄρχων Βασιλεύς escogía a dos de ellas para tejer, a partir de la fiesta de Χαλχεϊα, el peplos 

que era ofrecido a Atenea en las Παναθήναια. De acuerdo con Pausanias (I, 37, 3), las 

niñas debían llevar sobre sus cabezas cestos con objetos sagrados y descender a un 

santuario subterráneo dedicado a Afrodita para depositar esos objetos y volver con otros 

también escondidos; después debían subir a la Acrópolis y comenzar su tarea de tejedoras. 

H. W. Parke (1977, 241) consideraba que, en origen, estas eran las hijas del monarca y 

que se dirigían al palacio, que antiguamente estaba situado en la Acrópolis. 

En cuanto a los παρασιτοι, el ἄρχων Βασιλεύς debía nombrarlos de acuerdo a las 

normas de cada δεμος y debía verificar que cumpliesen con los requisitos de cada uno. Su 

principal función era llevar trigo y otros cereales a los santuarios y, en algunos casos, 

como el que se llevaba al Βουκολέων, repartirlo por los santuarios atenienses (Polux VI, 

35; Ateneo, 235 C43). De esa forma se señalaba la relación entre el ἄρχων Βασιλεύς y los 

cultos de las distintas poblaciones del Ática; debemos tener en cuenta que el ἄρχων 

Βασιλεύς no solo era el administrador de esos santuarios, sino que tomaba parte en 

muchos de los antiguos cultos, aunque su intervención era muchas veces secreta. 

Las funciones del ἄρχων Βασιλεύς no eran solo religiosas, sino que, como señala 

Aristóteles (Ath. Pol. LVII, 2), también tenía competencias en asuntos judiciales si había 

una dimensión religiosa del crimen; por ejemplo, las relativas a la acusación de impiedad, 

sin importar quién o en qué circunstancias había tenido lugar, los conflictos por la 

                                                            
43 Aten. 235 C: “Por eso también en la ley del arconte Basileo está escrito lo siguiente: ‘Debe ocuparse el 
Basileo, por lo que a los arcontes se refiere, de que sean nombrados, y de que los parásitos sean elegidos 
entre los demos conforme a los estatutos. Que los parásitos del Estado seleccionen, cada uno de la porción 
que le corresponda, la sexta parte de un medimno de cebada, y que la consuman los atenienses presentes 
en el recinto sagrado, conforme a las costumbres ancestrales. A su vez, que entreguen a los magistrados 
en honor de Apolo la sexta parte de un medimno los parásitos de Acarnas, después del cobro de la 
cebada.” (Traducción de L. Rodríguez-Noriega Guillén, Grados, 2006) 
 



54 
 

posesión de un sacerdocio y las disputas relativas a los privilegios de los distintos 

sacerdotes. Es probable que, como todos los magistrados, el ἄρχων Βασιλεύς pudiese 

imponer multas de hasta 50 dracmas por su propia iniciativa, pero si la infracción religiosa 

era más grave, el culpable debía ser llevado ante el Areópago, el cual podía imponer una 

de hasta 500 dracmas. Para acusaciones más graves de sacrilegio, como por la que se 

juzgó a Sócrates, el ἄρχων Βασιλεύς presidía un tribunal con un jurado de 500 hombres 

(Diogenes Laercio II, 41). 

En el caso de los crímenes de sangre, el acusado era inscrito en una lista y se le 

prohibía solemnemente frecuentar el Ágora o los lugares sagrados hasta que se dilucidase 

el crimen y, en su caso, fuese declarado inocente. No obstante, según Antifonte (Sobre el 

Coreuta 38), el ἄρχων Βασιλεύς podía negarse a inscribir en esa lista a un acusado si 

consideraba que no había base suficiente para la acusación o no tenía tiempo durante su 

mandato para realizar las tres prodikasiai legales necesarias para instruir el caso antes de 

que entrasen en el poder los nuevos arcontes. 

Después de la legislación de Dracón, parece que el ἄρχων Βασιλεύς siguió 

desempeñando un papel esencialmente igual en el caso de homicidio, al menos en cuanto 

al procedimiento, pues, pese a que Aristóteles habla de los φυλοβασιλεῖς cuando hace 

referencia a la legislación de Dracón (Ath. Pol. LVII), en ningún caso aparecen en el 

discurso de Antifonte, por lo que Dracón cuando utiliza el plural debía referirse a los que 

ocupasen el cargo en los años sucesivos y no a los φυλοβασιλεῖς. 

La βασίλειος στοά era el lugar donde se exponían las leyes más venerables de la 

ciudad, muchas de las cuales debían ser aplicadas por el propio ἄρχων βασιλεὺς, como la 

ley de Dracón (IG. I2 115. II, 4-8). Allí también era donde los nueve arcontes debían jurar 

su cargo una vez hubiesen pasado su δοκιμασία (Arist. Ath. Pol. LV, 5) y donde se 

celebraban los juicios por impiedad y por asesinato (Plat. Eutifron, 2 a44). 

El ἄρχων βασιλεὺς, pese a llevar el nombre de rey, no era el arconte más 

importante de Atenas, sino que era el ἄρχων ἐπώνυμος quien tenía mayor autoridad. 

Incluso en el plano religioso, no era el ἄρχων Βασιλεύς el único capacitado, puesto que, 

aunque estaba encargado de los cultos tradicionales, los nuevos fueron confiados al ἄρχων 

                                                            
44 Plat. Eut. 2 a: “Eutifrón. – ¿Qué ha sucedido, Sócrates, para que dejes tus conversaciones en el Liceo y 
emplees tu tiempo aquí, en el Pórtico del rey? Pues seguro que tú no tienes una causa ante el arconte rey, 
como yo la tengo.” (Traducción de J. Calonge Ruiz, E. Lledó Íñigo y C. García Gual, Editorial Gredos, 1982) 



55 
 

ἐπώνυμος. No obstante, según señala R. Parker (1996, 7-8), los investigadores actuales 

han comenzado a dudar de la existencia real de una monarquía hereditaria en el Ática, en 

parte porque la afirmación de Aristóteles (Ath. Pol. LVII, 1, 3, 3), que dice que gestionaba 

casi todos los cultos ancestrales, no coincide con el hecho de que la Targelia, un ritual de, 

aparentemente, gran antigüedad, estaba a cargo del arconte epónimo, aunque esa situación 

pudo ser fruto de una reforma de la que no tenemos constancia, puesto que seguramente 

hubo multitud de reinterpretaciones del papel de los distintos oficiales a lo largo de los 

siglos. 

Esta pérdida de importancia, desde unos comienzos en que era el único junto al 

πολέμαρχος, muestra que la evolución ateniense no fue muy distinta a la del resto de 

ciudades donde la realeza fue dividida en magistraturas, la duración de las mismas se fue 

reduciendo progresivamente y se fueron abriendo de manera gradual a la totalidad de la 

población; al tiempo que pasaron de ser escogidos por un reducido de iguales a ser objeto 

de sorteo entre miembros de todos los grupos sociales ciudadanos. Hemos de tener en 

cuenta que, como propone P. Carlier (1984, 371), probablemente el cambio no se produjo 

como consecuencia de un acto revolucionario de la aristocracia, sino que es posible que 

en Atenas, que en el s. VIII a.C. estaba regida por un monarca al modo homérico, con 

importantes privilegios materiales, este fuese perdiendo autoridad en favor de otros 

grupos sociales. Aunque este rey, que se encarnó en la dinastía de los Medontidas, 

celebraba los sacrificios, juzgaba las causas de importancia y comandaba las tropas de la 

comunidad, estaba rodeado de un grupo de aristócratas que, quizás, en un momento de 

debilidad buscaron un mayor control del poder a mediados del s. VIII a.C., que fue 

repartido entre miembros de la familia real. En principio, estos tres primeros arcontados 

fueron vitalicios, pero su duración se fue reduciendo y al final pudieron optar a ellos 

miembros de otras familias eupatridas, quizás como consecuencia de la incapacidad 

militar, la indulgencia judicial o el sacrilegio. Finalmente, entre 683 y 681 a.C. se creó el 

arcontado anual, que dejó como último vestigio de la antigua realeza y sus 

responsabilidades religiosas al ἄρχων βασιλεὺς. 

5. BASILEIS LACEDEMONIOS 

 La realeza lacedemonia era la excepción en la época clásica helénica, ya que 

continuaba ejerciendo unos amplios poderes en su comunidad y conservando los usos 

arcaicos, en un momento en que los reyes habían desaparecido o perdido mucha 

relevancia en el resto de poleis y ethnos helenos. 



56 
 

 La realeza lacedemonia era hereditaria y estaba limitada a las dinastías de los 

Agiadas y los Europóntidas, existiendo, además, unas reglas precisas para la sucesión aún 

dentro de dichas familias. El ejemplo de Leotiquidas y Agesilao, hijo y hermanastro del 

rey Agis II, que narra Jenofonte (Hel. III, 3, 245), muestra que la realeza se transmitía, 

siempre que tuviese, a los hijos del rey difunto y no a sus hermanos. Sin embargo, la 

sucesión no era simplemente por primogenitura, como puede parecer a través de la 

narración de Heródoto (V, 42, 1-246), pues los lacedemonios no ascendieron a Dorieo, 

hijo mayor de Anaxandridas II, sino a Cleómenes, su hermanastro, pues habría nacido 

una vez su padre había llegado al trono. Otra evidencia de preferencia por los nacidos “en 

la púrpura” se encuentra en Heródoto (VII, 3), cuando narra que Demarato apoyó el 

ascenso de Jerjes porque congeniaba con la ley espartana. En caso de existir descendencia 

masculina, el sucesor potencial disfrutaba de una educación especial y estaba exento de 

la ἀγωγή, según Plutarco (Agesilao, 1, 2-447), pues esta enseñaba a los soldados a 

obedecer, no a los reyes a mandar, por eso los sucesores permanecían al lado de sus padres 

e incluso, cuando alcanzaban la edad adulta, podían acompañar o incluso sustituir a su 

padre a la cabeza de alguna expedición. Sin embargo, este sistema de sucesión, que dejaba 

de lado a otros posibles reyes, llevó a algunos como Dorieo o Lisandro a intentar cambiar 

la forma de sucesión para que atendiese a la primogenitura (Heródoto V, 42, 1-2) o 

hubiese una elección entre miembros de las familias reales (Plutarco. Lis. 24, 4-548). Solo 

                                                            
45 Jeno. Hel. III, 3, 2: “Como Leotíquides decía: «Mira, Agesilao, la ley exige que reine no el hermano, sino 
el hijo de un rey; pero si se da el caso de que no tenga hijos, entonces podrá reinar el hermano. […]»” 
(Traducción O. Guntiñas Tuñon, Editorial Gredos, 1977) 
46 Herod. V, 42, 1-2: “Pues bien, según cuentan, Cleómenes no se encontraba en su sano juicio –estaba, 
más bien, ligeramente desequilibrado–, en tanto que Dorieo descollaba a la cabeza de todos los jóvenes 
de su edad, por lo que se hallaba plenamente convencido de que, en razón de su valía personal, sería él 
quien obtendría el trono. Tan sumamente persuadido estaba de ello que, cuando, a la muerte de 
Anaxándridas, los lacedemonios, con arreglo a su ley, nombraron rey a Cleómenes, el mayor de sus hijos, 
Dorieo, se molestó muchísimo […]” (Traducción de C. Schader, Editorial Gredos, 1981) 
47 Plut. Agesilao, 1, 2-4: “Como legalmente el reino pertenecía a Agis, Agesilao decidió vivir como un 
particular. Pasó la educación ciudadana de Esparta, que imponía un régimen de vida duro y penoso pero 
que enseñaba a los jóvenes a obedecer […]. La ley exime de esta obligación a los jóvenes que reciben 
educación para el trono; pero a Agesilao le ocurrió el hecho insólito de llegar al poder sabiendo lo que es 
la obediencia […].” (Traducción de J. Bergua Cavero, S. Bueno Morillo y J. M. Guzmán Hermida, Editorial 
Gredos, 2007) 
48 Plut. Lis. 24, 4-5: “[…] Ahora veía con pesadumbre que la ciudad que él había hecho crecer estaba 
gobernada por otros que no eran mejores que él, y resolvió que el poder pasara de estas dos casas al 
núcleo común formado por los Heráclidas, o, según otros, no solo a los Heráclidas, sino a todos los 
espartanos, para que la dignidad no perteneciera solo a los descendientes de Heracles, sino a los que lo 
imitaran en esa virtud por la que Heracles había obtenido honores divinos. […]” (Traducción de J. Cano 
Cuenca, D. Hernández de la Fuente y A. Ledesma, Editorial Gredos, 2007) 



57 
 

cuando un rey moría sin hijos, la realeza era entregada a sus hermanos, comenzando por 

el mayor, como le ocurrió a Leónidas, que fue llamado a reinar en lugar de Cléombroto. 

 Entre los privilegios de los Βασιλεῖς estaba la gerea, la doble ración de todo lo que 

se servía en los banquetes (Jenofonte, Rep. Lac. XV, 449) –pudiendo ceder, como los reyes 

homéricos, parte de su ración a algún guerrero o individuo especialmente valeroso 

(Homero Il. VII, 344)–; así como la presidencia conjunta de dichos banquetes y de los 

juegos, lo que nos inclina a pensar que sus funciones eran colegiadas. Por consiguiente, 

en los juegos, banquetes y comidas públicas, los reyes siempre tenían asientos reservados 

(Heródoto VI, 57, 1), eran los primeros en ser servidos (Heródoto VI, 57, 1) y tenían una 

asignación para participar en esas celebraciones, como indican Jenofonte (Rep. Lac. XV, 

4) y Plutarco (Lic. XII, 3). Unos privilegios que pueden parecer banales pero que estaban 

reservados a los magistrados y sacerdotes en el resto de ciudades. Heródoto (VI, 57, 1; 2; 

1, 15; 11, 17-18) señala que había cuatro tipos de banquetes a los que los reyes estaban 

obligados a asistir: los banquetes religiosos, la συσσίτια, las comidas ofrecidas por el otro 

monarca y las invitaciones de los particulares. 

 Respecto al mando sobre las tropas, Jenofonte (Rep. Lac. XV, 250) señala que los 

reyes dirigían a las tropas de la ciudad, pero era la apella la que votaba y decidía sobre la 

paz y la guerra, entonces los éforos llamaban a la movilización y decidían los grupos de 

edad llamados a las armas y la magnitud de las fuerzas; un procedimiento que confirmado 

tanto por Tucídides (I, 87) como por Jenofonte (Hel. III, 2, 23; IV, 6, 3; V, 2, 20; VI, 4, 

3). Además, sería también la apella quien decidía que Βασιλεύς o que general dirigía a las 

tropas. De manera que a finales del s. V y el s. IV a.C. la autoridad del monarca solo se 

ejercía en el ejército y una vez que este estuviese preparado para salir de la ciudad, 

aunque, según Aristóteles (Pol. III, 14, 3 1285 a51), solo se convertía en hegemón cuando 

abandonaban el territorio espartano.  

No obstante, la afirmación de Heródoto de que podían llevar la guerra contra una 

territorio (VI, 56) puede significar tanto que dirigían a la tropa como que podían tomar la 

                                                            
49 Jeno. Rep. Lac. XV, 4: “Para que los reyes vivieran en tiendas al aire libre, se les asignó una tienda pública, 
y los honró con doble ración en las comidas, no para que comieran el doble, sino para que pudieran 
distinguir con ello a quien quisieran”. (Traducción de O. Guntiñas Tuñon, Editorial Gredos, 1984) 
50 Jeno. Rep. Lac. XV, 2: “Dispuso, pues, que el rey fuera el encargado de celebrar todos los sacrificios 
públicos por la ciudad, ya que procedía de un dios, y de tomar el mando del ejército, cualquiera que fuese 
el destino determinado por la ciudad.” (Traducción de O. Guntiñas Tuñon, Editorial Gredos, 1984) 
51 Arist. Pol. III, 14, 3, 1285 a: “[…] cuando sale del país en campaña, el rey es jefe de lo concerniente a la 
guerra; […]” (Traducción de C. García Gual y A. Pérez Jimenez, Alianza Editorial, 1986) 



58 
 

decisión de declarar la guerra, lo que nos daría una visión diferente de las prerrogativas 

de los Βασιλεῖς. Es posible que la capacidad de declarar la guerra fuese un antiguo 

privilegio ya en desuso, tal vez la institución experimentó una evolución desde la época 

de este autor a la de los otros, o quizás debamos interpretarlo de forma que encaje con las 

afirmaciones de Jenofonte o Tucídides. Pero también puede que los reyes, si estaban de 

acuerdo, pudiesen enviar una expedición, como la de Eleusis de 506 a.C. que narra 

Heródoto (V, 75). En ella estaban presentes tanto Demarato como Cleómenes, no 

obstante, puede que tuviesen un mando colegiado y siguiesen los designios de la apella; 

pues hasta entonces por la presencia de ambos monarcas en campaña era habitual, con lo 

que se hacía evidente la asociación de los reyes con los Dioscuros (Heródoto VI, 57, 5), 

lo que, a su vez, reforzaría la idea de la colegiación. Aunque lo cierto es que Cleómenes 

dirigió la política exterior espartana durante su reinado, puede que se debiese a su 

capacidad para persuadir a los distintos órganos de cumplir su voluntad y no a una 

prerrogativa especial que le permitiese prescindir del otro monarca.  

 Los poderes del monarca están muy claros en la República de los Lacedemonios 

(XIII) y se ejercían en su plenitud cuando tomaban el mando de los ejércitos. Antes de 

partir con las huestes, el rey debía sacrificar a Zeus Agétor y a las divinidades asociadas 

a él. Además, podía decidir sacrificar a otras divinidades y consultar los oráculos para 

conocer la opinión de los dioses acerca de la expedición. Por ejemplo, Agésipolis consultó 

a Zeus de Olimpia y a Apolo sobre la tregua sagrada invocada por los argivos (Hel. IV, 

7, 2-3). Si las divinidades se mostraban favorables, el Βασιλεύς conducía al ejército a la 

frontera, llegando a los límites del territorio de la ciudad, donde debía celebrar nuevos 

sacrificios en honor a Zeus y Atenea de acuerdo con Jenofonte (Rep. Lac. XIII, 2). Esta 

etapa de la expedición estaba marcada por la solemnidad, con la que el monarca esperaba 

asegurarse el favor divino. Además, durante la campaña, el Βασιλεύς, podía celebrar todos 

los sacrificios que considerase necesarios, si seguimos la información de Jenofonte (Rep. 

Lac. XIII, 3) y Heródoto (VI, 56, 11, 7-9). 

 En campaña, era el monarca quien decidía el itinerario a seguir (Heródoto VI, 56, 

1, 1; Jenofonte, Rep. Lac. XIII, 6), así como el momento y el lugar de instalar el 

campamento (Jenofonte, Rep. Lac. XIII, 10), cuando presentar batalla o si era necesario 

evitarla; el rey también determinaba que táctica se debía seguir y que estrategia era la más 

conveniente, una posición de fuerza que posibilitaba la estricta jerarquía militar 

lacedemonia (Jenofonte, Rep. Lac. XIII, 5). Antes de la batalla, el Βασιλεύς realizaba un 



59 
 

sacrificio a las musas (Plutarco. Lic. 21, 752; 22, 4-553) y sobre la línea de batalla debía 

sacrificar una cabra joven a Artemis Agrotéra (Jenofonte, Rep. Lac. XIII, 854; Plutarco. 

Lic. 22, 4). El Βασιλεύς combatía en primera línea, como todos los comandantes griegos, 

pero podía mantener la dirección del combate en todo momento gracias a la jerarquía 

militar espartana, mucho más estable, funcional y disciplinada que la del resto de 

comunidades griegas (Tucídides. V, 71, 3). Además, después de la batalla, si era 

victoriosa, el rey verificaba el número de muertos y repartía el botín, reservándose para 

sí una parte de su elección (Heródoto IX, 81). 

 Además, la autoridad de los reyes no solo se limitaba a sus propias tropas, sino 

también sobre las de todos los líderes militares destacados en la zona (Jenofonte, Hel. II, 

4, 30 ss.; III, 4, 6), pues su autoridad era superior a la de cualquier jefe militar. Además, 

Aristóteles dice que en el campo de batalla los reyes tenían derecho sobre la vida y la 

muerte de sus hombres (Pol. III, 14, 1285 A). 

De la misma forma, parece que el rey podía decidir cuando terminaba una 

expedición, bien porque empezase el otoño y la época de guerras se diese por concluida, 

bien porque se cumpliesen los objetivos marcados o porque hubiese problemas 

insalvables, como terreno impracticable o ausencia de abastecimiento, pero también por 

razones diplomáticas como treguas o tratados (Heródoto VI, 73; Tucídides V, 60, 2; 

Jenofonte, Hel. V, 4, 15; V, 4, 59). Pero esa decisión dependía también de las autoridad 

de la ciudad, que podían llamar al rey de vuelta a Esparta, quien además no podían 

concluir un tratado de paz sin contar con las instituciones de la ciudad a partir del s. V 

a.C. (Jenofonte, Hel. II, 4, 35; V, 3, 23-25). A partir de entonces la decisión correspondía 

a una asamblea presidida por los éforos y, si se trataba de una expedición federal, debía 

                                                            
52 Plut. Lic. 21, 7: “Efectivamente, en los combates el rey sacrificaba antes a las Musas, recordándoles, sin 
duda, su educación y los juicios de que eran objeto, a fin de que arriesgados fueran en los peligros y 
realizaran hazañas dignas de algún renombre los combatientes.” (Traducción de A. Pérez Jiménez, 
Editorial Gredos, 1985) 
53 Plut. Lic. 22, 4-5: “Y cuando ya su falange estaba formada y los enemigos a la vista, en ese momento el 
rey hacía el sacrificio de la cabrita e invitaba a todos a coronarse, y daba orden a los flautistas de que 
interpretaran el kastóreion (melodía de Castor, canto de marcha). A la vez se iniciaba un peán de marcha. 
Y así el espectáculo era a un tiempo solemne y sobrecogedor, pues se ponían en movimiento 
rítmicamente, al son de la flauta, sin dejar ni un resquicio en la falange ni conturbados en su espíritu, sino 
guiados apacible y alegremente por la música hacia el peligro.” (Traducción de A. Pérez Jiménez, Editorial 
Gredos, 1985) 
54 Jeno. Rep. Lac. XIII, 8: “Asimismo, Licurgo proyectó las cosas siguientes de la forma más ventajosa para 
luchas con las armas, en mi opinión al menos. En efecto, cuando se sacrifica una cabrita, ya a la vista del 
enemigo, es costumbre que todos los flautistas presentes toquen la flauta y que ningún lacedemonio esté 
sin coronar.” (Traducción de O. Guntiñas Tuñon, Editorial Gredos, 1984) 



60 
 

ser un congreso de la liga, como el convocado para la Paz de Nicias (Tucídides V, 17); al 

igual que la tregua de Agis con los argivos (Tucídides V, 60, 1). Por el contrario, las 

autoridades de la ciudad sí que podían firmar un tratado sin contar con los Βασιλεῖς 

(Tucidides IV, 117; VIII, 5, 3; 6, 3). 

De esta forma, el rey, siendo el responsable de todas las iniciativas religiosas, 

estratégicas y diplomáticas en campaña, estaba subordinado a la soberanía de la ciudad, 

pudiendo ser convocado a Esparta en todo momento y debiendo aceptar los acuerdos 

concluidos por las autoridades ciudadanas. 

Las competencias de los Βασιλεῖς en el ámbito civil eran muy variadas, tal y como 

señala Heródoto (VI, 57): los sacrificios realizados en honor a Apolo el primer y el 

séptimo día de cada mes y la presidencia de los banquetes rituales; aunque también señala 

que los reyes lacedemonios ejercían los sacerdocios de Zeus Lacedemonio y Zeus Uranio 

(VI, 5655). Sin embargo, Jenofonte (Rep Lac. XV, 2) afirma que todos los sacrificios en 

nombre de la ciudad eran oficiados por los Βασιλεῖς. Es posible que, con esta afirmación, 

este autor intentase destacar el gran papel religioso de los monarcas atribuyéndoselo a su 

ascendencia divina; pero lo más probable es que se tratarse de una exageración, pues 

sabemos que en el sacrificio de Artemis Ortia (Pausanias III, 16, 7) no se habla de los 

reyes o sustituto alguno. Por lo tanto, podemos deducir que no eran los únicos sacerdotes 

de la ciudad. Los Βασιλεῖς no solo realizaban los sacrificios regulares fijados en el 

calendario, sino que también podían llevar a cabo algunos excepcionales (Jenofonte, Hel. 

III, 3, 4). No obstante, no solo estaban al cargo de los ritos de Esparta, sino también de 

las ciudades periecas (Jenofonte, Rep. Lac XV, 3). Además, los reyes podían escoger las 

partes de los sacrificios que considerasen necesarias, como contrapartida a sus deberes, 

como la de llevar el agua lustral a los sacrificios, como si fuese un τέμενος. 

Los oráculos, y especialmente el de Delfos, jugaban un papel especial en la 

política espartana y por ello Heródoto (VI, 57, 1, 12; 11, 18, 20) menciona que los 

Βασιλεῖς tenían el privilegio de designar a los mensajeros enviados al oráculo, los πύθιοι, 

y a su guardia y estos debían consultar como enviados de los reyes y no de la ciudad 

(Jenofonte Rep. Lac. XV, 5). No obstante, sería imprudente afirmar que los reyes 

controlaban los mensajes entre la ciudad y el oráculo; lo cierto es que, aunque en 

                                                            
55 Herod. VI, 56: “Los espartiatas, en ese sentido, han otorgado a sus reyes los siguientes privilegios: dos 
sacerdocios, el de Zeus Lacedemón y el de Zeus Uranio; […]” (Traducción de C. Schader, Editorial Gredos, 
1981) 



61 
 

ocasiones es uno de los reyes el que decide consultar al oráculo (Heródoto VI, 76, 1; 

Jenofonte Hel. IV, 7, 2), la mayoría de las veces la decisión es atribuida al conjunto de 

los lacedemonios (Heródoto I, 66; VI, 66; VII, 220; Tucídides I, 118), por lo que parece 

que la opinión pública era el origen de la consulta, pero el procedimiento y la autoridad 

para llevarla a cabo provenían del monarca. No obstante, no podemos olvidar que podía 

consultarlo un privado y que el oráculo contestase refiriéndose a la ciudad (Heródoto V, 

63); sin embargo, la capacidad de los reyes de enviar emisarios privados les daría la 

oportunidad de guardar en secreto algunas de las respuestas (Heródoto VI, 57, 11, 18-20).  

Entre sus atribuciones también estaba la designación de proxènes (Heródoto VI, 

57), una suerte de representante elegido para defender los intereses de una comunidad en 

el exterior. De hecho, parece que algunas ciudades pedían a los reyes espartanos que 

enviasen a estos embajadores, lo que es, claramente, un resto de la época en la que los 

reyes espartanos controlaban la política exterior de la ciudad, según P. Carlier (1984, 

269). Aunque puede que los designados por los reyes fuesen para el interior de Esparta, 

para defender los intereses de los extranjeros en Esparta y tuviesen una condición 

especial, diferente a la del resto de extranjeros. 

Las atribuciones judiciales de los reyes espartanos dependían en buena medida de 

su pertenencia a la γερουσία, aunque podían juzgar por su cuenta algunos asuntos, como 

señala Heródoto (VI, 57). Por ejemplo, tenían competencias sobre la herencia de una hija 

de los bienes de su padre o sobre el desposorio de una hija soltera si el padre no había 

dejado dispuesto su matrimonio antes de morir. También decidían sobre asuntos relativos 

a los caminos públicos, quizás como extensión de su liderazgo militar, puesto que debían 

mantener las vías en buen estado para el desplazamiento del ejército. Además, competía 

a ellos la adopción de niños. Este papel en el derecho familiar era de gran importancia 

para mantener un reparto de los kleroi y conseguir que siguieran perteneciendo a las 

mismas familias. Según D. Asheri (1963, 1-21), para mantener el reparto de tierras, estas 

herederas debían casarse con espartiatas sin tierras y no autorizar la adopción de algunos 

de estos últimos para mantener el equilibrio. La hipótesis es ingeniosa, pero no hay 

ninguna evidencia de ese comportamiento y, en todo caso, la rápida disminución del 

número de ciudadanos y la irregularidad social a partir del s. V a.C. hacen pensar que no 

actuaron de forma suficientemente enérgica contra la acumulación de tierras, pese a que 

algunos reyes intentaron reformar dicho desequilibrio. Lo cierto es que, como señala 

Aristóteles (Pol. II, 9, 15, 1270 A), a finales del s. IV a.C. parece que los reyes no 



62 
 

intervenían en el matrimonio de las solteras. De todos modos, los Βασιλεῖς eran miembros 

de la γερουσία de pleno derecho (Heródoto, VI, 57; Plutarco, Lic. VI, 2) y compartían las 

atribuciones políticas y judiciales de sus integrantes, aunque nada indica que presidiesen 

este consejo. Sin embargo, sí que podían tomar la palabra en la apella y hacer propuestas 

políticas, pudiendo dar una mayor coherencia a la política durante su reinado. 

Heródoto (VI, 58) describe detalladamente los funerales reales, de los que dos 

puntos deber ser señalados. En primer lugar, señala que la solemnidad y el boato del que 

eran objeto estas ceremonias contrastan con la simplicidad de los funerales de los 

particulares (Plutarco, Lic. 27), comparable con las exequias ofrecidas a los reyes 

bárbaros (Heródoto VI, 58, 11, 10-11) y que Jenofonte explica por la heroización de los 

monarcas (Rep. Lac. XV, 956). En segundo lugar, destaca que todas las categorías de 

población participaban en estas ceremonias, tanto hombres como mujeres, ilotas y 

periecos, por lo que los honores no eran ofrecidos únicamente por los espartiatas. 

Los reyes espartanos carecían de cetro, corona o manto púrpura, por lo que, de 

cara al exterior no debían diferenciarse del resto de ciudadanos (Plutarco, Agesilao, 36, 

957; Jenofonte Rep. Lac. XV, 8), aunque parece que a partir del s. III a.C., como imitación 

de los monarcas helenísticos, comenzaron a portar diadema, como se muestra en las 

monedas de Areus I. 

La institución real en Esparta tiene, claramente, ciertos puntos en común con las 

magistraturas. Por ejemplo, Aristóteles señala que eran del tipo de monarquías fundadas 

sobre la ley (Pol. III, 14, 1285 A); pero no solamente su poder era conforme a las reglas 

tradicionales, sino que el ejercicio de su autoridad estaba limitado por las leyes de la 

ciudad; puesto que en Esparta la ley era la soberana, no la monarquía, siendo el imperio 

de la ley uno de los elementos esenciales de la eunomia espartiata. El propio Jenofonte 

muestra a Agesilao como un servidor de la ley que daba ejemplo a sus ciudadanos 

(Agesilao VII, 2); esta afirmación puede ser una exageración, pero es evidente que la 

subordinación a la ley era un aspecto fundamental en la vida política espartana (como 

aparece en Jenofonte Rep Lac. XV, 7). Muestra de ello es el juramento que los reyes 

                                                            
56 Jeno. Rep. Lac. XV, 9: “En cambio, con los honores que se rinden al rey después de su muerte, pretenden 
dejar claro las leyes de Licurgo que no honran a los reyes de los lacedemonios como hombres, sino como 
héroes.” (Traducción de O. Guntiñas Tuñon, Editorial Gredos, 1984) 
57 Plut. Agesilao 36, 9: “Pero no vieron brillo ni parafernalia algunos, sino a un viejo tumbado en el césped 
junto al mar, menudo y de aspecto vulgar, cubierto con un manto áspero y modesto, […].”(Traducción de 
J. Bergua Cavero, S. Bueno Morillo y J. M. Guzmán Hermida, Editorial Gredos, 2007) 



63 
 

espartanos debían realizar al tomar el poder y con el que se comprometían a respetar las 

leyes.58 Al mismo tiempo, sus funciones, como las de cualquier magistrado, eran 

limitadas, no pudiendo ejercer más prerrogativas que las que les estaban asignadas; las 

demás decisiones competían a los otros órganos ciudadanos, por lo que los reyes eran 

comandantes por las leyes y comandados por las mismas (Jenofonte, Agesilao II, 16).  

Por consiguiente, su competencia en los asuntos militares los igualaba a los 

στρατηγοί atenienses o de otras ciudad, pudiendo ser juzgados por sus decisiones en 

campaña, como le ocurrió a Cleomenes I o a Pausanias (Herodoto VI, 75; 85, 72; 

Tucídides I, 94; V, 16, 3; V, 63; Pausanias III, 5, 2-3; 5, 6; Jenofonte, Hel. III, 5, 25; 

Plutarco, Lis. 30, 159). Los cargo más frecuentes eran los de traición y corrupción, pero 

renunciar a un asedio o pactar con el enemigo puede ser considerado tanto un signo de 

inteligencia como de traición, para determinar su culpabilidad debían rendir cuentas ante 

un tribunal compuesto por el otro rey, los gerontes y los éforos con un proceso instruido 

por estos últimos; dos de los cuales salían con el Βασιλεύς de campaña para dar cuenta de 

sus actos (Heródoto IX, 79). 

En las expediciones en las que no participaban espartiatas, sino solo periecos, 

aliados e incluso ilotas, el Βασιλεύς estaba rodeado por un estado mayor de treinta 

espartiatas designados por los éforos y renovados anualmente (Jenofonte, Hel. III, 4, 2; 

III, 4, 20; V, 3, 8). Sin embargo, no parece ni que los éforos ni que estos consejos limitasen 

jurídicamente la decisión de los reyes (Tucídides V, 63, 4); pero parece que uno de los 

temores más arraigados de los reyes era precisamente el verse cometidos a un proceso de 

control judicial, quizás por ello Cleombroto plantó batalla en Leuctra, para no ser acusado 

de connivencia con los tebanos (Jenofonte, Hel. VI, 4, 5-6). Pese a todas estas similitudes 

entre los reyes espartanos y las magistraturas, había un punto muy claro de diferencia, la 

designación, pues mientras la de los primeros es dinástica, la otra es por sorteo o por 

elección y mientras una es vitalicia, la otra es anual. En 506 a.C., como consecuencia del 

enfrentamiento entre Cleomenes I y Demarato en el campo de batalla se determinó que 

                                                            
58 Un paralelo de este juramente puede ser el que llevaban a cabo los reyes de Epiro en Pasaron, unido a 
un sacrificio a Zeus Areios (Plutarco, Pirro V, 5). Pero en este caso no había renovación como en 
Lacedemonia, donde los ciudadanos tenían poder para controlar a su rey, lo que también puede 
equipararse a la epicheirotonie ateniense 
59 Plut. Lis. 30, 1: 30, 1: “En seguida los espartanos se lamentaron por la muerte de Lisandro, hasta tal 
punto que comenzó un juicio en el que se pedía la pena de muerte para el rey (Pausanias). Este no quiso 
someterse al juicio y huyo a Tegea, donde vivió como suplicante en un santuario de Atenea.” (Traducción 
de J. Cano Cuenca, D. Hernández de la Fuente y A. Ledesma, Editorial Gredos, 2007) 



64 
 

uno de los reyes permaneciese en Esparta y el otro marchase con las tropas (Heródoto V, 

75), siendo la asamblea quien elegía cual ocupaba cada lugar, probablemente a propuesta 

de los éforos. De forma que la oportunidad de ejercer sus poderes como reyes en la guerra 

dependía del apoyo de los éforos y de la confianza del pueblo; en ese sentido sería una 

magistratura extremadamente oligárquica, pues solo había dos candidatos. 

Los reyes solían dirigir las expediciones por tierra, pero las marítimas, donde el 

ejército no estaba compuesto fundamentalmente por espartiatas sino por ilotas, periecos, 

neodemodeis, hypomeionoi, aliados y mercenarios, estaban comandadas por otro jefe 

militar que ejercía como navarca (Jenofonte, Hel. V, 3, 8), que Aristóteles calificó como 

segunda realeza (Pol. II, 9, 1271 A). Aunque a veces también se elegía a otro general para 

dirigir las expediciones por tierra, como Brásidas. 

Los reyes estaban determinados en el ejercicio de sus funciones por los otros 

organismos políticos espartanos; si alguno era impopular, debía convencer al δαμος y a 

los éforos de su valor militar para poder encabezar una nueva expedición. De hecho, si 

un Βασιλεύς, a la vuelta de una campaña, no podía convencer a los éforos y a los gerontes 

de su éxito, era presa de sus numerosos enemigos que, si suscitaban la cólera del pueblo, 

podían hacer que fuese depuesto. A causa de esa posición de debilidad, hay historiadores 

contemporáneos como P. Cloché (1949, 113-118) o C. G. Thomas (1974, 257 ss.) que los 

han situado en una posición subalterna, como ejecutores dóciles de la política decidida 

por los ciudadanos, los éforos y los gerontes o los potentados, descartando cualquier 

posibilidad de independencia. No obstante, esta visión contrasta con el papel que jugaron 

monarcas como Cleomenes I o Agesilao, a los que nuestras fuentes responsabilizan de 

toda la política exterior de la ciudad en sus reinados, siendo, no solo determinantes en la 

deliberación, sino también tomando parte en las negociaciones y la ejecución (Heródoto 

III, 148; VI, 84; V, 49; Jenofonte, Hel. V, 1; VI, 3, 19; V, 2, 31; V, 4, 30-32). Otros, como 

Arquidamos, que impulsó el apaciguamiento entre 446 y 432 a.C. (Tucídides I, 79), 

Pleistoanax (que es equiparado a Nicias por Tucídides en V, 16), Pausanias (Jenofonte, 

Hel. II, 4, 35-38) o Agis III, inspiraron la conducta política de sus conciudadanos sin 

ostentar una preminencia tan clara. Por tanto, la situación de los reyes presenta varias 

posibilidades en cuanto a su papel según su importancia, prestigio e influencia, pudiendo 

tener un papel relevante en el proceso de decisión y/o de la ejecución de la misma o ser 

meros delegados de las decisiones ajenas. 



65 
 

Sin embargo, la institución real era peligrosa para el resto del sistema político 

porque podía convertirse en tiranía, por ello había unos mecanismos de control tan 

rigurosos y los éforos vigilaban continuamente el comportamiento de los monarcas. P. 

Carlier (1984, 293) platea que si no se acabó en Esparta con la monarquía y se le 

respetaron tantas prerrogativas fue por la dimensión religioso-mágica de la misma, que 

llevaba a algunos espartiatas a pensar que en momentos de crisis la suerte de la comunidad 

estaba ligada a la de los monarcas por una especie de línea mística –como aparece en el 

caso de la profecía que la pitia hizo a Leónidas antes de que marchase a las Termópilas y 

fue similar a la de Codro (Heródoto, VII, 220)–, de manera que el sacrificio del rey seria 

el tributo exigido para la salvación de toda la comunidad. 

Sin embargo, la intervención de los oráculos y de la religión en la política 

espartiata no se limitó a este caso, si no que otro ejemplo es el de Pleistoanax, que fue 

expulsado de la ciudad en 446 a.C. acusado de corrupción, pero el oráculo délfico pidió 

su readmisión al comienzo de la guerra del Peloponeso (Tucídides V, 16, 2). No obstante, 

aunque no participó en ninguna expedición, sus enemigos lo acusaban de ser el 

responsable de los desastres militares por irregularidades en su restauración, pues habría 

sido obtenida por medios impíos, como sobornar al oráculo, y por ello lo desaprobaban 

los dioses. Por lo que sería el responsable mágico-religioso de las desgracias de la 

comunidad. 

Un nuevo ejemplo del papel de la religión en la política lacedemonia es el caso de 

Agesilao, que fue nombrado rey tras un conflicto con Leotiquidas, el hijo de su 

hermanastro y rey Agis II, al que se le acusó de bastardía de acuerdo con un oráculo 

(Jenofonte, Hel. III, 3, 1-4; Agesilao III, 5-9). En este momento la tara física de Agesilao, 

era cojo, no se consideró un problema para su ascenso a la dignidad real. Aunque hubo 

otro oráculo tras Leuctra que señaló los problemas de la ciudad, que tenía que elegir entre 

un rey bastardo y uno disminuido físicamente (Plutarco, Agesilao, 30, 1); pero, pese a la 

derrota, no se le responsabilizó por ella y se le encomendó de la defensa de Laconia frente 

a los beocios. (Plutarco, Agesilao, 30-33). Paradójicamente, si entre el resto de los 

espartiatas no importaba tanto la paternidad como el vigor de los hijos, en el caso de los 

reyes era indispensable ser hijo de un padre de sangre real; pues transmitía el carisma y 



66 
 

es lo que se trataba de mantener con el sistema de sucesión (Heródoto, VI, 6660; Jenofonte, 

Hel. III, 3, 2-3; Rep. Lac. I, 7-9; Plutarco, Lic. XV, 12-18). La importancia de la sucesión 

también queda reflejada en el caso del rey Anaxandrias, que no tenía hijos y para 

engendrar uno que continuase su dinastía se le obligó a tomar una segunda esposa 

(Heródoto V, 39-41).  

La concepción mágica entre la legitimidad y la integridad de los reyes y la salud 

de la ciudad y el orden cósmico fue el fundamento de que cada ocho años los éforos 

eligiesen una noche de cielos despejados y los observasen en busca de alguna anomalía; 

en ese caso suspendían a los reyes de sus funciones y enviaban un mensajero al oráculo 

de Delfos o al de Olimpia para que dictaminase que debían hacer (Plutarco, Agis, 11). 

Este método de deslegitimación pudo utilizarse contra Demarato y para otras 

deposiciones de las que desconocemos las causas; aunque seguramente muchas fueron 

producto de un proceso político y no de uno religioso ni mágico, como por ejemplo 

Pausanias, Leotiquidas y Pleistoanax. 

Si los Βασιλεῖς lideraban las expediciones era porque se les presuponía una mayor 

capacidad estratégica por el hecho de ser reyes; pero también porque eran los que 

realizaban los sacrificios y los que podían obtener el apoyo divino, funcionando como 

una especie de talismanes de superioridad (Plutarco, Agis, 21, 2). Por ello, en el caso de 

que el rey fuese menor de edad, no se le enviaba a la batalla, sino que se nombraba a un 

regente que llevase a cabo la mayoría de sus funciones hasta que él fuese capaz, pero no 

a cualquiera, sino el personaje más próximo a la sucesión. No obstante, no podemos ver 

al rey únicamente como un talismán de victoria, sino también de prosperidad (Tucídides, 

V, 16, 2; Jenofonte, Rep. Lac. XV, 5), una función que no solo ejercía sobre los 

espartiatas, sino también para los periecos e ilotas, y por eso ellos participaban también 

en los funerales reales (Heródoto, VI, 59). 

La diarquía tiene su origen místico-mítico en los hijos del primer rey, 

Aristodemos: Procles y Euristenes, los cuales, al ser gemelos, fueron instituidos ambos 

como reyes por designio de la pitia (Pausanias, III, 1, 5; Apolodoro, II, 8, 2; Platón, Leyes, 

691d; Jenofonte, Agesilao, VIII, 7). Los dos reyes, además, se asociaban con otros dos 

hermanos gemelos, los Dioscuros, lo que condujo a que en época tardía se asegurase que 

                                                            
60 Herod. VI, 66: “Finalmente, en vista de que sobre el particular se suscitaban serias polémicas, los 
espartiatas decidieron preguntar al oráculo de Delfos si Demarato era hijo de Aristón. […]”(Traducción de 
C. Schader, Editorial Gredos, 1981) 



67 
 

eran sus ancestros, como en Pausanias (III, 1, 5); pero estos eran hijos de Tindareo, no 

Heráclidas, por lo que, incluso dentro del pensamiento mítico, era imposible establecer 

una relación de parentesco, aunque su protección solía ser solicitada por los reyes 

(Heródoto V, 75). 

6. CONCLUSIONES 

En el presente estudio hemos analizado –con la mayor profundidad posible dada 

la fragmentación de nuestras fuentes– las figuras sacerdotales que suplieron a los antiguos 

monarcas de Roma, Atenas, las ciudades del Lacio y Etruria; así como a los propios reyes 

de Esparta. Con esta investigación hemos tratado de desenterrar las funciones religiosas 

de cada uno de ellos, lo que nos puede ayudar a descubrir cuál había sido el papel religioso 

de los antiguos monarcas, en qué ritos intervenían y su valor para la comunidad, pues es 

evidente que eso fue lo que motivó la conservación de los mismos, encargándose su 

realización a un sacerdocio creado ex profeso que siguió celebrándolos a lo largo de los 

siglos siguientes aunque hubiesen perdido su sentido original. Además, la investigación 

de estas figuras sacerdotales, sus funciones, sus características y las formas de acceso a 

ellas nos permite buscar paralelos entre las mismas y, por tanto, preguntarnos si existió 

un contacto entre las distintas comunidades que determinó su creación, así como indagar 

sobre si había una base común alrededor de la monarquía en esas poblaciones del 

Mediterráneo antiguo que fue la base de sus similitudes, o si esos puntos en común fueron 

consecuencia de desarrollos autónomos y, si acaso, contactos esporádicos. 

 Nuestro conocimiento sobre el rex sacrorum romano y los reges sacrorum latinos, 

los lucumones etruscos, el ἄρχων Βασιλεύς ateniense y los Βασιλεῖς lacedemonios es muy 

desigual, especialmente para las cuestiones religiosas; por ejemplo, mientras sobre el 

primero las fuentes son bastante profusas, para los últimos se centran más en su papel 

político. A ello debemos unir la escasa información que tenemos, en general, para el caso 

de los etruscos. Para la comparación de estas figuras hemos analizado una serie de 

aspectos rituales –en qué ritos participaba cada una y cuál era su papel en ellos– y de 

acceso –cómo alcanzaban esa posición– que van a ser cotejados, en busca de diferencias 

y similitudes que resuelvan nuestras preguntas. Hemos podido comprobar la existencia 

de similitudes y diferencias en relación con los ritos del paso del tiempo y de la fertilidad, 

la interpretación de los designios divinos, la forma de acceso y las competencias externas 

al ritual.  



68 
 

 6. 1. El control del paso del tiempo 

 El control del calendario era un aspecto de vital importancia en las sociedades 

campesinas de la Antigüedad, ya que el paso del tiempo y el cambio de estación son 

esenciales para marcar los tiempos de siembra y de cosecha. A través de celebraciones 

periódicas precedidas por determinados rituales, las autoridades controlaban y 

determinaban el ritmo social de la vida de sus comunidades. Las fechas de esas 

ceremonias estaban determinadas por el movimiento de los astros y, con casi toda 

seguridad, tenían la finalidad de propiciar la repetición de esos ciclos, ya fuesen a corto o 

a largo plazo; lo que implicaba la posesión, hasta cierto punto, de un conocimiento 

astronómico sofisticado.  

 En el caso del rex sacrorum romano, la relación con el calendario es muy clara. A 

través de los Agonia se marcaban unos momentos esenciales en la vida de la comunidad, 

ya fuera el comienzo y el fin del año lunar, o puntos especialmente determinantes respecto 

a la temporada de guerra o la recogida de las cosechas. Este control del calendario lunar, 

que se marcaba de forma clara a través del anuncio periódico de las fiestas y de los hitos 

importantes del mes romano (calendas, idus y nonas), determinaba cuando el 

campesinado debía celebrar determinadas festividades y que coincidiesen con las de la 

ciudad y así contribuir a crear una idea de comunidad cohesionada. Igualmente, señalaba 

los días en los que ese campesinado acudía a la ciudad y podían vender sus productos en 

el mercado y debían celebrarse las asambleas que tomaban las decisiones políticas o 

servían como testigo y daban su consentimiento a las decisiones de los aristócratas 

respecto al gobierno de la ciudad. Esta faceta de control del calendario también puede 

intuirse en el rex sacrorum de Lanuvio –el único de los reges sacrorum del Lacio, aparte 

del romano, del que tenemos algún conocimiento de su papel en la religión de su ciudad–

, del que sabemos que rendía culto a Iuno Sospita, una divinidad que, como hemos visto, 

tenía una faceta lunar que aparece, asimismo, en el caso del rex sacrorum romano. 

 Tan solo en Esparta encontramos un paralelo claro en los sacrificios que el primero 

y el séptimo día de cada mes los reyes debían ofrecer a Apolo, quizás para alabar al dios 

que identificaban como responsable del curso del sol. Por otra parte, en el caso etrusco, 

sabemos que celebraban muchas nonae –en las que los ciudadanos preguntaban a los 

lucumones sobre sus asuntos privados, según Macrobio–, respecto a lo que podemos 

aventurar, por comparación con Roma, que quizás tenían como finalidad, no solo la que 

nos señala Macrobio, sino también realizar rituales relacionados con el paso del tiempo. 



69 
 

 Por consiguiente, vemos cómo la relación de estas figuras con el paso del tiempo 

y el control del calendario, que podía haber sido un punto central en el poder de los 

antiguos monarcas no se manifiesta, al menos en las fuentes que conocemos, en la 

mayoría de ellos; sino que, si bien en el caso del rex sacrorum romano se muestra 

claramente, en el caso de Lanuvium y Esparta solo puede intuirse, en el de Etruria solo 

puede suponerse de forma muy hipotética y en el de Atenas no encontramos mención 

alguna. 

 6.2. La fertilidad y la prosperidad 

 La garantía de la fertilidad era uno de los aspectos más importantes de la 

religiosidad en las comunidades de la antigüedad, como en todas las sociedades de 

subsistencia, donde la vida de la mayoría de la población dependía de una buena cosecha 

y su propia existencia giraba en torno a la explotación de sus propiedades. Por ello, las 

autoridades ciudadanas se esforzaban en contentar a las divinidades relacionadas con cada 

uno de los hitos del ciclo agrícola. No obstante, la fertilidad no solo se relaciona con la 

esfera agraria, sino también con la familiar, ya que algunos de estos rituales también 

estaban destinados a favorecer la fertilidad de los ciudadanos y así garantizar la 

continuidad y la prosperidad de la comunidad. 

 Entre las figuras analizadas, el que más destaca en este aspecto es el ἄρχων 

Βασιλεύς ateniense, cuya participación en las fiestas de las Ἀνθεστήρια, y especialmente 

la de su esposa –la βασίλισσα– se ha interpretado como una matrimonio sagrado entre la 

βασίλισσα y Dionisos, representado este último por el propio ἄρχων βασιλεὺς, para 

favorecer la fertilidad de los campos y las gentes de Atenas; un ritual en el que la mayor 

parte debía quedar en secreto debido a la importancia que tenía y su fragilidad, pues, 

posiblemente, las consecuencias de un error en el mismo o una interrupción podían ser 

desastrosas. En este mismo sentido destaca el papel de este arconte en los Misterios de 

Eleusis, en los que debía sacrificar en nombre de la comunidad en los santuarios de las 

diosas Deméter y Koré tanto en Atenas (el día 15 de Βοηδρομιών) como en Eleusis (el 

día 20 de ese mismo mes). 

 El rex sacrorum romano también estaba relacionado con la fertilidad a través, 

principalmente, de tres elementos: el santuario dedicado a Ops Consiua situado en la 

Regia; la festividad de Bona Fides, en la que el rex sacrorum sacrificaba junto con los 

flamines de Júpiter, Marte y Quirino, divinidad relacionada con la producción agrícola, y 



70 
 

del sacrificio a Consus, que tenía lugar el 15 de diciembre, era realizado por los pontífices 

y en el cual debía estar presente el rex sacrorum. 

 Los lucumones etruscos, de acuerdo con Varrón, también debían realizar un 

sacrificio de un cerdo a Ceres; lo que no sabemos es cuándo ni en qué circunstancias; si 

bien, es indudable que tenía alguna relación con la fertilidad. En el caso de los Βασιλεῖς 

lacedemonios, se los ha interpretado como talismán de fertilidad a partir de la 

participación de ilotas y periecos en sus funerales, pero no sabemos exactamente en qué 

manifestaba, si es que es cierta, esa propiciación de la fertilidad y la prosperidad de la 

comunidad. 

 Por lo tanto, encontramos que la participación en los ritos de fertilidad puede ser 

un punto en común entre estos sacerdocios, aunque con atención desigual por parte de 

nuestras fuentes. Ello puede significar simplemente que no haya sido recogida por estas 

o bien que no tuviese la misma importancia dentro de los deberes de los sacerdotes 

herederos de las funciones religiosas de los antiguos reyes, puesto que mientras en 

algunos casos como en el de Atenas parece un punto central entre sus deberes, y también 

en Roma y en Etruria se percibe una mayor centralidad de estos ritos entre sus 

competencias, en otros como en el de Esparta parece algo de escasa importancia y al que 

solo se atiende de forma tangencial. 

 6.3. Contacto y mediación con la divinidad 

 La búsqueda del conocimiento de los designios de las divinidades es una constante 

en todas las sociedades de la antigüedad. Investigando cada una de ellas encontramos 

formas muy diversas de intentar sondear la voluntad divina y averiguar si esta indicaba 

que decisión era la más adecuada o estaba conforme con la resolución tomada por los 

humanos. Además, debemos tener en cuenta que a partir de esa angustia y preocupación, 

las autoridades encargadas de la consulta del parecer de las divinidades podían 

condicionar las decisiones de la comunidad, por lo que tenían en sus manos un mecanismo 

de control socio-político excepcionalmente útil en momentos de crisis política o de 

división dentro de la comunidad. 

 A este respecto, los lucumones etruscos desempeñaban un papel esencial en sus 

comunidades, pues nuestras fuentes nos señalan que los ciudadanos privados acudían 

periódicamente a consultar a los lucumones sobre sus propios asuntos; aunque también 

es posible que hiciesen de intérpretes de la voluntad divina para los asuntos públicos. 



71 
 

Debemos tener en cuenta la habilidad atribuida a este pueblo para consultar los designios 

de los dioses, especialmente a través de la haruspicina, disciplina por la que eran famosos 

en Roma, llegando a implantarla en la ciudad de las siete colinas hasta el punto de que el 

emperador Claudio creó un colegio sacerdotal de haruspices.  

 Entre los lacedemonios, no conocemos que los Βασιλεῖς tomasen parte en rituales 

adivinatorios; pero una forma de control sobre los designios divinos puede ser la facultad 

de enviar emisarios a los santuarios oraculares para realizar consultas, que quizás hiciesen 

por su propia iniciativa, pero también por decisión de las autoridades de la ciudad, lo que 

le podía dar un control excepcional sobre las palabras de los oráculos y la interpretación 

de las mismas. 

 En el caso del rex sacrorum romano no encontramos que participase en ningún 

ritual adivinatorio; pero si interpretamos el Regifugium como una ordalía –aunque esta 

interpretación actualmente no cuenta con muchos apoyos–, no hay duda de que los 

designios de los dioses tenían un papel muy activo en la continuidad de los antiguos 

monarcas, aunque no fuese efectivo en el caso del sacerdocio que les sucedió en esta 

ceremonia. Finalmente, en Atenas, no encontramos ninguna evidencia de que interviniese 

en rituales destinados a conocer la voluntad de las divinidades. 

6. 4. Forma de acceso 

 La forma de acceso a estos sacerdocios es un indicador del respeto a las tradiciones 

y de la ambición que despertaban estos cargos entre los ciudadanos, pues, salvo que el 

ejercicio de la misma estuviese ligado a un grupo social restringido que ostentase un poder 

político considerable, cuando fueron ambicionados, las sucesivas reformas los abrieron a 

la generalidad de la población. 

La titularidad de los Βασιλεῖς lacedemonios estaba limitada a los miembros de las 

familias reales y a unas normas de sucesión que nos pueden parecer extrañas, pero que 

estuvieron vigentes durante siglos. Por el contrario, el ἄρχων Βασιλεύς era un arconte y, 

por lo tanto, la forma de acceso era igual a la del resto (y cambió como la de ellos), por 

lo que por su papel sacerdotal no era objeto de especiales miramientos en su elección y 

nombramiento, salvo la necesidad de estar casado, por el papel de su esposa en algunos 

de los rituales en los que tomaba parte. 



72 
 

En cuanto al rex sacrorum, en un primer momento, su método de elección parece 

que era dependiente de todo el ordo sacerdotum; sin embargo, para momentos en los que 

nuestros testimonios son más fiables su nombramiento dependía fundamentalmente del 

colegio pontificial y, en última instancia, del pontifex maximus, quien escogía solo entre 

un grupo muy restringido de la población, entre los hijos de patricios casados por 

confarreatio que a su vez hubiesen contraído matrimonio mediante dicho ritual.  

Entre los lucumones, debido a la importancia de la función adivinatoria y aunque 

no conocemos el sistema de sucesión o elección, sabiendo que existían familias reales, 

quizás los lucumones se elegían entre miembros las familias reales de sus respectivas 

ciudades de acuerdo con los designios divinos, dependiendo de a favor de quien se 

mostrasen los indicios adivinatorios. 

Como podemos ver, los sistemas de acceso y los cambios en los mismos son un 

reflejo de la importancia de cada cargo. En el caso de Esparta y quizás de Etruria, donde 

se mantuvieron familias reales, estaba limitado a ellas. En el caso de Esparta no fue 

porque la importancia de la institución fuese reducida, sino porque se mantuvo la 

monarquía; sin embargo, en Etruria, pese a que no lo sabemos fehacientemente, la 

existencia de un elemento sobrenatural tan claro como los designios divinos pudieron 

condicionar su evolución. Por el contrario, en los ejemplos de Roma y Atenas, en el 

primero, como consecuencia de su progresiva escasa importancia conforme se sucedían 

las reformas que sometieron a los representantes de la ciudad al control popular, fue 

limitado a un grupo de población muy restringido; sin embargo, en el segundo caso los 

cambios en el sistema político ateniense favorecieron su apertura como todos los demás 

cargos políticos 

 6. 5. Participación más allá de la religión 

 El análisis del papel institucional que cumplían cada una de estas figuras dentro 

de la comunidad nos puede dar una idea de la importancia que le otorgaban en cada una 

de ellas a los rituales que llevaban a cabo.  

En Esparta, encontramos que los Βασιλεῖς tenían un papel especialmente activo en 

las guerras, no solo como sacerdotes, sino especialmente como comandantes en jefe de 

las fuerzas lacedemonias. Pero también tenían competencias en la esfera política y judicial 

de su comunidad, como muestra su posición en la γερουσία o su capacidad de tomar la 

palabra en las asambleas y de hacer propuestas tanto al consejo como al pueblo reunido; 



73 
 

en cuanto a su labor jurídica, se centraba en el derecho familiar en aquellos casos en los 

que el padre de familia hubiese fallecido sin hacer constar sus deseos en cuanto al 

casamiento de sus hijas o la adopción de niños, pues en ambos casos el libre albedrío 

podía alterar el equilibrio del número de ciudadanos que mantenía la polis lacedemonia, 

como, finalmente, ocurrió. Esta posición de poder político, militar y jurídico excepcional 

de los Βασιλεῖς espartanos dentro de su polis en época clásica y helenística se explica 

únicamente porque en Esparta no hubo una ruptura política que llevase a la desaparición 

de la institución real, sino que se mantuvo y evolucionó paralelamente a las instituciones 

de la ciudad, por lo que siguió al frente de ella aunque sometida a su control.   

En el caso de Atenas, el ἄρχων Βασιλεύς era precisamente eso, un arconte, 

equiparable al resto de cargos políticos que estaban al frente de la ciudad. Por ello, sus 

competencias no eran únicamente religiosas, aunque estaban relacionadas con la esfera 

sobrenatural, sino que en el apartado judicial sus competencias eran aplicadas a aquellos 

crímenes que tenían una dimensión religiosa, como los de impiedad o los crímenes de 

sangre. Estos delitos eran juzgados en tribunales usuales, con una composición similar a 

los que presidían el resto de arcontes, y, si su gravedad era menor, eran multados 

directamente por el propio ἄρχων Βασιλεύς o por el Areópago. Entre sus competencias 

estaba también la mediación y decisión respecto los problemas por el acceso a 

determinados sacerdocios y la rivalidad entre ellos. Además, designaba a las doncellas 

encargadas de tejer el peplo entregado a Atenea con ocasión de las Παναθήναια y 

organizaban las procesiones y los espectáculos que acompañaban a las fiestas de la 

ciudad; de manera que actuaba más como un administrador del culto que como un 

sacerdote.   

El rex sacrorum romano era en todos los aspectos un sacerdote, al menos esa es 

la imagen que nos transmiten las fuentes; aunque, como hemos señalado anteriormente, 

su posición también pudo ser en un principio la de administrador del culto, pero el paso 

del tiempo hizo que este papel recayese indiscutiblemente en el pontifex maximus. Su 

forma de elección, las interdicciones rituales que lo acompañaban y su ausencia de 

capacidad de improvisación lo relegaron de facto a un lugar inferior en la jerarquía 

religiosa romana. Además, parece que su influencia política también fue reduciéndose 

con el tiempo, puesto que, pese a la importancia del anuncio del calendario, en el ritual 

aparece acompañado de un pontifex minor que seguramente supervisaba su actuación, a 

lo que se unió la publicación del calendario a partir de comienzos del 304 a.C. No 



74 
 

obstante, no podemos olvidar su presencia en el Senado, lo que, junto a su consideración 

como sacerdote puro, puesto que estaba alejado de la esfera política, le daría un carisma 

especial en las discusiones de este consejo, al menos durante los primeros tiempos. 

 Respecto a los lucumones etruscos, la escasa información que tenemos no nos deja 

concluir nada acerca de su influencia en los asuntos públicos de la ciudad, aunque sí que 

ejercían cierto ascendiente sobre los ciudadanos particulares a través de las consultas 

periódicas. Sin embargo, esa capacidad nos permite deducir que, por su posición de 

intérpretes oficiales de los designios divinos, tendrían un papel muy señalado en la vida 

pública.  

Además, encontramos diferencias en el papel público entre los casos de la 

península helénica por un lado y de la itálica por otro: tanto en Esparta como en Atenas, 

estos sacerdotes tenían competencias de carácter judicial y político; mientras que, tanto 

en Roma como en Etruria, ambos sacerdocios quedaron relegados a la esfera religiosa, 

sin ostentar ninguna dimensión política o judicial. El mismo contraste encontramos 

respecto a la naturaleza de los cargos en uno y otro contexto; pues mientras unos estaban 

integrados en la esfera política y eran considerados magistrados de relevancia o incluso 

detentadores de un poder excepcional, como en Atenas o en Esparta; otros eran 

únicamente sacerdotes, a los que, además, se le tenía prohibida una intervención relevante 

en la esfera política, como en el caso de Roma.  

Concluyendo, entre todos ellos hay diferencias muy claras, no solo porque las 

competencias en cada caso sean distintas y los rituales tengan muchas diferencias, sino 

por las pocas similitudes que encontramos en cuanto a su encaje institucional en sus 

respectivas comunidades y su papel más allá de la esfera religiosa. 

 6. 6. Monarquías y sacerdocios  

De la comparación de estos sacerdocios se deduce que las antiguas monarquías 

desempeñaban unas funciones religiosas similares en las poblaciones en las que se 

desarrollaron, pero estas similitudes no proceden de la existencia del contacto o de la 

imitación de las instituciones políticas entre ellas. Por el contrario, que sus competencias 

respecto a lo sagrado sean parecidas en buena parte de los casos de debe a que las 

preocupaciones e intereses de esas comunidades en la Antigüedad giraban en torno a los 

mismos aspectos. No obstante, el análisis en detalle de cada uno de los sacerdocios 

estudiados y su comparación con el resto muestran sobre todo las grandes diferencias que 



75 
 

había entre las monarquías que les precedieron, no solo en la importancia que se daba a 

determinados aspectos de la religión, sino también en los contrastes existentes en la 

realización de los rituales y en el protagonismo que estos sacerdotes cobraban en las 

diferentes ceremonias, pues mientras en algunos casos aparecen como meros 

acompañantes, en otros, sus equivalentes eran enteramente los protagonistas.  

 Aunque no entra dentro de los objetivos del presente trabajo, hay que tener en 

cuenta que para comprender en su totalidad los poderes y el funcionamiento de las 

antiguas monarquías, incluso en su esfera religiosa, no deberíamos estudiar solo a los 

sacerdotes que heredaron su papel ritual, sino también las celebraciones que llevaban a 

cabo los magistrados que les sustituyeron en el ámbito político, pues no hay duda de que 

su importancia político-militar también procedía de las atribuciones de los antiguos 

monarcas.   



76 
 

7. BIBLIOGRAFÍA: 

Alföldi, A. (1963): Early Rome and the Latins, Ann Arbor, University of 

Michigan Press.  

Ampolo, C. (1971): “Analogie e rapport tra Atene e Roma arcaica: osservazioni 

sulla Regia, sul rex sacrorum e sul culto di Vesta”, PP, 26, págs. 443-460. 

Asheri, D. (1963): “Laws of inheritance, Distribution of Land and Political 

Constitutions in Ancient Greece”, Historia, 12, págs. 1-21. 

Bailey, C. (1975): Phases in the religion of ancient Rome, Westport (Connecticut), 

Greenwood Press. 

Basanoff, V. (1943): Regifugium: la fuite du roi. Histoire et mythe, Paris, Librairie 

d'Amérique et d'Orient. 

Bayet, J. (1984): La religión romana: historia política y psicológica, Madrid, 

Ediciones Cristiandad. 

Bellen, H. (1991): ‟La monarchia nella coscienza storica dello stato repubblicano. 

Un problema di continuità della storia romana”, Athenaeum, 79, págs. 5-15. 

Benveniste, E. (1983): Vocabulario de las instituciones indoeuropeas, Madrid, 

Taurus 

Bianchi, E. (2013): Greci ed etruschi in Roma arcaica nella storiografia moderna 

del secondo dopoguerra, Catania-Roma, Prima. 

Bianchi, E., (2010): Il rex sacrorum a Roma e nell’Italia antica, Milano, Vita e 

pensiero. 

Blaive, F. (1995) “Rex Sacrorum. Recherches sur la fonction religieuse de la 

royauté romaine”, RIDA, 42, págs. 63-87. 

Blaive, F. (1998): “De la designatio à l’inauguratio: Observations sur le processus 

de choix du rex Romanorum”, RIDA, 45, págs. 63-87. 

Blaive, F. (2003), ‟Du Regifugium aux Equirria. Remarques sur les rituels 

romains de fin d’année”, Defosse, P., (ed.) Hommages à Carl Deroux IV, Colección 

Latomus, 277, Bruxelles, Latomus, págs. 283-290. 



77 
 

Blakeway, A. (1935): “Demaratus: A Study in Some Aspects of the Earliest 

Hellenization of Latium and Etruria”, JRS, 25, págs. 129-149. 

Briquel, D. (1987): “La rouyaté en Étrurie. Les apports récents : confirmations et 

remises en cause”, Ktema, 12, págs. 139-148. 

Brown, F. E. (1967): "New Soundings in the Regia: the evidence for the early 

Republic”, en AA.VV., Les origines de la république romaine, Entretiens sur l’antiquité 

classique, XIII, Geneva, págs.. 45-61 

Caerols Pérez, J. J. (1995): Sacra vía (I a.C.-I d.C.): estudio de las fuentes escritas, 

Madrid, Ediciones Clásicas. 

Calonge, A., (1968): “El pontifex maximus y el problema de la distinción entre 

magistraturas y sacerdocios”, AHDE, 38, 1968, págs. 5-29. 

Carlier, P. (1984): La Royauté a Grèce avant Alexandre, Strasbourg, AECR. 

Cizek, E. (1990): Mentalités et institutions politiques romaines, Paris, Fayard. 

Cloché, P. (1949): “Sur le rôle des rios de Sparte”, LEC, 17, págs. 113-138 y 343-

381. 

Coarelli, F. (1983): Il foro romano: periodo arcaico, Roma, Quasar. 

Coli, U. (1951): ‟Regnum”, SDHI, 17, págs. 1-168. 

Cornell, T. J. (1999): Los orígenes de Roma (1000-264 a.C.): Italia y Roma de la 

edad del bronce a las Guerras Púnicas, Barcelona, Crítica. 

De Martino, F. (1972): Storia della costituzione romana, vol. 1, Napoli, Casa 

editrice dott. Eugenio Jovene. 

De Sanctis, G. (1956): Storia dei Romani I. La conquista del primato in Italia, 

Firenze, Frateli Bocca.  

De Sanctis, G. (1975): Atthís. Storia della repubblica ateniese dalle origini alla 

età di Pericle. Firenze, La Nuova Italia.  

Deubner, L. (1932): Attische Feste, Berlin, Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Diez de Velasco, F. (2002): “Religión, poder político y propaganda: reflexiones 

teóricas y metodológicas”, en Marco-Simón, F., Pina Polo, F., Remesal Rodríguez, J., 



78 
 

(Eds.) Religión y propaganda política en el mundo romano, Barcelona, Universidad de 

Barcelona, págs. 13-24. 

Draper, R. D. (1992): Le role of the pontifex maximus and its influence in Roman 

religion and politics, Michigan, University Microfilms International, 1992. 

Drews, R. (1983): Basileus: the evidence for kingship in geometric Greece, 

London, Yale University Press. 

Dumézil, G. (1959): ‟Le rex et les flamines maiores”, La regalità sacra: Studies 

in the History of Religions (Suplemento de Numen, IV), Leiden, 1959, págs. 407-417. 

Dumézil, G. (1964): ‟Les cultes de la regia, les trois fonctions et la triade Jupiter 

Mars Quirinus”, Latomus, 13, págs. 129-139. 

Dumézil, G. (1977): Mito y epopeya, vol. 1, Barcelona, Seix Barral. 

Dumézil, G. (1987): La religion romaine archaïque avec un appendice sur la 

religion des étrusques, Paris, Payot. 

Evans, N. (2010): Civic rites, Berkeley, University of California. 

Forsythe, G. (2012): Time in roman religion. One thousand years of religious 

history, New York, Routledge. 

Fraschetti, A. (2002): Romolo il fondatore, Roma-Bari, Gius. Laterza &Figli Spa. 

Frazer, J. G. (1974): La rama dorada. Magia y religión, Fondo de Cultura 

Económica, Méjico. 

Fustel de Coulanges, N.D. (1982): La ciudad antigua, Madrid, Edaf. Primera 

edición de 1864. 

Gabrielli, C. (2003): “Il rex sacrorum in Africa: testimoniaze e problematiche”, 

SHHA, 21, págs 133-137. 

Gagé, J. (1977): Enquêtes sur les structures sociales et religieuses de la Rome 

primitive, Colection Latomus, 152, Bruxelles, Latomus.  

Garland, R. (1990): “Priests and power in Classical Athens”, en Beard, M., North, 

J., (eds.) Pagan priests, London, Duckworth, págs. 75-91. 



79 
 

Giovannini, A. (1993): ‟Il passaggio dalle istituzioni monarchiche alle istituzioni 

repubblicane”, en Bilancio critico su Roma arcaica fra monarchia e repubblica, Roma, 

págs. 75-96.  

Gorostidi, D. (2010): “L’ambito italico. Conservadurismo itálico y oficialidad 

romana: el colegio sacerdotal de la ciudad de Tusculum. Novedades a través del estudio 

de la documentación epigráfica”, en O. Rodríguez, V. Dal Pozzo, (eds.) Roma en el 

Mediterráneo: caracterización de las relaciones entre el mundo autóctono y la 

implantación romana a través del análisis de diferentes aspectos del ámbito de las 

creencias, XVII Congresso Internazionale di Archeologia Classica (CIAC 2008) 

"Incontri tra culture nel mondo mediterraneo antico”, Bollettino di archeologia online, 

Roma. 

Liou-Guille, B. (1996): “La sanction des leges sacratae et l’adfectatio regni: 

Spurius Cassius, Spurius Maelius et Manlius Capitolinus”, PP, 51, págs. 161-197.  

Liou-Guille, B. (2000): “Les Agonia, le «rex sacrorum» et l’organisation du 

calendrier”, Euphrosyne, 28, págs. 41-60. 

Lobeck, C. (1829): Aglaophamus, Leipzig, Borntraeger. 

Loicq, J. (2004): ‟Le rex sacrorum: prêtre de la république ou roi déchu?”, en 

Deproost, P. A., Meurant, A. (eds.) Images d’origines. Origines d’une image: hommages 

à J. Poucet, Louvain, págs. 223-241. 

Magdelain, A. (1968): Recherches sur l’«imperium». La loi curiate et les auspices 

d’investiture, París, Presses Universitaires de France. 

Marco Simón, F. (1996): Flamen Dialis. El sacerdote de Júpiter en la religión 

romana, Madrid, Ediciones Clásicas. 

Marco Simón, F. (2011): “The Feriae Latinae as religious legitimation of the 

consuls’ imperium”, en H. Beck, A. Dupla, M. Jehne y F. Pina Polo (eds.), Consuls and 

res publica. Holding high office in republican Rome, Cambridge, Cambridge University 

press, págs. 116-132. 

Marcos Casquero, M. A. (1988): “La Figura del Rex Sacrorum y la Primitiva 

Monarquía Romana”, Estudios Humanísticos Filología, vol. 10, Universidad de León, 

págs. 11-18. 



80 
 

Martin, P. M. (1982): L’idée de royauté à Rome, vol.1, Clermont-Ferrand, Adosa. 

Martínez-Pinna, J. (2002): “Religión y política en la Roma arcaica”, en Marco-

Simón, F., Pina Polo, F., Remesal Rodríguez, J., (Eds.) Religión y propaganda política 

en el mundo romano, Barcelona, Universidad de Barcelona, págs. 25-40. 

Mazzarino, S. (1992): Dalla monarchia allo stato repubblicano. Ricerche di 

storia romana arcaica, Milano, Rizzoli. 

Ménager, L.-R. (1976): “Les collèges sacerdotaux, les tribus et la formation 

primordiale de Rome”, MEFR Antiquité, 88, págs. 455-543. 

Momigliano, A. (1969): ‟Il rex sacrorum e l’origine della repubblica”, Studi in 

onore di E. Volterra, vol.1, Milano, págs. 357-364.  

Momigliano, A. (1989): Roma arcaica, Firenze, Sansoni.  

Mommsen, T. (1887): Römisches Staatsrecht, Berlín, S. Hirzel.  

Mommsen, T. (1896): Droit public romain, vol. III, Paris, E. Thorin.  

Pais, E. (1915): “Le relazioni fra i sacerdosi e le magistrature civili nella 

repubblica romana”, en su Ricerche sulla Storia e sul Diritto pubblico di Roma, vol. I, 

Roma, Loescherer.  

Palmer, R. E. A. (1970): The archaic community of the Romans, London, 

Cambridge University Press. 

Parke, H .W. (1977): Festivals of the Athenians, London, Cornell University 

Press.  

Parker, R. (1996): Athenian religion. A history, Oxford, Clarendon. 

Porte, D. (1995) : Le prête à Rome: les donneurs de sacré, París, Payot y Rivages. 

Richter, G. (1925): Bull. of the Metropolitan Museum, 20, págs. 48-50.  

 Rose, H. J. (1924): The Roman Questions of Plutarch, Oxford, Clarendon. 

Rosenberg, A. (1920): “Rex Sacrorum”, RE, I A, I, 1920, col. 721-726. 

Rüpke, J. (2011): The roman calendar from Numa to Constantine. Time history 

and the fasti, Oxford, Wiley-Blackwell. 



81 
 

Scheid, J. (1989): Il sacerdote, en Giardina, A., (ed.) L’uomo romano, Roma-Bari, 

Laterza, págs. 45-79.  

Schilling, M. R. (1960) : “Janus. Le dieu introducteur. Le dieu des passages”, 

Mélanges d’archéologie et d’histoire, 72, págs. 89-131. 

Scullard, H. H. (1967): The Etruscan cities and Rome, London, Thames and 

Hudson. 

Scullard, H. H. (1981): Festivals and ceremonies of the roman republic, London, 

Thames and Hudson. 

Smelzer, G. J. (1972): The Priests of the Roman Republic. A Study of Interactions 

between Priesthoods and Magistracies, Colección Latomus, 127, Bruxelles, Latomus 

Thomas, C. G. (1974): “On the role of the Spartan Kings”, Historia, 12, págs. 257-

270. 

Valditara, G. (1989) Studi sul magister populi: dagli ausiliari militari del rex ai 

primi magistrati repubblicani, Milano, Pontificia universitas lateranensis. 

Werner, R. (1963): Der Beginn der römischen Republik. Historisch-

chronologische Untersuchungen über die Anfangszeit der «libera res publica», München, 

R. Oldenbourg. 

Wissowa, G. (1912): Religion und Kultus der Römer, München, C.H. Beck.  

8. RELACIÓN DE FUENTES: 

- Antifonte: 

o Sobre el Coreuta: 

 38. 

- Apolodoro: 

o II, 8, 2. 

- Aristófanes: 

o Tesmoforias: 

 V, 730: 

- Aristóteles: 

o Athenaion Politeia: 

 III. 



82 
 

 VIII, 1. 

 XXII, 5. 

 LV. 

 LV, 5. 

 LVI, 1. 

 LVII. 

 LVII, 1, 3, 3. 

 LVII, 2. 

 LVIII. 

o Política: 

 III, 9. 

 III, 14, 3 1285 A 

 III, 14, 1285 A 

 II, 9, 1271 A 

 II, 9, 15, 1270 A 

- Ateneo de Naucratis: 

o Deipnosofistas: 

  235 C. 

- Censorino: 

o De die Natale: 

  IV, 13. 

- Cicerón, Marco Tulio: 

o  De legibus: 

 II, 7-27. 

 II, 8, 21. 

 III, 3-20. 

o De Haruspicinum Responsis: 

 6, 12. 

o De domo sua:  

 52, 135. 

- Demóstenes: 

o Contra Neera: 

 73. 

- Diogenes Laercio: 



83 
 

o Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos más ilustres: 

 II, 41. 

- Dionisio de Halicarnaso: 

o II, 22. 

o IV, 74, 1-4. 

o V, 1, 3-4. 

o V, 1, 4. 

o V, 21, 1. 

o VI, 74, 5. 

- Éforo de Cime: 

o Fragmenta: 

 70 F 22. 

- Esquilo: 

o  Suplicantes: 

 Líneas 370 ss. 

- Estrabón: 

o Geografia: 

 V, 2, 2 (220). 

- Eurípides: 

o  Orestes: 

 Líneas 1599-1615. 

- Festo, Sexto Pompeyo: 

o 9 L. 

o 198-200 L. 

o 212 L.  

o 311 L. 

o 334 L. 

o 346 L. 

o 347 L. 

o 423 L. 

- Floro, Lucio Aneo: 

o Epitome Rerum Romanorum: 

 I, 1, 5-6. 

 I, 11, 1. 



84 
 

- Gayo: 

o  II, 101. 

- Gelio, Aulo: 

o  Noches Áticas: 

 I, 12. 

 X, 15, 21. 

- Helánico de Lesbos: 

o Fragmenta: 

  323 a F 23, 2. 

- Heródoto: 

o I: 

 66. 

o III: 

 148. 

o V: 

 39-41. 

 42. 

 49. 

 63 

 65. 

 75. 

o VI: 

 56. 

 57. 

 58. 

 66. 

 73. 

 75. 

 76. 

 84. 

 85. 

o VII: 

 3. 

 220. 



85 
 

o IX: 

 79. 

 81. 

- Hesíodo:  

o Trabajos y días: 

 37-40. 

- Homero: 

o Ilíada: 

 VII, 344. 

- Jenofonte: 

o Agesilao: 

 II, 16. 

 III, 5-9. 

 VII, 2. 

 VIII, 7. 

o Helénicas: 

 II, 4, 30 ss. 

 II, 4, 35. 

 II, 4, 35-38. 

 III, 2, 23. 

 III, 3, 1-4. 

 III, 3, 2. 

 III, 3, 4. 

 III, 4, 2. 

 III, 4, 6. 

 III, 4, 20. 

 III, 5, 25. 

 IV, 6, 3. 

 IV, 7, 2. 

 IV, 7, 2-3. 

 V, 1. 

 V, 2, 20. 

 V, 2, 31 

 V, 3, 8. 



86 
 

 V, 3, 23-25. 

 V, 4, 15. 

 V, 4, 30-32. 

 V, 4, 59. 

 VI, 3, 19. 

 VI, 4, 3. 

 VI, 4, 5-6. 

o República de los Lacedemonios 

 I, 7-9. 

 XIII. 

 XIII, 2. 

 XIII, 3. 

 XIII, 5. 

 XIII, 6. 

 XIII, 10. 

 XV, 2.  

 XV, 3. 

 XV, 4.  

 XV, 5.  

 XV, 7. 

 XV, 8. 

 XV, 9. 

- Macrobio: 

o Saturnales: 

 I, 9. 

 I, 10, 7. 

 I, 13, 14-15. 

 I, 15, 9-13. 

 I, 15, 13. 

 I, 15, 19-20. 

 III, 7, 2. 

 III, 13, 11. 

- Modestino, Herenio: 

o Digesto: 



87 
 

 XLVIII, 14, 1, 1-2. 

- Ovidio Nason, Publio: 

o Fasti: 

 I, 317-334. 

 II, 685-686. 

 III, 135-166. 

- Pausanias: 

o Hellados Periegesis: 

 I, 30, 2. 

 I, 37, 3. 

 III, 1, 5. 

 III, 5, 2-3. 

 III, 5, 6. 

 III, 16, 7. 

 IV, 9, 6-9. 

- Platón: 

o Eutifron: 

 2a. 

o Leyes: 

 691d. 

- Plinio el Viejo: 

o Natural Historiae: 

 II, 140. 

 XI, 71, 186. 

- Plutarco, Mestrio: 

o Agesilao: 

 1. 

 30, 1. 

 30-33. 

 36. 

o Agis: 

 11. 

 21, 2. 

o Licurgo: 



88 
 

 6, 2. 

 12, 3. 

 15, 12-18. 

 21, 7. 

 22, 4. 

 22, 4-5. 

 27. 

o Lisandro: 

 24, 5. 

 30. 

o Moralia: 

 10, 64. 

o Publicola: 

 16. 

- Polux, Julio: 

o Onomástico:  

 VI, 35. 

 VII, 77. 

- Pseudo-Aurelio Victor:  

o Origo Gentis Romanae: 

  XIV, 1. 

- Pseudo-Demóstenes: 

o  LIX 74. 

- Pseudo-Lisias: 

o Contra Andocides  

 IV 

- Pseudo-Plutarco: 

o Parallela Minora: 

 2, 8. 

- Servio, Honorato, Mauro: 

o Ad Aeneid: 

 II, 2. 

 II, 278. 

 VI, 661. 



89 
 

 VII, 603. 

 VIII, 3. 

 X, 228. 

- Silio Itálico, Tiberio Catio Asconio: 

o Punica: 

 8, 480-490. 

- Tácito, Cornelio: 

o Anales: 

 III, 58. 

- Tito Livio: 

o I, 2, 3. 

o I, 18. 

o I, 34. 

o I, 36. 

o II, 2, 1-2. 

o II, 9, 1-2. 

o IV, 17, 1. 

o V, 1, 3. 

o XVII, 36, 5. 

o XXVII, 6, 15-16. 

o XL, 42, 8-11. 

- Tucídides: 

o I, 118. 

o I, 79. 

o I, 87. 

o I, 94. 

o II, 15, 4. 

o IV, 117. 

o V, 16. 

o V, 16, 2. 

o V, 16, 3.  

o V, 17. 

o V, 60, 1. 

o V, 60, 2. 



90 
 

o V, 63. 

o V, 63, 4. 

o V, 71, 3. 

o VIII, 5, 3. 

o VIII, 6, 3. 

- Ulpiano, Domicio: 

o Digesto: 

 II, 4, 2-5. 

- Varrón, Marco Terencio: 

o Lingua Latina: 

 VI, 12. 

 VI, 23. 

 VI, 28. 

 VI, 31. 

o  Rerum Rusticae: 

 II, 4, 9. 

- Virgilio Marón, Publio: 

o Eneida: 

 VII, 646-648. 

 VIII, 478-484. 

 

 

 

 

  

 

 

 


