
Repositorio de la Universidad de Zaragoza – Zaguan   http://zaguan.unizar.es  

 

 
 
 
 

 
 

 

 

Trabajo Fin de Máster 
 

 

 

La erudición y el prejuicio: bárbaro y bárbaros en 

Amiano Marcelino 

 

 
Autor/es 

 

Gabriel Sanz Casasnovas 

 

 

 

 
Director/es 

 

María Victoria Escribano Paño 

 

 

 
Facultad de Filosofía y Letras 

Año Académico 2014-2015 

 

 

 



Resumen 

La mayor parte de las fuentes literarias de la Antigüedad fueron redactadas por un sujeto 

histórico restringido, heterogéneo y cambiante: la «oligarquía greco-romana». Esta mi-

noría letrada estaba conformada por varones maduros y longevos de estatus elevado que 

se autorrespresentaban a través de un sistema aristocrático de valores merced a sus ren-

tas agrarias. Como cualquier ser humano, los integrantes de la oligarquía debieron 

afrontar la «cuestión del Otro» (Todorov, 1987).  

Uno de los sistemas de alteridad más importantes de la Edad Antigua fue el arti-

culado en torno a la categoría del bárbaro. Entre los siglos V y IV a. E., la categoría del 

bárbaro fue racionalizada por las disciplinas científicas de la época hasta conformar un 

«sistema asistemático» que mantuvo, a lo largo de los siglos, tres características esen-

ciales: su punto de vista etnocéntrico, su insistencia en marcadores de tipo cultural y su 

extraordinaria variedad teórica a la hora de argumentar la subordinación del bárbaro. El 

campo semántico de la barbarie, además, funcionó a la manera de un «manto reversi-

ble», y sirvió para caracterizar a otros sujetos de alteridad como la mujer, el tirano o las 

masas. 

Amiano Marcelino (330/335-?), decurión, militar de alto rango y testigo de la 

destrucción del mundo romano, construyó una noción cultural de la barbarie que aunó 

tradición e innovación y situó a los hunos en el puesto más alejado de la civilización. El 

bárbaro de Amiano es un ser irracional y violento que amenaza la seguridad de Roma y, 

por lo tanto, debe ser aniquilado. Paralelamente, Amiano aplicó el campo semántico de 

la barbarie en la descripción de otros sujetos constitutivos de alteridad, tales como los 

emperadores Valentiniano I y Valente y la plebe de distintas ciudades imperiales.  

La actitud de Amiano puede designarse mediante los conceptos de «barbarofo-

bia» y «heterofobia» (Bauman, 2008). Los prejuicios del historiador, revestidos de eru-

dición, contrastan vivamente con los fenómenos de defección y colaboración presentes 

en la frontera oriental entre los años 359 y 373. 

 

Palabras clave: Antigüedad Tardía, Amiano Marcelino, oligarquía, alteridad, bárbaro, 

barbarofobia. 

 



1 

 

[…] And in their misery are all assembled. 
 

W. H. Auden, «Brussels in Winter» 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



2 

 

ÍNDICE 
 
Introducción………………………………………………………………………………. 
…………………………………………………………………………………………...4 
Abreviaturas………………………………………………………………………………. 
…………………………………………………………………………………………...6 

 

PARTE I 

Estado de la cuestión: ¿por qué hoy la identidad?............................................................... 
…………………………………………………………………………………………...9 
«Tucídides no es un colega»: fuentes literarias y estatus………………………………… 
………………………………………………………………………………………….20 

i) ¿Los mejores? Riqueza, estatus y autorrepresentación………………………… 
………………………………………………………………………………….21 
ii) Los estragos de la movilidad social: la oligarquía en el siglo IV……………… 
………………………………………………………………………………….24 

Barbarie: el prejuicio racionalizado………………………………………………………. 
………………………………………………………………………………………….27 

i) Sobre los aires, aguas y lugares —y los “genes”………………………………. 
………………………………………………………………………………….29 
ii) Esclavos por naturaleza………………………………………………………... 
………………………………………………………………………………….34 
iii) Contra viento y marea: Estrabón, el estoicismo y el imperio………………… 
………………………………………………………………………………….37 

Racismo y Antigüedad……………………………………………………………………. 
………………………………………………………………………………………….46 

i) Precisiones conceptuales: raza, racialismo y racismo………………………….. 
………………………………………………………………………………….46 
ii) Barbarie y color de piel………………………………………………………... 
………………………………………………………………………………….52 
iii) Barbarie y sangre……………………………………………………………… 
………………………………………………………………………………….58 
iv) Raza y bárbaro: diferencias y analogías………………………………………. 
………………………………………………………………………………….61 

Bárbaro y bárbaros: el «manto reversible».………………………………………………. 
………………………………………………………………………………………….63 
 

 
 

PARTE II 
 

Amiano Marcelino: la realidad y el deseo………………………………………………... 
………………………………………………………………………………………….68 
El bárbaro de Amiano Marcelino: tradición e innovación……………………………….. 
………………………………………………………………………………………….76 
La semilla del desastre: los hunos……………………………………............................... 
………………………………………………………………………………………….84 
Escribir con fuego, o la cólera de los emperadores panonios…………………………...... 
………………………………………………………………………………………….88 



3 

 

La oración del asno: Amiano y la plebe………………………………………………….. 
………………………………………………………………………………………….94 
«Ávidos de sangre bárbara»: Amiano el Exterminador....................................................... 
………………………………………………………………………………………….99 
El prejuicio inhibido: defección y colaboración………………………………………...... 
………………………………………………………………………………………...102 
 
¿Qué prejuicio? Conclusiones finales…………………………………………………….. 
………………………………………………………………………………………...107 
Bibliografía consultada…………………………………………………………………… 
………………………………………………………………………………………...109 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

INTRODUCCIÓN  
 

El propósito de este trabajo es analizar los fundamentos teóricos y las implicaciones 

prácticas de la categoría del bárbaro en las Res gestae de Amiano Marcelino.  

El trabajo se estructura en dos partes. La primera de ellas posee un tono más 

denso y general. Su extensión resultaba imprescindible para comprender las hipótesis 

planteadas en la segunda parte. Ofrece, en primer lugar, un breve estado de la cuestión 

sobre el estudio del bárbaro en el Mundo Antiguo y en Amiano Marcelino.  

El segundo bloque indaga en la procedencia social de las fuentes antiguas utili-

zando el concepto descriptivo de «oligarquía». De este sujeto histórico restringido, hete-

rogéneo y cambiante proceden la mayoría de las fuentes literarias de la Antigüedad. 

La oligarquía también debió afrontar lo que Todorov (1987) llama la «cuestión 

del Otro». Uno de los sistemas de alteridad más importantes del Mundo Antiguo fue el 

articulado en torno a la categoría del bárbaro. El tercer bloque intenta demostrar que la 

noción de barbarie insistió en marcadores de tipo cultural y sobresalió por la sofistica-

ción y variedad de sus argumentos teóricos. El cuarto bloque compara los conceptos de 

bárbaro y raza para extraer las diferencias y analogías pertinentes.  

Una de las razones por las que, a mi juicio, resulta inapropiado hablar de ra-

cismo en la Edad Antigua es que el campo semántico de la barbarie se aplicó también a 

otros sujetos de alteridad como la mujer, el joven o el esclavo. Hubo bárbaros y no 

bárbaro, precisamente por el carácter sesgado de las fuentes antiguas. El quinto y último 

bloque expone cómo la noción de barbarie funcionó, desde el punto de vista semántico 

y para la oligarquía, a la manera de un «manto reversible». 

La segunda parte de este trabajo se centra en las Res gestae de Amiano Marce-

lino, y consta de otros siete bloques. El primer bloque sirve para ubicar en el tiempo al 

autor y su obra. 

 A continuación, se examina la categoría del bárbaro en Amiano, considerando 

las pervivencias e innovaciones teóricas y, muy especialmente, la cuestión del determi-

nismo ambiental. 

Cada autor de la Antigüedad construyó su propia escala de la barbarie. Amiano 

situó en el puesto más elevado de su escala a los hunos, a quienes dedicó un célebre 

excurso etnográfico que analizo en el tercer bloque.  

 Los bloques cuarto y quinto versan sobre los tiranos y la plebe, sujetos de alte-

ridad a los cuales Amiano aplicó el campo semántico de la barbarie. Valentiniano I y 



5 

 

Valente, los hermanos panonios que alcanzaron la púrpura en el año 364 d. E., son ca-

racterizados como tiranos coléricos por Amiano Marcelino debido a su extracción social 

y comportamiento al frente del imperio. La plebe de Roma y de otras ciudades imperia-

les se revela ante los ojos de Amiano como una masa incomprensible y violenta, similar 

a una horda bárbara en su tratamiento literario. 

El sexto bloque abandona las cuestiones retóricas y describe las implicaciones 

prácticas de la noción de barbarie perfilada por Amiano, quien justificó el exterminio 

del bárbaro en dos pasajes de las Res gestae. 

En el séptimo y último bloque, intento descubrir la relación de la sociedad con el 

bárbaro examinando dos fenómenos excepcionales que he circunscrito a la frontera 

oriental: la defección y la colaboración. 

Las conclusiones del trabajo se exponen en un bloque final que propone la utili-

zación de los términos «heterofobia» (Bauman, 2008) y «barbarofobia» para designar 

los prejuicios de Amiano Marcelino. 

La bibliografía distingue entre fuentes primarias y bibliografía especializada. Ci-

to las Res gestae por la traducción al castellano de la Biblioteca Clásica Gredos para los 

libros XIV-XIX; por la de Akal para los libros XX-XXXI. En cuanto al texto en latín, 

cito por la edición de Les Belles Lettres salvo para los libros XX-XXII, donde empleo 

la edición de Wagner-Erfurdt. Las abreviaturas de los textos clásicos siguen la conven-

ción académica propuesta por The Oxford Classical Dictionary. 

Charlando con Tony Judt, Timothy Snyder recordaba que el oficio de historiador 

conserva todavía un compromiso innegociable con el lenguaje (Judt y Snyder, 2012). 

He procurado preservar esa responsabilidad escribiendo en una prosa atractiva y preci-

sa: son las notas a pie de página, no el cuerpo de la narración, las que introducen los 

excursos y aportan los datos. 

 

 

 

 

 

 



6 

 

ABREVIATURAS  

AA= The Athenian Agora. Results of the Excavations Conducted by the American School of Classical 

Studies at Athens, J. H. Furst Co., Baltimore, 1953-. 
AJAH = American Journal of Ancient History.  
AJPhil = American Journal of Philology, Johns Hopkins University Press, Baltimore, 1880-. 
Amm. = Amiano Marcelino. Ammiani Marcellini quae supersunt. Edición de A. Wagner y C. G. A. Er-

furdt, 1808. Lipsiae, Weidmannia. Tres volúmenes. —. Historias I. Libros XIV-XIX. Edición de 
C. Castillo García, C. Alonso del Real Montes y Á. Sánchez-Ostiz Gutiérrez, 2010. Madrid, 
Gredos. —. Historia. Edición de Mª. L. Harto Trujillo, 2002. Madrid, Akal. —.. Histoire. Livres 

XIV-XVI. Edición de É. Galletier y J. Fontaine, 1978. Paris, Les Belles Lettres. —.  Histoire. Liv-

res XVII-XIX. Edición de G. Sabbah, 1970. Paris, Les Belles Lettres. —. Histoire. Livres XXIII-

XXV. Edición de J. Fontaine, 1987. Paris, Les Belles Lettres. Dos tomos. ―. Histoire. Livres 

XXVI-XXVIII. Edición de M. A. Marié, 1984. Paris, Les Belles Lettres. ―. Histoire. Livres 

XXIX-XXXI. Edición de G. Sabbah, 2002. Paris, Les Belles Lettres.  
ANRW = Aufstieg und Niedergang der römischen Welt. Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der 

neueren Forschung, de Gruyter, Berlin-New York, 1972-. 
Anth. Pal. = AA. VV. Antología palatina. Edición de M. Fernández Galiano. Madrid, Gredos, 1978. Dos 

tomos. 
Ar. Eccl. = Aristófanes. L’Assamblée des femmes – Ploutos. Edición de V. Coulon y H. van Daele, 1963. 

Paris, Les Belles Lettres.  
Ar. Nu. = Aristófanes. Les Acharniens – Les cavaliers – Les nuées. Edición de V. Coulon y H. van Daele, 

1967. Paris, Les Belles Lettres.  
Arist. Pol. = Aristóteles. Aristotelis Politica. Edición de O. Immisch, 1909. Lipsiae, Teubneri. —. Políti-

ca. Edición de M. García Valdés, 2008. Madrid, Gredos.  
ARV = J. D. Beazley, Attic Red-Figure Vase-Painters, 3 vols., Oxford, 19632. 
AS = Ancient Society. 
Cic. Phil. = Cicerón. Discursos VI. Filípicas. Edición de M. J. Muñoz Jiménez, 2006. Madrid, Gredos. 

Discours. Philippiques I-IV. Edición de A. Boulanger y P. Wuilleumier, 2002. Paris, Les Belles 
Lettres. Discours. Philippiques V-XIV. Edición de P. Wuilleumier, 2002. Paris, Les Belles Let-
tres. 

CJ = The Classical Journal. 
CQ = The Classical Quarterly. 
DS = Ch. Daremberg y Edm. Saglio, Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, 1877-. 
DHA = Dialogues d’Histoire Ancienne. 
G&R = Greece & Rome, NS, Oxford University Press-Classical Association, 1954-. 
Hdn. = Herodiano. Herodian in two volumes. Edición de C. R. Whittaker, 1969. Oxford, Loeb. —. Histo-

ria del imperio romano después de Marco Aurelio. Edición de J. J. Torres Esbarranch, 1985. 
Madrid, Gredos. 

Hdt. = Heródoto. Historia. Edición de C. Schrader, 2006. Madrid, Gredos. Cinco volúmenes. 
Hom. Il. = Homero. Ilíada. Edición de L. Segalá Estalella, 1972. Barcelona, Juventud. 
Hom. Od. = Homero. Odisea. Edición de L. Segalá Estalella, 1981. Barcelona, Bruguera. 
Hp. = Hipócrates. Tratados hipocráticos. Edición de Mª. D. Lara Nava (et al.), 2000. Madrid, Gredos. 

Hipócrates. Œuvres complètes. Airs – Eaux – Lieux. Edición de J. Jouanna, 2003. Paris, Les Be-
lles Lettres.  

JESHO = Journal of the Economic and Social History of the Orient. 
JRS = Journal of Roman Studies.London, 1911-. 
LIMC = Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae. Zürich-München, 1981-1999. 
MH = Museum Helveticum. 



7 

 

OCD = S. Hornblower y A. Spawforth (eds.), 1996. The Oxford Classical Dictionary. Oxford, Oxford 
University Press. 

P&P = Past & Present. 
QS = Quaderni di Storia. 
RE = A. Pauly, G. Wissowa y W. Kroll, Realencyclopädie d. classischen Altertumswissenschaft, 1893-. 
REA = Revue des Études Anciennes.  
REG = Revue des Études Grecques.  
REL = Revue des Études Latines. 
RH = Revue Historique. 
RSA = Rivista Storica dell’Antichità. 
Str. = Estrabón. Strabonis geographica. Volumen primun. Edición de A. Meineke, 1921. Lipsiae, Teubne-

ri. —. Geografía. Libros I-II. Edición de J. L. García Ramón y J. García Blanco, 1991. Madrid, 
Gredos. Geografía. Libros III-IV. Edición de Mª. J. Meana y F. Piñero, 1998. Madrid, Gredos. —
—. Strabons Geographika I. Buch I-IV. Edición de S. Radt, 2002. Göttingen, Vandenhœk & Ru-
precht. —. Geografía de Iberia. Edición de G. Cruz Andreotti, M. V. García Quintela y J. 
Gómez Espelosín, 2009. Madrid, Alianza. 

Tac. Ann. = Tácito. Amales. Edición de J. L. Moralejo, 1984. Madrid, Gredos. Dos volúmenes. 
TAPA = Transactions & Proceedings of the American Philological Association. 
Thuc. = Tucídides. Historia de la guerra del Peloponeso. Edición de J. J. Torres Esbarranch, 2000. Madr-

id, Gredos. Cuatro volúmenes. 

ZPE = Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, Colonia. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

PARTE I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

ESTADO DE LA CUESTIÓN : ¿POR QUÉ HOY LA IDENTIDAD ? 

La historia, entendida como disciplina científica institucionalizada, es hija de la Univer-

sidad alemana del siglo XIX, y el historicismo es su corriente interpretativa más longe-

va. El historicismo sólo comenzó a ser contestado a partir de la primera mitad del siglo 

XX desde la Escuela de Anales; ahora bien, la publicación a gran escala de trabajos so-

bre identidad y alteridad no llegó hasta los años ochenta del siglo pasado. Estamos, por 

tanto, ante objetos de estudio relativamente recientes cuya eclosión ha liberado, en una 

coyuntura histórica precisa, el bagaje intelectual de varios cientos de años. 

La primera referencia escrita sobre los vínculos entre cultura material y etnia se 

remonta al siglo V a. E.1 Como han demostrado Fabietti (2005) y Ruby (2006), la teori-

zación de dichos vínculos aconteció durante el siglo XIX, en un contexto influido por el 

nacionalismo y el darwinismo social. El concepto de cultura partió de la noción restric-

tiva de Kultur ideada por Herder, mientras que ‘etnia’ fue añadido como préstamo al  

idioma francés por Vacher de Lapougue en 1896 para designar a entidades humanas 

estables que diferían de la raza y de la nación y que compartían una serie de marcadores 

“objetivos”, tales como la frontera y la lengua.2 ‘Identidad’ y ‘alteridad’, finalmente, 

son dos neologismos que aparecieron por vez primera en el latín técnico del siglo IV d. 

E., según razona Barlow (2004).3  

                                                           
1 Thuc. I, 8: «Cuando, durante la guerra que nos ocupa [*Guerra del Peloponeso, 431-404], Delos fue 
purificada por los atenienses y fueron retiradas todas las tumbas de los que habían muerto en la isla, se 
vio que más de la mitad pertenecían a carios; fueron identificados por el tipo de armas enterradas con 
ellos y por la forma de enterramiento, que todavía es la misma actualmente». 
2 Hasta el siglo XVIII, seguía vigente entre las elites europeas el sentido ciceroniano de la «cultura del 
alma» (cultura animi), sinónimo de los buenos modales y del caudal de conocimientos que debía atesorar 
todo hombre de una cierta condición social. Esta caracterización convivía con el concepto que las elites 
medievales tuvieron de la nación (gens), definida en virtud al derecho, la costumbre y la lengua (ius, mos 
et lingua). El paso decisivo de la Contemporaneidad fue la yuxtaposición de la cultura y la comunidad. 
Voltaire preludió este giro conceptual, perfeccionado por sabios alemanes como Immanuel Kant, Johann 
Gottfried Herder o Wilhelm von Humboldt. El primero todavía utilizaba el término cultura (Kultur) en un 
sentido universal, pero Herder le inyectó un poderoso particularismo al atribuirle significado étnico: para 
el pensador prusiano, cada pueblo (Volk), comunidad casi metafísica que compartía unos orígenes y un 
destino, tenía una cultura específica. Poco después, el lingüista Wilhelm von Humboldt asumió que el 
corazón de la cultura era la lengua, depositaria del espíritu del pueblo (Geist). ‘Etnia’, por su parte, proce-
de del griego ‘ἔθνος’, utilizado por los antiguos para referirse a colectivos con las afinidades suficientes 
como para ser tratados en genérico. Existía una etnia jónica, pero también una etnia de las abejas y una 
etnia de las mujeres. Nada que ver, por lo tanto, con el matiz restrictivo del concepto moderno (Fabietti, 
2005; Ruby, 2006). 
3 Ambos fueron acuñados en plena controversia teológica sobre el dogma trinitario. ‘Identitas’ se formó a 
partir de ‘idem’ como equivalente del griego ‘ταυτοτές’. Aparece por vez primera en una carta de Eusebio 
de Nicomedia fechada en 320/321 d. E. Por lo que respecta a ‘alteritas’, se formó a partir de ‘alter’ como 
equivalente del griego ‘ἡτεροτες’. Se documenta por vez primera en  Aduersus Arium I, 48-64, obra de 
Mario Victorino el Africano datada en 350 d. E. (Barlow, 2004). 



10 

 

Los pensadores del siglo XIX —desde filósofos a antropólogos, pasando por his-

toriadores— vincularon la cultura material o la cultura arqueológica con un pueblo o 

con una identidad étnica realizando una aproximación EMIC y esencialista (Ruby, 2006). 

Este planteamiento resistió incólume hasta los primeros embates de la Nueva Historia 

Cultural, cuyos orígenes se sitúan en 1968.4 La Nueva Historia Cultural pretendía ser, 

por encima de todo, una historia subversiva. Por primera vez, una «gran minoría» de 

historiadores rehusó los parámetros del historicismo y se alineó junto a los defensores 

del relativismo cultural y del constructivismo social (Raphael, 2012, p. 253). Foucault o 

Derrida pasaron a ser los filósofos de cabecera; se importaron nuevas herramientas teó-

ricas procedentes de la filosofía de la ciencia, la etnología, la sociología o los estudios 

literarios; y las fuentes históricas preferidas fueron anti-institucionales, marginales, al-

ternativas. La alteridad, definitivamente, había irrumpido como objeto de estudio, y, con 

ella, el género y la identidad (Hernández Sandoica, 2004; Iggers, 2012; Raphael, 2012). 

En cualquier caso, la eclosión de este tipo de estudios no se produjo hasta la 

década de los años ochenta, en una coyuntura histórica muy precisa: la de la caída de las 

grandes narrativas que habían sustentado la civilización cristiana occidental.5 La crítica 

ilustrada se había encargado de dar muerte a Dios y de sustituirlo por la Razón; los con-

flictos acaecidos entre 1914 y 1945 mostraron que la idea de progreso podía ser, en rea-

lidad, una falacia homicida; la caída del Muro en 1989 asestó el tiro de gracia definitivo 

al proyecto transformador del siglo XX. Con la desaparición de las grandes certezas —

                                                           
4 ‘New Cultural History’ se impuso definitivamente como etiqueta en el ámbito anglosajón desde 1989, 
cuando salió a la luz una colección de ensayos programáticos dirigida por Lynn Hunt. En la historiografía 
francófona, se prefirió la denominación de ‘Antropología Histórica’, mientras que los debates propuestos 
por la nueva corriente se introdujeron en la República Federal Alemana de la mano de Thomas Nipperdey 
(Raphael, 2012). 
5 «Con sustancial razón, Lyotard observó que el rasgo más distintivo de tal posmodernidad era la caída de 
las grandes narrativas que habían sustentado el edificio moderno, esto es, de las ideologías  emancipado-
ras que lo había inspirado desde, cuando menos, la Ilustración de Kant y Voltaire hasta la ufana década de 
1960. El derrumbe apenas dejó títere con cabeza. En primer lugar, el milenario relato cristiano de la 
emancipación redentora devino en asunto de elección personal, y ya no en dogma de fe obligatorio, en un 
Occidente embriagado por la secularización, la libertad sexual y la tecnolatría. En segundo lugar, el relato 
ilustrado de la emancipación de la ignorancia y la servidumbre por la educación y la Razón había sufrido 
una doble erosión, debida por un lado a los totalitarismos generados en la “culta” Europa, y por otro al 
creciente dominio de una razón crudamente instrumental que, más allá de la esfera económica, estaba 
engullendo múltiples vertientes de la vida pública y privada. En tercer lugar, el relato liberal-burgués, que 
prometía la emancipación de la pobreza gracias al mercado libre, fue cuestionado por la flagrante des-
igualdad en la distribución de la riqueza –dentro de los Estados y entre ellos-, y por un expolio medioam-
biental que empezó a hacerse patente por entonces, sobre todo cuando el Club de Roma alertó sobre los 
límites del crecimiento. Y, por último, el gran relato marxista de la emancipación de las mayorías median-
te la socialización de los recursos –de cada cual según su capacidad, a cada cual según su necesidad: esa 
auroral utopía que había galvanizado el mundo- resultó en fosca distopía cuando la doble caída del Muro 
de Berlín y la URSS revelaron el horror del estalinismo, décadas antes denunciado por pensadores como 
Camus, Merleau-Ponty o Koestler» (Duch y Chillón, 2012). 



11 

 

Dios, Ciencia, Paraíso Terrenal—, el hombre se adentraba a tientas en un nuevo milenio 

plagado de incertidumbre: el único asidero que había resistido el terremoto era acaso la 

narrativa nacional. No es de extrañar, así las cosas, que el concepto de identidad haya 

cosechado un éxito ingente desde entonces. 

El Diccionario de la Real Academia Española recoge hasta cinco acepciones pa-

ra la voz castellana ‘identidad’: «cualidad de idéntico»; «conjunto de rasgos propios de 

un individuo o de una colectividad que los caracterizan frente a los demás»; «conciencia 

que una persona tiene de ser ella misma y distinta a las demás»; «hecho de ser alguien o 

algo el mismo que se supone o se busca»; «igualdad algebraica que se verifica siempre, 

cualquiera que sea el valor de sus variables».6 Retendremos la segunda de las acepcio-

nes transcritas. 

Entiendo la identidad étnica y cultural desde una aproximación ETIC, relativista 

y constructivista: cada ser humano alberga en su interior una jerarquía de identidades 

interdependientes y confrontadas que cobra sentido en función de la coyuntura histórica 

(Maalouf, 2001).7 La identidad se construye activamente, pero también de manera in-

consciente; de ahí que una deconstrucción de la identidad entrañe riesgos como la des-

orientación, el desarraigo y la angustia (Hernando, 2002).8 

Como sucede con otros objetos de estudio, la alteridad fue tratada precozmente 

por los historiadores de la Edad Antigua. El Dictionnaire des Antiquités Grecques et 

Romaines contiene ya una tempranísima entrada dedicada al bárbaro. En ella, Saglio y 

Humbert (1877) hacen referencia al etnocentrismo greco-romano.9 Posteriormente, 

                                                           
6 ‘Identidad’. DRAE. Disponible en: <http://lema.rae.es/drae/?val=identidad>. Última consulta: 
16/05/2015. 
7 «En neurociencia se habla de tres componentes básicos de la identidad: a) estado de vigilia, una condi-
ción necesaria; b) la orientación en el espacio; y c) la conciencia autobiográfica. Todos los seres humanos 
sanos poseen conciencia autobiográfica, y por lo tanto identidad personal, además de un nombre propio 
que los designa. Tendríamos que recurrir a la esquizofrenia o al Alzheimer o al estado de coma para que 
esa conciencia desaparezca. Pero, a su vez, la conciencia autobiográfica sintetiza diversas identidades: la 
de género, la generacional, la familiar, la local, la de los diferentes grupos de pertenencia social o la 
humana en general –que puede coincidir con la del grupo. Todas estas identidades son inseparables de 
diferentes tipos de memoria colectivas» (Bermejo Barrera, 2003, p. 557). 
8 Toda identidad colectiva es diseñada desde el poder. «Sin embargo, en la percepción prístina de la iden-
tidad, es el instinto el factor causal de la noción de “el Otro”, un efecto espontáneo, individual y no mani-
pulado políticamente, pues no se necesita consejo para distinguir al ajeno aunque sólo sea para disputarle 
la comida» (Andrés Rupérez, 2010, p. 15).  
9 «Puis le sentiment de leur supériorité naquit, et la juste fierté qu’ils avaient de leur indépendance, de 
leurs victoires, de leurs arts, fit attacher à ce mot Barbere l’idée d’un état inférieur auquel manquaient la 
culture et la liberté» (Saglio y Humbert, 1877, p. 670). Los autores no podían utilizar directamente el 
concepto de etnocentrismo, empleado por Ludwig Gumplowicz a partir de 1879 (Bizumic, 2014). Para 
Walther Ruge, autor de la voz ‘Barbaroi’ en la enciclopedia Pauly-Wissowa de 1896, la categoría tam-
bién transmitía el sentimiento griego de supremacía cultural (Ruge, 1970). 



12 

 

Humbert compagina la definición con el comentario de diversas estatuas y frisos (1877, 

pp. 672-676). 

En 1938, el afrikáner Theodore J. Haarfoff publicó otro trabajo que sobresalía 

por su precocidad. The Stranger at the Gate consta de tres partes que versan sobre Gre-

cia, Roma y los Tiempos Modernos. Dedicado al «Spirit of Racial Co-Operation», la 

primera edición acabó totalmente destruida por los bombardeos alemanes sobre Londres 

durante la II Guerra Mundial (Balsdon, 1940). 

El estudio del bárbaro por los clasicistas fue retomado con una serie de seis con-

ferencias impartidas en noviembre de 1961 y editadas por la Fondation Hardt.10 Las seis 

aportaciones —tres en alemán, dos en francés y una inglés— recorren la historia griega 

desde el periodo clásico al helenístico. Para sus autores, la curiosidad innata de los grie-

gos se combinó con un poderoso sentimiento de superioridad a partir de las Guerras 

Médicas, prefigurando, en cierto sentido, la hipótesis lanzada por Edith Hall treinta años 

después (Lévêque, 1963; Bovon, 1964). 

El ínclito Arnaldo Momigliano proporcionó un nuevo hito con Alien Wisdom. 

The Limits of Hellenization (1975). Momigliano despliega toda su erudición para inves-

tigar las relaciones entre los griegos y sus vecinos persas, celtas, romanos y judíos. El 

historiador italiano repara en los procesos de interacción y otorga especial importancia 

al punto de vista del Otro siempre que las fuentes lo permiten. 

John Percy Vyvian Dacre Balsdon, que había reseñado el libro de Haarfoff en 

los años cuarenta, también exploró cuestiones relacionadas con la alteridad durante la 

Edad Antigua. Romans & Aliens (1979) analiza «how Romans regarded other peoples 

and indeed how they regarded themselves, and how other peoples regarded Romans» 

(Balsdon, 1979, p. ix). El libro se estructura en catorce apartados consagrados a temas 

tan diferentes entre sí como la autorrepresentación de las elites romanas, la esclavitud, 

el color de la piel, la circuncisión o la astrología. 

También se centra en Roma el libro de Yves Dauge Le Barbare. Recherches sur 

la conception romaine de la barbarie et de la civilisation (1981). Dauge acuña el con-

cepto de «barbarología» para referirse al discurso etnográfico presente en las fuentes 

greco-romanas entre los siglos IV a. E. y V d. E. Según el autor, la barbarie era una no-

ción cultural fundamentada racionalmente en la teoría hipócratica del entorno. La barba-

rología hacía uso de un campo semántico de la barbarie integrado por sustantivos y ad-

                                                           
10 Grecs et Barbares. Vandœuvres-Genève, Fondation Hardt pour l’étude de l’Antiquité Classique. 



13 

 

jetivos que podían ser transferidos a otros sujetos de alteridad como las mujeres, los 

jóvenes, los esclavos y las masas mediante un sutil juego de correspondencias.11 

Le Barbare… ha sido una de las obras fundamentales que han inspirado el pre-

sente trabajo. Con todo, adolece de problemas diversos. La cronología seleccionada y la 

cantidad de autores manejados son, sencillamente, inabarcables, y ocasionan que el au-

tor caiga con demasiada frecuencia en la acumulación de material descontextualizado, la 

reiteración y la generalización. 

La última aportación más significativa sobre el bárbaro en la Antigüedad corre a 

cuenta de Edith Hall. Inventing the Barbarian: Greek Self-Definition through Tragedy 

(1991) es ya un clásico de las monografías sobre Historia Antigua. La especialista britá-

nica se sumerge en el mundo de la tragedia griega para demostrar que la categoría del 

bárbaro fue construida a través del choque contra los persas durante las Guerras Médi-

cas.  

La hipótesis había sido sugerida por Hans Diller en su ponencia «Die Hellenen-

Barbaren Antithese im Zeitalter der Perserkriege», compilada en 1961 por la Fondation 

Hardt. En ese mismo volumen, Hans Schwabl había demostrado que el término bárbaro 

poseía claros antecedentes en Homero pese a que emergiera luego de la gran contienda 

contra el persa (Lèvêque, 1963; Bovon, 1964). Éste es el principal punto flaco de Hall: 

dar la falsa impresión de que el concepto de bárbaro apareció de repente a partir del año 

449 a. E. en el imaginario griego. 

Desde los comienzos del siglo XX, algunos historiadores han trasladado el con-

cepto de raza a la Edad Antigua. Los primeros trabajos sobre la raza en la Antigüedad 

reflejan el ideario racialista de su propia época y se muestran preocupados por la cues-

tión de la pureza racial.12 Hacia mediados del siglo XX, el enfoque varió: ya no intere-

saba la composición racial de los antiguos griegos y romanos, sino los orígenes del pen-

                                                           
11 La tesis doctoral de Jonathan Walters,  Ancient Roman concepts of manhood and their relations with 
other marks of social status (1993), aborda una temática similar. Considera que la noción de humanidad 
fue construida en Roma en base al género y el estatus, y presta especial atención a las relaciones sexuales 
como indicadores del estatus social. Sólo he podido acceder al resumen, que puede consultarse en < 

http://www.gnomononline.de/hzeig.FAU?sid=C6FE40205&dm=1&ind=1&zeig=Walters%2C+Jonathan>
. Última consulta: 17/06/2015. De alguna manera, el libro de Ramsay MacMullen Enemies of the Roman 
Order. Treason, unrest, and alienation in the empire, publicado en 1967, preconiza la hipótesis de Dauge. 
12 Tal es el caso de R. W. Husband, 1909. Race Mixture in Early Rome. Transactions & Proceedings of 
the American Philological Association, 40, pp. 63-81. El artículo elucubra sobre la raza de los antiguos 
romanos estableciendo una diferenciación racial entre patricios y plebeyos. Los primeros serían una 
amalgama de romanos, sabinos y etruscos; los segundos, ligures. Algo similar ofrece A. Diller, 1937. 
Racial mixture among the Greeks before Alexander. Illinois, The University of Illinois: «For the historical 
period before Alexander, we must conclude that there was not much racial mixture among the Greeks». 
El libro fue íntegramente reimpreso en el año 1971 sin una sola modificación (Isaac, 2004, p. 4, n. 6). 



14 

 

samiento racial y del racismo contemporáneos. El rasgo común de esta nueva hornada 

de trabajos era la conceptualización nula o insuficiente y la multiplicidad de los perio-

dos y espacios analizados. El pionero en esta nueva línea de investigación fue el británi-

co Adrian Nicholas Sherwin-White con Racial prejudice in imperial Rome (1967).13 

El autor, que edita un ciclo de conferencias impartidas durante el curso 1965-

1966 en Cambridge, defiende la existencia de un prejuicio racial y cultural entre las 

capas altas de la República Tardía y el Principado basándose en textos de César, Es-

trabón, Tácito, Juvenal y Luciano de Samosata. Hasta los años ochenta, otros especialis-

tas hablaron de «relaciones raciales», «retórica de la raza» o «política racial» en contex-

tos diversos de la Antigüedad.14 

Quien primero atribuyó la paternidad del racismo a la Antigüedad Clásica fue el 

filósofo francés Christian Delacampagne. En L’invention du racisme. Antiquité et Mo-

yen-Âge (1983), Delacampagne piensa el racismo como un fenómeno atávico cuyo 

ejemplo más remoto se encuentra en el antisemitismo greco-egipcio de Manetón. Con 

todo, el autor descarta hablar de racismo y acuña el término de «protorracismo» (1983, 

p. 31).  

A partir de Delacampagne, las investigaciones invirtieron más tiempo en labores 

de conceptualización, posicionándose a favor o en contra de la utilización del término 

‘racismo’ en la Edad Antigua.15 La verdadera conmoción en este recorrido historiográfi-

co, empero, estaba aún por llegar. 

En el año 2004, Benjamin Isaac, profesor de la Universidad de Tel Aviv, sacudio 

las librerías con un título impactante: The Invention of Racism in Classical Antiquity. 

                                                           
13Casi veinte años más temprano y de ánimo más filosófico es el artículo de J. A. Faris, 1950. Is Plato’s a 
Caste State, Based on Racial Differences? The Classical Review, 50, pp. 38-43. 
14 D. B. Saddington, 1975. Race Relations in the Early Roman Empire. ANRW II3. Berlin-New 
York,Walter de Gruyter, pp. 112-137. G. B. Walsh, 1978. The Rhetoric of Birthright and Race in Euri-
pides’ Ion. Hermes, 106, 2, pp. 301-315. P. J. Bicknell, 1982. Herodotos 5.68 and the Racial Policy of 
Kleisthenes of Sikyon. Greek, Roman & Byzantine Studies, 23, pp. 193-201. Este último niega tal carácter 
a las reformas de Clístenes de Sición frente a las hipótesis de A. Andrews y R. Sealey. 
15Así, P. Salmon, 1984. “Racisme” ou refus de la différence dans le monde gréco-romain. DHA, 10, pp. 
75-98. En este artículo, Salmon parte de los trabajos de la socióloga Colette Guillaumin e identifica el 
racismo con toda conducta que, conciliando fascinación y hostilidad, aparta al diferente de manera per-
manente. Para Salmon, el racismo del Mundo Clásico tiene que ver con un «rechazo a la diferencia» fun-
damentada en el prejuicio cultural y la categoría del bárbaro. Un paso más allá intenta ir la excelente 
contribución de Ch. J. Tuplin, 1999. Greek Racism? Observations on the character and limits of Greek 
ethnic prejudice. G. R. Tsetskhladze (ed.), Ancient Greeks West and East. Leiden-Boston-Köln, Brill, pp. 
47-75. En el capítulo, Tuplin examina los equivalentes del término ‘raza’ en el antiguo griego, la impor-
tancia de la sangre en el sistema de alteridad y los mecanismos del determinismo ambiental en el tratado 
Sobre los aires, aguas y lugares del Corpus Hipocrático. Con todo, Tuplin alcanza una conclusión similar 
a la de Salmon (Tuplin, 1999, p. 53): «[…] The distinction of Greek and Barbarian is and ethical, not a 
physiological discourse». 



15 

 

Isaac se situó así tras la estela que intentaba desmitificar la Antigüedad luego de la 

catástrofe de 1945 por medio de libros como Los griegos y lo irracional o Atenea negra 

(Lambert, 2005). Su hipótesis era clara: las raíces del racismo científico-determinista se 

hundían en la Antigüedad Clásica bajo el concepto de «protorracismo». The Invention... 

analiza el periodo situado entre Heródoto y el siglo IV d. E., y tiene en cuenta el papel 

de la teoría hipocrática del entorno y de la teoría aristotélica de la esclavitud natural en 

la génesis del protorracismo griego y romano. Desde Grecia, el protorracismo alimentó 

el imperialismo romano y se conservó en autores europeos como Bodino, Montesquieu, 

Hume, Kant y Buffon hasta producir el racismo científico-determinista propio de la 

Edad Contemporánea. 

El aluvión de reseñas críticas no se hizo esperar; algunas de ellas fueron espe-

cialmente inmisericordes.16 Sea como fuere, todas las reseñas coinciden en señalar los 

puntos flacos del libro. Quizá la gran tragedia de Isaac es que, pese a dedicar doscientas 

páginas a conceptualización, termina operando con una definición amplia del racismo 

que induce a la confusión, hasta el punto de que el racismo se disuelve en el etnocen-

trismo y el prejuicio. Éste es un punto crucial, dado que el racismo no es una actitud 

universal, mientras que el etnocentrismo o el prejuicio sí lo son. El concepto estrella de 

«protorracismo» conlleva no menos problemas. Resulta demasiado general, traiciona la 

confianza del lector que se haya dejado seducir por el título de la portada y, por si fuera 

poco, se trata de un concepto preexistente.17 En otro orden de cosas, Isaac, que elude un 

tratamiento a fondo sobre el negro en las sociedades antiguas, se permite formular hipó-

tesis sobre su estatus dependiente. Finalmente, recurre a anacronismos efectistas impro-

pios del historiador, tales como «solución final» o «genocidio» (Haley, 2005; Lambert, 

2005). 

                                                           
16 He aquí el juicio de Sh. P. Haley (2005, p. 454): «Saddly, this book adds nothing new or insightful to 
our understanding of how difference was negotiated in classical antiquity. Instead, it reflects a failed 
attempt to attribute accountability for racism to ancient Greece and Rome and treaty to absolve modern 
societies of both the creation and persistence of racism and anti-semitism». El tono de Haley me parece 
demasiado severo e, incluso, injusto. Se esté o no a favor de la hipótesis que plantea Isaac, lo cierto es que 
su libro nos provee de una visión de conjunto ambiciosa y profusamente documentada—casi dos mil 
notas a pie de página en más de quinientas páginas de extensión— que, con el paso de los años, se con-
vertirá en un referente indispensable.  
17 «When this book was delivered to the Press, I was unaware of the existence of the work by Christian 
Delacampagne entitled L’invention du racisme: Antiquité et Moyen Âge (Paris, 1983). I regret not having 
acknowledged this books as it has a similar title and considers the same general theme» (Isaac, 2004, p. 
xi). 



16 

 

Bajo el paraguas de Isaac, de todos modos, aparecieron diversos trabajos a lo 

largo de los años venideros.18 Race. Antiquity and Its Legacy (2012), de Denise Eileen 

McCoskey, representa, a mi parecer, el intento más serio de proporcionar al historiador 

de la Antigüedad un andamiaje teórico sólido sobre la raza desde el libro de Isaac. 

McCoskey, que toma las teorías sobre la racialización en los Estados Unidos elaboradas 

por Michael Omi y Howard Winant, sostiene la existencia de un «pensamiento racial» 

apuntalado desde el concepto de ecúmene y el determinismo ambiental. Además, ad-

vierte de que «the Greeks and Romans were in no way colour-blind» (McCoskey, 2012, 

p. 9), toda vez que el color de la piel no influyó en la estratificación social. 

¿Qué hay de Amiano Marcelino? Un rápido vaciado bibliográfico arroja más de 

setecientos títulos de temática diversa publicados entre los años 1872 y 2015.19 Los 

primeros estudios sobre el bárbaro afloraron en el siglo XIX, corrieron a cargo de Gard-

thausen y Mommsen, y examinaron las digresiones etnográficas presentes en las Res 

gestae (Feraco, 2004; Den Hengst, 2013). 

Esta tradición ha tenido continuidad en el tiempo. La tesis doctoral de Milena 

Dušanić, The Geographic-Ethnographic Excursus in the Work of Ammianus Marcelli-

nus (1986), fue leída en 1983 y publicada originalmente en serbio. Consta de más de 

trescientas páginas y un resumen en inglés. Lamentablemente, no he podido acceder ni 

siquiera al resumen. 

Fabrizio Feraco analiza la digresión sobre Persia con meticuloso detenimiento en 

Ammiano greografo. La digressione sulla Persia (2004). La obra posee introducción, 

edición y traducción al italiano del texto latino, así como un impecable comentario fi-

lológico que brilla por la destreza con que el autor maneja por igual a autores clásicos, 

eruditos humanistas y especialistas contemporáneos. Recientemente, Feraco ha profun-

                                                           
18 J. Moralee, 2008. Maximinus Thrax and the politics of race in late Antiquity. G&R, 55, 1, pp. 55-82. Se 
propone demostrar la existencia de una «perfil racial», plenamente maduro a la altura del siglo IV d. E. y 
presente en la Historia Augusta, Herodiano, Jordanes o Claudiano. Su existencia habría favorecido la 
aplicación de «políticas raciales» que subrayaban la legitimidad de emperadores aprobados por el Senado 
frente a caudillos semi-bárbaros de la periferia (cf. sobre todo la constitutio de CTh. III, 14, 1, concernien-
te a matrimonios mixtos). Cabe recordar que fue Bicknell (1982) quien empleó por vez primera la expre-
sión «política racial» para la Edad Antigua. También centrada en legislación sobre matrimonios mixtos es 
la monografía de S. Lape, 2010. Race and Citizen Identity in the Classical Athenian Democracy. Cam-
bridge, Cambridge University Press. Lape examina la génesis de la ley de Pericles de 451 a. E. y su blin-
daje luego de 403 a. E., interpretando la «ciudadanía racial» ateniense no sólo como refinamiento del 
tópico de la autoctonía sino también como fórmula identitaria capaz de aglutinar a las bases de la demo-
cracia radical. El problema es que, como Lape reconoce (2010, p. ix): «One might read this entire study 
substituting “ethnic” or some other less controversial term for “racial” […] Speaking of racial citizenship 
opens this work up to potential misunderstanding». 
19Al introducir la voz ‘Ammianus’ en Gnomon. Los resultados, disponibles en: <http://www.gnomon-
online.de/szeig.FAU?sid=2CD7EDAB4&dm=1&erg=A&qpos=1>. Última consulta: 17/06/2015. 



17 

 

dizado en las digresiones de Amiano por medio de Ammiano geografico. Nuovi studi 

(2011). Feraco sólo diserta sobre los excursos que él considera geográficos: las provin-

cias orientales (Amm. XIV, 7, 21 y 8, 15); Rin y Lago Constanza (XV, 14, 1-6); Galia 

(XV, 9, 1-12, 6); paso de Succo (XXI, 10, 2-4); Ponto (Amm. XXII, 8, 1-48); Egipto 

(Amm. XXII, 15, 1-16, 24); provincias tracias (Amm. XXVII, 4, 1-14); y ciudad de 

Amida (XVIII, 9, 1-2). Feraco determina la función de las digresiones, su estructura, las 

fuentes consultadas por Amiano y su lenguaje y estilo (Merrills, 2013; Teitler, 2013). 

La tesis doctoral de Wiebke Vergin, defendida en la Universidad de Rostock y 

publicada en el año 2012, complementa el libro de Feraco, de tono más filológico. Das 

Imperium Romanum und seine Gegenwelten: die geographisch-ethnographischen Ex-

kurse in den "Res Gestae" des Ammianus Marcellinus presta atención a la capacidad 

retórica de las digresiones para manipular las emociones de la audiencia. La obra se 

divide en siete bloques, cuatro de los cuales desmenuzan las digresiones sobre Germa-

nia, Galia, Persia y los pueblos nómadas —godos, hunos y alanos. Vergin interpreta 

estos espacios como «mundos al revés» (Gegenwelten) caracterizados por la inversión 

de los valores romanos a partir de procesos de «construcción del Otro» (Alteritätskons-

truktion). Consecuentemente, estos mundos constituían una «amenaza potencial» (Be-

drohungspotential) para Roma (Den Hengst, 2013; Sánchez-Ostiz, 2014). 

Thomas Ernst Josef Wiedemann se centra en la categoría del bárbaro y no en las 

digresiones de Amiano.20 Según Wiedemann, los estereotipos, animalizaciones y refe-

rencias negativas de las Res gestae se refieren por igual a romanos y bárbaros, y, 

además, son recursos típicos de la historiografía para satisfacer a su audiencia. 

Alain Chauvot también habla sobre el bárbaro amianeo en Opinions romaines 

face aux barbares au IVe siècle AP. J.-C. (1998). El embrión de este trabajo monumen-

tal, que se extiende a lo largo de quinientas páginas profusamente documentadas, es una 

tesina titulada Les Barbares dans l’œuvre d’Ammien Marcellin, que Chauvot elaboró 

bajo la supervisión de André Chastagnol en la Universidad de Nanterre durante el año 

académico de 1967-1967.  

El autor defiende que la barbarie fue, para los autores del siglo IV, un concepto 

espacial, cultural y etnocéntrico que consideró la organización política de los pueblos 

                                                           
20 T. E. J. Wiedemann, 1986. Between men and beast: Barbarians in Ammianus Marcellinus. I. S. Moxon, 
J. D. Smart y A. J. Woodman (eds.), Past perspectives. Studies in Greek and Roman historical writing. 
Cambridge, pp. 189-201. 
 



18 

 

para precisar su nivel de civilización. El bárbaro de Amiano es, ante todo, un individuo 

irracional y violento. 

Pese a que “sólo” trata la problemática de un siglo, Opinions… trabaja sobre un 

fondo documental excesivo, con iconografía diversa y medio centenar de escritores 

clásicos entre panegiristas, historiadores o autores de breviarios. En determinados mo-

mentos, resulta un tanto repetitivo y, en cuatro ocasiones, Chauvot utiliza el término 

‘racismo’ sin haber definido qué entiende por tal.21 De todos modos, estamos ante un 

libro excelente. 

Romanos y bárbaros en las fronteras del Imperio romano según el testimonio de 

Amiano Marcelino (2006) anticipa claramente algunas de las hipótesis que plantearé a 

lo largo de este trabajo. Su autor, Francisco Javier Guzmán Armario, considera que 

Amiano construye una imagen cultural y visceral del bárbaro y que en «los ejercicios 

etnográficos del antioqueno, tanto el fondo como la forma quedan supeditados a la de-

fensa de unos valores aristocráticos» (p. 62). Por ello, como ya hiciera Dauge (1981), 

defiende la existencia de una barbarie interna a la cual se refiere con la expresión «bar-

barie intraliminar».22  

A mi modo de ver, Guzmán Armario comete varias imprecisiones. En primer lu-

gar, incluye dentro de la barbarie intraliminar ejemplos de «revueltas indígenas», con-

cepto perfectamente tipificado por Dyson (1971). En relación con ello, califica a los 

isaurios como «ghetto bárbaro» (p. 97, n. 15). Dejando a un lado la mayor o menor for-

tuna de la locución, Amiano jamás se refiere a los isaurios como bárbaros, y Lenski 

(1999) ha demostrado que la región de Isauria, fuertemente romanizada, se mantuvo en 

calma hasta el siglo III d. E. Tampoco parece necesario acuñar el término de «barbarie 

purpurada» (p. 109) para hacer referencia al tirano, modelo ideológico fraguado en las 

                                                           
21 En las pp. 330, 334 y 421-423, Chauvot lo utiliza en disputa con otros autores. En la p. 330, lo aplica al 
Contra Rufino de Claudiano: «Toujours est-il que dans le cas des Huns, l’opposition aux barbares tend à 
se colorer de racisme». Lo mismo hace en la p. 334, esta vez con La rebelión de Gildo de Claudiano: 
«L’hostilité aux barbares se manifeste donc ici sous une forme raciste». 
22 Guzmán Armario importa la expresión de Esperando a los bárbaros, obra de Carlos Alonso del Real 
(1972, p. 104). Define la barbarie intraliminar como una «actitud de incivilizada ilegalidad que atenta 
contra el orden público y los dictados de las leyes y las buenas costumbres dentro de los límites de Roma» 
(Guzmán Armario, 2006, p. 95). Y anuncia: «Retomaré el término del historiador gallego [*Alonso del 
Real] y lo ensancharé con otros contenidos que él no contemplaba: la tiranía de un emperador, la corrup-
ción de un alto funcionario, la crueldad de un usurpador, el poder destructor de unas legiones descontro-
ladas, la insurrección de la plebe contra las autoridades públicas en las grandes ciudades, la adopción de 
costumbres bárbaras por romanos o la defección al bárbaro comparten el mismo bagaje conceptual, en las 
fuentes literarias, que los belicosos isaurios» (Guzmán Armario, 2006, p. 97). 
 
 
 



19 

 

ciudades griegas con anterioridad al encuentro de las Guerras Médicas (Escribano Paño, 

1993). 

El último título a considerar en este breve estado de la cuestión es obra de Ben-

jamin Isaac.23 Merced a esta contribución, Isaac se interna en la Antigüedad Tardía re-

tomando el hilo conductor de su The invention, tal y como él mismo reconoce (p. 237, 

n. 1). Para Isaac, las descripciones peyorativas y los estereotipos étnicos presentes en 

Amiano Marcelino forman parte de una ideología coherente y sistemática que divide la 

ecúmene en poblaciones superiores e inferiores y puede interpretarse como un ejemplo 

temprano de racismo. Isaac encuentra signos evidentes de que Amiano conoció y aplicó 

sistemáticamente la teoría del determinismo ambiental. El problema es que no discute 

los pasajes que le han llevado a formular esta hipótesis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
23 B. Isaac, 2011. Ammianus on foreigners. M. Kahlos (ed.), The Faces of the Other: Religious Rivalry 
and Ethnic Encounters in the Later Roman World. Turnhout, Brepols Publishers, pp. 237-258. 
 



20 

 

«TUCÍDIDES NO ES UN COLEGA»: FUENTES LITERARIAS Y ESTATUS  

«No sería tolerable que quienes eran peloponesios y dorios no pretendieran vencer y 

expulsar del país a jonios, isleños y chusma de diversa procedencia». «Los jonios, como 

todos los griegos de Asia Menor, carecen de energía política constructiva y en parte 

alguna han dejado una formación estatal permanente y activa». La primera cita recrea la 

arenga del espartano Gilipo a sus soldados durante la expedición siciliana de los años 

415-413 a. E. (Thuc. VII, 5, 4). La segunda observación fue formulada por Werner Jae-

ger en el año 1933 (1982, p. 133).  

La continuidad entre ambas es evidente pese al lapso temporal que las separa, y 

los ejemplos análogos se cuentan por cientos. Quizás esta continuidad se deba a que la 

civilización occidental, en su día, eligió ser griega y romana; o quizás estemos ante una 

posición historiográfica demasiado positivista. Sea como fuere, nunca deberíamos 

perder de vista que «Thucydide n’est pas un collègue» (Loraux, 1980). «Modern histo-

rians frequently write of “the Greeks” and “Greek values” when they actually mean 

“Plato and Aristotle” and their ideals» (Wood, 1978, p. 258)». Un recordatorio idéntico 

puede trasladarse a la historia de Roma.24 

A lo largo de este apartado, intentaré demostrar que la mayor parte de las fuentes 

literarias de la Antigüedad fueron redactadas por un sujeto histórico restringido, hete-

rogéneo y cambiante al cual denomino «oligarquía». Para ello, llevaré a cabo una breve 

caracterización de dicho sujeto histórico, atendiendo muy especialmente a la construc-

ción de su estatus elevado, a su cosmovisión y a su composición en el siglo IV d. E. 

 

 

 

                                                           
24 «It is necessary, however, to be clear whom we mean ‘the Romans’ in this or any other context. Essen-
tially the history of the Roman Republic is the history of the small, literate upper class at Rome. The great 
monuments of Latin history and oratory, philosophy and poetry were, for the most part, produced by 
members of this upper class themselves or under their patronage» (Earl, 1984, p. 11). Dice Thomas Habi-
nek (2001, pp. 3 y 100): «The social milieu from which Latin literature emerged and in the interests of 
which it intervened was that of the elite sector of a traditional aristocratic empire. Many of the characte-
ristics of Latin literature can be attributed to its production by and for an elite that sought to maintain and 
expand its dominance over other sectors of the population through reference to an authorizing past […] 
Literature in an aristocratic empire is always to a large extent the property of the ruling elite. Sometimes it 
is to the elite’s advantage to treat literature as a private possession, an enterprise of self-affirmation within 
the small circle of the aristocracy. At other times, literature is directed outward as a mark of social diffe-
rentiation between those who have it, know it, and can comprehend it and those who cannot». Jonathan 
Powell, por su parte, ha reconocido (en Booth, 2007, p. 18): «[…] It seems advisable to widen the focus 
from texts to the culture that produce them. Every culture has its favourite insults, because every culture 
has its own scale of values». 



21 

 

i) ¿Los mejores? Riqueza, estatus y autorrepresentación. 

 

La alfabetización y la educación de las gentes alcanzó únicamente a una minoría privi-

legiada de la población durante la Edad Antigua.25 La mayor parte de los textos clásicos 

que han llegado hasta nosotros fueron redactados por un sujeto histórico restringido, 

heterogéneo y cambiante al cual denomino «oligarquía». Sé que la denominación puede 

resultar sospechosa, pero creo que ‘oligarquía’ es el concepto más preciso para referir-

nos a la minoría privilegiada de la civilización clásica por tres razones.  

En primer lugar, porque, utilizando dicho concepto, no incurrimos en el anacro-

nismo terminológico.26 En segundo lugar, ‘oligarquía’ es un término habilitado en la 

bibliografía especializada, si bien suele utilizarse como sinónimo de ‘aristocracia’, ‘eli-

te’ o ‘minoría dirigente’, y requiere de una teorización. En tercer lugar, y a diferencia de 

estas denominaciones, ‘oligarquía’ incide en la construcción del estatus elevado tras-

cendiendo las autorrepresentaciones colectivas sin por ello ignorarlas.  

Efectivamente, los oligarcas no pertenecían a una clase social monolítica, sino 

que compartían un «estatus» elevado. Según Moses Finley (1982), el estatus actuaba 

como un elemento de diferenciación en el cual convergían la riqueza material y el pres-

tigio social. Un nuevo rico jamás podría acumular el carisma del que sí disfrutaba un 

individuo noble o, al menos, jamás lo acumularía sin levantar las burlas, las críticas y 

los recelos de la oligarquía más tradicional. La cuestión principal, a mi juicio, es que la 

riqueza —la riqueza fundiaria, sobre todo— desempeñaba una función crucial en la 

                                                           
25 Si de números se trata, podríamos convenir en que el porcentaje de población alfabetizada jamás superó 
el 10 por 100 en ninguna etapa de la Edad Antigua. Buena parte de este porcentaje, además, resulta enga-
ñoso, puesto que debe relacionarse con una «alfabetización de artesano» limitada a grupos profesionales 
cuyo oficio se heredaba de padres a hijos (Harris, 1991, p. 7). Las condiciones para una alfabetización a 
gran escala han sido bien estudiadas por L. Stone, 1969. Literacy and Education in England, 1640-1900. 
P&P, 42, pp. 69-139. La alfabetización en Inglaterra y Escocia comenzó en la Edad Moderna a partir de 
la invención de la imprenta, la difusión del protestantismo –con su insistencia en la lectura individual de 
las Escrituras- y la industrialización –con su demanda de obreros cualificados. Por descontado, ninguno 
de estos tres requisitos se dio en la Antigüedad, y tampoco fenómenos como el evergetismo alcanzaron la 
intensidad suficiente como para elevar sustancialmente las tasas de alfabetización (Harris, 1991). 
26‘Oligarquía’, «gobierno para unos pocos», es término acuñado por los griegos. Aparece en el debate 
constitucional de Hdt., III, 81; es un concepto ideológico desde Thuc. III, 82, 8, donde la στάσις de Corci-
ra se presenta como choque entre una facción oligárquica y otra democrática; es desarrollado por Aristó-
teles en Pol. VI, 6-7 e introducido en Roma por Polibio, Historias VI, 3-4. En general, la oligarquía supo-
ne una restricción censitaria de la ciudadanía, que queda reservada a individuos acomodados (εὔποροι), 
con los suficientes bienes de consumo y propiedades agrarias como para participar activamente en la 
deliberación y en el ejército cívico. Las mujeres, los niños, los esclavos, los extranjeros domiciliados, los 
indigentes y los artesanos son excluidos de la ciudadanía. La regulación del censo permite a Aristóteles 
diferenciar varios grados de oligarquía, cuestión que, por lo demás, había aparecido ya en Thuc. III, 62, 3 
(Syme, 1991; Ostwald, 2000a y 2000b). 



22 

 

construcción del estatus elevado.27 La riqueza, en el fondo, proporcionaba la σχολή, el 

otium aristocrático consagrado a la educación y al cultivo de la virtud. Fue ella la que 

mayor peso sostuvo en la construcción del estatus elevado: de ahí que prefiera la deno-

minación de ‘oligarquía’ a la de ‘aristocracia’ o a constructos extenuantes como ‘aris-

tocrático-oligárquico’. Otra cosa es que los autores clásicos intenten justificar su estatus 

elevado reparando en el buen linaje, la propia virtud o la predestinación.  

Además de la riqueza, consideraré algunos otros rasgos que Ronald Syme (1991) 

señaló para caracterizar a la oligarquía romana. El primero de ellos es el apego a las 

instituciones, que fueron diseñadas, copadas y patrimonializadas por linajes oligárqui-

cos como los Emilios, los Fabios o los Claudios.28  

La preponderancia de linajes de rancio abolengo no impidió que la oligarquía 

constituyera un cuerpo abierto al reclutamiento foráneo. La notabilísima capacidad de 

integración exhibida por la oligarquía explica su heterogeneidad, sus conflictos internos 

y su supervivencia en el tiempo.29 Entiendo la movilidad social como sinónimo de pro-

moción social. Los procesos de movilidad social hacia arriba fueron consecuencia de la 

centralización institucional y de conflictos políticos internos, en los que el azar —es 

decir, el apoyo al bando perdedor en un conflicto político— y la «usurpación de esta-

tus» a través de medios ilícitos o fraudulentos jamás deberían ser desdeñados (Reinhold, 

1971; Hopkins, en Finley, 1974; Brunt, 1982). Los procesos de movilidad social eran 

lentos, y solían culminar al cabo de varias generaciones; no obstante, también podían 

ocurrir súbitamente. Así, la promoción de los galos bajo Claudio (41-54) o la de los 

panonios bajo Valentiniano I (364-376). Era frecuente que la movilidad social generara 

fenómenos de «discordancia de estatus». Por ejemplo, un liberto promocinado no podía 

                                                           
27 Los oligarcas podían invertir en artesanía y comercio, podían incluso haber trepado en el escalafón 
social recurriendo a tales actividades y a otras como la política, las herencias, la corrupción o la guerra 
(Weaver, en Finley, 1974; Shatzman, 1975). Pero la tierra era la fuente de riqueza por excelencia en el 
Mundo Antiguo (Ste. Croix, 1981). «The major source of income was land; a lot of nonsenses has been 
written about equites as a merchant class. Fortunes may sometimes have had their origin in trade, but 
were soon converted into land which was safer than trade and gave higher prestige» (Hopkins, en Finley, 
1974, p. 104). 
28 La mayor parte de los oligarcas eran, durante la República, individuos políticamente activos 
(Hölkeskamp, 2000, p. 215): «‘Aristocrat’ –in a very broad sense, broader than nobilis- was by definition 
politically active, and by the same token a Roman citizen actively involved in politics was bound to be or 
become an ‘aristocrat’». Como veremos, este rasgo desapareció prácticamente durante la Antigüedad 
Tardía. 
29 «Its attitude [*la de la oligarquía] was one not of rigurous exclusion of outsiders but of carefully con-
trolled inclusion» (Earl, 1984, p. 13). Cicerón, un arpinate, es buen ejemplo de ello, igual que Maximino 
el Tracio, emperador entre los años 235-238. Por supuesto, los recién llegados no dudaban en reproducir 
los usos de la oligarquía tradicional, en asimilar su cosmovisión y en autorrepresentarse como los herede-
ros directos de la tradición (Alföldy, 2012). 



23 

 

compararse a un senador desde el punto de vista jurídico, pero sí desde el patrimonial 

(Hopkins, en Finley, 1974). 

La oligarquía, finalmente, utilizó el registro epigráfico y el arte —desde la poes-

ía a la historia— para crear un biografía política y blindar sus privilegios a través de un 

sistema de valores aristocráticos.30 Así las cosas, la riqueza material (potentia) se com-

plementaba con una sistema de «elementos intelectuales y morales» (Hellegouarc’h, 

1972, p. 242) entre los que debemos analizar el concepto de uirtus, un tema constante 

en la literatura greco-romana.31 Etimológicamente, ‘uirtus’ es una palabra formada por 

el sustantivo ‘uir’ —«varón»— y un sufijo ‘-tus’, presente en otros términos latinos 

como iuuentus o senectus; pero la uirtus no debe entenderse únicamente como «virili-

dad»: en esencia, la uirtus es expresión de una capacidad que se posee (Hellegouarc’h, 

1972; Burke, 1989). 

La etimología del concepto delata su significado originario: en un primer mo-

mento, la uirtus pertenecía al guerrero y al héroe en el contexto de una acción militar; 

con el paso del tiempo, sin embargo, incumbió a otros ámbitos de la acción humana. 

Cicerón distinguió entre una cara activa y otra pasiva de la uirtus. La cara activa, la de 

la ejecución (facere), influida por la filosofía académica y peripatética, conservó los 

elementos primigenios de una aristocracia guerrera, las virtudes de un hombre de ac-

ción: fuerza, valor, patriotismo, etcétera; la cara pasiva, la de la decisión (sentire), ab-

sorbió los postulados de la filosofía estoica y se relacionó con las virtudes del hombre 

de Estado: el autocontrol y la prudencia en sus respectivas variantes (Hellegouarc’h, 

1972; Burke, 1989). 

Recopilando lo dicho en los párrafos anteriores, podríamos definir la oligarquía 

como un sujeto histórico heterogéneo, cambiante e integrado por varones adultos y lon-

gevos de estatus elevado que se regían en base a un sistema de valores aristocráticos 

merced a su holgura económica. Pero, ¿cuál era la situación de la oligarquía greco-

romana durante el siglo IV? 

 

                                                           
30 Especialmente interesante resulta el fenómeno que Ronald Syme llama «romanticismo» (1991, p. 328): 
«While the political class, especially the nobility, came under heavy incrimination, the heroes of old time 
were extolled and embellished». Pero la oligarquía, por lo demás, controló la historia “nacional” romana 
desde bien temprano (Pina Polo, 2011). 
31 Compárese con la αρετή griega (Jaeger, 1982). Si, como advierte Hellegouarc’h (1972, p. 244), «la 
notion de uirtus est l’une des plus générales qui soient», debemos tener en cuenta que, al diseccionarla 
para nuestra mejor comprensión, esto es, para una necesidad exclusivamente contemporánea, estamos, en 
cierto sentido, adulterándola. Pienso que es importante retener en la mente este tipo de limitaciones pro-
pias del oficio de historiador. 



24 

 

ii) Los estragos de la movilidad social: la oligarquía en el siglo IV 
 

A la altura del siglo IV, la vieja oligarquía greco-romana había experimentado una serie 

de cambios que venían forjándose desde el turbulento siglo III. Simplificando mucho la 

cuestión, nos encontramos con el orden senatorial repleto de nuevos hombres, con el 

orden ecuestre destruido y con el orden decurional asfixiado por los impuestos (Jones, 

1964, I y II; De Salvo, en Lizzi Testa, 2006; Alföldy, 2012). 

Entre los siglos I y III, la composición del Senado varió en la extracción social y 

geográfica de sus miembros. Los estudios prosopográficos identifican como patricios al 

16 por 100 de los senadores bajo Augusto; con Trajano, este porcentaje se había reduci-

do a menos del 1 por 100. Los senadores ya no eran únicamente aristócratas de origen 

itálico, sino también provinciales ennoblecidos (Hammond, 1957). La promoción social 

se aceleró a partir del 250 y, entre los siglos III y IV, el orden senatorial se nutrió de 

juristas, burócratas, militares e, incluso, bárbaros romanizados (Jones, 1964 I; MacMu-

llen, 1964; Chastagnol, 1970). El orden senatorial acrecentó sus posesiones agrarias 

aprovechando la crisis y mantuvo intactos su prestigio y privilegios, pero fue sometido a 

un brutal proceso de «despolitización» debido a las necesidades acuciantes del imperio 

(Alföldy, 2012, p. 247). Aunque los senadores de Roma continuaran residiendo en lujo-

sas villas y se autorrepresentaran como los más ilustres depositarios de las virtudes ro-

manas, habitaban una ciudad que había dejado de latir como corazón del imperio, y 

compartían escena con sus homólogos orientales de Constantinopla (Alföldy, 2012).32 

Durante todo el siglo III, el orden ecuestre se había renovado con soldados de 

origen humilde. La savia nueva reprodujo el comportamiento de la vieja oligarquía: 

invirtió en fincas sus salarios, abrazó los ideales romanos tradicionales e, incluso, se 

consideró auténtica heredera de los romanos de antaño. Para el siglo IV, el orden ecues-

tre dejó de existir como tal: la «escisión del orden ecuestre» (Alföldy, 2012, p. 253) se 

había consumado porque fue necesario superponer el cargo de los grandes funcionarios 

imperiales con el más prestigioso rango social, así que, entre los años 312 y 316, una 

pequeña minoría de caballeros fue integrada en el orden senatorial. Hacia mediados del 

                                                           
32 Suele aceptarse que los senadores occidentales conformaban una nobleza terrateniente mucho más 
conservadora. Se organizaban en grupos regionales y facciones políticas, y diferían entre sí por la enjun-
dia de su patrimonio, su extracción social, su procedencia geográfica, su educación y su credo religioso 
(Alföldy, 2012). En Oriente, la oligarquía senatorial estaba conformada principalmente por funcionarios 
recién llegados que invertían en tierra y accedían a la propiedad latifundista, lo cual no era óbice para su 
heterogeneidad interna (Chastagnol, 1970; De Salvo, en Lizzi Testa, 2006). Es probable que Constantino 
y Constancio II crearan un senado oriental para mermar el poder de los senadores occidentales y granjear-
se la docilidad de una aristocracia de servicio (Chastagnol, 1970). 



25 

 

siglo IV, unos cuatro mil individuos varones ostentaban el rango senatorial en todo el 

imperio mientras la mayoría de los caballeros corría la suerte de las elites decurionales. 

Esta mayoría desarrollaba su carrera en provincias y residía fuera de Roma, por lo que 

ni participaba en las sesiones del Senado, ni acudía a sus centros de socialización ni 

estaba familiarizada con sus tradiciones aristocráticas: no compartía una identidad en 

común con los miembros del orden senatorial (Alföldy, 2012). 

Las elites decurionales, finalmente, extraían sus ingresos de la artesanía, el co-

mercio y, sobre todo, la gran propiedad agraria. Como para la inmensa mayoría de los 

caballeros, el sostén económico del imperio recayó sobre sus espaldas, y esta presión 

fiscal resultó letal. A lo largo del siglo II, las cargas impositivas se incrementaron y, 

bajo el principado de Septimio Severo (193-211), las obligaciones cívicas (munera) de 

las elites provinciales fueron férreamente reguladas. Los decuriones debían aprovisionar 

la ciudad de víveres y agua potable, debían construir y mantener sus infraestructuras, 

debían organizar su defensa, debían celebrar festivales… Todo ello con carácter obliga-

torio según el umbral de renta fijado en un estricto censo decurional. En suma, el decu-

rión se cargaba de obligaciones recibiendo a cambio poco o nada, de manera que, en 

pleno siglo IV, las honoratiores se convirtieron en «penitenciarías», según acertada ex-

presión de Hermann Horstkotte (Alföldy, 2012, p. 316).33 

Los integrantes de la oligarquía —aristocracia senatorial, altos funcionarios, de-

curiones y, en menor medida, jerarcas cristianos y militares— poseían intereses propios 

y contrapuestos, por lo que conformaban «grupos de presión» para defenderlos (Jones, 

1964 I, p. 357).34  

En ocasiones, ciertos individuos de la oligarquía actuaban como «poderes tras el 

trono» (Jones, 1964 I, p. 341). Algunas mujeres ejercieron como regentas: así, Justina, 

regenta de Occidente en nombre de su hijo Valentiniano II entre los años 383 y 388; o 

Pulqueria, regenta de Oriente en nombre de su hermano Teodosio II desde 414; o Gala 

Placidia, regenta de Occidente en nombre de su hijo Valentiniano II en 421. Los eunu-

cos también alcanzaron elevadas cotas de poder como “validos” de los emperadores: 

piénsese en Eutropio para Occidente entre los años 396-399; o en Crisipo para Oriente 

                                                           
33 Siniestra metáfora que, sin embargo, debe tomarse al pie de la letra: el gobernador arriano de la dióce-
sis de Ponto castigó a sus enemigos políticos de credo cristiano registrándolos en el censo decurional de 
las ciudades (Alföldy, 2012).  
34 «The peasantry, wheter freeholders or tenants, had very little opportunity of making their grievances 
known to the government […] There is also very little evidence in the Codes that the craftsmen, shop-
keepers and merchants of the towns were able to make their grievances known to the governments» 
(Jones, 1964 I, pp. 358-359). 



26 

 

entre los años 443-450. Y qué decir de los grandes caudillos militares, a los que John 

Michael O’Flynn (1976) denomina «generalísimos».35 Los generalísimos aparecieron en 

la mitad occidental del imperio entre los años 388 y 493, debido al continuo estado de 

emergencia militar y a la incapacidad de los emperadores-niños para ponerse al frente 

de los ejércitos. Los generalísimos —Arbogasto, Estilicón, Aecio, Ricimero, Odoacro— 

eran bárbaros romanizados. Debían contar con el favor del emperador para evitar su 

caída en desgracia, y se autorrepresentaban como verdaderos aristócratas senatoriales 

portando el título de patricius noster (Jones, 1964 I; O’Flynn, 1976; Demandt, 1986). 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

                                                           
35 El término estaba presente en algunas obras de la historiografía alemana y, en concreto, de Ernst Stein 
y Alexander Demandt. Hace referencia a individuos en posesión de un mando militar supremo (Demandt, 
1986). O’Flynn define al generalísimo como «a supreme military commander whose power is carried 
over, by extra-constitutional means, to the civil domain» (1976, p. 2). 



27 

 

BARBARIE : EL PREJUICIO RACIONALIZADO  
 

Los miembros de la oligarquía greco-romana debieron afrontar la cuestión de la alteri-

dad, la «cuestión del Otro» (Todorov, 1987). Ello se debe a «la costumbre humana de 

construir identidades y trazar límites» (Bauman, 2008, p. 89). La alteridad puede residir 

en el interior del mismo cuerpo social o en lugares lejanos y desconocidos. Frente a la 

cuestión del Otro, la sociedad adopta dos posiciones ideales: la asimilación, es decir, la 

proyección de los propios valores sobre el Otro y su consideración como ser humano 

completo; o la diferenciación e inferiorización (Todorov, 1987). Asimilado o rechazado, 

el Otro es reducido a una categoría capaz de englobar a las más diversas gentes y de 

atribuirles un conjunto de estereotipos, si bien la estereotipación por rechazo, convertida 

en convicción profunda, suele degenerar en prejuicio y muerte (Maalouf, 2001). 

Uno de los esquemas de alteridad más importantes de la Antigüedad Clásica fue 

el articulado en torno a la categoría griega del bárbaro (βάρβαρος). El término, que pro-

cede de una raíz indoeuropea onomatopéyica para designar a personas con dificultades 

en el habla —compárese con ‘bereber’ o ‘tartamudo’—, constituyó un marcador etno-

centrista y lingüístico con más paralelos de los que pudiera parecer en un principio.36 

Según Dubuisson (2001), la palabra ‘βάρβαρος’ se documenta por vez primera 

en un fragmento del poeta espartano Alcmán datado en torno al siglo VII a. E.37 Hasta el 

                                                           
36El etnocentrismo del ser humano se nos indica en una sentencia magistral de Heródoto que sobrecoge 
por su actualidad (Hdt. III, 38, 1): «En efecto, si a todos los hombres se les diera a elegir entre todas las 
costumbres, invitándoles a escoger la más perfecta [νόμους τοὺς καλλίστους], cada cual, después de una 
detenida reflexión, escogería para sí las suyas; tan sumamente convencido está cada uno de que sus pro-
pias costumbres son las más perfectas». En el siglo V a. E., el etnocentrismo era un fenómeno corriente: 
«Los egipcios llaman bárbaros a todos los que no hablan su misma lengua» (Hdt. II, 158, 5). El término 
egipcio para designar al extranjero era ḏrḏri . Parece que estamos ante una reduplicación del sustantivo 
egipcio para  el castellano ‘límite’, sólo que Heródoto la asimiló a la onomatopeya ‘brbr’ por razones 
obvias (Dubuisson, 2001). En Hdt. III, 79, el historiador nos informa sobre el prejuicio étnico que los 
medos sentían por los magos: instituyeron una festividad, la Magofonía, que conmemoraba la masacre de 
decenas de magos a manos de los persas. En Hdt. IV, 76, se nos dice que «los escitas también evitan a 
toda costa adoptar costumbres extranjeras, sean del pueblo que sean, pero principalmente griegas». Otros 
ejemplos de etnocentrismo se dan entre pueblos tan dispares como los chinos, los judíos o los indios che-
yenes. Los eslavos, en particular, denominan a los alemanes «mudos» o «tartamudos», que son las acep-
ciones genérica y dialectal de ‘némoy’ (немой); a su vez, el etnónimo ‘eslavo’ significa directamente 
«esclavo» (Dubuisson, 2001). Aunque carezca de connotaciones peyorativas, recuérdese que el idioma 
vascuence distingue entre «vascoparlantes» (euskaldunak) y «hablantes de otras lenguas distintas al vas-
cuence» (erdaldunak), cualesquiera que ellas sean —castellano o francés, chino o zulú, no importa. 
37El fr. 10a, 1, 42. Con anterioridad, los poemas homéricos muestran marcadores lingüísticos similares, 
como ἀγριόφωνος (Hom. Od., VIII, 294), ἀλλόθροος (Hom. Od. XIV, 43) y, lo que es más interesante, 
βαρβαρόφωνος (Hom. Il. II, 867). 



28 

 

primer cuarto del siglo V a. E., el concepto emerge otras cuatro ocasiones, eclosionando 

su uso a partir de las Guerras Médicas (499-449).38 

Entre los siglos V y IV a. E., la categoría del bárbaro fue sometida a un proceso 

de racionalización por las disciplinas científicas de la época —filosofía, historia, geo-

grafía, medicina.39 El resultado de este proceso de racionalización arribó hacia finales 

del siglo III a. E. en forma de un sistema de alteridad que incidía, sobre todo, en marca-

dores de tipo cultural a los cuales se aplicaba una óptica etnocentrista y, en ciertos mo-

mentos, determinista. Con toda probabilidad, fue Tito Livio quien, por influencia grie-

ga, introdujo la categoría del bárbaro en la literatura romana, sustituyendo otras expre-

siones autóctonas como externae gentes (Dauge, 1981; Isaac, 2004; McCoskey, 2012).40  

Este sistema de alteridad fue, en realidad, un «sistema asistemático». A lo largo 

de los siglos, mantuvo tres características generales: su punto de vista etnocéntrico, su 

insistencia en marcadores de tipo cultural y su extraordinaria variedad teórica. No es lo 

mismo el bárbaro de Heródoto que el bárbaro de Estrabón; el de Estrabón que el de 

Amiano Marcelino. Tampoco la «escala de la barbarie» es la misma en todos los autores 

clásicos. Tanto la variedad de los argumentos teóricos desplegados a la hora de construir 

al bárbaro cuanto la de los marcadores culturales que discriminan civilización de barba-

rie pueden explicarse en función de la coyuntura histórica y del autor. Cuestiones como 

el carácter de las relaciones mantenidas con un pueblo, las escuelas de pensamiento im-

perantes en una época, la formación y las experiencias personales de un autor junto al 

propósito de su obra influyen, qué duda cabe, en la construcción del bárbaro y de la es-

cala de la barbarie.41  

                                                           
38 Sigo en este recuento a Tuplin (en Tsetskhladze, 1999), que atestigua los siguientes ejemplos para la 
citada horquilla temporal: Anacreonte 423 + S 313.6, con el sentido de solecismo; Hecateo 1F119, quien 
observa que el Peloponeso fue poblado por bárbaros antes que por los griegos; Corina 4P, un fragmento 
descontextualizado de la poetisa; y Heráclito 22B107, célebre fragmento donde el adjetivo ‘bárbaro’ 
conserva todavía el sentido lingüístico (Bernabé, 1995, fr. 107): «Malos testigos para los hombres los ojos 
y los oídos de quienes tienen espíritus que no comprenden su lenguaje [lit. “almas bárbaras”]».  
39 Ya hemos dicho que los poemas homéricos contenían referencias al lenguaje. El hábitat, el aspecto 
físico, las costumbres o las instituciones políticas de los pueblos de la ecúmene fueron también marcado-
res corrientes con anterioridad al siglo V a. E. Me parece propicio remarcar estas cuestiones porque el 
magnífico trabajo de Edith Hall (1991) puede llevar a pensar que la categoría del bárbaro surgió de la 
nada en pleno siglo V a. E. (Vasilescu, 1989; Tuplin, en Tsetskhladze, 1999). 
40 Plauto todavía utilizaba el término en sentido lingüístico (Ruge, 1970). Livio, Ab urbe condita V, 36, 9. 
se refiere con él a los galos senones. La helenización de Roma jugó un rol destacado en este proceso de 
transmisión cultural. Pero también la coyuntura histórica, muy conflictiva hasta el año 31 a. E., que propi-
ció la contratación de compañías de mercenarios, la captura de prisioneros de guerra, la presencia de 
gladiadores y esclavos o la implantación de nuevos cultos religiosos. Todos estos factores llevaron la 
figura del bárbaro a buena parte de la sociedad (Dauge, 1981). 
41

 De la bibliografía consultada, ningún investigador ofrece una explicación unitaria al respecto.  Alonso 
del Real (1972, p. 40) establece diversos «grados de barbarie», igual que Jacob (2008, p. 207). Del Real 
(1972, pp. 12-14) habla de «bárbaro de nivel cultural no inferior», «bárbaro de nivel inferior», «bárbaro 



29 

 

i) Sobre los aires, aguas y lugares —y los “genes” 
 

Desde un punto de vista teórico, el proceso de racionalización del bárbaro poseyó dos 

grandes cadenas de transmisión: el determinismo ambiental y la teoría aristotélica de la 

esclavitud natural (Dauge, 1981; Isaac, 2004; McCoskey, 2012). El determinismo am-

biental fue elaborado por los autores del Corpus Hipocrático, por Eratóstenes y por Po-

sidonio a partir de la noción de ecúmene (οἰκουμένη, orbis terrarum).42 La ecúmene era 

subdividida en cinco regiones climáticas desde un punto de vista etnocentrista: dos fran-

jas cálidas, dos franjas frías y una templada. Tanto los griegos cuanto los romanos se 

situaron en esta última. El reconocimiento de franjas climáticas, en especial de una fran-

ja templada que permitía eludir los extremos y hacer acopio de múltiples cualidades, 

posibilitó la repartición de zonas de inferioridad y justificó el imperialismo romano en 

base a la secuencia «equilibrio-integridad-hegemonía» (Dauge, 1981; Isaac, 2004). El 

texto fundador del determinismo ambiental es Sobre los aires, aguas y lugares, un tra-

tado del Corpus Hipocrático sumamente interesante y muy rico en matices que analizaré 

en las líneas siguientes.  

El llamado Corpus Hipocrático comprende más de cien obras compuestas en di-

versos dialectos griegos y unas treinta en latín (Edelstein, 1963). Su redacción comenzó 

a finales del siglo V e inicios del IV a. E., pero no fue la obra de un solo hombre ni 

tampoco de una sola escuela: junto a los planteamientos del legendario Hipócrates de 

Cos y sus alumnos se distingue la impronta, por ejemplo, de Eurifonte de Cnido y sus 

discípulos (Harris, 1973; Jouanna, 1974). 

El hecho de que estemos ante una colección heterogénea en su contenido y auto-

ría ha ocasionado enormes quebraderos de cabeza a los estudiosos. Los filólogos han 

abordado la «cuestión hipocrática» con denuedo, siguiendo un doble procedimiento: en 

                                                                                                                                                                          

extraliminar o intraliminar» y «bárbaros sabios» desde la mentalidad de una alta cultura. Aujac  (1966, p. 
105) distingue «pueblos científicos» como los caldeos, los fenicios o los egipcios. Mitchell intuye que la 
integración de macedonios y epirotas en la Hélade «fluctuated, depending on circumstances and attitu-
des» (Mitchell, 2007, p. 205 ). También Lonis (1981) reconoce la importancia de la coyuntura en la per-
cepción romana de los etíopes. Sobre la hostilidad al bárbaro por parte de Amiano Marcelino, François 
Paschoud (1967, p. 45) alude a la promoción social de los bárbaros y a los prejuicios de intelectual del 
historiador. Alain Chauvot concluye que (1998, 406): «l’opinion d’Ammien sur les barbares est donc fort 
complexe […] La clef de cette attitude est sans doute à rechercher dans la culture et l’expérience 
d’Ammien, mais aussi dans son écriture, qui lui fait revivre son expérience et mettre en œuvre sa cultu-
re». 
42 El concepto de «tierra habitada» ha sido muy debatido por los historiadores. Normalmente, distinguía 
tres continentes, Asia, Libia y Europa, de límites un tanto vagos. Al Norte, podían situarse en Macedonia 
o Tracia; al Este, en la India; al Sur, quizás en la actual Sierra Leona; al Oeste, en las columnas de Hércu-
les —aunque casi toda la parte occidental fue tierra incógnita hasta la conquista romana de Galia e Hispa-
nia (McCoskey, 2012).  



30 

 

primer lugar, el estudio de las referencias externas con objeto de discernir qué obra pod-

ía ser atribuida con seguridad a Hipócrates; a continuación, el estudio de las referencias 

internas con objeto de pergeñar un canon depurado. Pese a sus loables intentos, la única 

conclusión verídica es que, a la altura del siglo III a. E., existía ya un Corpus Hipocráti-

co coherente, a juzgar por la publicación de ediciones críticas, comentarios y glosa-

rios.43 

Centrémonos ahora en Sobre los aires….44 Este tratado representa un verdadero 

escrito fundacional, siendo pionero en múltiples aspectos: constituye la primera formu-

lación de una teoría del clima, la primera reflexión coherente sobre las diferencias físi-

cas y morales entre los pueblos, el primer tratado de climatología médica de toda la lite-

ratura occidental, el primer escrito de antropología y el testimonio más antiguo de la 

antítesis νόμος/φύσις. Debió de ser redactado a comienzos del siglo IV a. E.45 

En sus orígenes, el tratado era un manual destinado a médicos itinerantes. Su es-

tructura es muy clara: un preámbulo donde se enumeran los diferentes puntos sobre los 

que el médico debe retener atención al llegar a una ciudad desconocida (Hp. Aer. 1-2); 

un desarrollo del prólogo y una primera parte que examina los vientos, el suelo, las 

aguas y las estaciones (Hp. Aer. 3-11); una segunda parte, donde la medicina desembo-

ca en la etnografía, y la comparación entre Europa y Asia explica las principales dife-

rencias físicas y morales que separan a sus pobladores (Hp. Aer. 12-24). En conjunto, 

Sobre los aires… ofrece una antropología general donde la explicación de las diferen-

                                                           
43 Considérese una de las referencias externas más fiables, esto es, Platón, Fedro 270c-ss, para mostrar las 
dificultades que entraña el Corpus. El filólogo topa en este pasaje con hasta tres inconvenientes. En pri-
mer lugar, Platón hace referencia a los métodos hipocráticos más que a su teoría médica. En cualquier 
caso, el método descrito debe interpretarse a la luz del parlamento de Sócrates en Fedro 270d, 1-7, que, 
según parece, no reproduce las palabras de Hipócrates. Si, aun con todo, deseamos continuar, debemos 
precisar el léxico de Sócrates, que puede remitir a contextos tan dispares como la metafísica o las ciencias 
naturales dependiendo de la acepción que recojamos. Por todo ello, Wilamowitz y Edelstein avanzaron, a 
comienzos del siglo XX, una hipótesis desalentadora, subscrita por Lloyd (1975, p. 189): «[*El Corpus] 
contained quite disparate and heterogeneous works […] It may be that some of Hippocrates’ work has 
come down to us in the Corpus, but we cannot now prove this, nor determinate which his work is». 
44 Sigo en la contextualización del tratado la copiosa introducción escrita por Jacques Jouanna para la 
edición de Sobre los aires, aguas y lugares en Les Belles Lettres, que ocupa las páginas 7-184 del tomo. 
45 O, quizás, a finales del siglo V a. E. Esta última es una hipótesis personal que sugiero poniendo sobre la 
mesa dos argumentos. En primer lugar, que la antítesis φύσις/νόμος se produjo durante los últimos dece-
nios del siglo V a. E. y a lo largo de todo el siglo IV a. E. Está presente en los libros más recientes del 
Corpus Hipocrático, pero no en una etapa presofística, cuando ambos elementos cooperaban armónica-
mente entre sí, como sucede en muchos pasajes de Sobre los aires… (López Férez, 1975). En segundo 
lugar, observa Hartog que (2003, p. 47, n. 28): «para la descripción del territorio [*Escitia] emplea 
[*Heródoto] prácticamente los mismos términos que en la definición dada por el tratado Sobre los aires, 
aguas y lugares». Si el Autor de nuestro tratado no se inspiró en las informaciones de Heródoto, tendría-
mos, de nuevo, la posibilidad de una fecha de redacción más temprana. 
 



31 

 

cias físicas y morales entre los pueblos por el clima y, eventualmente, las leyes, se enri-

quece incluyendo factores físicos secundarios como la radiación solar y las aguas. 

Nuestro análisis de Sobre los aires… va a considerar, ante todo, el bloque asiáti-

co de la segunda parte del texto (Hp. Aer. 12-16). Comienza el autor exponiendo sus 

propósitos: explicar las diferencias entre Europa y Asia escogiendo para ello a los pue-

blos más importantes y distintos entre sí.46 Hp. Aer. 12-16 se centra en Asia. Sitúa, en 

primer lugar, a los pueblos asiáticos que menos divergen entre sí debido a la estabilidad 

del clima (Hp. Aer. 12). Estos pueblos son los que habitan Jonia (Hp. Aer. 12, 2-6) y 

Libia y Egipto (Hp. Aer. 12, 6-ss), aunque este último pasaje se ha perdido. En segundo 

lugar, el autor focaliza su discurso en los pueblos asiáticos que más difieren entre sí, 

aquellos que pueblan la laguna Meótide (Hp. Aer. 13-15). Los pasajes se centran enton-

ces en los macrocéfalos (Hp. Aer. 14) y los habitantes del río Fasis, en la Cólquide (Hp. 

Aer. 15). Finaliza el bloque asiático con un pasaje que, funcionando a modo de colofón, 

examina la moral y el carácter de los pueblos asiáticos (Hp. Aer. 16). 

El autor anticipa cuáles son las diferencias esenciales entre Asia y Europa alu-

diendo a la naturaleza de sus tierras y al carácter de sus habitantes.47 Seguidamente, 

señala las estaciones como causa principal de las diferencias.48 Ahora bien, la generali-

zación es matizada. Tampoco en toda Asia se dan las mismas condiciones: la región 

más favorecida es Jonia debido a su clima templado (Hp. Aer. 12, 4). De ahí que la si-

tuación de Jonia se compare con la primavera en Hp. Aer. 12, 6. Con anterioridad, el 

autor había realizado una observación análoga a escala ciudadana y no regional.49 Así 

                                                           
46 Hp. Aer. 12, 1: «[…] Quiero mostrar cuánto difieren [*Asia y Europa] mutuamente en todo; y, con 
referencia al aspecto de sus pueblos, en qué se distinguen y, además, que no tienen ningún parecido entre 
sí. Sería largo un discurso sobre todos sus pueblos, pero acerca de los más importantes y distintos voy a 
decir cómo me parece a mí que son». 
47  Hp. Aer. 12, 2: «Afirmo que Asia es muy distinta de Europa en la naturaleza de todos los productos de 
la tierra y también en la de sus hombres. Efectivamente, en Asia todo es más hermoso y mayor; el país 
está más cultivado y el carácter de sus habitantes es más dulce y sosegado». 
48 Hp. Aer. 12, 3: «La causa de eso es la mezcla de las estaciones, porque Asia está situada en medio de 
los lugares de salida del sol, mirando hacia Oriente y bastante lejos del frío. Crecimiento de las cosechas 
y aptitud para el cultivo los ofrece en grado sumo, siempre que no haya nada que predomine de forma 
violenta, sino que el equilibrio prevalezca en todo». 
49 Hp. Aer. 5: «Las [*ciudades] que están orientadas hacia la salida del sol son, como es natural, más 
sanas que las que miran hacia el Norte y que las orientadas hacia los vientos calientes, aunque sólo haya 
un estadio de separación entre ellas. Pues, en primer lugar, el calor y el frío son más moderados y, 
además, todas las aguas orientadas hacia la salida del sol son, por fuerza, claras, de olor agradable, y 
blandas. No se produce niebla en esa ciudad, pues lo impide el sol cuando se levanta y resplandece. Efec-
tivamente, por la mañana domina aquel por lo general. Los habitantes, por su aspecto, gozan de buen 
color y vigor, más que en cualquier otro sitio, si no lo impide algunas enfermedad. Tienen la voz clara y 
son mejores en actitud e inteligencia que los orientados hacia el Norte, del mismo modo que son también 
mejores los demás seres que nacen en este lugar. La ciudad así orientada se parece muchísimo a la prima-
vera por la moderación del calor y del frío. Las enfermedades son menos numerosas y más flojas, y se 



32 

 

pues, las generalizaciones sobre Asia se gradúan regulando la óptica a nivel local, re-

gional y continental: el clima influye en el individuo y en los pueblos; también en las 

ciudades, las regiones y los continentes. 

Las matizaciones alcanzan igualmente al colofón sobre la moral y el carácter de 

los asiáticos. La indolencia (ἀθυμίης) y la cobardía (ἀνανδρείης) son las características 

esenciales de los asiáticos, y la causa principal (αἴτιαι) de estas características es el cli-

ma (Hp. Aer. 16, 1). No obstante, advierte el autor, «los asiáticos son diferentes entre sí, 

unos, mejores, y otros, peores» (Hp. Aer. 16, 5). Las diferencias morales y psicológicas 

de los pueblos asiáticos son producto de sus instituciones políticas (τοὺς νόμους): 

«Aunque uno sea por naturaleza valiente y animoso, se ve apartado de su forma de pen-

sar por obra de las instituciones» (Hp. Aer. 16, 4). Por eso, aunque la monarquía sea el 

régimen político más común en Asia y consolide la indolencia y cobardía de los asiáti-

cos, aquellos pueblos con otros regímenes políticos poseen características bien distin-

tas.50 He aquí, igualmente, cómo la cooperación entre naturaleza y costumbre puede 

relativizar el determinismo ambiental. 

La fuerza de la costumbre reaparece en el pasaje que el autor dedica a los ma-

crocéfalos (Hp. Aer. 14). El pasaje, abundante en las descripciones físicas que tan lla-

mativas han resultado a los historiadores, explica el alargamiento artificial del cráneo 

practicado por los macrocéfalos incardinando los conceptos de φύσις y νόμος en una 

“teoría genética” primitiva, la pangénesis.51 

                                                                                                                                                                          

parecen a las que sobrevienen en las ciudades orientadas hacia los vientos calientes. Las mujeres son allí 
muy fecundas y dan a luz con facilidad». 
50 Hp. Aer. 16, 5: «He aquí una gran evidencia: aquellos que en Asia, griegos o bárbaros, no se someten a 
un señor sino que se autogobiernan y soportan las mayores pruebas por su cuenta, son los más combativos 
de todos». En el bloque europeo, el Autor recuerda (Hp. Aer. 23, 4): «También en Europa hay pueblos 
que difieren unos de otros en estatura, aspecto y valentía». 
51 Hp. Aer. 14, 2-3: «[*Los macrocéfalos] Piensan que los que tienen la cabeza más grande son los más 
nobles. En cuanto a la costumbre, ocurre lo siguiente: tan pronto como nace el niño, modelan con las 
manos su tierna cabeza, cuando todavía está blando, y la obligan a crecer en longitud aplicándole venda-
jes e instrumentos adecuados, bajo cuyos efectos se rompe la forma redonda de la cabeza y aumenta, en 
cambio, la longitud». Según Jouanna (2003, p. 305, n. 2), la deformación artificial del cráneo para dotar a 
la cabeza de un aspecto más bello y noble es una práctica atestiguada en numerosas partes del mundo y en 
diversas épocas. En la Edad Antigua, la arqueología ha constatado su existencia en Chipre y Licia, pero 
no en el territorio de los macrocéfalos. Por lo que respecta a la pangénesis, defendía que el embrión era 
una manifestación de las estructuras preformadas en el esperma. Ofrecía una explicación más racional y 
comprensible que la encefalogénesis y la hematogénesis (De Ley, 1980). Existen otras referencias tem-
pranas, como Demócrito, 68A141; Alcmeón, 24A13-14, B3; Parménides, 28A, 53-54, B, 17-18; Empé-
docles, 31A 81-2, B 63, 65, 67. Es criticada por Aristóteles, Reproducción de los animales 721b-726ª 
(Tuplin, en Tsetskhladze, 1999, p. 66). 
 



33 

 

Asegura el autor que «al principio, fue la costumbre la mayor responsable de la 

longitud de la cabeza de los macrocéfalos, pero, ahora, también la naturaleza se une a la 

costumbre» (Hp. Aer. 14, 2). Y precisa (Hp. Aer. 14, 4):  

 

«[…] Transcurrido el tiempo, el rasgo entró en la naturaleza [προϊόντος ἐν φύσει 
ἐγένετο], de tal suerte que la costumbre no impone ya su fuerza. En efecto, el semen 
[γόνος] procede de todas las partes del cuerpo: de las partes sanas, el sano; de las en-
fermas, el enfermo. Por tanto, si, por lo general, de padres calvos nacen hijos calvos, 
de padres bizcos, hijos bizcos, y el mismo razonamiento sobre el resto de la figura, 
¿qué impide que también de un macrocéfalo nazca un macrocéfalo? Pero, ahora, ya 
no se dan igual que antes (las cabezas alargadas), pues la costumbre ya no tiene 
fuerza, a causa del trato con otros hombres». 

 

La última frase del extracto parece aminorar el determinismo, tal y como sucedía 

en otros pasajes. Sin embargo, la medicina antigua solía atribuir al clima una influencia 

directa en las características de la sangre, hasta el punto de que algunos investigadores 

han considerado ciertos tratados del Corpus Hipocrático como ejemplares de una «bio-

logía meteorológica» (Duminil, 1983, p. 217). Dos pasajes de Sobre los aires… subra-

yan la influencia del clima en las características del semen.52 Si, tras las innúmeras alu-

siones de la literatura antigua al clima, al hábitat e incluso a la dieta de los pueblos, de-

bemos sobreentender una influencia directa en las características de los fluidos corpora-

les, entonces, toparíamos con un velado y férreo determinismo ambiental y sanguíneo, 

acaso una verdad tan admitida que no requiriera argumentación entre los siglos V y IV 

a. E. Pero, por el momento, semejante sugerencia sólo puede tomarse como conjetura 

levantada en el silencio. 

Todos estos pasajes han llevado a insinuar que el autor de Sobre los aires… pod-

ía pensar genéticamente.53 El mismo Tuplin, sin embargo, ha reconocido que «a more 

probable conclusion is (again) that our author has not thought his analysis nearly as sys-

                                                           
52 Hp. Aer. 19, 5: «Pues, cuando las estaciones son parecidas, no se produce ni destrucción ni deterioro en 
la coagulación del semen [γόνου ξυμπήξει], de no ser en caso de alguna necesidad forzosa o enferme-
dad». También Hp. Aer. 23, 1-2: «Los demás habitantes de Europa se distinguen entre sí tanto en estatura 
como en figura, por obra de los cambios de estación, porque estos son grandes y frecuentes; y, además, se 
producen calores violentos, inviernos rigurosos, muchas lluvias, y, por el contrario, sequías largas y vien-
tos, causas por las que acontecen cambios numerosos y de todo tipo. Como cabe esperar, eso lo nota tam-
bién la generación en el momento de la coagulación del semen, y resulta distinta e, incluso en el mismo 
individuo, no es la misma en verano que en invierno, ni con tiempo lluvioso que con seco. Por esta razón, 
creo yo, el aspecto de los europeos es más variado que el de los asiáticos y su estatura es muy diferente, 
en consonancia con cada ciudad. Efectivamente, los daños experimentados en la coagulación del semen 
son más numerosos cuando los cambios de las estaciones son frecuentes que cuando son parecidas e, 
incluso, iguales».  
53 Tuplin (en Tsetskhladze, 1999, p. 66): «[…] “Technical” genetics turns up in another context, when the 
author adduces pangenesis (the view that the seed is drawn from all parts of a parent body) to prove that 
acquired characteristics, the longheads of Macrocephali, can be inherited […] So our author can think 
genetically». 



34 

 

tematically as we would like» (en Tsetskhladze, 1999, p. 66). En efecto, pasajes como el 

de las mujeres de los saurómatas, cuya amputación del pecho no se transmite heredita-

riamente, hacen pensar en que el sistema de alteridad del bárbaro fue, en realidad, un 

sistema bastante asistemático, incluso dentro de un mismo tratado.54 

 

ii) Esclavos por naturaleza 

 

Abandonemos el determinismo ambiental y centrémonos en la teoría aristotélica de la 

esclavitud natural, segunda cadena de transmisión en la racionalización de la barbarie. 

La teoría aristotélica de la esclavitud natural constituye el ejemplo de reflexiones acerca 

de la esclavitud más completo disponible para la Edad Antigua. El núcleo de esta teoría 

se concentra en el primer libro de la Política, en concreto en las líneas comprendidas 

entre 1253b y 1255b, según la paginación de Immanuel Bekker; pero las referencias a la 

institución de la esclavitud salpican el resto de la obra y de la producción filosófica de 

Aristóteles (384-322). Nosotros nos hemos limitado a examinar únicamente la Política. 

La redacción del primer libro de la Política quizás sea anterior a la Ética a 

Nicómaco (Garnsey, 1996), toda vez que nuestro filósofo habría necesitado conceptuali-

zar el estatus del esclavo para después poder reflexionar sobre la virtud. Los inicios del 

tratado polemizan con Sócrates y Platón, quienes identificaban como idéntico el go-

bierno de la casa (οἶκος) y el de la ciudad (πόλις). Aristóteles, por el contrario, se pro-

puso demostrar este error mediante un escrutinio de la ciudad, que es descompuesta en 

sus partes esenciales (Arist. Pol. I, 1253a3). 

La forma de vida en comunidad más rudimentaria es la casa; ella colma las ne-

cesidades básicas de todo ser humano: la reproducción y la seguridad.55 La aldea, esa 

«colonia de la casa» (ἀποικία οἰκίας), por utilizar la expresiva definición aristotélica, es 

la comunidad primigenia que contiene varias casas y sacia las necesidades no cotidianas 

                                                           
54 Hp. Aer. 17, 3: «Carecen del seno derecho, pues, cuando son niñas, aún de corta edad, sus madres les 
aplican al seno derecho un aparato de bronce, construido con tal finalidad, tras haberlo puesto al rojo; el 
pecho se quema, de suerte que se anula su desarrollo y transmite todo su vigor y plenitud al hombro y 
brazo derechos». 
55 Arist. Pol. I, 1252a2: «[...] En primer lugar, es necesario que se emparejen los que no pueden existir 
uno sin el otro, como la hembra y el macho con vistas a la generación –y esto no en virtud de una deci-
sión, sino como en los demás animales y plantas; es natural la tendencia a dejar tras sí otro ser semejante 
a uno mismo, y el que manda por naturaleza y el súbdito, para su seguridad». Aparece en estas líneas un 
primer indicio de jerarquización natural que debe relacionarse con el argumento desplegado por Aristóte-
les en Pol. I, 1260a.  



35 

 

del ser humano. Pero la forma naturalmente más perfecta de vida en comunidad es la 

ciudad.  

La ciudad es el fin de las dos comunidades anteriores porque ostenta el nivel 

más elevado de autosuficiencia. La importancia de la ciudad en el pensamiento aristoté-

lico es excepcional: el ser humano es un animal social y político (πολιτικὸν ζῷον) por-

que posee el don del habla. Por otro lado, el fin del ser humano es el bien vivir (εὖ ζῆν) 

y la felicidad (εὐδαιμονίας). Pero, para nuestro filósofo, la felicidad consiste en el «ejer-

cicio y uso perfecto de la virtud» (Arist. Pol. VII, 13, 1332a5); y la virtud por excelen-

cia sólo puede practicarse en la comunidad social más perfecta —la ciudad— puesto 

que es allí donde el ser humano manifiesta valores como la justicia mediante el lenguaje 

(Arist. Pol. I, 2, 1253a11-12).  

Una vez delimitadas las partes de la ciudad, Aristóteles hizo lo propio con la ca-

sa. Las partes constitutivas de la casa son el amo y el esclavo, el marido y la esposa, el 

padre y los hijos; entre estas tres partes emergen tres tipos de relaciones: la heril, la 

conyugal y la procreadora. Juntas conforman la administración doméstica. Al lado de 

las tres partes constitutivas, se sitúa una cuarta, la crematística o arte de la adquisición, 

de carácter ambiguo. Aristóteles sólo examinó la relación heril y la crematística. Es aquí 

donde engastó el corazón de su teoría de la esclavitud natural, que consideró al bárbaro 

un esclavo por naturaleza porque uno y otro poseían la parte racional de sus almas so-

metida por la parte irracional (Arist. Pol. I, 1252b4).56 

Al terminar de leer los razonamientos aportados por Aristóteles para defender la 

existencia de esclavos por naturaleza, uno termina desconcertado. Montesquieu observó 

al respecto: «Aristóteles quiere probar que hay esclavos por naturaleza: lo que dice, no 

lo prueba» (Espíritu de las leyes XV, 7). En efecto, entre 1253b y 1255a, asistimos a 

una sucesión de argumentos circulares impropios de un pensador como el Estagirita.57 

                                                           
56 Arist. Pol. I, 1252b4: «[…] Bárbaro y esclavo son lo mismo por naturaleza». Tal es el pensamiento de 
Aristóteles, que, por otro lado, posee un significado práctico (Arist. Pol. VII, 1327b): «Los que habitan en 
lugares fríos y en Europa están llenos de coraje, pero faltos de inteligencia y de técnica, por lo que viven 
más bien libres, pero sin organización política o incapacitados para mandar en sus vecinos. Los de Asia, 
en cambio, son inteligentes y de espíritu técnico, pero sin coraje, por lo que llevan una vida de someti-
miento y esclavitud. En cuanto a la raza helénica [τῶν Ἑλλήνωνγένος], de igual forma que ocupa un lugar 
intermedio, así participa de las características de ambos grupos, pues es a la vez valiente e inteligente. Por 
ello vive libre y es la mejor gobernada y la más capacitada para gobernar a todos si alcanzara la unidad 
política.  
57 Considérese éste: «[...] El que, siendo hombre, no se pertenezca por naturaleza a sí mismo, sino a otro, 
ese es por naturaleza esclavo» (Pol. I, 4, 1254a6); o este otro: «Pues es esclavo por naturaleza el que 
puede ser de otro –por eso precisamente es de otro» (Pol. I, 5, 1254b9). Hay también quien ha subrayado 
las contradicciones internas de la teoría: «Y eso intenta hacer la naturaleza muchas veces, pero no siempre 
puede» (Pol. I, 6, 1255b8). 



36 

 

Paciencia: la piedra de toque para comprender a Aristóteles descansa en otros fragmen-

tos de su Política, y en concreto en Pol. I, 13, 1259b2-1260b (Smith, 1991). 

Aristóteles definió al esclavo como hombre (ἄνθρωπος), si bien procedió a cosi-

ficarlo: ese hombre era para el amo una posesión o bien (κτῆμα), pero una posesión 

animada (κτῆμά ἔμψυχον) como puede serlo el vigía para el piloto de una nave (Pol. I, 

4, 1253b1-1245a6). Llegado a este punto, el de Estagira se pregunta si los esclavos ate-

soran alguna virtud más allá de sus servicios corporales. La pregunta no es baladí: la 

negación de cualquier otra virtud equivale a arrebatarle la humanidad al esclavo; el re-

conocimiento lo aproxima a los varones de estatus libre; y el mero atisbo de la duda 

obliga a trasladar esta misma inseguridad al resto de relaciones que conformaban la ca-

sa, esto es, a la conyugal y a la procreadora, haciendo temblar la tesis de la jerarquiza-

ción natural: si gobernante y gobernado participan de la καλοκάγαθία, ¿por qué uno 

debe mandar y otro obedecer siempre? (Pol. I, 13, 1259b2-1260a5). Porque, arguyó 

Aristóteles, ambos participan de distinta manera en la virtud, ya que sus almas se estruc-

turan de manera distinta.  

Para Aristóteles, el alma se dividía en dos partes: la parte irracional, presente en 

el hombre desde niño, y la parte racional, que podía medrar cuando el niño se hiciera 

hombre. La parte irracional se identificaba con el rol del gobernado; la segunda, con el 

del gobernante. El alma de quien era amo por naturaleza sometía su parte irracional a la 

racional; las almas de quienes debían obedecer por naturaleza, a cambio, padecían una 

jerarquización deficiente de sus partes. Así, la parte racional del alma esclava apenas era 

capaz de domeñar a la parte irracional que sobre ella se enseñoreaba —en concreto, 

Aristóteles le amputó al esclavo la facultad deliberativa: «What made them [*los bárba-

ros] different was their perceived lack of higher-order intellectual skills». (Rosivach, 

1999, p. 152). 

 Esta desigual estructuración del alma se reflejaba no sólo en el lenguaje incom-

prensible de los bárbaros, sino también en la morfología del individuo.58 Lo que debe-

mos destacar es que esta malformación del alma conducía a que el esclavo, como el 

niño, participara de la virtud siempre en relación a un guía. Se establecía entonces una 

comunidad de intereses y obras, pero, en cualquier caso, el esclavo disponía únicamente 

de la virtud imprescindible para llevar a buen puerto sus tareas serviles. 

                                                           
58 «La naturaleza quiere incluso hacer diferentes los cuerpos de los libres y los de los esclavos: unos, 
fuertes para los trabajos necesarios; otros, erguidos e inútiles para tales menesteres, pero útiles para la 
vida política» (Pol. I, 5, 1254b10). 



37 

 

iii) Contra viento y marea: Estrabón, el estoicismo y el imperio 

 

En el año 281 a. E., Mitrídates se coronó primer rey del Ponto, una antigua satrapía per-

sa, y estableció una monarquía de corte helenístico que, ensalzando sus orígenes iranios 

y anatolios, comenzó a relacionarse con los reinos vecinos. Más de un siglo y medio 

después, Dorilao de Amiso, tatarabuelo de Estrabón, fue enviado por Mitrídates V (150-

121) a Tracia, Grecia y Creta con la misión de alistar compañías de mercenarios durante 

su singladura (Dueck, 2000). 

 El asesinato del monarca lo sorprendió en Cnoso. Allí permaneció, casándose 

con una macedonia de nombre Estérope, hasta que Mitrídates VI (120-63), hijo del di-

funto rey, adoptó como hermano al sobrino homónimo de Dorilao y lo nombró sumo 

sacerdote de Comana Póntica. Era el momento de regresar al Ponto llevando consigo a 

su familia. En el cortejo de vuelta se encontraba Lageta, uno de los hijos del anciano 

Dorilao y futuro abuelo materno de Estrabón (Dueck, 2000). 

Disfrutando de elevados puestos en la corte, la familia materna de Estrabón 

medró en prestigio y riqueza. Todo se truncó cuando Dorilao el Joven fue sorprendido 

intentando rendir el reino del Ponto a los romanos. El descubrimiento de la conspira-

ción, empero, no pudo evitar que Roma, alzada en potencia del Mediterráneo, terminara 

integrando el territorio en la provincia de Bitinia-Ponto, no sin desencadenar, entre los 

años 99-67 a. E., una serie de cruentas guerras de conquista denominadas por la histo-

riografía Guerras Mitridáticas (Dueck, 2000). 

Estos son los antepasados de Estrabón por lado materno; de su familia paterna 

nada sabemos. Acaso nuestro autor prefirió ocultarla porque no podía hacer gala de una 

genealogía tan conspicua o porque, directamente, poseía unos orígenes humildes 

(Dueck, 2000). Del propio Estrabón se ha dicho que significa «poco más que un nom-

bre» para el historiador contemporáneo (Cruz Andreotti, García Quintela y Gómez Es-

pelosín, 2009, p. 17). Su importancia no se corresponde con la información que sobre él 

disponemos, como sucede con la mayoría de los autores clásicos.59 

                                                           
59 Me atrevería a decir que ni siquiera el nombre proporciona seguridad: significa «bizco», y se trata de un 
mote de época tardorrepublicana del que nos informan Plutarco, la Suda y varios manuscritos medievales. 
Pudo haberlo adoptado de uno de los romanos ilustres con los que se relacionó, desde Elio Sejano a Pom-
peyo. O también pudo haberlo recibido de sus padres, sea como nombre propio, sea como tercer elemento 
de la onomástica romana. En ambos casos reflejaría el contexto bicultural de Oriente en el siglo I a. E., 
según Sarah Pothecary (Dueck, 2000; Cruz Andreotti, García Quintela y Gómez Espelosín, 2009). 



38 

 

Se supone que Estrabón nació el año 64 a. E. y murió el año 23 d. E., pero las 

fechas de nacimiento y defunción también han sido objeto de disputa.60 Más claro pare-

ce que nuestro autor nació en Amasia (Str. XII, 3, 15; XII, 3, 39), una ciudad del Ponto 

Central, situada a menos de cien kilómetros del Mar Negro. Se discute si murió en Ro-

ma o en su Amasia natal. 

Para Dueck, Estrabón era (2000, p. 85): «an educated Greek, descendant of a 

noble Pontic family which had inclined towards Rome at the time of the Mithridatic 

wars, and possibly a Roman citizen himself». En efecto, los mentores de Estrabón fue-

ron Aristodemo de Nisia, Jenarco de Seleucia y Tiranión de Amiso.61 Las amistades de 

Estrabón descollaron también por su magnitud intelectual: Atenodoro de Tarso, discípu-

lo de Posidonio, fue otro de los tutores de Augusto; los hermanos Boeto y Diodoto de 

Sidón consagraron su vida a la filosofía; y el orador Diodoro de Sardes aconsejó a Ci-

cerón mientras redactaba el De officis. Los viajes que realizó Estrabón a lo largo de su 

vida, aunque alejadosen ocasiones del ideal científico, le permitieron visitar los centros 

culturales más relevantes de su tiempo, como Alejandría, Nisia, Esmirna o Tarso 

(Honigmann y Aly, 1970; Dueck, 2000). 

Según parece, la obra maestra de Estrabón perteneció al género historiográfico, 

de manera que el geógrafo más importante que la Antigüedad nos ha legado sería más 

historiador que geógrafo.62 Los Ἱστορικὰ Ὑπομνήματα de Estrabón pretendían erigirse 

en continuadores de Polibio —tal y como hiciera Posidonio— añadiendo la óptica uni-

versal de Nicolás de Damasco y Pompeyo Trogo para relatar la historia de la ecúmene 

                                                           
60 La Suda nos dice que vivió en tiempos de Tiberio, lo que nos llevaría a los años 14-37 d. E. Niese pre-
tendió afinar algo más y, examinando todas las cláusulas temporales de la Geografía, utilizó Str. XII, 3, 
41 y Str. XII, 5, 1 para fijar la fecha de nacimiento de Estrabón en el año 64 a. E. El problema es que, 
como ha remarcado Sarah Pothecary, estas cláusulas temporales no serían referencias literales a la vida 
del autor, sino marcadores temporales que distinguirían entre dos épocas históricas: una, cuando el Ponto 
todavía era un reino independiente; otra, cuando el reino fue anexionado a Roma. Las cláusulas vendrían 
a significar «en nuestros días», sólo que la utilización de la primera persona del plural por Estrabón indu-
ciría a la confusión. El evento más reciente que se menciona en la obra es la muerte del rey Juba II de 
Mauritania y Libia (Str. XVII, 3, 7), de ahí que la muerte de Estrabón se haya situado en torno al 23 d. E. 
(Dueck, 2000). 
61El primero de ellos era nieto del mismísimo Posidonio de Apamea por parte de madre. Su padre fue 
Menécrates, que estudió con Aristarco y escribió un estudio comparativo de los poemas homéricos –la 
propia ciudad de Nisia poseía una magnífica biblioteca y un círculo de estudios homéricos. Los hermanos 
de Aristodemo fueron un gramático y un filósofo, Sóstrato y Jasón. Este último llegó a estudiar directa-
mente con su abuelo Posidonio. En cuanto al primo homónimo de Aristodemo, fue tutor de Pompeyo. El 
filósofo Jenarco de Seleucia fue tutor de Augusto. Tiranión, residente en Roma desde el 67 a. E., ayudó a 
Cicerón a organizar su biblioteca y educó a su sobrino Quinto (Dueck, 2000). 
62En Str. II, 5, 11, el autor se reconoce deudor de la tradición geográfica e historiográfica (Clarke, 1997). 
Quizás, como asegura Clarke (1999, p. 338), «Our problem as readers of ancient texts is that we have 
certain expectations about what constitutes ‘geographical’ and ‘historical’ works, expectations which are 
the products of a long history of the development of the modern academic subjects known as ‘geography’ 
and ‘history’». 



39 

 

desde la destrucción de Corinto en 146 a. E. hasta la desaparición del último reino 

helenístico, Egipto, en 31 a. E. De sus cuarenta y siete libros originales se nos han pre-

servado diecinueve fragmentos citados por Flavio Josefo, Tertuliano y Plutarco 

(Honigmann y Aly, 1970; Clarke, 1997; Alonso Núñez, en Cruz Andreotti, 1999; 

Dueck, 2000). 

Debido a esta lamentable pérdida, Estrabón ganó la eternidad a través de su 

Geografía.63 Es probable que el periodo de composición de la obra se alargara entre los 

años 18 y 24 d. E., siguiendo las indicaciones de Dueck (1999).64 

El objetivo primordial de Estrabón, a juicio de Dueck (2000), era la medición del 

mundo habitado y conocido reflejando el cambio humano. El concepto de ecúmene del 

cual partió nuestro autor era el de Eratóstenes y Posidonio: una isla, en medio del Océa-

no, que alcanzaba 30 mil estadios de latitud por 70 mil de longitud. La ecúmene estra-

boniana fue dividida en dos franjas climáticas frías, dos cálidas y dos templadas a am-

bos lados del Ecuador (Str. II, 3, 1).65 El mundo habitado comprendía tres continentes 

—Europa, Asia y Libia— cuyos límites eran India, Iberia-Mauritania, Escitia-Céltica y 

Etiopía. El centro del mundo era Delfos, y se tenía constancia de lugares maravillosos 

como Tule o Taprobane (Dueck, 2000). 

Las fuentes manejadas por Estrabón en su Geografía son bien diversas. Homero 

ocupa una posición especial y es el gran ídolo de Estrabón, sobre todo en los libros I y II 

                                                           
63 Estrabón se refiere a su obra por medio de diversos nombres: geografía, corografía, periégesis… Las 
fuentes tardías aportan otras denominaciones. Así, Valerio Harpocración, un lexicógrafo del siglo II d. E., 
la llama Geographoumena. Ateneo de Náucratis y el historiador bizantino Jordanes se refieren a ella con 
el título Geographika, al igual que la mayoría de los manuscritos medievales. La Suda ofrece Geographia 
(Dueck, 2000). 
64 Las primeras conjeturas eruditas acerca de la fecha de redacción de la Geografía afloraron entre los 
siglos XVI y XVII, y fueron lanzadas por editores como Hopper (Basilea, 1549), Xylander (Heidelberg, 
1571) y Casaubon (París, 1620). Quien primero planteó una hipótesis filológica rigurosa fue Fabricius 
(Hamburgo, 1717), para el que, apoyándose en Str. IV, 6, 9, el año 19 d. E. se situaba como año de redac-
ción de buena parte de la obra. Los años 18-19 d. E. fueron mantenidos como fecha de redacción por 
Niese (1878), aludiendo de nuevo a las cláusulas temporales. Esta hipótesis de la fecha de redacción única 
fue contestada por Pais (1908), quien propuso una doble fecha de composición señalando al 7 a. E. y el 18 
d. E. La hipótesis de la doble fecha ha sido subscrita, entre otros, por Syme (1955). A mi entender, Danie-
la Dueck plantea una hipótesis mucho más modesta y fiable (1999, p. 478): «The earliest date of the pe-
riod of writing may be found in the early passage [*Str. IV, 6, 9] where Strabo gives an exact notation by 
fixing an accurate chronological interval between a known date in the past and the time in which he is 
writing (“now”). The later date should be that of the latest event metioned in the whole work. According-
ly, it is probable that Strabo wrote his “Geography” towards the end of his life, probably in the years 18-
24 d. E., and descriptions which reflect earlier times are the result of his early sources and of his notes and 
are not indicative of the time of composition». 
65 La división climática de la ecúmene toma como referencia el paralelo de Rodas y el meridiano del Nilo. 
El Ecuador divide así el globo en dos hemisferios, uno boreal y otro austral. En el primero, se encuentra 
la zona templada. La partición es fiel reflejo de las zonas celestes y «aux yeux du géographe, ont une 
utilité practique, une existence concrète; elles correspondent à des diversités manifestes de conditions de 
vie» (Aujac, 1966, p. 149). 



40 

 

(Aujac, 1966; Dueck, 2000). La terminología y los métodos descriptivos de los periplos 

son perceptibles en ciertos pasajes. La concepción estraboniana de la geografía, una 

disciplina que, por su polimatía, concierne más que ninguna otra al filósofo (Str. I, 1, 1), 

introduce elementos procedentes tanto de la geografía matemática —cartografía, astro-

nomía, aritmética, geometría— cuanto de la geografía descriptiva, más interesada en la 

topografía, la zoología y la botánica. De ahí que Eratóstenes, Hiparco y Posidonio sean 

autores frecuentemente citados. El pragmatismo de Polibio impregna la Geografía como 

obra destinada al estratega y al hombre de Estado (Dueck, 2000; Jacob, 2008).  

Todos estos materiales fueron procesados y ordenados en diecisiete libros, dieci-

siete unidades temáticas y estilísticas que poseyeron un impacto limitado en su propia 

época, a diferencia de la obra historiográfica de Estrabón. La primera referencia a la 

Geografía —en concreto, a los libros VIII y X— la proporciona Valerio Harpocración 

en el siglo II d. E. Ateneo de Náucratis, a comienzos del siglo III d. E., alude al libro III. 

Las siguientes referencias llegan en el siglo V d. E. de la mano de Juliano de Ascalón.66 

Aunque no lo citan directamente, la influencia de Estrabón se adivina en diversos auto-

res entre los siglos II y XVII d. E., tales como Ptolomeo, Dionisio Periegeta, Prisciano 

el Gramático, Cosmas Indicopleustes, Pletón, Münster, Clüver y Varen (Dueck, 2000). 

«The concept of Hellenica vs. Barbarica is one of the keys to the Geography» 

(Dueck, 2000, p. 75). Teniendo en cuanta esta frase, vamos a examinar la categoría del 

bárbaro en el libro III de la Geografía de Estrabón, tratando de demostrar, una vez más, 

la maleabilidad de este concepto.67 

                                                           
66 Dueck plantea una buena hipótesis para explicar el desconocimiento de la Geografía en su propia época 
(2000, pp. 151-152): «Since circulation of texts in this period depended on the author’s contacts and cop-
ies were distributed personally, it seems that because Strabo composed his Geography very late and fi-
nished it shortly before his death, he did not have an opportunity to pass it about among his acquaintances 
and the work had to wait for later rediscovery».  
67 El libro III de la Geografía, que versa sobre Iberia, funciona a modo de transición entre los dos prime-
ros libros, de índole metodológica (Dueck, 2000). Estrabón no pisó la Península Ibérica, sino que recogió 
los testimonios de diversos historiadores y personajes que sí lo hicieron entre los siglos II y I a. E., como 
Polibio y Posidonio de Apamea. Otros autores manejados por Estrabón fueron Píteas, Artemidoro, As-
clepíades y Timóstenes (Blázquez, 1971; Cruz Andreotti, en Cruz Andreotti, Le Roux y Moret, 2006). Lo 
que transmite Estrabón, por ende, es el estado de la Península Ibérica hasta el siglo I a. E. (Meana y Piñe-
ro, 1998). Todo el libro insiste en una «geografía de la civilización» —a diferencia de la «geografía de la 
guerra» que muy probablemente debió de ocupar las páginas dedicadas a Iberia por Polibio— cuyo telón 
de fondo es el proceso de romanización y la antítesis civilización/barbarie (Dueck, 2000; Prontera y Cruz 
Andreotti, en Cruz Andreotti, Le Roux y Moret, 2006). Estrabón retoma la extensa tradición mítica sobre 
el extremo Occidente que los griegos habían elaborado desde el Arcaísmo y la reduce a una simple cues-
tión erudita: Iberia ya sólo es una de las muchas regiones incorporadas por Roma a su imperio, no el es-
pacio liminal repleto de resonancias fabulosas que hasta entonces había sido. Por ello, asegura Gómez 
Espelosín, basándose en Paul Fabre (en Cruz Andreotti, 1999, p. 77): «[*Estrabón] es seguramente el 
primer testigo de la ruina definitiva del mito occidental». 



41 

 

El libro III se estructura en cinco capítulos y contiene diversos excursos. El capí-

tulo uno sitúa y describe la Península; el segundo capítulo se centra en Turdetania; el 

tercero, en el litoral oriental y septentrional; el cuarto, en el litoral occidental y en el 

interior peninsular; el quinto y último, en las islas. Las descripciones aportan informa-

ción geográfica y etnográfica referentes a los límites y dimensiones del país, a su flora, 

a su fauna y a la historia, apariencia y costumbres de sus habitantes (Meana y Piñero, 

1998; Dueck, 2000; Counillon, en Cruz Andreotti, Le Roux y Moret, 2006).68 

Comienza Estrabón subrayando las pésimas condiciones de habitabilidad que 

ofrece la mayor parte de Iberia. Iberia, en su mayor parte, posee una orografía escarpa-

da, unos masas forestales impenetrables, unos suelos pobres y unos recursos hídricos 

limitados. Todas estas condiciones se recrudecen al Norte, debido a los rigores del frío, 

y mejoran conforme nos internamos en el Sur.69 Sobre estas observaciones vuelve a 

insistirse en Str. III, 4, 13: 

 

«Pero cuando Polibio dice que Tiberio Graco destruyó seiscientas de sus ciudades, 
Posidonio, burlándose, responde que con esto el hombre trata de halagar a Graco, 
denominando ciudades a los baluartes, como se hace en los desfiles triunfales. Y no 
deja de ser cierto lo que dice, pues tanto los generales como los historiadores se de-
jan arrastrar fácilmente a este tipo de embuste por embellecer los hechos. Es el caso 
también de los que sostienen que pasan de mil las ciudades de los iberos, los cuales 
me parece que llegan a ese número otorgando el nombre de ciudades a las aldeas 
grandes [μοι δοκοῦσι, τὰς μεγάλας κώμας πόλεις ὀνομάζοντες]. Porque ni la natura-
leza del país [οὔτε γὰρ ἡ τῆς χώρας φύσις] puede admitir muchas ciudades por su 
escasez de recursos ni por su aislamiento y primitivismo, ni su modo de vida ni sus 
acciones [διὰ τὴν λυπρότητα ἢ διὰ τὸν ἐκτοπισμὸν καὶ τὸ ἀνήμερον, οὔθ᾽οἱ βίοι καὶ 
πράξεις αὐτῶν], salvo los de la costa del Mar Nuestro, sugieren nada de esto: son 
salvajes los que viven en aldeas, y como ellos la mayoría de los pueblos iberos; y 
tampoco dulcifican fácilmente las costumbres las ciudades cuando son multitud los 
que viven en los bosques para daño de sus vecinos [ἄγριοι γὰρ οἱ κατὰ κώμας 
οἰκοῦντες: τοιοῦτοι δ᾽οἱ πολλοὶ τῶν Ἰβήρων: αἱ δὲ πόλεις ἡμεροῦσιν οὐδ᾽αὗται 
ῥᾳδίως, ὅταν πλεονάζῃ τὸ τὰς ὕλας ἐπὶ κακῷ τῶν πλησίον οἰκοῦν]». 
 

De este pasaje pueden extraerse varias cuestiones de interés. En primer lugar, el 

paralelo Posidonio-Estrabón como recurso narrativo; en segundo lugar, la aplastante 

conciencia crítica de Estrabón, no sólo como lector, sino como individuo capaz de des-

cubrir una serie de fraudes corrientes en su sociedad; en tercer lugar, la generalización, 

de la que no se salvan ni siquiera los habitantes de las ciudades, aunque la dureza de sus 
                                                           
68 Para un minucioso resumen de los contenidos del libro III que trascienda la categoría del bárbaro, remi-
timos a las más de ochenta páginas escritas por Blázquez (1971). 
69 Str. III, 1, 2: «De ésta [*Iberia], la mayor parte es difícilmente habitable, pues en una gran extensión la 
pueblan montañas, bosques y llanuras de suelo pobre que ni siquiera disfrutan del agua uniformemente. 
La parte septentrional es extremadamente fría, a lo que se añade la aspereza, y vecina del Océano, su-
mando a esto el aislamiento y la falta de lazos con las otras regiones [τὸ ἄμικτον κἀνεπίπλεκτον τοῖς 
ἄλλοις], de modo que presenta pésimas condiciones de habitabilidad. Estas regiones son como decimos, 
pero, en cambio, la del Sur es casi en su totalidad fértil, particularmente más allá de las columnas». 



42 

 

costumbres sea una suerte de daño colateral. La influencia del determinismo ambiental 

en ambos pasajes es evidente.70 

El peso del clima y la geografía sobre el carácter de los pueblos de Iberia se deja 

sentir a lo largo de todo el libro III: las tierras del interior destacan por «la negligencia 

de sus gentes y por vivir no según un ritmo ordenado, sino, más bien, según una necesi-

dad y un impulso salvajes, con costumbres envilecidas» (Str. III, 4, 16). Para ilustrar 

esta afirmación, Estrabón cita la costumbre de utilizar orina como dentífrico, costumbre 

documentada por la etnografía antigua en diversas ocasiones (Meana y Piñero, 1998, p. 

108, n. 263). De los pueblos del Norte no sólo se han visto muchas cosas relativas a su 

valor desmedido, sino también a «una crueldad y falta de cordura bestiales» (Str. III, 4, 

17). Los celtíberos son «los más fieros» de todos los iberos (Str. III, 1, 6), mientras que 

los pueblos montañeses son austeros, feroces, salvajes, duros, brutales y de extraño 

carácter, hasta el punto que «han perdido la sociabilidad y los sentimientos humanitarios 

[τὸ κοινωνικὸν καὶ τὸ φιλάνθρωπον]» (Str. III, 3, 7-8).  

Que Estrabón consideraba el clima y la geografía factores activos en la forja del 

carácter de los pueblos es evidente. La cuestión clave estriba, a mi juicio, en preguntarse 

por el predominio de ambos factores en su sistema de pensamiento. Mi hipótesis es que 

ni el clima ni la geografía fueron los factores decisivos en la categoría del bárbaro cons-

truida por Estrabón, cuyo rasgo esencial fue la baja intensidad —por no decir nula— de 

su determinismo. Las razones al respecto son dos. 

La primera de ellas tiene que ver con el propio devenir de la historia. Las con-

quistas de Alejandro Magno y de los romanos, la aparición de estructuras políticas re-

gionales o internacionales con graves necesidades de administración, las políticas de 

integración de las elites locales, el desarrollo de complejos procesos de aculturación… 

Todo ello fomentó una etnografía más matizada. De ahí que Jacob observe (2008, p. 

205): «La etnografía de Estrabón no obedece ya al esquema clásico que oponía griegos 

a bárbaros».71 

                                                           
70Hp. Aer. 24, 2: «Todos los que habitan en un país montañoso, escabroso, elevado y rico en agua, donde 
los cambios de las estaciones resultan muy diferentes, son, como es natural, de elevada estatura y de cons-
titución bien dotada para las fatigas y la valentía [ἀνδρεῑον]. Tales naturalezas comportan, en medida no 
pequeña, salvajismo [ἄργιον] y fiereza [θηριῶδες]». 
71 Str. I, 4, 9: «Al final de su tratado, Eratóstenes, que no elogia precisamente a los que dividen en dos la 
totalidad de la población humana en griegos y bárbaros, ni a los que exhortaron a Alejandro a tratar a los 
griegos como amigos y a los bárbaros como enemigos, afirma que es mejor hacer esta división según 
hombría de bien o la maldad, pues muchos de los griegos son malos [κακοὺς] y muchos de los bárbaros 
son educados [ἀστείους], como los indios y los de Ariane, y, también, los romanos y los carquedonios». 



43 

 

La segunda razón es el estoicismo profesado por Estrabón. Los estoicos defend-

ían la libertad interior del ser humano, contrapuesta a un determinismo cosmológico, a 

un imperio de la necesidad según el cual la Divinidad, el Hado y la Providencia eran 

manifestaciones de una misma Razón Universal que todo lo disponía para mejor. El 

hombre era libre reconociendo que los acontecimientos sobrevenidos se producen por 

voluntad divina (Aujac, 1966; Copleston, 2007; Jacob, 2008; Cruz Andreotti, García 

Quintela y Gómez Espelosín, 2009).  

Tanto el nuevo momento histórico cuanto la formación de Estrabón produjeron 

mutaciones interesantes en su categoría del bárbaro. Su escala de la barbarie venía defi-

nida por dos factores. Uno era la proximidad o lejanía con respecto a los centros de civi-

lización: fundamentalmente, Hélade e Italia, pero también India, Partia, y otros «pue-

blos científicos» (Aujac, 1966, p. 105) como los caldeos, los fenicios y los egipcios.72 El 

segundo factor en la escala de la barbarie era la organización política de un pueblo (Ja-

cob, 2008). 

El clima y la geografía podían interactuar con ambos factores, favoreciendo, por 

ejemplo, el contacto o el aislamiento, el comercio o la rapiña, la civilización o la anom-

ía; pero no determinaban irremediablemente las características de los pueblos.73 Es-

trabón, de hecho, rompe las cadenas del determinismo mediante el concepto de προνοία 

(Str. II, 5, 26):  

 

«[…] Con un buen gobierno, incluso las zonas pobres y llenas de bandidos se civili-
zan. Como es el caso de los griegos, que con un país montañoso y pedregoso lo 
habitaron felizmente por su previsión en la política, en las artes y en cualquier otro 
dominio de la inteligencia referente a la vida [καθάπερ οἱ Ἕλληνες ὄρη καὶ πέτρας 
κατέχοντες ᾤκουν καλῶς διὰ πρόνοιαν τὴν περὶ τὰ πολιτικὰ καὶ τὰς τέχνας καὶ τὴν 
ἄλλην σύνεσιν τὴν περὶ βίον]». 
 

El concepto de προνοία no se refiere exclusivamente a la inteligencia, sino al 

conjunto de cualidades espirituales que permiten al hombre vencer a la φύσις y triunfar 

                                                           
72 A todos ellos les reconoce avances relevantes en múltiples disciplinas de los que se beneficiaron los 
griegos (Aujac, 1966). La astronomía de los caldeos es alabada en Str. XVII, 1, 29. De los fenicios, dice 
que son industriosos [πολλύτεχνοι] y artísticos [καλλίτεχνοι], buenos astrónomos y aritméticos (Str. XVI, 
2, 24). Finalmente, los egipcios son excelentes astrónomos y geómetras (Str. XVII, 1, 29; XVI, 2, 24). 
73 Str. II, 3, 7: «Estas distribuciones [*las cinco zonas climáticas de Posidonio] no son premeditadas, 
como tampoco las diferencias entre las razas ni las lenguas, sino debidas al acaso y al azar; también las 
artes, capacidades y disposiciones, a partir de unos principios, se imponen la mayoría de las veces en 
cualquier clíma y, a veces, incluso contra el clíma, de forma que las características locales unas son por 
naturaleza y otras por costumbres y entrenamiento. No por naturaleza, en efecto, son los atenienses estu-
diosos de la lengua y no los lacedemonios ni los tebanos, que están todavía más cerca, sino por causa de 
la costumbre; como tampoco por naturaleza son filósofos los babilonios y los egipcios sino por entrena-
miento y costumbre; y las cualidades de los caballos y de los bueyes y de otros animales las producen no 
sólo los lugares sino también los entrenamientos; Posidonio confunde esto». 



44 

 

sobre una situación inicialmente desfavorable. Por si fuera poco, incluso los pueblos 

más atrasados desde el punto de vista griego eran útiles, puesto que, en cierta manera, 

complementaban a los otros (Thollard, 1987). 

Entenderemos mejor la categoría del bárbaro pergeñada por Estrabón viéndola 

entrar en funcionamiento. Para ello, vamos a comparar las descripciones de los turdeta-

nos y de los montañeses realizadas por Estrabón. Unos y otros se corresponderían con lo 

que Yves Dauge (1981) denominó «polo caliente» y «polo frío» de la barbarie. 

Los turdetanos representan para Estrabón el pueblo más civilizado de todos los 

iberos. La prosperidad de Turdetania facilitó la introducción de la escritura, el floreci-

miento de la literatura y la legislación.74 El nivel de civilización de los turdetanos, con 

anterioridad a la conquista romana, era lo suficientemente elevado como para revertir 

positivamente sobre otros pueblos celtas.75 Roma, por lo tanto, solamente sancionó un 

proceso iniciado previamente. La integración de los turdetanos y otros pueblos se pro-

dujo en un contexto de sustitución lingüística, recepción de aportes poblacionales itáli-

cos y fundación de nuevas ciudades.76 

                                                           
74 Str. III, 2, 15: «Con la prosperidad del país les vino a los turdetanos la civilización y la organización 
política [τῇ δὲ τῆς χώρας εὐδαιμονίᾳ καὶ τὸ ἥμερον καὶ τὸ πολιτικὸν συνηκολούθησε τοῖς 
Τουρδητανοῖς]». En Str. III, 1, 6, se presenta a los turdetanos como «los tenidos por más cultos 
[σοφώτατοι] de entre los iberos, puesto que no sólo utilizan la escritura [γραμματικῇ χρῶνται], sino que 
de sus antiguos recuerdos tienen también crónicas históricas, poemas y leyes versificadas de seis mil años 
[τῆς παλαιᾶς μνήμης ἔχουσι συγγράμματα καὶ ποιήματα καὶ νόμους ἐμμέτρους]». El término 
‘γραμματικῇ’ debía de tener un sentido próximo al de la alfabetización (escritura y lectura) y constituía 
un marcador de civilización fundamental para los autores de época helenística (Radt, 2006, p. 311). 
75 Str. III, 2, 15: «[…] Y, debido a la vecindad [*con los turdetanos] o, como ha dicho Polibio, por el 
parentesco, también a los celtas [*les vino la civilización y organización política], aunque en menor me-
dida porque la mayoría viven en un sistema de aldeas». El último tramo de este pasaje es típicamente 
aristotélico. 
76 Str. III, 2, 15:  «[*Los turdetanos del Betis] se han asimilado perfectamente al modo de vida de los 
romanos y ni siquiera se acuerdan ya de su propia lengua. La mayoría se han convertido en latinos y han 
recibido colonos romanos, de modo que poco les falta para ser todos romanos [εἰς τὸν Ῥωμαίων 
μεταβέβληνται τρόπον οὐδὲ τῆς διαλέκτου τῆς σφετέρας ἔτι μεμνημένοι. Λατῖνοί τε οἱ πλεῖστοι γεγόνασι 
καὶ ἐποίκους εἰλήφασι Ῥωμαίους, ὥστε μικρὸν ἀπέχουσι τοῦ πάντες εἶναι Ῥωμαῖοι]. Las ciudades que se 
fundan [συνῳκισμέναι πόλεις] en la actualidad, como Pax Augusta entre los celtas, Emérita Augusta entre 
los túrdulos, Caesaraugusta en territorio celtíbero y algunos otros asentamientos, muestran a las claras la 
evolución de dichas constituciones; todos los iberos que han adoptado este modo der ser son llamados 
togados [τῶν Ἰβήρων ὅσοι ταύτης εἰσὶ τῆς ἰδέας τογᾶτοι λέγονται], y entre estos se cuentan incluso los 
celtíberos, que en un tiempo fueron tenidos por los más fieros de todos [οἱ πάντων νομισθέντες ποτὲ 
θηριωδέστατοι]». Existe una controversia al respecto del término ‘τογᾶτοι’, una sustitución de Meineke al 
‘στολάτοι’ transmitido por algunos manuscritos que no es aceptada por Lasserre (Cruz Andreotti, García 
Quintela y Gómez Espelosín, 2009, pp. 202-203, n. 130). Para Radt (2006, p. 343), la lectura ‘στολάτοι’ 
es imposible por hacer referencia a una prenda femenina que no casa bien con el contexto del pasaje: ¿un 
sobrenombre burlesco en un pasaje donde se da cuenta de las grandezas de la romanización? La polémica 
denominación reaparece en Str. III, 4, 20, donde se informa de que «[*el tercer legado de Roma en Iberia] 
ejerce su vigilancia sobre el interior y gobierna los asuntos de los llamados ya togados, que es como decir 
que son pacíficos y que han pasado a un género de vida civilizado y al modo de ser itálico con su togada 
indumentaria». Sherwin-White (1967), por otro lado, identifica «ὥστε μικρὸν ἀπέχουσι τοῦ πάντες εἶναι 
Ῥωμαῖοι» con la concesión del derecho latino.  



45 

 

¡Cuán diferente resulta la situación de los montañeses del Norte! Si Turdetania 

agasaja a sus habitantes con un entorno apacible, el mísero Norte empuja a sus poblado-

res a una vida de algaradas y saqueos impropia del ser humano.77 La guerra endémica, 

en estrecha colaboración con el aislamiento (Str. III, 3, 8), generaron entre estos monta-

ñeses —calaicos, astures, cántabros, vascones— un carácter y un modo de vida incom-

prensibles para Estrabón que, concluye (Str. III, 3, 8): «Han perdido la sociabilidad y 

los sentimientos humanitarios [ἀποβεβλήκασι τὸ κοινωνικὸν καὶ τὸ φιλάνθρωπον]». El 

determinismo ambiental y la costumbre trabajan codo con codo, y el resultado es expre-

sado en términos de inferiorización: los montañeses no son seres humanos. Es posible 

que tan virulenta conclusión acoja los rescoldos, todavía candentes, de las Guerras 

Cántabras (29 a. E. – 19 d. E.) —recuérdese que Estrabón podría haber escrito su Geo-

grafía entre los años 18 y 24 d. E. (Dueck, 1999). Sea como fuere, el montañés, des-

humanizado, debía ser sometido a una guerra que casi consistiría en cacería por la con-

dición bestial del enemigo: Estrabón está aquí justificando la conquista romana, elabo-

rando un modelo de guerra justa que dista mucho del papel testimonial mantenido por 

Roma frente a los turdetanos (Dueck, 2000; Jacob, 2008; Cruz Andreotti, García Quin-

tela y Gómez Espelosín, 2009). Los buenos resultados de esa guerra son descritos en 

Str. III, 2, 15: «Actualmente padecen en menor medida esto [*la pérdida de sociabilidad 

y sentimientos humanitarios] gracias a la paz y la presencia de los romanos […] Y Tibe-

rio, sucesor de aquel [*César Augusto], apostando un cuerpo de tres legiones en estos 

lugares por indicación de César Augusto, no sólo los ha pacificado, sino que incluso ha 

civilizado ya a algunos de ellos [οὐ μόνον εἰρηνικοὺς ἀλλὰ καὶ πολιτικοὺς ἤδη τινὰς 

αὐτῶν ἀπεργασάμενος τυγχάνει]». El bárbaro de Estrabón, como vemos, podía ser con-

ducido a la civilización «contra clima», contra viento y marea. Aunque fuera necesario, 

para ello, emplear la fuerza de las armas. 

 

                                                           
77 Str. III, 3, 5: «Son alrededor de treinta las tribus que se reparten el territorio entre el Tago y los árta-
bros, pero, a pesar de ser próspera la región por sus frutos, pastos y abundancia de oro, plata y metales 
análogos, la mayoría de ellos pasaban la vida apartados de la tierra, en piraterías y en continua guerra 
entre sí y contra sus vecinos de la otra orilla del Tago, hasta que los pacificaron [ἔπαυσαν] los romanos, 
haciéndolos bajar al llano y convirtiendo en aldeas la mayor parte de sus ciudades, aunque también aso-
ciándoles a algunas como colonos en mejores condiciones. Fueron los montañeses los que originaron esta 
anarquía, como es natural [ἦρχον δὲ τῆς ἀνομίας ταύτης οἱ ὀρεινοί, καθάπερ εἰκός]; pues, al habitar una 
tierra mísera, y tener además poca, estaban ansiosos de lo ajeno». La descripción de Estrabón mezcla los 
estereotipos de la tradición con un poso histórico que refleja el trauma ocasionado por la irrupción de una 
sociedad jerárquica como la romana (Cruz Andreotti, García Quintela, Gómez Espelosín, 2009, pp. 214-
215, n. 35). Obsérvese, de paso, que el contacto con los montañeses, a diferencia de lo que sucedía con 
los turdetanos, resulta nefasto para sus vecinos. 



46 

 

RACISMO Y ANTIGÜEDAD  

 

Desde los siglos V y IV a. E., la categoría del bárbaro fue adquiriendo una enorme 

complejidad teórica, sea mediante refinamientos pseudobiológicos, sea mediante elucu-

braciones metafísicas. Ahora bien, ¿fueron los antiguos más allá del etnocentrismo? 

¿Forjaron algo parecido al pensamiento racial contemporáneo? Y, lo que es más impor-

tante: ¿pusieron en marcha, amparados por la categoría del bárbaro, mecanismos de 

extrañamiento y destrucción del Otro comparables en algún modo al racismo? Color de 

piel y determinismo sanguíneo, según creo, son los dos elementos que más interés pue-

den suscitar en un principio por comparación presentista con nuestra historia reciente. 

Pero, antes de nada, deberíamos precisar qué entendemos exactamente por racismo. 

 

i) Precisiones conceptuales: raza, racialismo y racismo 
 

¿Qué es el racismo? La pregunta plantea varios desafíos metodológicos importantes a 

los que debemos prestar atención. El primero de ellos es el abismo entre el discurso so-

ciológico —valdría decir científico— y social: que la superioridad racial carezca de 

fundamento empírico no ha impedido el arraigo de un ideario racista en ciertas épocas 

de la historia. Este problema posee un apéndice: el ideario debe ser estudiado por el 

investigador, quien, paradójicamente, lo refuerza a medida que avanza en su conceptua-

lización (Wieviorka, 1992). Los estudios sobre el tema, finalmente, han adoptado con 

demasiada frecuencia un enfoque amplio cuyo resultado más inmediato ha sido la dilu-

ción del racismo en las procelosas aguas del prejuicio.78 

El análisis histórico no puede navegar en la incertidumbre. Desde mi punto de 

vista, resulta imprescindible examinar el racismo como cualquier otra categoría históri-

ca. El objetivo prioritario de este bloque, a tenor de lo dicho, es confeccionar una defi-

nición restringida del racismo. Para ello, voy a hacer uso de la historia de los conceptos 

                                                           
78 «Seguramente habrá quien piense que no merece la pena demorarse sobre esta inversión categórica, 
toda vez que se trataría, en definitiva, y filosóficamente, de un problema de definiciones: definiciones que 
se establecen y rechazan a voluntad. Un análisis cuidadoso desaconsejaría esta actitud. En efecto, si todas 
las formas de hostilidad y aversión entre grupos son formas de racismo y si la tendencia a mantener aleja-
dos a los extraños y a sentirse ofendido por su proximidad resulta ser, como han demostrado con creces 
las investigaciones históricas y etnológicas, un atributo permanente y prácticamente universal de los gru-
pos humanos, entonces no habría nada esencial y radicalmente nuevo en ese racismo tan prominente de 
nuestra época. Sería tan sólo una representación del viejo libreto, si bien con diálogos actualizados» 
(Bauman, 2008, pp. 86-87).  



47 

 

y, ya en un segundo apartado, voy a deslindar claramente el racismo del etnocentrismo, 

la xenofobia y el racialismo. 

La etimología del sustantivo ‘raza’ es oscura, y no faltan propuestas para desen-

trañarla. Sin embargo, todas ellas hacen referencia a unos orígenes compartidos.79 La 

voz ‘raza’ se introdujo en los principales idiomas europeos a partir del siglo XV y, des-

de el siglo XVII, fue llenándose de connotaciones biológicas (Delacampagne, 1983; 

Banton, en Back y Solomos, 2001). Este cambio coincidió en el tiempo con la génesis 

del pensamiento racial propio del Occidente europeo, al cual Tzvetan Todorov denomi-

na «racialismo» (en Back y Solomos, 2001).80 

En el racialismo ahondaremos más abajo; por el momento, baste con decir que 

se encontraba sólidamente teorizado a finales del siglo XIX, aunque la palabra ‘racis-

mo’ no cobró carta de naturaleza hasta mediados del XX. (Wieviorka, 1992). El término 

añadió a ‘raza’ el sufijo griego –ismós, que disfruta de un gran atractivo en el campo de 

la confrontación política y la propaganda por cuanto permite encarnar un programa o 

ejercer su crítica y detracción (Koebner y Schmidt, 1964). ‘Racismo’ engrosó así la lista 

de los «conceptos de movimiento y acción», por seguir la terminología de Koebner. Los 

Bewegungs- und Aktionsbegriffen carecen de contenido experiencial antes de su acuña-

ción, y expresan un programa que ha de cumplirse en el futuro. Es aquí donde se intro-

duce la «regla de compensación semántica»: a menor contenido experiencial de un con-

cepto, mayor carga de expectativas y reminiscencias proféticas o teológicas. Un claro 

ejemplo de ello es el concepto ‘comunismo’ (Koselleck, 2004). 

Una vez realizadas estas precisiones conceptuales, podemos avanzar hacia una 

definición del racismo como categoría histórica.81 Para no reproducir errores, es impor-

                                                           
79 El Diccionario de la Real Academia Española, en su edición de 1737, alude al latín RĀDIX (NTLLE. 
Disponible en: <http://buscon.rae.es/ntlle/SrvltGUIMenuNtlle?cmd=Lema&sec=1.0.0.0.0.>. Última con-
sulta: 03/05/2014). Por el contrario, Delacampagne (1983) recuerda RATIO, atestiguado en latín medie-
val. Y hay también quien señala al italiano razza, literalmente, «familia o grupo de personas»; este sustan-
tivo, a su vez, proviene del árabe râs, palabra con el significado de «origen o descendencia» (Temprano, 
1990).  
80 La fecha estimada debe tenerse como un marcador orientativo y flexible. Para aquel entonces, la hege-
monía europea a escala planetaria había esbozado la tortuosa ruta hacia la modernización. La forja del 
pensamiento racial al que aludimos aconteció a lo largo de un periodo de expansión en el cual convergie-
ron múltiples procesos históricos, tales como los grandes descubrimientos y el contacto con pueblos re-
motos, los primeros balbuceos del sistema económico capitalista, la creación del Estado nacional o el 
progreso científico (Wieviorka, 1992). 
81 Dejaremos a un lado, por tanto, la noción de racismo manejada en el día a día de nuestras sociedades 
democráticas, y llevaremos a cabo una aproximación restringida. El punto flaco de este tipo de acerca-
mientos es que deshumanizan la historia otorgando todo el protagonismo a los rasgos estructurales. Ahora 
bien, esta desventaja no empaña su gran virtud: la capacidad para facilitar el ejercicio de la comparación 
histórica (Casanova, 1987). Con una definición bien perfilada del racismo, evitaremos igualmente solu-



48 

 

tante diferenciar actitudes y sentimientos antagónicos que no deben confundirse con el 

racismo pese a que el racismo pueda explotarlos en beneficio propio.82 

Según Christian Delacampagne (1983), el etnocentrismo tiende a elevar el pro-

pio entorno socio-cultural y a denigrar el de otras comunidades humanas, pero no vehi-

culiza necesariamente un comportamiento racista (Cox, en Back y Solomos, 2001). 

Ruth Benedict, desde una perspectiva antropológica, subrayó el arraigo de este tipo de 

antagonismo refiriéndose a los pueblos ágrafos que todavía habitan nuestro planeta 

(1941, pp. 128-129): 

 

«Su antagonismo no es racial, sino cultural. No mantienen su “sangre” aparte; cada 
tribu puede tener la costumbre de buscar mujeres en el otro grupo, y, por lo tanto, su 
ascendencia suele encontrarse en el grupo despreciado en la misma proporción que 
en el suyo propio. O quizás sus paces las hagan recurrentemente por medio de casa-
mientos, o tal vez estos se realicen teniendo en cuenta las ventajas económicas y so-
ciales que les proporcionan. Estas costumbres son frecuentes lo mismo cuando las 
tribus vecinas descienden de la misma estirpe que cuando pertenecen a dos que pue-
den diferenciarse por las medidas antropomórficas. El mandato de pureza de sangre 
es un refinamiento basado en la seudo-ciencia». 

 

La antropóloga estadounidense realizó asimismo una afirmación esclarecedora 

que no nos resistimos a extractar por el interés que suscita para nuestro trabajo (Bene-

dict, 1941, p. 129): 

 

«Aristóteles fue el mentor de Alejandro y enumeró en su Política (capítulo VII) las 
razones porque los blancos escitas y los pueblos asiáticos no podían nunca elevarse 
al nivel de los griegos. Su argumento era el mismo de un zulú del sur de África 
hablando de los Bhatongas: ¿No era evidente que la cultura del extranjero era infe-
rior?». 

 

La xenofobia, por su parte, engendra prejuicios vinculados a identidades comu-

nitarias más que raciales (Wieviorka, 1992). Este «miedo al extranjero» camina de la 

mano con lo que  Zygmunt Bauman (2008) denomina «heterofobia». La heterofobia es 

un fenómeno corriente en todas las épocas, y actúa como manifestación de la angustia 

que provoca una situación fuera de nuestro control. 

 Un segundo punto sobre el cual hemos de arrojar luz es la distinción entre racia-

lismo y racismo apuntada por Todorov (Back y Solomos, 2001). Llamaremos «raciali-

                                                                                                                                                                          

ciones confusas como la del «protorracismo» que Christian Delacampagne (1983) y Benjamin Isaac 
(2004) proponen para la Antigüedad clásica en sus libros. 
82 Nosotros sólo vamos a centrarnos en el etnocentrismo y la xenofobia, pero la multiplicidad de concep-
tos emparentados es proporcional al enfoque teórico de los distintos investigadores: chivo expiatorio, 
segregación, discriminación, enemistad declarada... Para una breve reseña de todos ellos, remitimos a 
Wieviorka (1992) y Bauman (2008).  



49 

 

zación» al proceso de conformación del racialismo o pensamiento racial (Miles, en 

Back y Solomos, 2001). Michel Foucault (1992) ha estudiado los hitos de la racializa-

ción, cuyos orígenes sitúa en el discurso histórico-político moderno. Para Foucault, el 

discurso histórico-político fue cultivado por determinados sabios ingleses y franceses 

entre los años 1630 y 1680, y su piedra de toque fue la «guerra de las razas»: el cuerpo 

social constaba de dos razas antagónicas y en guerra. En Inglaterra, las clases populares 

y la pequeña burguesía hicieron suyo este discurso reconociéndose en las tradiciones 

sajonas y clamando contra una monarquía de base normanda.83 En Francia, la aristocra-

cia utilizó el discurso de la guerra de las razas en un sentido totalmente contrario. Henri 

de Boulainvilliers (1685-1722) fue el encargado de proteger los privilegios de una mi-

noría nobiliaria que se decía germana frente al populacho mediterráneo y celta (Bene-

dict, 1941).  

El discurso histórico-político se escindió en dos ramas tras la Revolución Fran-

cesa: una terminó generando el argumentario de la lucha de clases; otra asumió una 

transcripción biológica y desembocó en el pensamiento racial de finales del siglo XIX. 

Para ello, debió producirse una mutación de gran calado: la otra raza ya no era parte 

consustancial de la sociedad, sino un elemento ajeno que se infiltraba en ella.84 A este 

cambio colaboraron la historia natural, la antropología física y el nacionalismo.85  

Así pues, el discurso histórico-político pasó a considerar la sociedad un cuerpo 

homogéneo y sustituyó el motivo de la guerra por argumentos biológicos extraídos de 

                                                           
83 Hasta Enrique VII (1485-1509), la monarquía inglesa legitimaba su autoridad recurriendo a la conquis-
ta normanda de Guillermo, y el francés era la lengua del Derecho. Los argumentos sajones sirvieron para 
respaldar las tesis parlamentaristas frente al absolutismo monárquico durante el conflictivo siglo XVII 
inglés (Foucault, 1992). 
84 «En realidad, el discurso racista no fue otra cosa que la inversión, hacia fines del siglo XIX, del discur-
so de la guerra de razas, o un retomar este secular discurso en términos socio-biológicos, esencialmente 
con fines de conservadurismo social y, al menos en algunos casos, de dominación colonial» (Foucault, 
1992, p. 73).  
85 El esquema dominante en Europa a la hora de explicar las diferencias entre comunidades humanas era 
el de las genealogías del Antiguo Testamento, y en especial la genealogía de Noé, de cuyos vástagos, 
Sem, Cam y Jafet, descenderían los pueblos semitas, nilóticos e indoeuropeos. Del siglo XVIII en adelan-
te, este tipo de explicaciones quedaron refutadas debido al mayor conocimiento del repertorio natural que 
trajeron consigo las obras de Carl von Linneo, Georges Cuvier y Charles Darwin (Banton, en Back y 
Solomos, 2001). Con todo, en el siglo XIX, la llamada escuela antropológica de Paul Broca, Georges 
Vacher de Lapouge y Otto Ammon todavía llevaba a cabo sus indagaciones bajo el paradigma de la gue-
rra de las razas, contraponiendo los cráneos anchos, atribuidos a una supuesta raza aventurera y agresiva, 
con los cráneos estrechos, propios de una raza tímida y sumisa que se identificaba con el campesinado. La 
humillante derrota sufrida por Francia a manos de Alemania en 1870 inyectó en este tipo de estudios 
antropológicos una variante de nacionalismo exacerbado. Así las cosas, Paul Broca consagró los cinco 
volúmenes de sus Mémoires d’Antropologie (1871) a relacionar cráneos anchos con franceses y galos, 
mientras que Jean-Louis Armand de Quatrefages, en La race prussienne (1871), despojó a los prusianos 
de su condición aria y los catalogó como eslavos. En Alemania, el racialismo también triunfó gracias a 
Los fundamentos del siglo XIX (1899), delirante tratado de Houston Chamberlain que consideró teutón a 
Jesucristo y representó la antesala directa del ideario nazi (Benedict, 1941). 



50 

 

las leyes de la evolución y la supervivencia del más fuerte. En consecuencia, el Estado 

se transformó en un «biopoder»: el ejercicio de la soberanía no consistió ya en hacer 

morir y dejar vivir, sino en dejar morir y hacer vivir. El Estado, como protector de una 

sociedad monista, debía hacer uso de unas directrices eugenésicas para destruir al ene-

migo interno y garantizar la mejora de la raza. El ejemplo más acabado de esta voluntad 

eugenésica es el Telegrama 71 de abril de 1945, mediante el cual Hitler dictó la orden 

de destruir las condiciones de vida del pueblo alemán por haberse mostrado incapaz de 

ganar la guerra (Foucault, 1992).  

Hemos resumido el recorrido histórico del racialismo, pero resta todavía sinteti-

zar su contenido. El pensamiento racial estipula que las características físicas, cultura-

les, morales y psicológicas de un grupo racial se encuentran determinadas por la raza.86 

Las diferentes razas son jerarquizadas desde un punto de partida etnocentrista, tomando 

en cuenta las características de un grupo racial. La subordinación de las razas inferiores 

e incluso su exterminio queda justificada de pleno derecho: el racialismo encuentra aquí 

al racismo (Todorov, en Back y Solomos, 2001). 

Advirtamos cómo el racialismo construye su núcleo argumental utilizando una 

explicación simplista. Entre dos razas humanas habría la misma distancia genética que 

entre dos razas de caballos: no lo suficientemente amplia como para impedir la repro-

ducción entre ellos, pero sí para establecer una línea roja que no debe ser traspasada. A 

cambio, esta sencillez argumental hace muy difícil la erradicación del racialismo, y ello, 

al menos, por tres motivos. En primer lugar, porque utiliza un punto de vista inmediato 

que resalta las cualidades físicas de un individuo o grupo racial —color de piel, rostro, 

cabello—; en segundo lugar, porque la existencia de individuos mestizos no invalida los 

argumentos del racialismo, sino que los fortalece al percibir el observador los elementos 

prototípicos de cada grupo racial (Todorov, en Back y Solomos, 2001); en tercer lugar, 

porque se escuda en la autoridad de la “ciencia”. 

Llegados a este punto, estamos en condiciones de ofrecer una definición del ra-

cismo como categoría histórica. El racismo no es una ideología: dicho estatus lo hemos 

reservado para el racialismo; el racismo es, ante todo, una medida política, producto de 

la modernidad, que persigue el extrañamiento de un grupo humano gestionando los 

                                                           
86 No obstante, el determinismo fue repudiado en algunas ocasiones, y las excepciones no fueron preci-
samente anecdóticas. Así, Houston Chamberlain, antecedente directo del nazismo, sostuvo: «Es muy fácil 
convertirse en judío [...] Basta relacionarse extensamente con estos, leer sus periódicos» (Benedict, 1941, 
p. 164). 
 



51 

 

principios de diferenciación e inferiorización y explotando los sentimientos antagónicos 

latentes en una sociedad (Wieviorka, 1992; Bauman, 2008). Desgranamos a continua-

ción los distintos componentes de nuestra definición. 

Zygmunt Bauman (2008) ha caracterizado la modernidad a partir de dos rasgos 

fundamentales: lo que él denomina metafóricamente «cultura de la jardinería», esto es, 

la existencia de un proyecto de sociedad perfecta, y el desarrollo de una burocracia po-

derosa, capaz de planificar y sostener ese esfuerzo perfeccionista a gran escala. A estos 

dos rasgos deberíamos añadir un tercero al que ya hemos aludido más arriba: la trans-

formación del Estado en un biopoder (Foucault, 1992). 

Utopía, burocracia y biopoder son, por consiguiente, las coordenadas propias del 

racismo. El racismo entra en funcionamiento declarando que una comunidad humana se 

resiste a las labores de ingeniería social propias de la modernidad y, más grave aún, 

denuncia que dicha comunidad es inmune a cualquier intento curativo. Una vez que la 

comunidad ha sido estigmatizada, sólo queda el extrañamiento de la misma, bien por 

expulsión bien por exterminio. Pero el Estado debe recabar primero el apoyo de la so-

ciedad para poner en marcha su programa de extrañamiento. De ahí que se potencien los 

sentimientos antagónicos larvados en el cuerpo social (Bauman, 2008).87  

La enorme heterogeneidad práctica del racismo depende de cómo hayan sido 

gestionados los principios de diferenciación e inferiorización. Tal y como afirma Michel 

Wieviorka (1992), una tensión débil entre ambos principios genera prácticas menos in-

tensas, mientras que una tensión fuerte produce el racismo total aplicado durante el 

Holocausto. A esta tensión contribuye, desde nuestro punto de vista, una segunda varia-

ble de tipo cronológico: el grado de madurez del proceso de modernización en sus tres 

vertientes de ingeniería social, burocracia y biopoder. Estas variables ayudan a com-

prender las diferencias entre la violencia empleada por un grupúsculo neonazi y el ra-

cismo total aplicado durante el Holocausto, pero también entre éste y la expulsión de los 

judíos españoles en 1492. 

La aceptación de esta definición implica que el racismo como categoría histórica 

no debería retrotraerse más allá de 1800, pese a que el proceso de conformación del 

pensamiento racial, la racialización, aconteció entre los siglos XVII y XIX.88 Si lo que 

                                                           
87 La iniciativa no tiene por qué recaer únicamente en el Estado. Puede ser la sociedad la que empuje 
hacia la aplicación de un programa racista, o puede ser una iniciativa compartida en diferente proporción. 
Pero, sea cual sea el escenario, en él juega un papel trascendental la difusión del ideario racialista. 
88 La horquilla 1600-1800 queda constituida como una zona gris a la que habría que dotar de personalidad 
propia en todo lo relativo al antagonismo racial. Durante estos siglos, la raza aparece y desaparece como 



52 

 

deseamos es bucear en la prehistoria de los diferentes fenómenos históricos que estimu-

laron la aparición del racialismo, deberíamos detenernos en el siglo XV. Sortear esta 

frontera temporal significaría incurrir en el anacronismo, y el historiador no puede per-

mitirse este desliz. Conceptos como los de ‘clase’ o ‘nación’ han sido desterrados del 

estudio de la Historia Antigua o, al menos, manejados con verdadero escrúpulo. En 

cambio, el concepto de ‘raza’ sigue trasladándose al estudio de la Antigüedad Clásica 

aún albergando un conjunto de matices que distorsionan nuestro conocimiento sobre 

dicho periodo.89  

Las reflexiones que hasta aquí he llevado a cabo no pretenden proyectar las fan-

tasías igualitaristas de nuestras sociedades democráticas sobre la Antigüedad. No inten-

to achacar a la modernidad el nacimiento de todos los males ni presentar la Historia 

Antigua como una Arcadia feliz, sino, más bien, testar la viabilidad del concepto ‘ra-

cismo’ en sociedades sin el armazón teórico de la raza. De lo que se trata, en resumen, 

es de estudiar el modo como los antiguos afrontaron la cuestión del Otro, y de otorgar a 

su punto de vista una entidad independiente. 

 

ii) Barbarie y color de piel 
 

Que la noción de barbarie insistiera en marcadores culturales no impidió la proliferación 

de referencias al color del Otro; más bien al contrario, los rasgos exóticos llamaron la 

atención de griegos y romanos.90 Dentro de esta atracción por el exotismo morfológico, 

tanto los griegos cuanto los romanos desarrollaron la distinción cromática elemental 

entre blanco y negro, entre claridad y oscuridad, entre día y noche. Esta distinción pron-

to contrastó el aspecto de los pueblos sureños y nórdicos. Según Jenófanes, «los etíopes 

                                                                                                                                                                          

un concepto camaleónico de función marginadora (Hering Torres, 2004). Un brote singularmente tempra-
no lo constituyeron los estatutos de limpieza de sangre en España y Portugal. Promulgados de manera 
masiva y espontánea desde 1449, sus alegatos fueron barnizando los tópicos del antisemitismo medieval 
—deicidio, usura— con un discurso científico. El nexo entre raza y sangre fue adelantado por Juan 
Martínez Silíceo en 1547, y cultivado por otros teólogos como Agustín Salucio, Vicente da Costa Matos o 
Francisco de Torrejoncillo a comienzos del siglo XVII (Sicroff, 1985; Hering Torres, 2004). Otro hito del 
antagonismo racial lo constituyó el sistema esclavista de las colonias europeas a partir del siglo XVII, 
cuestión señalada por Benedict (1941) y Cox (Back y Solomos, 2001). 
89 El propio Christian Delacampagne, que consagra un capítulo entero de su trabajo al antisemitismo 
greco-egipcio y habla de «protorracismo» (Delacampagne, 1983, p. 31), reconoce, siguiendo al historia-
dor Joseph Mélèze-Modrzejewski, que el concepto ‘raza’ no posee equivalentes ni en el griego antiguo —
φῦλον, γένος, ἔθνος— ni en el latín —gens, natio. 
90 Un caso temprano es el del heraldo Euríbates, quizás el primer individuo de color descrito en toda la 
literatura greco-romana (Hom., Od. XIX, 246-248): «Le acompañaba [a Odiseo] un heraldo [κῆρυξ] un 
poco más viejo que él, y voy a decirte cómo era: metido de hombros, de negra tez [μελανόχροος] y rizado 
cabello [οὐλοκάρηνος], y su nombre, Euríbates. Honrábale Odiseo mucho más que a otro alguno de sus 
compañeros, porque ambos solían pensar de igual manera».  



53 

 

afirman que sus dioses son chatos y negros, y los tracios, que ojizarcos y rubios los su-

yos» (Bernabé, 1995, fr. 16). La arqueología también refleja el interés por el color que 

muestran las fuentes literarias: sólo hemos de echar un vistazo a la Figura 1. 

 

 

Fig. 1. Cántaro janiforme. Boston, Museum of Fine Arts, 98.926; ARV2 nº9 F1. 
Fuente: Snowden (en Bugner, 1976 I, fig. 160). 

 

Se trata de un cántaro janiforme de asas verticales y 19.2 centímetros de altura. 

Su contexto arqueológico es desconocido, aunque ha sido fechado a finales del siglo VI 

a. E. (Snowden, en Bugner, 1976; Lissarrague, 1997). Beazley (1968) lo incluye dentro 

de los «Vasos cefaliformes», en concreto, en la «Clase G» o «Clase Londres». Pertenece 

a la colección del Boston Museum of Fine Arts. El cántaro contrapone las cabezas de 

dos mujeres, una de ellas negra. Su cabello, lanoso, ha sido representado por medio de 

volutas. Su rostro es prognato, y sus orejas portan pendientes. La corona del cántaro 

incluye una decoración ajedrezada bajo la cual se sitúa un exótico friso con palmetas 

negras, motivo importado durante el periodo orientalizante, a partir del siglo VIII a. E. 

(Beazley, 1968; Jucker, 1970). Debajo del friso, aparecen dos inscripciones: 

«ΗΟΠΑΙΣΚΑΛΟΣ» y «ΚΑΛΟΣΗΟΠΑΙΣ» (Beazley, 1968). 

Entre los siglos VIII y VII a. E., los vasos cefaliformes servían como envases de 

ungüentos y perfumes, pero, a partir del siglo VI a. E., su uso se circunscribió al contex-

to del simposio (Buschor, 1971). No perdamos de vista que las inscripciones de tipo ‘ό 



54 

 

παις καλός’ guardan relación con el banquete.91 De igual manera, las figuras de esclavos 

negros, Dionisio o su compañero Heracles en la faceta de bebedor, eran imágenes co-

rrientes en el banquete. Subscribo, por tanto, la interpretación de Lissarrague (1997), 

para quien el vaso analizado ponía frente a los ojos del asistente al simposio a algunas 

de sus “bestias negras” desde el punto de vista identitario.92 Ello no obsta para recono-

cer que este cántaro también es fiel reflejo de la oposición somática aparecida en los 

textos arriba citados. 

Parece claro, a tenor de lo dicho, que los antiguos no fueron en absoluto indife-

rentes al color (McCoskey, 2012). Otra cosa es que aplicaran una terminología sistemá-

tica basada en la dicotomía ‘negro/blanco’. Un modelo semejante jamás existió en el 

Mundo Antiguo (Aubert, 1999; Dee, 2003).93 

¿Y el negro? ¿Será cierto que su apariencia determinaba un estatus dependiente? 

La Figura 2 parece empujar hacia esa conclusión. Estamos ante una lámpara cefaliforme 

de 6,7 cm de altura por 8,9 cm de longitud. Fue hallada en el ágora de Atenas, y fechada 

en el siglo II a. E. (Howland, 1958; Snowden, en Bugner, 1976). Howland (1958) la 

incluye en su «Tipo 47C», que hace referencia a «lámparas plásticas». Forma parte del 

Museo del Ágora de Atenas (Snowden, en Bugner, 1976). 

La lámpara, moldeada a mano utilizando una arcilla ática muy basta, reproduce 

grotescamente la cabeza de un negro. El pelo, encrespado, conserva las huellas del alfa-

rero, y desaparece abruptamente en la cima del cráneo, donde se encuentra el orificio de 

recarga. El rostro adquiere unos rasgos prognatos que rozan la deformación, y de las 

orejas cuelgan pendientes. Los labios, abiertos en una horrible mueca, casi aullando, 

sirven para introducir la mecha (Howland, 1958). 

                                                           
91 Proclamaban la belleza de un varón joven, y constituían las inscripciones de tipo aclamatorio más co-
rrientes pese a su carácter genérico y anónimo. Las inscripciones aclamatorias sobre piezas cerámicas son 
un testimonio mayoritariamente ateniense que surge hacia el siglo VI a. E. y se interrumpe a finales del 
siglo V a. E. Para Lissarrague (en Goldhill y Osborne, 1999, p. 365-366): «Kaloi are prominent and fas-
hionable young men who were known by everyone in Athens […] They acclaim beauty in its most cele-
brate form. By writingho pais kalos the painters increased the filled of possibilities oferred». 
92 Dejó escrito Diógenes Laercio (I, 34): «Doy gracias al Destino por ser hombre y no animal, por ser 
varón y no mujer, por ser griego y no bárbaro» (Lissarrague, 1997). 
93 Las razones son diversas, pero no olvidemos que la morfología germánica con que Hollywood ha pre-
sentado a griegos y romanos dista enormemente de la realidad histórica: los antiguos debieron de estar 
más próximos al tipo mediterráneo (Bernal, 1993; Dee, 2003). En Hom. Il. V, 502-505, «[...] Los aqueos 
se tornaban blanquecinos [λευκός] por el polvo que levantaban hasta el cielo de bronce los corceles de 
cuantos volvían a encontrarse en la refriega». El color blanco, de hecho, era sinónimo de barbarie, enfer-
medad y muerte para los griegos (Dee, 2003). Dice Jucker (1970, p. 8): «Les lécythes à fond blanc nous 
introduisent dans un monde particulier; ils étaient, en effet, strictement destinés à des usages funéraires». 
Finalmente, tampoco sería descabellado pensar en una percepción cromática diferente a la del hombre 
actual, más aún cuando sabemos que el pueblo esquimal reconoce una gama de blancos amplísima a dife-
rencia del occidental medio.  



55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 2. Lámpara cefaliforme que representa a un individuo negro. 

Atenas, Museo del Ágora, L2207; AA4 47C 616. Fuente: Snowden (en Bugner, 1976 I, fig. 240) 

 

Howland (1958) sitúa la producción de estas lámparas en un contexto cultural 

previo a la llegada de Sila en el 86 a. E.,entre los siglos III y II a. E., toda vez que se han 

hallado piezas de factura romana hasta el siglo I d. E. Existen múltiples variantes, zoo-

morfas y antropomorfas, dentro del Tipo 47C. Por lo que respecta a 47C 616, es, junto 

con la casi idéntica 47C 615, uno de los ejemplares más tempranos de este tipo de 

lámparas, que se popularizaron en época imperial. 

Existe una riquísima tradición literaria griega que asocia las lámparas con los es-

clavos. El testimonio más arcaico de este tópico se encuentra en Las nubes de Aristófa-

nes, obra representada en marzo del año 423 a. E., bajo el arcontado de Isarco. Uno de 

los protagonistas, Estrepsiades, ordena a su esclavo en mitad de la noche: «Niño, en-

ciende la lámpara» [Ἅπτε παῑ λύχνον] (Ar. Nub. v. 18). La asociación literaria entre 

lámpara y esclavo se prolongó, con innovaciones diversas, hasta Ateneo de Náucratis 

(Sabnis, 2011).94 

                                                           
94 El propio Aristófanes desarrolló el tópico en La asamblea de las mujeres, obra representada en febrero 
de 392 a. E., bajo el arcontado de Demóstrato. La declamación de Praxágoras, que da el pistoletazo de 
salida a la obra, dice así (Ar. Eccl. vv. 1-16): «Radiante ojo de mi lámpara [λύχνου], hermosísima y certe-
ramente trabajada al torno, mostraremos tu nacimiento y tu destino. Pues moldeada en el torno del alfare-
ro, tus narices tienen función de sol radiante <…> envía por la llama los signos convenidos. Con toda 
razón, sólo a ti te lo revelamos, porque también permaneces a nuestro lado cuando probamos con las 
posturas de Afrodita en nuestros aposentos; y, cuando nuestros cuerpos se curvan, tu ojo todo lo preside, 
y nadie te aparta de su habitación. Sólo tú iluminas los secretos rincones de nuestros muslos, soflamando 
los pelos que allí proliferan; y, cuando abrimos a escondidas las despensas repletas de trigo y de licor de 
Baco, tú nos asistes y, participando en todo, no cotilleas con los vecinos [Traducción propia]». Por lo 
demás, el tópico de la lámpara-esclavo como único testigo de la pasión erótica se repite hasta la extenua-
ción en la poesía helenística. El epigrama titulado «Preparativos para una noche de amor», de Filodemo 



56 

 

Pero dirijámonos a la Figura 3. Se trata de una estatuilla en bronce de 20,2 cm de 

altura. Es pieza elaborada con total seguridad durante el periodo helenístico.95 Fue 

hallada en Chalon-sur-Saône en 1763 y regalada al rey de Francia por el anticuarista 

Anne-Claude de Caylus. Pertenece a la colección de la Bibliothèque Nationale de París 

(Babelon y Blanchet, 1895; Snowden, en Bugner, 1976). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 3. Estatuilla de un joven músico. París, Bibliothèque Nationale; Babelon y Blanchet (1895, p. 439, fig. 1009). 

Fuente: Snowden (en Bugner, 1976I, figs. 253 y 254) 

 

La estatuilla muestra un joven músico negro, totalmente desnudo, cuyo instru-

mento musical, quizás un harpa, se ha perdido. Babelon y Blanchet (1895, p. 440) dicen 

que se trata de un esclavo, «le type idéal de ces esclaves alexandrins que recherchaient 

si avidement les riches Romains». Aun aceptando que la de músico fuera profesión in-

famante durante la Antigüedad —¿todas las imágenes antiguas de músicos están repre-

sentando esclavos, o esta filiación la establecemos en base a los prejuicios derivados del 

modelo esclavista occidental?—, obsérvese cuánto difiere el aspecto de este individuo 

negro en comparación con la Figura 2. La cabeza imita todas las características del ca-

non negro: pelo lanoso, en bucle; prognatismo facial; labios gruesos… Pero no estamos 

ante una sátira grotesca, sino ante el resultado de un estudio anatómico minucioso que 
                                                                                                                                                                          

de Gámara, que nació en torno al 110 a. E., dice: «Filénide, rellena la lámpara, silenciosa confidente/ de 
nuestros secretos, de aceitoso rocío/ y márchate, pues Eros es el único que no gusta de testigos./ Y cierra 
bien, Filénide, la entornada puerta./ En cuanto a ti, Janto, bésame, y tú, lecho que te regocijas con el/ 
amor, aprende ya lo que te resta de las artes de Pafia» (Anth. Pal. II, 494 = V, 4). 
95Recordemos que el arte helenístico sobresalió por su apego a la realidad y a la expresión tanto de los 
sentimientos cuanto del movimiento. Las obras, encargadas por grandes dinastas, se destinaban al embe-
llecimiento de palacios y poseían un carácter más propagandístico que religioso (Boardman, 1991). 



57 

 

ha transferido el ideal antiguo de la proporción y la belleza a un adolescente negro. El 

cuerpo, dispuesto por medio de la típica curva praxiteliana, dialoga con la disposición 

de la cabeza, que se inclina grácilmente hacia el harpa invisible, como escuchando los 

acordes del instrumento que debe afinar. Casi podría decirse que estamos ante la repro-

ducción de un Apolo negro recién emergido de los bosques, tocando la cítara. 

Para historiadores como Beardsley, los artistas clásicos se recrearon en resaltar 

la fealdad, lo cómico y lo grotesco a la hora de representar al negro. No parece ser ese el 

caso de la Figura 3. He escogido conscientemente dos imágenes casi coetáneas que re-

ducen al negro a la condición de esclavo y, sin embargo, lo hacen de un modo bien dife-

rente.96 

El negro recibió el mismo tratamiento que cualquier otro referente artístico: pod-

ía ser caricaturizado e idealizado. El color de la piel tampoco determinó automáticamen-

te el estatus de los individuos. Desde mi punto de vista, los diversos trabajos de Snow-

den desmantelaron la hipótesis ‘piel negra igual a estatus dependiente inmutable’. En el 

día a día y a lo largo de los tiempos antiguos, los negros fueron integrados en las socie-

dades greco-romanas con mejor o peor resultado, y desempeñaron oficios diversos, des-

de el sacerdocio del culto a Isis al esclavo pedagogo. La esclavitud, de hecho, no siem-

pre conllevó miseria y marginación durante la Antigüedad —por no hablar de la prodi-

giosa movilidad social aparejada a la manumisión en Roma. 

Dicho lo cual, ¿cómo interpretar los abundantes casos de negros esclavizados 

durante la Antigüedad? En primer lugar, debo insistir en que el modelo esclavista euro-

peo de la Modernidad difería del de las antiguas sociedades esclavistas. Estas últimas se 

regían por la noción de barbarie, no por la de raza: también los escitas o germanos fue-

ron esclavizados y, en época arcaica, la servidumbre por deudas había esclavizado a 

muchos romanos y griegos (Finley, 1982; Bradley, 2000). A mi juicio, la esclavización 

del negro en la Edad Antigua fue consecuencia de un «exotismo desdichado», no de 

motivaciones raciales. El negro fue esclavizado por su enorme atractivo, no porque fue-

ra considerado un ser inferior al individuo blanco. 

No estoy en condiciones de imaginar el peso demográfico de la minoría étnica 

negra en las sociedades greco-romanas —¿quién lo está?—, pero creo, siguiendo a 

Thompson (1994), que resulta inapropiado disertar sobre una «comunidad negra» en 

Grecia o Roma, excepción hecha de territorios orientales como Libia o Egipto. Para la 

                                                           
96Para un corpus iconográfico completo, remitimos a Snowden (en Bugner, 1976 I, pp. 135-245). 



58 

 

inmensa mayoría de la población, el negro constituía un prodigio y evocaba una realidad 

exótica. Precisamente el exotismo jugó un rol fundamental en la imagen y en el estereo-

tipo del negro, construidos ambos desde una perspectiva «ETIC».97 

En este sentido, y sólo en éste, puede afirmarse que el color de la piel determinó, 

al menos accidentalmente, el estatus social de un individuo. En efecto, los negros fueron 

una de las minorías étnicas más atractivas para los artistas clásicos (Snowden, 1983). 

Paralelamente, el color de la piel —amén de otras variables que también deben tenerse 

en cuenta, como la esclavización por una coyuntura de guerra— acarreó una consecuen-

cia “inesperada”: el negro pasó a ser un trofeo de caza, un producto de lujo codiciado 

por las capas más prósperas de la sociedad, que competían entre sí haciendo ostentación 

de su poderío económico. Es lo que Keith Hopkins (en Finley, 1974, p. 104) llama 

«desembolsos ostentatarios». Reducido a un estatus dependiente, el negro padeció cosi-

ficación, infantilización, animalización y, por descontado, burla y maltrato. Exactamen-

te igual que los demás esclavos. 

 

iii) Barbarie y sangre 

 

Dejemos ya la cuestión del color de la piel y abordemos la del determinismo sanguíneo. 

La primera asociación directa entre raza y sangre aconteció en España y Portugal a me-

diados del siglo XVI (Hering Torres, 2004). Como ya he dicho, considero que ‘raza’ es 

un concepto anacrónico en la Edad Antigua; pero ello no impide explorar el lugar ocu-

pado por la sangre en la noción de barbarie. 

Los análisis computacionales de léxico han demostrado que el término griego 

para la sangre (αἷμα) es uno de los más utilizados por los diversos autores del Corpus 

Hipocrático (Duminil, 1983, p. 136, n. 1, basándose en Maloney). Las referencias no 

obstante, se dan sobre todo en los llamados tratados ginecológicos, y los conocimientos 

que se tienen sobre ella, basados en la observación directa y la especulación, son bastan-

te superficiales. Más allá de su color rojizo y temperatura cálida, la medicina antigua 

solía atribuir a la sangre un cierto papel en la nutrición, si bien se desconocía tanto la 

relación exacta entre sangre y nutrición cuanto los pormenores del proceso. A la sangre 

                                                           
97 En Hom. Il. I, 423-424, Zeus viaja al país de los «probos etíopes». Estos también eran los hombres más 
altos y apuestos del mundo (Hdt. III, 20, 1-2; III, 114). A la piedad religiosa y aspecto físico de los etío-
pes, se unían su belicosidad, su apetito sexual y la riqueza y maravillas de su patria. No es casualidad que 
los vasos cefaliformes del Arcaísmo griego, portando ungüentos y perfumes, fueran decorados con indi-
viduos negros (Buschor, 1971). 



59 

 

se le atribuía también un papel importante en los cambios psicológicos, particularmente 

en los ataques epilépticos, y, como ya hemos dicho, se proponía que los fenómenos me-

teorológicos modificaban sus características (Duminil, 1983). Pero jamás llegó a elabo-

rarse una teoría sobre la circulación sanguínea debido a errores de bulto en la concep-

ción del pulso sanguíneo y del corazón, que se tenía por el órgano central del aparato 

respiratorio (Harris, 1973).  

Entonces, ¿qué hacer con el término ὅμαιμος (lit. «de la misma sangre»), utiliza-

do, entre otros, por Heródoto? Pienso que el término, propio de la esfera familiar, pasó a 

la genealogía mitológica para reforzar la propuesta política del panhelenismo.98 

El término ὅμαιμος aparece tres veces en la Historia. En Hdt. I, 151, 2, dice el 

de Halicarnaso: «Y en cuanto a las [*ciudades] que ocupan las islas, cinco comunidades 

se hallan en Lesbos –pues a una sexta establecida en Lesbos, la ciudad de Arisba, la 

redujeron a esclavitud los metimneos, pese a que era de su misma sangre [ἐόντας 

ὁμαίμους]». Los metimneos conquistaron Arisba durante el Arcaísmo y esclavizaron a 

sus habitantes pese a que ambas comunidades eran eolias. Por Estrabón XIII, 1, 21, 

además, sabemos que el territorio de los arisbeos fue anexionado (Hansen y Nielsen, 

2004). Pero la expresión no alberga un pensamiento racial basado en la sangre, sino una 

confusión relacionada con la genealogía mitológica de metimneos y arisbeos.99 

Más clara parece la utilización de ὅμαιμος como puntal del panhelenismo cuan-

do Aristágoras de Mileto suplica al espartano Cleómenes una intervención contra el 

persa (Hdt. V, 49, 1-2): 

 

                                                           
98 Émile Durkheim señaló en su día las analogías entre el clan, el γένος griego y la gens latina. Los indi-
viduos que componen el clan se consideran unidos por lazos de parentesco, aunque no compartan base 
geográfica o parentesco: son parientes por el hecho de llevar el mismo nombre. Se reconocen a sí mismos 
como los miembros de una familia y, como tal, poseen deberes idénticos, deberes asistenciales. Dejemos 
hablar a Durkheim (1992, p. 94): «En base a esta primera característica, el clan no se distingue de la gens 
romana o del génos griego, pues el parentesco de los gentiles provenía también de manera exclusiva del 
hecho de que todos los miembros de las gens [sic] llevaban el mismo nombre, el nomen gentilicium». Eso 
por lo que respecta a la genealogía mitológica. En cuanto al panhelenismo, entiendo por tal una identidad 
cultural y política, conformada a lo largo de un lento y complejo proceso de agregación y confrontación, 
que hunde sus raíces en la Edad del Hierro. A la altura del siglo VI a. E., debía de existir ya una identidad 
panhelénica de corte elitista (Mitchell, 2007). De lo contrario, no se comprende cómo Heródoto pudo 
realizar, entre otras, esta afirmación, puesta en boca de Mardonio (Hdt. VII, 9β, 2):«Dado que esas gentes 
[*los helenos] hablan la misma lengua, deberían dirimir sus diferencias apelando a heraldos y mensajeros, 
o por el medio que fuera, antes que en el campo de batalla».  
99Ambas, insistimos, eran comunidades eolias. Según la mitología, Eolo era el nieto de Deucalión y Pirra, 
el hijo de Helén, y el hermano de Dorio y Juto. Casó con Enáreta, que dio a luz doce hijos, a los cuales se 
añadieron otros tres: Macareo, Etlio y Mimante. Pisídice, una de las primeras hijas de Eolo y Enáreta, es 
confundida en algunas versiones con la hija homónima del rey de Metimna, la ciudad de Lesbos. Lo mis-
mo sucede con el citado Macareo, confundido en algunas versiones con Macar, quien casó a su hija Me-
timna con Lesbos (Grimal, 2008). 



60 

 

«Cleómenes, no te extrañes por mi interés en venir hasta aquí, pues la situación, en 
la actualidad, es la siguiente: los hijos de los jonios son esclavos, en lugar de hom-
bres libres, lo cual constituye, principalmente para nosotros, un baldón y una amar-
gura inmensa; pero también lo es para vosotros, más que para otros griegos, por 
cuanto estáis a la cabeza de la Hélade. En esta tesitura, liberad -¡por los dioses de 
Grecia!- de su actual esclavitud a los jonios, un pueblo de vuestra misma sangre 
[ἄνδρας ὁμαίμονας]». 

 

No podemos plantear que Aristágoras apele a un vínculo aristocrático como la 

φιλία por falta de datos.100 Quizá alguien esgrima Hdt. I, 145, donde se afirma que los 

jonios asiáticos habitaron una vez el Peloponeso, para defender el recurso a una antigua 

ξυγγένεια. Opino, siguiendo a Mitchell (2007) que el pasaje constituye más bien un ale-

gato insertado anacrónicamente por Heródoto en el contexto de una guerra panhelénica. 

Este alegato debe ponerse en relación con otros pasajes herodoteos. 

El más destacado es el celebérrimo Hdt. VIII, 144, 2, que, pese a haber sido ci-

tado hasta la extenuación, no deja de resultar excepcional: «Por otro lado está el mundo 

griego, con su identidad racial y lingüística, con su comunidad de santuarios y de sacri-

ficios a los dioses, y con sus usos y costumbres similares, cosas que, de traicionarlas, 

supondrían un baldón para los atenienses [αὖτις δὲ τὸ Ἑλληνικὸν ἐὸν ὅμαιμόν τε καὶ 

ὁμόγλωσσον καὶ θεῶν ἱδρύματά τε κοινὰ καὶ θυσίαι ἤθεά τε ὁμότροπα, τῶν προδότας 

γενέσθαι Ἀθηναίους οὐκ ἂν εὖ ἔχοι]». Es éste un pasaje claramente panhelénico donde 

los atenienses explican a los espartanos que jamás van a medizar —como sí habían 

hecho, por cierto, otras ciudades griegas. Para ello, resaltan la homoglosía, la religión y 

las costumbres compartidas. En cuanto a «ὅμαιμόν», haría alusión a Helén como ances-

tro mitológico de atenienses y espartanos, de todos los helenos; a una identidad gene-

alógica más que a una «identidad racial». 

¿Qué hay sobre la legislación racial del Mundo Antiguo? Pese a que Moralee 

(2008) ha estudiado la «política racial» del código teodosiano para la Tardoantigüedad, 

voy a ceñirme a la famosa Ley de Pericles del año 451 a. E. Para Susan Lape (2010), la 

«ciudadanía racial» establecida a partir de dicha ley conformaba uno de los pilares de la 

identidad ateniense en época clásica. Tal y como reconoce la propia historiadora, la me-

dida tomada por Pericles en al año 451 a. E. no utilizó como masa teórica la raza, sino 

que, para cohesionar un cuerpo social mayor, abrió la eugenesia aristocrática a la ciuda-

danía y, de nuevo, recurrió a la genealogía mitológica, otorgando entidad legal al tópico 

                                                           
100Aristágoras era nieto de Liságoras e hijo de Histieo, pero la genealogía de Cleómenes se pierde: resulta 
imposible establecer vínculos de hospitalidad entre ambos personajes.  



61 

 

de la autoctonía (Lape, 2010).101 En cuanto a las consecuencias de la medida, los prime-

ros afectados debieron de ser griegos forasteros, no bárbaros. A mi entender, por su 

fondo teórico y sus objetivos, este tipo de medidas exclusivistas tuvieron más que ver 

con el particularismo de las sociedades mediterráneas que con el racismo de las Leyes 

de Núremberg. 

En resumen: se impone la contextualización. No debemos ocultar las prácticas 

más expeditivas arropadas por la categoría del bárbaro, pero tampoco generalizarlas a 

toda la Historia Antigua. He seleccionado estos casos porque, descontextualizados e 

interpretados a través de una noción amplia de racismo, pueden dar lugar a equívocos.  

Como se ha dicho, la diferenciación e inferiorización del bárbaro dependió de 

dos variantes: la coyuntura histórica y el sujeto, integrado en una escala de la barbarie. 

Ni griegos ni romanos se relacionaron de igual forma con un persa que con un galo; 

tampoco con un persa que con un etíope. Este etíope, además, no podía disparar los 

mismos resortes en el siglo VI a. E. que en el siglo III d. E., cuando el cristianismo rela-

cionó el color oscuro de la piel con el demonio. Una coyuntura de guerra o conflicto 

endureció exponencialmente las relaciones con el bárbaro, dando cabida a la deporta-

ción, la esclavización y la matanza. Todas ellas eran prácticas conocidas por griegos y 

romanos; sin embargo, ninguna fue legitimada a través del prisma racial. El racismo, tal 

y como yo lo entiendo, no pudo ser aplicado durante la Antigüedad debido a las limita-

ciones ideológicas y tecnológicas de los antiguos, que no dudaron, por supuesto, en 

desplegar todos los medios tecnológicos e ideológicos a su alcance cuando quisieron 

destruir al Otro. 

 

iv) Raza y bárbaro: diferencias y analogías  
 

Las mayores analogías entre racialismo y barbarie se dan en el ámbito de la práctica: 

tanto el racialismo cuanto la barbarie, como sistemas de alteridad, generaron estereoti-

pos, prejuicios y prácticas violentas entre las cuales sobresale el imperialismo europeo y 

romano. La diferencia es cuantitativa y no cualitativa, simplemente porque los antiguos 

no dispusieron de medios tecnológicos para sembrar la muerte a escala tan elevada co-

mo los modernos. 

                                                           
101 Un tópico, dicho sea de paso, que encontramos en otros lugares de Grecia: los eginetas eran mirmido-
nes, los tebanos habían nacido del diente de un dragón, y los arcadios se consideraban igualmente autóc-
tonos (Mitchell, 2007). 



62 

 

Racialismo y barbarie son también sistemas de alteridad transferidos —desde 

Occidente al globo, desde Grecia a Roma—, y sistemas racionalizados. Ambos acuden a 

disciplinas científicas para sostener sus argumentos. Pero el racialismo se fundamenta 

en torno a la idea de raza y plantea un férreo determinismo sanguíneo o genético que 

fija las características físicas, culturales y psicológicas de un grupo racial desde un pun-

to de vista etnocéntrico, mientras que la barbarie, por su parte, se articuló sobre la cate-

goría de bárbaro, que supeditaba los marcadores físicos a los culturales desde una posi-

ción etnocéntrica y, en ocasiones, determinista. La barbarie, además, descolló por su 

extraordinaria variedad teórica, hasta el punto de constituir lo que yo llamo un «sistema 

asistemático». Finalmente, la barbarie tendió puentes semánticos entre la alteridad ex-

terna, el bárbaro por antonomasia, y una serie de sujetos históricos que, para la oligarqu-

ía greco-romana, representaban la alteridad interna: funcionó a la manera de un «manto 

reversible» ejerciendo labores de control social y dominación. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



63 

 

BÁRBARO Y BÁRBAROS : EL «MANTO REVERSIBLE »  
 

«¿En qué país bárbaro ha habido algún tirano tan terrible, tan cruel como lo ha sido en 

esta ciudad Antonio, escoltado por las armas de los bárbaros? Bajo la tiranía de César 

veníamos al Senado, si no con libertad, por lo menos con seguridad. Bajo este capitán 

de piratas –pues, ¿cómo llamar al tirano?- estos asientos los ocupaban los itureos […] 

En Brindis en el regazo de su esposa [*la actriz Volumnia Citéride, amante de Marco 

Antonio] –no ya la más avariciosa, sino la más cruel- degolló a los más selectos centu-

riones de la legión Marcia. Y después, ¡con qué furor, con qué ardor se precipitaba a la 

ciudad, o lo que es lo mismo, a matar a todos los mejores! En aquel momento, los pro-

pios dioses inmortales nos ofrecieron, sin que lo esperáramos, una ayuda imprevista. En 

efecto, la increíble y divina virtud de César retrasó los crueles y furibundos ataques del 

criminal; y, entonces, aquel demente creía que se le perjudicaba con edictos, ignorando 

que todo lo que dijera en falso contra el virtuosísimo adolescente [*Octaviano] en ver-

dad recaía sobre el recuerdo de su infancia».102 

Este pasaje pertenece a la Filípica XIII de Cicerón, pronunciada el día 20 de 

marzo del año 43 a. E. Cicerón, que busca persuadir al Senado para que declare enemi-

go público a Marco Antonio y emprenda una guerra contra él, construye para su audien-

cia un retrato moral y psicológico de Marco Antonio como ser transgresor y tiránico. 

Marco Antonio es relacionado con tiranos, mujeres, profesiones infamantes, bandidos y 

bárbaros; un séquito de personajes de carne y hueso, auténticas bestias negras a los ojos 

de Cicerón —Julio César, Volumnia Citéride, los itureos—, danzan a su alrededor; el 

carácter de Marco Antonio, viciado desde la más tierna infancia, es descrito acudiendo 

al campo semántico de la barbarie: crudelitas, furor, ardor, dementia; los vicios de An-

tonio y sus secuaces se realzan por comparación negativa con otros individuos virtuo-

sos, tales como los centuriones de la legión Marcia, los correligionarios de Cicerón (op-

timi) u Octaviano. 

                                                           
102 Cic. Phil. XIII, 8, 18-19: «Quem in barbaria quisquam tam taeter, tam crudelis tyrannus quam in hac 
urbe armis barbarorum stipatus Antonius? Caesare dominante, ueniebamus in senatum, si non libere, at 
tamen tuto. Hoc archipirata –quid enim dicam tyranno?- haec subsellia ab Ityraeis occupabantur […] 
Brundisii in sinu non modo auarissimae, sed etiam crudelissimae uxoris delectos Martiae legionis centu-
riones tracidauit. Inde se quo furore, quo ardore ad urbem, id est ad caedem optimi cuiusque, rapiebat! 
Quo tempore di ipsi immortales praesidium improuisum necopinantibus nobis obtulerunt. Caesaris enim 
incredibilis ac diuina uirtus latronis impetus crudelis ac furibundos retardauit. Quem tum ille demens 
laedere se putabat edictis, ignorans, quaecumque falso diceret in sanctissimum adulescentem, ea uere 
recidere in memoriam pueritiae  suae». 



64 

 

«[*Caracalla] se ganó a todos los germanos de allende la frontera, y los indujo a 

la amistad de tal forma que pudo obtener de ellos tropas auxiliares y formar su propia 

guardia personal con hombres seleccionados por su fuerza y apariencia. Con frecuencia, 

quitándose el manto romano, se vestía con prendas germánicas [...] Todo lo hacía como 

un soldado raso [...] Cualquier trabajo manual que supusiera esfuerzo físico, él era el 

primero en emprenderlo» (Hdn. IV, 7, 3-5). 

En esta cita de Herodiano, Caracalla (211-217) es relacionado con bárbaros, sol-

dados y artesanos. El emperador, se nos dice, solía cambiar la toga romana por vesti-

mentas extrañas a la tradición. Ésta no es una observación baladí: los τογᾶτοι de Str. III, 

2, 15 muestran la importancia de la toga como signo de civilización; también la legisla-

ción que, desde Augusto a Estilicón, reguló la indumentaria digna de un ciudadano ro-

mano (Chauvot, 1998). Caracalla, por último, se rodeó de una guardia personal, cargo 

típico en la acusación de tiranía desde los tiempos de Pisístrato en Atenas y de Marco 

Antonio en Roma (Dunkle, 1967).  

Un siglo después, el historiador Amiano Marcelino realizó un retrato muy simi-

lar del césar Galo. Galo (351-354) convierte «el poder justo y legítimo en una sangrien-

ta tiranía» [ciuili iustoque imperio ad uoluntatem conuerso cruentam] (Amm. XIV, 1, 

4). Es un criminal (facinorosus) que sobresale por su severidad (asperitas) y crueldad 

(crudelitas) en diversos pasajes de las Res gestae.103 Galo también es animalizado como 

si fuera un bárbaro: en Amm. XIV, 7, 13, es transformado en una serpiente, y, en Amm.  

XIV, 9, 9, se le compara con un león devorador de cadáveres.104 

Galo conquistó el poder «promovido desde la más profunda miseria de los co-

mienzos de su adolescencia hasta las más altas cumbres, dando un inesperado salto» 

(Amm. XIV, 1, 1). Una vez en el poder, este adolescente se rodeó de mujeres, plebeyos 

                                                           
103 Amm. XIV , 1, 4: «[…] Algunos –a quienes se consideraba culpables por simples sombras de sospe-
chas- fueron condenados. Parte de ellos fueron ejecutados; otros, castigados a la confiscación de sus bie-
nes y sacados a la fuerza de sus hogares, sin que les quedara nada más que sus quejas y lágrimas, malviv-
ían de limosna». En XIV , 7, 2, Galo «hizo ejecutar a todos los principales del senado antioqueno en un 
solo sumario, enfurecido [efferatus]». Este último adjetivo lo utiliza Amiano para designar a «pueblos 
salvajes» [efferatarum gentium] vencidos por Roma en el excurso de XIV , 6, 5. 
104 El esclavo era designado con bastante frecuencia mediante el adjetivo ‘andrópodo’ (ἀνδρόπους), deri-
vado del adjetivo zoológico ‘tetrápodo’ (τετράπους). La animalización era un mecanismo de control ide-
ológico que reforzaba tanto la potestad del amo cuanto la dependencia del esclavo (Bradley, 2000). Inde-
pendientemente de ello, Barnes asegura que (1998, p. 109): «Ammianus’ animal comparations usually 
have a highly negative connotation». Efectivamente, en Amm. XVI , 5, 16, el bárbaro es animalizado: 
«[…] La furia bárbara [barbarica rabies] se había inflamado de nuevo hasta el extremo. Así como los 
animales salvajes [Utque bestiae] acostumbrados a vivir de rapiñas por el descuido de los vigilantes 
[…]». El mismo tratamiento se da a los isaurios en Amm. XIX , 13, 1: «Tal como las serpientes en prima-
vera suelen salir de sus guaridas, bajaron de las sierras escarpadas e inaccesibles y, agrupados en partidas 
compactas, hostigaban a sus vecinos con hurtos y asaltos». 



65 

 

delatores y gladiadores que atizaban su crueldad. La esposa de Galo, Constantina, «una 

especie de Furia humana, constante incitadora de crueldades y no menos ávida de san-

gre que su colérico marido» (Amm. XIV, 1, 2), empujaba al césar a un «desastre irre-

mediable» (Amm. XIV, 1, 8). El funesto presagio de Amiano se hizo realidad cuando 

Galo murió decapitado cual burdo ladrón a los veintinueve años de edad. El tirano por 

fin había encontrado un merecido final. 

Los extractos a los que me he referido son ejemplos del «vituperio del tirano», 

un modelo ideológico perfectamente conformado en el mundo griego a la altura del si-

glo VI a. E. (Escribano, 1993a). Pero, ¿por qué el tirano es considerado como tal? ¿Y 

por qué se le relaciona con bárbaros, con mujeres, con jóvenes o con profesiones infa-

mantes? 

Partiendo del trabajo de Yves Dauge (1981) sobre el bárbaro, sostengo que el 

campo semántico de la barbarie poseyó un anverso y un reverso desde el punto de vista 

de la oligarquía.105  

Considero que el campo semántico de la barbarie funcionó a la manera de un 

«manto reversible». Proyectado hacia el exterior, sirvió como teoría explicativa y acica-

te del imperialismo romano. Proyectado hacia el interior, ejerció labores de control so-

cial y vistió a lo que, para la oligarquía greco-romana, representaba la alteridad interna: 

mujeres, trabajadores libres y esclavos —desde artesanos a profesiones infamantes—, 

soldados, jóvenes e, incluso, «oligarcas disolutos». En primer lugar, la oligarquía greco-

romana se apropió de las virtudes inherentes al ser humano completo y atribuyó a su 

alteridad interna una lista de vicios; en segundo lugar, cada segmento social de los men-

tados se situó en los vértices de un pentágono capaz de trazar diagonales y conexiones 

(cf. Fig. 4); en tercer lugar, los tópicos de la barbarie externa fueron trasplantados al 

interior por medio de correspondencias: una vez que la secuencia ‘bárbaro igual a escla-

vo por naturaleza’ quedó expedita, la mujer, el trabajador libre, el soldado, el joven y el 

oligarca podían ser tipificados como esclavos y barbarizados. 

 

                                                           
105 Dauge (1981) observa que el campo semántico de la barbarie podía transferirse a la alteridad interna 
por medio de un juego sutil de correspondencias. El Otro por antonomasia, el bárbaro con mayúsculas, 
era el individuo ajeno al sistema cultural greco-romano. Pero, en el interior de la propia sociedad, la mu-
jer era más “bárbara” que el varón por su volubilidad e incontinencia; la juventud era una etapa transitoria 
de “barbarie” que se alargaba durante veinticinco o treinta años por cuanto el alma todavía no había lo-
grado dominar su parte irracional; el soldado podía ser barbarizado porque mezclaba el gregarismo de la 
masa con la violencia; el trabajador esclavo, en la mayoría de los casos realmente bárbaro por origen, era 
servil por naturaleza… El nexo de todos estos sujetos es su irracionalidad y su total carencia de autocon-
trol. 



66 

 

 
 

Fig. 4. Conexiones semánticas entre la alteridad externa e interna de la oligarquía greco-romana. Fuente: elaboración 
propia a partir de Dauge (1981). 

 
En el segundo bloque, he defendido que la barbarie constituyó, en cuanto a sus 

fundamentos teóricos, un «sistema asistemático» dependiendo de la coyuntura histórica 

y del autor. Lo mismo tengo que decir con respecto a la alteridad interna: algunos suje-

tos históricos desaparecen del pentágono en función de la coyuntura y del autor; otros se 

añaden desfigurando un esquema que sólo pretende ofrecer una explicacion visual a 

cuestiones demasiado abstractas. Todas las generalizaciones contienen un poso de ver-

dad, pero se muestran imprecisas al contrastarlas con ejemplos concretos.  

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



67 

 

PARTE II 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

 

AMIANO MARCELINO : LA REALIDAD Y EL DESEO  

Amiano Marcelino vino al mundo en torno al 330/335 d. E.106 Desde los comentarios de 

Henri de Valois y la monografía de Thompson (1947), los historiadores suelen aceptar 

que Amiano nació en la mitad oriental del imperio y, concretamente, en la ciudad siria 

de Antioquía.107 Discernir la extracción social de Amiano conlleva menos impedimen-

tos: todo apunta a que nuestro historiador pertenecía a la elite decurional.108Amiano 

recibió una educación esmerada, basada en los clásicos desde Homero, e ingresó en el 

cuerpo de los protectores domestici hacia 350, un servicio atractivo para los decuriones 

que deseaban eludir sus cargas por cuanto los soldados gozaban de exenciones fiscales 

(Alföldy, 2012). 

                                                           
106 En el año 357 d. E., Amiano Marcelino se considera un adulescens (cf. XVI, 10, 21). En época impe-
rial, esta franja de edad se situaba entre los dieciocho y los veinte años (Camus, 1967). 
107 Los orígenes antioquenos de Amiano se argumentan a partir de la Carta 1063 de Libanio de Antioquía, 
fechada en el año 392 d. E. y con remitente Μαρκελλίνῳ. Este Marcelino se ha identificado con nuestro 
Amiano, que, por aquel entonces, se encontraría recitando su obra a la audiencia senatorial de la Urbe. 
Libanio, así las cosas, le animaría a proseguir en la redacción de las Res gestae. Ésta es, repito, la hipóte-
sis que ha generado mayor consenso académico en nuestros días. Sin embargo, no me parece desatinado 
incluir otras propuestas: desde mi punto de vista, Fornara (1992) ha echado por tierra la línea 
‘Μαρκελλίνῳ-Amiano Marcelino’ desmigando pacientemente la celebérrima Carta 1063 de Libanio. En 
primer lugar, la misiva comienza con una fórmula de cortesía que podría resultar irónica e incluso ofensi-
va para alguien que, como Amiano, llevaría doce años instalado en Roma: «Te envidio por poseer Roma, 
y envidio a Roma por poseerte». En segundo lugar, el verbo ‘συγγράφειν’ y sus derivados poseen un 
sentido neutro, no circunscrito al ámbito de la historiografía. De ahí que el género literario suela precisar-
se ligando un sustantivo en acusativo. Así, Herodiano I, 1, 3: «συγγράφειν ἱστορίαν». Más que un histo-
riador de sesenta años dispuesto a completar su obra maestra, advierte Fornara, el destinatario de la Carta 
1063 de Libanio parece ser un joven orador recién llegado a la Ciudad. Entonces, ¿de dónde procedía 
Amiano? La solución ofrecida por Fornara, tal y como el propio autor reconoce valientemente, es ende-
ble. Fornara recuerda que tanto los estudios lexicográficos de la filología alemana en el siglo XIX cuanto 
los modernos estudios computacionales han demostrado que Amiano pensaba en griego y recurría a giros 
lingüísticos propios del griego antiguo. Ahora bien, toda la mitad oriental del imperio romano se encon-
traba fuertemente helenizada. Por ello, Fornara aduce que Amiano utiliza el etnónimo ‘Graecus’ en 
XXXI, 16, 9, y restringe este etnónimo a la Península Helénica. Aceptada esta cabriola, acude a XXIX, 2, 
16, pasaje donde Amiano se refiere a Flavio Hipatio, hermano de la emperatriz Eusebia, como «noster 
Hypatius», adjetivación sin parangón en toda la obra. Por último, Fornara arguye que los estudios proso-
pográficos hacen al padre de Hipatio, Flavio Eusebio, un nativo de Tesalónica. Admitiendo que Hipatio 
hubiera nacido en Tesalónica, podría plantearse que Amiano Marcelino poseía unos orígenes tesalonicen-
ses. Más sólida es la hipótesis de Barnes (1998), para quien Amiano procedería de Siria o Fenicia, siendo 
su ciudad de origen, quizás, Tiro o Sidón. Barnes dice que Amiano utiliza en su obra el plural ‘Syriae’ en 
lugar de ‘Syria’. Este corónimo hace referencia a un territorio compuesto por Antioquía, Líbano, Fenicia 
y Palestina. A continuación, Barnes se apoya en la Carta 828 de Libanio, dirigida a sus alumnos Apolina-
rio y Gemelo de Tarso. El portador de dicha carta es un tal Amiano al que se caracteriza como soldado-
filósofo. Barnes, por último, aduce que el antropónimo ‘Marcelino’ era muy común; no así el cognomen 
‘Amiano’. La raíz ‘Ammi-’ es de procedencia semita. No hay rastro de ningún Amia, Amio, Amión o 
Amiano en la epigrafía griega después del periodo helenístico. Además, de las diez atenienses que pose-
ían en su onomástica alguna de estas variantes, no menos de cuatro procedían con total seguridad de Le-
vante: Antioquía, Jerusalén, Samaria y Sidón. 
108 W. Ensslin fue el primero que propuso vincular a Amiano con la elite decurional para comprender su 
cosmovisión. La hipótesis fue retomada por Thompson y es aceptada por la historiografía contemporánea 
sin demasiados estragos. Dos pasajes sostienen esta extracción decurional: Amm. XXII, 9, 12; XXV, 4, 
21 (Barnes, 1998). Las quejas de Amiano por la presión fiscal a la que eran sometidos los provinciales se 
dejan sentir igualmente en Amm. XVII, 3, 3; XVII, 3, 5; XIX, 11, 3. 



69 

 

 El cargo de protector domesticus se retrotrae a la reforma militar del siglo III d. 

E., impulsada por la necesidad de contar con un ejército móvil, capaz de desplazarse 

junto al emperador hacia los puntos candentes de las fronteras. Su antecedente más di-

recto es la unidad de los protectores Augusti, un cuerpo de elite creado bajo el principa-

do de Galieno (253-268). Sus tribunos y centuriones, especialmente seleccionados e 

implicados en la protección del emperador, tomaban parte en campañas de gran trascen-

dencia y cumplían misiones especiales. Hacia finales del siglo IV d. E., los protectores 

domestici fueron divididos en regimientos (scholae) de infantería y caballería bajo las 

órdenes de un comes domesticorum  (Jones, 1964 II; Matthews, 2007). Los reclutas de 

las scholae palatinae solían ser hijos de oficiales de alto rango (Barnes, 1998).109 

En el año 353 d. E., por decisión imperial, Amiano fue puesto bajo las órdenes 

de Ursicino, magister equitum en Oriente (Camus, 1967; Blockley, 1975).110 Dos años 

más tarde, en 355, Ursicino y Amiano viajaron hacia Galia para poner fin a la usurpa-

ción del franco Silvano.111 De regreso a Oriente en 358, Amiano presenció la invasión 

del rey persa Sapor y el asedio y caída de Amida. Todavía en 359 permanecía al lado de 

Ursicino, esta vez en Samosata (Camus, 1967). Entre 360 y 363, Amiano desaparece de 

su relato. Es posible que la caída en desgracia de Ursicino también lo arrastrara a él y 

que Constancio II lo relegara al puesto fronterizo de Cercusio (Thompson, 1947). Desde 

allí se habría enrolado en la desastrosa expedición contra el persa organizada por el em-

perador Juliano, según indica la utilización de la primera persona del plural en XXIII, 5, 

7 y 6, 30. Apesadumbrado, regresó a Antioquía, ciudad donde se encontraba aún en el 

año 372 —«Antiochiam uenimus», confiesa Amiano en XXV, 10, 1. Durante los años 

siguientes, visitó Egipto, Grecia y, quizás, los Balcanes (Barnes, 1998); es probable que 

aprovechara para completar su formación y mejorar su latín. Entre 378 y 380, se instaló 

en la ciudad de Roma para escribir las Res gestae (Blockley, 1975). 

                                                           
109 A ocho de ellos, de hecho, los conocemos porque fueron compañeros de armas de Amiano, si bien 
Romano, Vicencio y Equitio permanecen sin identificar. De los otros cinco, Herculano era hijo de 
Hermógenes, magister equitum linchado por la plebe constantinopolitana tras la fallida detención del 
obispo Paulo en 342 d. E.; otro era el futuro emperador Joviano, hijo de Veriniano, tribuno y comes do-
mesticorum; también los hermanos Valentiniano y Valente, hijos de Graciano, comes rei militaris en 
Britania; y Masaucio, hijo de Crecio, comes rei militaris en África (Barnes, 1998). Aunque la identifica-
ción del padre de Amiano con un cierto Marcelino, comes Orientis en 349, propuesta por J. Gimazane se 
encuentre hoy desmantelada (Camus, 1967), se admitirán las palabras de Barnes (1998, p. 59): «To be a 
protector domesticus at such an early age, Ammianus must surely have belonged to a family of high sta-
tus». 
110 Amm. XIV , 9, 1: «Entre esta variedad de desastres, se hizo venir a Ursicino desde Nísibe, cuya custo-
dia tenía; una orden imperial nos puso bajo su mando». 
111Amm. XV , 5, 22: «Después de que las cosas se dispusieran así, inmediatamente se le ordenó partir [*a 
Ursicino] proporcionándole diez tribunos y protectores, según había solicitado, para asistirle en lo que 
requiriera su encargo oficial; entre ellos, estaba también yo con mi colega Veriniano». 



70 

 

Corría el año 1968 cuando Sir Ronald Syme, uno de los grandes historiadores de 

la Antigüedad Clásica, afirmó tajantemente: «Nobody can resist Ammianus Marcelli-

nus» (Drijvers y Hunt, en Drijvers y Hunt, 1999). El propio Syme había cincelado aque-

lla sentencia cercana al eslogan publicitario en un trabajo comparativo sobre Amiano y 

la Historia Augusta. Hacia 1982, un estudio bibliográfico cifraba en 384 los títulos cen-

trados en la figura de Amiano; en los albores del presente siglo, son ya más de mil 

(Drijvers y Hunt, en Drijvers y Hunt, 1999; Castillo García, Alonso del Real Montes y 

Sánchez Óstiz Gutiérrez, 2010). Definitivamente, nadie puede resistirse a Amiano Mar-

celino. 

No siempre fue así. Desde el siglo XVIII, Amiano fue tenido como falsario y re-

legado al mero oficio de compilador de fuentes según los parámetros de un debate que 

insistía en «aquel noble sueño» de la objetividad, por seguir la terminología de Peter 

Novick. Esta percepción continuó prácticamente incólume hasta mediados del siglo 

XX.112 En cierto sentido, la rehabilitación de Amiano fue emprendida por Edward Gib-

bon a finales del siglo XVIII, quien alabó su imparcialidad en los términos propios del 

naciente historicismo. Con todo, fue necesario esperar hasta 1889 para contar con la 

primera síntesis de calidad sobre nuestro historiador: Ammien Marcellin, sa vie et son 

œuvre, de J. Gimazane. A ella siguió el libro igualmente fundamental de W. Ensslin, 

Zur Geschichtsschreibung und Weltanschauung des Ammianus Marcellinus (1923). 

Junto a Gimazane y Ensslin podemos situar los Ammianea (1936) de J. B. Pighi y, sobre 

todo, The Historical Work of Ammianus Marcellinus (1947), de E. A. Thompson. De 

todos modos, aún en ese mismo año, M. L. W. Laistner denunciaba el olvido con que la 

historiografía moderna estaba castigando a Amiano (Sabbah, 1978; Drijvers y Hunt, en 

Drijvers y Hunt, 1999). ¿A qué podía responder este olvido intencionado? 

La transmisión de las Res gestae adolece de los traumas que podemos hallar en 

cualquiera de las obras legadas por los antiguos. Se ha conservado en dieciséis manus-

critos, catorce de los cuales datan del siglo XV y son copias de los dos más arcaicos. El 

más vetusto de los dos es el Codex Hersfeldensis. Fechado en torno al siglo IX, se per-

dió en 1534, reapareciendo en Marburgo el año 1875; otros tres fragmentos fueron 

hallados en Kassel en 1986. El Codex Fuldensis, por su parte, fue compuesto entre los 

                                                           
112 La Quellenforschung examinó pasajes concretos, como la expedición de Juliano a Persia (H. Hecker, 
1870), pero también la totalidad de la obra (O. Seeck, 1906). Disputó sobre la presencia de tal o cual autor 
en éste o aquel pasaje e, incluso, llegó a reconstruir de manera hipotética la obra de Magno de Carras a 
partir de Amiano, tal y como hizo W. Klein en 1914. El resultado más dañino de estas indagaciones fue 
que Amiano quedó vaciado de personalidad (Sabbah, 1978).  



71 

 

siglos IX y X, siendo descubierto por P. Bracciolini en 1417 (Drijvers, en Drijvers y 

Hunt, 1999). 

Tampoco es que el humanismo descuidara la edición de la obra amianea. La edi-

tio princeps salió a la luz en 1474 y, a finales del siglo XVII, eran ya quince las edicio-

nes de las Res gestae, a las que se sumaron otras dos a lo largo del XVIII. La de Wagner 

y Erfurdt (1808) se mantuvo vigente durante todo el siglo XIX; la de Clark (1910-1915) 

sigue siendo fundamental; la nueva edición de Teubner arribó en 1978, a cargo de W. 

Seyfarth. Los comentarios de Henri de Valois, “Valesius”, fueron compuestos entre 

1603 y 1676, y añadidos a la edición de 1808. Funcionaron como los comentarios de 

referencia hasta que P. de Jonge, junto con sus colaboradores de la Universidad de Gro-

ninga, inició la magnífica serie de los Philological and Historical Commentary on Am-

mianus Marcellinus en 1930 (Drijvers y Hunt, en Drijvers y Hunt, 1999). 

En sus orígenes, las Res gestae constituían una historia del imperio romano entre 

los años 96 y 378 escrita en treinta y un libros. Pues bien, los libros I-XIII, que narrarían 

acontecimientos entre 96 y 353, se han perdido; sólo han llegado hasta nosotros los li-

bros XIV-XXXI, que relatan los sucesos acaecidos entre 353 y 378 (Sabbah, 1978; 

Ídem, en Marasco, 2003). Una obra histórica en treinta y un libros de los cuales hemos 

conservado dieciocho. Tal es, a día de hoy, la hipótesis hegemónica en el seno de la 

comunidad académica.113 

¿Cuándo fueron escritas y publicadas las Res gestae? Los especialistas suelen 

aceptar una ruptura tras la batalla de Adrianópolis en 378. La terrible derrota sufrida por 

el ejército romano, habría conducido a Amiano a dejar las armas, retirándose a la Ciu-

dad para comenzar la redacción de las Res gestae. Sabbah (en Marasco, 2003) introduce 

                                                           
113 Pero no la única. La desproporción cronológica despertó la curiosidad de la crítica desde siempre. 
Barnes (1998) recuerda la enorme importancia de la proporción en la literatura antigua. La relevancia de 
la proporción en la estructura de una obra, a su vez, fue establecida por C. Wachsmuth en 1895, quien 
señaló como sistemas más corrientes la péntada, la héxada y la década. Treinta y uno es un número anó-
malo, más aún si tenemos en cuenta que los dieciocho libros conservados poseen una estructura hexádica 
(XIV-XIX; XX-XXV; XXVI-XXXI) y que las dos primeras héxadas pueden dividirse en unidades temá-
ticas de dos en dos. Por todo ello, Wachsmuth, siguiendo a von Gutschmid, planteó la hipótesis de que, 
originalmente, las Res gestae comprenderían treinta y dos libros en lugar de treinta y uno. Barnes, en 
cambio, propone treinta y seis libros (1998, p. 31): «[…] The extant books XIV-XXXI were originally 
numbered XIX-XXXVI, so that the first eighteen books of the Res Gestae have been lost, and the second 
eighteen books have survived». Para Barnes, este proceso de pérdida y alteración se habría producido ya 
en el siglo VI d. E. Acude para ello al gramático Prisciano, quien cita un pasaje de Amiano para ilustrar 
un fenómeno lingüístico típicamente amianeo. La cita procede del libro XIV, y Prisciano siempre suele 
extraer sus citas del primer libro de cualquier obra. La conclusión, por lo tanto, es que Prisciano no cono-
cería los otros libros: la mitad de la obra de Amiano podría haberse perdido una centuria después de su 
publicación. Otros especialistas han sugerido la redacción de dos obras por Amiano: la primera se habría 
perdido enteramente, mientras que, de la segunda, se habrían salvado los dieciocho libros correspondien-
tes a la segunda parte (Sabbah, 1978). 



72 

 

una variante interesante, y concibe la obra de Amiano como el proyecto de toda una 

vida. En efecto, nuestro historiador habría reunido, durante sus años de servicio militar, 

un conjunto de experiencias personales, anotaciones, testimonios, documentos y cono-

cimientos de índole diversa. Alcanzada la madurez, se dispondría a confeccionar una 

suerte de memorias —ὑπόμνεματα, comentarii— género muy en boga, cultivado por 

contemporáneos como Magno de Carras, Flavio Eutiquiano o Seleuco de Filagro. Estas 

memorias, empero, desembocaron en una especie de panegírico consagrado a la gloria 

del emperador Juliano y, finalmente, en una historia global del imperio romano. La obra 

estaría perfilada entre los años 383-398. Parece que el libro XIV es posterior a la ham-

bruna del año 383 (Camus, 1967); los libros XXVI-XXVIII, al año 390 (Thompson, 

1947). Los libros XXIX-XXXI fueron redactados entre los años 392-398 (Maenchen-

Helfen, 1955). Afinar más resulta imprudente. 

Los libros perdidos se llevaron consigo el carácter programático del prólogo. La 

gravedad del asunto fue señalada por Sabbah (1978). El prólogo, un recurso característi-

co de la historiografía antigua, por lo general constaba de tres elementos ligados con 

mejor o peor habilidad: presentación del autor, presentación del objeto de estudio, pre-

sentación del ideal historiográfico. Sin el prólogo, no tenemos autor, no tenemos objeto 

de estudio, no tenemos ideal historiográfico. Más allá de otras referencias internas y 

dispersas, el lugar clásico a la hora de reconstruir el prólogo perdido de Amiano es, pa-

radójicamente, el epílogo de las Res gestae. 

En XXXI, 16, 9, Amiano se presenta como soldado y griego, «ut miles quondam 

et Graecus». ¿Qué pretendía expresar Amiano por medio de esta frase? Para Sabbah 

(1978), no tanto una declaración de modestia cuanto una afirmación de independencia 

profesional e individualidad: el historiador garantizó la verdad de su relato como anti-

guo soldado que todavía conservaba tanto el sentido de la disciplina cuanto el respeto 

por la jerarquía y el sacramentum; por otro lado, se enorgulleció de haber recibido una 

educación a la griega.114 

                                                           
114 Blockley incide en la cuestión de la individualidad (1975, p. 17): «To me […] the words taken together 
suggest the individuality of the writer and his work –a Greek writing a history of Rome, at Rome, in Lat-
in; a man from the profession of arms, closed to the senatorial order, writing a history for them. Another 
paradox underlines the individuality –the Greek as a soldier, a man with an education which cultured 
Romans still admired in a barbarian, uneducated profession; a man from a race scorned by the Romans as 
weak and degenerate in a profession traditionally of strength and courage». Stoian (1967) y Barnes 
(1998), en cambio, consideran el etnónimo ‘Graecus’ como sinónimo de «pagano» y como una declara-
ción en crudo de su alineación religiosa. En opinión de Heyen (1968), la frase resalta el ideal político del 
autor, encarnado en Juliano a lo largo de las Res gestae. Ensslin y Schanz vieron en ella una simple refe-
rencia étnica, mientras que, para Naudé, la frase contrapone el modelo romano de una historia “nacional” 



73 

 

El epílogo informa igualmente del objeto de estudio —una historia del imperio 

romano entre Nerva y Valente— y, lo que es más importante, nos coloca en la pista del 

ideal historiográfico de Marcelino. Amiano escogió un modelo de historia seria, secular 

y moralista, en la línea de Tucídides y Salustio, que le impidió realizar concesiones al 

paganismo o al cristianismo. Su bagaje personal como hombre de acción lo alejó de 

historiadores de salón del tipo de Timeo y lo aproximó a Polibio, si bien su referente 

más obvio fue Tácito (Sabbah, en Marasco, 2003).115 

A lo largo de toda la obra, Amiano mantuvo los preceptos de la historiografía 

clásica del siglo IV d. E., guiándose por un ideal de verdad (ueritas) y por una creencia 

en la dignidad de la historia, fundamentando su relato a través de pruebas que procesó-

mediante una «conciencia historiográfica» profunda (Sabbah, 1978). Amiano recabó y 

seleccionó críticamente una gran variedad de materiales con los cuales elaborar su obra: 

desde obras historiográficas anteriores hasta documentos oficiales, pasando por infor-

mes orales de personajes potentados.116 Las pruebas esgrimidas se refuerzan con el em-

pleo de la primera persona del plural y el concepto de ‘fides’, que aparece casi un cente-

nar de veces a lo largo de las Res gestae y entronca con el griego πιθανότης. La fides 

amianea tiende un puente con el interlocutor y reviste la narración de elocuencia y vero-

similitud. Poner en duda la primera persona del autor equivaldría a destruir su honesti-

dad profesional y romper el pacto de confianza que escritor y lector han sellado (Sab-

bah, 1978). En consonancia con todo lo anterior, fueron los grandes hechos, la gran his-

toria política y militar, los que interesaron a Amiano; pero no todos los hechos políticos 

y militares, sino los que conllevaron unos resultados importantes y, por ello, merecían la 

pena ser recordados (Sabbah, 1978).117 

                                                                                                                                                                          

a la historia universal que pretendía escribir Amiano. Otros autores, incluso, han sugerido que se trata de 
una excusa por las deficiencias de su latín (Stoain, 1967). 
115 La sombra de Tácito se proyecta incluso sobre el estilo de ciertos pasajes como Amm. XVIII , 2, 15: 
«En cuanto pisaron tierras de reyes enemigos, pasándolo todo a saco y fuego, avanzaron valientemente a 
través de territorio rebelde. Después de incendiar las cercas de las frágiles casas, de pasar a cuchillo a una 
gran cantidad de gente, de ver a muchos caer y a otros suplicar, llegaron a la región llamada Capelaci o 
Palas». Compárese con Tac. Ann. I, 51, donde Germánico expía la sedición de las legiones llevando la 
devastación y la matanza a tierras de bárbaros. 
116 Una detalladísima y razonada relación de las fuentes manejadas por Amiano puede consultarse en 
Sabbah, 1978, pp. 115-372. En cuanto a la cuestión de las fuentes para los libros perdidos, Rohrbacher 
(2006) recuerda que Amiano fue, ante todo, un historiador contemporáneo. Las fuentes manejadas para su 
relato de los siglos I-III debieron de ser poco numerosas: acaso Mario Máximo hasta Helagábalo (218-
222), la Kaisergeschichte hasta el año 357 y «material antioqueno» de carácter oral para los hechos de la 
primera mitad del siglo III, más próximos en el tiempo (Rohrbacher, 2006, p. 121). 
117 Amm. XIV , 6, 26: «Y es en gran medida admirable el ver a una plebe incontable, como si un cierto 
ardor penetrara en sus mentes, pendiente del resultado de una carrera de caballos. Estas cosas y otras 
similares no permiten que en Roma se haga nada serio ni digno de memoria [Haec similiaque memorabile 
nihil uel serium agi Romae permittunt]». En XVII , 11, 5, dice Amiano que la administración de Julio 



74 

 

El estilo literario de Amiano es abigarrado, ambiguo, hechizante. Para Erich Au-

erbach (1983), Amiano forma parte de la tradición literaria que, observando desde las 

alturas, amordaza e inmoviliza a sus personajes hasta generar un clima de fantasmagoría 

y teatralidad plástica. El estilo de Amiano es, por su sintaxis, por su colocación de los 

sustantivos audaz y por su adjetivación ampulosa, el de un «extraño barroquismo» (Au-

erbach, 1983, p. 55; Blockley, 1988).118 

La estructuración de la obra, más allá de la proporcionalidad que pueda escon-

der, empuja en la misma dirección. La variedad de recursos engendra desconcierto y 

ansiedad en el lector, que deambula, perdido, entre Oriente y Occidente, entre hechos 

civiles y gestas militares, entre fortaleza y debilidad, entre virtud y vicio. Al lado de 

estos contrastes, Amiano dispuso una línea estructural de tipo más personal, una línea 

que aumenta en oscuridad y pesimismo desde la victoria en Estrasburgo (357) al desas-

tre final de Adrianópolis (378), una línea que teje el clímax negativo de la obra hasta 

erigir «the descending arc of the Res gestae» (Sabbah, en Marasco, 2003, p. 58). Y, sin 

embargo, Amiano todavía reservó espacios donde aplicar pinceladas de un realismo 

peculiar, sobre todo a partir de la invasión del rey persa Sapor en XVIII, 6 y la caída de 

Amida en XIX, 8, episodios ambos en los que nuestro historiador participó como testigo 

directo.119 

                                                                                                                                                                          

Baso, prefecto de la Ciudad muerto el 25 de agosto de 359, «había sido perturbada por violentos levanta-
mientos y no tuvo nada de memorable, digno de ser narrado [nec memorabile quicquam habuit, quod 
narrari sit dignum]». En cambio, Amiano sí considero digno de ser narrado este hecho anecdótico: 

«Michón, un ciudadano noble y poderoso [nobilis oppidanus et potens] que fue capturado [*por los austo-
rianos] en un suburbio, escapó antes de ser encadenado y, al ver que no podía huir con facilidad debido a 
una dolencia en los pies, se arrojó a un pozo vacío donde se rompió una costilla. Los bárbaros lo sacaron 
de allí, lo condujeron ante las puertas, donde lo soltaron ante las súplicas de su esposa, y lo elevaron con 
una cuerda hasta las almenas, aunque murió dos días después» (Amm. XXVIII, 6, 14). 
118 Amm. XIV, 1, 1: «Apenas terminadas las insufribles vicisitudes de la expedición, los débiles ánimos 
de los que habían tomado parte, quebrantados por la variedad de riesgos y trabajos soportados, cuando 
aún no se había acallado el sonido de las trompetas ni los soldados se habían acomodado en los cuarteles 
de invierno, se vieron invadidos por otras procelosas tempestades de la cruel fortuna en los asuntos públi-
cos, provocados por los múltiples y crueles crímenes del César Galo, que […]». 
119 Encontramos pasajes verdaderamente cinematográficos como éste de XVIII, 6, 10: «Vimos llorando 
en medio de la cuneta un niño bien parecido, que supusimos de unos ocho años, con un collar e hijo de 
buena familia, según decía. Su madre, aturdida por el espanto, lo había abandonado enloquecida por el 
terror, al huir angustiada de los enemigos que se acercaban. Siguiendo órdenes del general, que se apiadó 
conmovido, lo conduje a la ciudad llevándolo montado en el caballo delante de mí. Mientras tanto, los 
saqueadores vagaban a sus anchas, después de haber rodeado de una empalizada el perímetro de las mura-
llas. Y, puesto que me aterraban los horrores de un asedio, tras introducir al niño a través de un postigo 
medio abierto, me dirigí de nuevo veloz y muerto de miedo hacia nuestro destacamento». Considérese 
igualmente Amm. XVIII, 8, 12: «Mezclados allí con los persas, que subían corriendo a la vez que noso-
tros, permanecimos de pie inmóviles hasta el día siguiente, tan apiñados que los cuerpos de los caídos 
apenas podían encontrar espacio para caer por la cantidad de muertos, hasta el punto de que, delante de 
mí, un soldado se mantuvo tieso como una estaca rodeado por todas partes, aunque tenía la cabeza abierta 
en dos mitades de un fortísimo golpe de espada». 



75 

 

Junto al crescendo situado entre Estrasburgo y Adrianópolis, la unidad de las 

Res gestae viene dada por una «visión trágica» de la historia, consecuencia de la tensión 

entre lo ideal y lo real, entre la realidad y el deseo (Lana, en Garelli-François, 1998). 

Amiano es un patriota de moral republicana que hace gala de un estricto código ético y 

todavía conserva la fe en una Roma Eterna.120  

En el elogio fúnebre de Juliano, Amiano atribuye al malogrado emperador cua-

tro virtudes fundamentales: moderación (temperantia), previsión (prudentia), justicia 

(iustitia) y valentía (fortitudo).121 A ellas añade otras cuatro: conocimiento militar, auto-

ridad, fortuna y liberalidad (Amm. XXV, 4, 1-15). A lo largo de todas sus campañas 

militares, Juliano destaca por su previsión, pragmatismo y resolución. Encabeza mar-

chas bien organizadas y protegidas, constantes pero intercaladas con descansos; repara 

las fortificaciones de las ciudades, dirige ataques demoledores y efectivos, es benevo-

lente cuando la ocasión así lo requiere y, en resumen, toma siempre «la decisión correc-

ta en el sentido adecuado» y el momento oportuno (Amm. XVI, 12, 12). El proceder de 

Juliano eleva la moral de la tropa, cosecha grandes éxitos y puede comprobarse en nu-

merosos pasajes de las Res gestae.122 Pero Juliano no sólo es un militar excepcional, 

sino también un buen gobernante. El buen gobierno viene marcado por su política 

económica y su sentido de la justicia. Juliano es un gobernante magnánimo y liberal, en 

el sentido de que reduce impuestos a los provinciales y elimina indulgencias tributarias 

(Amm. XVI, 5, 13-15). Por ello, se le confía la directa administración de la Bélgica Se-

gunda (Amm. XVII, 3). Juliano, además, dirime los litigios en persona con benignidad y 

discierne de modo inflexible lo justo de lo injusto (Amm. XVI, 5, 13; XVIII, 1, 2).  

Este gobernante excepcional,  igual a Trajano, Antonio Pío y Marco Aurelio, es-

te emperador cuyo nombre merecería figurar en el panteón de los héroes, murió abrup-

tamente en junio del año 363 en tierras persas. Por desgracia para nuestro historiador, la 

realidad dicta su ley, y el bárbaro es protagonista indiscutible en el brusco despertar de 

Amiano. 

 

 
 

                                                           
120 Su sistema de valores puede reconstruirse analizando los exempla que selecciona, así como los discur-
sos de investidura y arengas militares que pone en boca de los emperadores.  
121 En el siglo I a. E., Cicerón había hablado de uirtus, clementia, iustitia y pietas en De Officis I, 5, 15 
(Camus, 1967). 
122 Amm. XVI, 3; XVI, 4; XVI, 11, 5; XVI, 11, 11; XVI, 12, 8; XVI, 12, 9-12; XVII, 8; XVII, 9, 1-2; 
XVIII, 2, 1-3 



76 

 

EL BÁRBARO DE AMIANO MARCELINO : TRADICIÓN E INNOVACIÓN  
 

En el siglo IV, la categoría de bárbaro hacía referencia a una realidad espacial y cultural 

considerada desde un punto de vista etnocéntrico (Chauvot, 1998). El bárbaro del siglo 

IV fue, ante todo, un bárbaro «movilizado» (Del Real, 1972, p. 42), un bárbaro que por-

taba la destrucción y la muerte al interior de Roma. Por ello, el Orbe Romano se contra-

puso al territorio de los bárbaros (Barbaricum) y Romania se opuso a Gotia.123 El aspec-

to físico de los pueblos continuó supeditándose a los marcadores culturales y, muy es-

pecialmente, a las formas de organización política como elemento definitorio de la civi-

lización o la barbarie (Chauvot, 1998).  

Amiano sólo llama bárbaros directamente a dos pueblos en todas las Res gestae: 

a los letos y a los austorianos.124 Sin mencionar el etnónimo y a través de términos va-

riados —barbaria, Barbaricum, barbaricus, barbarus— Amiano amplía considerable-

mente la nómina de pueblos bárbaros, que incluye a alamanes, alanos, britanos, cuados, 

francos, godos, persas, sajones y sármatas, amén de otros pueblos germanos y moros.125 

                                                           
123 ‘Barbaricum’ se atestigua epigráficamente en una inscripción de los años 224/227 y, bajo Constantino 
(306-337), se introdujo en el lenguaje jurídico (Sarnowski, 1991; Chauvot, 1998). ‘Romania’ (Ῥωμανία) 
es un término de extracción popular que fue insertado en el latín literario por Atanasio de Alejandría hacia 
330 (Paris, 1872; Zeiller, 1929). 
124 Amm. XVI, 11, 4: «Los letos, pueblo bárbaro [barbari] experto en saqueos nada complicados». Amm. 
XXVIII, 6, 2: «Los austorianos son unos bárbaros [barbari]». En realidad, los letos eran sármatas, suevos 
y francos encuadrados en unidades tribales de Galias e Italia (Jones, 1964 II). 
125 A los alamanes: Amm. XIV, 10, 9; XV, 4, 1; XV, 4, 7; XV, 4, 12; XVI, 2, 1; XVI, 2, 2; XVI, 2, 6; 
XVI, 2, 7; XVI, 2, 12; XVI, 4, 2; XVI, 5, 16; XVI, 7, 3 (por Amm. XVI, 4); XVI, 10, 11; XVI, 11, 8; 
XVII, 1, 2; XVII, 1, 3; XVII, 1, 5; XVII, 1, 11; XXI, 3, 3; XXI, 4, 7; XXVII, 1, 6; XXVII, 2, 1; XXVII, 2, 
8; XXVII, 2, 14; XXVII, 10, 13; XXVIII, 2, 1 (por Amm. XXVIII, 2, 6, y 8); XXVIII, 2, 2; XVIII, 2, 8; 
XXVII, 10, 3; XXVII, 10, 7; XXVII, 10, 8; XXVIII, 2 , 1 (por Amm. XXVIII, 2, 6 y 8); XXVIII, 2, 5; 
XXVIII, 2, 14; XXIX, 4, 1; XXX, 3, 2; XXX, 3, 5; XXXI, 10, 9; XXXI, 10, 15; y XXXI, 10, 20. A los 
alanos: Amm. XXXI, 2, 23. A los britanos: Amm. XXVII, 8, 1 (pictos, atacotes y escoceses); XXVIII, 3, 
1; y XXVIII, 3, 8. A los cuados: Amm. XXIX, 6, 1; XXIX, 6, 12 (junto a los sármatas); XXX, 5, 2; y 
XXX, 5, 13. A los francos: Amm. XV, 5, 15; XVII, 2, 2; XVII, 8, 2 (francos salios, por Amm. XVII, 8, 
3); XVII, 9, 1; XVII, 12, 4; y XX, 8, 16 (francos attuarios, por Amm. XX, 10, 2). A los godos: Amm. 
XXI, 4, 9; XXVI, 6, 11; XXVII, 5, 6; XXXI, 3, 8; XXXI, 4, 2; XXXI, 4, 6; XXXI, 4, 11; XXXI, 5, 5; 
XXXI, 5, 9; XXXI, 7, 1; XXXI, 7, 2; XXXI, 7, 3; XXXI, 7, 5; XXXI, 7, 10; XXXI, 7, 11; XXXI, 7, 12; 
XXXI, 8, 1; XXXI, 8, 4; XXXI, 8, 9; XXXI, 11, 2; XXXI, 12, 3; XXXI, 12, 6; XXXI, 12, 11; XXXI, 12, 
12; XXXI, 13, 3; XXXI, 13, 4; XXXI, 13, 7; XXXI, 13, 16; XXXI, 13, 10; XXXI, 15, 4; XXXI, 15, 10; 
XXXI, 16, 5 (junto a hunos y alanos); y XXXI, 16, 6. Persas: Amm. XXIII, 5, 2. Pueblos germanos: 
Amm. XV, 5, 4; XV, 8, 1; XV, 8, 6; XV, 8, 9; XV, 11, 8; XVI, 1, 1; XVI, 5, 14; XVI, 11, 4; XVI, 11, 10; 
XVI, 11, 11; XVI, 12, 2; XVI, 12, 3; XVI, 12, 8; XVI, 12, 14; XVI, 12, 15; XVI, 12, 17; XVI, 12, 31; 
XVI, 12, 34; XVI, 12, 37; XVI, 12, 44; XVI, 12, 48; XVI, 12, 50; XVI, 12, 52; XVI, 12, 54; XVI, 12, 57; 
XVI, 12, 61; XVI, 12, 70; XVII, 5, 1; XVII, 10, 9; XVIII, 2, 5; XVIII, 2, 18; XX, 4, 1; XX, 4, 4 (hérulos, 
bátavos y celtas petulantes, por Amm. XX, 4, 2); XX, 4, 6 (hérulos, bátavos y celtas petulantes); XX, 4, 7; 
XX, 8, 13; XX, 9, 7; XX, 10, 3; XXI, 9, 1; XXI, 12, 25; XXII, 7, 7; XXV, 4, 25; XXVI, 5, 12; XXVI, 7, 5 
(quizás sármatas, cuados o godos, por Amm. XXVI, 4, 5); XXIX, 4, 7; XXX, 10, 3; y XXXI, 5, 16. Pue-
blos moros: Amm. XXVII, 9, 1; XXVIII, 6, 5; XXVIII, 6, 10; XXVIII, 6, 14; XXIX, 5, 12; XXIX, 5, 18; 
XXIX, 5, 30; XXIX, 5, 37; XXIX, 5, 39 (quizás los etíopes junto a ellos); XXIX, 5, 47; XXIX, 5, 50; 
XXIX, 5, 51; y XXX, 8, 12 (por Amm. XXVII, 9, 2). A los sajones: Amm. XXVIII, 5, 3; y XXVIII, 5, 6. 



77 

 

Para Amiano, al menos terminológicamente, la barbarie es germana y septen-

trional. En cuanto a los persas, es inexacto afirmar que Amiano no los considerara un 

pueblo bárbaro, como han querido ver, entre otros, Chauvot (1998) y Guzmán Armario 

(2006). Aunque de manera indirecta, nuestro historiador sí llama bárbaros a los persas 

en un pasaje (Amm. XXIII, 5, 2): 

«Puesto que, anteriormente, [*Cercusio] era insignificante e insegura, Diocleciano la 
rodeó con murallas reforzadas y torres, porque había organizado nuestras fronteras 
internas hasta el mismo territorio bárbaro, de modo que los persas no anduvieran li-
bremente por Siria tal y como había acontecido varios años atrás con grandes que-
brantos para las provincias» [Traducción propia].126 
 

El hecho de que sólo aparezca una referencia indirecta en todas las Res gestae 

catalogando a los persas como bárbaros no debe llevar al equívoco: ¿alguien pone en 

duda que los hunos constituían el paradigma de la barbarie a los ojos de Amiano? Y, sin 

embargo, sólo una vez los califica indirectamente como bárbaros junto a los godos y los 

alanos.127 ¿Es que los alanos no eran un pueblo bárbaro para Amiano? Pero sólo en una 

ocasión, también indirectamente, son designados como tal.128 Finalmente, la descripción 

de alanos, hunos y persas se realiza a partir del campo semántico de la barbarie. Los 

persas, rivales de Roma en Oriente desde el siglo I a. E. y responsables de la muerte del 

héroe Juliano, eran bárbaros para Amiano. Otra cosa es si esta referencia aislada se debe 

a la propia dinámica de las Res gestae —insisto: sólo letos y austorianos son designados 

barbari sin rodeos—, a que resultara innecesario llamar bárbaros a los persa o a que 

Amiano deseara relativizar la derrota de Juliano. 

Por lo demás, el bárbaro de Amiano Marcelino comparte las características ge-

nerales de la época, si bien es fruto de la ideología y experiencias personales del autor, 

                                                                                                                                                                          

A los sármatas: Amm. XVII, 2, 3; XVII, 3, 4; XVII, 12, 6; XVII, 12, 18; XVII, 12, 21; XVII, 13, 10; 
XVII, 13, 11; XVII, 13, 13; XVII, 13, 30; XIX, 11, 4; XIX, 11, 8; XIX, 11, 10; XIX, 11, 13; XIX, 11, 14; 
y XXIX, 6, 12 (junto a los cuados). Los términos se utilizan en genérico en Amm. XV, 4, 3; XV, 11, 1; 
XXI, 10, 8; XXII, 9, 1; XXIV, 3, 4; XXVI, 7, 17; y XXVII, 4, 9. En Amm. XVIII, 9, 4, se hace referencia 
a una unidad militar de arqueros a caballo integrada por nobles bárbaros, quizás armenios (Sabbah, 1970, 
p. 207, n. 220). Me ha resultado imposible establecer la filiación étnica del asesino bárbaro que aparece 
en Amm. XXX, 1, 20. En Amm. XXI, 1, 13, pervive todavía el sentido lingüístico primigenio: «También 
a veces un gramático comete incorrecciones al hablar [quod et grammaticus loquntus interdum est barba-
re]». 
126 «Quod Diocletianus exiguum antehac et suspectum, muris turribusque circumdedit cellis, cum in ipsis 
barbarorum confiniis interiores limites ordinaret, ne uagarentur per Syriam Persae, ita ut paucis ante 
annis cum magnis prouinciarum contigerat damnis». Se refiere a eventos acaecidos entre los años 260  y 
298 (Wagner-Erfurdt, 1808 III, p. 14, n. 2). 
127 Amm. XXXI, 16, 5: «[*Una tropa de sarracenos] al ver de repente a la masa de bárbaros [congressurus 
barbarorum] se dispusieron a la lucha». 
128 Amm. XXXI, 2, 23: «A la manera bárbara [barbarico ritu], clavan una espada desenvainada en el 
suelo y la veneran como su dios guerrero». 



78 

 

para quien el desastre de Adrianópolis en 378 supuso «la destrucción del mundo roma-

no» [Orbis Romani pernicies] (Amm. XXXI, 4, 6).  

El tono empleado contra el bárbaro es muy duro y peyorativo: Amiano despliega 

en su narrativa todo el potencial del prejuicio y del campo semántico de la barbarie. En 

general, el bárbaro aparece como un ser irracional, desmesurado, violento y cruel.129 

«[*Los sármatas], dudosos por la falta de claridad de sus mentes, vacilaban hacia diver-

sas actitudes y, al mezclarse su feroz índole con su inestabilidad, al mismo tiempo trata-

ban de combatir y de suplicar».130 Cuando los odrises estaban en paz, «ellos mismos, en 

banquetes en los que se saciaban de comida y de bebida, se clavaban sus espadas como 

si se trataran de enemigos» (Amm. XXVII, 4, 9 ). 

A tenor de lo dicho, no debe extrañar que Amiano haga uso de la animalización 

con bastante frecuencia. Salvo contadas excepciones, la animalización en Amiano con-

lleva siempre matices negativos (Blockley, 1975). El bárbaro, convertido en animal, es 

una alimaña que se rige por el instinto y se avalanza sobre el redil romano sin valorar ni 

siquiera su propia integridad (Guzmán Armario, 2006).131 

                                                           
129 Amm. XIV, 3, 1: los quionitas y guilanitas son pueblos salvajes de mentalidad inestable [ferocissimas 
gentes mente uersabili]; Amm. XVI, 5, 16-17, donde se habla de barbarica rabies; Amm. XVI, 12, 36: 
los alamanes, más salvajes de lo habitual y con chispas de delirio [furor] en sus ojos; Amm. XVII, 1, 3: 
imprevisión del bárbaro; Amm. XVII, 11, 13: los persas, un pueblo audaz e insolente; Amm. XVII, 13, 7, 
sobre la inestabilidad mental de los sármatas; Amm. XVII, 13, 23, sobre la fiereza innata de los sármatas; 
Amm. XVIII, 6, 18: el rey de los persas es irritable y cruel por naturaleza [ingenio irritabilis et asperri-
mus]; Amm. XX, 1, 1: los alamanes destacan por su crueldad, y los pictos y escoceses son pueblos salva-
jes [gentium ferarum]; Amm. XX, 4, 6, sobre la ferocidad de los bárbaros; Amm. XX, 5, 4: los alamanes 
son indómitos; Amm. XX, 6, 1: el rey de los persas es truculentus; Amm. XX, 7, 5: los persas, funesta 
gens; Amm. XX, 10, 2: los francos attones, un pueblo inquieto y orgulloso; Amm. XXI, 7, 6: el rey de los 
persas es orgulloso; Amm. XXI, 11, 2: los germanos, enemigos persistentes y crueles; Amm. XXI, 13, 4: 
los persas son el pueblo más falaz; Amm. XXII, 5, 19: los persas son una natio molestissima; Amm. 
XXVI, 4-5: diversos pueblos son tildados de muy sanguinarios [gentes saeuissimae]; Amm. XXVI, 5, 7: 
los alamanes son crueles; Amm. XXVII, 10, 13: los alamanes son «bárbaros fieros e imprudentes» [fero-
ces sed incauti barbari]; Amm. XXVIII, 5, 7: los sajones son latrones; Amm. XXVIII, 6, 5: sobre la 
insolencia de los austorianos, pueblo moro; Amm. XXVIII, 6, 15: los austorianos son «bandidos sangui-
narios [saeuissimi grassatores]»; Amm. XXIX, 1, 1, donde se habla de la arrogancia del rey de los persas; 
Amm. XXIX, 5, 26: los mazicos, pueblo moro, belicoso y cruel; Amm. XXIX, 5, 41: los isaflenses, 
bárbaros de furia sobrehumana; Amm. XXIX, 5, 44: los iesalentes, gens fera; Amm. XXX, 6, 2: animos 
agrestes de los cuados; Amm. XXXI, 12, 2, acerca de la soberbia y orgullo de los godos; Amm. XXXI, 
15, 3-4 y 6: ferocidad de los godos [ferocia, rabies, ferocientes]; Amm. XXXI, 16, 3: hunos y alanos, 
belicosos y valientes en demasía.  
130 Amm. XVII, 13, 7: «Sed fluctuantes ambiguitate mentium in diuersa rapiebantur, et furori mixta uer-
sutia, temptabant cum precibus proelium». 
131 Amm. XVI, 5, 16-17: «[…] La furia bárbara [barbarica rabies] se había inflamado de nuevo hasta el 
extremo. Así como los animales salvajes [Utque bestiae], acostumbrados a vivir de rapiñas por el descui-
do de los vigilantes [custodum], no se ahuyentan ni siquiera con el cambio de estos y su reemplazo por 
otros más fuertes, sino que, acuciados por el hambre [tumescentes inedia], sin mirar por su vida se lanzan 
sobre ganados y rebaños, así también ellos, después de consumir todo lo que habían robado, con el acicate 
del hambre [fame urgente], unas veces conseguían su presa, otras sucumbían antes de tocarla siquiera». 



79 

 

La animalización es un lugar común de la literatura greco-romana, igual que la 

distinción entre un «polo frío» y un «polo caliente» de la barbarie. Para Amiano, los 

pueblos tauros, entre los que se encontraban aricos, sincos y napeos, sacrificaban vícti-

mas humanas y clavaban «las cabezas de los cadáveres en las paredes de sus templos 

como recuerdo eterno de sus hazañas gloriosas» (Amm. XXII, 8, 33-34). Los escordis-

cos también efectuaban sacrificios humanos, pero utilizaban los cráneos vaciados no 

como trofeo, sino como recipientes de los que beber sangre (Amm. XXVII, 4, 4). Los 

persas, en cambio, eran afeminados, astutos, fanfarrones y excelentes luchadores a dis-

tancia.132 

Junto a la animalización y la estereotipación negativa, Amiano cultiva, en menor 

medida, el tópico del “buen salvaje”. El bárbaro aparece entonces como un dechado de 

virtudes frente a una Roma devorada por la degeneración moral y la corrupción (Fontai-

ne, 1987, p. 108, n. 235). Los persas, por ejemplo, «evitan como si fuera una peste el 

refinamiento y el lujo de los banquetes y, sobre todo, la ebriedad» (Amm. XXIII, 6, 76). 

Los belgas, a diferencia de los aquitanos, conservaron intactas sus virtudes naturales 

merced a la sencillez de sus costumbres (Amm. XV, 11, 4-5): 

 

«Los antiguos tenían a los belgas por los más esforzados [fortissimi], y eso porque, 
muy alejados de la civilización [ab humaniore cultu longe discreti] y sin debilitarse 
[effeminati] por los atractivos llegados de fuera, se habían enfrentado largo tiempo 
con los germanos de la otra orilla del Rin. Los aquitanos, a cuyas costas, por ser cer-
canas y tranquilas, llegan las mercancías del extranjero, cayeron en la molicie de 
costumbres [moribus ad mollitiem lapsis] y fácilmente quedaron sometidos al poder 
de Roma». 

 

«Un cierto Sandán, hombre opulento y noble llegado de Etiopía», fundó la ciu-

dad de Tarso de Cilicia.133 Finalmente, entre los iaxartas y galactófagos, gentes «casi 

aisladas por la excesiva dureza del terreno, hay algunas de carácter amable y piadoso» 

(Amm. XXIII, 6, 62).  

La influencia del terreno en el carácter de los pueblos trae a colación la pro-

blemática del determinismo ambiental. En primer lugar, deberíamos constatar la presen-

                                                           
132 Amm. XXIII, 6, 80: «Ut effeminatos existimes, cum sint acerrimi bellatores, sed magis artifices quam 
fortes, eminusque terribiles, abundantes inanibus uerbis, insanumque loquentes et ferum, magnidici et 
graues ac taetri, minaces iuxta in aduersis rebus et prosperis. Callidi superbi crudeles, uitae necisque 
potestatem in seruos et prebeios». 
133 Amm. XIV, 8, 3:«Certe ex Aethiopia profectus Sandan quidam nomine uir opulentus et nobile». 
Sandán —Σάνδας, Δισανδάς, Σάνδης o Sandan— era una divinidad cilicia y capadocia, asimilable al 
Marduk de los babilonios y muy venerada en Tarso. Diferentes tradiciones literarias la hacen venir de 
ámbito etíope, indio o iranio. En época romana, sufrió un proceso de sincretismo con Heracles (Augé, 
1994).  



80 

 

cia de la teoría en las Res gestae para, a continuación, discernir si Amiano utilizó el de-

terminismo ambiental conscientemente, esto es, como teoría justificativa de la inferiori-

dad del bárbaro, o si, por el contrario, llevó a cabo un ejercicio de erudición para satis-

facer a su audiencia. La cuestión se complica porque muchas de las digresiones etnográ-

ficas de Amiano arrastran materiales de autores pretéritos, generando estereotipos inmu-

tables a lo largo de los siglos que, en opinión de Isaac (en Kahlos, 2011) deben vincu-

larse a la teoría del determinismo ambiental. 

Las observaciones sobre el clima jalonan diversos libros de las Res gestae. Así, 

Arabia Felix destaca por su clima agradable, exuberancia y tranquilidad (Amm. XXIII, 

6, 45-47 ); en Sérica disfrutan de un «clima apacible y sano, el cielo es claro, el soplo de 

su brisa es muy agradable, tienen abundancia de bosques» (Amm. XXIII, 6, 67); y los 

sacas son un «pueblo fiero [natio fera] que habita lugares desolados, aptos tan solo para 

el ganado y, por tanto, sin ciudades» (Amm. XXIII, 6, 60). Las tres descripciones, em-

pero, constituyen imágenes de carácter erudito.134  

A lo largo de XV, 4, 2-6, Amiano introduce una digresión sobre el río Rin y el 

Lago Constanza. El Rin es un río impetuoso, revuelto de torbellinos, discurriendo a 

través de una orografía escarpada y boscosa. Amiano llega a utilizar en esta descripción 

el sustantivo discordia (XV, 4, 4). La estampa dibujada es un buen ejemplo de barbari-

zación del paisaje y, de hecho, para Wiebke Vergin, el Rin sería una metáfora de la vio-

lencia bárbara, mientras que el apacible Lago Constanza lo sería del imperio romano 

(Den Hengst, 2013; Sánchez-Ostiz, 2014). Por si fuera poco, en Amm. XV, 4, 7-13, se 

relatan los combates contra los alamanes lentienses y, en Amm. XV, 5, la usurpación 

del franco Silvano. Todo ello, sin embargo, son recursos retóricos, no ejemplos de de-

terminismo ambiental. 

Amm. XXVII, 4, 14 sí podría ofrecer un primer testimonio de determinismo am-

biental basado en el hábitat y la dieta. El pasaje, que aparece en la digresión sobre Tra-

cia, dice así: 

 

«De acuerdo con numerosos rumores, casi toda la población rural que habita en las 
altas montañas nos aventaja por la salud de su cuerpo y por cierta prerrogativa de 
longevidad. Parece que esto se debe a que se abstienen de mezclar una excesiva can-
tidad de alimentos y no toman comidas calientes […] Reafirman su cuerpo con rocío 
helado, respiran un aire purísimo y son los primeros en recibir los rayos del sol, que, 

                                                           
134 En el caso de Arabia Felix, Amiano reproduce un tópico presente en los autores posteriores a la con-
quista de Alejandro Magno (Fontaine, 1987, pp. 94-95, n. 209); para Sérica, Amiano reproduce la infor-
mación de Plinio y Solino (Feraco, 2004, pp. 254-255); para los sacas, recurre a Ptolomeo (Fontaine, 
1987, p. 106, n. 232). 



81 

 

por sí mismos, generan vida, sobre todo cuando aún no han sido corrompidos por la 
acción humana». 

 

Pero sucede que las líneas citadas adolecen de graves problemas de lectura y, al 

contrario que Isaac (en Kahlos, 2011), otros especialistas sólo ven en ellas un conjunto 

de consejos saludables dirigidos al lector (Marié, 1984, p. 248, n. 214). 

 La teoría del determinismo ambiental fue conocida por otros autores de la Anti-

güedad Tardía.135 Que Amiano conocía la teoría parece claro por dos pasajes del libro 

XIX. Para explicar la peste propagada durante el asedio de Amida, observa Amiano 

(XIX, 4, 2): 

 

«Los sabios y médicos más famosos nos han enseñado que el exceso de frío o de ca-
lor, de humedad o de sequedad, produce las pestes. Por eso, los que habitan en luga-
res pantanosos o húmedos sufren de tos, afecciones oculares y otros malestares se-
mejantes; por el contrario, los que viven cerca de zonas calurosas, padecen con la 
ardentía de las fiebres». 

 
Guy Sabbah (1970, p. 210, n. 239) reconoce en este pasaje influencias del Cor-

pus Hipocrático, Aristóteles, Plutarco, Oribaso y, quizás, Lucrecio. Un poco más ade-

lante, Amiano inserta otro pequeño excurso científico en plena consonancia con la teor-

ía de los humores que acaba de esbozar (Amm. XIX, 9, 9): 

 

«Los cadáveres de los nuestros, nada más morir, se pudren y se descomponen, hasta 
el punto de que, al cuarto día, no se puede reconocer el rostro de ningún muerto; en 
cambio, los cuerpos de los persas se secan como si fueran estacas, hasta el punto de 
que no rezuman ni cuando sus miembros se descomponen ni cuando se extiende la 
purulencia, lo cual se debe a su estilo e vida más sobrio y a la tierra abrasada de ca-
lor en donde nacen [quod uita parcior facit, et ubi nascuntur exustae caloribus te-
rrae]». 

 
Ahora bien, ¿cuál es la razón de ser de estos pasajes? Sabemos que, en época de 

Amiano, los prontuarios médicos habían experimentado un gran auge de modo que, 

después de todo, quizás sólo estemos frente al producto de una moda pasajera (Castillo 

García, Alonso del Real Montes y Sánchez-Ostiz Gutiérrez, 2010, p. 349, n. 779). El 

segundo pasaje, además, posee un paralelo evidente en Heródoto.136  

                                                           
135 Así, Vegecio, Epítoma rei militaris 1, 2, que es un calco de Vitrubio, Sobre la arquitectura VI, 3-5, 
Cicerón, Sobre la adivinación II, 96-97 y Aristóteles Pol. I, 1252b4 (Isaac, en Kahlos, 2011; Kennedy, 
Sydnor Roy y Goldman, 2013). 
136 Hdt. III, 12, 1: «Y por cierto que, merced a algunas informaciones que me facilitaron los lugareños, 
pude observar un fenómeno muy curioso: los huesos de los que cayeron en aquella batalla se hallan aplia-
dos independientemente unos de otros (en efecto, en un lado yacen los huesos de los persas, y en otro los 
de los egipcios, tal como los separaron desde un principio); pues bien, mientras que los cráneos de los 
persas son tan blandos que puedes perforarlos con que se te antoje darles con un simple guijarro, los de 



82 

 

Por otro lado, ¿cuál es la relación del determinismo ambiental con las observa-

ciones etnográficas de Amiano? El determinismo sí parece servir como teoría explicati-

va en la singladura de los aqueos (Amm. XXII, 8, 25):  

 

«[*Los aqueos] empujados por el viento hasta el Ponto contra su voluntad, tan sólo 
encontraron allí a pueblos hostiles y, como no pudieron encontrar en ningún lugar un 
cobijo seguro, se retiraron a las cumbres de las montañas, siempre cubiertas de nie-
ve. Así, forzados por la dureza del clima [horrore caeli], tuvieron que vivir mediante 
el robo en medio de grandes peligros, y por ello rebasaron todos los límites de la 
barbarie [atque eo ultra omnem deinde ferociam saeuierunt]». 

 

No hay motivos para insertar una explicación así en un pasaje de corte anticua-

rista. Que los aqueos malvivieron robando ganado y que sobresalieron por su barbarie 

es un relato presente en las Historias de Salustio y en las Guerras mitridáticas de Apia-

no, pero la expresión «forzados por la dureza del clima» es un aporte personal de Amia-

no. La expresión, a cambio, padece graves problemas de lectura en función del manus-

crito que consultemos (Wagner-Erfurdt, 1808 II, p. 462, n. 25). 

La influencia de la geografía y del clima sobre las costumbres de los pueblos se 

deja entrever en otros pasajes de las Res gestae. En Amm. XXIII, 6, 43-44, los partos 

viven en una tierra «donde abunda la nieve y el hielo»; curiosamente, «los habitantes de 

estas zonas son fieros y belicosos [feri sunt illic habitatores pagorum omnium atque 

pugnaces]». En Amm. XXII, 16, 8, la brisa de Alejandría es «muy sana, y el aire es 

tranquilo y agradable […] casi ningún día los habitantes de esta ciudad se ven privados 

de un cielo despejado»; en consecuencia, «la mayor parte de los egipcios son morenos y 

de piel bastante negra, de aspecto algo triste, delgados, secos, ardientes en cada uno de 

sus movimientos, controvertidos y muy insistentes» (Amm. XXII, 16, 23).  

El determinismo ambiental, no obstante, se difumina en otros pasajes: «[*El Rin] 

se hace inaccesible por el horror que producen sus oscuras selvas, excepto en el lugar en 

que aquella templada valentía romana [Romana uirtus et sobria] logró abrir camino 

quebrantando la resistencia de los bárbaros, de la naturaleza del lugar y de la inclemen-

cia del cielo» (Amm. XV, 4, 3). «En los primeros tiempos», las Galias «eran desconoci-

das por su barbarie» (Amm. XV, 11, 1). A las tierras que rodean el paso de Succo se 

accedía «por zonas oscuras con estrechos picos. Pero, posteriormente, cuando Roma 

alcanzó la gloria y el esplendor, se hicieron accesibles incluso para los carros» (Amm. 

XXI, 10, 3). La mano civilizadora de Roma había moldeado la salvaje Tracia, poblada 
                                                                                                                                                                          

los egipcios, por el contrario, son tan sumamente duros que te costaría trabajo hacerlos añicos aunque les 
atizases con una piedra». 



83 

 

en tiempos antiguos por bárbaros sacrificadores de hombres: «según la vemos ahora, 

esta región tiene forma de luna en cuarto creciente o bien de bello teatro» (Amm. 

XXVII, 4, 5). Amm. XXIII, 6, 62, el pasaje sobre los iaxartes y galactófagos con el que 

introducía la cuestión del determinismo ambiental en Amiano, es de interpretación más 

dudosa.137 

Recopilando todos los pasajes discutidos hasta aquí, ¿qué conclusiones pueden 

extraerse acerca del determinismo ambiental en las Res gestae? Que Amiano conoció la 

teoría, a juzgar por Amm. XIX, 4, 2 y XIX, 9, 9. No me atrevo a sugerir un empleo sis-

temático de la misma para explicar los estereotipos etnográficos de Amiano como plan-

tea Isaac (en Kahlos, 2011) ni tampoco a considerarlos simples guiños al lector según 

proponen Wiedemann (1986) o Sundwall (1996). Es posible que Amiano viera en el 

clima un factor decisivo a la hora de explicar la apariencia física, las costumbres y la 

inferioridad de los pueblos bárbaros pero, de todos modos, no parece llevar hasta sus 

últimas consecuencias los postulados del determinismo ambiental.  

Para Amiano, de hecho, los principales indicadores de barbarie son la lengua y el 

modo de vida.138 Por lo que respecta al modo de vida, en él caben las instituciones polí-

ticas, el hábitat, la dieta, las costumbres o el armamento. Este último marcador es aporte 

personal de Amiano debido a su condición de viejo soldado.139 A partir de todos estos 

indicadores, Amiano construye su escala de la barbarie, situando a los hunos en el pues-

to más elevado. 

 

 

                                                           
137 Tomado en un sentido literal, podría interpretarse como alegato contra el determinismo ambiental, 
hipótesis que defiende Fontaine (1987, p. 108, n. 235). Pero el propio Amiano está citando un verso 
homérico sobre los galactófagos, y Ptolomeo ofrece información sobre los iaxartes (Wagner-Erfurdt, 
1808 III, p. 44, n. 62). Feraco (2004, p. 238) también ha apuntado que la expresión «ob asperitatem» 
podría referirse a los pueblos y no al territorio. 
138 En ningún pasaje de las Res gestae define Amiano la barbarie de manera abierta, pero los ixomatas, 
maeotas, yáciges, roxolanos, alanos y melanclenos, entre otros, son definidos como «numerosos pueblos 
de lenguas y costumbres diferentes [sermonorum institutorumque uariaetate dispariles]» (Amm. XXII, 8, 
31). En XXII, 8, 38, Amiano se refiere también a pueblos desconocidos, «de los que no nos han llegado ni 
sus nombres ni sus costumbres [mores]». En el excurso sobre la antigua Tracia, Amiano explica que di-
chas tierras fueron habitadas por «bárbaros de costumbres y lenguas diferentes [morum sermonorumque 
uarietate dissimiles]» que «vivían errantes sin civilización ni leyes [indomitas uagantisque sine cultu uel 
legibus]» (Amm. XXVII, 4, 9-10). Teodosio, durante la rebelión de Firmo, «advirtió que muchos pueblos, 
con diferentes lenguas y culturas pero con un único objetivo [dissonas cultu et sermonum uarietate, na-
tiones plurimas unum spirantibus animis], estaban promoviendo crueles guerras animados por una her-
mana de Firmo llamada Ciria» (Amm. XXIX, 5, 28).  
139 Amm. XIX, 5, 2-3, sobre la indisciplina de los galos durante el cerco de Amida; Amm. XXIII, 6, 83, 
sobre el ejército persa; Amm. XXIX, 5, 7; XXIX, 5, 11 y XXIX, 5, 32, sobre el armamento ligero de 
diversos pueblos moros; Amm. XXXI, 2, 8-9, sobre las tácticas de combate de los hunos; Amm. XXXI, 2, 
20, sobre las tácticas de combate de los alanos. 



84 

 

LA SEMILLA DEL DESASTRE : LOS HUNOS 
 

Amiano suele interrumpir su narración histórica por medio de digresiones geográfico-

etnográficas a las que denomina excessa (Amm. XXIII, 6, 1 y XXVII, 4, 1; Teitler, 

2013). En XXXI, 2, 1-12, Amiano inserta una de las digresiones etnográficas más céle-

bres de todas las Res gestae: la dedicada a los hunos.  

A mi entender, el grueso del excurso constituye una «ficción etnográfica» (Rich-

ter, 1974, p. 374). Los hunos eran una población desconocida para nuestro autor (Amm. 

XXXI, 3, 8: «inusitatum hominum genus»), una población  práciticamente ignorada por 

los escritores clásicos (Amm. XXXI, 2, 1: «monumentis ueteribus leuiter nota»). Las 

primeras referencias escritas sobre los hunos de la literatura greco-romana, de hecho, 

surgen en el siglo II d. E. de manera aislada.140 Amiano, que no contaba con una sólida 

tradición a partir de la cual respaldar sus argumentos, recurrió al tópico del «nómada 

pastoril» para construir su excurso (Shaw, 1982, p. 6). 

Desde Homero, la agricultura y el sedentarismo eran signos definitorios de la ci-

vilización. El nomadismo, por el contrario, constituía un elemento definitorio de la bar-

barie: el nómada era, en el mejor de los casos, un individuo agreste y dedicado al pasto-

reo que se alimentaba de carne y leche. Pero las actividades ganaderas, que implicaban 

itinerancia, podían relacionarse tambíen con profesiones infamantes como la artesanía y 

la prostitución o con actividades directamente perniciosas como la mendicidad, el ban-

didaje y el saqueo. El nómada, así considerado, se situaba en el escalafón más alto de la 

barbarie (Shaw, 1982). Este tipo de prejuicios están presentes en Amiano.141  

El análisis filológico ha demostrado que Amiano, como otros autores del siglo 

IV d. E., lleva a cabo una serie de «equiparaciones étnicas» (King, 1987, p. 83) entre los 

hunos y los escitas o los masagetas acudiendo a pasajes de Heródoto, Pompeyo Trogo y 

Pomponio Mela (Maenchen-Helfen, 1973; Richter, 1974; King, 1987). No por casuali-

dad, las descripciones amianeas de los partos (en Amm. XXIII, 6, 43-44), los alanos (en 

Amm. XXXI, 2, 22) y los hunos coinciden sospechosamente entre sí (Feraco, 2004, pp. 

202-203). Además, la arqueología ha desmontado punto por punto casi todas las infor-

maciones transmitidas por Amiano (King, 1987). 

                                                           
140 En concreto, las referencias son Dionisio Periegeta V, 130, de h. 124 d. E., y Ptolomeo, Geografía III, 
5, 25, de h. 170 d. E. (Richter, 1974).  
141 Amm. XXII, 8, 25: «[*Los aqueos] tuvieron que vivir mediante el robo en medio de grandes peligros 
y, por ello, rebasaron todos los límites de la barbarie». Amm. XXVII, 4, 10: «[*Los odrises] vivían erran-
tes sin civilización ni leyes [uagantasque sine cultu uel legibus]». 



85 

 

Así pues, me dispongo a analizar el excurso sobre los hunos de Amm. XXXI, 2, 

1-12 como ejemplo de construcción de la alteridad. Estructuralmente, el excurso consta 

de doce partes. Tras una breve introducción (Amm. XXXI, 2, 1), se describe el aspecto 

físico de los hunos (Amm. XXXI, 2, 2-3), su dieta (Amm. XXXI, 2, 4), su hábitat 

(Amm. XXXI, 2, 5-6), su indumentaria (Amm. XXXI, 2, 6), su organización política 

(Amm. XXXI, 2, 7), sus tácticas de combate (Amm. XXXI, 2, 8-9) y su psicología y 

moral (Amm. XXXI, 2, 12). El modo de vida de los hunos se describe en dos pasajes 

separados (Amm. XXXI, 2, 6 y 10). El excurso se cierrra con una recapitulación que 

sirve para transitar hacia la digresión sobre los alanos (Amm. XXXI, 2, 12). 

El comienzo de Amiano no puede ser más contundente: los hunos son los cau-

santes de la derrota de Adrianópolis, «la semilla de todo ese desastre y el origen de las 

distintas desgracias avivadas por Marte [Totius autem sementem exitii et cladum origi-

nem diuersarum]». Habitan «junto a un helado océano y sobrepasan todos los límites de 

la crueldad [omnem modum feritatis excedit]» (Amm. XXXI, 2, 1).142 El tono inclemen-

te de Amiano prosigue al describir el aspecto físico de los hunos: 

 

«Desde su más tierna infancia, les surcan las mejillas con metal para que las marcas 
de las cicatrices dificulten el crecimiento del vello, de manera que envejecen imber-
bes y sin belleza alguna, semejantes a eunucos. De miembros robustos y fuertes, de 
cuello grueso, prodigiosamente deformes y encorvados, los tendrías por bestias 
bípedas o por esas estacas a las que, talladas con la dolabra, se les da una apariencia 
tosca y adornan los puentes» [Traducción propia].143 

 

En este pasaje, los hunos son relacionados con diversos sujetos de alteridad. En 

primer lugar, se les compara con eunucos, un colectivo abominable para Amiano Mar-

celino.144  

                                                           
142 Amm. XXIII, 6, 43-44: «Allí cerca, hacia el norte [*de Persia], habitan los partos, en una tierra donde 
abunda la nieve y el hielo […] Los habitantes de estas zonas son fieros y belicosos [feri sunt illic habita-
tores pagorum omnium atque pugnaces], y las guerras y contiendas les agradan de tal modo que, entre 
ellos, se considera el más feliz de todos aquel que muere en combate, mientras que los que mueren por 
causas naturales son criticados como débiles y cobardes». Compárese también con Amm. XXXI, 2, 22, 
donde se habla de los alanos: «Les agradan los peligros y las guerras. Para ellos, es afortunado quien ha 
perdido su vida en la lucha y, en cambio, insultan a los que llegan a la vejez o a los que mueren de forma 
accidental, acusándoles de degenerados y cobardes». 
143 Amm. XXXI, 2, 2: «Vbi quoniam ab ipsis nascendi primitiis, infantum ferro sulcantur altius genae, ut 
pilorum uigor tempestiuus emergens conrugatis cicatricibus hebetetur, senescunt imberbes, absque ulla 
uenustate, spandonibus similes, conpactis omnes firmisque membris et opimis ceruicibus, prodigiose 
deformes et pandi, ut bipedes existimes bestias, uel quales in conmarginandis pontibus effigiati stipites 
dolantur incompte». 
144 Los romanos descubrieron a los eunucos en Oriente: así, Potino, tutor de Ptolomeo XII muerto en 48 a. 
E. y responsable del asesinato de Pompeyo. Introducidos en la administración romana a partir de Diocle-
ciano, los eunucos ocuparon puestos relevantes y llegaron a alcanzar el consulado. Para Amiano Marceli-
no, representaban un papel análogo al de los libertos enTácito (Balsdon, 1979; Tougher, en Drijvers y 



86 

 

La desproporción física de los hunos adquiere connotaciones monstruosas a 

través del adverbio ‘prodigiose’. En Roma, el prodigio era un mensaje divino que indi-

caba la ruptura de la pax deorum y que debía ser conjurado (Cuny-Le Callet, 2005). Los 

hunos, sumados a la lista de prodigios enumerada en Amm. XXXI, 1, sirven para presa-

giar la derrota de Adrianópolis. Amiano refuerza esta sensación presentando a los hunos 

como individuos que comercian, comen, beben y sueñan a lomos de sus monturas 

(Amm. XXXI, 2, 6). Representados como híbridos entre caballos y hombres, evocan la 

imagen terrorífica del centauro y su fuerza sobrenatural (Richter, 1974; Sabbah, 1978; 

Guzmán Armario, 2006). 

La prodigiosa corpulencia de los hunos ya había sugerido que estábamos casi an-

te bestias de carga más que ante seres humanos. La animalización llega abiertamente a 

través del adjetivo ‘bipedus’. Si aceptamos que este adjetivo latino equivale al griego 

‘ἀνδρόπους’ (andrópodo), tendríamos reminiscencias con el mundo de la esclavitud. 

Esta impresión viene reforzada porque los mecanismos ideológicos de la esclavitud no 

sólo se valían de la animalización de los individuos, sino también de su cosificación 

(Bradley, 2000). Y el texto finaliza comparando a los hunos con estacas. 

Precisamente, el término ‘stipes’ permite otras asociaciones. Cicerón es uno de 

los autores de cabecera de Amiano, aunque más como filósofo que como orador (Casti-

llo, 2007). Pues bien, ‘stipes’, documentado ya en la invectiva ciceroniana, era un insul-

to que puede traducirse al castellano como «tarugo» (Powell, en Booth, 2007).145 La 

imagen de las estacas, por otro lado, introduce una sutil metáfora: igual que aquellas son 

desbastadas con la dolabra, así el hierro corta las mejillas de los hunos trazando escari-

ficaciones faciales, costumbre que, por lo demás, expresaba luto entre ellos (Maenchen-

Hefen, 1955). 

El aspecto físico de los hunos encuentra su total correspondencia en el plano mo-

ral (Amm. XXXI, 2, 11): 

                                                                                                                                                                          

Hunt, 1999). En las Res gestae, a excepción del elogio de Euterio (Amm. XVI, 7), los eunucos aparecen 
como seres aduladores, avaros, promocionados mediante una movilidad social a todas luces injusta 
(Amm. XIV, 11, 3; XX, 2, 4-5; XXII, 4, 4-6). Por supuesto, los eunucos poseen todas las connotaciones 
negativas del varón afeminado, y estas connocatciones emergen en otras partes del excurso: «en ocasiones 
[*los hunos], montan sobre ellos [*sobre los caballos] como lo hacen las mujeres [muliebriter]» (Amm. 
XXXI, 2, 6). 
145 ‘Stipes’ posee un significado irrisorio o patétitco en Amm. XVI, 12, 57; XVIII, 8, 12; y XIX, 9, 9 
(Viansino, 1985 II, p. 609). El primero de esos pasajes resulta especialmente macabro, habida cuenta de 
que Amiano está describiendo cómo unos germanos mueren ahogados tras la batalla de Estrasburgo en 
357: «Y, como si se tratara de un espectáculo teatral en el que, al levantarse el telón, aparecen infinidad 
de escenas admirables, podía contemplarse […] cómo otros [*alamanes] flotaban como maderos [ut stipi-
tes] cuando eran abandonados por los más expeditos». Con el significado de estúpido aparece el término 
en Amm. XIV, 6, 13: «Stipitem autem uocat hominem stupidum» (Wagner-Erfurdt, 1808 II, p. 40, n. 13). 



87 

 

 

«Son desleales y volubles en los acuerdos, porque se dejan llevar por el más mínimo 
soplo de una nueva esperanza, achacando esto a su carácter impetuoso. Semejantes a 
animales irracionales, no distinguen en absoluto entre lo honesto y lo deshonesto. 
Sus palabras son ambiguas y enrevesadas, y jamás han respetado una creencia o re-
ligión. Por ello, como arden en deseos de conseguir oro y son tan volubles e irasci-
bles, en ocasiones, llegan a romper en un mismo día varios acuerdos con algún alia-
do y, sin que nadie intervenga, se reconcilian con él». 

 

Apenas tres párrafos han bastado para presentar a los hunos como el paradigma 

de la barbarie. Esta caracterización se mantiene a lo largo de la digresión, cuando 

Amiano, sucesivamente, priva a los hunos de tres elementos propios del ser humano 

civilizado: fuego (Amm. XXXI, 2, 3), agricultura (Amm. XXXI, 2, 10) y arquitectura 

(Amm. XXXI, 2, 4). 

Los hunos toman el «relevo de la barbarie» y ocupan el puesto de los germanos, 

cada vez más integrados en el imperio (Guzmán Armario, 2003). Tal es la función de 

los hunos de Amiano. Otto Maenchen-Hefen (1955 y 1973), además, propone que los 

libros XXIX-XXXI de las Res gestae fueron compuestos durante el invierno de 

392/393, cuando Eugenio y Teodosio se disputaban el control de la parte occidental del 

imperio. Varios contingentes hunos habrían servido en los ejércitos del cristianísimo 

Teodosio. De ahí la virulencia del excurso amianeo, cuyo autor era partidario del paga-

no Eugenio. Finalmente, desde un punto de vista literario, los hunos se convirtieron en 

«la gran invención de Amiano Marcelino» (Guzmán Armario, 2001). El excurso de 

nuestro historiador sentó precedente en autores posteriores como Claudiano, Zósimo o 

Jordanes (Maenchen-Hefen, 1973; Richter, 1974; Guzmán Armario, 2001). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

ESCRIBIR CON FUEGO, O LA CÓLERA DE LOS EMPERADORES PANONIOS  
 

El emperador Valente celebró en la Antioquía del año 371 unos juicios sumarísimos 

contra individuos acusados de alta traición que terminaron ardiendo en la hoguera 

(Amm. XXIX, 1 y 2). A partir del siglo IV, la muerte por fuego, que suponía la comple-

ta destrucción física del criminal y estaba reservada a esclavos o gentes de estatus 

humilde desde sus orígenes, se aplicó de manera indiscriminada contra cualquier ciuda-

dano (Callu, 1982; Sabbah, 2002, p. 175, n. 59). 

Durante los tribunales de Antioquía, «la prodigiosa crueldad de Valente se avivó 

semejante a una ardiente antorcha [prodigiosa feritas in modum ardentissimae facis 

fusius uagabatur]» (Amm. XXIX, 1, 10).146 Tras la batalla de Adrianópolis, acontecida 

la tarde de un caluroso 9 de agosto de 378, los godos se desperdigaron por Tracia y 

«devastaron e incendiaron toda la zona [miscentes cuncta populationibus et incendiis]» 

(Amm. XXXI, 16, 1). Entre los libros XXIX y XXXI, el lector de las Res gestae expe-

rimenta una insoportable y creciente sensación de calor cuyo punto álgido se sitúa en la 

batalla de Adrianópolis.147 Para mantener esa temperatura asfixiante, Amiano practica 

una «pirografía» que acude a términos, situaciones y recursos variados a lo largo de los 

procesos de Antioquía, las campañas militares de Valentiniano y Teodosio y la guerra 

contra el godo.148 

                                                           
146 Cic. Phil. VII, 1, 3: «¿Qué provincia hay desde la que aquella tea [*Marco Antonio] no pueda provocar 
un incendio? [Sed quae prouincia est ex qua illa fax excitare non possit incendium]». 
147 Diversos investigadores han mencionado a vuela pluma esa sensación de tórrido calor. Pavan (1964, 
pp. 7-8) observa que la comparación amianea entre la invasión goda y un incendio fue imitada por otros 
autores clásicos como Temistio y Libanio. Sabbah (1978, p. 559-562) defiende que Amiano está contra-
poniendo el agua, como símbolo de lo romano, y el calor, propio del bárbaro, en su relato de Adrianópo-
lis. Relaciona ese calor con la muerte de Valente y las ejecuciones en la hoguera, y sitúa el recurso de 
Amiano en su apartado dedicado a la «persuasión estética» (p, 541). Guzmán Armario (2006, p. 146, n. 
143) apunta que es un tópico presente en el relato de las batallas de Cannas y Carras pergeñado por Livio 
y Plutarco. 
148 Amiano utiliza términos diversos, como accendo, ardeo, calefactus, calor, cinis, exardesco, exuro, 
lignum, fauilla, fax, flamis, incendium, uro… Las muertes en la hoguera ocupan varios pasajes: Amm. 
XXIX, 1, 38: el filósofo Simónides; XXIX, 3, 5: el auriga Atanasio; XXIX, 4, 7: Hortario, caudillo ger-
mano; XXIX, 5, 31: varios desertores; XXIX, 5, 43: Evasio y Floro, ciudadanos de Cesarea; XXIX, 5, 49: 
varios soldados cobardes; XXIX, 5, 50: Cástor y Martiniano, funcionarios corruptos. Las bibliotecas, los 
campos y las ciudades arden en múltiples ocasiones: Amm. XXIX, 1, 41: bibliotecas de Antioquía; 
XXIX, 2, 4: bibliotecas de Antioquía; XXIX, 5, 12: campos y propiedades; XXIX, 5, 18: Cesarea; XXIX, 
6, 8: villas de Panonia; XXX, 5, 14: hogares de los bárbaros; XXXI, 6, 7: los godos incencian Tracia 
[incendiorumque magnitudine]; XXXI, 8, 6: los godos, los hunos y los alanos incencian Tracia [incen-
diis]; XXXI, 15, 8: unos traidores intentan incenciar la ciudad de Adrianópolis; XXXI, 16, 1: los godos 
incencian la región de Constantinopla. Otras veces, Amiano es más barroco (XXXI, 12, 13): «[*Los go-
dos] conseguirían que nuestros soldados, abrasados por el calor estival, se debilitaran y tuvieran la boca 
reseca, mientras que los enemigos provocaban fuegos [miles feruore calefactus aestiuo, siccis faucibus 
conmarceret, relucente amplitudine camporum incendiis]». Otras sentencias similares aparecen en Amm. 
XXIX, 2, 20: el fuego de Belona; XXIX, 5, 7: el calor de África; XXXI, 2, 1: los hunos, chispas del in-
cendio provocado por los godos; XXXI, 4, 9: los godos se esparcen como cenizas; XXXI, 5, 4: Marcianó-



89 

 

La pirografía de Amiano sirve para presentar a Valentiniano I y Valente como 

emperadores coléricos y crueles.149 Al igual que otros autores del momento, Amiano 

elaboró sus retratos teniendo muy en cuenta los postulados de la fisiognomía, disciplina 

científica que establecía el carácter moral y psicológico de un individuo o un colectivo a 

partir de sus rasgos físicos (Schmidt, 1958; Sabbah, 1978; Caro Baroja, 1988). Dice 

Amiano en XXIX, 3, 2: «Cuando [*Valentiniano] se enardecía por la ira, con frecuencia 

le cambiaba la voz, la expresión del rostro, la forma de moverse o el color»; «por su 

propia naturaleza, era proclive a la crueldad [cum esset in acerbitatem naturae calore 

propensior]» (Amm. XXX, 8, 2); «su cabello y su piel brillaban por igual [capilli fulgor 

colorisque nitor]» (Amm. XXX, 9, 6). En Amm. XXXI, 12, 1, Valente se muestra «in-

flamado [urebatur]» de envidia hacia Graciano. Estas observaciones deben relacionarse 

con dos pasajes de la Fisiognomía atribuida a Aristóteles y del hipocrático Sobre la di-

eta: 

 

«Aquellos cuya piel es roja son resueltos, porque todas las partes del cuerpo se enro-
jecen al inflamarse por el movimiento. Los que tienen la piel de color ígneo están 
enajenados […] Quienes tienen la piel del pecho de un color rojo como las llamas 
son iracundos, como pone de manifiesto ese estado anímico, pues a los que se enar-
decen se les inflama la zona del pecho. Aquellos que en la región del cuello y de las 
sienes tienen las venas tensadas son irascibles, como se comprueba por ese estado 
anímico, ya que eso es lo que les sucede a los que se irritan. Aquellos cuyo rostro se 
vuelve de color púrpura son pudorosos, como se deja ver por ese estado de ánimo, 
puesto que a los que sienten vergüenza se les pone el rostro de color púrpura. Aque-
llos cuyas mejillas se ponen de color rojo púrpura son borrachos: piénsese en ese es-
tado, dado que las mejillas de los que se emborrachan se ponen de color rojo púrpu-
ra. Quienes tienen los ojos enrojecidos están fuera de sí debido a la excitación, como 
indica ese estado de ánimo» (Pseudo-Aristóteles, Fisiognomía 812a). 
 
«Si la potencia del agua está aún más dominada por el fuego, es forzoso que esta 
alma sea más vivaz en tanto en cuanto se mueve más deprisa y que atiende más de-
prisa a las sensaciones, pero que sea menos estable que las anteriores, puesto que se-
lecciona más deprisa los datos que se le presentan y se dirige hacia más objetos por 
su rapidez […] Si aún más el agua está dominada por el fuego, semejante alma es 
demasiado vivaz y es forzoso que tenga pesadillas. A estos los llaman maniáticos, 
puesto que están muy próximos a la locura. Pues con una inflamación corta y a des-
tiempo enloquecen, ya sea en momentos de embriaguez o de abundancia de carne o 
en una comilona de carne» (Hp. Sobre la dieta I, 35). 
 

                                                                                                                                                                          

polis, chispa del incendio godo; XXXI, 5, 8: los godos tervingos arden en deseos de luchar; XXXI, 6, 8: 
las cenizas ardientes de los hogares; XXXI, 7, 7: los godos, dardos incendiarios; XXXI, 8, 8: las cenizas 
de los hogares; XXXI, 10, 5: los alamanes lentienses arden de rabia; XXXI, 12, 6: las llamas del orgullo 
bárbaro; XXXI, 13, 7: las tropas romanas, abrasadas por el calor; XXXI, 15, 5: la terrible sed padecida 
por las tropas romanas; XXXI, 15, 13: los godos arden en deseos de saquear el tesoro imperial.  
149 Sobre Valentiniano I: Amm. XXVII, 7, 4: gran crueldad [homo propalam ferus]; XXIX, 3, 2: violencia 
innata [trux suopte ingenio]; XXIX, 4, 1: sanguinario [morum eius et propositi cruenti]; XXX, 5, 19: 
crueldad innata y carácter sanguinario [innata feritate concitus, ut erat inmanis]; XXX, 6, 3: cólera [ira 
uehementi perculsus]. Sobre su hermano Valente: Amm. XXIX, 1, 10: feritas; XXIX, 2, 10: irascible y 
amenazador [fremebundus et minax]. 



90 

 

 

La cólera de los emperadores panonios es el rasgo más sobresaliente que Amia-

no explota para su tiranización. Los primeros pasajes de las Res gestae en los que se 

menciona a Valentiniano —Amm. XVI, 11, 6-7 y XXV, 10, 6-9— carecen de comenta-

rios tendenciosos sobre el futuro emperador, tratado como uno más de las numerosos 

personajes secundarios que pueblan la obra.150  

El tono de Amiano con respecto a Valentiniano se endurece merced al «tríptico» 

conformado por los tres «paneles» de Amm. XXVI, 1, 2; XXVII, 7; y XXIX, 3 (Pas-

choud, en Den Boeft, Den Hengst y Teitler, 1992, p. 80). Durante su ceremonia de in-

vestidura, Valentiniano hace valer su imponente presencia y es conducido a palacio con 

un aspecto «ya terrible [iamque terribilem duxerunt]» (Amm. XXVI, 2, 11). Nadie osa 

oponerse a Valentiniano, «siempre dispuesto a hacer daño e inclinado a la maldad 

[promptior ad nocendum, criminantibus patens]» (Amm. XXVI, 10, 12).  

El segundo panel va un paso más allá: Valentiniano, un «hombre de gran cruel-

dad [homo propalam ferus]» se muestra incapaz de contener sus impulsos, que, serpe-

ando [serpens], terminan por encender [efferuescens] y hacer estallar [erupit] al colérico 

emperador (Amm. XXVII, 7, 4). Diocles muere abrasado; Diodoro, varios funcionarios 

imperiales y otros decuriones son ejecutados de manera atroz (Amm. XXVII, 7, 5-7). 

Los filósofos, observa Amiano, definen la cólera como una «úlcera del espíritu [ulcus 

animi]», propia de «carácteres blandos [ex mentis mollitia consuetum]», «personas en-

fermizas [languidi]», mujeres, ancianos y gentes desafortunadas (Amm. XXVII, 7, 4). 

Eupraxio y Florencio tratan de apaciguar los ánimos del emperador por medio de bue-

nos consejos. Pero de nada sirve «corregir los errores de aquellos que creen que cumplir 

sus deseos es la mayor de las virtudes» (Amm. XXVII, 7, 9). 

Tras concluir su narración sobre los juicios de Antioquía, Amiano inserta el ter-

cer panel para ilustrar la cólera de Valentiniano, que ejecuta sin consideración de esta-

tus, credo religioso o profesión (Amm. XXIX, 3, 3-8). El tríptico concluye con un relato 

cuanto menos curioso (Amm. XXIX, 3, 9): 

 

«[*Valentiniano] Tenía dos osas feroces devoradoras de hombres a las que llamaba 
Pepita de Oro e Inocencia. Y las cuidaba con tal esmero que dispuso que colocaran 
sus jaulas junto a su dormitorio y ordenó que las vigilaran guardas de fidelidad 

                                                           
150 Según François Paschoud (en Den Boeft, Den Hengst y Teitler, 1992), esta indiferencia es indicio de 
normalidad, pero las primeras menciones a Valentiniano I contrastan enormemente con la irrupción de 
Juliano en el relato. Juliano es comparado con Galo César para resaltar sus diferencias (Amm. XIV, 11, 
28), y se le tiene por «emperador memorable» en la segunda de sus apariciones (Amm. XV, 2, 7). 



91 

 

probada con vistas a que ningún accidente pudiera perjudicar la naturaleza salvaje 
de las fieras. Finalmente, después de ver muchos cadáveres con el cuerpo despeda-
zado por Inocencia, como recompensa por su buen comportamiento, permitió que 
ésta quedara en libertad en los bosques, pues albergaba la esperanza de que tuviera 
cachorros parecidos a ella». 

 

El pasaje ha hecho correr ríos de tinta y ha polarizado la opinión de los investi-

gadores.151 Independientemente de la realidad histórica que esconda el relato, pienso 

que posee una finalidad claramente infamante. 

El 28 de marzo del año 364, Valentiniano I nombró Augusto a Valente con la 

temerosa aprobación de los presentes (Amm. XXVI, 4, 3). Sometido desde el primer 

momento a su hermano, Valente parece un emperador más apocado e inseguro, hasta el 

punto de meditar la abdicación durante el alzamiento de Procopio (Amm. XXVI, 7, 13). 

Su cólera, empero, pronto alcanzó a la de aquel. 

Valente fue víctima de varias conjuras e intentos de asesinato (Amm. XXIX, 1, 

15-16). Inseguro, acosado, se dejó arrastras por los «cazadores de rumores [rumorum 

aucupes]» a la manera de Constancio II (Amm. XV, 3, 3). «Más que tenerla realmente, 

representaba tener una gran dureza» (Amm. XXXI, 14, 5). Cruel y sanguinario, instru-

mentalizó la justicia para destruir a sus enemigos y salvar a sus favoritos (Amm. XXIX, 

2, 17): 

 

«En esa misma época [*durante los juicios de Antioquía], Valente añadió a sus res-
tantes “hazañas” el que, cuando había mostrado tanta crueldad contra algunos como 
para no permitir casi que los sufrimientos de las condenas terminaran con la muerte, 
en cambio, a un tribuno llamado Numerio, un hombre de gran maldad, que había si-
do acusado en esos mismos días y que confesó haber abierto el vientre de una mujer 
viva y haberle arrancado el feto para atraer así a los dioses infernales y consultarles 
sobre la sucesión del emperador, lo consideró como alguien cercano y, ante los 
murmullos de todo el senado, ordenó que lo dejaran marchar sin recibir castigo al-
guno». 

 

Valente disculpa a Numerio un crimen monstruoso, peor que los que habían ser-

vido para abrir diligencias el año 371. Se comporta despóticamente [regaliter]» (Amm. 

                                                           
151 Hay quien lo considera verídico y quien lo interpreta como un simple recurso literario. De entre los 
primeros, Moreau advierte que los emperadores gustaban de adquirir animales exóticos para su recreación 
(Sabbah, 2002, p. 187, n. 103). Graciano, hijo de Valentiniano I, «dentro de esos lugares cercados a los 
que llaman “vivaria”, se olvidaba de numerosos asuntos trascendentales mientras perseguía a fieras de 
agudos colmillos lanzándoles insistentemente flechas» (Amm. XXXI, 10, 19). Weijenborg ve en las osas 
una metáfora para aludir a la bigamia de Valentiniano I. Alföldi la tildó de «infantil cuento de terror» 
(Sabbah, 2002, p. 187, n. 103). Lactancio también hizo poseedor de un oso al emperador panonio Galerio 
(305-311) en Sobre la muerte de los persecutores XXI, 5-6. La Tebaida VII, vv. 564-567 de Estacio 
muestra a Líber soltando dos tigres, y Suetonio cuenta que César liberó dos caballos al cruzar el Rubicón 
en Vida de los Doce Césares LXXXI, 2 (Wagner-Erfurdt, 1808 III, pp. 298-299, n, 9; Paschoud, en Den 
Boeft, Den Hengst y Teitler, 1992). 



92 

 

XXIX, 1, 18), y Amiano lo animaliza: «semejante a una fiera del circo, se enfurecía en 

extremo si veía que se le había escapado alguien que había estado sobre la arena [in 

modum harenariae ferae, si admotus quisquam fabricae diffugisset, ad ultimam rabiem 

saeuiebat]» (Amm. XXIX, 1, 27). También la animalización alcanza a Valentiniano, 

quien se comportaba cual «fiera hambrienta [ut sagax bestia]» (Amm. XXX, 5, 10). 

Pero la pirografía de Amiano no es sólo un recurso al servicio de la tiranización 

de los emperadores panonios, sino que entronca directamente con las muertes por fuego 

de Valentiniano I y Valente. El 17 de noviembre de 375, el Augusto Valentiniano reci-

bió en embajada a unos heraldos cuados. De repente, como golpeado por el cielo [ictus 

e caelo], su rostro enrojeció con luz ígnea [igneo lumine], y un sudor letal empapó su 

cuerpo. Recostado en el lecho, ardiendo de fiebre, sus entrañas se abrasaron [internis 

nimietate calorum ambustis]. Tanto lo habían enfurecido las peticiones de los bárbaros, 

que murió consumido por la cólera (Amm. XXX, 6, 3-5). Apenas tres años después, el 

Augusto Valente buscaba refugio tras la debacle sufrida por los romanos an Adrianópo-

lis. Junto a unos guardaespaldas y eunucos, precipitadamente, se atrincheró en el segun-

do piso de una alquería. Los perseguidores, al ser atacados desde los balcones, «recogie-

ron teas y leña, las amontonaron junto a la casa, prendieron fuego y, así, quemaron tanto 

el edificio como a sus moradores» (Amm. XXXI, 13, 15).152 

La presentación literaria de Valentiniano I y Valente al modo de tiranos coléri-

cos y sanguinarios responde a causas diversas. Los dos hermanos habían nacido en una 

familia humilde [ignobile stirpe] (Amm. XXX, 7, 2). Asediando Valente la ciudad de 

Calcedonia, «se burlaban de él  llamándole “Sabaiario”, pues la sabaia es una bebida 

que toma la gente humilde en el Ilírico [et iniuriose compellabatur ut Sabaiarius]» 

(Amm. XXVI, 8, 2). 

                                                           
152 Amiano reproduce dos versiones acerca de la muerte del emperador Valente. La primera dice que 
Valente murió de un saetazo, a imagen y semejanza del césar Decio, pero «nadie afirma haberlo visto ni 
haber estado allí» (Amm. XXXI, 13, 12). La segunda de las versiones incluye también un ejemplo histó-
rico —el de Escipión—, pero, a cambio, es relatada a los restos del ejército romano por uno de los guar-
daespaldas de Valente, que había escapado a través de una ventana. Al comienzo del libro XXXI, Amiano 
inserta una profecía ex euentu: «En las disputas y revueltas de la plebe de Antioquía, era normal que cual-
quiera creyera que le estaban tratando mal y gritara sin problema: “Que quemen vivo a Valente” […] Con 
frecuencia, se escuchaban voces de pregoneros que ordenaban que se acumulara madera para prender 
fuego a los baños de Valente » (Amm. XXXI, 1, 2). Para Amiano, «estos hechos presagiaban, aun sin 
decirlo claramente, que éste era el tipo de muerte que aguardaba al emperador [Quae hunc illi impendere 
exitum uitae modo non aperte loquendo monstrabant]» (Amm. XXXI, 1, 3). Esta valoración parece indi-
car que Amiano se decanta por la segunda versión, si bien vuelve a considerar ambos testimonios en 
XXXI, 16, 2: «[*Valente] o había fallecido en mitad de una batalla o había conseguido refugiarse en una 
cabaña donde, según se creía, había muerto por un incendio». 



93 

 

«Those who thus came to the front were of a very different type from the men of 

letters whom Julian had favoured, and were highly distasteful to cultivated men like 

Libanius and Ammianus» (Jones, 1964 I, p. 141). Valentiniano I y Valente eran respon-

sables del deterioro de la cultura política y la educación tradicionales (Drijvers, 2012). 

Según Amiano, Valentiniano I «odiaba a las personas bien vestidas, a los eruditos, a los 

ricos y a los nobles [bene uestitos oderat et eruditos et opulentos et nobiles]» (Amm. 

XXX, 8, 10). Valente era de «espíritu algo rudo [subagrestis ingenii]», y no poseía 

«formación alguna ni en el arte militar ni en los estudios liberales [nec bellicis nec libe-

ralibus studis eruditus]» (Amm. XXXI, 14, 5).  

Una vez en el poder, los emperadores recompensaron  a compatriotas panonios, 

militares y gentes de origen humilde. Restringieron por ley la promoción de los decu-

riones al orden senatorial, y se esforzaron impidiendo que aquellos ocuparan el puesto 

de defensor plebis para evitar la extorsión de ciudadanos provinciales (Jones, 1964 I). 

Masacraron por igual a senadores occidentales y notables antioquenos durante los años 

366 y 371 (Amm. XXVIII, 1; XXIX, 1-2). Para colmo, Valente abrió las puertas a los 

godos en 376, allanando el camino hacia la ruina de la Roma Eterna tan cara a Amiano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



94 

 

LA ORACIÓN DEL ASNO : AMIANO Y LA PLEBE  
 

Entre los años 353 y 354, durante la primera prefectura de Órfito, la plebe romana in-

cendió las calles de la Ciudad con motivo de una carestía de vino.153 «Al tornar mi dis-

curso hacia las cosas que ocurren en Roma», lamenta Amiano, «no se habla más que de 

revueltas, tabernas y vilezas semejantes» [seditiones narratur et tabernas et uilitates 

similis alia] (XIV, 6, 2). Atrás quedaron los tiempos en que Roma era «el asiento de 

todas las virtudes» [uirtutum omnium domicilium Roma] (Amm. XIV, 6, 21).  

Amiano Marcelino incluye en las Res gestae dos digresiones sobre la Ciudad: 

Amm. XIV, 6 y XXVIII, 4. Las dos poseen un orden similar: comienzan con una intro-

ducción sobre los prefectos y los bochornosos conflictos que debían atajar —Órfito en 

la primera, Olibrio y Ampelio en la segunda; prosiguen con una parte principal, dedica-

da a ciertos miembros de la nobleza; y finalizan con unos párrafos consagrados a la ple-

be —uno solo en la primera digresión, siete en la segunda. Los libros perdidos debieron 

de contener, al menos, una digresión más sobre la Ciudad, a juzgar por Amm. XXVIII, 

4, 6: «et primo nobilitatis ut aliquoties pro locorum copia fecimus» (Den Hengst, en 

Den Boeft et al., 2007). 

La primera digresión, no obstante, consta de un elemento diferenciador: el elogio 

a Roma (Amm. XIV, 6, 3-7). El tópico de una Roma Eterna fue plasmado literariamente 

por Elio Arístides en el siglo II, si bien su florecimiento se produjo durante los siglos IV 

y V. El elogio solía respetar convenciones de tipo estructural y temático, aunque su esti-

lo y propósito fluctuaban en función del autor.154 El “elogio” de Amiano esgrime un 

mayor pesimismo que el de otros autores coetáneos como Claudiano y Rutilio Nama-

ciano. Al yuxtaponer de inmediato la agria crítica de Amm. XIV, 6, 3-26, el elogio de 

Amiano se convierte en una parodia esperpéntica, en una suerte de elogio al revés 

(Pack, 1953). Amiano construye una sátira de intención moralizante que, idealizando el 

pasado y criticando el presente mediante descripciones detallistas e hipérboles, en rápi-

da sucesión de viñetas, recuerda a la sátira menipea de Luciano de Samosata (Sherwin-

                                                           
153Amm. XIV , 6, 1: «[*Órfito] Era un hombre ciertamente inteligente [prudens] y buen conocedor de los 
asuntos forenses, pero menos instruido de lo que convenía a un noble en el conocimiento de las artes 
liberales [liberalium doctrinarum]. Bajo su mandato se suscitaron graves incidentes por causa de la esca-
sez de vino, cuyo excesivo consumo incitaba al populacho a violentos y frecuentes tumultos». El vino 
constituía un producto de primera necesidad en la dieta del romano medio (Fatás, 2002).  
154 El autor exponía la situación a elogiar (θέσις), relataba los orígenes de la Ciudad (γένος) y sus empre-
sas militares y culturales (ἐπιτήδευσις), y enumeraba las virtudes que hacían posible acometerlas (πρᾶξις) 
(Pack, 1953; Zarini, 1999). 



95 

 

White, 1970; Den Hengst, en Den Boeft et al., 2007). La Roma de Amiano se encuentra 

«en voi de momification» (Zarini, 1999, p. 178). A 

Recientemente, Wiebke Vergin ha lanzado una hipótesis provocativa y original 

sobre el sentido de las digresiones romanas en las Res gestae. Amiano colocó las digre-

siones junto a dos excursos etnográficos: el de los sarracenos —en Amm. XIV, 4— y el 

de Tracia —en Amm. XXVII, 4. Por su proximidad a las digresiones, los dos excursos 

resaltarían sutilmente la “barbarización” de las costumbres romanas y anticiparían el 

desastre de Adrianópolis (Sánchez-Ostiz, 2014).  

Para un antiguo soldado que había estado a punto de morir a manos de los persas 

(Amm. XVIII, 8), la estampa de Roma en torno al año 378 debió de ser, cuanto menos, 

decepcionante.155 Salviano de Marsella expresó este desencanto en un tono mucho más 

amargo: «Uno podía pensar que todo el pueblo romano se hubiera hartado de hierba 

sardónica. Se está muriendo, y ríe» (Alföldy, 2012, pp. 286-287). Pero las críticas de 

Amiano contra «algunas personas de nombre ilustre» (Amm. XXVIII, 4, 7), no entien-

den de matizaciones cuando se dirigen contra  la plebe de Roma y otras ciudades impe-

riales.  

La plebe se revela como una masa incomprensible para Amiano. «La simplici-

dad del vulgo [uulgaris simplicitas]» llama ‘sisurna’ a la yacija de sísira (Amm. XVI, 5, 

5). «A veces, la plebe baja, en su insensatez, objeta y murmura con inconsciencia que, si 

existiera una ciencia profética, cómo iba a ignorar alguien que iba a morir en la guerra» 

(Amm. XXI, 1, 13). Resulta sorprendente cómo «los que pertenecen a la masa de condi-

ción baja y pobre» buscan la sombra de tabernas y teatros, juegan a los dados, discuten 

hasta la extenuación sobre los defectos de aurigas y caballos o, lo que es peor, «hacen 

sonar con un ruido desagradable sus narices estruendosas, sorbiendo el aire hacia aden-

tro» (Amm. XIV, 6, 25).  

La estupefacción de Amiano se acrecienta conforme esa plebe viciosa y parasita-

ria decide pasar a la acción. Entre los años 303 y 402, la plebe de Roma y otras ciudades 

imperiales protagonizó más de setenta casos de disturbios graves (Aja Sánchez, 1998). 

El propio historiador reconoce que sus protestas eran «muy frecuentes» (Amm. XXI, 

                                                           
155 «[…] A very serious person, an officer and a gentleman, formal, if not solemn […] On his travels he 
had known the winters of northern Gaul and the summers of Mesopotamia and Egytp […] In the army he 
had learned the importance of friendship and mutual trust in dangerous situations […] For an officer who 
had been in the company of the emperor for years and who had taken part in his campaigns in Gaul and 
Persia, who was, moreover, fully aware of the dangerous situation Rome was in after that grave defeat, 
Roman society must have been deeply disappointing. Were these the people the Roman armies were 
fighting to protect?» (Den Hengst, en Den Boeft, 2007, pp. 164-165). 



96 

 

12, 24). Las movilizaciones de la plebe tenían unas causas y se regían por una lógica 

interna.156 A pesar de ello, Amiano presenta estos disturbios como estallidos repentinos 

e irracionales guiados por una violencia ciega. 

Hacia el año 353, por ejemplo, Galo César se disponía a abandonar Antioquía y 

encabezar una campaña militar. Su partida se vio interrumpida por las súplicas de la 

plebe, que solicitaba las medidas oportunas para alejar una hambruna esperable «por 

muchas y muy complicadas razones [per multas difficilisque causas]» (Amm. XIV, 7, 

5). El silencio de Amiano al respecto es brutal, pero, seguramente, el desabastecimiento 

de Antioquía era consecuencia de una mala cosecha, agravada por el avituallamiento del 

ejército acuartelado en los alrededores y por el oportunismo de los especuladores (Bar-

nes, 1998).157 Galo ya había hecho ejecutar a algunos miembros del orden decurional, 

«enfurecido porque, en un momento de carestía, cuando él les había urgido inoportuna-

mente a bajar rápidamente los precios, le respondieron de un modo más violento de lo 

adecuado» (Amm. XIV, 7, 2). La reacción de Galo, entonces, fue señalar públicamente 

a Teófilo, gobernador de Siria. Cuando la hambruna se agravó, la plebe linchó a Teófilo 

y prendió fuego a la casa de Eubulo, personaje destacado de la ciudad (Amm. XIV, 7, 5-

6). 

El comportamiento de la plebe antioquena parece seguir unos patrones coheren-

tes. Ante la amenaza de hambruna, acudió a la más elevada instancia y demandó solu-

ciones; cuando la hambruna se hubo extendido sembrando muertes, atacó a los indivi-

duos que creía responsables de sus males: el gobernador, representante del poder en 

ausencia de Galo, y Eubulo, quizás uno de los especuladores implicados en la inflación 

de los precios. Con todo, la transformación de la «Antiochensi plebi» de Amm. XIV, 7, 

5 en el «uulgi sordidoris» de Amm. XIV, 7, 6 es instantánea, y la masa actúa irracio-

nalmente «bajo el impulso del hambre y de la rabia [famis et furoris impulsu]» (Amm. 

XIV, 7, 6).158 

                                                           
156 Aja Sánchez (1998) distingue tres niveles causales, en función de un nivel estructural, coyuntural o 
evenemencial. Las causas profundas y concretas, relacionadas con los niveles estructural y coyuntural, 
tenían que ver con la cristianización y los problemas de convivencia entre religiones; con el equilibrio de 
la economía y las deficiencias en el abastecimiento de una ciudad o con los estrechos cauces de expresión 
del descontento y la función parainstitucional de los espectáculos. Los catalizadores o agentes podían ser 
rumores, miedos, la aparición de un odiado representante del poder y una extensa gama de comportamien-
tos individuales y colectivos. 
157 Tales fueron las causas de la hambruna padecida por los antioquenos en el año 362, estando Juliano 
instalado en la ciudad (De Jonge, 1948). 
158 Se trata de un procedimiento habitual en Amiano y en buena parte de la literatura greco-romana. Entre 
los años 355 y 356, la plebe de Roma protagonizó un nuevo levantamiento ante la carestía del precio del 
vino. Amiano presenta a la plebe como «multitud enardecida y amenazante, acuciada por la anterior re-



97 

 

La irracionalidad de las masa es común a otros colectivos como los soldados. En 

el año 354, las tropas acantonadas en Cabilona protagonizaron un conato de motín fru-

mentario y actuaron acosados «por el hambre y la furia [inopia simul et feritas]» (Amm. 

XIV, 10, 3). Este impulso feroz es compartido también por los bárbaros, que se compor-

tan «acuciados por el hambre [tumescentes inedia]» (Amm. XVI, 5, 16) y «con el acica-

te del hambre [fame urgente]» (Amm. XVI, 5, 17). 

Desde época republicana, el sustantivo ‘plebe’ estaba cargado de connotaciones 

despectivas y formaba parte del vocabulario político de un grupo social muy concreto 

(Hellegouarc’h, 1972). Amiano aplica el término a los bárbaros en veininueve ocasio-

nes; en dieciséis, a los habitantes de la Ciudad.159 En septiembre de 377, «una ingente 

multitud de bárbaros [uulgus inaestimabile barbarorum] se hallaba acampada junto a 

Marcianópolis y estaba a punto de entablar batalla contra un ejército romano liderado 

por Profuturo, Trajano y Richomeres (Amm. XXXI, 7, 5). Ante las primeras escaramu-

zas, «toda la muchedumbre bárbara permanecía aún dentro de sus defensas [plebs omnis 

intra saeptorum ambitum]» (Amm. XXXI, 7, 8). En latín, ‘saeptum’ tiene el significado 

de «barrera», «vallado» o «seto», pero, declinado en plural, hace referencia a los Saepta 

Iulia.160 A lo largo de las Res gestae, Amiano sólo utiliza otras dos veces el término 

                                                                                                                                                                          

vuelta [multitudo arrogantem et minacem, ex commotione pristina saeuientem, XV, 7, 3]» y «banda de 
sublevados que se movían como serpientes [tumultuantium undique cuneorum ueluti serpentium]» (Amm. 
XV, 7, 5). Un nuevo motín sacudió Roma entre los años 360 y 361, esta vez exigiendo el abastecimiento 
de grano. Amiano considera que la «aviesa plebe [minacissimae plebis]» actuó de un modo insensato 
[inrationabiliter] (Amm. XIX, 10). En el 362, una turba linchó en Alejandría al obispo Georgio. Los 
alejandrinos actuaron «por su propio carácter y sin motivo alguno [quae suopte motu, et ubi causae non 
suppetunt]» (Amm. XXII, 11, 4), «enardecidos ya de por sí [his efferatis hominum]» (Amm. XXII, 11, 5). 
159 Aplicado a los bárbaros aparece en Amm. XV, 4, 12: alamanes lentienses [barbaram plebem]; XVI, 2, 
9: los alamanes; XVI, 12, 17: los germanos de Vadomario; XVI, 12, 34: la infantería de los bárbaros en 
Estrasburgo [miserabili plebe]; XVII, 12, 12: cuados y sármatas; XVIII, 2, 9: germanos [pugnacissima 
plebe]; XVIII, 7, 1: ejército persa; XVIII, 8, 8: ejército persa; XX, 7, 15: los persas penetran por una bre-
cha en Bezabde; XXV, 1, 15: ejército persa; XXV, 3, 13: ejército persa; XXV, 6, 3: ejército persa; XXV, 
7, 2: ejército persa; XXVI, 7, 14: unos desertores [desertorumque plebe promiscua]; XXVII, 2, 1: alama-
nes [barbarorum plebem]; XXVII, 8, 9: britanos; XXVIII, 5, 2: sajones; XXIX, 1, 1: ejército persa; 
XXIX, 5, 29: pueblos moros; XXIX, 5, 34: ejército de Firmo; XXXI, 4, 4: los godos; XXXI, 4, 5: los 
godos [plebem truculentam]; XXXI, 4, 6: los godos [barbaram plebem]; XXXI, 5, 5: los godos [barba-
ram plebem]; XXXI, 7, 2: ejército de los godos; XXXI, 7, 8: los godos; XXXI, 7, 16: los godos [barba-
ram plebem]; XXXI, 12, 11: los godos; y XXXI, 12, 14: el ejército godo. Amiano se refiere a la plebe 
romana en los siguientes pasajes: Amm. XIV, 6, 26; XV, 7, 2; XVI, 10, 6; XVI, 10, 13; XIX, 10, 1; XIX, 
10, 2; XXI, 12, 24; XXVI, 3, 2; XXVII, 3, 6; XXVII, 3, 8; XXVII, 3, 13; XXVIII, 4, 6; XXVIII, 4, 9; 
XXVIII, 4, 28; XXVIII, 4, 32; y XXX, 8, 9. La plebe de otras ciudades imperiales aparece en Amm. XIV, 
7, 5; XV, 6, 4; XV, 8, 21; XV, 13, 2; XIX, 4, 1; XIX, 6, 1; XIX, 12, 14; XXI, 10, 2; XXI, 11, 2; XXII, 5, 
3; XXII, 5, 4; XXII, 11, 8; XXIII, 5, 3; XXIV, 2, 21; XXV, 8, 17; XXVI, 6, 18; XXXI, 6, 2; y XXXI, 16, 
7. El término es aplicado a los soldados romanos en Amm. XX, 6, 6; XXIV, 8, 2; XXV, 2, 1; y XXVI, 2, 
3 (Viansino, 1985 II, p. 298). 
160 Área rectangular de trescientos metros de longitud por casi cien de anchura erigida entre el Panteón y 
el templo de Isis en tiempos de César (100-44) y concluida por Marco Vipsanio Agripa hacia el año 26 a. 
E. Los ciudadanos romanos, agrupados en centurias, depositaban allí su voto (Rosenberg, 1970; Emrys 
Strong y DeLaine, 1996). 



98 

 

‘saeptum’, bien es cierto que también en plural (Viansino, 1985 II, p. 517): Amm. 

XXX, 4, 19 y XXXI, 10, 19. Teniendo en cuenta las conexiones semánticas entre la 

masa y los bárbaros, así como la utilización de ‘vulgo’ y ‘plebe’ en Amm. XXXI, 7, 5-

8, es posible que este pasaje oculte una maliciosa anfibología. 

En el año 364, Órfito, el prefecto con quien Amiano abrió su primera digresión 

sobre Roma y nosotros comenzábamos este apartado, fue procesado por malversar los 

fondos del arca uinaria (Chastagnol, 1950). Amiano, que lo había presentado como un 

varón respetable y había culpado a la plebe romana por los desórdenes de 353/354, da 

cuenta de esta acusación. Sin embargo, todavía guarda fuerzas para introducir su parti-

cular versión de los hechos (Amm. XXVII, 3, 1-2): 

 

«En la ciudad de Pistoia […] un asno subió a una tribuna y comenzó a rebuznar con 
insistencia […] Posteriormente, ocurrió lo que este portento había anunciado […] Y 
es que Terencio, un panadero de familia humilde nacido en esta ciudad, como re-
compensa por haber acusado de malversación al antiguo prefecto Órfito, alcanzó el 
rango de censor en esta provincia». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



99 

 

«ÁVIDOS DE SANGRE BÁRBARA»: AMIANO EL EXTERMINADOR  
 

«Los germanos estaban todavía tendidos por los lechos y junto a las mesas […] No tem-

ían una guerra […] El César [*Germánico] dispuso sus ávidas legiones en cuatro cuñas 

para que la devastación fuera más amplia. Saquea un territorio de cincuenta millas a 

sangre y fuego. Ni el sexo ni la edad fueron motivo de compasión» (Tac. Ann. I, 50-51).  

«Así pues, con el estímulo del ardor del combate y los frutos de la victoria, se apresta-

ron [*Constancio II y sus ejércitos] a la aniquilación de los desertores o de los que se 

ocultaban escondidos en chozas. A estos, cuando los soldados llegaron a este lugar, ávi-

dos de sangre bárbara [auidus barbarici sanguinis], después de destrozar las ligeras 

techumbres, los mataban; y a nadie libró del peligro de la muerte una cabaña, ni aun las 

construidas con maderos muy gruesos. Finalmente, cuando ya todo ardía y nadie podía 

ocultarse, sesgado todo asomo de vida, o moría con obstinación consumidos por el fue-

go, o, al salir para evitar las llamas y dejar atrás la muerte, eran abatidos por la espada 

del enemigo» (Amm. XVII, 13, 13). 

Los relatos de Tácito y Amiano Marcelino para los años 14 y 358 d. E. constitu-

yen dos buenos ejemplos de lo que Andreas Alföldi denominó la «barrera moral del 

Danubio»: a Roma jamás le tembló el pulso cuando hubo de llevar expediciones de cas-

tigo y exterminio al territorio de los bárbaros (Lacey, 1953; Saddington, 1975). 

En el siglo IV d. E., esa «barrera moral» se había difuminado y trasladado a las 

entrañas del imperio. La presión de los bárbaros había colapsado las fronteras: en 378, 

como ya hemos visto, los godos acabaron con el emperador Valente, con treinta y cinco 

oficiales y con las dos terceras partes del ejército romano en Adrianópolis; en 382, se 

asentaron como federados en Tracia con el consentimiento de Teodosio I; en 410, sa-

quearon Roma comandados por Alarico (Heather, 2006). Paralelamente, los ejércitos 

romanos se nutrieron de reclutas germanos cada vez con mayor frecuencia, e individuos 

de onomástica bárbara ocuparon los cuadros de mando y las escuelas palatinas (Jones, 

1964 II). 

El debate pronto estuvo servido: hubo quien defendió la necesidad de acoger a 

los bárbaros en el imperio invocando principios universalistas como la φιλανθρωπία y la 

humanitas y quien abominó dicha posibilidad. Amiano se situó decididamente junto a 

los detractores de la integración (Paschoud, 1967; Ratti, en Den Boeft et al., 2007). 

Nuestro historiador puede tolerar la inclusión de gentes bárbaras en los ejércitos 

romanos: Víctor, general de Juliano, era «de origen sármata, pero noble y cauto [Sarma-



100 

 

ta sed cucntator et cautus]» (Amm. XXXI, 12, 6); el tribuno alamán Hariobaudes desta-

caba por su «fidelidad y valentía [fidei fortitudinisque]» (Amm. XVIII, 2, 2); y, aunque 

fruto de la animadversión amianea hacia Constancio II, el comportamiento de los fran-

cos Silvano y Malarico durante la usurpación del primero llama a la conmiseración 

(Amm. XV, 5). 

Nuestro historiador, decíamos, puede tolerar la inclusión de gentes bárbaras en 

los ejércitos romanos. Cosa bien distinta es que la elogie o promueva. Amiano llama 

«aduladores expertos [eruditis adulatoribus]» a quienes aconsejaron que Valente con-

cediera asilo a los godos en 376 (Amm. XXXI, 4, 4). Los reproches contra planteamien-

tos similares alcanzan incluso al emperador Juliano, el héroe de las Res gestae: 

«[*Juliano] nombró cónsul a Mamertino, prefecto del pretorio en el Ilírico, así como a 

Nevita, aunque no hacía mucho había criticado de forma desmesurada a Constantino 

como si hubiera sido él el instigador en esta promoción de los bárbaros a puestos eleva-

dos» (Amm. XXI, 12, 25). «Hubiera debido evitar aquello que criticaba con tanta dure-

za» (Amm. XXI, 10, 8). 

Amiano justifica el exterminio de los bárbaros para salvaguardar la seguridad del 

imperio en dos pasajes de las Res gestae.161 En el verano de 370, los sajones llevaron a 

cabo una correría en Galia, pero fueron derrotados por las tropas de Nanneno y Severo. 

Tras una difícil negociación, obtuvieron la ansiada tregua y el permiso para regresar a 

su patria sin ser hostigados; a cambio, entregaron a los jóvenes en edad militar. Pero los 

romanos, traicionando el pacto, tendieron una emboscada y los aniquilaron (Amm. 

XVIII, 5, 1-6). Amiano aprueba esta degollina como sigue (Amm. XVIII, 5, 7): «Aun-

que, si una persona justa examina atentamente esta situación la considerará pérfida e 

indigna, lo cierto es que, si se analiza el resultado, no consideraría tan indigno el que se 

haya podido finalmente encontrar una ocasión para acabar con esa banda de ladrones». 

Tras aplastar al ejército romano en Adrianópolis, los godos, junto a diversos 

contingentes de hunos y alanos, comenzaron a asolar Tracia (Amm. XXXI, 16, 1-7). 

Ante esta situación desesperada, Julio, oficial de alta graduación, tomó una decisión 

drástica: ordenó reunir a todos los godos que habían sido admitidos por Valente en 376 

                                                           
161 En un tercer pasaje, parece lamentar que el general Frigerido perdonara la vida a los godos y taifalos 
vencidos antes de Adrianópolis (Amm. XXXI, 9, 4): «Este ataque logró terminar con un buen número de 
ellos y los hubieran matado absolutamente a todos sin que quedara siquiera un mensajero que comunicara 
esta noticia si […] Frigerido no se hubiera apiadado de los supervivientes, después de que estos le supli-
caran una y otra vez». A continuación, Amiano censura las costumbres pederásticas de los taifalos que 
acaban de ser perdonados, y los considera un «pueblo repulsivo con costumbres indecentes [gentem tur-
pem ac obscenae uitae]» (Amm. XXXI, 9, 5) [Traducción propia]. 



101 

 

y cuyo paradero todavía se conocía para, por medio de una estratagema, exterminarlos 

de una sola vez. Amiano informa aliviado que la «prudente orden se cumplió sin confu-

sión ni demora alguna [consilio prudenti sine strepito uel mora completo]». Y recuerda, 

sutil, que la cadena de mano era íntegramente romana, «cosa rara en aquella época [rec-

tores, Romanos omnes –quod his temporibus raro contingit]» (Amm. XXXI, 16, 8). 

Amm. XXXI, 16, 8 es el penúltimo pasaje de las Res gestae y, posiblemente, de-

nuncia la política de asimilación que Teodosio I, forzado por las circunstancias, había 

implantado desde el año 382. Para François Paschoud (1967), la actitud de Amiano 

puede explicarse aludiendo a factores diversos como su experiencia militar, sus prejui-

cios de intelectual o, simplemente, la envidia.162 La actitud virulenta de Amiano no es 

un caso aislado.163 Pero sí contrasta con otros pasajes de las Res gestae en los que el 

autor se muestra especialmente mesurado: «Cuando hay que tomar una decisión sobre la 

vida y el espíritu de un hombre, que es parte del mundo y que forma parte del grupo de 

los seres vivos, conviene que se medite mucho» (Amm. XXIX, 2, 18).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

                                                           
162 Desde los tiempos de Varo, los romanos conocían los riesgos funestos de la traición. Amiano, enrolado 
en el ejército desde el año 350, sabía que la integración de los bárbaros en las cadenas de mando podía 
resultar peligrosa: «[*Juliano] puso a Nevita al frente de la caballería, ya que recelaba de Gomorario, 
quien ya había dado muestras en otra época de ser un traidor» (Amm. XXI, 8, 1). La figura de Nevita es 
interesante porque la crítica de Amiano informa sobre sus prejuicios de intelectual: «Como compañero en 
el consulado de Mamertino, [*Juliano] eligió a Nevita, un hombre nada comparable ni en esplendor 
[splendore] ni en utilidad [usu] ni en gloria [gloria] a aquellos a los que Constantino había encomendado 
la más alta de las magistraturas. Todo lo contrario, era rudo, agrestre y, lo que era menos tolerable, cruel 
en el desempeño de su alta magistratura [contra inconsmumatum et subagrestem, et quod minus erat 
ferendum, celsa in potestatem crudelem]» (Amm. XXI, 10, 8). Finalmente, Amiano, hombre culto y pro-
metedor oficial a la altura del año 359, fue relegado al remoto puesto fronterizo de Cercusio por Constan-
cio II tras la pérdida de Amida y la caída en desgracia de Ursicino (Thompson, 1947). No debía de resul-
tarle sencillo conciliar su truncada carrera con la promoción de hombres como Nevita. 
163 Herodiano reconoce que «la vida de un bárbaro [*germano] tenía escasa importancia»  a mediados del 
siglo III (Hdn. VIII, 1, 3) 



102 

 

EL PREJUICIO INHIBIDO : DEFECCIÓN Y COLABORACIÓN  
 

Antes de que la resolución de Julio hubiera llegado a buen puerto, los godos, los hunos 

y los alanos habían sacudido toda Tracia. Pero no estaban solos. «Cada día, se les iba 

uniendo una multitud de su propio pueblo [ex eadem gente multitudo], entre los que se 

encontraban gentes vendidas tiempo atrás por mercaderes, o aquellos que, cuando cru-

zaron por primera vez [*en 376] y estaban muertos de hambre, habían sido intercambia-

dos por un mal vino o por un insignificante pedazo de pan. A estos se les iban sumando 

expertos en buscar minas de oro, y aquellos que no podían soportar la pesada losa de los 

impuestos, siendo recibidos de muy buen grado por todos, ya que fueron de gran utili-

dad mientras recorrían lugares desconocidos. No en vano, les mostraban los almacenes 

secretos de grano y los escondites de las personas».164 

A los godos, que acababan de infligir una terrible derrota a Roma, no sólo se les 

unían esclavos bárbaros, sino ciudadanos romanos de estatus variado, desde militares a 

funcionarios, pasando por trabajadores especializados. En el año 449, Prisco de Panio, 

diplomático e historiador, halló a un comerciante griego que vivía y combatía junto al 

más bárbaro de todos los pueblos: los hunos de Atila (Paschoud, 1967; Thompson, 

1980). 

La colaboración con el bárbaro fue un fenómeno eventual que, generalmente, se 

producía en circunstancias de extremada gravedad y vacío de poder.165 Los primeros 

ejemplos documentados de colaboración masiva con el bárbaro se retrotraen al siglo II 

d. E. El fenómeno se recrudeció a partir del año 354 en la frontera danubiana, y eclo-

sionó a mediados del siglo V, cuando la mitad occidental del imperio se había desmoro-

nado (Thompson, 1980; Chauvot, 1998). 

Los esclavos, de extracción étnica bárbara, junto a elementos empobrecidos de la 

sociedad, eran los primeros en engrosar las filas de los invasores. Los comerciantes con-

formaban un colectivo peculiar que explotaba la inestabilidad de las zonas fronteri-

                                                           
164 Amm. XXXI, 6, 5-6. La perífrasis ‘auri uenarum periti non pauci’ designa el oficio de metallarius, 
hereditario y desempeñado por individuos de estatus libre (Sabbah, 2002, pp. 263-264, n. 440). ‘Recepta-
cula secretiora’ designa los almacenes de grano destinados al aprovisionamiento de las guarniciones 
(Sabbah, 2002, p. 265, n. 441).  
165 El bárbaro era un personaje familiar para la mayor parte de la población, que combatía contra él en los 
ejércitos romanos y saciaba sus pasiones contemplándolo morir en los anfiteatros. Además, en esas mis-
mas circunstancias, existen casos de resistencia enconada al bárbaro. Durante el siglo III, las ciudades de 
Atenas, Tesalónica, Nicópolis y Filopópolis plantaron cara al invasor godo; en el año 363, los habitantes 
de Nísibis se aterran al enterarse de que Joviano había entregado la ciudad al persa como condición para 
firmar la paz (Chauvot, 1998).  



103 

 

zas.166 Su actividad estremece por sencilla y desaprensiva: una vez los bárbaros habían 

saqueado las provincias limítrofes, adquirían el botín de guerra—romanos apresados, 

joyas, tejidos— y lo revendían a compradores en el imperio. Era habitual, además, que 

los mercaderes acompañaran a los bárbaros para asesorarlos en sus pillerías sobre el 

territorio romano: cuanto mayor fuera el botín saqueado, más jugosas serían las ganan-

cias. La legislación imperial intentó atajar estas prácticas sin demasiado éxito (Thomp-

son, 1980; Lenski, en Mathisen y Shanzer, 2011). 

Otros colectivos colaboraban porque no tenían más remedio si deseaban conser-

var la vida: tal era el caso de los prisioneros, para quienes llegaron a emitirse amnistías. 

Pero la legislación imperial era consciente de que algunos ciudadanos colaboraban con 

el bárbaro por libre voluntad  y que, al ser descubiertos, declaraban haber sido captura-

dos. Estos «presuntos prisioneros» (Thompson, 1980, p. 78) debían someterse a una 

investigación para poder recuperar sus propiedades en suelo romano, según establecía 

una ley promulgada el año 366 (Thompson, 1980). 

Algunas ciudades, finalmente, abrieron sus puertas a los bárbaros sin ofrecer re-

sistencia. Los habitantes de Neocesarea del Ponto sentaron precedente en el siglo II. 

Hacia el año 378, Nicópolis se rindió a los godos sin derramar una gota de sangre 

(Chauvot, 1998). En el año 414, la ciudad de Bazas, al sur de Galia, estuvo a punto de 

ser entregada a los alanos por una parte de sus moradores y, en torno al mismo año, 

Burdeos se rindió a Ataúlfo (Thompson, 1980). 

Hasta aquí lo que podríamos considerar ejemplos de defección civil al bárbaro. 

No obstante, existió también una defección tipificada como delito en la jurisdicción 

militar: la deserción. Los compendios jurídicos distinguieron entre el delito militar del 

retardo y el de la deserción.167 Al igual que la defección civil, la deserción se producía 

en circunstancias muy precisas que solían colocar al desertor entre la vida o la muerte. 

Inherente a la propia existencia de un ejército, la deserción aumentó exponencialmente 

desde el siglo II d. E. conforme la situación de Roma se agravó. Prueba de ello son las 

diecinueve leyes promulgadas entre abril de 363 y el año 412 con objeto de paliar la 

sangría de desertores (Vallejo Girvés, 1996). 
                                                           
166 El municipio de Batnas, en Osroena, rebosaba «de ricos mercaderes al aproximarse el mes de septiem-
bre, en el que celebra anualmente sus fiestas, congrega para las ferias una gran multitud de gentes de todo 
pelaje dispuesta a comprar las mercancías procedentes de la India y de los seres y otros muchos suelen 
llegar por tierra y por mar» (Amm. XIV, 3, 3). 
167 Modestino, en De poenis IV, precisa: «Emansor est qui diu uagatus ad castra regreditur. Desertor est 
qui per prolixum tempus uagatus reducitur» (Perea Yébenes, 2003, p. 116, n. 4). La deserción tampoco 
era equiparable a la incoparecencia ante el oficial reclutador ni al abandono del puesto o de las insignias 
militares (Vallejo Girvés, 1996). 



104 

 

Estos transmitían a los bárbaros conocimientos en materia de poliorcética e in-

geniería naval.168 Los desertores también podían reconvertirse en bandidos y, en ocasio-

nes, contaban con la ayuda de los llamados occultatores, quienes, a su vez, podían cobi-

jarlos junto a esclavos fugados y colonos, pero también reducirlos a condición servil. Si 

el occultator era de condición humilde, se le condenaba a trabajos forzados en las mi-

nas; si de estatus elevado, a la confiscación de la mitad de su patrimonio (Gagé, 1971; 

Vallejo Girvés, 1996). 

Las fuentes literarias emplean una extensa gamas de términos para designar la 

deserción: confugere, perfugare, perfugere, transfugare, transire… (Vallejo Girvés, 

1996). Amiano suele utilizar desertor, perfuga, transfuga y derivados.169 Desde mi pun-

to de vista, ‘transfuga’ debe entenderse en un sentido amplio como sinónimo del cola-

borador que ha cometido defección civil o militar, mientras que ‘perfuga’ posee un va-

lor más restrictivo, próximo al de la deserción.170 Sea como fuere, lo verdaderamente 

importante es que la colaboración con el bárbaro, si atendemos al testimonio de Amia-

no, fue un fenómeno que recorría todos los estratos de la sociedad romana con indepen-

dencia del estatus, la procedencia geográfica o el credo religioso. 

Desde finales del siglo III, los controles aduaneros que regulaban el flujo comer-

cial entre los imperios romano y persa se habían instalado en la ciudad Nísibe (Sabbah, 

1970, p. 196, n. 165). Seguramente gracias a ello, Antonino, un «terrateniente» [posses-

                                                           
168 En torno al año 194 d. E., las legiones derrotadas de Níger desertaron a Partia: «Pero a los soldados 
futigitvos, cuando se enteró [*Septimio Severo] de que estaban cruzando el Tigris pasándose a los bárba-
ros por el temor que les inspiraba, les concedió la amnistía. Sin embargo, no pudo recuperarlos a todos, 
pues buena parte de ellos ya estaba en territorio extranjero. Ésta fue la principal causa de que las tropas de 
estos bárbaros de allende el Tigris fueran a partir de entonces más diestras en combates cuerpo a cuerpo 
contra los romanos. Pues antes sólo sabían combatir a caballo con el arco, no se protegían con armamento 
completo ni se valían de jabalinas ni de espadas en los combates, sino que iban pertrechados de una forma 
ligera y con ropas cómodas. De esta forma, casi siempre combatían huyendo y disparando hacia atrás. 
Pero los soldados fugitivos, muchos de los cuales eran artesanos, al elegir la vida con los bárbaros, les 
enseñaron no sólo a usar las armas sino también a fabricarlas» (Hdn. III, 4, 7-8). En el año 419, el obispo 
de Quersoneso Asclepíades solicitó al emperador la liberación de varios individuos acusados de transmitir 
al bárbaro conocimientos en materia de ingeniería naval. El emperador claudicó, pero dispuso pena de 
muerte para todos los casos que se produjeran a partir de entonces (Thompson, 1980). 
169 Amm. XVI, 4, 1: perfugis; XVI, 12, 2: perfuga; XVI, 12, 21: perfuga; XVII, 1, 8: perfugae; XVIII, 5, 
1-3: fugam ad Persas; XVIII, 6, 16: profugus; XVIII, 10, 1: perfugarum; XIX, 5, 5: transfuga; XIX, 9, 7: 
perfugae; XX, 4, 1: perfugae; XXI, 6, 8: desseuisent ad Persam; XXI, 7, 7: perfugae; XXI, 13, 14: trans-
fugae; XXV, 5, 8: discessit ad Persas; XXV, 6, 6: transfugis; XXV, 7, 1: perfugarum; XXVI, 7, 14: de-
sertorumque plebe promiscua; XXVII, 8, 9: transfugarum; XXVII, 8, 10: desertores; XXVII, 10, 4: ad 
Romanum transtulit; XXVII, 12, 5: perfugas; XXIX, 5, 31: desertoribus; XXX, 7, 4: deseruerat; XXXI, 
7, 7: transfugarum; XXXI, 15, 2: per proditores et transfugas; XXXI, 15, 8: defecerant; XXXI, 16, 1: 
perfugis. 
170 ‘Perfuga’ y ‘ transfuga’ no son siempre desertores «from the enemy» que colaboran con Roma como 
propone Austin (1979, p. 132). 



105 

 

sorem], se había convertido también en «comerciante acaudalado [mercatore opulento]» 

(Amm. XVIII, 5, 1-3). Cuando los mercaderes fueron gravados con idénticas obligacio-

nes que los decuriones, Antonino alcanzó el puesto de rationarius del gobernador mili-

tar de Mesopotamia y entró en el cuerpo de los protectores domestici (Sabbah, 1970, p. 

196, n. 165). A la altura de 359, Antonino, atenazado por deudas y litigios, cruzó el río 

Eúfrates y se unió a los persas en compañía de su esposa, hijos y allegados, no sin antes 

haber recabado abundante información estratégica y confidencial que puso a disposición 

del enemigo en plena guerra (Amm. XVIII, 5, 2-3 y 6). 

El ataque de los persas sorpendió a Amiano, que debió escapar velozmente a 

lomos de su montura. «Libres de este peligro, cuando llegamos a un lugar boscoso con 

plantaciones de viñas y árboles frutales […] sólo encontramos a un soldado escondido 

en un refugio apartado, puesto que todos sus habitantes habían huido» (Amm. XVIII, 6, 

16). El soldado, perteneciente a un escuadrón de caballería, había nacido en París. Te-

mió el castigo por una fechoría cometida, se pasó a los persas, tomó esposa y engendró 

hijos. «Fue ejecutado [occiditur]» por desempeñar labores de espionaje (Amm. XVIII, 

6, 16). 

Los persas cobraron sus primeros trofeos al capturar Amida y Singara; pero no 

se detuvieron allí, sino que asediaron Bezabde. Durante el cerco, tras horribles pérdidas 

por ambos bandos, el obispo cristiano abandonó la ciudad para parlamentar con Sapor y 

convencerlo de que levantara el sitio. De vuelta a la ciudad, un rumor aseguraba que, en 

realidad, el obispo había informado al rey persa sobre los puntos débiles del recinto. 

«La sospecha pareció fundada [uerisimile uisum est]» (Amm. XX, 7, 9); la ciudad cayó 

en 360. 

Trece años más tarde, en 373, un caminante anónimo que transitaba por la ribera 

del Eúfrates divisó una colina tomada por soldados. Temeroso, para evitarlos, se internó 

por un sendero casi oculto, frondoso de árboles y arbustos. De repente, topó con una 

comitiva de armenios, entre los que se contaba Papa, rey a quien Valente había intenta-

do asesinar traicioneramente (Amm. XXX, 1, 13-14). «El propio rey, acompañado por 

los suyos, fue conducido de vuelta por el caminante, que les llevó por el mismo sendero 

que él había hecho antes» (Amm. XXX, 1, 15). 

Entre los años 359 y 373, un individuo de alto estatus, un soldado galo de caba-

llería, un obispo y un caminante anónimo prestaron ayuda al bárbaro en la frontera 



106 

 

oriental del imperio. Ejemplos análogos surcan las Res gestae de principio a fin.171 El 

relato de Amiano es valioso no porque narre sucesos que acontecieran realmente, sino 

porque el caminante, el obispo, el galo y el comerciante pueden tenerse por colaborado-

res potenciales que, en circunstancias extremas, inhiben sus prejuicios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
171 Amm. XIV, 3, 4: varios soldados persas pendientes de castigo son admitidos por los romanos [admis-
si… ad praesidia Romana]; XVI, 4, 1: desertores romanos [perfugis] informan a los alamanes de la debi-
lidad de Juliano; XVI, 12, 2: un escutario desertor [perfuga] transmite información a los alamanes antes 
de la batalla de Estrasburgo; XVI, 12, 21: los romanos interrogan a un desertor [perfuga] alamán; XVII, 
1, 8: Juliano obtiene información de un desertor [perfugae] alamán; XVIII, 6, 20: Joviniano, rehén persa 
de los romanos, colabora con ellos en secreto; XVIII, 10, 1: varios desertores [perfugarum] informan a 
Sapor sobre las riquezas de Reman y Busan; XIX, 5, 5: un colaborador [transfuga] guía a setenta arqueros 
persas; XIX, 9: Craugasio, un nisibeno, se pasa al bando persa tal y como había hecho Antonino; XX, 4, 
1: desertores [perfugae] persas informan a Constancio II; XXI, 7, 7: Constancio II obtiene información de 
exploradores y desertores persas [perfugae]; XXI, 13, 4: exploradores y colaboradores [transfugae] 
transmiten informaciones contradictorias a Constancio II —¿acciones de contrainformación?; XXV, 5, 8: 
el portaestandarte de los Jovianos, cuerpo de elite, deserta al persa [discessit ad Persas] tras la derrota del 
año 363; XXV, 6, 6: los persas escuchan el rumor sobre la muerte de Juliano merced a unos colaborado-
res [transfugis]; exploradores y desertores [perfugarum] informan a Sapor de los movimientos romanos 
tras 363; XXVI, 7, 14: el usurpador Procopio se gana el apoyo de un grupo de desertores [desertorum-
que]; XXVII, 8, 9: Teodosio extrae información de cautivos y colaboradores [transfugarum]; XXVII, 8, 
10: Teodosio convoca a los desertores [desertores]; XXVII, 12, 5: Cibaces y Arrabannes, desertores [per-
fugas], traicionan a Sapor; XXIX, 5, 31: Teodosio quema y mutila a unos desertores [desertoribus]; XXX, 
6, 6: trabajadores e individuos con información confidencial colaboran con los godos; XXXI, 7, 4: las 
cohortes de Richomeres, diezmadas por las deserciones [deseruerat]; XXXI, 7, 7: los godos reciben in-
formación de colaboradores [transfugarum]; XXXI, 10, 20: Graciano castiga a un escudero traidor [prodi-
tore] —se reclutaban entre los miembros de las escuelas palatinas (Sabbah, 2002, p. 274, n. 490); XXXI, 
15, 2: los godos conocen el paradero del tesoro imperial y del alto mando gracias a la información de 
traidores y colaboradores [per proditores et transfugas]; XXXI, 15, 8: los godos convencen a varios guar-
dias candidatos que habían desertado [defecerant] para que incendien Adrianópolis; XXXI, 16, 1: godos, 
hunos y alanos obtienen información a través de desertores [perfugis]. 



107 

 

¿QUÉ TIPO DE PREJUICIO ? CONCLUSIONES FINALES  
 

La plebe romana clamaba para «echar a todos los extranjeros» y solventar así la carestía 

de alimentos en el Circo Máximo (Amm. XXVIII, 4, 32). Esa misma plebe saciaba su 

sed de sangre contemplando la muerte violenta de bárbaros en el Coliseo, donde se cal-

cula que unas doscientas mil personas perdieron la vida (Heather, 2006). Lejos de la 

Ciudad, junto al río Mosa, los soldados hambrientos y ateridos de frío insultaban a Ju-

liano llamándolo «asiático y grieguecillo» (Amm. XVII, 9, 3). El prejuicio, innato al ser 

humano, salpicó por igual a todas las capas de la sociedad romana pese a que pudiera 

ser inhibido en ocasiones de excepción. Ahora bien, la racionalización del prejuicio de-

bió de seguir unos cauces propios para la inmensa mayoría de la población, cuyos refe-

rentes culturales se edificaban sobre la tradición oral y la propia experiencia. 

Para Amiano Marcelino, en cambio, ese mismo prejuicio también era racionali-

zado a través de la lectura y la erudición. Amiano construyó una noción cultural de la 

barbarie que prestaba especial importancia al aspecto físico de los pueblos y situaba en 

el puesto más elevado de la escala a los hunos. El bárbaro era un ser irracional, violento 

e inferior cuyo exterminio podía ser plenamente recomendable para preservar el orden y 

la paz romana. La animalización, la caracterización por medio de un campo semántico 

bien definido y la estereotipación ayudaban a justificar la inferioridad del bárbaro y, 

llegado el caso, su aniquilación. Por el momento, no parece aconsejable asegurar que 

Amiano reservara un papel protagonista a la teoría del determinismo ambiental en su 

noción de barbarie. 

A la vista de estas conclusiones, la siguiente tarea es poner el nombre más preci-

so a los prejuicios de Amiano, sabiendo que la simple denominación es ya una deforma-

ción de la realidad histórica. ‘Racismo’ no es sólo un término totalmente anacrónico 

para el Mundo Antiguo sino también incorrecto porque, entre otras cosas, ignora que el 

campo semántico de la barbarie se aplicó a otros sujetos de alteridad como los tiranos o 

la plebe a la manera de un «manto reversible».  

‘Heterofobia’ es un término acuñado por el filósofo Zygmunt Bauman, quien lo 

define como «angustia que provoca la sensación de no controlar una situación» (2008, 

p. 89). Ese «miedo al Otro» es un fenómeno corriente en todas las épocas históricas, y 

bien podría designar el prejuicio amianeo hacia Valentiniano I, Valente y las masas; 

podría, incluso, designar el prejuicio de Amiano hacia los bárbaros. Pero aún es posible 

precisar más. 



108 

 

‘Xenofobia’ sería un término acertadísimo de no ser por la existencia del sustan-

tivo griego ‘ξένος’, cuyo significado de «huésped» puede inducir al error. Por todo ello, 

propongo la utilización del término «barbarofobia» para designar el prejuicio de Amia-

no Marcelino hacia el bárbaro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 

 

BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA  

 

i) Fuentes antiguas 

 
AMIANO MARCELINO. Ammiani Marcellini quae supersunt. Edición de A. Wagner y C. G. A. Erfurdt, 

1808. Lipsiae, Weidmannia. Tres volúmenes.  
—. Historias I. Libros XIV-XIX. Edición de C. Castillo García, C. Alonso del Real Montes y Á. Sánchez-

Ostiz Gutiérrez, 2010. Madrid, Gredos.  
—. Historia. Edición de Mª. L. Harto Trujillo, 2002. Madrid, Akal.  
—. Histoire. Livres XIV-XVI. Edición de É. Galletier y J. Fontaine, 1978. Paris, Les Belles Lettres.  
—. Histoire. Livres XVII-XIX. Edición de G. Sabbah, 1970. Paris, Les Belles Lettres.  
—. Histoire. Livres XXIII-XXV. Edición de J. Fontaine, 1987. Paris, Les Belles Lettres. Dos tomos.  
―. Histoire. Livres XXVI-XXVIII. Edición de M. A. Marié, 1984. Paris, Les Belles Lettres.  
―. Histoire. Livres XXIX-XXXI. Edición de G. Sabbah, 2002. Paris, Les Belles Lettres.  
ARISTÓFANES. L’Assamblée des femmes – Ploutos. Edición de V. Coulon y H. van Daele, 1963. Paris, 

Les Belles Lettres.  
—. Les Acharniens – Les cavaliers – Les nuées. Edición de V. Coulon y H. van Daele, 1967. Paris, Les 

Belles Lettres.  
ARISTÓTELES. Aristotelis Politica. Edición de O. Immisch, 1909. Lipsiae, Teubneri.  
—. Ética a Nicómaco. Edición bilingüe de M. Araujo y J. Marías, 1970. Madrid, Centro de Estudios Polí-

ticos y Constitucionales. 
—. Política. Edición de M. García Valdés, 1994. Madrid, Gredos. 
AA.  VV. Antología palatina. Edición de M. Fernández Galiano. Madrid, Gredos, 1978. Dos tomos.  
AA.  VV. De Tales a Demócrito. Fragmentos presocráticos. Edición de A. Bernabé, 1995. Barcelona, 

Círculo de Lectores. 
CICERÓN. Cicerón. Discursos contra Marco Antonio o Filípicas. Edición de J. C. Martín, 2001. Madrid, 

Cátedra. 
―. Discours. Philippiques I-IV. Edición de A. Boulanger y P. Wuilleumier, 2002. Paris, Les Belles Let-

tres. 
―. Discours. Philippiques V-XIV. Edición de P. Wuilleumier, 2002. Paris, Les Belles Lettres. 
―. Discursos VI. Filípicas. Edición de M. J. Muñoz Jiménez, 2006. Madrid, Gredos.  
HERODIANO. Herodian in two volumes. Edición de C. R. Whittaker, 1969. Oxford, Loeb. 
—. Historia del imperio romano después de Marco Aurelio. Edición de J. J. Torres Esbarranch, 1985. 

Madrid, Gredos. 
HERÓDOTO. Historia. Edición de C. Schrader, 2006. Madrid, Gredos. Cinco tomos.  
HIPÓCRATES. Tratados hipocráticos. Edición de Mª. D. Lara Nava (et al.), 2000. Madrid, Gredos.  
—. Œuvres complètes. Airs – Eaux – Lieux. Edición de J. Jouanna, 2003. Paris, Les Belles Lettres.  
HOMERO. Ilíada. Edición de L. Segalá Estalella, 1972. Barcelona, Juventud. 
—. Odisea. Edición de L. Segalá Estalella, 1981. Barcelona, Bruguera 
JENOFONTE – PSEUDO-JENOFONTE. Obras socráticas – La república de los atenienses. Edición de O. 

Guntiñas Tuñón, 1984. Madrid, Gredos.  
PLATÓN. La República. Edición bilingüe de J. M. Pabón y M. Fernández-Galiano, 1997. Madrid, Centro 

de Estudios Políticos y Constitucionales.  
—. Las Leyes. Edición bilingüe de J. M. Pabón y M. Fernández-Galiano, 1999. Madrid, Centro de Estu-

dios Políticos y Constitucionales.   
PSEUDO-ARISTÓTELES – ANÓNIMO. Fisiognomía — Fisiólogo. Edición de T. Martínez Manzano y C. 

Calvo Delcán, 1999. Madrid, Gredos. 
TÁCITO. Anales. Edición de J. L. Moralejo, 1984. Madrid, Gredos. Dos volúmenes. 



110 

 

TUCÍDIDES. Historia de las guerras del Peloponeso. Edición de J. J. Torres Esbarranch, 1990. Madrid, 
Gredos. Cuatro volúmenes. 

 

ii) Bibliografía secundaria 
 
AGUIRRE ROJAS, C. A., 2002. Antimanual del mal historiador o cómo hacer una buena historia crítica. 

México, Ediciones La Vasija. 
AJA SÁNCHEZ, J. R., 1998. Tumultus et urbanae seditiones: sus causas. Un estudio sobre los conflictos 

económicos, religiosos y sociales en las ciudades tardorromanas (S. IV). Santander, Universidad 
de Cantabria. 

ALFÖLDY, G., 2012. Nueva historia social de Roma. Sevilla, Universidad de Sevilla.  
ALVAR , J., 1994. Escenografía para una recepción divina: la introducción de Cibeles en Roma. DHA, 20, 

1, pp. 149-169. 
AMPOLO, C., 1996. Tra Greci e tra ‘barbari’ e Greci: Cronache di massacri e tipologia dell’eccidio nel 

mondo ellenico. QS, 44, pp. 5-28. 
ANDRÉS RUPÉREZ, M. T., 2010. Identificando la identidad en la prehistoria, por la Prehistoria. Salduie, 10, 

pp. 13-43. 

ANTONETTI, C., 1987. AGRAIOI et AGRIOI. Montagnards et bergers: un prototype diachronique de sau-

vagerie. DHA, 13, pp. 199-236. 

AUBERT, J. J., 1999. Du noir en noir et blanc: éloge de la dispersion. MH, 56, 3, pp. 159-182. 
AUERBACH, E., 1983. La prisión de Petrus Volvomeres. Mimesis. La representación de la realidad en la 

literatura occidental. México, Fondo de Cultura Económica, pp. 55-78. 
AUGÉ, CH., 1994. Sandas. LIMC VII1. Zürich-München, Artemis, pp. 662-665. 
AUJAC, G., 1966. Strabon et la science de son temps: les sciences du monde. Paris, Les Belles Lettres.  
AUSTIN, N. J. E., 1979. Ammianus on Warfare. An Investigation into Ammianus’ Military Knowledge. 

Bruxelles, Latomus. 
AA.  VV., 1972. Actes du Colloque 1971 sur l’esclavage. Paris, Les Belles Lettres.  
BABELON, E. y BLANCHET, J. A., 1895. Catalogue des bronzes antiques de la Bibliothèque Nationale [en 

línea]. Disponible en: 
<https://archive.org/stream/cataloguedesbron00bibluoft#page/n1/mode/2up>.Última consulta: 
07/01/2015. 

BACKHAUS, W., 1976. Der Hellenen-Barbaren-Gegensatz und die Hippokratische Schrift Περὶ ἀέρων 
ὑδάτων τόπων. Historia, 25, 2, pp. 170-185.  

BACK, L. y SOLOMOS, J. (eds.), 2001. Theories of Race and Racism: A Reader. London-New York, 
Routledge. 

BADIAN , E., 1968. Roman imperialism in the late Republic. Oxford, Basil Blackwell. 
BALSDON, J. P. V. D, 1940. T. J. HAARFOFF, The Stranger at the Gate. London, New York and Toronto: 

Longmans, Green and Co., 1938. Pp. xii + 354. 12 $. 6 d. JRS, 30, pp. 219-220. 
—, 1979. Romans & Aliens. London, Duckworth. 
BARLOW, J., 2004. The emergence of identity/alterity in Late Roman ideology. Historia, 53, 4, pp. 501-

502. 

BARNES, T. D., 1998. Ammianus Marcellinus and the Representation of Historical Reality. Ithaca-

London, Cornell University Press. 

BATTEGAZZORE, A. M., 1995. La dicotomia greci-barbari nella Grecia classica: riflessioni su cause ed 
effetti di una visione etnocentrica. Sandalion [en línea], 18, pp. 5-34. Disponible en: 
<http://eprints.uniss.it/4606/1/Battegazzore_A_Dicotomia_Greci_Barbari_nella.pdf>. Última 
consulta: 10/01/2015. 

BAUMAN , Z., 2008. Modernidad y holocausto. Madrid, Sequitur. 



111 

 

BERMEJO BARRERA, J. C., 2003. La arqueología de la identidad: una vieja filosofía de la historia. A 

propósito del libro de Almudena Hernando Arqueología de la identidad, Madrid, Akal, 2002. 

Gallaecia, 22, pp. 555-560. 

BODÉÜS, R., 1982. Le philosophie et la cité. Recherches sur les rapports entre morale et politique dans la 

pensée d’Aristote. París, Les Belles Lettres.  
BEAZLEY, J. D., 1968. ARV II. Oxford, Clarendon Press. 
BENEDICT, R., 1941. Raza: Ciencia y Política. México, Fondo de Cultura Económica. 
BERNAL, M., 1993. Atenea negra : las raíces afroasiáticas de la civilización clásica. Vol. I, La invención 

de la antigua Grecia, 1785-1985. Barcelona, Crítica. 
BICKNELL, P. J., 1982. Herodotos 5.68 and the Racial Policy of Klesithenes of Sikyon. Greek, Roman & 

Byzantine Studies [en línea] 23, pp. 193-201. Disponible en 
<file:///C:/Users/USUARIO/Downloads/6151-15025-1-PB.pdf>. Última consulta: 23/12/2014. 

BIZUMIC , B., 2014. Who Coined the Concept of Ethnocentrism? A Brief Report. Journal of Social and 

Political Psychology, 2, 1, pp. 3-10. 
BLÁZQUEZ, J. M., 1971. La Iberia de Estrabón. Hispania Antiqua, 1, pp. 11-94. 
BLOCKLEY, R. C., 1975. Ammianus Marcellinus. A Study of His Historiography and Political Thought. 

Bruxelles, Latomus. 
—, 1977. Ammianus Marcellinus and the Battle of Strasburg: Art and Analysis in the History. Phoenix, 

31, 3, pp. 218-231. 
—, 1988. Ammianus Marcellinus and the Persian Invasion of AD 359. Phoenix, 42, 3, pp. 244-260. 
BOARDMAN, J., 1991. Arte helenístico. El arte griego. Madrid, Destino, pp. 171-222. 
BOVON, A., 1964. 8-. Grecs et Barbares (Fondation Hardt. Entretiens sur l’Antiquité classique, tome 

VIII). In-8º, IX-259 p. Vandœuvres-Genève, 1961. Prix, F. s. 28; F. 32. Revue des Études Grec-

ques, 77, pp. 303-304. 
BRADLEY, K. R., 2000. Animalizing the Slave: the Truth of the Fiction. JRS, 90, pp. 110-125.  
BRAUND, D. C., 1984. Rome and the Friendly King. The Character of the Client Kingship. London, 

Croom Helm.  
BRUNT, P. A., 1966. The Roman Mob. P&Pt, 35, 4, pp. 3-27. 
—, 1982. Nobilitas and Novitas. JRS, 72, pp. 1-17. 
BUGNER, L. (coord.), 1976. The image of the black in western art I y II . Cambridge-London, Harvard 

University Press. 
BURKE, B. CH., 1991. Cicero the champion of uirtus. Ann Arbor, UMI. Tesis doctoral. 
BURKE, P., 2001. Visto y no visto. El uso de la imagen como documento histórico. Barcelona, Crítica. 
BURNS, T. S., 1973. The Battle of Adrianople: A Reconsideration. Historia, 22, 1, pp. 336-345. 
BURSTEIN, S. M., 1996. The Debate over Black Athena. Scholia, 5, pp. 3-16. 
BUSCHOR, E., 1971. Greek Vase-Painting. Chicago, Aegean Press.  
BYL, S., 1991. La physionomie du Περὶ ἀέρων, ὑδάτων, τόπων dans le Parisinus Lat. 7027. G. Sabbah 

(ed.), Le latin médical. La constitution d’un langage scientifique. Saint-Étienne, Université de 
Saint-Étienne, pp. 53-62. 

CABRERA, M. Á. (ed.), 2006. Dossier. Más allá de la historia social. Ayer, 62, 2, pp. 9-192. 
CALLU , 1982. Le jardin des supplices au Bas Empire. Du châtiment dans la cité. Supplices corporels et 

peine de mort dans le monde antique. Rome, École Français de Rome, pp. 313-359. 
CAMERON, A., 1998. Black and White: a Note on Ancient Nicknames. American Journal of Philology, 

119, 1, pp. 113-117. 
CAMUS, P. M., 1967. Ammien Marcellin. Témoin des courants culturels et religieux a la fin du IVe siècle. 

Paris, Les Belles Lettres. 
CAMUS, P., 1979. L’esclave en tant qu’ΟΡΓΑΝΟΝ chez Aristote. Schiavitù, manomissione e classi di-

pendenti nel mondo antico. Roma, L’Erma di Bretschneider, pp. 99-104. 
CARO BAROJA, J., 1988. Historia de la fisiognómica. El Rostro y el Carácter. Madrid, Istmo.  



112 

 

CASANOVA, J., 1987. Revoluciones sin revolucionarios: Theda Skocpol y su análisis histórico comparati-
vo. Zona Abierta, 41-42, pp. 81-101. 

CASTILLO, C., 2006. Emperadores del pasado en las Res gestae de Ammianus Marcellinus. A. V IGOURT 

ET AL. (eds.), Pouvoir et religion dans le monde romain. Paris, Presses de l’Université Paris-
Sorbonne, pp. 173-181. 

—, 2007. Amiano Marcelino, un hombre entre dos mundos: la impronta de Cicerón en las Res gestae. A. 
SÁNCHEZ-OSTIZ, J. B. TORRES GUERRA y R. MARTÍNEZ (eds.), De Grecia a Roma y de Roma a 

Grecia. Un camino de ida y vuelta. Pamplona, EUNSA, pp. 239-249. 
CASTRIOTA, D., 2005. Feminizing the barbarian and barbarizing the feminine. Amazons, Trojans and 

Persians in the Stoa Poikile. J. M. BARRINGER y J. M. HURWIT (eds.), Periklean Athens and its 

Legacy: Problems and Perspectives [en línea]. Austin, University of Texas Press, pp. 89-102. 
Disponible en <http://arthistory.wisc.edu/ah301/Castiota,_Feminizing_the_Barbarian.pdf>. 
Última consulta: 10/01/2015. 

CAVARZERE, A., 2002. Oratoria a Roma. Storia di un genere pragmatico. Roma, Carocci. 
CHAMPION, C. B. (ed.), 2004. Roman Imperialism. Readings and sources. Oxford, Blackwell. 
CHASTAGNOL, A., 1950. Un scandale du vin à Rome sous le Bas-Empire: l’affaire du préfet Orfitus. An-

nales, 5, 2, pp. 161-183. 
—, 1970. L’évolution de l’ordre sénatorial aux IIIe et IVe siècles de notre ère. RH, 244, pp. 305-314. 
CHAUVOT, A., 1998. Opinions romaines face aux barbares au IVe siècle AP. J.-C. Paris, De Boccard. 
—, 2010. Figure du cercle et répresentation des Goths. Ktèma, 35, pp. 231-241. 
CLARKE, K., 1997. In Search of the Author of Strabo’s Geography. Journal of Roman Studies, 87, pp. 92-

110. 
—, 1999. Between Geography and History. Hellenistic Constructions of the Roman World. Oxford, Cla-

rendon Press. 
CICEK, E., 1989. L’image de l’autre et les mentalités romaines du Ier au IVe siecle de notre ere. Latomus, 

48, 2, pp. 360-371. 
CONDUCHÉ, D., 1965. Ammien Marcellin et la mort de Julien. Latomus, 24, 2, pp. 359-380. 
COPLESTON, F., 2007. La filosofía postaristotélica. Historia de la filosofía I: Grecia y Roma. Barcelona, 

Ariel, pp. 379-492. 
CORBEILL, A., 1996. Controlling Laughter: Political Humor in the Late Roman Republic. Princeton, 

Princeton University Press. 
CORNELL, T. J., 1999. Los orígenes de Roma c. 1000-264 a. C. Italia y Roma de la Edad del Bronce a las 

guerras púnicas. Barcelona, Crítica. 
CRUMP, G. A., 1975. Ammianus Marcellinus as a military historian. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag. 
CRUZ ANDREOTTI, G. (coord.), 1999. Estrabón e Iberia: nuevas perspectivas de estudio. Málaga, Univer-

sidad de Málaga. 
CRUZ ANDREOTTI, G., LE ROUX, P. y MORET, P. (eds.), 2006. La invención de una geografía de la Penín-

sula Ibérica II. La época imperial. Málaga-Madrid, Diputación de Málaga-Casa de Velázquez. 
CUNY-LE CALLET, B., 2005. Rome et ses monstres. Grenoble, Jérôme Millon. 
DAUGE, Y. A., 1981. Le Barbare. Recherches sur la conception romaine de la barbarie et de la civilisa-

tion. Bruxelles, Latomus. 
DEE, J. H., 2003. Black Odysseus, White Caesar: When Did “White People” Become “White”. JC, 99, 2, 

pp. 157-167. 
—, 2004. Benjamin Isaac, The Invention of Racism in Classical Antiquity. Princeton: Princeton Univer-

sity Press, 2004.  Pp. xiv, 563. ISBN 0-691-11691-1. $45.00. Bryn Mawr Classical Review [en 
línea]. Disponible en: <http://bmcr.brynmawr.edu/2004/2004-06-49.html> Última consulta: 
24/12/2014. 

DE JONGE, P., 1948. Scarcity of Corn and Cornprices in Ammianus Marcellinus. Mnemosyne, 1, 3, pp. 
238-245. 

DELACAMPAGNE, CH., 1983. L’invention du racisme. Antiquité et Moyen-Age. Paris, Fayard.  



113 

 

DE LEY, H., 1980. Pangenesis versus Panspermia. Democritean Notes on Aristotle’s Generation of Ani-

mals. Hermes, 108, 2, pp. 129-153. 
DEL REAL, C. A., 1972. Esperando a los bárbaros. Madrid, Austral. 
DE ROMILLY , J., 1993. Les barbares dans la pensée de la Grèce classique. Phoenix, 47, 4, pp. 283-292.  
DEMANDT, A., 1986. GENERALISSIMOS OF THE WESTERN ROMAN EMPIRE. By JOHN M ICHAEL O’FLYNN . 

Edmonton: University of Alberta Press. 1983. Pp. xv, 238. Phoenix, 40, 1, pp. 115-118. 
DEN BOEFT, J., DEN HENGST, D. y TEITLER, H. C., 1992. Cognitio Gestorum. The Historiographic Art of 

Ammianus Marcellinus. Amsterdam, Royal Netherlands Academy of Arts and Sciences.  
DEN BOEFT, J. ET AL. (eds.), 2007. Ammianus after Julian. The reign of Valentinian and Valens in books 

26-31 of the Res gestae. Leiden-Boston, Brill. 
DEN HENGST, D., 2013. Wiebke Vergin: Das Imperium Romanum und Seine Gegenwelten. Sehepunkte 

[en línea]. Disponible en: <http://www.sehepunkte.de/2013/09/23006.html>. Última consulta: 
22/05/2015. 

DIKÖTTER, F., 1998. Race Culture: Recent Perspectives on the History of Eugenics.The American Histor-

ical Review, 103, 2, pp. 467-478. 
DRIJVERS, J. W. y HUNT, D. (eds.), 1999. The Late Roman World and Its Historian. Interpreting Ammia-

nus Marcellinus. London-New York, Routledge.  
DRIJVERS, J. W., 2012. Decline of political culture: Ammianus Marcellinus’ Characterization of the reigns 

of Valentinian and Valens. D. BRAKKE, D. DELIYANNIS  y E. WATTS, Shifting Cultural Frontiers 

in Late Antiquity. Farnham, pp. 85-97. 
DROYSEN, J. G., 1983. Histórica. Lecciones sobre la Enciclopedia y metodología de la historia. Barcelo-

na, Alfa.  
DUBUISSON, M., 2001. Barbares et barbarie dans le monde gréco-romain: du concept au slogan. 

L’Antiquité classique, 70, pp. 1-16. 
DUCH, LL. y CHILLÓN , A. La agonía de la posmodernidad. El País [en línea], 25 de febrero de 2012. Dis-

ponible en: <http://elpais.com/elpais/2012/02/07/opinion/1328616099_621222.html>. Última 

consulta: 25/02/2012. 

DUCREY, P., 1968. Le traitement des prisonniers de guerre dans la Grèce antique des origines à la con-

quête romaine. Paris, De Boccard. 
DUECK, D., 1999. The Date and Method of Composition of Strabo’s ‘Geography’. Hermes, 127, 4, pp. 

467-478.  
—, 2000. Strabo of Amasia. A Greek Man of Letters in Augustan Rome. London-New York, Routledge. 
DUMINIL , M. P., 1983. Physiologie des vaisseaux. Le sang, les vaisseaux, le cœur dans la collection hip-

pocratique. Anatomie et physiologie. Paris, Les Belles Lettres, pp. 135-291. 
DUNKLE, J. R., 1967. The Greek Tyrant and Roman Political Invective of the Late Republic. TAPA, 98, 

pp. 151-171. 
DURKHEIM, É., 1992. Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en Australia. Ma-

drid, Akal. 
DYSON, S. L., 1971. Native Revolts in the Roman Empire. Historia, 20, 1, pp. 239-274. 
EARL, D., 1984. The Moral and Political Tradition of Rome. London, Thames & Hudson. 
EDELSTEIN, 1963. Hippokrates. RE VIII2. Stuttgart, J. B. Metzlersche, pp. 1802-1851. 
EMRYS STRONG, D. y DELAINE, J., 1996. Saepta Iulia. OCD. Oxford, Clarendon Press, p. 1346. 
EPSTEIN, D., 1987. Personal Enmity in Roman Politics: 218-43 BC. London. 
ESCRIBANO, V., 1993a. El vituperio del tirano: historia de un modelo ideológico. E. FALQUE y F. GASCÓ 

(eds.), Modelos ideales y prácticas de vida en la Antigüedad clásica. Sevilla, Universidad 
Menéndez Pelayo, pp. 9-35. 

—, 1993b. Maximinus tyrannus: escritura historiográfica y tópos en la v. Max. G. BONAMENTE y M. ME-

YER (eds.), Historiae Augustae Colloquium Barcinonense. Bari, Edipuglia, pp. 197-234. 
FABIETTI, U., 2005. L’identità etnica. Storia e critica di un concetto equivoco. Roma, Carocci. 



114 

 

FANTHAM , E., 2004. The Roman World of Cicero’s De Oratore. Oxford, Oxford University Press. 

FATÁS, G., 2012. Agua, pan, vino y aceite en Roma. Cuadernos de Aragón, 28, pp. 179-213. Dis-
ponible en <http://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/22/98/_ebook.pdf>. Última consul-
ta: 16/11/2014. 

FERACO, F., 2004. Ammiano greografo. La digressione sulla Persia. Napoli, Loffredo Editore. 
FIEBIGER, 1958. Desertor. RE V1. Stuttgart, J. B. Metzlersche, pp. 249-250 
FINLEY , M. I., 1970. Aristotle and Economic Analysis. P&P, 47, pp. 3-25. 
FINLEY , M. I. (ed.), 1974. Studies in Ancient Society. London-Boston, Routledge & Kegan Paul.  
FINLEY , M. I., 1982a. Esclavitud antigua e ideología moderna. Barcelona, Crítica. 
—, 1982b. La economía de la Antigüedad. México, Fondo de Cultura Económica. 
—, 1986. Historia antigua: problemas metodológicos. Barcelona, Crítica. 
FORNARA, CH. W., 1992. Studies in Ammianus Marcellinus –I: The Letter of Libanius and Ammianus’ 

Connection with Antioch. Historia, 41, 3, pp. 328-344. 
FOUCAULT, M., 1992. Genealogía del racismo. De la guerra de las razas al racismo de Estado. Madrid, 

La Piqueta.  
FRANKO, G. F., 1996. The Characterization of Hanno in Plauto’s Poenulus. AJPhil, 117, 3, pp. 425-452.  
FUHRMANN, M., 1995. Cicero and the Roman republic. Oxford-Cambridge, Blackwell. 
GAGÉ, J. M., 1952. Le nom des «Philippiques» de Cicéron: Marcius Philippus et la première guerre de 

Modène. REL, 30, pp. 66-68. 
— , 1971. Les classes sociales dans l’Empire Romain. Paris, Payot 
GARLAN , Y., 1984. L’esclavage dans le monde grec: recueil de textes grecs et latins. Paris, Les Belles 

Lettres.  
GARNSEY, P., 1996. Ideas of slavery from Aristotle to Augustine. Cambridge, Cambridge University Pre-

ss.  
GONFROY, F., 1978. Homosexualité et idéologie esclavagiste chez Cicéron. DHA, 4, pp. 219-262. 
GRAMSCI, A., 1975. Quaderni del carcere III. Cuatro tomos. Torino, Einaudi. 
GRAY, V., 1995. Herodotus and the Rhetoric of Otherness. AJPhil, 116, 2, pp. 185-211. 
GRIMAL , P., 2008. Diccionario de mitología griega y romana. Barcelona, Paidós. 
GUHA, R., 2002. Las voces de la historia y otros estudios subalternos. Barcelona, Crítica. 
GUTHRIE, W. K. C., 1988. Historia de la filosofía griega III. Siglo V. Ilustración. Madrid, Gredos. 
GUZMÁN ARMARIO, F. J., 2001. Los hunos: la gran invención de Amiano Marcelino. RSA, 31, pp. 115-

145. 
—, 2003. El «relevo de la barbarie»: la evolución histórica de un fecundo arquetipo clásico. Veleia, 20, 

pp. 331-340. 
—, 2006. Romanos y bárbaros en las fronteras del Imperio romano según el testimonio de Amiano Mar-

celino. Madrid, Signifer.  
HABINEK, TH. N., 1998. The Politics of Latin Literature: Writing, Identity, and Empire in Ancient Rome. 

Princeton, Princeton University Press. 
―, 2005. Ancient Rhetoric and Oratory. Malden, Blackwell.  
HALL , E., 1991. Inventing the Barbarian. Greek Self-Definition through Tragedy. Oxford, Clarendon 

Press. 
HALLIDAY , W. R., 1929. Rez. Grace Hadley Beardsley: The Negro in Greek and Roman Civilization: a 

Study of the Ethiopian Type. Pp. xii + 145; twenty four half-tone blocks; Baltimore: The John 
Hopkins Press; London: Humphry Milford, Oxford University Press (1929). The Classical Re-

view, 43, p. 205.   
HALEY , SH. P., 2005. Benjamin Isaac. The Invention of Racism in Classical Antiquity. Princeton: Prince-

ton University Press, 2004. xiv + 563 pp, 9 black-and-white ills. Cloth, $45. AJPhil, 126, 3, pp. 
451-454.  

HAMMOND , M., 1957. Composition of the Senate, A. D. 68-235. JRS, 47, pp. 74-81. 



115 

 

HANSEN. M. H. y NIELSEN, TH. H. (eds.), 2004. An Inventory of Archaic and Classical Poleis. Oxford, 
Oxford Univesity Press. 

HARRIS, C. R. S., 1973. The heart and the vascular system in ancient Greek medicine. From Alcmaeon to 

Galen. Oxford, Clarendon Press.  
HARRIS, W. V., 1979. War and imperialism in republican Rome, 327-70 b.C. Oxford, Clarendon Press.  
HARRIS, W. V. (ed.), 1984. The imperialism of mid-republican Rome. Rome, American Academy in 

Rome.  
HARRIS, W. V., 1991. Ancient Literacy. Cambridge-London, Harvard University Press. 
HARTOG, F., 2003. El espejo de Heródoto. Ensayo sobre la representación del otro. México, Fondo de 

Cultura Económica. 
HEATHER, P., 2006. La caída del imperio romano. Barcelona, Crítica. 
HEDLEY SIMON, J. (et al.), 1996. Tullius Cicero, Marcus. OCD. Oxford, Clarendon Press, pp. 1558-1564. 
HELLEGOUARC’H, J., 1972. Le vocabulaire latin des relations et des partis politiques sous la République. 

Paris, Les Belles Lettres. 
HERING TORRES, M. S., 2004. «Limpieza de sangre». ¿Racismo en la Edad Moderna? Tiempos modernos, 

9, pp. 1-16. 
HERMON, E., 1984. Qu’est-ce que «l’impérialisme romain» pendant la République? DHA, 10, pp. 259-

267.  
HERNÁNDEZ SANDOICA, E., 2004. Tendencias historiográficas actuales. Escribir historia hoy. Madrid, 

Akal. 

HERNANDO, A., 2002. Arqueología de la identidad. Madrid, Akal. 

HERSHBELL, J. P., 1995. Epictetus: a freedman on slavery.  AS, 26, pp. 185-204.  
HEYEN, J., 1968. À propos de la conception historique d’Ammien Marcelline. (Ut miles quondam et grae-

cus, 31, 16, 9). Latomus, 27, 1, pp. 191-196. 
HIDALGO DE LA VEGA, Mª. J., 2005. Algunas reflexiones sobre los límites del oikoumene en el Imperio 

Romano. Gerión. Revista de Historia Antigua, 23, 1, pp. 271-286. 
HOBSON, J. A. – LENIN, V. I., 2009. Imperialismo. Madrid, Capitán Swing. 
HÖLKESKAMP, K. J., 2000. The Roman Republic: Government of the People, by the People, for the 

People? Scripta Classica Israelica, 19, pp. 202-233. 
HOLLEAUX, M., 1969. Rome, la Grèce et les monarchies héllenistiques au III e siècle avant J.-C. (273-

205). Paris, Boccard. 
HONIGMANN, E. y ALY , W., 1970. Strabo. RE IV A1. Stuttgart, J. B. Metzlersche, pp. 77-155. 
HOWLAND, R. H., 1958. Greek lamps and their survivals. AA4. Baltimore, J. H. Furst Co. 
HOW, W. W. y WELLS, J., 2002. A Commentary on Herodotus. Oxford-New York. Oxford University 

Press. Dos volúmenes. 
HUSBAND, R. W., 1909. Race Mixture in Early Rome. Transactions & Proceedings of the American Phi-

lological Association, 40, pp. 63-81. Disponible en <https://archive.org/stream/jstor-
282624/282624#page/n1/mode/2up>. Última consulta: 05/10/2014. 

ICOCHEA RODRÍGUEZ, G. M., 2008. Origen de la Comunidad y teoría de la Esclavitud en la Política de 
Aristóteles. A Parte Rei. Revista de filosofía, 60, pp. 1-15.  

IGGERS, G. G., 2012. La historiografía del siglo XX. Desde la objetividad científica al desafío posmoder-

nista. México, Fondo de Cultura Económica. 

IJALBA PÉREZ, P., 2011. ¿Una «historia desde abajo» de la Antigüedad es posible? El análisis de la histo-

riografía sobre la Roma antigua. Studia Historica. Historia Antigua, 29, pp. 237-249. 

ISAAC, B., 2003. Slavery and Proto-racism in Graeco-Roman Antiquity. Proceedings of the Fifth Annual 

Gilder Lehrman Center International Conference at Yale University. Connecticut, Yale Univer-
sity, pp. 1-11. 

—, 2004. The Invention of Racism in Classical Antiquity. Princeton-Oxford, Princeton University Press.  



116 

 

—, 2011. Ammianus on foreigners. M. KAHLOS (ed.), The Faces of the Other: Religious Rivalry and 

Ethnic Encounters in the Later Roman World. Turnhout, Brepols Publishers, pp. 237-258. 
JACOB, CH., 2008. La Geografía de Estrabón. Geografía y etnografía en la Grecia antigua. Barcelona, 

Bellaterra, pp. 189-213. 
JAEGER, W., 1982. Paideia: los ideales de la cultura griega. México, Fondo de Cultura Económica.  
JONES, A., 1999. Africa in World History. Storia della Storiografia, 35, pp. 75-82. 
JONES, A. H. M., 1964. The Later Roman Empire, 284-602. A Social Economic and Administrative Sur-

vey. Oxford, Blackwell. Cuatro tomos. 
JOUANNA, J., 1974. Hippocrate. Pour une archéologie de l’école de Cnide. Paris, Les Belles Lettres.  
JUCKER, I., 1970. Vases grecs. Lausanne, Payet. 
JUDT, T. y SNYDER, T., 2012. Pensar el siglo XX. Madrid, Taurus. 
KAJANTO, I. (ed.), 1984. Equality and Inequality of Man in Ancient Thought. Helsinki, Societas Scientia-

rum Fennica.  
KELLY , G., 2004. Ammianus and the Great Tsunami. JRS, 94, pp. 141-167. 
—, 2005. Constantius II, Julian, and the example of Marcus Aurelius. Latomus, 64, 2, pp. 409-416. 
KENNEDY, R. F., SYDNOR ROY, C. y GOLDMAN , M. L. (eds.), 2013. Race and Ethnicity in the Classical 

World. An Anthology of Primary Sources in Translation. Indianapolis-Cambridge, Hackett. 
KENNEDY, R. F., [en prensa]. Airs, Waters, Metals, Earth: People and Environment in Archaic and Classi-

cal Greek Thought. R. F. KENNEDY y M. JONES-LEWIS, The Routledge Handbook of Identity and 

the Environment in the Classical and Medieval Worlds. London, Routledge, pp. 1-45. 
KERESZTES, P., 1969. The emperor Maximinus’ Decree of 235 A. D. Between Septimius Severus and 

Decius. Latomus, 28, pp. 601-618. 
K ING, C., 1987. The veracity of Ammianus Marcellinus’ description of the Huns. AJAH, 12, 1, pp. 77-95. 
KOEBNER, R. y SCHMIDT, H. D., 1964. Imperialism: the Story and Significance of a Political Word, 1840-

1969. Cambridge, Cambridge University Press. 
KOHNS, H. P., 1975. Die Zeitkritik in den Romexkursen des Ammianus Marcellinus. Chiron, 5, pp. 485-

491. 
KOSELLECK, R., 2004. Historia de los conceptos y conceptos de historia. Ayer. Revista de Historia Con-

temporánea, 53, 1, pp. 27-45. 
LACEY, W. K., 1953. University of Durham. The Congress of Roman Frontiers Studies, 1949, ed. by E. 

Birley. Durham: The University, 1952. Pp. vii + 137, with 8 maps. 8 $. JRS, 43, pp. 212-214. 
LAGARCHERIE, O., 2002. Libanios et Ammien Marcellin: les moyens de l’héroïsation de l’empereur Ju-

lien. Étude comparée du discours I, 132-133 (Bios) de Libanios et de l’Histoire XXV, 3, 1-9 
d’Ammien Marcellin. REG, 115, 2, pp. 792-802. 

LAMBERT, M., 2005. B. ISAAC. The Invention of Racism in Classical Antiquity. Pp. xiv + 563, ills. Prin-
ceton and Oxford: Princeton University Press, 2004. Cased £ 29.95. ISBN: 0-691-116911. The 

Classical Review, 55, 2, pp. 658-662. 
LANA, I., 1998. La vision tragique de l’histoire chez Ammien Marcellin. M. H. GARELLI-FRANÇOIS (ed.), 

Rome et le tragique. Perpignan, Université de Toulouse-Le Mirail, pp. 237-246. 
LAPE, S., 2010. Race and Citizen Identity in the Classical Athenian Democracy. Cambridge, Cambridge 

University Press. 
LEE-STECUM, P., 2006. Dangerous Reputations: Charioteers and Magic in Fourth-Century Rome. G&R, 

53, 2, pp. 224-234. 
LENSKI, N., 1999. Assimilation and Revolt in the territory of Isauria, from the 1st Century BC to the 6th 

Century AD. JESHO, 42, 4, pp. 413-465. 
—, 2011. Captivity and Romano-Barbarian Interchange. R. W. MATHISEN y D. SHANZER, Romans, Bar-

barians, and the Transformation of the Roman World. Ashgate, pp. 185-198. 
LÉVÊQUE, P., 1963. Grecs et Barbares. Vandœuvres-Genève, Fondation Hardt pour l’étude de l’Antiquité 

Classique, 1961. 1 vol., 15 x 22 cm, 259 pp. (ENTRETIENS SUR L’ANTIQUITÉ CLASSI-
QUE. Tome VIII). Prix: 32 NF ou 28 francs suisses. L’Antiquité Classique, 32, pp. 323-324. 



117 

 

LEVINE, M. M., 1992. The Use and Abuse of Black Athena. American Historical Review, 97, 2, pp. 440-
464. 

LÉVY, E., 1987. La théorie aristotélicienne de l’esclavage et ses contradictions. M. M. MACTOUX y E. 
GENY (eds.). Mélanges Pierre Lévêque III. Anthropologie et Société. Paris, Les Belles Lettres, 
pp. 197-213.  

LISSARRAGUE, F., 1997. L’immagine dello straniero ad Atene. S. SETTIS (ed.), I Greci. Storia Cultura 

Arte Società II2. Torino, Einaudi, pp. 937-953.  
—, 1999. Publicity and performance: kalos inscriptions in Attic vase-painting. S. GOLDHILL Y R. OS-

BORNE (eds.), Performance culture and Athenian democracy. Cambridge, Cambridge University 
Press, pp. 359-373. 

LIZZI TESTA, R. (ed.), 2006. Le trasformazioni delle élites in età tardoantica. Roma, L’Erma di Bret-
schneider. 

LLOYD, G. E. R., 1975. The Hippocratic Question. CQ, 25, 2, pp. 171-192. 
LONIS, R., 1981. Les trois approches de l’Ethiopien par l’opinion gréco-romaine. Ktèma, 6, pp. 69-87. 
LÓPEZ FÉREZ, J. A., 1975. La idea de φύσις en Demócrito y su utilización en el «corpus Hippocraticum». 

Cuadernos de Filología Clásica, 8, pp. 209-218. 
LORAUX, N., 1980. Thucydide n’est pas un collègue. QS, 12, pp. 55-81. 
LORIOT, X., 1975. Le règne de Maximin le Thrace (235-238). ANRW II2. Berlin-New York, Walter de 

Gruyter, pp. 666-688. 
MAALOUF, A., 2001. Identidades asesinas. Madrid, Alianza. 
MAENCHEN-HELFEN, O. J., 1955. The Date of Ammianus Marcellinus’ Last Books. AJPhil, 76, 4, pp. 

384-399. 
—, 1973. The World of the Huns. Studies in Their History and Culture. Berkeley, University of California 

Press. 
MACMULLEN, R., 1964. Social Mobility and the Theodosian Code. JRS, 54, pp. 49-53. 
—, 1992. Enemies of the Roman Order. Treason, unrest, and alienation in the empire. London-New 

York, Routledge.  
MARCO SIMÓN, F., 2001. Sobre la emergencia de la magia como sistema de alteridad en la Roma augústea 

y julio-claudia. MHNH. Revista internacional de investigación sobre magia y astrología anti-

guas, 1, pp. 105-132. 
—, 2010. On the confrontation and cultural integration of the Celts in the western Roman Empire. L. 

BOHRY (ed.), Studia celtica classica et romana Nicolae Szabó septuagesimo dedicata. Budapest, 
Pytheas, pp. 151-157.  

MARCO SIMÓN, F. y PINA POLO, F., 2000. Mario Gratidiano, los compita y la religiosidad popular a fines 
de la república. Klio, 82, pp. 154-170. 

MARCO SIMÓN, F., PINA POLO, F. y REMESAL RODRÍGUEZ, J. (eds.), 2004. Vivir en tierra extraña: emi-

gración e integración cultural en el mundo antiguo, Barcelona, Universitat de Barcelona. 
—, 2010. Viajeros, peregrinos y aventureros en el mundo antiguo. Barcelona, Universitat de Barcelona. 
MARTÍNEZ MARTÍNEZ, M., 2004. Los gitanos en el reinado de Felipe II (1556-1598). El fracaso de una 

integración. Chronica Nova, 30, pp. 401-430. 
MARTÍNEZ-PINNA, J., 1999. Los orígenes de Roma. Madrid, Síntesis. 
MASI, A., 1964. Diserzione (Diritto romano). F. Calasso (coord.), Enciclopedia del Diritto XIII. Milano, 

Giuffré Editore, pp. 104-106 
MATTHEWS, J., 1975. Western Aristocracies and Imperial Court A. D. 364-425. Oxford, Clarendon Press. 
—, 2007. The Roman Empire of Ammianus. Ann Arbor, Michigan Classical Press. 
MATTINGLY , D. J., 2011. Imperialism, power, and identity. Experiencing the Roman Empire. Princeton, 

Princeton University Press.  
MAY , J. M.,  1988. Trials of character. The eloquence of Ciceronian ethos. Chapel Hill, University of 

California Pres. 
MCCOSKEY, D. E., 2012. Race: Antiquity and Its Legacy. London-New York, I. B. Tauris. 



118 

 

MERRILLS, A. H., 2013. Feraco (F.) Ammiano geografo. Nuovi Studi (Studi Latini 76.) Pp. 449. Naples: 
Loffredo Editore, 2011. Paper, €35.90. ISBN: 978-88-7564-503-8. The Classical Review, 63, 
2, pp. 623-624. 

M ILLET, P. C., 2007. Aristotle and Slavery in Athens. G&R, 54, 2, pp. 178-209. 
M ITCHELL, L., 2007. Panhellenism and Barbarian in Archaic and Classical Greece. Swansea, The Clas-

sical Press of Wales. 
MOMIGLIANO , A., 1988. La sabiduría de los bárbaros. Los límites de la helenización. México, Fondo de 

Cultura Económica. 
MOMMSEN, TH., 1988. Historia de Roma. Cuatro tomos. Madrid, Turner.  
MONTSERRAT TORRENTS, J., 2005. La sinagoga cristiana. Madrid, Trotta.  
MORALEE, J., 2008. Maximinus Thrax and the Politics of Race in Late Antiquity. G&R, 55, 1, pp. 55-82. 
MORGAN, C. A., 1999. Ethnicity. OCD. Oxford, Oxford University Press, p. 559. 

MORLEY, N., 2010. ‘Carthage Must Be Destroyed’: The Dynamics of Roman Imperialism. The Roman 

Empire. Roots of imperialism. New York, Pluto Press, pp. 14-37. 
NARDUCCI, E., 2004. Cicerone e i suoi interpreti: studi sull’opera e la fortuna. Pisa, ETS.  
NERI, V., 1998. I marginali nell’Occidente tardoantico. Poveri, ‘infames’ e criminali nella nascente so-

cietà cristiana. Bari, Edipuglia.  
NEWBOLD, R. F., 1974. Social Tension at Rome in the Early Years of Tiberius’Reign. Athenaeum, 1-2, 

pp. 110-143. 
—, 1990. Nonverbal Communication in Tacitus and Ammianus. AS, 21, pp. 189-199. 
NORTH, J. A., 1981. The development of Roman imperialism. The Journal of Roman Studies, 71, pp. 1-9.  
O’BRIEN, P., 2006. Ammianus Epicus: Virgilian Allusion in the Res Gestae. Phoenix, 60, 3-4, pp. 274-

303. 
O’FLYNN , J. M., 1976. Generalissimos of the Western Roman Empire. Tesis doctoral. 
ORLIN, E. M., 2010. Foreign Cults in Rome. Creating a Roman Empire. Oxford-New York, Oxford Uni-

versity Press.  
OSTWALD, M., 2000a. Oligarchy and Oligarchs in Ancient Greece. P. Flensted-Jensen, Th. Heine Nielsen 

y L. Rubinstein (eds.), Polis & Politics. Studies in Ancient Greek History. Aarhus, Museum 
Tusculanum Press-Universitu of Copenhagen, pp. 385-396. 

— 2000b. Oligarchia. The Development of a Constitutional Form in Ancient Greece. Stuttgart, Franz 
Steiner. 

PACK, R., 1953. The Roman Digressions of Ammianus Marcellinus. TAPA, 84, pp. 181-189. 
PAVAN , M., 1964. La politica gotica di Teodosio nella pubblicistica del suo tempo. Roma, L’Erma di 

Bretschneider.  
PANOFSKY, E., 1976. Estudios sobre iconología. Madrid, Alianza. 
PARIS, G., 1872. Romani, Romania, lingua Romana, Romanicum. Romania, 1, pp. 1-22. 
PASCHOUD, F., 1967. Roma aterna. Études sur le patriotisme Romain dans l’Occident latin a l’époque des 

grandes invasions. Neuchâtel, Paul Attinger. 
PEACHIN, M., 1984. An Inscription of Maximinus Thrax and Maximus Restored. Historia, 33, pp. 123-ss. 
—, 1985. P. Oxy. VI 912 and the Accession of Maximinus Thrax. Zeitschrift für Papyrologie und Epi-

graphik, 59, pp. 75-78. 
PEREA YÉBENES, S., 2003. El soldado romano, la ley militar y las cárceles in castris. S. TORALLAS TOVAR 

e I. PÉREZ MARTÍN (eds.), Castigo y reclusión en el mundo antiguo. Madrid, CSIC, pp. 115-152. 
PERELLI, L., 1990. Il pensiero politico di Cicerone. Firenze, La Nuova Italia. 
PETRACCIA, M. F. y TRAVERSO, M., 2000. A proposito di Massimino il Trace. Y. LE BOHEC y C. WOLFF 

(eds.), Les légions de Rome sous le Haut-Empire II. Paris, Boccard, pp. 675-684. 
PINA POLO, F., 1991. Cicerón contra Clodio: el lenguaje de la invectiva. Gerión, 9, pp. 131-150.  
―, 1999. La crisis de la República: 133-44 a. C. Madrid, Síntesis. 
―, 2005. Marco Tulio Cicerón. Barcelona, Ariel.  



119 

 

—, 2006. El tirano debe morir: el tiranicidio preventivo en el pensamiento político romano. Actas y co-

municaciones del Instituto de Historia Antigua y Medieval, 2, pp. 1-24. 
—, 2011. Mos maiorum como instrumento de control social de la nobilitas romana. Páginas. Revista 

digital de la escuela de historia, 4, pp. 53-77.  
PLÁCIDO, D. Y FORNIS, C., 2012. La democracia tutelada. El papel de la oligarquía y del poder personal en 

la Atenas del siglo IV a. C. Incidenza dell’Antico, 10, pp. 79-110.   
POWELL, J. y PATERSON, J. (eds.), 2004. Cicero the advocate. Oxford, Oxford University Press. 
RADT, S. (ed.), 2006. Strabons Geographika V. Abgekürzt zitierte Literatur. Buch I-IV: Kommentar. 

Göttingen, Vandenhœk & Ruprecht. 
RAPHAEL, L., 2012. La ciencia histórica en la era de los extremos. Teorías, métodos y tendencias desde 

1900 hasta la actualidad. Zaragoza, Institución Fernando el Católico. 

REINHOLD, M., 1971. Usurpation of Status and Status Symbols. Historia, 20, 1, pp. 275-302. 
REITZENSTEIN, D., 2014. Mary Ann Eaverly, Tan Male/Pale Women: Colour and Gender in Archaic 

Greece and Egypt. A Comparative Approach. Ann Arbor: University of Michigan Press, 2013. 
Pp. xi, 181, ISBN 9780472119110 $65.00. Bryn Mawr Classical Review [en línea]. Disponible 
en: <http://bmcr.brynmawr.edu/2014/2014-11-08.html> Última consulta: 21/12/2014. 

RICHTER, W., 1974. Die Darstellung  der Hunnen bei Ammianus Marcellinus (31,2,1-11). Historia, 23, 
pp. 344-377. 

RIGGSBY, A., 1997. Did the Romans Believe in Their Verdicts? Rhetorica, 15, 3, pp. 235-251. 
ROHRBACHER, D., 2006. The sources for the lost books of Ammianus Marcellinus. Historia, 55, 1, pp. 

106-124. 
ROLDÁN, J. M., 2010. Historia de Roma I. La república romana. Madrid, Cátedra.  
ROLDÁN, J. M., BLÁZQUEZ, J. M. y CASTILLO, A. DEL, 2007. Historia de Roma II. El imperio romano 

(siglos I-III). Madrid, Cátedra.  
ROSENBERG, 1970. Saepta. RE IA2, pp. 1723-1727; 
ROSIVACH, V. J, 1987. Autochtony and the Athenians. CQ, 37, 2, pp. 294-306. 
—, 1999. Enslaving Barbaroi and the Athenian Ideology of Slavery. Historia, 48, 2, pp. 129-157. 
RUBY, P., 2006. Peuples, fictions? Ethnicité, identité ethnique et sociétés anciennes. REA, 108, 1, pp. 25-

60. 

RUGE, 1970. Barbaroi. RE II2. Stuttgart, J. B. Metzlersche, p. 2858. 

RUSTEN, J. (ed.), 2011. The Birth of Comedy. Texts, Documents and Art from Athenian Comic Competi-

tions: 486-240. Baltymore, John Hopkins University Press. 
SABBAH , G., 1978. La méthode d’Ammien Marcellin. Recherches sur la construction du discours histori-

que dans les Res Gestae. Paris, Les Belles Lettres. 
—, 2003. Ammianus Marcellinus. G. MARASCO (ed.), Greek & Roman Historiography in Late Antiquity. 

Fourth to Sixth Century A. D. Leiden-Boston, Brill, pp. 43-84. 
SABNIS, S., 2011. Lucian’s Lychonopolis and the Problems of Slave Surveillance. AJPhil, 132, 2, pp. 205-

242. 
SAID , E. W., 1990. Orientalismo. Madrid, Libertarias. 
SADDINGTON, D. B., 1975. Race Relations in the Early Roman Empire. ANRW II3. Berlin-New York, 

Walter de Gruyter, pp. 112-137.  
SAGLIO, E. y HUMBERT, G., 1877. Barbari. DS I1. Paris, Hachette, pp. 670-676. 
SALA ROSE, R., 2007. El misterioso caso alemán. Un intento de comprender Alemania a través de sus 

letras. Barcelona, Alba. 
SAMUELS, T., 2013. The Riddle in the Dark: Re-thinking ‘Blackness’ in Greco-Roman Racial Discourse 

[en línea]. Acceso restringido. Última consulta: 06/01/2014. 
SALMON , P., 1984. Racisme ou refus de la différence dans le monde gréco-romaine. DHA, 10, pp. 76-98. 
—, 1994. L’image du noir dans l’Antiquité gréco-romaine. M. SORDI (ed.), Emigrazione e immigrazione 

nel mondo antico. Milano, Vita e Pensiero, pp. 283-302. 



120 

 

—, 1997. A propós du refus a la différence: l’image des peuples d’Asie Mineure à Rome. Latomus, 56, 1, 
pp. 67-82. 

SÁNCHEZ-OSTIZ, A., 2014. Wiebke Vergin, Das Imperium Romanum und seine Gegenwelten: die geo-

graphisch-ethnographischen Exkurse in den "Res Gestae" des Ammianus Marcellinus. Millen-

nium-Studien = Millennium studies Bd 41. Berlin; Boston:  De Gruyter, 2013.  Pp. x, 316.  ISBN 
9783110296938. $154.00. Bryn Mawr Classical Review [en línea]. Disponible en: 
<http://bmcr.brynmawr.edu/2014/2014-04-15.html>. Última consulta: 22/05/2015. 

SANCHO ROCHER, L., 2002. Democracia, multitud y mayoría en Aristóteles. Athenaeum [en línea], 90, pp. 
411-429. Disponible en: <http://www.grupohiberus.es/biblioteca/sancho3.pdf>. Última consulta: 
12/11/2013. 

SANTOS YANGUAS, N., 1983. Maximino el Tracio y los cristianos. Estudios clásicos, 25, 86, pp. 257-276.  
SARNOWSKI, I., 1991. Barbaricum und ein bellum Bosporanum in einer Inschrift aus Preslav. ZPE, 87, pp. 

138-144. 
SCHOFIELD, M., 2005. Ideology and Philosophy in Aristotle’s Theory of Slavery. R. KRAUT y S. 

SKULTETY  (eds.). Aristotle’s Politics. Critical Essays. New York, Rowman & Littlefield Pub-
lishers, pp. 91-119. 

SCHMIDT, J., 1958. Physiognomik. RE XX1. Stuttgart, J. B. Metzlersche, pp. 1064-1074. 
SCHNORR VON CAROLSFELD, L., 1958. Transfuga. RE VI A2. Stuttgart, J. B. Metzlersche, pp. 2152-2154 
SCOTT, R. (et al.), 1995. Dossier: raza y racismo. Historia social, 22, pp. 56-149. 
SHATZMAN , I., 1975. Senatorial Wealth and Roman Politics. Bruxelles, Latomus. 
SHAW, B. D., 1982-1983. Eaters of flesh, drinkers of milk. AS, 13-14, pp. 5-31. 
SHERWIN-WHITE, A. N., 1970. Racial Prejudice in Imperial Rome. Cambridge, Cambridge University 

Press. 
SICROFF, A. A., 1985. Los estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos XV y XVII. 

Madrid, Taurus. 
SIDEBOTTOM, H., 2005. Roman imperialism: the changed outward trajectory of the Roman Empire. His-

toria, 54, 3, pp. 315-330. 
SIVAN , H. S., 1996. Why Not Marry a Barbarian? Marital Frontiers in Late Antiquity (The Example of 

CTh 3.14.1). R. Mathisen y H. Sivan (eds.), Shifting Frontiers in Late Antiquity. Aldershot, Va-
riorum, pp. 136-145. 

SMITH , N. D., 1991. Aristotle’s Theory of Natural Slavery. D. KEYT y F. D. M ILLER Jr. (eds.). A Compan-

ion to Aristotle’s Politics. Cambridge-Oxford, Blackwell, pp. 142- 155. 
SNOWDEN, F. M., 1979. Blacks in Antiquity: Ethiopians in the Greco-Roman Experience. Cambridge-

London, Harvard University Press. 
—, 1983. Before Color Prejudice. The Ancient View of Blacks. London-Harvard, Harvard University 

Press. 
SONG, N. H., 1988. A Study on Aristotle’s Theory of Slavery. T. Yuge y M. Doi (eds.). Forms of Control 

and Subordination in Antiquity. Leiden, Brill, pp. 360-363. 
SORDI, M. (ed.), 1979. Conoscenze etniche e rapporti di convivenza nell’antichità. Milano, Università 

Cattolica del Sacro Cuore.  
SPIVAK, G. CH., 2009. ¿Pueden hablar los subalternos? Traducción y edición crítica de Manuel Asensi 

Pérez. Barcelona, Museu d’Art Contemporani. 
STE. CROIX, G. E. M. DE, 1981. The Class Struggle in the Ancient World from the Archaic Age to the Arab 

Conquests. London, Duckworth.  
STEEL, C. E. W., 2001. Cicero, rhetoric, and empire. Oxford, Oxford University Press. 
STEEL, C. E. W. (ed.), 2013. The Cambridge companion to Cicero. Cambridge, Cambridge University 

Press. 
STOCKTON, D., 1971. Cicero: a political biography. London, Oxford University Press. 
STOIAN, J., 1967. À propos de la conception historique d’Ammien Marcelline (ut miles quondam et Grae-

cus). Latomus, 26, 1, pp. 73-81. 



121 

 

SUNDWALL , G. A., 1996. Ammianus geographicus. AJPhil, 117, 4, pp. 619-643. 
SYME, R., 1971. The emperor Maximinus. Emperors and biography. Studies in the Historia Augusta. 

Oxford: Clarendon Press, pp. 179-193. 
—, 1991. Oligarchy at Rome. A Paradigm for Political Science. Roman Papers VI. Oxford, Clarendon 

Press, pp. 323-337. 
—, 2011. La revolución romana. Barcelona, Crítica. 
TEITLER, H. C., 2013. Feraco, F. 2011. Ammiano geografico. Nuovi studi (Studi Latini, 76). Napoli, Lof-

fredo. 452 pp. Pr. €35.90. ISBN 9788875645038. Mnemosyne, 66, 2, pp. 344-347. 
TELLKAMP , J. A., 2004. Esclavitud y ética comercial en el siglo XVI. Anales del seminario de Historia de 

la Filosofía, 21, pp. 135-148. 
TEMPRANO, E., 1990. La caverna racial europea. Madrid, Cátedra. 
THOLLARD, P., 1987. Barbarie et civilisation chez Strabon. Étude critique des livres III et IV de la Géo-

graphie. Paris, Les Belles Lettres.  
THOMPSON, E. A., 1947. The Historiographical Work of Ammianus Marcellinus. Cambridge, Cambridge 

University Press. 
—, 1980. Barbarian Invaders and Roman Collaborators. Florilegium, 2, pp. 71-88. 
THOMPSON, L., 1994. Roman Perceptions of Blacks. Scholia [en línea]. Disponible en: 

<http://scholar.lib.vt.edu/ejournals/ElAnt/V1N4/thompson.html#3>. Última consulta: 
29/04/2013. 

TODOROV, T., 1987. La Conquista de América. La cuestión del otro. Madrid, Siglo XXI. 
TOMASCHEK, 1970 [1896]. Barbaricum. RE II2. Stuttgart, J. B. Metzlersche, p. 2857. 
TUPLIN, CH. J., 1999. Greek Racism? Observations on the character and limits of Greek ethnic prejudice. 

G. R. TSETSKHLADZE (ed.), Ancient Greeks West and East. Leiden-Boston-Köln, Brill, pp. 47-75. 
VALLEJO GIRVÉS, M., 1996. La legislación sobre los desertores en el contexto político-militar de finales 

del siglo IV y principios del V d. C. Latomus, 55, 1, pp. 31-47. 
VAN DER BLOM, H.. 2010. Cicero’s role models. The political strategy of a newcomer. New York-

Oxford, Oxford University Press.  
VASALY , A., 1993. Representations. Images of the world in ciceronian oratory. Berkeley, University of 

California Press. 
VASILESCU, M., 1989. Hellènes et Barbares dans les époques homériques. Klio, 71, 1, pp. 70-77.  
V IANSINO, G., 1985. Ammiani Marcellini rerum gestarum Lexicon. Hildesheim-Zürich-New York, Olms-

Weidmann. Dos tomos. 
V IDAL NAQUET, P., 1981. Les femmes, les esclaves, les artisans. Le chasseur noir: formes de pensée et 

formes de société dans le monde grec. Paris, Maspero, pp. 209-316. 
VERNANT, J. P., 1973. El trabajo y el pensamiento técnico. Mito y pensamiento en la Grecia Antigua. 

Barcelona, Crítica, pp. 242-301. 
VEYNE, P., 1975. Y a-t-il eu un impérialisme romain? Mélanges de l’École Française de Rome. Antiquité, 

87, 2, pp. 793-855.   

VOGT, J., 1974. Ancient Slavery and the Ideal of Man. Oxford, Blackwell. 
WALSH, G. B., 1978. The Rhetoric of Birtright and Race in Euripides’ Ion. Hermes, 106, 2, pp. 301-315.  
WALTERS, H. B., 1914. Catalogue of the Greek and Roman Lamps in the British Museum[en línea]. Dis-

ponible en:<https://archive.org/stream/catalogueofgreek00brit#page/60/mode/2up>. Última con-
sulta: 07/01/2015. 

WATSON, L. C., 1996. Invective. OCD. Oxford, Clarendon Press, p. 762. 
WEBSTER, J. y COOPER, N. (eds.), 1996. Roman Imperialism: Post-Colonial Perspectives. Leicester, Uni-

versity of Leicester. 
WEST, J. L. A., 1994. Distorted Souls: the Role of Banausic in Aristotle’s Politics. Polis, 1-2, pp. 77-95. 
WIEDEMANN, TH., 1981. Greek and Roman Slavery. London, Croom Helm. 



122 

 

—, 1986. Between men and beast: Barbarians in Ammianus Marcellinus. I. S. MOXON, J. D. SMART y A. 
J. WOODMAN (eds.), Past perspectives. Studies in Greek and Roman historical writing. Cambrid-
ge, pp. 189-201. 

WIESEN, D. S., 1980. Herodotus and the Modern Debate Over Race and Slavery. The Ancient World, 3, 1, 
pp. 3-16. 

WIEVIORKA, M., 1992. El espacio del racismo. Barcelona, Paidós. 
WOOD, E. M. y N., 1978. Class Ideology and Ancient Political Theory: Socrates, Plato and Aristotle in 

social context. Oxford, Blackwell. 
YAVETZ, Z., 1958. The Living Conditions of the Urban Plebs in Republican Rome. Latomus, 17, pp. 500-

517. 
ZARINI, V., 1999. Histoire, panégyrique et poésie: trois éloges de Rome l’éternelle autour de l’an 400 

(Ammien Marcellin, Claudien, Rutilius Namatianus). Ktèma, 24, pp. 167-179. 
ZEILLER, J., 1929. L’apparition du mot Romania chez les écrivains latins. REL, 7, pp. 194-198. 
ZIOMECKI, J., 1975. Les répresentations d’artisans sur les vases attiques. Wrocław,  Zakład Narodowy 

im. Ossolińskich. 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 


