i2s  Universidad
A8l Zaragoza

1542

Aqui, donde todo es nieve o
silencio: sobre el concepto de |lo
inefable en Jacques Ranciere

Here, where everything is snow or silence: on
the concept of ineffability in Jacques Ranciere

Autor/es

Sara Barquinero del Toro

Director/es

Sandra Santana

Facultad de Filosofia y Letras / Grado en Fllosofia
2016







Indice

Introduccién 5
Capitulo 1: Los silencios 6
Capitulo 2: E1l ruido 16
Conclusién 28

Bibliografia 30



"Si solamente quedara una frase, ésta seria, en mi caso, estimada
sefiorita, que nada tiene sentido (...) Pero aun faltan muchas
frases y ahora acaba de llegar la nieve".

Lazlo Krasznahorkai, Guerra y Guerra

“«Lo semidético (el signo) ha de ser reconocido, lo semantico (el
discurso) ha de ser entendido.»”
Emile Benveniste



Introduccién: Algunas consideraciones

El siguiente monografico se propone tratar el tema de lo "inefable" o lo "irrepresentable". Para ello
opondremos algunas voces que a lo largo del siglo XX han expresado su desconfianza en la
capacidad del arte o el lenguaje para aproximarse a ciertos asuntos con la postura del filésofo
Jacques Ranciére. Dada la amplitud del tema —pues, en cierto modo apela a las condiciones de
posibilidad del arte y del lenguaje— voy a tomar como nucleo de la reflexion un fragmento de El
destino de las imagenes, "Si existe lo irrepresentable"”, que aparecio en el nimero 36 de la revista de
Jean-Luc Nancy Le genre humain. La postura del filoésofo argelino al respecto es que solo existen
problemas de representabilidad relativos al contexto y nunca de forma absoluta; siendo la "negacion
a la representacion" un sintoma de un reparto (politico) de lo sensible que no sabe o no quiere
representar ciertos elementos de la experiencia o ciertas formas de vida. En palabras del autor, "lo
irrepresentable expresa la ausencia de una relacion estable entre mostracion y significacion."
(Ranciere, 2011, 138)

Para clarificar este debate, realizaré primero una breve introduccion a algunas posturas que
propugnan la existencia de lo inefable o lo irrepresentable. En la segunda parte del trabajo expondré
la réplica que Ranciére hace a la teoria estética de Lyotard e intentaré tanto extrapolarla al resto de
los casos esbozados en la primera parte como contextualizarla dentro del marco tedrico del autor.



Capitulo 1: Los silencios

Quiza una de las sentencias mas citadas de la filosofia del siglo XX sea la siguiente afirmacion del
Tractatus de Wittgenstein:

"De lo que no se puede hablar, es mejor callar."
En frecuencia a esta le sigue muy de cerca este otro apunte de Adorno:
"Escribir poesia después de Auschwitz es un acto de barbarie"
Una afirmacion que, en ocasiones, se transforma en la consigna
"No se puede escribir poesia después de Auschwitz"

Las palabras de Wittgenstein abren un proyecto filos6fico doble: el de la busqueda del rigor en el
lenguaje y el de la depuracion de la filosofia de toda metafisica o ambigiiedad. Este proyecto sera
llevado a cabo por el neopositivismo légico, del que el mismo Wittgenstein renegard mas tarde. Por
su parte Adorno concreta un debate sobre la legitimidad o ilegitimidad de ciertos tipos de arte, su
autonomia y su relacion con la politica y la sociedad. Sin embargo estos dos campos —en apariencia
tan heterogéneos— parten de una intuicion similar: existen determinados aspectos de la experiencia
para los cuales no existe un lenguaje capaz de dar cuenta de la misma sin traicionarla o caer en el
error. Es con la cita de Wittgenstein antes mencionada con la que inicia Zizek su estudio reciente
sobre Hegel:

"La famosa ultima proposicion del Tractatus de Wittgenstein implica una obvia
paradoja: contiene una prohibicion superflua, puesto que prohibe algo que es ya de
por si imposible. Esta paradoja reproduce fielmente la actitud predominante de la
representacion estética del Holocausto." (Zizek, 2015, 35)

Zizek realiza a lo largo de su texto un andlisis psicoanalitico-sintomatico de esta paradoja: aquel
para quien el testimonio traumatico no sea imposible no es veraz. Si no rompe en llanto, se traba
con errores o evoca al silencio, evidenciando que ha confrontado a "lo Real aterrador en su cegador
poder destructivo" (Id., 566) no se encuentra realmente traumatizado y, es, por ende, razonable
pensar que no ha experimentado realmente aquello que deberia haber causado ese Estado de Cosas.
Por lo tanto, o el testigo es tal y no puede contarlo o, si puede contarlo, no es tal. En esta linea
precisamente expreso Lyotard el problema del testimonio en 1983:

"Es sabido que algunos seres humanos dotados de lenguaje han sido colocados en una
situacion tal de la que ninguno de ellos puede referir después de lo que fue esa
situacion. La mayor parte desaparecieron entonces, y los que han sobrevivido hablan de
ella muy raramente. Y cuando hablan de ella, su testimonio sélo alcanza una infima
parte de tal situacion. ;Como saber que la situacion misma ha existido? (...) Haber visto
realmente con sus propios ojos una camara de gas seria la condicion que otorgara la
autoridad de decir que ha existido y de persuadir a los incrédulos. Pero todavia seria
necesario probar que mataba en el momento en que se la vio. Y la unica prueba
admisible de que mataba es estar muerto. Pero si se ha muerto no se puede testimoniar
que ha sido por efecto de la camara de gas." (Lyotard, 1983, 58)



Antes de analizar qué significan o cOmo se concretan estas prescripciones al silencio en el
pensamiento (a partir de Wittgenstein), en el arte (desde la sentencia de Adorno) y especialmente en
la teoria estética de Lyotard, me gustaria traer al discurso la distincion entre /o indecible y lo
inefable que realiza Jankélévich en La Musica y lo inefable.

"Lo indecible es la noche negra de la muerte, porque es tiniebla impenetrable y el
desesperante no ser, y también porque como muro infranqueable nos impide acceder a
su misterio: indecible, pues, porque sobre ello no hay absolutamente nada que decir y
hace que el hombre enmudezca, postrando su razon y petrificando el discurso. Lo
inefable, por el contrario, es inexpresable por ser infinito e interminable cuanto sobre
ello hay que decir. Este es el insondable misterio de Dios, en el inexpugnable misterio
del amor, que es el misterio poético por excelencia. Si lo indecible, como si helara el
poema, se paree a un sortilegio hipnotico, lo inefable, gracias a sus propiedades
fecundadoras e inspiradoras, actlia mas bien como un hechizo y difiere de lo indecible
tanto como el encantamiento del embrujamiento” (Jankélevich, 2005, 118)

En dicho texto, en el que el autor trata de aproximarse al problema de qué es la musica, Jankélévich
apunta varias de las ideas que mas tarde desarrollard Ranciere. Sefiala, por ejemplo como en la
Republica de Platén se separa la musica aceptada de los sonidos de cualquier flautista: "Lo musical
no es la voz de las sirenas, sino el canto de Orfeo" (/d., 21). La verdadera musica es, pues, la que
humaniza y civiliza; y por ello Platon legitima ciertos modos (dorica, frigia) frente a otros (como el
lamento), siendo los modos aceptados aquellos que concuerdan con el consenso de la Republica, los
que expresan aquello que, en cierto modo, ya estaba expresado. Contrario a esta idea Jankélévich
afirma que el propoésito de la musica es expresar lo inexpresable hasta el infinito, entrando desde el
punto de vista contrario a la paradoja que ya compartian Wittgenstein y Adorno. Antes de aplicarles
la critica de Jacques Rancicre, la pregunta a la que me gustaria replicar ahora es ésta: ;En qué
contexto evocan cada uno de estos autores el "decir", el "poetizar", el "expresar"? ;Qué tienen en
comun? ;En qué se diferencian?

1.1 El silencio en el pensamiento

La preocupacion basica de Wittgenstein en el Tractatus’ es averiguar la naturaleza del lenguaje y las
representaciones, siendo la cuestion ";como es posible que el lenguaje pueda representar al
mundo?" el tema central de las cuatro primeras proposiciones. Responer a esta pregunta pasa por
discernir qué es el lenguaje, qué es el mundo y, por ultimo, dar cuenta de la relacion que ambos
ambitos mantienen. La propuesta de Wittgenstein en esta obra es sobradamente conocida: el mundo
posee una estructura racional y los objetos logicos son la sustancia ultima de éste. El conjunto de las
configuraciones posibles (pensables logicamente) conforman la "realidad" o el "espacio 16gico",
mientras que el mundo como tal, mas estrecho, "es todo lo que es el caso" (Wittgenstein, Op. cit
15), es aquello que, de facto, se da. En la medida que el mundo posee una estructura logica, al igual
que el lenguaje?, éste puede representar al mundo isomorficamene: "una representacion tiene forma

1 Soy consciente de que tanto el Tractatus en si mismo como la obra posterior de Wittgenstein evidencian que ¢él si
que poseia una preocupacion por los asuntos de la ética o lo inefable. Mi andlisis aqui se centra en las lecturas de
Wittgenstein realizadas por el neopositivismo o de corte mas analitico y que renuncian a aquello que no se puede
decir con claridad. Esta critica también sera apuntada por Herbert Marcuse en El hombre unidimensional y Slavoj
Zizek en Menos que nada, ademas de en el articulo "Lo inefable o la experiencia del limite", de Garrido Dominguez
para UNED.

2 Un punto de divergencia interesante entre el Wittgenstein del Tractatus y Jankélevich es la afirmacion del primero
de que el lenguaje expresa o representa algo que le pre-existe, algo a lo que Jankélevich se opone al igual que el
segundo Wittgenstein hara.



logico-representativa en comun con lo que representa” (/d., 18).

De esta intuicidon, conocida como "teoria figurativa del sentido", se siguen dos consecuencias. La
primera es metafisica: tanto el mundo como el lenguaje poseen una configuracion racional, que,
ademads, es idéntica (en esa intima relacion entre lenguaje y mundo reside la condicion de
posibilidad de la figuracion). No obstante hemos mencionado anteriormente que "la realidad" o el
"espacio logico" es mds ancho que las cosas que, de hecho, acaecen. Por ejemplo, el lenguaje
también puede expresar la posibilidad y la inexistencia, puesto que "presenta una situacion en el
espacio logico, la existencia y no existencia de estados de los asuntos."(/d., 17); comprender una
proposicion no es captar su valor de verdad, sino aprehender las condiciones de verdad de la misma,
siendo su valor de verdad algo que so6lo se puede obtener mirando al mundo.

No obstante hay dos tipos de objetos que se escapan de esta teoria del significado: la propia logica 'y
todos aquellos discursos que no pueden ser enunciados de forma clara. Por una parte, las
proposiciones de la légica son tautologias —asi que son siempre verdaderas— y son tanto la
condicion de inteligibilidad de la realidad como la posibilidad del sentido: no podemos pensar lo
ilogico y no podemos abandonar el edificio de la realidad. Cuando nos topamos con una
proposicion de la logica no aprehendemos unas condiciones de verdad: un modus ponens nos
muestra como se pueden relacionar las cosas, no afirma nada de la realidad ni del mundo. Es en este
sentido en el que Wittgenstein afirma que esta clase de proposiciones no pueden ser dichas, sino
unicamente mostradas: en tanto que son el limite del sentido, decirlas —lo cual seria decir la
estructura del mundo— seria trasgredir su propia condicion de existencia en tanto que limite.

Por otra parte hay ciertas proposiciones que fracasan en su cometido de proporcionarnos unas
condiciones de verdad a verificar, como las de la metafisica, la ética o la religion, pues no se
refieren a objetos o estados de cosas del mundo real, rompiendo el isomorfismo lenguaje-mundo.
Las proposiciones de la ética, por ejemplo, solo tendrian sentido si los valores morales fueran
hechos que pudiéramos hallar en el espacio logico o en la realidad. Por lo tanto, segun la
interpretacion tradicional del Tractatus, hay dos tipos de indecibles: el limite del lenguaje —que es
también el limite del mundo— y los galimatias filoséficos fruto de la confusion de lo que el lenguaje
es. Como resulta evidente, el Tractatus en si mismo supone una vulneracioén doble, pues constituye
una reflexion sobre los limites del lenguaje obviando su propia prescripcion de que “no pueden ser
dichos” y una reflexion metafisica sobre la naturaleza del mundo, que no puede ser expresada con
claridad (y debe ser por ello limitada). Es esta vulneracion autoconsciente lo que hace, si cabe, mas
paraddjica a la proposicion séptima.’

Pero, ;qué significa esta contradiccion de decir lo que no puede ser dicho o coartar la expresion de
aquello que no puede ser expresado? George Steiner, en Los logdcratas®, sefiala como la pretension
de establecer una “malla lingiiisica” que filtre toda la realidad por el colador de lo compresible es
una pretension compartida por la cultura occidental y sus productos —la filosofia, el derecho, la
literatura— que entra en crisis a partir de la Ilustracion, cuando el lenguaje matematico se revela
como el unico lo suficientemente preciso para representar las proposiciones de las ciencia empiricas
a la par que se va alejando progresivamente del lenguaje comun y comprensible por toda la
comunidad. Para Steiner la séptima proposicion del Tractatus constituye una de las posibles salidas
a esta crisis: “al escritor consciente de la pérdida de valor de la palabra s6lo le quedan dos salidas:
hacer que el lenguaje se convierta en portavoz de su propia crisis o acogerse a la retorica suicida del

3 Wittgenstein ya es consciente de esta vulneracion en el prologo de la obra "el objetivo del libro es poner un limite al
pensamiento, o mejor dicho - no al pensamiento, sino a la expresion de los pensamientos: puesto que para ser
capaces de poner un limite al pensamiento, deberiamos ser capaces de encontrar ambos lados del limite pensable (es
decir, deberiamos ser capaces de pensar lo que no puede ser pensado)." (Wittgenstein, Op. Cit., p. 22)

4 Steiner, G. Los logocratas, Madrid, Siruela, 2006



silencio.” (Garrido Dominguez, 2014, 326) Wittgenstein apuesta en el Tractatus por el silencio de
aquello que, por otra parte, ¢l mismo consideraba que era lo més relevante. La interpretacion del
neopositivismo logico, por su parte, ahondara en esta imposibilidad del decir segun qué cosas,
relegando a la filosofia al andlisis logico y obligdndola a aceptar ciertos limites (si quiere
constituirse como una ciencia seria) y a constituirse como actividad y no como saber sustantivo,
superando al infantilismo propio de la metafisica.

Esta limitacion paraddjica —que el mismo Wittgenstein cuestionard en sus Investigaciones— al
pensamiento filosofico se desarrollard desde la publicacion del Tractatus en 1916 hasta mediados
del siglo XX. Tras la segunda guerra mundial —y los problemas de representacion del Holocausto—
este debate sobre lo que puede ser dicho o representado tendré su correlato en el mundo del arte y
de la poesia.

1.2 El silencio en el arte

La cita de Adorno con la que inicidbamos el ensayo es una reformulacion de algunas de las tesis de
Critica de la cultura y sociedad, ensayo de 1949 que reflexiona sobre el estado de la cultura tras
Auschwitz, un Acontecimiento tan singular que resulta imposible, tras el mismo, pensar de la
misma manera. Adorno se hace cargo de la imposibilidad de seguir produciendo arte y cultura del
mismo modo, insistiendo en que una cultura post-auschwitz es, hasta cierto punto, una farsa. Esto
no significa que debamos prescindir del arte —algo que resultaria, tal vez, imposible— sino que el
arte debe hacerse cargo de la situacion y actuar como memento del horror.” Esta prescripcion
normativa de como el arte debe ser tras Auschwitz enraiza con otras preocupaciones de Adorno, que
contempla el fin del "arte como tal" como una posibilidad real en un mundo dominado por la
mercantilizacion y la razén instrumental. Asi Gerard Vilar apunta que en Adorno "el fin del arte [su
finalidad] depende del fin del arte [la posibilidad de su cierre]" (Vilar, 2010, 154).° El pesimismo de
Adorno trata de salvar al arte de su contaminacion desde una critica radical a la sociedad que lo
produce y lo consume. Asi, en "sobre el caracter fetichista en la musica y la regresion del oido",
Adorno plantea —al respecto de la musica, pero aplicable facilmente al resto de la produccion

5 La historia desgarrada, obra de Enzo Traverso al respecto de la reaccion de los intelectuales a Auschwitz, destaca el
papel de Adorno (junto a otros voceros) como una de las pocas voces que, en su momento, fueron conscientes de lo
que Auschwitz suponia para la cultura occidental. De acuerdo con el historiador, Adorno se encontraba en una
posicion privilegiada para penetrar en el problema de Auschwtiz, pues podia ser a la vez juez —por su caracter
intelectual, su lejania con el conflicto desde América— y parte —pues no podia, en su condicién de judio aleman,
ignorar la Shoah—. Esta misma caracterizacion incluye, por ejemplo, a Hannah Arendt. Cf. Traverso, 2001, 98

6 En el capitulo que Vilar dedica a Adorno en Desartizacion, éste opone su teoria estética —terriblemente pesimista al
respecto del poder emancipador del arte inmerso en la industria cultural— al optimismo benjaminiano, y rescata el
texto de Adorno y Horkheimer al respecto de Ulises en Dialéctica de la ilustracion. En dicho episodio —que Vilar
presenta como una variacion de la tesis freudiana presentada en El malestar en la cultura que relaciona "arte" y
"represion", Adorno narra la escena de la Odisea en la cual Ulises y sus acompafiantes deben resistirse a la
seduccion del canto de las sirenas: "La seduccion es convertida y neutralizada en mero objeto de contemplacion, en
arte". El arte (la musica de las sirenas) es aquello que tiene el siguiente papel: "recordarnos el precio que pagamos
por la civilizacion, el avance imparable del dominio sobre la naturaleza a costa de la libertad y la felicidad. Este
dominio se extiende sobre los individuos hasta el punto de convertirlos en las masas del siglo XX formadas por
seres genéricos, iguales entre si por aislamiento en la colectividad coactivamente dirigida, como los remeros de
Ulises, que no pueden hablar entre si, se hallan esclavizados al mismo ritmo en la fabrica, en el cine y en el
transporte colectivo. En el caso de la musica ello se traduce en regresion del oido que no es otra cosa que 'la
incapacidad de poder oir con los propios oidos quello que no ha sido atn oido, de tocar con las propias manos
aquello que no ha sido atn tocado.' " (Vilar, 2010, 156) Hay pues, dos actitudes posibles ante la denuncia del arte:
no escuchar y remar —la actitud del obrero— o escuchar impotente, neutralizado, atado; la actitud de aquellos que
intuyen lo que se ha perdido pero que no pueden hacer nada para cambiarlo.

9



artistica y literaria— que el objeto artistico-cultural se encuentra en crisis por dos razones, e/
fetichismo del objeto y la regresion del oido (del sujeto).

"Fetichismo" es un término tomado de la economia politica de Marx por el cudl los objetos
adquieren un poder propio e independiente de los sujetos que lo producen, enajenandose la
produccion del productor y pudiendo dominarle como producto externo —siendo el dinero el mejor
ejemplo de este proceso—. Para Adorno esta fetichizacion progresiva de la vida afecta también a la
cultura, de tal modo que incluso el hecho de ser mercancia envilece automaticamente al producto
artistico, incluso aunque éste fuera producido de forma ajena al capitalismo post-industrial, pues "la
cosificacion se apodera de su estructura interna" (Adorno, 2009, 36), banalizandola. Este proceso va
de la mano de una "puerilizacion" progresiva de la percepcion del espectador o del oyente, que "son
pueriles, porque su primitivismo no es el de quien no esta atun desarrollado, sino el de quién ha sido
detenido y estancado por la fuerza." (/d.) Si bien Adorno no cree que la puerilidad sea algo
constitutivo del espectador o el oyente —la Dialéctica de la Ilustracion termina precisamente con la
afirmacion de que "la estupidez es una herida", una herida por la dolorosa falta de respuesta de un
mundo al que ya no le interesan segiin qué preguntas— esto no hace que sea menos definitivo: si el
arte es mercancia para unas masas que no saben escuchar es porque es, en si mismo, vil. La filosofia
del arte de Adorno es leida por muchos como elitista y moralista, y conlleva o bien prescripciones
de como el arte debe ser —separandose el arte autdnomo del vulgar arte de masas—’ o al
enmudecimiento, una forma mas digna de morir para este pensador que la desartizacion.®

Si el elitismo adorniano fue rechazado de forma generalizada por los artistas, la "generacion
Auschwitz" lo hace de forma ain mas radical. Gunther Grass, por ejemplo dird que la peticion que
Adorno hace a los escritores es como si "hubiera prohibido a los pajaros cantar": un mandamiento
antinatural de un elitista que "s6lo podia refutarse escribiendo,"® algo de lo que es un buen ejemplo
la produccion de Paul Celan.' Pero lo que también testimonia la literatura de Celan es que ciertos
eventos —como Auschwitz- condicionan la expresion estética forzandola hasta los limites de su
propia capacidad, hasta los limites del arte y de la representacion. La Shoah cuestiona las categorias
de la reflexion y la representacion desde dos flancos: la singularidad del Acontecimiento como tal —
que, no olvidemos, fue planteada como un "acontecimiento sin testigos"— la exigencia de
correccion representativa que se le pide. De nuevo en este segundo vértice nos topamos con la
paradoja inicial: algunos limites, en su caracter de limite representativo no pueden ser expresados y
se califican a algunas trasgresiones a éstos como "indecencias representativas.""

7 Gerard Vilar cita un fragmento de Disonancias: "el arte no debe jamas garantizar o reflejar el orden y la
tranquilidad, sino obligar a que surja a la superficie lo oculto bajo ésta, y de este modo oponer resistencia a dicha
superficie, a la presion de la fachada. Si renunciase a esta contradiccion perderia, junto con el elemento critico, su
elemento estético y se veria degradado a la condiciéon de juego nulo y vacio (Adorno, 2009, 77), lanzando como
réplica otra pregunta: ;como establecer una disonancia en un horizonte como el que ¢l plantea, en un mundo
completamente dominado por la industria cultural que deglute toda creacion? "La posibilidad de un orden total, en
el que nada quede afuera, en el que nada sea efectivamente un desorden, parece completamente real." (Vilar, Op.
Cit., 164)

8 Hay que destacar que el enmudecimiento adorniano no debe tomarse siempre de forma literal: para éste la trilogia
de novelas de Beckett —Molloy, Malone muere, El innombrable— resultan otra forma de callar, pues, al menos en su
contexto, no pueden convertirse en producto de consumo para las mayorias.

9 Esta sentencia de Gunther Grass es citada por Jose Antonio Fernandez Lopez en su articulo "En los limites de lo
indecible. Representacion artistica y catastrofe.", A parte Rei Revista de Filosofia n°48 (Noviembre 2006), version
online en http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/jafernan48.pdf

10 El articulo de Jose Antonio Fernandez Lopez rescata una pieza en prosa poco conocida del escritor, Didlogo de la
montaiia, en la que Celan replica a Adorno: "El silencio se hizo, pues, el silencio ahi arriba en la montafia. No durd
mucho el silencio, pues cuando el judio viene y encuentra a otro judio, entonces el silencio se acaba pronto, también
en la montafia. Pues el judio y la naturaleza son dos cosas distintas, todavia, incluso aqui." (Celan, 1999, p. 484 (el
texto se encuentra entre las paginas 483 y 486)

11 Jose Antonio Fernandez Lopez rescata el texto Probing the limits of representation para ilustrar las dificultades

10



1.2.1 Ficciones literarias de la Catdstrofe

Jose Antonio Fernandez Lopez separa en su articulo (ver nota 9) las ficciones literarias de la
catastrofe en dos tipos de obras: las que son un "recurso del escritor superviviente" —esa bulimia del
habla de Primo Levi, la necesidad de contar de Antelme, el imperativo por dejar el testigo de la
experiencia vivida, Kertesz, Bashinger, Amery—; y la pura ficcidon al respecto del campo de
concentracion, como Sebald —Los emigrados—, Lange —El concierto— o el conflictivo Anotaciones
de Jakob Littner desde un agujero bajo tierra de Wolfgang Koeppen. Los primeros encuentran
aquello que padecieron como unico tema posible, el inico tema del que pueden hablar; aunque, a la
par, exige de ellos cierta desubjetivacion:

"En las obras de estos autores, supervivientes y testigos, es tremendamente dificil
hablar de autonomia del texto, porque el texto es parte de la vida y la experiencia del
autor, sale a la luz para, a partir de ahi, convertirse no sélo en un "yo en ficcidon", sino
en un "otro" que ofrece una imagen doblemente alienada al autor. Esta situacion
unica, gestada en la singularidad de Auschwitz es realmente una provocacion para la
literatura, la historia y la identidad vistas en perspectiva historica" (Fernandez Lopez,
20006, 5);

Los segundos, en cambio, se enfrentan cara a cara con el problema de la representacion:
considerando un acto barbaro las representaciones de la Shoah no fidedignas, se les impone a la par
un criterio o un silencio que son constantemente trasgredidos por los artistas: Sebald "recupera" a
personajes anénimos que, existieran o no, plantean la necesidad de poner sobre la mesa aquello que
parecia condenado al olvido, Lange trata de representar la imposibilidad de recuperacion de la
pérdida o la reparacion del dafio, y Koeppen re-elabora un testimonio real en una primera persona
ficticia, ficcionando lo real para poder narrarlo. ;Donde esta aqui el limite de lo ético, de la
correccion?

"La confrontacion con los textos demuestra que, en la discusion sobre la existencia o
no de tabues, la pertinencia o no de determinadas formas de representacion y la
implicita necesidad de la ruptura como propiciadora del "auténtico relato", no hay
opinién unanime sobre el canon de la representacion de Auschwitz". (1d., 9).

Pero no es menos cierto que, aunque exista una perpetua rebelion contra la prohibicion paraddjica
de no-representar-lo-que-no-se-puede-representar dicha prohibicion se renueva, en cada campo, con
cada hecho. Veamos ahora el caso de las imagenes.

1.2.2. Imdgenes de la catastrofe

"Claude Lanzmann estaba en lo cierto al decir que si €l, por casualidad, diera con
algin metraje documental que mostrara el asesinato de internos en Auschwitz lo
destruiria inmediatamente." (Zizek, Op cit, 39)

En su lugar, Lanzmann planted un acercamiento mas sutil, centrandose en la imagen del testimonio
(como ser traumatizado) y no en las imagenes de su trauma. Con ello Lanzmann huia de uno de los
debates en torno a las imagenes del campo de concentracion, constante en la literatura al respecto de
la imagen y la historia en el siglo XX, que se haria especialmente flagrante alrededor de la

paraddjicas de esta segundo problema de la representacion de Auschwitz (Fernandez Lopez, Id, pp- 4-6)

11



exposicion Mémories des camps. Dicha muestra —acompafiada de un ensayo del filésofo Didi
Huberman titulado Cuatro trozos de pelicula arrebatados del infierno- hacia hincapi¢ en la
necesidad de testimoniar la situacion inimaginable de los Sonderkommando —pues las imagenes
demuestran que de hecho si era imaginable, al igual que el hecho de que sucediera demostré que era
pensable—. Frente a la desconfianza de la imagen, Huberman afirma que “para saber hay que
imaginar” y nos invita a imaginar la situacion de dicho colectivo que se encargaba de exterminar,
limpiar y fabricar como cadaveres a sus congéneres en silencio, aislados del resto del campo, Gnicos
conocedores de la llamada Solucion Final que pasaba por el gas y el horno, permanentemente ebrios
para superar lo terrible de su trabajo sabiendo que después de ser verdugos serian victimas, pues
“los SS nos repiten a menudo que no dejaran vivo a un solo testigo”. Los archivos se queman y la
memoria desaparece. “No se producira el kaddish” dijo Goebbels, “os asesinaremos sin restos y sin
memoria”, parecian decir los SS. El olvido del exterminio se convierte en parte activa del
exterminio, ante el que surge, poco a poco, la necesidad de un testimonio, un testimonio de lo
inimaginable. Esta urgencia de contar dio alas a algunos de ellos para intentarlo en lugar de
abandonarse a la nuda vida o intentar suicidarse, teniendo como resultado esas cuatro fotografias
que revelaban lo impensable. Si Auschwitz es lo impensable, ahi donde fracasa el pensamiento es
donde debemos perseverar, como dijo Arendt (en lo juridico, en lo politico, en lo humano); vy, de
acuerdo con Huberman —que anuncia alguna de las ideas de Ranciere— el historiador no puede
permitirse relegarlo a lo impensable, pues “el genocidio era pensado, por lo tanto era pensable”
(Didi-Huberman, 2004, 81), y la importancia del testimonio es mostrar que no es indecible. Las
cuatro imagenes para las que Huberman compone su ensayo sirven como refutacion en una doble
medida: por lo que, de hecho, aparece en ellas impreso, y por el esfuerzo material que fue empleado
en tomarlas en medio de esa prohibicion factica del documentar que fue Auschwitz. De acuerdo con
Huberman, es preciso refutar la doble acusacion que se blande contra este tipo de imagenes: o bien
se les pide demasiado —toda la verdad— o absolutamente nada —s6lo simulacro, no imagen—; o no es
mas que un “documento” o es un icono del horror.

Tlustracion 1: Uno de los
"cuatro pedazos"

Precisamente desde este punto parten las criticas de George Wajmann y Pagnoux, otros seguidores

de la paradoja que plantedbamos al inicio: las imagenes de la Shoah son concebidas por éstos

como aquello que ha "negado todo en bloque, tanto las tesis como el hecho en si mismo" del
exterminio cayendo en el fetichismo de la imagen y los peligros éticos que conlleva sin que su
utilizacion esté justificada por el aprendizaje: la imagen "no ensefla nada que no sepamos ya" pues
"no hay iméagenes de la Shoah" . El intento de aportar documentos o datos objetivos del desastre es

interpretado por Pagnoux como un “cientificismo vacuo” que produce una "anulacion de la

12



memoria y un obstaculo para que ocurra el pasado". Del mismo modo ambos comparten la idea de
que Didi Huberman es un “mal testigo” que “musea”> la cdmara de gas y sostienen que hay algo
irrepresentable en la camara de Gas que no cabe, que se escapa de las imagenes.

Lo que hace Didi-Huberman en la ampliacion de su ensayo, Imdgenes pese a todo, es pedir que se
comprenda a las imagenes como lo que son: ni demasiado ni demasiado poco, tan solo sintomas
historicos que pueden transformar la relacion del historiador con el objeto o del espectador con la

memoria sin tener una pretension de verdad absoluta y cientificista u ofrecerse como idolos

incuestionables.;s Si bien imagen y realidad no son coextensivos es al mismo tiempo innegable que
lo real se manifiesta en imagenes y que estas no son su Otro absoluto. La actitud de negar la
existencia de documentos visuales de la Soah -las cuatro fotografias mencionadas, peliculas,
documentales, testimonios-, sin atender al contenido o a las interpretaciones de los mismos, puede
estar sujeta a los mismos defectos que las afirmaciones de Lyotard a las que aludimos mas arriba. Y
si bien puede existir el peligro de banalizacion o de apropiacion indebida de memorias por una
sociedad de informacion e imégenes, ;podemos acaso negar que incluso lo inimaginable existe

como experiencia colectiva? :

«;No seria mas justo observar hasta qué punto la Shoah asedia, de parte a parte,
nuestro mundo imaginario y simbolico, nuestros suefios y nuestras angustias, nuestro
inconsciente en general? ;Y hasta qué punto a menudo sélo nos es posible imaginar
lo que no significa, por supuesto, acabar con la verdad de lo que imaginamos?
(Wajman no ha sentido nunca crecer en su interior las imagenes de lo terrible al
escuchar a testigos, a familiares, al encontrarse con los libros de la historia, con las
listas en las que aparecen nuestros nombres, con las primeras grandes pesadillas, los
primeros descubrimientos de imdagenes en movimiento en Nuit et brouillard, las
reconstrucciones arqueologicas de Raul Hilberg, los albumes de Yad Vashem, los

testimonios vividos en las imagenes, los rostros y las palabras del filme Shoah?

Nadie niega que «la foto no sustituird nunca a la memoria» pero ello no implica que

12 En este sentido las criticas de Pagnoux y Wajman se asemejan al "los museos son como tumbas hereditarias de las
obras de arte. Dan testimonio de la nautralizacion de lo cultural” adorniano.

13Didi—Huberman también destaca que, de hecho, si que hay imagenes de la Shoah: las cuatro fotografias o los archivos
internos de los campos son un buen ejemplo que resembla la Shoah, a menos que se utilice el término Shoah en el
estrecho sentido de morir en una camara de gas: «Wajcman entiende por ello la operacion y el momento especifico del
gaseado de los judios del que, efectivamente, no conocemos ninguna imagen fotografica. (...) considero la destruccién
de los judios en Europa como un fenéomeno histérico amplio, complejo, ramificado, multiforme. Ha habido en la
historia del nazismo cien técnicas bien diferentes para llevar a cabo la siniestra solucion final que van desde el mal
radical hasta la desconcertante banalidad. En este sentido, estamos autorizados a decir que verdaderamente existen -e

incluso en un nimero bastante amplio- imagenes de la Shoah.» (Didi-Huberman, Op. Cit., 114)

13



debamos —o tan siquiera podamos— dejar de mirarlas. Las fotografias de los campos y
cada uno de los testimonios de Shoah pueden ser recogidos por el concepto de Didi-
Huberman de "imagenes-jiron”: «Desde esta perspectiva, los clisés de agosto de
1944 son a la vez imagenes de la Shoah en acto -ain cuando sean extremadamente
parciales, como lo son, en general, las imagenes- y un hecho de resistencia historica

que tiene la imagen como envite.» (Didi-Huberman, 2004, 123)

Es posible que esta comprension de las imdgenes y de las palabras como retazos se acerque més a la
forma en la que la memoria funcionais, incluso en la que la realidad misma funciona, siempre entre
dos polos, en esa zona gris en la que no existen otros absolutos. Considerar a ciertos eventos como
antagonistas totales es precisamente lo mas injusto con una historia en la que las posiciones
tienden” a no ser definitivas, y, en todo caso, ensanchan el foso de Primo Levi, ese «foso que existe
y que se ensancha afio tras afio entre las cosas tal y como eran alli y tal como se representa en la

imaginacién comun, alimentada por los libros, las peliculas y los mitos aproximados.» (Id., 79)

No obstante, ;significa esto que todo acercamiento a un acontecimiento terrible es legitimo? ;No
es posible que algunas de nuestras representaciones de la Shoah banalicen a ese testigo integral a
través de un testimonio de segundo orden, edulcorado, ungido para que no apeste a ciertas
organizaciones politicas, ciertas sociedades? La postura de Lyotard retoma la idea de que ciertas
representaciones son injustas con el fendmeno que tratan de representar y de que el testimonio

veraz es imposible: nadie puede narrar la experiencia del interior de la camara de gas.

Podria plantearse en este punto por qué estos autores son tan insistentes con la coyuntura historica
del genocidio, alejandose del horizonte méas amplio que apuntaba Wittgenstein, o si sus
consideraciones al respecto de la representacion son inactuales. Mas alla de que creo que la
actualidad de pensar el campo de concentracion es incuestionable, dados los eventos de nuestra
historia mas reciente, me gustaria rescatar las palabras de Agamben en Infancia e historia: “Hoy,
sin embargo, sabemos que la destruccion de la experiencia ya no requiere una catastrofe, y que la
monotona vida cotidiana en cualquier ciudad es suficiente.” (Agamben, 2011, 14), ampliando asi el

alcance de estas reflexiones antes de introducirnos en la problematica de Lyotard.

1.3 El silencio y lo sublime

Como hemos mencionado en varias ocasiones, Lyotard se sitlia con aquellos que consideran que

14 En El pasado: instrucciones de uso Enzo Traverso desarrolla la problematica de separar la "historia" (lo objetivo y
"oficial") de la memoria (lo subjetivo y, hasta cierto punto privado), destacando el caracter dialéctico de ambas
instancias a pesar de sus diferencias.

14



existen ciertos ambitos de la experiencia que no pueden ser representados —y por ello castiga a los
que incumplen esa prohibicion paradojica— El diagnéstico de la cultura que €l realiza en Lo
inhumano es el siguiente: existe un entramado social cada vez més complejo —y de procesos de
transmision de la informacion cada vez mas acelerados y simples— que lleva a un enrarecimiento de
la experiencia que suple con una uniformidad banal y unidimensional la caida de los "grandes
relatos" y de la universalidad. Esta suplencia también convierte en innecesaria la legimitacion del
discurso o de ciertas formas de progreso. Para Lyotard la posmodernidad es "el destino tragico de lo
moderno" y propone un movimiento diferencial (el diferendo) como resistencia inhumana frente a
la inhumanidad propia de la cultura post-industrial. En esta creacion de inhumanidad es donde
cobra sentido la busqueda de nuevos Iéxicos y lenguajes en la practica de artistas de vanguardia y
filosofos que tratan de rescatar el del olvido aquello que fue eliminado por la totalidad del sistema
(como la nifiez o la experiencia singular).

Hasta este punto el planteamiento de Lyotard puede parecer afin al discurso de otros fildosofos
posmodernos, pero Lyotard realiza una doble asociacion conceptual que lo alejara definitivamente
de la posicion de Ranciére y de otros: aquello que sobra del sistema —y que no puede ser asimilado
por sus léxicos— debe permanecer silencioso e irrepresentable para no contaminarse de la vileza del
sistema, y afirma que esta irrepresentabilidad tiene que ver con la nocion kantiana de lo sublime, la
cual, ademds, es el contenido del arte: "en el ultimo siglo, las artes no han tenido lo bello como
principal cometido, sino algo que tiene que ver con lo sublime." (Lyotard, 1999, 89) Lyotard
ejemplifica esta tendencia con ejemplos de la vanguardia (Cf. Id. 89-108) y de la musica a la par
que acusa a otras practicas artisticas —como la trasvanguardia o el neoexpresionismo— como algo
que pone en peligro el cometido del arte de callar como forma de resistencia ante ese sistema
inhumano.

15



Capitulo 2: Ruido

El pensamiento de Jacques Rancic¢re se opone diametralmente a la idea de que existen
objetos irrepresentables, indecibles o impensables: cree que la ciertas cosas lo son en ciertas
condiciones de representacion marcadas por un orden social determinado, lo cual indica problemas
de representabilidad relativos y no absolutos. Rancicre se opone en dos puntos a esta nocion de
irrepresentabilidad: en un extracto de El destino de las imdgenes que ya habia aparecido en la
revista Le genre humain y en un articulo contra la nocion lyotardiana de lo sublime. Vamos a
centrarnos primeramente en la critica de Ranciére a Lyotard y luego trataremos de aplicarla al resto
de prescripciones que hemos desarrollado.

2.1 La Critica de Ranciere a la nocion de irrepresentable en Lyotard
Como hemos mencionado, en el paradigma de Lyotard parte de los problemas representativos
vienen de que el arte moderno esta ligado indisociablemente al arte de lo sublime, a lo cual afiade
que "lo sublime no es nada mas que el anuncio sacramental de la ética en el campo estético",
tratando de dilucidar las caracteristicas de dicho "arte sublime". Rancicre destaca que esta pregunta
descansa sobre una contradiccion y una peticion de principio. Para empezar, en la estética kantiana
no es pensable la obra de arte sublime: esta nocion constituye una contradiccién en si misma.
Ranciere apunta que en Kant "lo sublime estd completamente contenido en la experiencia subjetiva
determinada por una relacion entre el poder de la razon y el poder de la imaginacion". (Ranciére,
2004, 10). Asi, Kant en la "Analitica de lo sublime" lo define del siguiente modo:

«Sentimiento de displacer debido a la inadecuacion de la imaginacion en la estimacion
estética de magnitudes respecto a la Razén, y a la vez un placer despertado con tal
ocasion, precisamente por la concordancia de este juicio sobre la inadecuacion de la
mas grande potencia sensible con ideas de la Razon, en la medida en la que tal esfuerzo
dirigido hacia ellas es, empero, ley para nosotros. Es lo que nos permite medirnos como
sujetos libres.» (Kant, 1981, 273)

Si bien ya en esta definicion parece poco aplicable a la creacion artistica, Kant clarifica en distintos
puntos de la "Analitica de lo sublime” que ésto solo es aplicable al encuentro del hombre con la
naturaleza. La formulacion mas célebre de lo que lo sublime ratifica esta posicion:

«Rocas audazmente colgadas y, por decirlo asi, amenazadoras, nubes de tormenta que
se amontonan en el cielo y se adelantan con rayos y con truenos, volcanes en todo su
poder devastador, huracanes que van dejando tras de si desolacion, el océano sin limites
rugiendo de ira, una cascada profunda en un rio poderoso, etc, reducen nuestra facultad
de resistir a una insignificante pequefiez, comparada con su fuerza. (...) llamamos
gustosos sublimes a esos objetos porque elevan las facultades del alma por encima de su
término medio ordinario.» (/d., 284)

Lo sublime es en Kant aquello que "eleva las facultades del alma por encima de su término medio
ordinario" sefialando una concordancia fundamental de sujeto y mundo; sensacion que no resultaria

16



del encuentro del hombre con sus propias producciones.” ;Por qué Lyotard acude a la estética
kantiana en la bisqueda de una nocion que no esta ahi, que es contradictoria? ;Por qué nos plantea
la pregunta de qué tipo de arte es pensable bajo la categoria de lo sublime dando por hecho que
existe uno?

Tratando de replicar a esta cuestion, Ranciere acude a las caracteristicas del arte que plantea
Lyotard y que ratifican, segin €I, que existe un arte sublime —que esta ligado con la nocién de
irrepresentable—: ser pura diferencia no conceptualmente determinada o inmaterialidad. Si la
belleza kantiana se basa en "el libre juego de las facultades" siendo la forma "el poder activo que no
impone su ley sobre la materia pasiva, sino que dispone"(1d., 291), Lyotard retoma la definicion
aristotélica de "forma" —poder activo que moldea a la materia— en lugar de la kantiana, de tal forma
que la percepcion de la belleza ya no depende del "libre juego", sino que se impone a la materia del
mundo cuando hablamos del arte de lo sublime. En este sentido, al ser el arte algo culturalmente
determinante, y Lyotard nos plantea, desde un punto de vista completamente contrario al de Kant,
que hay que hacer una eleccion radical entre el objeto material al que se alude (por ejemplo, el
hecho a representar) y la forma estética que lo moldearia, existiendo, por tanto, una heteronomia
entre estética y ética ante la que es preciso realizar una eleccion sobre lo que se considera
primordial.

La segunda caracteristica de este "arte sublime", la materia del arte es definida como "evento de la
pasion", nocion que también aparece en la "Analitica de lo sublime". Lo estético es dos cosas a la
vez: la pura materialidad (qualia) y su signo (lo irrepresentable de esta materia), un signo que
"traiciona su propia inadecuacion (...) la imaginacion es revelada como incapaz de presentar las
ideas de la razon". (/d., 289) De acuerdo a esta aproximacion, el poder de la razén va mas alla de la
experiencia sensorial, y el poder de la razén va mas alla de la imaginacion, asi que, finalmente, la
razon es la legisladora suprema de la experiencia sensible, siendo también la estética heteronoma a
la razon.

Ranciere cree que cabe destacar que esta doble heteronomia (del juicio estético con la ética y con la
razon) era exactamente lo contrario que Kant buscaba con su Critica del juicio, donde trataba de
presentar a los juicios de gusto como auténomos de tal forma que simbolizaran la moral (lo bello) y
la teleologia o racionalidad del mundo (lo sublime). Ranciére se pregunta por qué Lyotard toma la
decision de buscar en Kant "un conjunto de ideas que es dificil encontrar ahi, una idea de
vanguardia estética que de una tarea que la vanguardia debe cumplir (...) una vanguardia que debe
testimoniar la miseria del sujeto, una idea de una ley ética que rige al arte desde la heteronomia
radical". (Ranciére, 2005b, 9)'°

De acuerdo con Ranciere, Lyotard esta adorando a la idea freudiana de "La Cosa" ("lo Otro", que
debe ser representada por el arte) a la par que busca una definicion de la "esencia del arte moderno"
en oposicion al eclecticismo artistico cadtico. Lyotard piensa que si "la equivalencia estética en el
consumo es un gusto, el deber historico, y el sentido mismo de nuestra vida y pensamiento estd
perdido" (1d., 13). Rancicre relaciona este miedo tanto al caos como a "traicionar al objeto" con lo
sostenido por Adorno al respecto de la musica (y de la poesia); sefialando como este elitismo o
intento de decirle al arte lo que debe o no hacer no tiene en cuenta la triparticion kantiana entre lo
bueno, lo agradable y lo bello. Para Kant, lo bello se diferenciaba de lo bueno y de lo agradable,

15 Lyotard no es el tnico filosofo que relaciona la idea de "lo sublime" con productos creados por el propio ser
humano, contraviniendo a Kant: Jameson, en La logica cultural del capitalismo tardio relaciona, por ejemplo, a la
tecnologia con lo sublime en lo que ¢l denomina "lo sublime histérico". No creo que Ranciére cuestione o niegue
cualquier relacién entre la obra humana y lo sublime kantiano, sino a la forma concreta en la que Lyotard lleva a
cabo su argumentacion.

16 Todas los fragmentos de este texto son traducciones propias.

17



pero podian ser coincidentes. En su intento de eliminar cualquier posible ser-agradable en el arte de
vanguardia, desplazan a la obra de arte a "lo bueno" en si mismo, a un "bueno" en contra del
capitalismo o la estulticia, en cualquier caso, "un exorcismo de lo agradable". Lyotard is "la tltima
consecuencia de una interpretacion politica del arte y su reverso: el arte sigue acarreando la tarea
historica de preservar una diferencia sensible entre los objetos del mundo y su oposicion en el
mercado. (/d. 14-15)

La argumentacion de Ranciere desliga la nocion de lo sublime del arte contemporaneo, base en la
que se asientan las prohibiciones representativas de Lyotard. Sin embargo, alin contradiciendo su
aparato conceptual bien podria decirse que esto no implica que no existan ciertas cosas que o bien
son irrepresentables per se o bien no deben ser representadas. En su articulo para Le genre humain,
Ranciere analiza dos ejemplos de los campos de concentracion, el libro La especie humana de
Robert Antelme y la pelicula Shoah, de Claude Lanzmann.

El texto de Robert Antelme relata su vida en el campo de concentracion de tal forma que, por una
parte, cuestiona la idea de especie humana —a la cual, como decia Bataille, pertenece la camara de
gas— a la par que se reivindica a si mismo como parte de la misma, a pesar de ser "privado del
cuerpo de los demas, privado de su propio cuerpo" como preso del campo. Ese reivindicarse como
ser humano en un ambiente en el que era pura cosa se ve reflejado en la machaconeria con la que
explica su rutina mas primaria, como la de comer, dormir, acomodarse o ir al bafio. ;Estd Robert
Antelme diciendo un indecible? ;Es su libro una refutacion en blanco y negro a la idea misma de
que lo indecible exista? ;O lo suyo es puro balbuceo, insignificante y deberia ser ignorado, bien
porque su lenguaje no sea claro y distinto, bien porque constituya una desobediencia al imperativo
de Lyotard? Ranciere destaca como el método de transmision de su experiencia, la escritura
paratactica, no es una creacion suya ad hoc, sino que entronca con la tradicion de Flaubert o Camus:
¢l, superviviente del campo de concentracion, considera que su experiencia es transmitible por un
lenguaje y una sintaxis que pre-existen a su propia experiencia. En cierto modo, su gesto parece
indicar que no hay lengua propia del testimonio, sino que encuentra un lenguaje ya constituido al
respecto. Las dificultades, pues, no parecen recaer en el lado del que escribe, figura o cuenta, sino
del que lo recibe.

Por otra parte, Shoah muestra un "irrepresentable" ain mas sutil: la pelicula niega que el
equivalente pueda ofrecerse por medio de una encarnacion ficticia de verdugos y victimas pues el
exterminio fue pensado como una doble supresion, la de los judios y de su rastro. La primera escena
de la cinta muestra precisamente como el exterminio del ayer se asemeja al hoy por su silencioso
escenario. “La imposible adecuacion entre el lugar y la palabra y el cuerpo mismo del testigo toca el
corazdn de esta supresion que debe ser representada. Toca lo increible del acontecimiento,
programado por la logica misma del exterminio -y corroborado por la légica revisionista- incluso
aunque quede uno de ustedes para dar testimonio, no se lo creerd, es decir, no se creera en el llenado
de ese vacio con lo que ustedes digan. Se lo considerara una alucinacion. A esto responde el habla
del testigo enmarcada por la cdmara. Comprueba lo increible, comprueba la alucinacion, la
imposibilidad de que las palabras llenen ese lugar vacio. Pero invierte la 16gica. El aqui y ahora esta
cargado de alucinacion, de incredulidad: “no creo estar aqui”, dice Simon Srebnik. Lo real del
holocausto que se filma es entonces lo real de su desaparicion, lo real de su caracter increible.” (/d.,
135)

Dos testimonios de la Shoah —el libro de Antelme y la coleccion filmica de Lanzmann— parecen
refutar con su propia existencia la idea de una irrepresentabilidad que coexista al acontecimiento.
Las refutaciones de Lyotard en contra del "testigo integral" o lo impertinente de representar ciertas
experiencias parecen palidecer la figura de Abraham Bomba (uno de los testigos de la pelicula de

18



Lanzman), o los rios de prosa de Auschwitz. Ranciére concluird que :"si se sabe lo que se quiere
representar (...) no hay propiedad del acontecimiento que impida la representacion, que impida el
arte en el sentido mismo de artificio.” (/d., 136); y apunta, al igual que dijo Didi-Huberman, que
denominar algo irrepresentable implica, en cierto modo, decir que el acontecimiento que tratamos
de representar es impensable en cierta medida —a menos que tengamos una tesis muy férrea que
separe pensamiento de representacion y lenguaje—. Pero el hecho es que la Shoah es pensable —pues
fue pensada— y es representable —pues ha sido representada— : segun Lyotard, este recubrimiento se
efecttia por medio de la identificacion simple del corte entre dos regimenes del arte con la distincion
de una estética de lo bello y una estética de lo sublime. “Con la estética de lo sublime, escribe en Lo
inhumano, la apuesta de las artes es convertirse en testigo de lo indeterminado™ El arte se
convertiria en testigo del “sucede” que siempre sucede antes que su naturaleza, de que su quid sea
perceptible, testigo de lo que hay de impresentable en el corazén del pensamiento que quiere darse
forma sensible. El destino de las vanguardias seria ser el testimonio de ese impresentable que
desampara el pensamiento, inscribir el choque de lo sensible y demostrar la separacion original”
(Id., 138)

llustracion 2: Abraham Bomba en el docuental de
Lanzmann

2.1.2 Critica de Ranciére a la nocion de irrepresentable en términos
generales

En El destino de las imdgenes, Rancicre se pregunta qué significa decir que algo es irrepresentable.
Atendiendo a su diagnoéstico esto puede significar dos cosas: o que cualquier forma sensible que
planteemos traiciona a la idea que queremos decir o representar —esta es la loégica que, en cierto
modo, subsiste en las prohibiciones religiosas de representar a Dios— o que no hay un esquema de
inteligibilidad parejo a la potencia sensible de la experiencia y que permita mostrar o reproducir el
evento en cuestion. Esta critica o bien ataca a la impotencia del arte o de la palabra o bien denuncia
su ejercicio de poder espectacular. Segun el filésofo argelino, "la complejidad de estas logicas
heterogéneas tienen un efecto muy preciso: transforma los problemas de reglaje en problemas de
imposibilidad de representacion" (Ranciére, 2011. 114) propugnando la heteronomia del arte al
objeto en cuestion (Wittgenstein), a la razon (Adorno y Lyotard) o a una Otredad a la que no es
ético aproximarse (Lyotard) —dependiendo del filésofo—. Dichas posturas postulan objetos a los que
no es €tico o razonable aproximarse dadas nuestras limitaciones o a las de nuestro contexto —la
industria cultural banalizadora— y condenando a ciertas cuestiones a no ser respondidas, lo cual
implica un silencio establecido. Pero lo que plantea Ranciére es que el arte no es dependiente de

19



ninguno de estos tres eventos, sino que su vinculacién fundamental se establece con el dmbito
politico. Condenando arte o a la palabra al silencio se estd perpetuando un orden politico de las
cosas para conservar sus atributos éticos, ya sean estos la correccion de las representaciones, el
elitismo frente a la industria cultural o el respeto ético a la otredad. Ranciere dice: "El arte se sigue
teniendo en cuenta en la trama metapolitica. Pero el sentido de la trama ha sido totalmente volcado.
El arte ya no es portador de la promesa schilleriana [de emancipacion]. Sigue siendo resistencia,
como con Adorno. Pero la resistencia ha tomado un nuevo significado. No es otra cosa que la
anamnesis de "la cosa", la anamnesis de la esclavizacion ineludible con el Otro. O bien la
esclavitud al otro que nos viola o bien la esclavitud a nosotros mismos que nos lleva a la anestesia
de la cultura de la mercancia. O la ley de Moisés o la Ley de McDonald's. Tal es la ultima palabra
que el sujeto cerrado a la estética de lo sublime da a la metapolitica de la estética. Su ultima palabra
traga tanto a la estética como a la politica en una doble ceguera ética. Cuan distinta es esta nueva
Ley de Moisés a la Ley de McDonald's es, por supuesto, un punto a debatir." (Ranciere, 2005b, 22)

2.2- La filosofia del arte de Ranciere

Sin embargo la critica de Ranciére al punto de vista de los autores que hemos expuesto —
Wittgenstein, Lyotard, Adorno— no apela Uinicamente a diferencias de planteamiento al respecto de
lo que es y lo que no es representable, sino que los tres, cada uno a su manera, se oponen a nociones
centrales en el pensamiento de éste que nos proponemos desarrollar ahora. Estas son basicamente
tres: la calificacion de la modernidad artistica como "régimen estético" (frente al ético o el
representativo), la relaciéon de estética y politica y la critica a la "hipdtesis embrutecedora" del
conocimiento elitista o cientificista. Mi propuesta es desglosar cada uno de los tres puntos
oponiéndolo al pensamiento a Lyotard, Wittgenstein y Adorno, respectivamente.

2.2.1 El "misterio" o el régimen estético de las artes.

Tanto en Sobre politicas estéticas como en El Reparto de lo sensible Ranciére plantea que a lo largo
de la historia del arte se suceden tres regimenes de comprension de las artes y de su relacion con las
ideas.'” La idea de "régimen" alude a las condiciones de inteligibilidad y comprension del arte en
cada momento histérico, pues "no hay arte, evidentemente, sin un régimen de percepcion y de
pensamiento que permita distinguir sus formas como formas comunes." (Ranciere, 2005, 22).

El primero de todos ellos, el régimen ético, juzga a las imagenes segun la verdad que acarrean y su
relacion con los individuos y la comunidad. En cierto modo, este régimen se aproxima a la idea
hegeliana de lo que el arte debia ser: un trasmisor de las ideas metafisicas y de los valores éticos de
una sociedad. Asi, en el régimen ético “se trata de saber en qué concierne la manera de ser de las
imagenes al ethos, la manera de ser de los individuos y las colectividades.” (Ranciére, 2009, 32); y
el ejemplo perfecto de esta forma de comprender al arte seria la funcion de éste en el medievo:
temor y asombro del creyente en la catedral, didactismo en cada relato, en cada imagen. El segundo
de ellos, el régimen representativo (o poético) valora al arte por su capacidad mimética, entendiendo
a esta mimesis como un respeto a cierta forma de inteligibilidad establecida. Este régimen es
representativo porque busca el mimetismo, el ut pictura poiesis, la semejanza; y es poético en tanto
que da reglas rigidas y clasificaciones de las formas de hacer arte, entendiendo este "hacer arte"

como "aproximacioén a lo real". Asi: “denomino este régimen como poético en cuanto que identifica
las artes en el seno de una clasificacion de las maneras de hacer [...] lo denomino representativo en

17 Como posible critica a Ranciére, en Desartizacion Gerard Vilar hace una critica al historicismo simplista que supone
separar al arte y al pensamiento en tres bloques consecutivos en lugar de entenderlos como procesos imbricados en toda
época historica, proponiendo que tal vez los tres regimenes han convivido siempre pero con distinta importancia.

20



cuanto que es la nocion de representacion o de mimesis la que organiza estas maneras de hacer, ver
y juzgar. La mimesis no es la ley que somete las artes a la semejanza, no es un procedimiento del
arte sino un régimen de visibilidad de las artes.” (Id., 34)

El valor de las imdgenes en el primer régimen viene dado por su capacidad de expresar valores o
conceptos de la comunidad, mientras que en el segundo por su capacidad de representar lo real de
acuerdo a ciertas convenciones. Esto no quiere decir que una imagen "sea" ética o "sea"
representativa: una imagen surge en determinado régimen de visibilidad y trasmision, asi como un
relato en determinadas condiciones de habla, pero no es en si misma nada, puede reinsertarse en
otro tipo de discurso. Es esto precisamente lo que hace Schiller con la Juno Ludovisi en las Cartas
sobre la educacion estética del hombre: si bien en sus condiciones de produccion la estatua de la
diosa era comprendida como "imagen de la divinidad" (como materializacion de unos ideales éticos
y metafisicos), Schiller se re-apropia de la imagen convirtiéndola en algo distinto, que tampoco es
la correccion de la estatua como representacion adecuada de la divinidad. En su lugar, Schiller
toma a la imagen como ejemplo del "libre juego de las facultades" que Kant expone en la Critica
del Juicio y que sitia a la belleza como simbolo de lo moral: la estatua es simolo de una promesa
politica de emancipacion. El régimen estético'™ rompe con la representacion, pues ""la
identificacion del arte no se establece aqui ya por una distincion en el seno de las maneras de hacer,
sino por la distincion de un modo de ser sensible que es propio de los productos del arte.”
(Ranciere, 2009, 35). El espectador suspende su propia subjetividad frente a un bloque sensible y en
dicha suspension se funda un nuevo arte de vivir en comunidad que define las cosas de una forma
distinta al consenso generalizado. El régimen estético es el que desvincula al arte en singular de
toda regla especifica y lo autonomiza en ese “estado schilleriano” de pura suspension. El arte ya no
es mera representacion, sino que es juego: "el jugador estd alli para no hacer nada ante esa diosa que
no hace nada, y la misma obra del escultor se encuentra presa en este circulo de actividad inactiva."
(Ranciere, 2005, 25) Esta suspension doble —del intelecto y de la sensibilidad— forja una nueva
forma de vida en comun porque "la apariencia libre" suspende el poder de la forma sobre la materia,
de la inteligencia sobre el sensible, lo cual Schiller comprende —en el contexto post-revolucionario—
como suspension del poder del Estado (tirano) sobre la materia (las masas, el pueblo). El proyecto
de las Cartas sobre la educacion estética del hombre es, precisamente, realizar una critica a la
ilustracion del entendimiento que se impone sobre las masas como una "pesada carga"'’: en su lugar
Schiller propone que, con ayuda del arte y de la educacion estética han de formarse individuos que
actiien moralmente por inclinacién. Sin embargo Schiller no es un revolucionario radical, sino un

18 De acuerdo con Ranciére, términos como “modernidad” o “vanguardia” mezclan historicidad (en el plano de un
régimen artistico) y ruptura (dentro del mismo) de forma confusa y son carentes de interés: La palabra “modernidad”
recubre sin conceptualizar la singularidad de un régimen particular de las artes. En su lugar, Ranciére cree que el
término "régimen estético" es mas preciso y adecuado, pues el vocablo "Modernidad" referido al arte disfraza esa idea
de régimen estético y convierte al desarrollo artistico en mera linea de paso o ruptura entre lo antiguo y lo moderno.
Obvia el hecho de que un salto fuera de la mimesis no implica rechazar la figuracion, sino la destruccion del marco en
el que se le suponia esta, cierto reparto de lo sensible. No se opone a lo antiguo, sino a la idea misma de historicidad.
Este régimen no comienza con la ruptura artistica en ninguna medida, sino con decisiones sobre quién hace arte.

19 Schiller fabula el camino que ha conducido al drama de este modo: la naturaleza habia tutorizado al hombre —al

igual que al resto de las creaciones— hasta que éste pudo valerse por si mismo, y lo que antes se le presentaba como
necesario se torna ahora fruto de su libre eleccion: en pocas palabras, la necesidad fisica se torna necesidad moral. Este
hombre "mayor de edad" despierta de su suefio infantil y se encuentra con un Estado que, no obstante, ya estaba
implementado antes de que se hiciera la razon. El individuo, desde su libertad recién adquirida, transforma al Estado
Natural (heteronomo, probablemente apadrinado por la fuerza bruta) en Estado Moral (auténomo, fruto de su libertad, ¢
hijo de la Razon). La descripcion de este proceso no resulta nada novedosa en si misma, como si que lo sera la critica
que Schiller impone justo después de ponerla sobre la mesa: lo que es real en el momento que esto sucede son los
hombres fisicos, siendo el Estado Moral que se predica unicamente un supuesto, un supuesto que no da apoyo suficiente
cuando se hace desaparecer el suelo de la naturaleza sin Estado Moral consagrado, carencia que Schiller considera
evidente a la luz de lo hechos.

21



reformista de la ilustracion y nos alerta del peligro de "querer cambiar la rueda del estado cuando
sigue girando". Es por esto que el "suelo" en el que el individuo debe posarse en el transito de lo
fisico a lo moral es en el Estado Estético, en el cual recupera importancia y adquiere valor en su
totalidad: "El libre juego del pensamiento, de la imaginacion y de la sensibilidad cura las heridas
que producen en el hombre moderno la division fragmentadora del trabajo, la insensibilidad de la
cultura meramente teorica [hoy diriamos “sociedad de la ciencia”] y el sofocante mundo de las
desencadenadas necesidades animales. El juego artistico permite al hombre congregar las fuerzas
astilladas y hacerse un todo, una totalidad en pequefio, aunque sélo sea por un instante limitado y en
el ambito limitado de la belleza artistica" (Schiller, 1990, 79).

Hustracion 3:
Estatua de Juno
Ludovisi

El "Estado Estético" planteado por Schiller y recogido por Ranciére se escapa de la esclavitud a lo
real: no se trata ya de obtener una representacion adecuada a ciertos cdnones y reglas, sino que abre
espacios a nuevas inteligibilidades, visibilidades y clasificaciones. Esto posee consecuencias
politicas innegables en tanto que, al incluir /o no dicho o lo no representado en el discurso, o bien al
introducirlo de otra forma o siguiendo otro c6digo trastoca el reparto de lo sensible. Schiller ya fue
consciente de las consecuencias politicas que poseia este régimen estético: de hecho, el lo fabula
como antidoto a ciertos errores de la ilustracion. Pero trataremos esto mas tarde. Volviendo a la
oposicion Ranciere-Lyotard, desde el planteamiento de que existe un régimen estético que no tiene
por qué representar miméticamente lo real —no se trata de mostrar adecuadamente la Catéstrofe o de
regirse a ciertos codigos— las criticas tanto de Lyotard como de Wajman o Pagnoux a los problemas
representativos de la Shoah en el arte contemporaneo—y de cualquier otro evento— resultan algo
espurias, y, ;quién estd dispuesto a sostener que el arte contempordneo pretende ser mimético?
(Mimético a qué? ;Bajo qué condiciones? Solo dandole al arte la obligacion de mostrar
adecuadamente tiene sentido reprocharle que se "queda corta" o "es injusta". Por otra parte tampoco
tiene sentido afirmar que el arte actual pretende (o debe pretender) transmitir ciertos valores
culturales o éticos de la comunidad. Y Uinicamente afirmando ésto —que debe transmitirlo— podemos
reprocharle a un relato que no es suficientemente punzante, que resulta banal o "dice demasiado" en
su relato. En el primer caso el arte aparece como heteronomo al entendimiento, en el segundo como
heteronomo a lo moral, precisamente los dos &mbitos en los que la estética kantiana promulgaba la
autonomia del arte. Desde la concepcion Ranciere, desde el régimen estético de las artes, carece de
sentido esta critica a las imagenes de la Shoah o de cualquier otro evento —y menos si, para ello,
invocamos a nociones kantianas confusamente. Esta réplica, por otra parte, no es muy distinta en
resultados a la que daba Didi-Huberman en Imdgenes pese a todo (ver supra). Por tanto la
prohibicion representativa de Lyotard, aunque sea como forma de resistencia resulta incomprensible
desde el punto de vista de Ranciére y, para fundamentarla, habria que explicar por qué el arte debe-
ser adecuado, debe-ser moral y no-debe subvertir la prohibicion representativa.

Cuando Ranciére sumariza esta postura al inicio de Sobre politicas estéticas, caracterizandola como

22



"realizacion nihilista de la utopia estética" afiade que la comunidad que puede surgir de esta
comprension es aquella que "revoca todo proyecto de emancipacion colectiva." (Ranciere, 2005.
15) (Por qué? ;Cual es la relacion entre politica y arte? ;Qué implica la rebelion contra el silencio
establecido?

2.2.2 Estética y politica

La paradoja con la que iniciaba el monografico —enunciar cierta cosa diciendo, contrariamente, que
es indecible— puede reinterpretarse incluyendo la idea de "régimen de recepcion de las imagenes":
el hecho de que algo sea decible o representable no depende tanto del hecho en si —la imagen o el
acto de habla— sino de que exista un consenso social que permita la comprension de esta. Nadie
dudaria que algunas de nuestras representaciones culturales resultarian incomprensibles en un
pasado no tan reciente, o por una cultura no emebebida de lo occidental. En El destino de las
imdgenes se muestra como, por ejemplo, el éxito de una obra artistica depende de en qué medida
sus codigos se adapten a lo que la época espera de ella. Por ejemplo la adaptacion de Corneille de
Edipo Rey es rescatada por Ranciére como algo que fracaso por la incapacidad de conectar con el
gusto francés del momento®: no se trata ya unicamente de posibilidad de comprension —no se trata
unicamente de que un poema esté escrito en un idioma que no se entienda—, sino de un gusto capaz
de conectar emocionalmente con el cddigo propuesto por la obra. Lo irrepresentable, pues, es algo
relativo al régimen de visibilidad, de inteligiibilidad y de habla, pero, ;no pueden estas condiciones
ampliarse o transformarse gracias a la practica artistica o literaria? En el Tractatus Wittgenstein
planteaba que "los limites del lenguaje son lo limites de mi mundo", pero, ;no pueden ampliarse los
limites de dicho lenguaje? Y, ;qué consecuencias tendria esto?

Segun Ranci¢re existe una relacion fundamental entre estética y politica en la medida en la que
ambas tienen que ver con la constitucion de espacios comunitarios y ambas parten de cierta
concepcidon de como el mundo se ordena, o de cierta "division de lo sensible.". La politica posee
una estética no en el sentido de "estetizacion" o "espectacularizacion" de la politica, sino en el
sentido kantiano de "condiciones de posibilidad de la percepcion”. Cada régimen politico o idea
parte de ciertos presupuestos de lo que el mundo es, lo que lo habita, su jerarquia, lo que puede ser
dicho y lo que puede ser pensado. Del mismo modo el arte posee una politica que reproduce o
disiente de un orden factico. Arte y politica, pues, no son dos realidades separadas sino dos formas
de division de lo sensible dependientes de un régimen de identificacion. Por ende cada comunidad
politica posee unos limites conceptuales —no solo lingiiisticos— cuya subversion implica el
cuestionamiento de las bases de dicha comunidad. El "no hablar de lo que no se puede hacerlo"
podria traducirse como "debemos callar aquello que cuestiona sus propias condiciones de
enunciacion".

Rancicre establece, ademads, dos tipos de comunidades segun coémo gestionen ese "reparto de lo
sensible": la comunidad politica y la comunidad policial. La primera seria aquella que perturba todo
acuerdo tacito, mientras que la segunda se caracterizaria con una division del mundo sin vacio ni
suplemento alguno —pues no cabe nada nuevo—, con unos modos de hacer especificos y unas
topografias claras de la experiencia y ningln litigio sobre los datos. Dado este reparto de lo sensible
"policial", lo politico se acerca mas a la gestion que al debate, pues no tiene ningn sentido debatir

20 Corneille fue un dramaturgo del siglo XVII que propuso una adaptacion poco exitosa de la tragedia de Edipo Rey en
el afio 1659 a la que tituld tnicamente Edipo. Concretamente Ranciére comenta que la representacion de Corneille
presenta un "exceso de lo visible" (los ojos arrancados) que resultaba un exceso para la época —algo que, por cierto,
ahora mismo no ocurriria—, un exceso de lo pensable a través de las figuras de los oradores y una falta de conexion
con el publico —pues no habia una historia de amor, requisito casi indispensable para la dramaturgia francesa de la
época—.

23



sobre lo que ya esta dado y catalogado. La postura "politica" que podria extraerse del Tractatus
concuerda a la perfeccion con el orden policial: s6lo podemos hablar de aquello que se puede decir
claramente dadas las condiciones de enunciacion de partida. Todo lo que desborde a este lenguaje es
mero balbuceo y no debe ser tenido en cuenta pues es confuso y trasciende los limites establecidos.
Lo que rige tanto en el orden policial que Ranciére describe en Sobre Politicas Estéticas como en
los desarrollos filoséficos que toman como punto de partida al 7ractatus es el consenso, un modo de
estructuracion simbdlica de la comunidad inmovilista. Desde este consenso, claro estd, hay cosas
que no deben ser ni dichas, ni representadas ni pensadas —aunque el prologo del Tractatus es algo
mas benévolo con el pensamiento en tanto que no se exprese—. El hecho de hablar o figurar en unas
condiciones de enunciacion poco claras o subvirtiendo las normas establece un disenso con lo
establecido. Mas segtiin Ranciere este disenso, que o bien cuestiona las reglas o bien amplia nuestros
Iéxicos, es lo que constituye el centro de la comunidad politica, que so6lo se da en la torsion, el
litigio y el desacuerdo contra lo institucional. Este disenso puede darse desde una practica politica —
cuya estética parte de una ordenacion distinta de la sociedad, desde el arte —por ejemplo, la voluntad
democratica de algunas novelas de Flaubert— o desde los roles sociales —el “mimético” que
condenaba Platon en la Republica®' cuestionaba con su modo de vida un orden social en el que cada
uno tiene un y sélo un lugar correcto en el que estar, una sola funcion que realizar—. La irrupcion del
resto del sistema —lo que Lyotard denominaba "lo inhumano"-- es lo que lo cuestiona, y no su
silenciamiento. Por ejemplo, la subjetivacion politica de los anonimos® de una sociedad —como los
obreros en el arte del siglo XVII o los sin papeles en el siglo XXI- es lo que la pone en jaque y
promueve la accion politica. Si bien la obra filosofica de Wittgenstein deriva de una forma afin al
planteamiento de Ranciére —en sus ideas sobre la ética o en las Investigaciones filosoficas
posteriores— el Tractatus y sus lecturas posteriores reproducen el orden policial y sin posibilidad
politica. El silencio de Lyotard conllevaba, del mismo modo, cierto inmovilismo en su prohibicion
de visibilizar el resto, sea este resto los sin papeles, los testigos —tal vez incompletos— de una
camara de gas por dentro o el rastro de muerte que va dejando occidente a su paso. Este silencio
establecido sobre el trauma pasado nos impide o nos resta herramientas para pensar los traumas del
presente, también condenados a ser mudos. Es posible que la representacion que hagamos no sea
clara, o no sea completamente comprensible, o no sea justa, pero ;es mejor permanecer callados
para no caer en la banalizacion?

2.2.3 La hipotesis embrutecedora

El que mejor representa ese "miedo a banalizar" es Adorno: el miedo de que la industria cultural,
que todo lo deglute y todo lo asimila, ponga en riesgo al arte autbnomo, a la musica y a la poesia.
Sin embargo Ranciere cree que el elitismo adorniano, que proclama una autonomia del arte —atn a
costa de alejarla del mundo— estd, por una parte, alejando al sujeto de la emancipacion de la misma

21 De hecho la Republica Platonica constituye para Ranciére un estado policial y no politico. (Cfr. Ranciére, 2005, pp.
55-69)

22 Segun Ranciére, hay tres tipos de anonimatos: el ordinario, el de la subjetivacion politica y el de la subjetivacion
estética. En estos dos ultimos casos los individuos pierden la subjetividad para convertirse en “agentes sociales”.
Aquellos que no tienen nombre en la historia por derecho propio reciben el nombre colectivo que les sirve para romper
el consenso y mostrar el desacuerdo con la sociedad. Un ejemplo de esto seria lo que hace Flaubert con Madame
Bovary. En El reparto de lo sensible afiade que, no obstante, son precisos dos requisitos para que ciertas artes puedan
subjetivar la vida anonima: por una parte el desbordamiento de esos "an6nimos" de su propia figura a un "signo social",
como ya hemos expuesto y por otra el desarrollo de la técnica para este fin y su constitucion como arte, aunque
concluye que "este programa es antes literario que cientifico.” Si bien Benjamin aducia que las masas adquieren
visibilidad a través de las artes mecanicas, Ranciére opina que la tesis benjaminiana supone la deduccion de unas
propiedades estéticas y politicas desde la técnica: para que las artes mecanicas puedan dar visibilidad a las masas o al
individuo anénimo antes deben ser constituidas como artes, y es precisamente debido a que el anénimo es sujeto del
arte que puede dar una forma de pensar el arte que de lugar a esa nueva forma de pensar el arte y su accion técnica.

24



—su oido es definido como regresivo, su gusto artistico como estupidizado, ;coOmo podemos, pues,
pedirle que se emancipe?— y reproduciendo la hipotesis embrutecedora por otra. Dicha "hipotesis
embrutecedora" es definida por Ranciere en El maestro ignorante como la méaxima tacitamente
aceptada en nuestra sociedad de que existe una distancia ineludible entre el maestro y el alumno
certificada por la jerarquia que ambos poseen. El infinito desconocimiento del alumno se le presenta
a éste como una separacion estructural y no como un camino a recorrer.

Esta hipotesis, trasladada al mundo de la cultura, genera individuos que se saben ignorantes e
incapaces al tiempo que los “sabios” reproducen los esquemas que les certifican. ** Esta dinamica
separadora se repite en el mundo del arte: ciertas obras se basan precisamente en el
desconocimiento del espectador al cual el artista le enseria cudl es la verdad; y también en lo
politico: ciertos intelectuales conocen cudl es la verdad del tejido social desde el cientificismo,
haciendo que la revolucion deba pasar por los datos y los hechos objetivos y no por el sujeto
politico. El punto de partida del Maestro ignorante —obra sobre la educacion—y de El espectador
emancipado —obra sobre el arte— es que el maestro ignorante puede ensefarle a otro ignorante lo
que ¢l mismo no sabe, pues el saber no es un conjunto de conocimientos, sino una posicion que
separa a aquellos que pueden detentarlo de los que no, aquellos que tienen el 1éxico, el logos
adecuado, de los que solo emiten phoné, de los que son barbaros en el sentido mas atavico de la
palabra. Los primeros son aquellos que, dentro del reparto de lo sensible aceptado, pueden ocuparse
de si mismos, los otros, puro balbuceo, s6lo pueden mostrar placer y displacer. El maestro ignorante
(o el artista con afan emancipador) deberia suprimir la distancia entre su saber y la ignorancia del
ignorante, en lugar de refundar una y otra vez la separacion desde su posicion. Asi, por ejemplo,
Rancigre critica a las obras que se basan en el desconocimiento pasivo del espectador y alaba a
aquellas que fomentan su creatividad, su participacion y su capacidad de hablar por si mismo. La
logica de sabios e ignorantes alude siempre o a la élite intelectual "tu no sabes nada" o a la pureza
¢ética del "t no quieres ver" que, segin Rancicre, cercena el potencial tanto emancipador como
auto-poiético de cada individuo. La critica de la cultura de Adorno reproduce exactamente esta
hipotesis embrutecedora: es imposible que nadie, aunque lo crea, encuentre la emancipacion
mirando una pelicula de Disney, una cancion de reggeton o un soap opera, sino que solo ciertos
productos culturales son aptos para la libertad y la autonomia del arte. Cabe destacar —como ya han
hecho muchos— que los productos que Adorno propone como "mensajes en botellas" en un océano
de estupidez son altamente refinados y propio de minorias intelectuales aburguesadas —lo cual,
estructuralmente, se aleja de toda promesa de emancipacion colectiva a menos que pretendamos que
el grueso de la poblacion, al que paralelamente calificamos como estupidizado por la television,
decida tomar en masa un seminario sobre Samuel Beckett— Del mismo modo, las ciencias humanas
o cierta teoria critica nos han venido explicando por qué ciertos sujetos estan politicamente
desactivados, adormecidos por la sociedad del espectaculo y son sordos a cualquier arenga
emancipatoria.En un breve texto, "Sobre la importancia de la teoria critica para los movimientos
sociales hoy", Ranciére apunta precisamente a que hay una contrarrevolucion intelectual desde la
teoria critica que se articula en cuatro inversiones. La necesidad econdmica e histérica planteada
por el materialismo se transforma en un determinismo social prescriptivo que sociologicamente nos
narra por qué algunas personas "son como son"; el "todo lo sélido se desvanece en el aire" apunta a
una postmodernidad cambiante que le hace juego al capital; la afirmacion de Marcuse de que el
capitalismo post-industrial genera necesidades en el estado de bienestar se radicaliza en una
penetracion total del sistema en la conciencia que hace al consumidor culpable; y por tltimo incluso
se nos sefiala como el revolucionario es también un consumidor y su lucha estd completamentente

23 La contraparte seria el ejemplo de Jacotot, teorico del siglo XIX del “maestro ignorante”, aquel que precisamente
ignora esta distancia, abole la jerarquia y propugna una ensefianza universal. Esta ensefianza universal se basa en la idea
de que la inteligencia humana, la accion humana, es una y la misma en todas sus manifestaciones, y por ello cada
manifestacion entrafia en si misma, en cierto modo, la totalidad.

25



inmersa en los circulos de consumo. La sociologia de Bordieu o Bauman, la propuesta de Althusser
o cualquier marxismo cienficista realizan esta inversion de la teoria critica. De acuerdo con
Ranciére, ésta se ha convertido en un arsenal intelectual en contra del movimiento social real: el
marxismo se suma a la logica de la dominacién al tomar prestados los modelos de la logica
cientificista, que representan al régimen que deberia combatir, tomando a los obreros como a
"ignorantes incapacitados", lo cual hace a Ranciére preguntarse:

“Esta claro que hay muchos discursos radicales hoy basados exactamente en la
presuncion opuesta [a la igualdad]. Estos describen un mundo de idiotas dedicados
fanaticamente al culto de la mercancia y el espectaculo. Partiendo de estas premisas
proclaman la necesidad de un cambio revolucionariamente radical. No veo logica a
esa deduccion. Si crees que todo el mundo estd compuesto de idiotas satisfechos con
su condicion: ;por qué quieres cambiarlo? Mas aln, jcon quién quieres emprender la
tarea de cambiarlo?" (Ranciere, 2009, 86)

En su lugar, dado que vivimos en un régimen estético en el cual un objeto no transporta ni valores
¢éticos ni epistemoldgicos sino posibilidades, para Ranciere no existe arte per se emancipador o per
se estupidizante; al igual que tampoco existen personas per se estipidas o lucidas. La apuesta de
Rancigre, tanto en la practica artistica como en la educacion es una "ensefianza universal" que parte
de los presupuestos contrarios a la hipotesis embrutecedora, oponiéndose a esa teoria critica que,
empezando por Adorno, hace que la emancipacion resida en lugares demasiado estrechos. Dicha
enseflanza se basa en la idea de que la inteligencia y la acciéon humana es una y la misma todas sus
manifestaciones y que cada manifestacion de ésta entrafia en si misma la totalidad. Lo que ignora el
maestro ignorante es la jerarquia presupuesta entre €l y su alumno, la separacion tajante entre saber
y no saber, verificando, por otra parte, la igualdad de las inteligencias. Esta nocion puede
interpretarse como una reformulacion banal mas del "todos somos iguales" neoliberal, pero la
igualdad que se verifica es la de voluntades. Segun la premisa anterior del "saber como posicion", la
relacion entre maestro y alumno —entendida en un sentido amplio, también entre el artista y el
espectador, el escritor y el lector, el lider politico y las bases— es de voluntades y no tanto de
conocimientos. Si el maestro quiere reproducir el orden que le otorga su posicion, demarcara lo que
puede o no puede ser dicho, eliminando cualquier capacidad de revolver el reparto de lo sensible.
Sin embargo si el maestro desea emancipar a su alumno lo hara otorgandole libertad, sin establecer
limites a su capacidad subjetiva de avanzar en el conocimiento.

Podria aducirse que el planteamiento de Ranciere nos deja sin herramientas para discriminar el arte
que nos gusta del que no, el testimonio necesario de la banalidad, las capacidades personales de los
individuos o que ignora hasta qué punto las personas estan influidas por el sistema que las rodea.
Sin embargo creo que las preocupaciones de Ranciére distan mucho de ser "las capacidades
adecuadas" o el "discernir los problemas de la teoria critica actuales": ya se ha escrito suficiente
sobre ello. En su lugar, creo que lo que Ranciere trata de poner sobre la mesa es un principio muy
basico: la igualdad de los seres hablantes, poseyendo todos ellos /ogos, lenguaje, raciocinio,
voluntad, experiencia; y no meramente phoné o sentimientos primarios de placer o displacer. Es
nuestra cultura y su reparto de lo sensible consolidado la que se congratula a si misma
descalificando las palabras o las imdgenes que no desea escuchar, las ficciones que no desea
incorporar a su imaginario.

Esto no significa que todas las personas sean iguales de facto, o que no existan productos culturales
que promuevan mas o menos la emancipacion —la misma produccion filoséfica de Ranciere
discrimina ciertas obras de arte sobre otras y analiza los problemas concretos de ciertas personas en
ciertas situaciones— Lo que Ranciere trata de mostrar es que todo el mundo estd situado cuando

26



discrimina lo valido de lo invalido, incluida la tradicion critica, la filosofia, la ciencia, o, en general,
todo pensamiento. Y en la medida en la que asi es, en un asunto como la emancipacion intelectual
debemos evitar ser taxativos y mucho menos desarmar al espectador o al individuo en pos de una
"razon" o de una inadecuacién de su forma de expresarse. Poner sobre la mesa las realidades
inexpresadas, las voces acalladas, dar la posibilidad de hablar a aquel que no puede hacerlo es lo
que puede cambiar un orden simbdlico consensual en un orden auténticamente politico. Esto es algo
que no comprendia Adorno cuando calificaba a la poesia burguesa o a la musica comercial de
incapaces de generar una conciencia —que tampoco habitaba, en cualquier caso, entre las dos orejas
de esos sordos estructurales—, ni Lyotard cuando conminaba al silencio, por miedo a que /o
inhumano se convirtiera en lo vano. No decimos que ese miedo exista: ese miedo es hasta cierto
punto, razonable. Pero el silencio nunca serd una soluciéon, aunque lo que se diga no sea
suficientemente claro, aunque de ello propiamente "no se pueda hablar": su ruptura quedard en
ultima instancia como testimonio de que el sistema que debia comprender /o que sobra no era
perfecto, como monolito de aquel afuera que no sabiamos encontrar.

27



Conclusidn: Por gqué es necesario romper el
silencio

Hay un pequefio texto de Ranciére titulado E! viraje ético de estética y politica en el que el filésofo
sefiala como la identidad que presupone el ethos (entre una "manera de ser" y un "principio de
accion") se encuentra hoy dia inflada de tal forma que suprime lo que la palabra moral separaba.*
Esto implica, de acuerdo con Ranciere, una evacuacion del disenso en la comunidad que hace que
¢ésta deje de ser una comunidad politica para transformarse en una comunidad ética: “la comunidad
nacional despolitizada se constituye, entonces, como la pequefia sociedad de Dogville, en la
duplicidad entre el servicio social de proximidad y el rechazo absoluto del otro”. (Ranciere, 2005,
39). En un grupo tal, dominado por el orden simbdlico del consenso, aquel que no entra en ¢l o bien
merece nuestra caridad como desposeido —refugees, welcome!—; o bien nuestro rechazo absoluto
como "terrorista". Segin Ranciére, en la medida en la que nuestros acuerdos —como los Derechos
Humanos— dejan de ser algo politico para establecerse como mdaximas éticas estos pierden su
efectividad: si aquel cuyos derechos son vulnerados "no puede hablar" es preciso que otros ejerzan
dichos derechos por €l; lo cual parece el antecedente necesario para iniciar "una guerra humanitaria
y sin fin contra el terrorismo". Asi, "el Otro de la comunidad", —aquel que cuestiona el consenso
social con su mera existencia desvalida en un presente que nosotros hemos creado— debe ser
defendido de "el Otro de la comunidad" que traumatiza nuestro presente mediante el terror, un
terror que no puede ser aprehendido en nuestro orden simbolico. Asi: "la guerra humanitaria
deviene en la guerra sin fin contra el terror: una guerra que no es una, porque no €s mas que un
dispositivo de proteccion infinita, el mismo parte integrante del trauma elevado a rango de
fenomeno de ciilizai()n.” 1d., 41

Ll o)

Y1 T

llustracion 4: Fotograma de la "comunidad" de Dogville (Lars Von
Trier, 2003)

24 En El viraje ético de estética y politica Ranciére se propone realizar un paralelismo entre el problema de lo
irrepresentable (como trauma estético) y el terrorismo (como trauma politico) en nuestra sociedad apuntando a
cuestiones que ya habia esbozado en sus trayectoria anterior. Este tema desborda con creces los limites de este
trabajo, mi Unico interés es esbozar posibles caminos para una lectura politica de lo irrepresentable dentro del
planteamiento de Jacques Ranciére.

28



En este ensayo Rancicre rescata otra paradoja planteada por Lyotard: para ser ciudadano —y
merecedor de escucha— uno debe entrar en lo politico, pero al entrar en él uno deja de ser "lo Otro
de la comunidad" que puede cuestionarla. Esta paradoja es en esencia la misma que afecta al terreno
del arte: o bien el arte se constituye como testimonio del terror delimitando los limites de nuestra
comunidad o bien se congracia como "lazo social integrador" que hace que el Otro quede absorbido
por Occidente.”

Para Lyotard representar ese inhumano hace que lo que puede cuestionar nuestra sociedad pierda
toda la efectividad. Para Pagnoux o Wajman perdia su dignidad. Para Adorno "de masas" era
practicamente sindnimo a "absorbido por la industria cultural y contrario a la emancipacion". Para
posturas cientificistas, escaparse de lo que puede ser dicho claramente (por nuestra sociedad
occidental) significa caer en el error facil y el balbuceo. Lo que nos cuenta Rancicre en este texto, y
a lo largo de toda su obra, es algo bien distinto: romper el consenso, romper el silencio es lo que
permite expandir los limites de la comunidad. Si los limites de nuestra comprension del mundo son
los de nuestro lenguaje, los de nuestras representaciones, los de nuestros actos; hagamos que las
imagenes o las palabras los amplién. Pero estas palabras no serdn (o no so6lo) nuestras palabras,
sino aquellas de todo lo que hemos invisibilizado para poder seguir existiendo con tranquilidad: los
desposeidos, los limites, lo que nos cuestiona, la camara de gas. Da igual si hemos silenciado sus
voces porque no eran claras, porque no estaban acreditadas —por supuesto un obrero inculto jamas
compondra poemas®*— o porque ni siquiera les dimos posibilidad de existencia: hacerlas entrar en el
dialogo no tiene por qué subsumirlas en nuestro 6rdenes si de verdad estamos dispuestos a efectuar
la escucha. Lo irrepresentable, al igual que el terrorismo constituyen los traumas de la sociedad
contemporanea®’, uno en el plano de lo estético y otro en el de lo politico; una sociedad enferma,
"falta de solidez"*®, una comunidad que trata de curarse la fiebre con pafios frios, un aqui, en
palabras de el poeta Leopoldo Maria Panero "donde todo es nieve o silencio" y en el que algunas
realidades no se pueden ni contar ni representar a riesgo de ser claro sintoma de su crisis.

25 Un ejemplo que Ranciére rescata de como esta logica ya no es revolucionaria es el siguiente: la obra Otro memorial,
de Chris Burden, consistia en presentar nombres de listin telefonico de vietnamitas muertos —mostrando que eran
ciudadanos como cualquiera-- como herramienta critica.. Esa misma estética evoluciona hasta Les abonnés du
telephone, de Boltanski, instalacion con cientos de listines de teléfonos anénimos para demostrar que todo el mundo,
viva donde viva, sea como sea, es parte de una historia comun. En el primer caso hay una subversion politica, en el
segundo no hay nada mas que la idea de un comun, algo positivo, si, pero que invisibiliza las cuestiones politicas en un
"consenso comun" en el que cabe cualquier cosa menos los irrepresentables: “Asi que, por un lado, los dispositivos
artisticos polémicos tienden a desplazarse y devienen testimonios de la participacion en una comunidad indistinta. Pero,
por otro lado, la violencia polémica de ayer tiende a tomar una nueva figura. Ella se radicaliza en testimonios de lo
irrepresentable y del mal o de la catéstrofe infinita” (/d., 39)
26 Referencia a la obra de Jacques Ranciere, La noche de los proletarios, en la que evidencia como la hipdtesis
embrutecedora es falsa en la medida en la que existe cultura no reglada y elitista si se la deja existir.
27 Siempre de acuerdo al diagnostico de Ranciere en El viraje ético de estética y politica.
28 Del latin infirmus.

29



Bibliografia

ADORNO, T. W.Critica de la cultura y de la sociedad, Madrid, Akal, 2008
Dialéctica de la ilustracion, Madrid, Trotta, 2005
Disonancias, Madrid, Akal, 2009
AGAMBEN, G. Homo Sacer 111, lo que queda de Auschwitz, Valencia, Pre-textos, 2000
Infancia e historia, Argentina, Adriana Hidalgo Editora, 2011
DipI-HUBERMAN, G. [Imadgenes pese a todo: memoria visual del Holocausto, Barcelona, Paidos,
2004
FERNANDEZ LOPEZ, J. A. "En los limites de lo indecible. Representacion artistica y catastrofe.", 4
parte  Rei Revista de Filosofia n°48 (Noviembre 2006), version online en

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunozl1/jafernan48.pdf

GARRIDO DOMINGUEZ, J. A."Lo inefable o la experiencia del limite, Revista Signa n°22 (2013) pp.
317-331, UNED
JANKELEVITCH, V. La musica y lo inefable, Barcelona, Alpha Decay, 2005
KanNT, L. Critica del Juicio, Madrid, Espasa-Calpe, 1981
LEVEQUE, J. “Estética y politica en Jacques Ranciere”, Escritura e imagen 1 (2005)
LYOTARD, J-F. La diferencia, Barcelona, Gedisa, 1988
Lo inhumano. Charlas sobre el tiempo, Buenos Aires, Manantial, 2008
MARrcUSE, H. El hombre unidimensional : ensayo sobre la ideologia de la sociedad industrial
avanzada, Barcelona, Ariel, 1994
Nancy, J-L. La representacion prohibida: seguido de "La Shoah, un soplo”, Buenos Aires,
Amorrortu, 2006.
PaGgNoux, E. “Reporter photographe 4 Auschwitz” en Les temps modernes LVI (2001), pp. 84-108
RANCIERE, J. Aisthesis : escenas del régimen estético del arte, Santander, Shangrila, 2014
El destino de las imagenes, Nigran, Pontevedra, 2011
El espectador emancipado, Castellon, Ellago, 2010
El maestro ignorante, Barcelona, Laertes, 2003
El tiempo de la igualdad, Barcelona, Herder, 2012
El reparto de lo sensible, Santiago, LOM Ediciones, 2009
El viraje ético de estética y politica, Conferencia pronunciada en Santiago de
Chile, 11 Abril de 2005, reproducida en la revista online fractal

http://www.mxfractal.org/JacquesRanciere.html

30


http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/jafernan48.pdf

Sobre politicas estéticas, Barcelona, Bellaterra, 2005
“The sublime from Lyotard to Schiller” en Radical Philosophy 126 (2005b)

SCHILLER, F. Cartas sobre la educacion estética del hombre, Barcelona, Anthropos, 1990

TRAVERSO, E. La historia desgarrada: ensayo sobre Auschwitz y los intelectuales, Barcelona,
Herder, 2001

TRAVERSO, E. El pasado, instrucciones de uso, Madrid, Marcial Pons, 2007

VILAR, G. Desartizacion, Salamanca, Ediciones Universidad, 2010

WaIMAN, E. “De la croyance photographique”, en Les temps modernes LVI, 2001, pp. 47-83
WITTGENSTEIN, L. Tractatus, Madrid, Gredos, 2009

Z1ZEK, S. Menos que nada: Hegel y la sombra del materialismo dialéctico, Madrid, Akal, 2015

31



