sas  Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

Pervivencias y transformaciones en El libro del
conde Partinuplés

Continuities and modifications found in El libro del
conde Partinuplés

Autor

Angela Torralba Ruberte

Director

Juan Manuel Cacho Blecua

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
2016




RESUMEN

En este trabajo se pretende realizar un analisis comparativo entre El libro del
conde Partinuplés (siglo XV) y su antecedente romanico Partonopeo de Blois (siglo
XII). Para ello, se han cotejado ambos textos teniendo en cuenta la bibliografia
pertinente sobre los temas abordados. De los datos obtenidos hemos seleccionado con
mayor insistencia aquellos en los que la critica anterior apenas habia llamado la
atencion, o simplemente habia dejado a un lado. Se han observado cambios relevantes
en la construccion del relato, asi como en el desarrollo de determinados temas, en
especial la religion y la magia. Las transformaciones se explican coherentemente por
sucesivas reescrituras que han posibilitado la actualizacion de la obra y su acomodacion
a unos nuevos contextos socioculturales e historicos. Todo ello permite explicar la
evolucion de un «romanx francés manuscrito que se ha convertido en un incunable, una
de las primeras muestras hispanicas de lo que se ha venido en denominar una historia

breve de caballerias.

Palabras clave: El libro del conde Partinuplés, Partonopeo de Blois, religion,
magia, reescrituras, historia breve de caballerias.



INDICE

1. INTRODUCCION
2. RESUMEN DEL ARGUMENTO DE EL LIBRO DEL CONDE PARTINUPLES
3. CONSTRUCCION DEL TEXTO
3.1. Dispositio
3.2. Reduccion de las intervenciones del narrador
3.3. De la narracion lineal a la técnica del entrelazamiento
3.4. Cambio de sujeto narrativo mediante nexo de entrelazamiento
3.5. Simplificacion de las lineas narrativas
4. ASPECTOS TEMATICOS
4.1. Religion
4.1.1. De la indeterminacidn al conflicto entre moros y cristianos
4.1.2. La vision de los moros en «El libro del conde Partinuplés»
4.2. Magia
4.2.1. La concepcion magica de Melior
4.2.2. «Philocaptio»
4.2.3. La experiencia onirica
5. CONCLUSIONES
6. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA



1. INTRODUCCION

En este trabajo se ha llevado a cabo un estudio comparativo de El libro del
conde Partinuplés respecto a su antecedente romanico Partonopeo de Blois. Para ello,
se han tenido en cuenta dos circunstancias. Por un lado, la falta de textos intermedios
unido al desconocimiento del precursor textual espafiol directo del Partinuplés, aunque
de acuerdo con las evoluciones de los textos en esta época, lo esperable seria que la
traduccion castellana procediera de alguna prosificacion francesa. Por otro lado, a pesar
de que el objetivo de la tesis doctoral de Smith de 1977 es similar al presente, se ha
creido posible aportar una serie de cuestiones.

Mientras que el texto francés data del siglo XII, la primera edicién de El libro
del conde Partinuplés fue publicada en Sevilla por Juan Pegnitzer y Magno Herbst en
1499, de la que se conoce un ejemplar conservado en la Biblioteca de Catalunya. La
importancia e interés de esta versién espafiola radica en que alcanz6 un éxito
extraordinario como demuestran sus numerosas ediciones: nueve impresas en el siglo
XVI, «tres en el siglo XVII, cinco en el XVIIIl y diez en el XIX»!, ademas de su
influencia en el teatro. Para poder perdurar sufrié multiples transformaciones a lo largo
de ocho siglos aunque han pervivido sus lineas constructivas basicas como expone
Smith: «In general, the Spanish adaptation of the French poem preserves the narrative
and the thematic elements found in what is now considered the original composition,
that is to say, the story to and including the wedding of Partinuples and Melior»2. En
definitiva, permanecen sus motivos caracteristicos, al tiempo que algunos ingredientes
se adaptan progresivamente a los diversos contextos.

Al estudio de estas adaptaciones se dedica primordialmente este trabajo. No
obstante, debido a que en la actualidad la obra no goza de una gran popularidad, con el
fin de contextualizar y facilitar la comprension de los analisis posteriores, en primer
lugar se ha decidido recordar sus directrices argumentales. Tras este resumen de la
trama, nos centraremos en las transformaciones relativas a la construccion del texto: los
cambios en la dispositio, en las intervenciones del narrador (inexistentes en la version

castellana), en las técnicas narrativas (de una narracion lineal a la técnica del

! Nieves Baranda, «Compendio bibliografico sobre la narrativa caballeresca breve», en Maria Eugenia
Lacarra (ed.), Evolucion narrativa e ideoldgica de la literatura caballeresca, Bilbao, Servicio Editorial
Universidad del Pais Vasco, 1991, pp. 183-191 [188].

2 Richard Taylor Smith, The Partinuples, Conde de Bles: A Bibliographhical and Critical Study of the
Earliest Known Edition, its Sources and Later Structural Modifications, Berkeley, University of
California [University Microfilms Internacional], 1977, pag. XLIV.



entrelazamiento), la introduccion de férmulas que indican el cambio de sujeto narrativo,
y por ultimo, la evolucion simplificada de las lineas narrativas.

En segundo lugar, dedicamos una parte de este estudio a los cambios que
conciernen a dos aspectos tematicos: la religion y la magia. En cuanto al primero, en él
desarrollamos la representacion explicita del conflicto entre moros y cristianos en El
libro del conde Partinuplés junto a la visién que se muestra de los primeros. En cuanto
a la magia, se estudian las diferencias respecto a Partonopeo de Blois en la concepcion
de Melior, la philocaptio y la actividad onirica del conde.

Para abordar este tema de lo maravilloso, se ha procedido a la adaptacion de la
metodologia de Le Goff con el objetivo de relacionar y explicar las transformaciones
del tratamiento de lo sobrenatural al mismo tiempo que se produce un cambio en el
contexto (incluyendo aspectos antropoldgicos, socioldgicos, ideoldgicos y culturales).
Es decir, «la magia entendida como un tema fundamental en la Historia, sujeta a
continuos vaivenes y que se reviste de multiples plasmaciones, a través de ritos y
mitos»®.

Por ultimo, en las conclusiones se recapitulan estos cambios, junto con sus
causas, lo que nos ha permitido aportar a estos rasgos caracterizadores de El libro del
conde Partinuplés uno nuevo fruto de la convergencia de los origenes de la
transformacion de un «roman» francés a una historia breve de caballerias.

En cuanto a la elaboracion de este trabajo, al tratarse del analisis de la evolucion
y transformacion del texto, se ha partido de los primeros materiales, es decir, del texto
francés (la edicion de Gildea), mientras que como punto de llegada hemos elegido la
edicién de El libro del conde Partinuplés de Nieves Baranda, que reproduce el
incunable de 1499, completado en las hojas que faltan y unos fragmentos deteriorados
con el texto publicado en Sevilla por Jacobo Cromberger en 1519. Se trata de una
metodologia basada en el cotejo de los textos en cuestion con el fin de obtener un
conocimiento directo y profundo de los mismos que permita observar las pervivencias y

cambios, lo cual se ha conjugado con la consulta del material bibliogréafico?, tanto

3 Rafael Manuel Mérida Jiménez, “Fuera de la orden de natura”: magias, milagros y maravillas en el
«Amadis de Gaula», Kassel, Reichenberg, 2001, pag. 21.

4 Para la bibliografia mas reciente de las historias caballerescas, véase Karla Xiomara Luna Mariscal,
«Bibliografia de las historias caballerescas breves (1995-2015)», Tirant: Butlleti informatiu i bibliografic
de literatura de cavalleries, 18 (2015), pp. 317-360. Para los libros de caballerias castellanos, y aspecto
generales sobre la caballeria, resulta imprescindible el libro de Daniel Eisenberg y M.2 Carmen Marin
Pina, Bibliografia de los libros de caballerias castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza,
2000. Para las referencias mas recientes, véase la base de datos electrénica “Amadis”,
<clarisel.unizar.es>.



especifico basado en ambos textos, como general acerca de las cuestiones expuestas
mas arriba.

Para finalizar, en el trabajo no abordaremos el trasfondo del mito de Eros y
Psique porgue sobrepasariamos las recomendaciones de extension para este tipo de
trabajo y nos limitariamos, sobre todo, a realizar un estado de la cuestion de su
desbordante bibliografia sin que apenas aportaramos nuevos datos e interpretaciones
novedosas. Como expone Escobar Borrego®, la transmision de este mito se llevé a cabo
por medio de diferentes cauces de difusion, sobre todo mediante versiones literarias. El
testimonio literario mas importante legado por la Antigliedad fue la narracion insertada
por Apuleyo en Asinus Aureus®, a pesar de que existan datos que indiquen su existencia
previa a esta obra.

Este mito fue adquiriendo significados simbolicos en la Edad Media llegandose
a transformar en una alegoria cristiana, hasta el punto de que se acab6 asociando con el
pecado original de la Biblia. Durante el Renacimiento tomara un aspecto diferente con
la aportacion humanista del neoplatonismo, como se observa en uno de los Gltimos
estudios dedicados a este tema: la edicion de La Psyche de Juan de Mal Lara elaborada
por Escobar Borrego. En esta obra permanecen los motivos caracteristicos de la version
apuleyana «aunque sometidos a una notable amplificacion mediante varias estrategias
discursivas y retoricas»’.

Como se observa, la tradicion de este mito ocupa un lugar preeminente a lo largo
de la historia e incluso se encuentra vigente en época contemporanea como en Ulalume
de Edgar Allan Poe o en La historia prodigiosa de la princesa Psiquia de Rubén Dario
hasta El cuento de Alma y Amado de Garcia Calvo®.

Ademas de estos estudios de corte general acerca del mito de Eros y Psique,

existen trabajos relativos a este relato mitologico circunscrito a Partonopeo de Blois. Se

5 Escobar Borrego, Francisco Javier, EI mito de Psique y Cupido en la poesia espafola del siglo XVI
(Cetina, Mal Lara y Herrera), Sevilla, Universidad de Sevilla, 2002, p4g. 19.

® Obra escrita a partir del afio 170 d. C. donde confluyen diversas tradiciones: la fabula milesia, la novela
griega, el mimo, la Comedia Nueva y la mitologia. En este estudio Francisco Javier Escobar Borrego
lleva a cabo un andlisis del género, la estructura y el significado de este mito en la obra de Apuleyo,
caracterizandolo como un cuento folclérico, dividido en cinco partes (Ira Veneris, Amor Cupidinis,
Psyche Errans, Psyche apud Venerum, Felix coniugium), asi como significativo en esta obra al situarse en
el centro de la misma y presentar un sentido simbolico y filoséfico intenso.

7 Juan de Mal Lara, La Psyche, Francisco Javier Escobar Borrego (ed.), México, Frente de Afirmacion
Hispanista, 2015, pag. 60.

8 De nuevo Escobar Borrego estudia este mito a través de una obra. En este caso, se conservan los
episodios mas significativos del mito aunque con cambios sustanciales con el fin de acercar la historia a
los lectores. De esta manera, imprime en su version una espontaneidad de considerable calidad estética a
partir de rasgos de oralidad y el empleo de una prosa eufonica-ritmica. Como resultado se obtiene una
recreacién amena de este mito como retractacion al mismo.



trata de estudios acerca de las fuentes de la obra, a partir de los cuales Smith realiz6 una
considerable labor recogiendo las diferentes teorias que podrian formularse en estas dos
hipotesis contrapuestas: si la base de Partonopeo de Blois fue el mito de Eros y Psique o
el folclore céltico, muy accesible en época medieval. Como consecuencia de que todos
los elementos de esta obra, salvo la caida de cera, son propios del corpus celtico de
relatos magicos®, cabria pensar que el autor habria adaptado este elemento procedente

de Apuleyo a un «roman» construido fundamentalmente mediante motivos célticos.

® Como expone Smith, la evidencia de los origenes célticos radica en los rasgos de Melior (dominio de la
sabiduria mégica, entrega de regalos al conde, localizacidn de su castillo en una isla y la imposicién de
una restriccion a su enamorado). Ademas, también remite a esta tradicion la escena de la caza del jabali,
el bosque de las Ardenas, el lugar del primer encuentro de los enamorados, el navio méagico y el torneo de
tres dias. En cambio, los elementos que han provocado que Partonopeo de Blois sea clasificado como un
analogo del siglo 11 de la historia latina son el tabd, la manera en que el conde es inducido a romperlo y el
modo en que lo rompe.



2. RESUMEN DEL ARGUMENTO DE EL LIBRO DEL CONDE PARTINUPLES?

El emperador de Constantinopla, ante la imposibilidad de tener descendencia,
recurre a la ayuda de una mora «encantadera» que le conduce a Damasco, donde
concibe una hija de una doncella mora (1). Al volver, su esposa ha conseguido
engendrar a la futura emperatriz, Melior, quien consigue dominar enseguida las artes
magicas bajo la ensefianza de la duefia mora. A los diez afios, su padre muere, dejando
como tutores al rey Corsol y al rey Clausa con el encargo de conseguirle esposo. Para
ello, Melior cuenta un plazo de dos afios y en caso de no encontrarlo, lo seleccionarian
ellos (2). Ante esto, manda mensajeros en busca de candidatos, entre los que destaca el
conde Partinuplés, sobrino del rey de Francia.

La emperatriz no duda en acudir a su tierra para asegurarse de que todo lo oido
sobre €l es cierto. Lo observa desde una nube y, tras prendarse totalmente de él, induce
en el rey de Francia la voluntad de ir de caza (3). Durante la caceria, hace surgir un
jabali (a través de una gran niebla) que el conde sigue hasta las Ardenas, donde se
pierde (4). Ante esta situacion, decide acudir al sonido del mar, donde encuentra un
navio aparentemente vacio en el que sube y se queda dormido. Entonces, la emperatriz
manda a los marineros que lo lleven a Cabeza d’Oire.

El conde, asustado al ver tripulada la embarcacion por entes invisibles (5), llega
a un castillo donde, de nuevo, no ve quién le esta sirviendo. Atemorizado, cree que todo
es obra de los pecados. A pesar de esto, se decide por comer al tiempo que seguia
siendo atendido por seres invisibles. Tras esto, una pesadilla turba su suefio mientras
descansaba en un sillon, lo que le lleva a acostarse en una cama (6).

Melior le explica a su hermana Urracla su ardid (7). La emperatriz, invisible ante
los ojos de Partinuplés, entra en su misma cama. Esta le explica quién es, como y por
qué le ha traido hasta alli, imponiéndole una restriccion: que no intente descubrir su
cuerpo hasta dentro de dos afios (8). El accede y, finalmente, pierden la virginidad (9).

Al afio de vivir en Cabeza d’Oire (10), Partinuplés comienza a sentir nostalgia
de su tierra, la cual se encontraba en peligro al estar cercada por el rey moro Sornaguer
y sus aliados. Ante esto, Melior le anima a que ayude a su tio, y le proporciona cuanto

necesita (11). Una vez en Francia, el conde manda reclutar diez mil lanzas espafiolas,

10 Se ha realizado una enumeracion correlativa de los capitulos del Partinuplés con el fin de analizar cada
parte. Para facilitar su localizacién en los andlisis posteriores, indicamos entre paréntesis los capitulos que
corresponden a cada aventura.



con cuyo apoyo, a partir de una serie de enfrentamientos y a pesar de la traicion del
conde Mares, consigue liberar Paris (12-22).

Conocida esta noticia, la madre de Partinuplés acude al encuentro de su hijo.
Ella y el rey de Francia traman desposar al conde con la sobrina del papa con el fin de
evitar que vuelva con el «hada», que lo tiene encantado. Sin embargo, ante las negativas
del conde a este matrimonio, la madre decide encantarlo mediante una philocaptio (23).
Al despertarse Partinuplés al dia siguiente, es consciente de la traicion de su madre y
parte a Cabeza d’Oire de nuevo, donde Melior perdona su falta y reanudan su vida
anterior (24).

A los dos meses, el conde cree que debe regresar a Francia para despedirse de
los caballeros esparioles (25). Cuando el papa se entera por su sobrina de que el conde
ha vuelto, le aconsejan que un arzobispo intente separar al conde de Melior. De esta
manera, el arzobispo, al confesar a Partinuplés, le convence de emplear una linterna
encantada para cerciorarse de la verdadera naturaleza de Melior (26, 27). Asi lo hace: la
misma noche en que vuelve con Melior utiliza la linterna, pero cae cera en sus pechos
accidentalmente y la emperatriz se despierta. Consciente de haber sido traicionada y con
miedo a ser descubierta por su corte (puesto que el encantamiento se habia deshecho),
manda matarlo, aunque sin resultados debido a la intervencion de Urracla, quien
también huye (28, 29).

Una vez de vuelta a Francia (30), el conde, que tiene ahora bajo su ensefianza a
Aufete, hijo del rey Sornaguer (31), le engafia para ir a las Ardenas, donde pretende
dejarse morir a pesar de que Aufete se convierte al cristianismo con el fin de evitarlo
(33). A su vez, Melior, desesperada y arrepentida por lo sucedido con su enamorado,
necesita el consejo de su hermana; mientras tanto, se esta preparando un torneo para
elegir a su futuro marido y emperador (32, 34). Urracla, aln rehuyendo de la
emperatriz, llega a las Ardenas, donde encuentra al conde, a quien rescata, ayuda en su
recuperacion junto con su doncella Persies e incluso consigue que su hermana, sin
saberlo, le arme caballero (35-38).

Mientras el conde se prepara para luchar en el torneo, al subirse a una barca para
fortalecer sus brazos, es arrastrado por la corriente a Damasco, donde es hecho cautivo

(39). Aprovechando la ausencia del rey, su esposa, prendada del conde, le libera por

11 La técnica del entrelazamiento desarrollada en el apartado 3.3 explica este cruce de capitulos.



estar cada vez mas desesperado ante la proximidad del torneo. No obstante, le hace jurar
que regresara a su cautiverio antes que su esposo (40, 41).

De camino al torneo, se encuentra con Gaudin, un moro que le ofrece ser su
compafiero (42). Siguiendo sus consejos, sin quitarse el yelmo para no ser reconocido y
con el nombre de «el caballero de las armas blancas», el conde destaca en las justas y
consigue llamar la atencion del rey Corsol, mientras que el rey Clausa defiende al
soldan de Persia, m&ximo adversario del conde ya que habia levantado su tienda bajo el
cadalso de la emperatriz (43-46).

Transcurridos los tres dias de torneo, estos dos contrincantes son seleccionados
como finalistas (47). Tras volver de Damasco y cumplir su promesa, el caballero de las
armas blancas es elegido como el mejor del torneo por la emperatriz, quien desde el
segundo dia del torneo estaba enterada de todo lo ocurrido con Partinuplés desde su
huida de Cabeza d’Oire (48, 49).

Finalmente, se celebran las bodas entre los enamorados, asi como la conversion
de Gaudin, quien es nombrado condestable del imperio y desposado con una doncella
noble (50).

10



3. CONSTRUCCION DEL TEXTO

3.1. Dispositio

Entre la dispositio de Partonopeo de Blois y El libro del conde Partinuplés
existen varias diferencias. Por un lado, el relato francés se acompafia con tres
paratextos, es decir, tres fragmentos que aclaran la historia aunque no forman parte de
ella. Se trata de dos prologos y un epilogo. Por tanto, su dispositio esta constituida por
tres partes: preliminares (dos prologos), el corpus textual y el epilogo.

En cuanto a los paratextos, por un lado, en el primer prélogo, cuya funcion
consiste en introducir la historia, el narrador, tras una alabanza a Dios, asume la lirica
trovadoresca al evocar la estrofa primaveral de las canciones donde se alude al ruisefior.
De esta manera, «inspira el nacimiento del amor de Melior, que se prenda del muchacho
de Blois a través de los elogiosos relatos de los mensajeros, a su regreso a Francia»'2,
Asimismo, el narrador defiende esta obra frente a las posibles criticas de los clérigos al
no estar escrita en latin, de acuerdo con uno de los tdpicos prologales. Finalmente,
expone las ensefianzas que se pueden extraer del texto, explicando ademas un proceso
que afecta a los esquemas de la lectura y el aprendizaje: «Por ce vos di qu’en cest escrit
/ Avra maint bien et maint mal dit; / L’un et ’autre metrons en letre / Por faire bien et
mal demetre: / Ce puet en cest escrit aprendre / Qui ot et set et wet entendre»*® [vv. 129-
134].

Por otro lado, el segundo prélogo, cuya finalidad al trazar la genealogia de
Partonopeo consiste en introducirlo en el relato, narra la historia de Troya y la dinastia
merovingia. Esta Ultima, iniciada con los héroes fundadores (Eneas y Marcomino)
culmina con Clodoveo, figura fundamental en la historia de Francia y en el relato puesto
que se establecen una serie de analogias de su historia con la del conde. La guerra con
los sarracenos se relaciona con la lucha contra Sornegur, el bosque de las Ardenas

aparece tanto al inicio del texto como durante el exilio del conde y la influencia

12 Esperanza Bermejo Larrea (ed.), Partonopeo de Blois. Novela francesa anénima del siglo XI1, Murcia,
Editum, 2011, pag. 81.

13 Joseph Gildea (ed.), Partonopeus de Blois. A French Romance of the Twelfth Century, Villanova
Universtiy Press, Pennsylvania, 1967, 1, pag. 6. Todas las citas de Partonopeo de Blois remiten a esta
edicién por lo que en los siguientes casos Unicamente se indicaran los versos de los que procede la cita.
Asimismo, a estas citas se afiadiran a pie de pagina su traduccién procedente de la versién espafiola de
Esperanza Bermejo Larrea ya citada, con la indicacion de la pagina correspondiente entre paréntesis. «Por
eso 0s digo que en este escrito se hallaran muchas cosas buenas y malas. Pondremos por escrito unas y
otras para hacer el bien y rechazar el mal: esto puede aprender en este escrito el que oye, sabe y quiere
entender» (119).

11



negativa de los villanos se refleja en el conde Marés. Es decir, «el prélogo prefigura asi
los episodios que articulan la novela, de manera que Clodoveo se convierte en el
paradigma que sera emulado y, en cierta medida, superado por su sobrino»*“.

Por ultimo, el epilogo con el que se cierra el texto se relaciona con el prélogo
inicial dado que en ambos se alude a la amada del narrador (explicado con mas detalle
en el siguiente apartado de este trabajo). Esto es, se trata de un relato de estructura
circular debido a que a partir de los paratextos se vinculan el inicio y el final de la obra.

Con respecto al corpus textual, el manuscrito A de Partonopeo de Blois se
divide en diferentes segmentos, cuya separacion viene indicada por el uso de una letra
capitular que marca el cambio de una seccidn a otra. Se trata de partes bastante breves:
algunos folios se Ilegan a dividir en cuatro. Sin embargo, esta organizacion no ha sido
respetada por los editores posteriores, como sucede en la edicion de Crapelet’®, en la
que las mayusculas no aparecen colocadas en el mismo lugar en la mayor parte de los
casos, y ademas son mas numerosas en esta edicién, credndose un mayor nimero de
secciones que se resaltan mediante espacios en blanco. A diferencia del manuscrito, en
los margenes aparecen referencias en algunas partes con el fin de identificar su
contenido, por ejemplo: «description des Ardennes» en el verso 499.

Asimismo, en una edicién mas moderna como la de Joseph Gildea tampoco se
tiene en cuenta la distribucion interna del manuscrito y al mismo tiempo no coincide
con la de Crapelet. En esta edicion si que aparecen epigrafes como tal. Estos fueron
introducidos por Gildea de acuerdo con unos criterios comunes en este tipo de
ediciones: en el texto se marcan las divisiones a partir de un espacio y de una mayuscula
al comienzo de cada episodio, los titulos se sitdan en la cabecera de pagina, en lugar de
anteceder al capitulo, y ademas, estan escritos en inglés (lengua materna del editor).
Asi, se encuentran: «Partonopeu dwells with unseen Melior at Chef d’Oire» o
«Partonopeu wars in France against Sornegur»®. Se trata de once partes amplias (a
diferencia de las ediciones previas compuestas de un nimero mayor) para cuya division
se ha seguido un unico criterio: delimitar las aventuras mas relevantes que generalmente

responden a un cambio de espacio del conde, conjugado con una similitud aproximada

14 Esperanza Bermejo Larrea, op. cit., pag. 38.

15 G. A. Crapelet (ed.), Paris, L’imprimerie de Crapelet, 1834, Partonopeus de Blois, accesible en linea
en: <http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6554115t.r=Partonopeus%20de%20blois>.

16 El resto de los epigrafes establecidos por el editor son: «Partonopeu contrives to see Melior against her
will», «Partonopeu, banished, seeks death in Ardenne», «Partonopeu, rescued and knighted incognito,
falls prisoner», «Partonopeu, paroled, joins in torunament at Chief d’Oire», «Partonopeu wins the right to
wed Melior».

12



en la extension. Por tanto, respecto al manuscrito y a la edicion de Crapelet, se han
unificado las partes siguiendo las aventuras predominantes, con el fin de restar
diversidad al relato.

De esta manera, en «Partonopeu dwells with unseen Melior at Chief d’Oire» se
incluye todo lo relativo a la caza del jabali, la llegada del conde a Cabeza d’Oire y su
estancia con Melior hasta su viaje a Francia, suceso que se relata en el siguiente capitulo
junto con la lucha contra Sornaguer. A continuacion, se recoge todo lo relacionado con
los intentos de la madre del conde para que abandone a Melior (brebaje con el fin de
que se enamore de la sobrina del rey, perdon de Melior y vuelta a Francia junto con el
consejo del obispo), incluida la ruptura de la promesa de no intentar ver el cuerpo de
Melior. Tras este episodio, en «Partonopeu, punished, seeks death in Ardenne» se relata
el exilio de Partonopeo a las Ardenas a causa de su desamor, y su encuentro con Urraca,
quien le ayudara. Este proceso de recuperacién, junto con la informacion que Melior
ofrece a su hermana, aparece en el siguiente capitulo que finaliza con la libertad del
conde tras su cautiverio al haber sido arrastrado por la marea a otra isla. «Partonopeu,
paroled, joins in tournament at Chief d’Oire» estd dedicado al torneo (luchas,
comentarios de los reyes y la revelacion a Melior de que el conde se encuentra presente)
para finalmente, en el ultimo capitulo, exponerse la resolucion del torneo y el enlace
nupcial entre la emperatriz y Partonopeo.

De esta manera, la edicion se segmenta en las aventuras predominantes que
configuran este relato y, al mismo tiempo, en siete ocasiones coinciden con el cambio
de espacio vivido por Partonopeo: de Blois a Cabeza d’Oire, de Cabeza d’Oire a
Francia, de Pontoise a Blois, a las Ardenas, de este bosque al castillo de Urraca y
finalmente, al torneo. Ademas, la extension de cada parte es equilibrada puesto que
estas siete secciones estan compuestas por aproximadamente dos mil versos. En
consecuencia, la division podria estar condicionada en mayor medida por la longitud, es
decir, se segmenta el texto a partir de las aventuras principales pero cifiéndolas en
funcién de la extensidn del capitulo para evitar que se encuentre descompensado el
texto.

A diferencia de la obra francesa, en El libro del conde Partinuplés no aparecen
los paratextos a causa del caracter impersonal del narrador, por situarse en otro sistema
literario, utilizar un medio de difusion distinto (la imprenta) y dirigirse a un publico
diferente. Esta supresion conlleva la pérdida de una serie de matices que modifican el

sentido del texto y determinan tanto su recepcion como su estructura.

13



Con respecto a esta ultima, a causa de la inexistencia de los paratextos, la
dispositio interna queda restringida a una Unica parte: el cuerpo textual. Este se
encuentra segmentado en cincuenta capitulos partiendo de varios criterios. En primer
lugar, la pauta predominante consiste en la combinacion del cambio de personaje,
accion y espacio. En concreto se registran veintitn casos’, de los cuales elegiremos
tres en este trabajo como paradigma de su funcionamiento. Por un lado, en el capitulo
«como el rey y su sobrino el conde se fueron a caca y como el conde se perdi6 tras de
un puerco montés» se produce el cambio de personaje - del capitulo anterior con Melior,
al conde y su tio-, de espacio -del castillo del rey de Francia al monte-, y de accion -de
Melior induciendo en el rey el deseo de ir a cazar, a los dos personajes masculinos
cazando. Otro caso se corresponderia con el capitulo que comienza con la llegada de
cartas procedentes del cerco de Sornaguer al castillo del rey de Francia, lo que supone
una traslacion de Sornaguer al rey y el conde, asi como de la escritura de cartas a la
peticion insistente de Partinuplés a su tio para encargarse del combate. Asimismo, al
episodio que comienza con Gaudin y el conde preparandose para la lucha en las tiendas,
le antecede el debate de los reyes Clausa y Corsolt acerca de los caballeros, en el campo
de batalla.

En segundo lugar, aparecen once casos en los que el cambio de capitulo viene
determinado por el cambio de accion Gnicamente!®. Entre estos, en el capitulo en que
Partinuplés y Melior pierden la virginidad, solamente se produce un cambio de la accion
puesto que en el capitulo anterior se encuentran ambos hablando en la cama. La
individualizacion de este encuentro sexual responderia a un intento de resaltar la
importancia de este suceso. Asimismo, al capitulo en que Urracla salva a Partinuplés al
llevarlo a un navio, le precede Urracla defendiendo al conde, por lo que Unicamente se
modifica la accién. Es decir, se individualiza la salida fugitiva del conde hacia Francia
tras su traicién. También en el Gltimo capitulo se modifica el curso de la accion puesto
que Gaudin pide al conde marcharse, mientras que en el anterior celebraba las bodas de

Partinuplés y Melior.

7 Siguiendo la enumeracion correlativa que se ha realizado con el fin de analizar los capitulos, estos
casos se corresponden con los siguientes: 4, 5, 7, 12, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 27, 30, 32, 33, 34, 35, 36, 37,
40, 44, 46.

18 Correspondientes a los capitulos 9, 13, 15, 25, 29, 38, 39, 41, 42, 43, 48, 50 seg(n la enumeracion
realizada siguiendo el orden de las partes del texto.

14



También se dan siete casos en los que se dividen los capitulos partiendo del
cambio de personaje y accion®®: el capitulo en que Melior envia mensajeros para
conseguir un marido frente al apartado anterior que finaliza con los reyes Corsolt y
Clausa concediéndole dos afios de plazo. De igual manera, se prescinde del cambio de
espacio en el penultimo capitulo que comienza con los reyes decidiendo a quién elegir
vencedor del torneo mientras que el anterior finaliza con Gaudin y Partinuplés a la
espera de esa resolucion.

Asimismo, se combina el cambio de accion y espacio en siete casos?, entre los
cuales se encuentran los siguientes: el episodio en que el conde, tras llegar a Francia en
el capitulo anterior, decide ir a Espafia, asi como en el momento en que Partinuplés
concluye volver a Cabeza d’Oire tras despertar de la philocaptio que le fue aplicada en
el capitulo anterior.

Ademas, se dan tres casos aislados. Por un lado, tras lamentarse Partinuplés en
Francia de haber traicionado a Melior, en el siguiente capitulo se vuelve a hacer
referencia a Sornaguer con el fin de relatar que su hijo se encontraba con el conde desde
que este habia vuelto a Francia. Por tanto, se produce un cambio de personaje, accion
y tiempo al darse un retroceso temporal con el fin de introducir a Aufete (hijo de
Sornaguer) en el relato. También la unidad narrativa se modifica a causa de la
combinacién del cambio de tiempo y lugar, cuando comienza el capitulo (tras finalizar
el anterior con los enamorados hablando en la cama) del siguiente modo: «e assi
estovieron un afio complido en sus plazeres»?!. Es decir, a diferencia del caso anterior,
en lugar de retroceder en el tiempo, se acelera el periodo de un afio para dar paso a la
siguiente aventura: el primer viaje de Partinuplés a Francia. Por ultimo, tras volver el
conde de Francia y hablar con Melior, el siguiente capitulo comienza de manera similar
al caso anterior: avanzando dos meses hasta que ambos personajes aparecen de nuevo
hablando. Por lo tanto, el cambio de capitulo obedece Gnicamente a la traslacion del
tiempo.

Por ultimo, incluidos en los capitulos recién analizados, se encuentran varios

casos en los que al final del capitulo se anticipa el nombre del personaje que

19 Estos casos conciernen a los capitulos: 2, 3, 10, 16, 23, 45y 49.

20 Se corresponden con los capitulos 6, 7, 8, 14, 24, 26, 28, 47.

21 Nieves Baranda (ed.), «Libro del conde Partinuplés», Historias caballerescas del siglo XVI, Madrid,
Biblioteca Castro, Turner, 1995, 1, pag. 336. Todas las citas del Partinuplés remiten a esta obra con la
Unica modificacion en la acentuacion para la que se siguen los criterios actualizados. Por consiguiente, en
los siguientes casos cuando se cite esta obra, Unicamente se sefialara dentro del cuerpo del trabajo
(indicado entre paréntesis) la pagina donde se encuentra la cita extraida.

15



protagonizara el siguiente??. Por ejemplo, al final del capitulo en que se hace referencia
a Melior como «ella» (tras los reyes haber decidido concederle dos afios para elegir
cényuge), avanzando el cambio de perspectiva del capitulo siguiente iniciado mediante
«ella mando luego escrevir cartas y embiolas...» (320) cuando la emperatriz comienza
su proceso de busqueda del mejor candidato. Asimismo, cuando Melior, observando
desde la nube al rey y su sobrino, decidid inducirle el deseo de ir de caza, el capitulo
termina mencionando al rey: «puso en el coragon del rey su tio que fuessen a monte»
(321) y el siguiente comienza dando paso a la perspectiva del rey que propuso a
Partinupleés ir a cazar al monte («E a la hora dixo el rey a su sobrino» (322). Asimismo,
al final del capitulo en que el conde vuelve a Francia con la intencion de despedirse de
los espafioles, su madre le propone ir a ver a su tio. Esto da paso al punto de vista del
rey de Francia en el siguiente capitulo: «y desque supo [el rey de Francia] que venia su
hermana y el conde, saliolos a recebir con mucha alegria» (358). Por altimo, al final del
capitulo en que Melior, sin saber qué hacer tras haber desterrado al conde, necesitaba el
consejo de su hermana, esta aparece citada al final, lo que da lugar a que el siguiente
capitulo (en el que se encuentra al conde, apenas irreconocible, en las Ardenas) se inicie
con: «Urracla andando...» (372). Este procedimiento contribuye a mejorar el hilo
conductor entre los propios capitulos puesto que resta brusquedad al cambio del sujeto
narrativo.

A diferencia del texto francés, en ediciones modernas de El libro del conde
Partinuplés, como la de Nieves Baranda, se ha seguido fielmente la capitulacion del
texto incunable?, e incluso se ha mantenido la mayuscula con la que se inicia cada
capitulo. Por tanto, se ha respetado la organizacion del texto en el contenido asi como
en los epigrafes.

Estos epigrafes son extensos ya que se trata de titulos que actian a modo de
resumen de cada capitulo, que al ser breve, facilita la comprension de cada parte asi
como la localizacion de la misma, dado que no aparecen numerados y al ser tan
numerosos, resulta de gran utilidad. Asimismo, estos epigrafes que marcan el cambio de
capitulo se ven reforzados en ocasiones por férmulas linguisticas que o bien proceden

de la técnica del entrelazamiento, o bien subrayan el cambio de sujeto narrativo, como

22 En concreto ocho ejemplos que tienen lugar en los capitulos 3, 4, 5, 26, 30, 35, 47 y 49. Este hecho
procede de la tendencia a la multiplicidad de puntos de vista que caracteriza al Partinuplés como se
tratard en los apartados 3.3y 3.4.

23 En este caso, para el andlisis de la dispositio y de la capitulacion de El libro del conde Partinuplés, se
ha seguido la edicion incunable de Juan Pegnitzer y Magno Herbst, c. 1499. Accesible en linea en:
<http://mdc.cbuc.cat/cdm/ref/collection/incunableBC/id/13243>.

16



se desarrolla en los apartados 3.3 y 3.4 de este trabajo. Por lo tanto, el cambio de un
episodio a otro se produce de diferentes formas: directamente a traves de los epigrafes,
0 de un modo mas suave mediante la anticipacion del sujeto narrativo al final del
capitulo anterior o0 a traves de las expresiones linguisticas que refuerzan el cambio de
personaje, evitando que se produzca de manera brusca.

El hecho de incidir en el personaje que aparece y realiza la accion se relaciona
con la oralidad. Esto es, estas referencias podrian proceder de la transmision oral del
texto, en la que se prescindiria de la lectura de los epigrafes, lo que haria necesario
remarcar el protagonista de los hechos. A esto se suma que, cuando se cambia de
personaje al iniciar un capitulo se marca explicitamente en las primeras lineas, mientras
que, cuando no se produce este cambio, no se incide al comienzo del capitulo sobre
quién continda siendo el sujeto narrativo, sino que la narracion es mucho mas fluida,
como si el cambio de capitulo no existiera. Esto podria indicar que el texto en su origen
estaria pensado para leerse en voz alta, lo que haria necesarias las insistencias sobre el
sujeto narrativo debido a que se prescindiria de la lectura de los epigrafes.

En conclusion, se observa un tratamiento diferente de los testimonios
manuscritos por parte de los editores. Por un lado, en Partonopeo de Blois no se respeta
la distribucion del manuscrito, debido a que el texto se muestra como una tirada de
versos Unicamente divididos por una letra capitular, lo cual dificultaba la lectura puesto
que carecia de referencias identificativas en cada seccion. Ante esto, las ediciones
posteriores (enunciadas anteriormente) a través de la separacion de las secciones
mediante un espacio asi como de la incorporacion de epigrafes o referencias al
contenido, han facilitado la lectura y comprension del texto. A diferencia de este caso,
en El libro del conde Partinuplés se ha respetado fielmente el original sin necesidad de
agregar rétulos como consecuencia de la prosificacion, puesto que esta conllevaba la
aparicion de epigrafes junto con el avance de los personajes al final del capitulo anterior
y las férmulas que indican quién es el sujeto narrativo, lo cual favorecia la lectura. Por
tanto, existe un interés por parte de los editores de facilitar la comprension del texto.

No obstante, la diferencia estriba en que en Partonopeo de Blois son los editores
posteriores los que intentan facilitar la lectura del relato, mientras que en el Partinuplés
los propios editores de la obra incunable, al agregar los epigrafes, ya llevan a cabo esta
simplificacion a causa de la llegada de la imprenta que permitia el acceso de un publico

mas amplio a los relatos. Como consecuencia, los editores de la version castellana no

17



requieren modificar la distribucion del manuscrito, dado que su lectura ya resulta
comprensible gracias al proceso de prosificacion.

En cuanto a la dispositio, mientras que Partonopeo de Blois cuenta con tres
partes al tiempo que esta dotado de una estructura circular, el texto castellano ve
afectados tanto su sentido como su estructura debido a la eliminacion de los paratextos,
como consecuencia fundamentalmente de la desaparicion de las digresiones del

narrador del relato francés, como se explica en el siguiente apartado.

3.2. Reduccidn de las intervenciones del narrador

Como se acaba de aludir, estas dos obras presentan una diferencia notable en
cuanto al narrador. En primer lugar, en Partonopeo de Blois «la instancia narrativa en
primera persona se implica en la historia a través de comentarios, que tejen redes
comparativas entre él y los personajes, y desvelan progresivamente su historia de amor
doliente y no correspondido con una dama»®*. Este hecho permite considerar la
existencia de dos novelas diferentes recogidas en esta obra: la primera presentaria un
narrador extradiegético heterodiegético, es decir, un narrador que no desempefia papel
alguno en la historia sino que Unicamente se dedica a relatar la historia del conde
Partonopeo de Blois, mientras que existiria una segunda historia, expuesta por un
narrador homodiegético, esto es, el propio narrador. Esta segunda historia se desvela de
manera fragmentaria y discontinua a través de una serie de comentarios. En estas
digresiones presenta su relato mediante la identificacion con los personajes en unos
casos y en otros, a partir de la antitesis con los mismos.

En primer lugar, se superpone la historia del narrador y lo vivido por Persowis y
por Melior. En cuanto a la primera, tras ser armado caballero el conde, vuelve con

Urraca y Persowis, acerca de quien el narrador expone:

Et Persowis od elz i est

Qui ne puet avoir nul conquest
De ce qu’el aime, ainz li va si
Qu’ele aime, si n’at point d’ami.
Si faz je, chaitis tot adés,

Mais Dex m’en face alcun relés

Et doinst veals une carité

24 Esperanza Bermejo Larrea (ed.), op. cit., pp. 73-74.
18



De baisier ou d’estre acolé?® [vv. 7609-7616].

Con respecto a Melior, tras Urraca en el torneo desvelarle todo lo ocurrido con
Partonopeo (encuentro en las Ardenas, recuperacion y lucha en las justas), el narrador se
identifica con el estado de congoja de la emperatriz debido a que se encuentran en la
misma situacion. Asimismo, tras acabar el dia del torneo en que Melior reconoce a
Partonopeo, el narrador conoce por propia experiencia sus lamentos y preocupaciones, e

incluso se identifica con Melior y Persowis al mismo tiempo:

Des biens d’amors en sai je joi,

Car onque nezun bien n’en oi;

Mais de ses malz ai tant apris

Que duc’al cuer voi Persowis

Et Melior tot atresi

Com li estait de son ami®® [vv. 9029-9034].

En segundo lugar, se dan tres casos de antitesis, es decir, momentos en los que el
narrador expone su propia situacion contraria a la de Partonopeo. En un primer caso,
tras relatar el dia del conde con su respectivo final en la habitacion con Melior, al
narrador le duele relatarlo y se lamenta de que Partonopeo pueda disfrutar con su amada
aunque no la vea, mientras que su Unica posibilidad es contemplarla. En segundo lugar,
tras haber roto el conde la promesa de Melior mediante la linterna, el narrador afiade
que él nunca cometeria algo asi hacia su amada. Por ltimo, al finalizar la historia y el

conde haber conseguido a Melior, el narrador se lamenta:

Ce set qui a eii s’amie,
Mais je chaitis qui n’en ai mie
Ne puis savoir un bien d’amor,

Mais je sai tote la dolor?” [vv. 10533-10536].

Como se observa, a través de esta serie de comparaciones con los personajes se
desarrolla la historia de amor del narrador. Se trata de un amor no correspondido puesto

que la voz narrativa se identifica en los casos en los que los personajes sufren por amor,

%5 «La que no puede sacar ningln provecho de lo que ama, pues su sino es que ama sin tener amigo.
iComo me pasa a mi, siempre desdichado! jOjala Dios me dé algun respiro, y ojala me conceda al menos
la cariad de besar o ser abrazado!» (229).

% «No conozco el gozo de los bienes de amor pues nunca los tuve, pero he aprendido tanto de sus males
que veo en el corazon de Persowis y también en el de Melior, como le va con su amigo» (251).

27 «El que ha conseguido a su amiga lo sabe bien, pero yo, desdichado, que no la tengo, no puedo conocer
nada bueno del amor, aunque si todo su dolor» (273).

19



mientras que siente envidia de Partonopeo al conseguir finalmente a su amada. Por
tanto, estos dos relatos se encuentran relacionados, esto es, la segunda historia presenta
una dependencia respecto a la primera puesto que se desarrolla a partir de los
paralelismos y las contraposiciones del narrador en primera persona con los personajes
de Partonopeo de Blois.

Ademas de estas intervenciones identificativas del narrador, se encuentra otra
serie numerosa de comentarios que podrian clasificarse segun su funciéon. En primer
lugar, aparecen dos intervenciones del narrador de tipo autorial?®, puesto que inciden en

la organizacion interna del texto, como ocurre tras la descripcion del conde:

Avant le livre iert bien mostré
Por coi je lo tant sa biauté;
Car o ce qu’il ot bones mors,

Li fist sa biautés grant secors?® [vv. 579-582].

En este caso anticipa que la belleza del conde sera determinante en los siguientes
acontecimientos y, tras describir Cabeza d’Oire, que sucesos relatados con posterioridad

permitiran comprender lo anteriormente expuesto:

Ne creriés por nule rien

La mervelle ne le grant bien
Que de ceste vile vos cant;
Mas vos le crerés en avant
Quant vos orois par quel vertu,

Comment ala et comment fu*® [vv. 867-873].

En segundo lugar, en tres casos el narrador opina acerca de los acontecimientos.
Por un lado, cuando el conde se encuentra con la sobrina del rey de Francia a causa del

engafio de su madre, el narrador afiade:

Que fais i fust li autres gius,
Car il le feist volentiers.
Certes si est trop novelliers,

Bien sai que je ne cangeroie

28 R. L. Krueger, «The Author’s Voice: Narrators, Audiences, and the Problem of Interpretation», en The
legacy of Chrétien de Troyes, Amsterdam, Rodopi, 1987, vol. 1, pp. 115-140 [125].

2 «El libro mostrard mas adelante por qué alaba tanto su belleza: porque junto con sus buenas
costumbres, su belleza le sirvi6 de gran ayuda» (126).

30 «De ninglin modo creeriais las maravillas y las grandes riquezas que de esta ciudad os cuento, pero os
lo creeréis mas adelante, cuando oigais lo que sucedi6 y por qué» (130).

20



Por tot le mont, que en porroie:
Tant sui vers m’amie enterins,

En puis vers autre estre jolis®* [vv. 4048-4052].

En segundo lugar, cuando se esta decidiendo quién es el mas hermoso (si el

sultan de Persia o el conde) al final del torneo, el narrador crea un inciso:

Et je quit bien de moie part

Quant sor lui ont torné 1’esgart,

Et nel quit pas, ains sai de fit

Qu’ele en avra bone mercit

Et qu’el ne querra nul respit

De joer a lui a delit®? [vv. 10483-10488].

Por ultimo, tras ser armado caballero el conde, y no poder evitar mirar a Melior,
el narrador defiende que su actitud es comprensible puesto que él habria actuado del
mismo modo. En estos tres casos el narrador enjuicia la actuacion de los personajes,
posiblemente con el fin de que el lector se identifique con él, o bien para influir en la
opinion acerca de los hechos en el lector que no haya reflexionado previamente sobre lo
ocurrido.

En tercer lugar, los casos mas numerosos de comentarios digresivos del narrador
corresponden a glosas acerca de diversos temas que surgen a raiz de los acontecimientos
que esta relatando. De esta manera, se reflexiona sobre el amor y las damas, el
sufrimiento que conlleva dafiar a las mujeres, ademas de vituperar a los clérigos que
critican a las damas, alabar a las muchachas, comparar entre el modo de conquista méas
complejo en la época del narrador y el anterior... Asimismo, existen tres casos en los
que el narrador «mantiene un movimiento que va de la aventura individual de los
personajes novelescos a la afirmacion universal, para regresar a la historia particular,
pero esta vez no de un personaje sino de una voz narrativa, que gracias a este
mecanismo se perfila como personaje»*. Estos se corresponden en primer lugar con una
reflexion sobre el amor en la que el autor acaba afiadiendo que su amada no le quiere y
se resiste; en segundo lugar, una meditacion acerca de la castidad (tras haber presentado

a Persowis como una dama que todavia no sabe amar pero no por ser casta) en la que

31 «La locura le gobierna tanto que la requiere en amores, y creo que no es extrafio: bien sabéis que pronto
se seduce a un hombre en tal lugar y por tal doncella, pues es muy sensata, gentil y hermosa» (178).
%2«Yo, por mi parte, pienso y no solo creo, sino que sé de cierto que al tornarse la decision sobre ella se
apiadara y no buscara ninguna dilacion para gozar con él a su gusto» (272).

33 Esperanza Bermejo Larrea, op. cit., pag. 76.

21



caracteriza a su amada como muy casta puesto que ni acepta una prenda de amor;
finalmente, otro comentario sobre el amor: cdmo este conlleva una ceguera que provoca

creer que cada uno tiene a la mejor, lo cual conviene al narrador porque

Que se li chois alaist al voir

Par bones teches, par bonté,

Par grant sens et par grant belté,

Chascuns vorroit la moie amer,

Car ele est el siecle sens per

De franchise et de cortoisie® [vv. 9244-9249].

Por altimo, dentro de estos casos ya expuestos, en algunas ocasiones el narrador
se dirige al lector, ya sea mediante el uso de verbos en segunda persona del plural: «ya
sabéisy, «creeréisy... o advirtiendo al lector, como en «segnor, en vos anuit por Deu, /
Se jo relais Parthonopeu / Et paroil de ce dont plus pens»®® [vv. 3441-3443]. Se trata de
un caso que llama la atencion puesto que solicita comprensién por incluir sus
reflexiones y comparaciones propias y alejarse de la historia del conde, que es la
principal y sobre la que se fundamenta el interés del lector. Es decir, con esta
intervencion trata de conseguir la benevolencia siendo consciente de que sus
comentarios en ocasiones pueden resultar molestos ya que interrumpen la historia que
realmente interesa al publico.

Asimismo, cabe sefalar la relacion de las intervenciones del narrador vinculado
con temas de la cancion de amor de origen trovadoresco continuando la linea que inicia
en el primer prélogo (como se ha indicado en el apartado anterior). Por ejemplo, el
narrador en un caso se identifica como el vasallo de su amada («Ses liges sui et ses
feaus; / Bien se doit metre en mes consaus»*® [vv. 3439-3440]), o le entrega una prenda
de amor, que esta no acepta por castidad.

A diferencia de Partonopeo de Blois, en el texto castellano medieval el narrador
se corresponderia con el extradiegético de la primera historia. Es decir, un narrador en
tercera persona, ajeno a los hechos que se relatan y que, por tanto, ni afiade comentarios
digresivos, ni se presenta, ni se despide. Es decir, en El libro del conde Partinuplés se
reducen las intervenciones del narrador. Unicamente se refiere al lector a través de unas

expresiones estereotipadas, como «tornemos al rey de Francia» (350), en las que a partir

34 «Si la eleccion dependiera de las buenas virtudes, de la bondad, del sentido comun, de la belleza, todos
querrian amar a la mia» (254).

3 «Sefiores, no os molestéis por Dios, si dejo a Partonopeo y hablo de lo que mas me obsesiona» (167).

% «Soy su fiel vasallo» (167).

22



del uso de la primera persona del plural verbal, incluye al lector para advertir el cambio
de sujeto narrativo (como se expone detalladamente en los dos siguientes apartados de
este trabajo).

Ademas, se debe tener en cuenta que este cambio en el narrador tiene una
consecuencia en la organizacion del texto: la presentacion de una introduccion y un
epilogo (cuyo contenido se ha desarrollado en el apartado anterior) en Partonopeo de
Blois, ausente por otro lado, en el texto castellano. De hecho, en el epilogo aparece:

Et od cest aise le vos lais,

Nient por ce que n’en sache mais,
Ains le fait cele que j’ain si
Qu’en si grant paine sui por li

Ne puis riens faire fors plorer

Et od lermes merci crier;

Par li empris je cest labor

Que j’ai perdu al chef del tor.
Bien sai que je I’ai tant perdu
Quant onque de melz ne m’en fu
N’en dit n’en fait n’en bel semblant®’ [vv. 10607 - 10617].

Se llega a conocer que, a pesar de lo expuesto mas arriba, la historia del narrador
es la que paraddjicamente engendra la del conde Partonopeo. E incluso el narrador

anticipa los hechos que conoce y relatara en la continuacién, Gnicamente:

Tot ce dirai se cele vuet

Por cui li cuers del piz me duet;

Si non, si plorrai mon dehait:

Ne puis faire el, si mal m’estait® [vv. 10643-10649].

Es decir, Partonopeo de Blois se inicia y termina por voluntad de la amada del
narrador al fracasar en su persuasion; Unicamente puede retomar la historia en caso de
conseguirla finalmente.

Por tanto, el narrador omnisciente de Partonopeo de Blois invade la narracion

con comentarios, juicios y su propia historia mediante las comparaciones con los

37 «Y con esta dicha os lo dejo, no porque no sepa mas, sino por aquella que amo intensamente, y sufro
tanto por ella que nada puedo hacer, salvo llorar e implorar piedad con lagrimas. Por ella emprendi esta
tarea, que a fin de cuentas he perdido. Bien sé que la he perdido, porque no me fue mejor ni en palabras ni
en hechos ni en un dulce semblante» (274).

3 «Si lo quiere aquella por la que el corazdn me duele en el pecho. Si no, lloraré mi desgracia, no puedo
hacer otra cosa» (275).

23



personajes; por el contrario, en El libro del conde Partinuplés el narrador se esfuerza
por desaparecer, es decir, se elimina la historia de amor no correspondido, con el fin de
centrarse unicamente en el relato del conde. De esta manera, en el texto francés narra,
mientras que en el castellano, muestra.

Esta modificacion, segin expone Smith®, obedeceria a un cambio socio-
cultural: la decadencia del codigo caballeresco provoca que, a diferencia de Partonopeo
de Blois donde el narrador invita al publico a identificarse con los personajes (imitando
su propio comportamiento), en el texto castellano el narrador ya no comenta una
situacion social comun en la que él y el lector se vean reflejados, sino que Unicamente
se evoca un mundo magico y romantico que permite al publico escaparse a través de la
lectura.

A pesar de que es cierto que los codigos caballerescos se fueron anquilosando,
en esa época precisamente se produjo una revitalizacion de la caballeria. Por tanto, mas
que proceder de la evolucion de los codigos caballerescos, este cambio obedeceria a los
cddigos narrativos. En Partonopeo de Blois se introduce un sujeto lirico emotivo puesto
que, al tratarse de literatura oral, era preciso buscar la mayor cercania con el publico que
se encontraba escuchando. Sin embargo, en el texto castellano, debido a la prosificacion
y al desarrollo de la imprenta, que como consecuencia permite a las personas acceder
por ellas mismas a la lectura, el narrador tiende a desaparecer con el fin de mostrar
hechos mas objetivos. Es decir, la reduccién del narrador en El libro del conde
Partinuplés obedece esencialmente al cambio de la literatura transmitida oralmente en

verso a la prosificacion en una época en que la imprenta fue ganando peso.

3.3. De la narracion lineal a la técnica del entrelazamiento

En la construccion del texto se observa un cambio con respecto a las técnicas
narrativas. Por un lado, Partonopeo de Blois se desarrolla mediante una técnica
narrativa lineal en la que el héroe principal, es decir, el conde Partonopeo de Blois, se
constituye en hilo conductor de todos los acontecimientos desarrollados en la obra. Es
decir, el relato avanza y se presenta desde el punto de vista del protagonista, a pesar de
que esta perspectiva se complica al mismo tiempo a causa del narrador, como se ha

desarrollado en el apartado anterior.

% Richard Taylor Smith, op. cit., pag. 59.
24



Este tipo de narracion lineal, habitual en los relatos folcloricos, podria obedecer
a uno de los sustratos que conforman Partonopeo, como expone Thomas H. Brown:
«Huet suggested that folk tale tradition [...] gave rise to the material used by the poet of
Partonopeus»*°. No obstante, en El libro del conde Partinuplés se produce un cambio
respecto a la técnica narrativa lineal de la obra francesa debido a que en este se
presentan los acontecimientos desde el punto de vista de otros personajes, quienes son
los protagonistas de capitulos independientes, como se ha ido adelantando a lo largo de
este estudio.

Este hecho muestra relacion con el apartado 3.5 debido a que mientras que en
Partonopeo de Blois el relato comienza desde la perspectiva del conde y se mantiene
hasta el final del mismo, en El libro del conde Partinuplés se inicia a partir de la vision
de Melior, pero este punto de vista se va modificando y alternando en la obra con el
resto de personajes: Partinuplés, Urracla, Sornaguer, el rey de Francia... como se
desarrollard més adelante.

No obstante, a pesar de la modificaciéon en la técnica narrativa, se mantiene el
orden de los acontecimientos de Partonopeo de Blois a la version en castellano (sin
tener en cuenta las modificaciones del contenido), a excepcion de un fragmento, que se
corresponde con el momento del exilio del conde a las Ardenas hasta la llegada al
torneo. En esta parte se presenta lo que técnicamente conocemos con el nombre de
entrelazamiento, técnica que «consiste en el relato de una, dos o mas historias
pertenecientes a personas diferentes y ocurridas en distintos espacios, en la mayoria de
las ocasiones en tiempos simultaneos, contada-contadas interrumpidamente, para ser
recogida-recogidas en la detencion siguientex»*L.

En este caso alternan continuamente los hechos sucedidos al conde (bautizo de
Aufete, anagnorisis con Urracla, cuidado por parte de esta y Persowis, con su
consiguiente recuperacion y cautiverio al verse arrastrado por la corriente a Damasco) y
a Melior (preparativos del torneo, sufrimiento y arrepentimiento ante la pérdida del
conde, consejos de su hermana...), con la finalidad de representar fielmente la

simultaneidad de estos acontecimientos puesto que plantea dificultad a la hora de

40 Thomas H. Brown, «The Relationship Between Partonopeus de Blois and the Cupid and Psyche
Tradition», Brigham Young University Studies, 5 (1964), pp. 193-202 [197].

41 Juan Manuel Cacho Blecua, «El entrelazamiento en el Amadis y en las Sergas de Esplandian», en
Studia in honorem prof. M. de Riquer, Barcelona, Quaderns Crema, 1986, 1, pag. 236.

25



representarlo a causa de «la linealidad de las representaciones graficas de los
significantes»*.

Es posible que este extenso entrelazamiento responda también al modo de
organizacion de ambos textos, como ya se ha adelantado en el apartado 3.1. Por un lado,
mientras que en El libro del conde Partinuplés todos estos acontecimientos aparecen
relatados individualmente en capitulos (lo que permite esa simultaneidad), en el texto
francés aparece una parte dedicada en exclusiva a todos los acontecimientos del exilio
del conde, seguida de otra para los de Melior, en la cual es la propia emperatriz la que
relata a su hermana, en pasado, como se organizo todo lo relativo al torneo. Por lo tanto,
mientras que los hechos del conde se relatan en presente, los de Melior como
consecuencia de la linealidad que caracteriza al texto frances, se representan en tiempo
pasado.

Debido a la complejidad de estas estructuras que consisten en la actuacion
simultanea de varios focos narrativos, era preciso que se fijaran a través de la escritura.
A esto se suma que debido a que la difusion de estas obras en la Edad Media era oral
(lectura en voz alta, audicidn...) eran muy comunes las formulas lingiiisticas que
indicaban el entrelazamiento. No obstante, estas expresiones no aparecen en todos los
casos considerados entrelazamientos. De hecho, esta técnica en El libro del conde
Partinuplés se realiza de dos modos diferentes. Por un lado, mediante estas formulas
linglisticas que se sitdan al inicio, en el interior o al final de los capitulos y por otro
lado, sin la indicacion explicita de estos cambios de perspectiva.

En cuanto al primero, este tipo de entrelazamiento, que presenta dos ejemplos
mas extensos, corresponde al uso de la formula linglistica como simple anuncio verbal
del cambio de perspectiva de un personaje a otro. ElI primer caso consiste en el
fragmento correspondiente a la lucha entre el conde Partinuplés junto con sus
seguidores contra Sornaguer y sus aliados, que esta constituido por nueve capitulos. En
él se alternan una serie de aventuras, que se dan de manera simultanea, protagonizadas
por el conde (que actla sin el consentimiento y a escondidas de su tio en dos ocasiones),
el rey de Francia (en concreto su reaccién ante los acontecimientos) y el rey Sornaguer
(su interés por redirigir la lucha), entre otros.

En concreto aparecen cinco casos en los que se utiliza esta técnica a lo largo de

esta seccion. En primer lugar, «tornemos al rey de Francia» (341) cuando le llegan

42 [bid., pag. 245.
26



noticias de que Partinuplés ha provocado la huida del enemigo. En segundo lugar,
«tornémosnos al rey Sornaguer» (343) en el que se produce el paso del conde y el rey,
victoriosos tras el ataque nocturno de Partinuplés al rey Sornaguer, al punto de vista de
este ultimo, ofendido por haber sido deshonrado. Asimismo, «tornemos al conde
Mares» (350) cuando, tras la batalla, previamente a ser asesinado, llevaba preso al
conde. Al final de este capitulo aparece enunciado el tio de Partinuplés, que iniciara el
siguiente a partir de «tornemos al rey de Francia» (350) donde se muestra el lamento
simultaneo del rey ante la desaparicion de su sobrino, al creerlo muerto.

A pesar de que existe heterogeneidad respecto a los diferentes protagonistas a lo
largo de los capitulos, todos los personajes giran en torno a un hecho y objetivo:
conseguir vencer en la batalla. De hecho, como consecuencia de este afén por
imponerse, los acontecimientos se van acelerando, lo cual se pretende mostrar a partir
de la técnica del entrelazamiento, al presentar diferentes actuaciones de forma paralela
en un mismo espacio temporal.

En segundo lugar, dentro de este grupo conviene resaltar el fragmento ya
enunciado donde se percibe de forma mas clara este entrelazamiento. En esta seccion,
que se corresponde con nueve capitulos, en la mayoria aparece (ya sea en posicion
inicial, interior o final) una formula linglistica con el fin de alternar las aventuras de
Melior, Partinuplés y Urracla (en menor medida) que estaban teniendo lugar
simultaneamente. Asi, aparecen formulas como «tornemos a Melior» (367), «bolvamos
al conde» (369), «bolvamos a Urracla» (383), «e bolvamos al conde» (384).

A pesar de que ambos personajes difieren en sus acontecimientos a lo largo de
estos capitulos, los dos presentan un hecho en comdn: su sufrimiento por el amor del
otro (aunque en el caso de Melior, Urracla no le permita conocer que el conde también
la sigue amando). Por tanto, existe en el trasfondo una unidad de la materia a lo largo de
estos capitulos entrelazados.

En segundo lugar, el segundo medio para realizar estos entrelazamientos, basado
en la ausencia de las formulas linglisticas, parte de dos procedimientos diferentes.

En primer término, en algunas ocasiones el cambio de un espacio y de un
personaje a otros se da a través de mensajeros, es decir, de personajes secundarios,
como ocurre cuando el rey Sornaguer decide enviar cartas al rey de Francia para
establecer la batalla. En este caso, tras haber llevado las cartas, el capitulo siguiente se

inicia desde el punto de vista del rey.

27



Se debe tener en cuenta que «la narrativa caballeresca, desde fechas bien
tempranas, recurre a la carta como medio de comunicacion entre los personajes y como
elemento importante en la confeccion de algunas de sus historias»*3. Por tanto, en esta
seccion dedicada a la lucha entre los franceses y Sornaguer, donde ya se ha indicado un
entrelazamiento continuo, se lleva a cabo también sin la necesidad de utilizar el tipo de
férmulas linguisticas presentadas anteriormente, sino a partir de un recurso comdn en
este tipo de obras.

Por ultimo, de la misma manera que en el Amadis, donde «a través de la
alternancia, los tiempos vacios de los personajes mas importantes se rellenan con la
narracion de los sucesos ocurridos a los otros héroes en este lapso temporal»**, en una
ocasion se aprovecha la inactividad del conde al estar tumbado, para fijar la atencion en
los hechos de Melior. Asi, cuando el conde Partinuplés se tumba en la cama de la
emperatriz por primera vez, se inicia el capitulo de la siguiente manera: «Estando assi
echado en la cama, la emperatriz estava con su hermana Urracla...» (328), retomandose
la perspectiva de los acontecimientos de Melior.

Por lo tanto, se observa la variedad de procedimientos mediante los cuales se
lleva a cabo la alternancia entre diferentes aventuras simultdneas. No obstante, a pesar
de que los acontecimientos aparezcan enfocados desde el punto de vista de los
diferentes personajes que participan en ellos, en conjunto todos los hechos pertenecen a
una misma aventura, por lo que en realidad se encuentran estrechamente relacionados,
restando en cierta medida la variedad que se observa a primera vista.

Dentro de los entrelazamientos que se sirven de férmulas linglisticas, cabe
sefialar la similitud de estas expresiones donde predomina el verbo «tornar» junto con
«volver». Asimismo, hay un mayor nimero de casos (concretamente doce) en los que
aparece al inicio del capitulo con el fin de situar y dejar claro qué personaje protagoniza
ese acontecimiento, tres ocasiones en que aparece al final, favoreciendo la unidad de los
capitulos, y quedando relegado a la posicién interior del capitulo un Gnico caso que
altera la unidad.

Por tanto, se observa un cambio en la técnica narrativa en El libro del conde
Partinuplés respecto al «roman» francés. Este hecho obedece a una transformacién en

el gusto de la redaccion de estas obras: se produce una evolucion del siglo XII y su

4 M.2 Carmen Marin Pina, P&ginas de suefios. Estudios sobre los libros de caballerias castellanos,
Zaragoza, Institucion Fernando el Catdlico, 2001, pag. 171.
4 Juan Manuel Cacho Blecua, «El entrelazamiento...», art. cit., pag. 247.

28



preferencia por la disposicion bipartita del texto, al siglo XIII donde destaca la
multiplicidad de los elementos, otorgando agilidad al texto, que se arraigara en la

narrativa arturica y como consecuencia, daré lugar a este tipo de obra.

3.4. Cambio de sujeto narrativo mediante nexo de entrelazamiento

A diferencia de Partonopeo de Blois donde, como ya se ha indicado, no se
utiliza la técnica del entrelazamiento y, por tanto, tampoco las formulas linguisticas que
explicitan el cambio de perspectiva correspondiente, sino que presenta una narracion
lineal y més compacta, en el texto castellano se emplean las expresiones linglisticas
propias del entrelazamiento también en casos que no emplean este procedimiento. Es
decir, estas formulas recién analizadas no se utilizan Unicamente para relatar varias
aventuras que tienen lugar simultdneamente, sino que existen casos en los que se
emplean con el fin de marcar un cambio del sujeto narrativo procedente de la
multiplicidad de puntos de vista que caracteriza al Partinuplés.

Entre estos casos se pueden distinguir dos grupos. Por un lado, expresiones
lingliisticas que actGan a modo de recordatorio, y por otro, las formulas que actdan
como anuncio verbal del cambio de sujeto en la narracién lineal y no intercalada, como
los analizados en el apartado anterior.

En cuanto al primer grupo, destaca el capitulo en el que el conde se pierde en las
Ardenas en busca del jabali. Este finaliza de la siguiente manera: «agora tornemos al rey
su tio, que hazia muy grande llanto por el buen conde Partinuplés... » (322). A esto se
suma que el siguiente capitulo se inicie de la siguiente manera: «E dexemos agora el rey
su tio como hazia gran Ilanto y duelo por él, y tornemos al conde como andava perdido
trabajando» (323) donde esta formula desempefia dos funciones: por un lado, sirve para
sefialar el cambio de perspectiva (del rey, al que Unicamente se le han dedicado cuatro
lineas, al conde) y por otro lado, sintetiza a modo de recordatorio aspectos de los
personajes mencionados con el fin de facilitar la conexién con el capitulo anterior. De
esta manera, presenta al rey haciendo gran llanto, y al conde andando perdido, «el
conde, con la grande niebla que hazia, no sabia si iva 0 venia» (322) como aparece en el
capitulo precedente.

Dentro del segundo grupo se encuentra el nimero mayoritario de casos. Por
ejemplo, en «tornemos al conde» (333) se produce un cambio de perspectiva de Urracla,

tras intentar ver al amante de su hermana, al conde cuando se despierta por primera vez

29



en el castillo. Por otro lado, en «tornemos a su madre del conde Partinuplés» (354) se
trata de un caso relevante ya que se produce un cambio en la materia narrativa que
supone el fin de un acontecimiento al que se habian dedicado los ultimos capitulos: la
liberacion del cerco de Paris. Con el fin de sefialar de manera decisiva el paso a otro
tipo de aventura, se reconduce el relato a la perspectiva de la madre del conde,
preocupada por el «hada» que tenia encantado a su hijo.

También aparece idéntica formula en «tornemos al rey de Francia y al conde su
sobrino» (358) mediante la que se presenta un cambio de Elenisa (que avisa al papa de
la venida de Partinuplés) al conde (charlando con su tio acerca de los espafioles al final
del capitulo), mientras que el siguiente capitulo se inicia mediante «tornemos al sancto
padre» (359), es decir, a través de la perspectiva del papa, a quien le habrian llegado las
noticias de su sobrina. Asimismo, el rey Sornaguer (que tras haber sido vencido por el
conde, se esperaria su desaparicion del texto) protagoniza una recuperacion inesperada
de la perspectiva en «tornemos al rey Sornaguer» (366) con el fin de afiadir un nuevo
personaje: su hijo que servird al conde y le acompafara en su exilio, a pesar de hacerlo
engafiado en un principio.

Ademas, aparece un paralelismo en tres casos, e incluso en los dos ultimos
aparecen formulas casi idénticas («bolvamos al conde y Gaudin su compafiero» (397) y
«bolvamos al conde y a su compafiero Gaudin» (404). En estos ejemplos se encuentran
los reyes Corsolt y Clausa discutiendo acerca de quién es el mejor caballero al final de
los capitulos relativos a los dias del torneo, dando paso al siguiente donde se retoman
los acontecimientos del conde y Gaudin.

Por ultimo, resulta interesante un caso semejante al comentado en el apartado
anterior en el que se aprovecha la inactividad de un personaje para dar paso a la
perspectiva de otro. Sin embargo, en este caso se utiliza esa inactividad pero sin
intercalar hechos simultaneos, sino a modo de introducir una accién posterior. Por tanto,
se trata de nuevo de la adaptacion de técnicas procedentes del entrelazamiento con el fin
Unicamente de sefialar el cambio de sujeto narrativo: momento en que Partinuplés se
duerme al entrar en la nave supuestamente vacia («Y después que fue dormido, la
emperatriz mandé a los marineros que alcassen la vela muy quedo» (323), se vuelve al
punto de vista de Melior, quien «después» de dormirse el conde, da una serie de ordenes
a los marineros.

Como se observa, no se trata de casos en los que se relaten aventuras

entrecortadas que suceden en un tiempo paralelo, sino que se van presentando de

30



manera lineal pero incidiendo en quién protagoniza cada uno de los sucesos. Este hecho
se observa de manera muy clara tanto en el caso del rey Sornaguer como en el de la
madre del conde, puesto que aparecen de nuevo tras varios capitulos sin haber sido
siquiera nombrados. Asimismo, en los casos en los que las férmulas linglisticas actuan
como recordatorio, adquieren una funcién de enlace de un capitulo con otro para
facilitar el hilo conductor. Por lo tanto, en ningin caso podria considerarse
entrelazamiento, sino la traslacion de un sujeto narrativo a otro.

Como consecuencia, no se trata de un cambio de técnica sino de un cambio
formal y discursivo, que obedeceria al intento de simplificar la diversidad de puntos de
vista de las aventuras, marcando insistentemente quién actlia como protagonista en cada

Caso.

3.5. Simplificacion de las lineas narrativas

Partiendo de lo expuesto por Smith®® en el texto castellano se afiade nuevo
contenido respecto a Partonopeo de Blois: el nacimiento de Melior, que tiene como
consecuencia un aspecto mas importante: la reestructuracion de los elementos narrativos
basicos. Asi, mientras que el relato francés se inicia a partir de la genealogia del conde,
El libro del conde Partinuplés parte de la concepcion méagica de Melior.

Este hecho supone la introduccién de Melior, y como consecuencia, de la magia,
en momentos diferentes. De esta manera, mientras que la historia de Partonopeo de
Blois avanza en torno a la caza de Clodoveo y su sobrino sin la presencia explicita de la
magia, en el texto castellano (tras exponerse el conocimiento magico de Melior, que
recibié de la duefia mora) antes del episodio relativo a la cetreria se explica cémo
Melior cuenta con dos afios para conseguir esposo y como tras informarse a través de
mensajeros, decide encantar al rey de Francia para ir de caza junto con su sobrino
Partinuplés. Asimismo, mientras que Partonopeo se pierde en el bosque en busqueda de
un jabali que comenzé a huir a causa del ruido, en El libro del conde Partinuplés el
conde se pierde al seguir a un jabali que Melior hizo aparecer tras la niebla. Ademas,
mientras que en el primero resulta incomprensible e intrigante lo que ocurre con el
navio vacio, en el segundo se muestra como Melior ordena a la tripulacion que lleven al

conde a Cabeza d’Oire.

4 Richard Taylor Smith, op. cit., pag. 64.
31



Es decir, mientras que en el texto castellano se tiene consciencia de todo lo que
esta sucediendo debido a la introduccion de Melior y, con ella, de la magia de manera
mas temprana y explicita, en Partonopeo de Blois no se llegan a comprender los
diferentes hechos (el navio vacio y el castillo desierto) hasta que aparece Melior,
concretamente, hasta que ella misma le explica todo lo acontecido al conde (quién es,
cémo se informo a través de mensajeros, cdmo le observaba desde una nube,...) tras su
primer encuentro amoroso. Ademas, en el caso de El libro del conde Partinuplés, antes
del encuentro entre los enamorados (tras el cual también se lleva a cabo esa explicacion

aunque mas breve), Melior revela a su hermana la causa del encantamiento:

La emperatriz respondié que no se lo podia mostrar al presente [...], que todo su
encantamiento seria desfecho y ella caeria en grand vergiienca, por quanto los reyes sus tutores y
el imperio le havian dado de plazo dos afios para que tomasse marido, y ella se havia aventajado
de lo tomar ante de los tres meses; mas que desque fuesen complidos los dos afios, que ella se lo
podia bien mostrar a su voluntad (328).

Esta explicacion deja fuera de dudas al lector, que aunque en este texto ya era
consciente de antemano de que la emperatriz era la encargada de realizar todos los
hechos maravillosos, es a partir de este momento cuando se conoce su causa.

Se produce un paralelismo a este caso en el momento en que la hermana de
Melior encuentra al conde en las Ardenas. De nuevo, procede de la diferencia en las
técnicas narrativas entre ambos textos. Asi, en Partonopeo de Blois se inicia esta parte
desde la perspectiva del conde (debido a que, como ya se sefiald, constituye el hilo
conductor de todos los acontecimientos del relato), que tras haber huido de Anselot para
morir, atraviesa las Ardenas sin ser devorado por las bestias. Al oir un rugido se
esconde en un tronco caido mientras que su caballo, tras matar al ledn mediante una
coz, huye hacia el mar donde «una doncella» junto con su tripulacion le oye y deciden ir
en busca del animal. Finalmente, la doncella se encuentra con el conde que, tras
presentarse como un traidor, le dice que es Urraca, la hermana de Melior. Ante la
respuesta, el conde se desmaya y ella, al acudir en su ayuda, le reconoce.

A diferencia de este transcurso de los hechos, en la version castellana se inicia
esta seccion desde el punto de vista de Urracla, quien de manera semejante, se
encuentra con el conde, a quien reconoce al presentarse como un traidor, ante lo cual,
ella decide deliberadamente darle a conocer que es la hermana de Melior. Como

consecuencia, la anagndrisis entre estos dos personajes es mucho mas intensa en

32



Partonopeo de Blois puesto que en la version castellana en todo momento se sabe qué
personajes se encuentran dialogando.

Resulta preciso sefialar la causa por la que en ninguno de los dos textos la
hermana de la emperatriz reconoce al conde a simple vista. Se trata de un caso de
hombre salvaje. Como expone M2 Angeles Seguero Garcia®®, los caballeros literarios de
la Edad Media estan formados de manera equilibrada por tres elementos formales: el
«logos», el «ethos» y el «pathos». Sin embargo, hay ocasiones en los que una fuerte
conmocidn altera este equilibrio, llevando al héroe a guiarse por los instintos en lugar de
por la razén. En este caso, el conde decide exiliarse a las Ardenas a causa de la pérdida
del amor de Melior, como consecuencia a haber fallado su promesa (no tratar de
descubrir su cuerpo hasta que transcurriera el periodo de dos afios). De esta manera,

El cavaller abandona la confortable vida cortesana per endinsar-se en un «locus
terribilis» com és la forest. Aquest espai inhospit representa la frontera entre el mon civilitzat, el
mén del «logos», i el mon feréstec, el dels instints, que, a més és morada de tot alld que es

considera proscrit. [...]. La prolonvida en la selva tindra com a resultat la transformacié del

protagonista que desenvolupara con un comportament animal®’.

Por ello, Urracla no fue capaz reconocer al conde que habia sufrido una

transformacion convertido en

Una alimafia muy grande y fea y denodada de una enzina. Y Urracla se fue para alla y
vido que era semejanca de hombre, y allegéle la mano a los cabellos y tiréselos delante de la faz.

Iva andando aquella semejanca a gatas y afirmandose sobre los pies por el suelo (373).

En ambos textos, esta parte viene continuada por los cuidados de la hermana
de Melior y su doncella relativos a la alimentacién y vestido, asi como a la fortaleza,
puesto que como expone Susana Requena Pineda®®, elementos como la comida o el
vestido estan constituidos como signos de civilizacion y diferenciacion entre los seres
racionales y los irracionales en la sociedad medieval, ya que para el pensamiento de esta
época un ser cuyo aspecto se asemeja al de un animal es un ser que tiene perturbadas

sus facultades mentales. No obstante, por encima de todo ello, es necesario que en

% M° Angeles Sequero Garcia, «L’expiacioé amorosa i la conversié en home salvatge de I’esforcat
cavaller Partinobles», Tirant, 18 (2015), 383-392 [384].

47 Ibid., pag. 385.

% Susana Requena Pineda, «La pareja Partinuplés-Melior y la doble perspectiva en El Conde
Partinuplés», en R. Beltran (ed.), Literatura de caballerias y origenes de la novela, Valéncia, Universitat
de Valencia, 1998, pp. 235-246 [244].

33



ambos casos se engafie al conde, asegurandole el perdon de Melior, puesto que, sin la
benevolencia de su amada, la recuperacion de su bienestar no es posible.

Estos dos casos paralelos muestran una simplificacion de las lineas
narrativas del texto castellano respecto al francés. Mientras en el primero se mantiene el
suspense tanto en lo relativo a la magia de Melior como en quién llega a las Ardenas,
con la consiguiente anagndrisis, es decir, el reconocimiento entre la hermana de Melior
y el conde, que resulta fundamental en la obra, en El libro del conde Partinuplés «the
reader knows specifically what Partinuples does not know. There is no mystery in what
happens»*° dando lugar a que el lector por un lado, Gnicamente espere a que Melior dé
las explicaciones correspondientes al conde y por otro, se produzca el encuentro entre
Urracla y Partinuplés. Esto es, el lector no se encuentra en tension por conocer lo que
estd ocurriendo, sino que simplemente se mantiene a la espera de que se haga saber a los
personajes la justificacion de lo ocurrido.

Este hecho obedece a que mientras en el siglo XIl lo maravilloso no
necesita explicacion, con el paso del tiempo estos esquemas ya no sirven y el relato se
articula de diferente manera con la necesidad de que se justifiquen los hechos
inentendibles en Partonopeo de Blois. Como consecuencia también de los cambios en
las técnicas de narracion producidas en el texto castellano (ya expuestos en el apartado
3.3 de este trabajo), se articularia de forma paralela el fragmento relativo a las Ardenas,
otorgando cierta homogeneidad al modo de relatar. Es decir, se tiende a la simetria 'y a
la sistematicidad en las técnicas narrativas puesto que se busca el paralelismo de las
situaciones, lo cual es méas propio de la cultura escrita, esto es, responderia al paso de la
transmision oral de la obra francesa a la escrita de El libro del conde Partinuplés.
Asimismo, esta busqueda de la sistematicidad facilitaria la comprensién del relato a los
lectores, a quienes se favorecid su acceso a los textos a raiz del desarrollo de la

imprenta.

4 Richard Taylor Smith, op. cit., pag. 65.
34



4. ASPECTOS TEMATICOS

4.1. Religion

4.1.1. De la indeterminacién al conflicto entre moros y cristianos

Como es légico, ambas obras guardan ciertas semejanzas en cuanto a la religion,
pero también reflejan interesantes diferencias. Asi, se observa una presencia constante
de la religiosidad en ambos textos a partir de numerosas referencias a la misma. Por
ejemplo, son constantes las alusiones a Dios como en «encomendolo a Dios» (338),
«Dios me salve» (356), «<Amis, fait ele, Dex vos saut!»> [v. 5975] o «Qui molt entent a
proier Deu / Qu’en France remagne ses fis, / Que ne soit perdus ne honis»! [vv. 4360-
4362]. Esto es, frases estereotipadas a las que apenas se puede conceder un valor
singular.

Asimismo, en ambos textos, al llegar el conde al castillo de Cabeza d’Oire, le
atemoriza que todo lo que est& ocurriendo sea obra del diablo en Partonopeo de Blois, y
de los pecados en el texto castellano (no ve a nadie pero es servido al mismo tiempo).

Por ello, las referencias son semejantes. En Partonopeo de Blois:

Et il recoit tot le servise;

Et neporquant gaires nel prise,

Car quanqu’il voit tient il a fable

Et a ovragne de diable® [vv. 982-984].

En EIl libro del conde Partinuplés: «santiguose pensando que era cosa que
havian fecho los pecados» (325). De la misma manera también se santigua Partonopeo

(«Saigne soi bien et vait aprés»3 [v. 1066]) puesto que ante hechos magicos,

El signo de la cruz deviene gesto cuasi milagroso que hace invulnerables a sus
ejecutantes y no solo eso; llegado el caso, ha de permitir a ciertas personalidades cerciorarse
cémoda e instantdneamente de la naturaleza de los portentos que pueden experimentar, e incluso

desactivarlos si resultasen malignos®.

%0 «Dios os guarde» (205).

51 «Se empefia en pedir a Dios que su hijo se quede» (182)

52 «Acepta enteramente el servicio. Sin embargo, no agradece nada, porque tiene cuanto ve por mentira y
obra del diablo» (131).

53 «Se santigua y marcha detras» (133).

54 Julian Acebrdn Ruiz, Suefio y ensuefios en la literatura castellana medieval y del siglo XV, Céceres,
Universidad de Extremadura, 2004, pag. 33.



No obstante, el conde Partinuplés se santigua en mas de una ocasion (en
concreto, cuatro) y a lo largo de este fragmento presenta un temor mucho mayor que el
protagonista del texto francés.

En ambas obras, también cuando Melior se acuesta en la cama donde se
encuentra el conde, hace una alusion religiosa, la cual le tranquiliza puesto que le
permite saber que no se trata del diablo. Sin embargo, mientras que en Partonopeo de
Blois esta alusion corresponde a una reaccion espontanea de la emperatriz («Ice que est,
Virgene Marie?»*® [v. 1149]), en El libro del conde Partinuplés es la propia Melior la
que «comengose de santiguar porque no entendiese el donzel que era tierra de pecados»
(329) seguida de encomiendas a Dios y a la Virgen, e incluso, una vez dentro de la
cama, de manera casi exacta al texto francés afiade: «Sancta Maria, dime, ¢qué cosa es
esta que aqui estd echada en mi cama?» (329) aunque en este caso precedido de «y
porque €l no oviesse miedo» (329). Es decir, mientras que en Partonopeo de Blois la
referencia religiosa de Melior obedece a una reaccion ante la presencia de un
desconocido en su cama, en El libro del conde Partinuplés corresponde a un hecho
planificado por la misma con el fin de evitar que el conde se asustara. De nuevo se trata
de una racionalizacion novelesca (como ya se ha adelantado en el apartado anterior)
procedente del cambio en la narracion con respecto al siglo XII, debido a que en el siglo
XV «la maravilla ya no era una tautologia que se explica a si misma y al mundo, sino
algo explicable por medios naturales o sobrenaturales»°®.

Sin embargo, la diferencia fundamental entre estos textos, mas alla de
modificaciones relativas al contenido, surge a raiz de una semejanza: en ambos textos
prevalece el cristianismo sobre el resto de religiones. No obstante, mientras que en
Partonopeo de Blois se sitGa por encima sin concretar una religion adversaria
determinada (salvo en dos ocasiones expuestas a continuacion), sino mas bien contra los
paganos en general (por ejemplo en: «Li paien tienent Sornegur»®’ [v. 2289] en el
momento en que los franceses asedian a Sornegur y sus aliados, asi como cuando los
reyes seleccionan una serie de candidatos para Melior tras el torneo y los dividen en

«Trois en i a des crestiens, / Et trois en i a des paiens»®® [vv. 9989-9900]), en el texto

% «;QuEé es esto Virgen Maria?» (134).

% Ana Maria Morales, «Lo maravilloso en el Libro del conde Partinuplés», Connotas. Revista de critica
y teoria literarias, 1, 2, (2004), pag. 23.

57 «Los paganos guardan a Sornegur» (150).

%8 «Tres cristianos y tres paganos» (264).

36



castellano se observa explicitamente la preponderancia del cristianismo sobre la religion
musulmana.

En la obra francesa Unicamente se presenta como religion contraria al
cristianismo la musulmana en dos ocasiones que resultan paralelas: antes del bautizo de
Anselot donde se expone que el conde a pesar de su empefio «n’i pot onkes metre fin /
Que il creist fors Apollin»®® [vv. 5615-5616] y en el momento en que Gaudin le relata al
conde que se convirtio al cristianismo descalificando a la religion musulmana a través

del adjetivo despectivo ‘fole’:

A Tors al mostier Saint Martin

Guerpi Mahon et Apollin

Et mescrei la fole loi

Et pris la crestiene foi® [vv. 7851-7854].

De esta manera, como expone Esperanza Bermejo, en estos dos casos,
«siguiendo la tradicion del cantar de gesta, la novela convierte a Mahoma en un dios
sarraceno Yy lo asocia a menudo con Apolin, deformacion del dios romano Apolo»®t,

Ademas de «pagano», en algunas ocasiones se emplea el término «sarraceno» en
el texto francés, pero con el valor de la procedencia geografica. Finalmente, en los
siglos XI1I y X1V este término acabara tifiéndose de connotaciones religiosas «influido
por el fanatismo de los almoravides y su intransigencia hacia los cristianos»®?, al mismo
tiempo que acabard siendo sustituido por el término «moro» (‘persona de origen arabe o
beréber’) que monopolizard el campo semantico en la lengua romance escrita durante
los siglos X1, XIV y XV, como se observa en el Partinuplés.

De hecho, en el texto medieval castellano las referencias al enfrentamiento entre
moros Yy cristianos van a ser constantes. Por ejemplo, Sornaguer, en lugar de ser pagano
como en Partonopeo de Blois, es transformado en moro, que resulta mas familiar al

lector espafiol. Como expone Smith,

While the siege of Pontoise by a large army of Moors is not historically accurate, the

Spanish translator, less interested in historical accuracy than in his audience’s understanding of

59 «Nunca pudo acabar con su creencia en Apolin» (200).

80 «Abandoné a Mahoma y a Apolin, renegué de la necia fe y abracé la cristiana» (232).

61 Esperanza Bermejo Larrea, op. cit., pag. 200.

62 Juan Manuel Cacho Blecua, «Entre la atraccion y el rechazo: apuntes sobre el moro en la lengua y la
literatura castellana Medieval», en Actas XII Simposio Internacional de Mudejarismo: Teruel, 14-16 de
septiembre de 2011, Teruel, Centro de Estudios Mudéjares, 2013, pp. 5-36 [9].

37



the story, freely changes the unfamiliar Norsemen to the traditional enemy of the Spanish, the
Moors®,

Otro caso resefiable consiste en la amplificatio del fragmento correspondiente al
cautiverio del conde. Mientras que en el texto francés, al lamentarse Partonopeo frente a
la esposa del rey, esta simplemente le libera a condicion de que vuelva antes que su
marido, en la obra castellana este argumento se amplifica: tras conseguir hablar con un
cristiano para poder conocer cuanto tiempo faltaba para Pascua (y por tanto, calcular los
dias restantes para el torneo), debido a su gran llanto, consigui6 que la esposa del rey,
de manera similar al conde Partonopeo, le liberara. Pero en este caso, para conseguir
una espada, tuvo que ir a una mezquita donde un caballero cristiano estaba enterrado
con su arma, la cual todos los moros habian intentado conseguir, pero la reina «<muchas
vezes avia visto llegar muchos moros, y nunca jamas pudieron alcar la cobertura» (387).
En cambio, tras pedir ayuda a Dios, Partinuplés lo consigui6. Por tanto, aparecen varios
hechos nuevos importantes: la necesidad de hablar con un cristiano y la capacidad de
Dios para conseguir la espada, poniendo de manifiesto consecuentemente la supremacia
del cristianismo. Implicitamente, podriamos interpretar que la espada trasciende su
valor material y se desliza hacia sus valores simbolicos dentro de la interpretacion
cristiana®. Ademas, llama la atencion como este fragmento remite al de la espada de
Arturo, que Unicamente el mejor caballero del mundo podria conseguir. A pesar de que
en este caso se haya cristianizado, es posible extraer las referencias y vincular al conde
con el mejor caballero existente, como se demostrara al final del relato.

Casos semejantes se observan en los enfrentamientos entre los dos bandos (tanto
en la batalla contra Sornaguer como en el torneo contra los rivales musulmanes) donde
finalmente la confrontacion concluye con la victoria del conde, esto es, de los cristianos.
El triunfo confirma la superioridad y autenticidad de su creencia, frente a la falsedad de
la de sus adversarios puesto que al inicio de la lucha, suelen encomendarse a su
divinidad (como se ha ejemplificado mas arriba). Por tanto, se sobreentiende que cada
uno de los grupos recibe la ayuda de la fe que profesan, de modo que la derrota refrenda

la inferioridad del moro vencido, al no recibir la conveniente ayuda de Ala.

8 Richard Taylor Smith, op. cit., pag. 62.

64 Como dice Raimundo Lulio, «la espada esta formada a semejanza de una cruz, para significar que, asi
como nuestro Sefior Jesucristo en la cruz vencié a la muerte en que habiamos incurrido por el pecado de
nuestro padre Adan, asi el caballero con la espada debe vencer y destruir los enemigos de la cruz», Libro
de la Orden de Caballeria, en Luis Alberto de Cuenca, Floresta Espafiola de varia caballeria, Madrid,
Editora Nacional, 1975, pag. 188.

38



De la misma manera, se dan numerosos casos de esta distincion, como cuando al
preparar el torneo se requiere la conversion al cristianismo del vencedor en caso de ser
moro, como ocurre con el sultin de Persia: «y luego fizo juramento en su ley que si él
venciesse el torneo, qu’él se queria tornar christiano, y los veinte reyes que con él
venian. [...] ovieron grand placer los reyes christianos: lo uno, porque era buen
cavallero; y lo otro, por servicio de Dios» (384).

A este enfrentamiento entre moros y cristianos se suma un hecho nuevo en El
libro del conde Partinuplés: dos casos donde aparece la ensefianza o el fomento de la
conversion de moros en cristianos. En primer lugar, en la conversion del hijo de
Sornaguer, que aunque se da en ambos textos se produce por causas diferentes. Por un
lado, en Partonopeo de Blois se ofrece el propio muchacho para evitar que el conde se
quiera morir en las Ardenas, mientras que, por otro lado, el conde Partinuplés se lo
ofrece creyendo gque no aceptaria y asi, dejarse morir en soledad. Asimismo, en el texto
francés una vez convertido en cristiano y el conde abandonarle mientras dormia, el
muchacho se lamenta puesto que ahora ya no le querrian ni amigos ni familiares al
haberse convertido en cristiano. En cambio, tras este bautizo en El libro del conde
Partinuplés aparece: «y desque christiano se vido, ovo muy grand plazer» (371)
aclamando la satisfaccion que produce esta religion y lo beneficiosa que resulta la
conversion.

En segundo lugar, al inicio del primer dia del torneo, Gaudin advierte a
Partinuplés del peligro que corre al enfrentarse al sultan de Persia, quien cuenta con
numerosa ayuda. Ante esto, el conde le contesta: «no he menester otra ayuda sino la de
Dios» (392), dando cuenta del poder de Dios, a diferencia del sultan que requiere de
diferentes reyes para poder vencer. Este hecho aparece reflejado a lo largo de la obra
donde el conde triunfa gracias a las peticiones de ayuda, como en su aventura en el
cautiverio, recientemente expuesta.

Con respecto a Gaudin, cabe sefialar otro cambio (ya adelantado) en el texto
castellano respecto al primero, donde es un cristiano convertido, mientras que en El
libro del conde Partinuplés es moro, sobre lo cual se hace hincapié incluso en las
diferencias gastrondmicas («almorzaron de aquellos ansarones en cecina, que desto
levava Gaudin para su comer porque era moro» (390). Esto por un lado, permite llevar a
cabo la ensefianza anterior, y, por otro, conlleva la aparicion de dos conversiones en este
texto. De hecho, ambas se llevan a cabo por amor al conde: en un caso, al final de la

obra el conde Partinuplés pide a su compafiero musulman que se quede con él y se

39



convierta en cristiano para hacerle gran hombre en su imperio, ante lo cual Gaudin:
«amava tanto al emperador que por maravilla era, y dixole que le plazia de lo fazer por
le complazer» (414) y de la misma manera, «Aufete, con el grand amor y desseo» (370)
que tenia al conde, aceptd también su propuesta de convertirse al cristianismo cuando se
encontraban en las Ardenas.

Por tanto, se observa en ambos textos la presencia de forma constante de la
religion, con su correspondiente primacia del cristianismo, a pesar de que en El libro del
conde Partinuplés se presenta de manera explicita el conflicto entre moros y cristianos
de la época. Resulta preciso sefialar como esta oposicidn entre moros y cristianos no se
cre6 desde el establecimiento del islam en la Peninsula en el afio 711. Esta
consideracién negativa del adversario tardaré en fraguarse y procedera de dos principios
que acentuaban la rivalidad. Por un lado, la ruptura religiosa del cristianismo y por otro,
la consideracion de una expansion territorial en un espacio ajeno pretendidamente
unificado. Este ultimo debe relacionarse con la tradicion que aseguraba la continuidad
sucesoria entre los reyes godos y astur-leoneses, aunque intervinieran también leyendas
orientales y occidentales.

A pesar de que sea cierto que este cambio procede del intento del escritor de
transmitir al lector hechos méas cercanos con el fin de facilitar su comprension®, es
posible que obedezca al mismo tiempo a la influencia de la situaciéon cultural del
momento donde en un género en el que las luchas son caracteristicas, resultaria
imprescindible la aparicion de un tema tan candente, sobre todo en los dos aspectos mas
importantes de la época. Por un lado, la posibilidad de conversion e insercion en el seno
de la comunidad cristiana, que subyace en el edicto de expulsion de 1492 y pasara a
varios libros de caballerias castellanos®. Y por otro lado, la superioridad del
cristianismo frente a los musulmanes (conquista de Granada).

Por tanto, como expone M.2 Carmen Marin Pina®’, en este clima heroico no es
extrafio que florezcan este tipo de obras, que trasladan a la ficcion de sus paginas
imaginarias aventuras parejas a las protagonizadas por algunos nobles en la guerra

granadina.

8 Richard Taylor Smith, op. cit., pag. 62.

% Véase Judith A. Whitenack, «Conversion to Christianity in the Spanish Romance of Chivalry, 1490-
1524». Journal of Hispanic Philology, 13 (1988-89), pp. 13-39.

67 M.2 Carmen Marin Pina, op. cit., pag. 116.

40



4.1.2. La vision de los moros en «El libro del conde Partinuplés»

Antes de comenzar este apartado resulta conveniente advertir que, a causa de
que Unicamente se desarrolla la confrontacion entre moros y cristianos en El libro del
conde Partinuplés, como se acaba de explicar, nos centraremos en la vision de los
moros en el texto castellano, a pesar de que existan semejanzas en el contenido con
Partonopeo de Blois.

La literatura cumplio una funcion fundamental en la configuracion de la imagen
del musulman. Esta fue transmitida por la literatura castellana medieval de manera mas
variada que la recreada por las obras europeas, como consecuencia de la complejidad de
la convivencia entre moros y cristianos, plena de enfrentamientos pero también de
intercambios, como la propagacion de textos arabes. También influyé la expansion de
informaciones procedentes del ambito letrado occidental europeo que aportaron topicos
inexactos, lo que condujo a la coexistencia de percepciones opuestas y contradictorias
del musulmén. En definitiva, «la representacion ofrecida por las obras literarias estaba
restringida por la cultura, conocimiento, ideologia y originalidad de los escritores, las
circunstancias de sus creaciones, los géneros empleados, la tradicion asumida, el
publico a quienes van dirigidos los textos»%,

Dentro de la literatura, las batallas entre moros y cristianos fueron muy
frecuentes como consecuencia del contexto bélico entre ambos grupos en la Peninsula
Ibérica, lo que también sirvié para configurar la imagen del moro. En concreto, en la
obra gue estamos analizando predomina el ambiente bélico puesto que, en primer lugar,
aparece una lid en defensa del propio territorio: Paris es invadido por Sornaguer y sus
aliados, y en segundo lugar, se desarrollan las justas del torneo con el fin de que el
vencedor consiga a Melior como esposa y sea nombrado emperador del reino, donde el
mayor adversario de Partinuplés es el soldan de Persia.

Ademas, fruto del contacto entre ambos grupos, se reflejaba en las obras el
conocimiento de sus cualidades y equipamientos bélicos, encareciendo de esta forma la
victoria sobre unos dificiles contrincantes, como ocurre en la lucha contra Sornaguer.
Por un lado, como es habitual en los textos épicos y en los caballerescos, en el primer
enfrentamiento eran mucho mas numerosos los arabes frente a los cristianos, tres mil
lanzas de cristianos frente a diez mil moros: «de diez mill que eran los moros mataron y

cativaron ocho mill dellos, y no fincaron sino dos mill, y tiraronles la cavalgada» (340).

88 Juan Manuel Cacho Blecua, «Entre la atraccion y el rechazo... », art. cit., pag. 6.

41



Por otro lado, cuando Sornaguer envia cartas al rey de Francia emplazando la
batalla y el conde le pide a su tio que se realizara uno a uno y que le permitiera luchar a
él, el rey «non se lo quiso otorgar, por quanto era mog¢o de poca hedad y no era usado a
las armas. El rey Sornaguer era muy mafero y era hombre de treinta afios y todos
tiempos usando las armas; e era hombre de grand fuerca y muy denodado» (344). Sin
embargo, a pesar de que se presenta a Sornaguer como un peligroso adversario frente al
inexperto conde, este ltimo tuvo ventaja a lo largo de toda la batalla.

Este hecho también esta relacionado con los ideales religiosos (como se indico
en el apartado anterior) puesto que se entremezclan las motivaciones materiales con la
divinidad: los cristianos, a pesar de presentarse en situacion de inferioridad (tanto en
ndmero en un caso, como en experiencia en el otro) creando una sensacién de intriga y
de miedo, al estar protegidos por su fe en Dios consiguen vencer a Sornaguer y sus
aliados, cuya fe en Mahoma queda desvirtuada al no favorecer en la batalla a los
musulmanes. Este hecho se pone de manifiesto, por ejemplo, en el momento antes de
empezar a luchar el conde frente a Sornaguer: «el rey diole su bendicién y encomendolo
a Dios que lo fizo y lo crio. Y desta guisa fizieron los moros al rey, y el rey entro en el
campo. [...] el moro se encomendd a Halda y a Mahoma su sefior; y el conde, a aquel
que lo fizo» (346). Es decir, ambos se encomiendan a sus respectivas divinidades,
quedando denostada la del vencido y ensalzada la del vencedor, de modo que se
trasciende la batalla material como si fuera una ordalia, en la que se dirime también la
superioridad religiosa.

Dentro de este ambiente bélico se encuentra otra de las percepciones
estereotipadas de los moros: la falsedad y deslealtad. Como expone Cacho Blecua®,
esta condicion se aplicaba a los peores enemigos, pues negaba uno de los ejes sobre los
que se articulaba la sociedad medieval, asentada en un complejo sistema de honor y
fides acorde con su entramado juridico y feudo-vasallatico.

En El libro del conde Partinuplés aparecen dos casos que verifican el carécter
desleal estereotipado del musulman que no solo afectaba a sus relaciones con los
cristianos, sino también a las mantenidas entre ellos. Este hecho se observa en el conde
Mares, quien, a pesar de las advertencias de Sornaguer de no llevar ninguno de sus
aliados armas, él mandd que todos se armaran y cuando Sornaguer «fincd los inojos

delante del conde y diosse por su vasallo» (349), el conde Mares, creyendo muerto al

6 ibid., pag. 19.
42



rey, mandé entrar a por el conde de forma amenazante con las armas. Ante esto, el rey
moro, consciente de la traicion, gritd «jTraidores! jA, Traidores! Que el traidor del
conde Mares falsado me ha» (349).

Sin embargo, como consecuencia de la concepcién de los moros como desleales,
el rey de Francia consideraba traidor al propio Sornaguer al creer que la entrada de los
suyos al campo de batalla habia sido por su orden: «el rey [de Francia] comenco a dezir
en como el rey Sornaguer era traidor, que le avia falsado la fe y la verdad y el juramento
que havia fecho» (351). Pero el rey moro (que tras ver los franceses como se llevaban al
conde, decidieron llevarselo con ellos) tuvo la oportunidad de explicarse y dar a
entender que el que habia sido traicionado era €l por su propio compariero: «nunca lo
Dios quiera que yo sea traidor, y por esto vine yo a vuestro poder. Mas porque yo fie mi
campo al conde Mares, que era de pequefio suelo, me tengo por agraviado» (351). Es
decir, un moro traiciona a otro de su misma religion, pero, a causa de las ideas
preconcebidas en torno a ellos, resulta interesante que los cristianos interpreten que todo
ha sido planeado por el rey Sornaguer contra ellos.

El segundo caso encontrado en el texto consiste en una traicion de un moro a un
cristiano: en el ultimo dia de torneo, el conde se dispone a luchar contra el soldan de
Persia en un enfrentamiento de uno contra uno, cuando el rey Herman junto con otros
caballeros fueron a atacar a Partinuplés de forma inadvertida. Sin embargo, en este caso
ocurre algo diferente a la traicion que cabria esperarse, es decir, no llega a completarse
debido a que Gaudin avisé al conde de este suceso («guardadvos de la traicion» (408).
Ante lo cual Partinuplés dijo al soldan: «fazet como faze buen cavallero» (408). Tras oir
esto, el soldan alzo la lanza y en lugar de herirle, retrocedi6 al cadahalso «por quanto no
quiso hazer traicion, pues que via que lo miravan todos y fuérale mal contado» (408).
Tras esto, el conde vencié al rey Herman. Es decir, el soldan debe abandonar sus
intenciones por las palabras del conde, respetando los cddigos éticos de la caballeria,
temiendo también las represalias que pudiera causarle en el torneo. Los cddigos
caballerescos prevalecen sobre la condicidn étnica y religiosa del contrincante.

Esto nos lleva a un cambio en la vision del moro observado en el personaje de
Gaudin. Este aparece como un moro fiel y leal, finalmente considerado compafiero del
conde. Esta percepcion positiva del musulman, que se acentudé en el siglo XIV, se
explica no solo por la revitalizacion cultural de Toledo, donde seguia siendo importante
la cultura arabe, sino también por el diferente peso que los «moros» tenian en la

Peninsula a partir de la expansion «cristiana» del siglo XI1II. De esta manera, a partir de

43



los siglos XIV y XV se observa en las crénicas un cambio de oOptica del moro: se
percibe con simpatia realzandose el espiritu caballeresco, como se observa en Gaudin,
quien es capaz de mantener la palabra dada al tiempo que protege y ayuda al conde en
las batallas incluso cuando duda sobrevivir («Y Gaudin, desque lo vido andar [al conde
Partinuplés] en tan grand priessa, pusose el yelmo en la cabe¢a y tomo su lanca en la
mano y fuesse quanto el cavallo lo pudo llevar, y dio por medio de los moros y
combatié con ellos fasta que sacd a su compafiero d’entre ellos» (393), hasta que
finalmente incluso acaba convirtiéndose al cristianismo (como se explico en el apartado
anterior).

Por tanto, en El libro del conde Partinuplés se observan las dos visiones
antagonicas establecidas de los moros: por un lado, el punto de vista hostil y
maurofobico del moro traidor incluso con los propios musulmanes, como se refleja en el
conde Mares y por otro lado, la percepcion maurofila representada por Gaudin. Esta
doble visiéon plasma la evolucién en la percepcion de los moros: la perspectiva
antagonica cuyo momento de auge fue la Edad Media (aunque llega hasta el siglo XIX
en el romancero) y la transformacion, a partir del siglo XIV pero intensificada en el
Romanticismo, a la perspectiva maurofila que culminara en el «sentimental moor».

Ademas, el caso del soldan de Persia con el rey Herman podria considerarse un
paso intermedio entre ambas visiones, puesto que es un intento de traicion en el que
finalmente se respeta el cddigo caballeresco. No obstante, la causa de que no se
complete la traicion no es que el soldan se apiade del conde, sino su propio interés, esto

es, evitar ser considerado traidor por los reyes que elegian al vencedor del torneo.

4.2. Magia

4.2.1. La concepcion magica de Melior

El libro del conde Partinuplés se inicia con un hecho relevante: la concepcion
magica de Melior. Este suceso, inexistente en el texto francés y consecuencia del
cambio de perspectiva ya explicado en el apartado 3.5 de este trabajo, procede de un
motivo presente fundamentalmente en las obras caballerescas breves, el cuento

folclorico y la hagiografia: la dificultad de la concepcion de uno de los protagonistas.

70 \Véanse recientemente Karla Xiomara Luna Mariscal, «De la mujer infecunda a la madre del héroe. El
motivo de la dificultad en la concepcidn en algunas historias caballerescas breves», Atalaya. Revue
d’études médiévales romanes, Regards médiévaux sur la femme, 1: ordre et transgression, 12 (2011),

44



De esta manera, en El libro del conde Partinuplés una mora encantadora le pidio al
emperador Julidn, quien no podia tener descendencia, «que le prometiesse de le no
descobrir de hijo o hija que le Dios diesse en su muger y que ella haria en manera como
oviesse hijo o hija en la emperatriz» (317).

El hecho de que una «mora encantadera» facilite el nacimiento de la futura
emperatriz manifiesta una de las percepciones estereotipadas sostenidas acerca de los
moros en la sociedad espafiola del momento™. Como expone Juan Manuel Cacho
Blecua’?, en el ambito hispanico el auge de la cultura transmitida por los arabes en
materias como la astrologia y las mas diversas «mancias» estaba avalada por su intenso
cultivo literario y cientifico, asi como por el prestigio de la transmision de sus
ensefianzas en centros donde acudian estudiantes extranjeros. No obstante, el cultivo de
otro tipo de artes, magicas y adivinatorias, entraban en conflicto con la ortodoxia
religiosa cristiana debido a que eran concebidas como productos demoniacos que
producian espanto. Por tanto, resulta importante la funcion de la mora encantadora
puesto que acomoda el texto francés a las creencias espafiolas de la época’.

Ademas, la configuracidn de esta concepcion a través de la intervencién méagica
de una hechicera determina tanto la caracterizacién de Melior como el origen de sus
poderes magicos. En Partonopeo de Blois sus cualidades sobrenaturales proceden de
arduos estudios:

Maistres oi de tos esciens

Par foies plus de deus cens. [...]
Les set ars tot premierement
Apris et soi parfitement. [...]
Aprés apris espirement,

Nigremance et enchantement.

http://atalaya.revues.org/733, Ecole Normale Supérieur Editions, y Gaetano Lalomia, «La concepcion y el
nacimiento del héroe (T500-599): un motivo con variaciones», Revista de Poética Medieval, 26 (2012),
pp. 169-186.

1 Con este nuevo concepto se completa el estudio, iniciado en el apartado anterior, acerca de la
percepcion medieval de los moros que se refleja en esta obra.

72 juan Manuel Cacho Blecua, «Entre la atraccion y el rechazo...», art. cit., pp. 20-21.

8 Fray José de Siglienza recoge el comportamiento de fray Hernando de Talavera con los moros
granadinos en fechas cercanas a la publicacion del Partinuplés: «Dabales también con ellas [con las
imagenes] unas calderillas de agua bendita, candela y ramos de los que la Iglesia en sus solemnidades
bendice, diciéndoles que eran cosas de que el Demonio huia, porque como esta gente era inclinada a
hechicerias e invocaciones de los demonios con esto les apartaba de su mala costumbre»., José de
Siglienza, Historia de la orden de San Jerénimo, Francisco J. Campos y Fernandez de Sevilla, eds, I,
Valladolid, Junta de Castilla y Ledn, 2000, pag. 332 (apud Felipe Pereda, Las imé&genes de la discordia.
Politica y poética de la imagen sagrada en la Espafia del cuatrocientos, Madrid, Marcial Pons, 2007,
pag. 272).

45



Tant en reting et tant en soi,

Envers moi en sevent tot poi;

Cil qui puet faire tant d’effort

Qu’il sace bien argur et sort,

Et fesique et astronimie,

Et nigremance, lor aie,

Tant seroit sages et poissans

Qu’il en feroit mervelles grans™ [vv. 4591-4620].

En cambio, en el texto castellano unicamente se alude a la ensefianza de la duefia
encantadora: «complidos los tres afios fue la mas limpia y la més sabia de todas las
mugeres del mundo, que tanto le ensefiava la duefia sabia que mas sabia la nifia» (319).
Ante la indeterminacion de Partonopeo de Blois, es probable que esta adicion (la
intervencion de la mora maga en la concepcion de Melior) obedezca a la necesidad de
justificar los poderes de la emperatriz, adaptandolos a unos nuevos contextos sociales y
culturales a través de esta elaboracion concreta del motivo de la infecundidad. Por tanto,
que la intermediaria en la concepcion de Melior fuera una mora encantadora explicaria
que Melior desarrollara sus artes magicas, como por ejemplo, poder desplazarse a través
de las nubes (como ocurre cuando se rebelan dos reyes contra su potestad: «plsose en
una nuve y fuesse para su tierra del uno y fizoles parescer tantas gentes y cavalleros y
peones que pensd ser destruido» (319). Esto es, permitiria resolver determinados
aspectos complejos que se justificarian mejor dentro de la Idgica fantéstica que desde el
principio el lector debe aceptar en su pacto de lectura.

Ademas, este motivo adaptado al contexto socio-cultural espafiol no solo
determina la caracterizacion de la emperatriz, sino de toda la obra puesto que a raiz de
esta concepcion posibilitada gracias a la maga, el libro se impregna explicitamente de
un halo de magia, que no obedece a una intervencion diabolica sino a un personaje
experto en esas artes. De esta manera, se ponen de manifiesto los poderes de Melior, su
uso para atraer al conde a Cabeza d’Oire, el encantamiento de invisibilidad... En el
Partonopeo de Blois no se comprenden todos esos sucesos hasta que la propia Melior se
lo explica al conde tras pasar la primera noche juntos, como ya se sefialo en el apartado
3.5.

" «Tuve buenos maestros y de excelente reputacion [...] En primer lugar, aprendi las siete artes, que
conozco perfectamente. [...] Después aprendi hechizos, nigromancia y sortilegios. Retuve y asimilé tanto
que, en comparacién conmigo, todos saben muy poco. El que pueda esforzarse tanto que aprenda mucho
de augurios y de hechizos, de medicina, astronomia y nigromancia, y en su eficacia, seria tan sabio y
poderoso que realizaria grandes prodigios» (186).

46



En conclusion, la adicion de la concepcion magica de Melior en El libro del
conde Partinuplés resulta fundamental puesto que en este tipo de obras caballerescas
breves, cuyo héroe es més estereotipado que el de los extensos libros de caballerias, «el
motivo forma parte esencial de la prehistoria del personaje, que conforma un aspecto
sustancial para explicar su comportamiento y su suerte»’. Este recurso original se
conjuga con la vision tradicional de los moros como nigromantes, al tiempo que
determina tanto la configuracion mégica de la obra como de la protagonista, ademas de
justificar la procedencia de sus poderes magicos; todo ello nos lleva a sugerir que se
trata de un intento de explicar las causas de las maravillas, con independencia de que
hoy nos resulten inverosimiles, en un proceso explicativo de mayor racionalizacion de
los procesos, habitual en la transformacion y reescritura de los textos medievales

castellanos.

4.2.2. «Philocaptio»

Tanto en Partonopeo de Blois como en El libro del conde Partinuplés aparece
un aspecto fundamental de la magia: la philocaptio. Consiste en un encantamiento que
provoca una violenta pasion en la victima del hechizo hacia una determinada persona, a
través de ciertas invocaciones y de los rituales supersticiosos necesarios. Para su
elaboracion, existian tres modos distintos, como explica el tedlogo del Maellus
malificarum: «aliquando ex sola incantela oculorum; aliguando ex tentationes
daemonum tantum; aliquando vero ex maleficio nenomanticorum similater»’®. El
tercero es el que se corresponde con el de estos dos textos puesto que en él interviene la
magia turbando la imaginacion.

En concreto, en ambos relatos la philocaptio es planificada y elaborada por la
madre del conde con el fin de que este se enamore de otra mujer y se aleje de Melior,
tras ser vencidos el rey sarraceno y sus aliados. No obstante, existen diferencias entre
cada obra que podrian concretarse en dos partes del proceso: el origen de la preparacion
del encantamiento y el desarrollo del mismo.

En primer lugar, en cuanto a la causa, en Partonopeo de Blois la madre del

conde trama el ardid tras explicar su hijo que se sentia triste porque necesitaba volver

> Luna Mariscal, «De la mujer infecunda...», art. cit, accesible en linea en
<http://atalaya.revues.org/733> [Consultado el 28.4.2016].

76 Pedro M. Céatedra, «/Amor y magia», en Amor y pedagogia en la Edad Media, Salamanca, Universidad
de Salamanca, 1989, pp. 85-112 [91].

47



con la mujer de la que se habia enamorado a pesar de que no le permitiera verla.
Aunque la madre parece apoyar a Partonopeo en su relacion (animéndole a que sea
fuerte y no intente descubrir su cuerpo para no perderla), en realidad «molt a le cuer
loing de ses dis»’’ [v. 3930], puesto que esa noticia le provocd una gran tristeza al
hacerle creer que su hijo habia sido burlado por el diablo, tal como le explica a su

hermano tras llorar ante esta situacion:

Rois, fait ele, perdu avés
Parthonopeu, se nel gardés.
Quant perdu fu en la forés,
Uns diables a soi le traist;

En sanblant de feme se mist,
Et al dolant tos ses bons fist.
Tant I’a par parole encanté
Et tant li a d’avoir doné

Que cil n’aime nule rien tant;

Para tans serons de lui perdant [vv. 3943-3952].

Ante la posibilidad de que Partonopeo no vuelva debido a la influencia del
diablo, su madre le plantea al rey una solucion para evitar perderlo (la philocaptio,
como se detallard mas adelante); es decir, el encantamiento en Partonopeo de Blois
procede de la creencia de que la invisibilidad de Melior era obra del diablo.

Esta afirmacion es fruto de la concepcion sobre la magia propia de la sociedad
en que se enmarca esta obra. Segin Le Goff, existen tres fases en el tratamiento de lo
maravilloso, de las que nos interesan las dos primeras. La primera, circunscrita a la alta
Edad Media (siglo V al XI) constituye un proceso de represion de lo maravilloso por
parte del cristianismo: «la preocupacién de ocultar y hasta destruir lo que para la Iglesia
representa uno de los elementos quizas mas peligrosos de la cultura tradicional, a la que
Ilama pagana, en la medida en que lo maravilloso ejercié en los espiritus evidentes
seducciones»’. Es decir, el cristianismo fue elaborando un sistema de referentes
negativos en torno a la magia (a pesar de que lo maravilloso cristiano provenga de la

adaptacion de la herencia de la magia en la sociedad).

7 «El corazén de ella esta muy lejos de sus palabras» (176).

8 «Rey, dice, habéis perdido a Partonopeo si no lo retenéis. Cuando se extravio en el bosque, un diablo le
atrajo hacia si; tomo rostro de mujer y satisfizo todos sus deseos con el desdichado. Tanto le ha seducido
con palabras y le ha colmado de riquezas que este la prefiere a todo. Pronto lo perderemos» (176).

™ Jacques Le Goff, «Lo maravilloso en el Occidente medieval», en Lo maravilloso y lo cotidiano en el
Occidente medieval, Barcelona, Gedisa, 1991, pp. 9-24 [11].

48



Como consecuencia, se gener0 una vision transgresora, pecadora y condenable
de la magia, hasta el punto de que las précticas mégicas fueran castigadas al ser
equiparables a los peores crimenes. Este hecho pone de manifiesto la «creencia en la
posibilidad amedrentadora de que, mediante conjuros, hechicerias, ligaduras y el
aprovechamiento de un sinfin de objetos dotados de poderes magicos, las fuerzas
demoniacas podian operar»®. Se creia, en consecuencia, en la eficacia real de estas
practicas e incluso los castigos favorecieron este reconocimiento, al aumentar la
supersticion general. No obstante, se negaba que los magos poseyeran por si mismos
poderes sobrenaturales; se consideraba que provenian del diablo. Por tanto, existia una
oposicion: magia procedente del diablo, interpretada como humana, artificial y falsa, y
lo maravilloso cristiano, procedente de Dios, como los milagros, considerados
sobrenaturales y verdaderos.

Una segunda fase se corresponderia con la irrupcion de lo maravilloso en la
cultura erudita durante los siglos XI1 y XIIlI, lo que conllevo la aparicion de las obras de
tipo caballeresco en que este componente adquiere un papel relevante. Un ejemplo seria
Partonopeo de Blois donde el miedo de la madre del conde a que este se encuentre
engafiado por el diablo, refleja la concepcién maégica de la primera fase en esta
sociedad. Es decir, la madre seguia la creencia real de la época, plasmada en la serie de
castigos que recibian los practicantes de magia, en que lo maravilloso no cristiano
procedia del diablo y por ello, lo identifica con la enamorada de su hijo al mostrarse
invisible ante él.

En cambio, en EI libro del conde Partinuplés la madre del conde decide unir a
su hijo con otra mujer, sin mantener una conversacion previa con Partinuplés como en
Partonopeo de Blois, con el fin de que permanezca en Francia, debido a que teme que

no vuelva a causa de su amor por Melior:

Dixo la sefiora madre del conde al rey que bueno seria que le diesen muger al conde
[...] y que olvidaria a la fada, que muy pertenesciente era aquel cavallero para aquel reino, y que

si no lo fiziesse, que tomaria amor con la hada de tal guisa que nunca mas lo viessen (354).

Ante las negativas de Partinuplés al ofrecimiento por parte de sus familiares de
comprometerse con otra mujer, su madre decide utilizar la philocaptio puesto que «su

fijo era perdido, que la hada lo tenia encantado» (355).

8 peter E. Russel, «La magia, tema central de La Celestina», en Estudios sobre «La Celestina», Santiago
Lépez Rios-Moreno (coord.), Madrid, Istmo, D. L., 2001, pp. 243-246 [246].

49



Por lo tanto, se observa un cambio en la concepcion magica de Melior a raiz de
la causa que origina la elaboracion de este encantamiento: en la obra francesa se la
concibe como un diablo mientras que en El libro del conde Partinuplés se presenta
como un hada que ha encantado a su hijo. «El encantamiento puede manifestarse en
personas [...] como una alteracion significativa de comportamiento, similar a la pérdida
de razén o de voluntad en las acciones», rasgos que tendian a equipararse con el
enamoramiento®. Esta transformacion obedece a la adaptacion de El libro del conde
Partinuplés a la percepcién de la magia de la cultura espafiola puesto que no es posible

trasladar la evolucion de la magia propuesta por Le Goff a la literatura hispanica:

La génesis y evolucion de una imagineria plasmada en buena medida a partir del
desarrollo literario de la «materia de Bretafia» en tierras galas, que se aposenta en lengua vulgar
durante la segunda mitad del siglo XIlI, acrisolada por la adaptacién de leyendas célticas en la

tradicion artdrica y la leyenda tristaniana®.

En segundo lugar, en cuanto al desarrollo de este encantamiento, en Partonopeo
de Blois la madre decide realizar la philocaptio desde el inicio del plan: le propone al

rey casarlo con su sobrina y para ello

Dementrues me faites livrer
Deus pos de vin et net et cler;
Si sera atornés mes fix

Que s’il en boit deus trais petis,
Tos iert en autre sens tornés

Et fera bien nos volenteés.
Vostre niece nos servira

Qui de cel vin I’abuvera;

Nos buvrons de I’autre pichier,

Si lairons lui et li plaidier®® [vv. 3973-3982].

Es decir, planea tener preparados dos jarros de vino puro. Ella y su hermano
beberan de un jarro y Partonopeo de otro servido por su sobrina, con la cual le dejaran

conversar a solas. En cambio, en El libro del conde Partinuplés, la madre en un

81 José Ramon Trujillo, «<Magia y maravillas en la materia artirica hispanica: Suefios, milagros y bestias
en la Demanda del santo Grial», en José Manuel Lucia Mejias y Maria Carmen Marin Pina (eds.),
Amadis de Gaula: quinientos afios después. Estudios en homenaje a Juan Manuel Cacho Blecua, Madrid,
Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2008, pp. 789-818 [794].

8 Rafael Manuel Mérida Jiménez, op. cit., pag. 44.

8 «Entretanto, haced que me entreguen dos jarros de vino puro y claro; mi hijo quedara de tal manera
que, si bebe dos traguitos, cambiara totalmente y hara nuestra voluntad. Vuestra sobrina nos servira para
darle de beber ese vino. Nosotros beberemos de la otra jarra y le dejaremos departir con ella» (177).

50



principio planea comprometer al conde con la sobrina del papa, pero tras proponérselo
durante ocho dias y el conde negarse constantemente (como ya se ha sefialado),
«ordenaron de le dar velefio en el vino» (355). Asimismo, tras ser «envelefiado» el
conde Partinuplés, le traen a la doncella, a diferencia de Partonopeo de Blois donde es
la sobrina del rey quien le sirve el vino directamente.

Ademas, este relato se detiene en el proceso del encantamiento, a diferencia del
texto castellano donde simplemente se alude a él en «después que fue envelefiado»
(355):

Poi boit li rois et cil boit tant

Qu’il en cange tot son sanblant;

Molt s’esbaudist et molt favele;

Fors est la puisons et novele.

La damoisele est esgardee

Et Melior est oblieed [vv. 4011-4016].

También los sintomas del conde son distintos: Partonopeo besa y abraza a la
muchacha pero en El libro del conde Partinuplés es la sobrina del papa quien besa al
conde, que se encuentra durmiendo. A esto se suma que la recuperacion de la cordura se
produce de modos diferentes: en el texto francés tiene lugar cuando la doncella le
nombra a Melior («Biax dous amis, / Par grant sens vos avons conquis; / Jetés estes de
la baillie / La bele fee, vostre amie»®® [vv. 4057-4060]), a diferencia del conde
Partinuplés quien comprende lo sucedido al despertarse a la mafiana siguiente. A pesar
de estas diferencias, ambos protagonistas actdan del mismo modo tras ser conscientes
de la traicion de su madre: huyen en busca de Melior.

Resulta preciso sefialar un hecho que llama la atencion: la madre teme que su
hijo se encuentre encantado por el diablo debido a la magia de Melior, es decir, su
asociacion de la magia con el diablo (fruto de la sociedad del momento como ya se ha
explicado) pero a continuacion ella misma hace uso de las practicas méagicas a través de
la philocaptio para evitar que su hijo siga enamorado de Melior. Desde nuestra
perspectiva, se trata de una incoherencia puesto que denuncia en ambas obras que el
conde se encuentre bajo el influjo de la magia pero ella también decide encantarlo.

Probablemente este hecho intente dar cuenta de lo comdn que eran las practicas magicas

84 «EI rey bebe poco, pero aquel ingiere tanto que cambia del todo su semblante, se entusiasma y charla
mucho: el brebaje es potente y rapido. La doncella es observada y Melior olvidada» (177).

8 «Querido amigo, con gran tino os hemos conquistado. Estais libre de la soberania de la hermosa hada,
vuestra amiga» (178).

51



relacionadas con el amor, que prosiguen hasta la actualidad, sin que en estos casos se
consideraran diabolicas.

En conclusion, en estas dos obras se encuentra un elemento fundamental de la
magia: la philocaptio. Este tipo de encantamiento amoroso presenta diferencias tanto en
el origen de su preparacion, que obedece al reflejo de la sociedad y de la cultura del
momento en Francia y a la adaptacion al diferente contexto social espafiol, como en el
desarrollo del mismo: variaciones en el personaje de la nueva enamorada, en el
planteamiento del encantamiento, en la ejecucion y en los sintomas. Destacan estos
ultimos puesto que mientras que en Partonopeo de Blois se incide en la reaccion del
conde que es mucho més fantastica al convertirlo en un loco de amor, en El libro del
conde Partinuplés el conde simplemente duerme, es decir, se trata de sintomas
meramente somniferos. Este hecho podria relacionarse con la forma de finalizar el
encantamiento: en el texto francés se produce de forma magica al nombrarse a Melior,
mientras que el conde Partinuplés simplemente se despierta siendo consciente de lo
ocurrido. Por lo tanto, se observa como la philocaptio de Partonopeo de Blois presenta
un componente magico mas intenso que el del texto espafiol, consecuencia del proceso
de racionalizacion de lo maravilloso que sufren las obras medievales castellanas. Es
decir, al dar a la maravilla una explicacion coherente en el sistema en que el texto es

desarrollado se reduce lo extrafio de lo maravilloso.

4.2.3. La experiencia onirica
Es notable la diferencia entre Partonopeo de Blois y El libro del conde
Partinuplés respecto a un episodio relativo al suefio. Los suefios son aspectos relevantes
dado que «suscitent la méfiance et parfois la réprobation de la société, bien qu’ils soient
reconnus comme un moyen privilégié d’accéder a tout ce qui se dérobe para ailleurs a la
connaissance objective: le savoir divin, le monde des étres invisibles et [...] les signes
du destin»®,
En el texto francés, el conde tras llegar al castillo y comer asustado como
consecuencia de ser atendido por entes invisibles, se sienta junto al fuego. En este

momento tiene un suefio producto de su fatiga:

Li enfes s’est al fu assis,

8 Jean-Claude Schmitt, «Le sujet du réve», en Le corps, les rites, les revés, le temps: essais
danthropologie medievale, Paris, Gallimard, 2001, pp. 295-318 [296].

52



A endormir n’a gaires mis;

I somelle tot en seant,

Pie¢’a qu’il n’ot de s’aise tant,

Et quant il se rest esperis

Set que mestiers lia vroit lis®” [vv. 1057-1062].

Es decir, Partonopeo se sienta en un sillon frente al fuego y cae rendido ante el
suefio a causa de su cansancio. Tras despertarse, considera que seria mas cémodo
continuar durmiendo en una cama, lo que le llevara al encuentro posterior con Melior.
De esta manera, unas circunstancias fisiologicas favorecen el encuentro amoroso.

La accion transcurre de manera paralela en El libro del conde Partinuplés hasta
que el protagonista decide sentarse en el escafio cercano al fuego con el fin de dormir;
esto le lleva a sofiar «que le venian por parte de las espaldas una manada de pecados que
lo querian lancar en el fuego» (327). Como consecuencia, se despertd con miedo (se
santigud y saco su espada en actitud defensiva) y decidi6é acudir a las antorchas de la
sala (para descubrir quién habia) que le llevaron a la habitacion de Melior.

Por tanto, este momento de descanso se encuentra enmarcado en ambas obras de
manera idéntica ya que se produce tras tomar una suculenta cena y finaliza en uno de
los puntos centrales de ambos relatos: el primer encuentro entre Melior y el conde. No
obstante, las evidentes diferencias en el contenido nos llevan a fijar nuestra atencién en
el suefio del texto castellano, donde la evocacion del fuego y los pecados permitiria
interpretarlo de varias maneras, que pueden ser complementarias: como manifestacion
de sus miedos ante la situacion misteriosa que esta viviendo, como una advertencia a
Partinuplés ante la posibilidad de caer en el Infierno o en los peligros morales, y
también como anuncio de su encuentro amoroso. Como consecuencia, dentro de las
tipologias oniricas de autores medievales®®, este suefio podria enmarcarse dentro de dos
diferentes, lo que demuestra la riqueza de este componente narrativo.

Por un lado, dentro de la tipologia tripartita de los suefios segin su origen
establecida por Tertuliano (en De Anima), podria vincularse con los suefios procedentes

del diablo. A pesar de que también existe una corriente de suefios procedentes de Dios

87 «El muchacho se ha sentado junto al fuego y no tarda en conciliar el suefio; se adormila sentado, hacia
mucho tiempo que no estaba tan a gusto y, cuando se despierta, se da cuenta de que le haria falta una
cama» (133).

8 \éase Jean-Claude Schmitt, «Le sujet du réve», en Le corps, les rites, les revés, le temps: essais
danthropologie medievale, Paris, Gallimard, 2001, pp. 295-318. En este estudio se recogen las distintas
clasificaciones oniricas de los autores medievales y su evolucion en orden cronoldgico.

53



donde los santos y los angeles actiian de intermediarios, como expone Le Goff°, en este
caso no se indica ninguna procedencia; ahora bien, el suefio ya en Gregorio el Grande y,
con matices, en Isidoro de Sevilla bascul6 del lado del diablo, ante lo cual el suefio «es
rechazado al infierno de las causas dudosas, a las que el cristiano comin debe cuidarse

mucho de prestar fe»®.

Asimismo, Tertuliano distingue los suefios procedentes
unicamente del hombre («de I’activité de son esprit, des vestiges de son activité diurne
et de son corps»™) lo que también podria aplicarse a este caso debido a que esta
actividad onirica vendria estimulada por el abuso de alimentos y bebidas y por sus
preocupaciones ante esos seres invisibles del palacio. A pesar de que el conde se
encontraba en el momento de la digestién cuando experimentd este suefio, tampoco se
precisa ninguna causa de su procedencia salvo el aviso de un peligro moral o fisico
causado por el fuego. La creencia en la intervencion del demonio en esta actividad
onirica estaba completamente generalizada, lo que explica la reaccion posterior de
Partinuplés:
La quietud se trueca en inquietud: el reposo, alivio que los cuerpos obtienen tras el trabajo
diario, es también desazén de las almas, pues no son pocos los peligros que acechan a los

durmientes. Entonces el maligno (capaz de insospechadas encarnaciones) campa a sus anchas y

aprovecha para engafiar a quienes se descuidan durante el descanso®.

De hecho, existen tratados, como la disertacion de Aelric en la hagiografia de San
Swituno, donde se aconseja cémo remediar la actuacién del diablo en los suefios:
fundamentalmente a través de la accion de santiguarse®. Este recurso es utilizado por el
propio Partinuplés tras despertarse de su suefio: «con grand priessa comengose a
santiguar. Y puso su mano a su espada para se defender y mir6 por la sala a una parte y
a otra y no vido cosa alguna que le viniesse a fazer mal» (327). Este hecho refleja la
creencia generalizada de que el suefio procediera del diablo, ante lo cual, «marcada
sobre la frente y el corazon, la sefial de la cruz conjura las falsas imagenes que durante

la noche turbaron el suefio, expulsa toda falta, ahuyenta las tinieblas»®*,

8 Jacques Le Goff, Tiempo, trabajo y cultura en el occidente medieval: 18 ensayos, Madrid, Taurus,
1983, pag. 287.

% fibid., pag. 287.

% Jean-Claude Schmitt, op. cit., pag. 303.

92 Julidn Acebroén Ruiz, op. cit., pag. 30.

% Julian Acebrén ilustra sus argumentos con abundantes fragmentos (como al que se alude en este
trabajo) donde se manifiesta la fe en el santiguarse como método de huida del diablo.

% Julian Acebrdn Ruiz, op. cit, pag. 21.

54



Por otro lado, a fin de dar cuenta de la relevancia y de las diversas evocaciones de
este componente onirico, es posible catalogarlo desde el punto de vista de la
clasificacion de Macrobio®. El suefio de Partinuplés retne rasgos tanto del somnium
como del insomnium. Por un lado, como se deduce de la interpretacion realizada mas
arriba, la lectura literal de este texto no permite una aclaracion diafana dado que su
oscuridad alegorica precisa ser interpretada, si bien supone un aviso de un posible
peligro. Por otro lado, el insomnium es el género de suefios que consiste en que «se
repiten las preocupaciones que acosan al individuo cuando estd despierto»®®. En este
caso, el miedo del conde a que todo lo sucedido en el castillo sea obra del diablo
(reflejado en su constante santiguarse: «y comenzé de santiguarse» (326) asi como en su
intuicidon de una muerte proxima: «muera o biva [...] comeré de aquel pan [...] Y caso
gue yo muera en aquella casa tan preciada, por bien empleada daré yo mi muerte» (326)
manifestaria que este suefio vendria inducido ya no solo por el diablo, como se ha
sefialado anteriormente, sino también por el propio miedo del conde a que se trate de un
ardid del demonio.

Podria tratarse de dos causas complementarias: la creencia plena en la actuacion
del maligno en hechos maravillosos (expuesta en el apartado dedicado a la philocaptio)
provocaria el miedo en el conde al tiempo que le predispondria a experimentar este
suefio, sin olvidar lo frecuente que era la actuacion del diablo en las actividades
oniricas. Por tanto, estos dos principios se conjugarian para dar lugar a este suefio
atemorizador.

Aparentemente, este suefio no se vincularia con la visio, es decir, careceria de
caracter profético o premonitorio ya que no prefigura ningin acontecimiento en la vida
del conde, quien no acaba en el infierno, pero ¢podria verse asaltado por los diablos o
los pecados? En este sentido cabria la posibilidad de relacionarlo con el fuego amoroso
metafdrico del encuentro sexual entre Partinuplés y Melior, perspectiva desde la que
cabria interpretar el ataque por la espalda, es decir, de forma inesperada. En este

sentido, cumpliria una de las funciones de los suefios sefialada por Juan Manuel Cacho

% Como recoge Jean-Claude Schmitt, Macrobio, autor tardio del afio 400, a partir de los comentarios al
Suefio de Escipién de Ciceron, diferencia cinco tipos de suefios, insistiendo en sus diferencias y
conjugando la tradicién de Platon: su jerarquia de los suefios més divinos a los ligados a las pasiones
humanas. De esta manera distingue: la vision profética (visio), la pesadilla (insomnio), la aparicion
(fantasma), el suefio enigmatico (somnium) y el suefio oracular (oraculum).

% Aurora Egido, «La cueva de Montesinos y la tradicion erasmista de ultratumba», en Cervantes y las
puertas del suefio: estudios sobre La Galatea, EI Quijote y El Persiles, Barcelona, Promociones y
Publicaciones Universitarias (PPU), 1994, pp. 137-178 [151].

55



Blecua, «anuncian enigmaticamente unos acontecimientos futuros, es decir, sirven de
ejes sobre los que se estructura el relato»®’.

Con mayor seguridad una funcién que si que se cumpliria en este caso seria la de
intrigar al lector y aumentar «su expectacion por el desarrollo de los aconteceres»*. No
obstante, en primera instancia haria plantearse al lector una serie de cuestiones acerca
del posible sentido de este suefio pero sin llegar a ser respondidas dado que este
componente no resulta determinante en el desarrollo del resto del relato.

A diferencia de El libro del conde Partinupleés, el texto francés quedaria relegado
al suefio vinculado a la fisiologia del hombre como consecuencia de que el siglo XII ha
sido considerado una época de reconquista del suefio por la cultura y la mentalidad
medievales donde «el diablo retrocede en €l en beneficio de Dios, y que sobre todo, se
dilata el campo del suefio “neutro”»%.

Por lo tanto, esta diferencia entre los dos textos estribaria en la adaptacion de
factores socio-culturales y de época: «los suefios son degradados en las diatribas
antisupersticiosas que lanza la Iglesia»'®, para finalmente en los siglos XV y XVI ser
rehabilitados para la ficcion literaria. Es decir, ambos son reflejo de la situacion literaria
de su época: Partonopeo de Blois refleja el desarrollo del suefio «neutro» mientras que
el texto castellano manifiesta esa recuperacion de los suefios en los relatos, al actualizar

la obra al contexto socio-cultural de la época.

% Juan Manuel Cacho Blecua (ed.), Amadis de Gaula, Madrid, Catedra, 1988-1991, pag. 133.
% [bid., pag. 133.

% Jacques Le Goff, Tiempo, trabajo..., op. cit., pag. 288.

100 Julian Acebrén Ruiz, op. cit., pag. 23.

56



5. CONCLUSIONES

A través del analisis desarrollado a lo largo del trabajo acerca de las diferencias
de El libro del conde Partinuplés respecto a Partonopeo de Blois, se pueden concretar
los rasgos particulares del texto castellano. Por un lado, desde el punto de vista de su
construccidn narrativa, la version castellana opta por la técnica de entrelazamiento. Su
dispositio se elabora Unicamente a partir del corpus textual, como consecuencia de la
eliminacién de las intervenciones del narrador homodiegético caracteristico de
Partonopeo de Blois; de este modo se fragmenta en diferentes capitulos dedicados a
aventuras individuales, lo que favorece la alternancia dado que permite intercalar los
diferentes sucesos. En contraste, se ven simplificadas ciertas lineas narrativas a fin de
conseguir una mayor sistematicidad en el relato y de reducir la complejidad procedente
de la técnica anterior.

Por otro lado, en cuanto a los aspectos tematicos, este relato esta caracterizado
por conjugar una historia ficticia con los problemas religiosos de la época (en concreto
el conflicto entre moros y cristianos tan candente en la Peninsula Ibérica) y con la
magia, esto es, con una fecunda herencia literaria acomodada a la realidad social. De
esta manera, se crea una atmosfera atractiva que lleva al lector a evadirse al mismo
tiempo que se sumerge en la obra al identificarse con los ideales representados.

Resulta preciso incidir en las causas de las transformaciones respecto a
Partonopeo de Blois que han generado estas singularidades en el texto castellano y que
justifican el cambio del «roman» francés a una historia caballeresca breve. En primer
lugar, se ha observado un cambio en las técnicas narrativas: la traslacion de una
narracion lineal donde Partonopeo constituia el hilo conductor de todos los
acontecimientos, a El libro del conde Partinuplés donde predomina la multiplicidad de
los puntos de vista desarrollada a partir de la técnica del entrelazamiento (mediante la
presencia de formulas de entrelazamiento o en caso de ausencia, recurriendo a
personajes secundarios o al aprovechamiento de la inactividad de personajes). Este
cambio obedece a una evolucién en el gusto de la redaccién: mientras que en el siglo
XIl la disposicion bipartita era la preferente, a partir del siglo XIIl comenzara a
predominar la multiplicidad de los elementos, como se refleja en El libro del conde
Partinuplés. Por lo tanto, las diferencias en las técnicas de la narracion radican en la
adaptacion de cada obra al contexto estético y literario de su época.

Asimismo, resulta relevante el cambio en la dispositio (como consecuencia de la

reduccién de las intervenciones del narrador) de Partonopeo de Blois compuesto por

57



una estructura tripartita (preliminares, corpus textual y epilogo), al texto castellano
reducido Unicamente al corpus textual. Estos dos cambios junto con la division en
capitulos de El libro del conde Partinuplés, inexistente en el «roman» francés, obedecen
al proceso de prosificacion al que eran sometidas las obras durante el periodo medieval
asi como a su edicion impresa.

Por un lado, desde el punto de vista de la dispositio, este cambio del verso a la
prosa favorecia la aparicion de los epigrafes, de los avances de personajes y de las
formulas de cambio de sujeto narrativo, acentuado por el desarrollo de la imprenta, que
tratd de facilitar la comprension al lector debido a que un publico mas amplio pudo
acceder a los textos.

Por otro lado, algunas intervenciones del narrador en Partonopeo de Blois eran
necesarias al transmitirse de forma oral puesto que permitian acercar al publico que
escuchaba. En cambio, la traslacion a la escritura en prosa junto con el nacimiento de la
imprenta y el acceso directo de los lectores a las obras, conllevo la reduccion de los
comentarios digresivos del narrador, dado que ya no se precisaba de alguien que relatara
el texto, sino que el propio lector accedia a las historias, lo que ademas abreviaba el
texto, incidiendo en el precio de la obra.

Esta prosificacién también constituye el origen de la transformacion de las lineas
narrativas en el fragmento de las Ardenas, que surge por analogia a la simplificacion de
las lineas narrativas llevada a cabo al introducirse el personaje de Melior y el tema de la
magia al inicio de El libro del conde Partinuplés. En Partonopeo de Blois se genera
suspense ante el desconocimiento de que Melior se encontraba detrds de todos los
sucesos misteriosos. En este caso, esta simplificacion de las lineas narrativas obedece a
un proceso de racionalizacion de la magia: durante la época de la obra francesa no era
necesaria una explicacién de los hechos magicos; en cambio, cuando surge el
Partinuplés los esquemas utilizados antiguamente dejan de funcionar y el relato se
empieza a articular de una manera en la que resulta preferible justificar los hechos que
pudieran sobrepasar el pacto de lectura.

Dentro de la religion, en lo referente a la aparicién del conflicto entre moros y
cristianos (frente a la supremacia del cristianismo sin determinacion de la religion
adversaria en el texto francés), se han observado dos cambios. Por un lado, las
referencias religiosas premeditadas de Melior (a diferencia de Partonopeo de Blois
donde son fruto de la reaccion espontanea al encontrarse por sorpresa al conde en su

cama) proceden del mismo proceso de racionalizacion recién expuesto, es decir, de la

58



adaptacion al contexto literario. Por otro lado, la supremacia del cristianismo frente a la
religion musulmana procede de la actualizacion del Partinuplés a la situacién social de
Espafia como consecuencia del contexto bélico. A este hecho se vincula la vision
ofrecida de los moros en el texto castellano ya que refleja la evolucion de la percepcion
de los musulmanes en la Peninsula (de la maurofobia a la maurofilia). Es decir, la
aparicion del enfrentamiento entre moros y cristianos y como consecuencia, de la vision
de los musulmanes, obedece al reflejo de la situacion sociocultural de la Peninsula, que
ademas permitia a los lectores identificarse con ciertos aspectos del relato a través de
estos hechos cercanos.

Por dltimo, en cuanto al componente de lo maravilloso, el proceso de
racionalizacion de los hechos magicos al que se someten las obras a lo largo de la Edad
Media explica la adicion de la concepcion magica de Melior que determina la magia en
toda la obra (dado que justifica los poderes de la emperatriz que son los causantes del
halo mégico del relato). Ademas, la participacion de una mora en su nacimiento también
favorece la justificacion de sus poderes debido a la creencia general de las asiduas
practicas magicas entre los musulmanes. Por lo tanto, al tiempo que esta figura favorece
la explicacion de la magia en la obra, también refleja la concepcidn existente acerca de
los musulmanes en la sociedad espafiola medieval.

De forma paralela, las transformaciones relativas a la philocaptio proceden tanto
de la racionalizacién de la magia como de la actualizacion al contexto sociocultural de
El libro del conde Partinuplés. Por un lado, la racionalizacion de la magia actda en los
efectos del encantamiento en el conde Partinuplés dado que a diferencia de Partonopeo,
el protagonista de la version castellana presenta Unicamente efectos somniferos, lo que
conlleva que estos se desactiven tras despertarse a la mafiana siguiente. Por el contrario,
en el texto francés el protagonista se convierte en un loco de amor y es consciente de la
traicion de su madre una vez que la doncella nombra a Melior. Por otro lado, las causas
de la elaboracion de la philocaptio en ambas obras obedecen al cambio de la concepcion
de lo maravilloso de una sociedad a otra.

Finalmente, la modificacion en el tratamiento del suefio de una obra a otra (del
suefio fisioldgico de Partonopeo de Blois al suefio alegorico en el texto castellano)
residiria en la adaptacion de factores literarios y de época puesto que durante el siglo
XI1 la actividad onirica en la literatura queda relegada al suefio «neutro», mientras que
el Partinuplés refleja la rehabilitacion de los suefios en los relatos a partir de los siglos
XV y XVI.

59



A partir de esta puesta en comun de las transformaciones y sus origenes, se
observa una uniformidad en las causas dado que todos confluyen en la actualizacion de
la obra a la situacion de la época, ya sea desde el punto de vista literario o desde el
social. Es decir, todos los cambios del texto castellano respecto a Partonopeo de Blois
se vincularian a un cambio socio-cultural. Los cambios relativos a la configuracion del
texto obedecerian a la adaptacion al contexto literario en la Espafia medieval, mientras
que las modificaciones en el &mbito religioso y mégico fusionan tanto la actualizacion
al contexto literario como al contexto social dado que en ellos intervienen aspectos
vinculados con la ideologia y situacion social de la época.

En conclusion, a todos los rasgos caracteristicos de EI libro del conde
Partinuplés expuestos a lo largo de este trabajo, cabria sumar uno nuevo: el hecho de
gue se genere una version castellana de una obra francesa a partir de modificaciones que
siguen un criterio uniforme, esto es, la actualizacidn al contexto social y literario de la

época en la Peninsula Ibérica, a pesar de su aparente diversidad.

60



6. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA

ACEBRON Ruiz, Julian, Suefio y ensuefios en la literatura castellana medieval y del
siglo XV, Céceres, Universidad de Extremadura, 2004.

BARANDA, Nieves, «Compendio biblografico sobre la narrativa caballeresca breve», en
Maria Eugenia Lacarra (ed.), Evolucion narrativa e ideoldgica de la literatura
caballeresca, Bilbao, Servicio Editorial Universidad del Pais Vasco, 1991, pp.
183-191.

——, (ed.), Historias caballerescas del siglo XVI, Madrid, Biblioteca Castro, Turner,
1995, 2 vols.

BARRENECHEA, Ana Maria, «Ensayo de una tipologia de la literatura fantéstica (a
proposito de la literatura hispanoamericana)», Revista Iberoamericana,
XXXVIII, 80 (1972), pp. 391-403.

——, «El género fantastico entre los codigos y los contextos», en Enriqueta Morillas
ventura (ed.), El relato fantéstico en Espafia e Hispanoamérica, Madrid, Siruela,
1991, pp. 75-81.

BERMEJO LARREA, Esperanza (ed.), Partonopeo de Blois. Novela francesa anonima del
siglo XII, Murcia, Editum, 2011.

BREA, Mercedes, «Milagros prodigiosos y hechos maravillosos en las Cantigas de
Santa Maria», Revista de Literatura Medieval, V (1993), pp. 47-61.

BrROWN, Thomas H., «The Relationships between Partonopeus de Blois and the Cupid
and Psique Tradition», Bringham Young University Studies, 5 (1964), pp. 193-
202.

CACHO BLECUA, Juan Manuel, «El entrelazamiento en el Amadis y en las Sergas de
Esplandian», en Studia in honorem prof. M. de Riquer, Barcelona, Quaderns
Crema, 1986, 1, pp. 235-571.

, «Entre la atraccidn y el rechazo: apuntes sobre el moro en la lengua y la literatura

castellana Medieval», en Actas XII Simposio Internacional de Mudejarismo:
Teruel, 14-16 de septiembre de 2011, Teruel, Centro de Estudios Mudéjares,
2013, pp. 5-36.

CALERO MARTINEZ, Carla y MARTINEZ LATORRE, Andrea, «Historia y literatura:
maravillas, magia y milagros en el Occidente medieval», Tirant: Butlleti
informatiu i bibliografic de literatura de cavalleries, 18 (2015), pp. 393-398.

CARO BAROJA, Julio, «Una nota sobre el mito de Psiquis», en Algunos mitos esparioles,
Madrid, Ediciones del Centro, 1973, pp. 119-131.

61



CATEDRA, Pedro, «Amor y magia», en Amor y pedagogia en la Edad Media,
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1989, pp. 85-112.

CRAPELET, G. A. (ed.), Partonopeus de Blois, Paris, L’imprimerie de Crapelet, 1834,
accesible en linea en:
<http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6554115t.r=Partonopeus%20de%20blois>
[Consultado el 20.3.2016].

CRrosBY, Ruth, «Oral delivery in the Middle Ages», Speculum, 11, 1 (1936), pp. 88-110.

CUENCA, Luis Alberto de, Floresta Espafiola de varia caballeria, Madrid, Editora
Nacional, 1975.

DE MAL LARA, Juan, La Psyche, Francisco Javier Escobar Borrego (ed.), México,
Frente de Afirmacion Hispanista, 2015.

DEYERMOND, Alan, «EI hombre salvaje en la novela sentimental», en Actas del Segundo
Congreso Internacional de Hispanistas, Jaime Norbert Polussen (coord.),
Nimega, Asociacion Internacional de Hispanistas: Instituto Espafiol de la
Universidad de Nimega, 1967, pp. 265-272.

EGIDO, Aurora, «La cueva de Montesinos y la tradicion erasmista de ultratumba», en
Cervantes y las puertas del suefio: estudios sobre La Galatea, El Quijote y El
Persiles, Barcelona, Promociones y Publicaciones Universitarias (PPU), 1994,
pp. 137-178.

EISENBERG, Daniel y MARIN PINA, M.2 Carmen, Bibliografia de los libros de
caballerias castellanos, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 2000.

EscoBAR BORREGO, Francisco Javier, EI mito de Psique y Cupido en la poesia espafiola
del siglo XVI (Cetina, Mal Lara y Herrera), Sevilla, Universidad de Sevilla,
2002.

——, Francisco Javier, «El cuento de Alma y Amado, de Agustin Garcia Calvo: entre el
imaginario mitico y la oralidad», en Humanismo y pervivencia del mundo
clasivo 1V: homenaje al profesor Antonio Pietro, Alcafiiz, Ayuntamiento de
Alcafiiz, 2008, pp. 465-476.

FARAL, Edmond, «Le merveilleux et ses sources dans les descriptions des romans
frangais du XII°® siécle», en Recherches sur les sources latines des contes et
romans courtois du Moyen Age, Paris, Honoré Champion, 1967, pp. 307-383.

Gildea, Joseph (ed.), Partonopeus de Blois. A French Romance of the Twelfth Century,

Villanova Universtiy Press, Pennsylvania, 1967, 1.

62



HARF-LANCNER, Laurence, Les fées au Moyen Age: Morgane et Mélusine, Genéve,
Slatkine, 1984.

KRUEGER, R. L., «The Author’s Voice: Narrators, Audiences, and the Problem of
Interpretation», en The legacy of Chrétien de Troyes, Amsterdam, Rodopi, 1987,
1, pp. 115-140.

LALOMIA, Gaetano, «La concepcién y el nacimiento del héroe (T500-599): un motivo
con variaciones», Revista de Poética Medieval, 26 (2012), pp. 169-186.

LARA, Eva y MONTANER, Alberto (coords.), Sefiales, portentos y demonios: la magia en
la literatura y la cultura espafiolas del Renacimiento, Salamanca, Sociedad de
Estudios Medievales y Renacentistas, 2014.

LE GoFF, Jacques, Tiempo, trabajo y cultura en el occidente medieval: 18 ensayos,
Madrid, Taurus, 1983.

, «Lo maravilloso en el Occidente medieval», en Lo maravilloso y lo cotidiano en

el Occidente medieval, Barcelona, Gedisa, 1991, pp. 9-24.

LoPeEz ALONSO, Covadonga, «Eros frente a Psique. De la instauracion narrativa a la
perversion interpretativa», en Eros literario: Actas del Coloquio celebrado en la
Facultad de Filologia de la Universidad Complutense en diciembre de 1988,
Madrid, Universidad Complutense, 1989, pp. 259-269.

LUNA MARISCAL, Karla Xiomara, «La separacion de los amantes. Aproximacion al
estudio de un motivo en las historias caballerescas breves», en Actas del XI
Congreso Internacional de la Asociacion Hispanica de la Literatura Medieval.
Universidad de Ledn, 20-24 de septiembre de 2005 (eds. A. Lopez Castro — L.
Cuesta Torre), 2, Le6n, Universidad de Ledn, 2007, pp. 797806.

——, «De la mujer infecunda a la madre del héroe. EI motivo de la dificultad en la
concepcién en alugnas historias caballerescas breves», en Atalaya. Revue
d’études médiévales ormances, Regards meédiévaux sur la femme, 12 (2011),

accesible en linea en <http://atalaya.revues.org/733> [Consultado el 28.4.2016].

, «Bibliografia de las historias caballerescas breves (1995-2015)», Tirant: Butlleti
informatiu i bibliografic de literatura de cavalleries, 18 (2015), pp. 317-360.
MARIN PINA, M.2 Carmen, Paginas de suefios. Estudios sobre los libros de caballerias

castellanos, Zaragoza, Institucion Fernando el Catdlico, 2001.
Mc Coss, Lilian M., «The Traditional Background of Partonopeu de Blois. An
Additional Note», Neophilologus, 60 (1976), pp. 608-610.

63



MERIDA JIMENEZ, Rafael Manuel, «Fuera de la Orden de Natura»: magias, milagros y
maravillas en el «xAmadis de Gaula», Kassel, Reichemberger, 2001.

MORALES, Ana Maria, «Lo maravilloso en el Libro del conde Partinuplés», Connotas.
Revista de critica y teoria literarias, 11, 2, (2004), pp. 7-25.

MussoNs, Ana M.?, «Prodigios y maravillas en la épica», Revista de Literatura
Medieval, V (1993), pp. 233-245.

NWESTEAD, Helaine, «The Traditional Background of Partonopeus de Blois», PMLA,
61 (1946), pp. 916-946.

REQUENA PINEDA, Susana, «La pareja Partinuplés-Melior y la doble perspectiva en El
Conde Partinuplés», en R. Beltran (ed.), Literatura de caballerias y origenes de
la novela, Valéncia, Universitat de Valéncia, 1998, pp. 235-246.

——, «Historia de la transmisién de las versiones castellana y catalana de EI Conde
Partinuplés. Estado de la cuestion», en Santiago Fortufio Llorens y Tomas
Martinez Romero (eds.), Actes del VII Congrés de [’Associacio Hispdanica de
Literatura Medieval, Castellon de la Plana, Universitat Jaume 1, 1999, 3, pp.
221-230.

RODRIGUEZ DE MONTALVO, Amadis de Gaula, Juan Manuel Cacho Blecua (ed.),
Madrid, Catedra, 1988-1991.

RoLAND, Bourneuf, La novela, Barcelona, Ariel, 1953.

RuUssSEL, Peter E., «La magia, tema central de La Celestina», en Estudios sobre «La
Celestina», Santiago Lépez Rios-Moreno (coord.), Madrid, Istmo, D. L., 2001,
pp. 243-246.

SAINZ DE LA MAzA, Carlos, «Eros frente a Psique. De la instauracion narrativa a la
perversion interpretativa», en Eros literario: Actas del Coloquio celebrado en la
Facultad de Filologia de la Universidad Complutense en diciembre de 1988,
Madrid, Universidad Complutense, 1989, pp. 271-278.

ScHMITT, Jean-Claude, «Le sujet du réve», en Le corps, les rites, les revés, le temps:
essais danthropologie medievale, Paris, Gallimard, 2001, pp. 295-318.

SEQUERO GARCIA, M° Angeles, «L’expiacié amorosa i la conversié en home salvatge de
I’esforgat cavaller Partinoblesy, Tirant, 18 (2015), pp. 383-392.

SIGUENZA, José, Historia de la orden de San Jeronimo, Francisco J. Campos y
Fernandez de Sevilla (eds.), 11, Valladolid, Junta de Castilla 'y Leon, 2000.

SMITH, Richard Taylor, The Partinuples, Conde de Bles: A Bibliographical and Critical

Study of the Earliest Known Edition, its Sources and Later Strcutural

64



Modifications, Berkeley, University of California [University Microfilms
International], 1977.

TRUJILLO, José Ramdn, «Magia y maravillas en la materia artarica hispanica: Suefos,
milagros y bestias en la Demanda del santo Grial», en José Manuel Lucia
Mejias y Maria Carmen Marin Pina (eds.), Amadis de Gaula: quinientos afos
después. Estudios en homenaje a Juan Manuel Cacho Blecua, Madrid, Sociedad
Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2008, pp. 789-818.

, «Manifestaciones de Dios y del Diablo en la Demanda del Santo Grial. Magia y

maravillas en la materia arturica hispanica», en De lo humano a lo divino en la
literatura medieval: santos, angeles y demonios, Granada, Universidad de
Granada, 2012, pp. 355-366.

VIAN HERRERO, Ana, «Eros frente a Psique. De la instauracion narrativa a la perversion
interpretativa», en Eros literario: Actas del Coloquio celebrado en la Facultad
de Filologia de la Universidad Complutense en diciembre de 1988, Madrid,
Universidad Complutense, 1989, pp. 293-312.

WHITENACK, Judith A., «Conversion to Christianity in the Spanish Romance of
Chivalry, 1490-1524», Journal of Hispanic Philology, 13 (1988-89), pp. 13-39.

65



