Trabajo Fin de Grado

La funcion del mito literario griego en la lirica latina:
traduccion y comentario de tres odas de Horacio

Autor/es

Claudia Ibarzo Joven

Director/es

Gonzalo Ceferino Fontana Elboj

Facultad de Filosofia y Letras
2016

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




Resumen

El propdsito de este Trabajo de Fin de Grado es describir y analizar las principales
tendencias de tratamiento del mito en las Odas de Horacio por medio de la traduccién y
comentario de 2, 13; 3, 27 y 2, 14. Para ello, ofrecemos una introduccién sobre los
distintos usos literarios del mito en Grecia y su continuidad y discontinuidad en la
literatura latina hasta la época de Augusto. A continuacion, el comentario de las odas
seleccionadas nos permite analizar las peculiaridades de dichos usos en la poética
horaciana. Finalmente, completan el trabajo una exposicion de las conclusiones

alcanzadas y una bibliografia.



Indice
L. INEPOTUCCION. ...ttt bbbt 2
2. Lanaturaleza del mito y su interpretacion: aproximacion metodologica ...................... 3

3. La poética del mito en la literatura romana: continuidad y discontinuidad con los

MOUEIOS GITEYOS ... ettt e bbb bt 6
3.1 Funcidn del mito en la literatura gri€ga ........cceoeeerererenieieene e 6

3.2 Elmito en la lIteratura romana.............ccoeeieierieienisesceeeee e 9

El problema de una cultura Sin MItOS .........ccooiiiiiiiiiiieeee e 9

Usos del mito en la literatura lating ...........cccooeveiiriniiieceec e 11

4. Poética del mito en Horacio: traduccion y comentario de carm. 2, 13; 3, 27y 2,14 .17

4.1 HOC. CarM. 2, 13, s 17
4.2 HOK. CAIML 3, 27 oo s 26
4.3 HOI CaIM. 2, 14 .o s 38
5. CONCIUSIONES .....eiitiieieieieet ettt bbbt 42

BIDHOGIafia......ccveiicce e e 44



1. Introduccion

El hecho mitico es un producto simbolico que se halla en el centro de todas las
culturas antiguas y su naturaleza ha suscitado el interés de eruditos y pensadores desde
sus mismos origenes hasta nuestros dias. Mas aun, no sélo tiene valor en relacion su
significacion cultural, sino que a esta se suma su reconocida relacion, profunda y
continuada, con la literatura: no hay mitologia sin tradicion poética. EI mito es, por
tanto, una realidad que permanece viva y que posee funciones y fines diversos a lo largo
de la historia de cualquier literatura. Y, evidentemente, la literatura latina no es una

excepcion.

En este sentido, el poeta latino Horacio se halla en un punto privilegiado de dicha
historia. El siglo | a.C. fue en Roma una época de vigor cultural sin precedentes, y las
manifestaciones literarias de este periodo dan buena cuenta de ello: Horacio, con su
estilo personal, audaz y brillante, constituye uno de sus representantes sefieros, por lo
que su obra, y en especial las Odas, resulta capital para comprender la recepcion del
mito griego, su valor y su calado en una sociedad que, en principio, carecia de mitologia

propia.

El propésito de este Trabajo de Fin de Grado es, pues, describir y analizar las
principales tendencias de tratamiento del mito en las Odas de Horacio por medio de la

traduccion y comentario de tres de ellas: la 2, 13; 1a 3, 27 y la 2, 14.

La dificultad que entrafia el hecho de que la cultura latina no posea un corpus
mitolégico propio hace que resulte imprescindible una introduccion a la cuestion. De
entrada, se hace precisa una concisa presentacién del propio hecho mitico y un resumen
de las principales tendencias interpretativas del mismo. El objeto de estudio del trabajo,
no obstante, estriba exclusivamente un analisis del mito literario, por lo que, en nuestra
exposicion, nos hemos detenido brevemente en la descripcion de las claves
hermenéuticas que hemos decidido seguir para llevarlo a cabo. A continuacion, una
breve historia de la funcion del mito en las literaturas griega y romana nos ha permitido
establecer los antecedentes de Horacio y las sefias de la tradicion en la que este autor se
incardina; si bien, tal como veremos, este decidira en ocasiones romper con ellos para
perseguir sus propios objetivos poeticos. Este apartado, por tanto, va a tratar de
esclarecer las lineas de continuidad, tension y ruptura entre Horacio y sus precedentes

griegos a la hora de recoger la tradicion mitica en algunas de sus odas.



Presentamos, pues, el texto latino de las odas seleccionadas, su traduccion y el
comentario propuesto, atendiendo en todo momento a los usos del material mitico en
ellas. No hemos pretendido llevar a cabo comentarios integrales, ya que, dada la
complejidad de la obra de Horacio, un analisis de estas caracteristicas excederia con
mucho los objetivos de un Trabajo de Fin de Grado; en su lugar, hemos decidido
cefiirnos al comentario de los aspectos que permiten comprender la funcion del mito en
cada composicion. Esto, sin embargo, implica en ocasiones atender a distintos niveles
exegeticos inter e intratextuales: Horacio crea en sus odas un entramado de relaciones al
que es preciso prestar atencion para comprender su intencion y mensaje. Finalmente, el
trabajo culmina con unas consideraciones finales sobre el tema tratado en las que hemos
intentado sistematizar las ideas fundamentales recogidas durante la elaboracién de los

comentarios.

La edicion de las Odas que hemos manejado es la de D. R. Shackleton Bailey,
publicada en 1985 en la Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum

Teubneriana, en Stuttgart.

2.La naturaleza del mito y su interpretacion: aproximacion

metodoldgica

Para intentar comprender, en la medida de lo posible, la naturaleza de las
manifestaciones miticas, nos hemos basado en el trabajo de Luis Cencillo Mito.
Seméntica y realidad, cuyos contenidos, a pesar de su antigiiedad, no han perdido
vigencia por su claridad y acierto. Este autor define el mito como un producto simboélico
y espontaneo de la formalizacién cultural del mundo humano, igual que el arte o la
ciencia. «Mientras que la poesia y tal vez la leyenda es reflexién personal, expansion
subjetivamente modulada del afecto individual o colectivo, o libre invencion, el mito
escapa de la iniciativa individual.» (1970:7) No obstante, en el caso concreto de Grecia,

y debido a su estrecha relacion con la literatura desde sus primeras manifestaciones, el



mito se emancipara relativamente pronto de su valor religioso®! y adquirira las

caracteristicas propias de las creaciones literarias.

En este sentido, una de las aportaciones mas interesantes de Cencillo es su
clasificacion de los relatos mitoldgicos en funcién del grado de elaboracion de las
narraciones. Asi, divide los mitos en dos grandes grupos, los de caracter ritual y los
literarios. Los dos primeros grados de elaboracion, pertenecientes al grupo de los mitos
rituales, corresponden a las narraciones primitivas y a las mistéricas, cuyos elementos
constitutivos carecen de una motivacion psicoldgica o racional, ya que s6lo obedecen a
su funcion expresiva, que no logra disimular las aparentes inconsecuencias y
arbitrariedades propias del pensamiento puramente simbolico. Frente a estos se hallan
los mitos literarios, cuyos elementos han sido racionalizados y el protagonista ha pasado
a ser, principalmente, el hombre, con su juego de reacciones y afectos comprensibles y
explicables en el plano de la experiencia individual. La diferencia, pues, es que en los
mitos literarios se puede verificar la creacion y modificacion mas o menos consciente de
los mitos primigenios con el objetivo de alcanzar un efecto determinado. Estos, a su
vez, se dividen en tres estadios, de menor a mayor grado de elaboracion: el primero de
ellos es el estadio alegérico, que comprende narraciones que se perciben como
acontecimientos que nunca han sucedido y cuyos elementos reciben un valor
expresamente simbolico, de modo que sirven de exemplum (por ejemplo, las vexviot o
los mitos de los dialogos de Platdn); el segundo estadio es el épico, en el que los mitos
han sufrido una completa formalizacion y se pueden considerar obras literarias en
sentido pleno; por dltimo, los relatos miticos con mayor nivel de elaboracién son las
leyendas o fabulas, que poseen una funcién didactica y un simbolismo casi banal que
carece de la gran riqueza signitiva de los relatos ubicables en los estadios primitivos
(1970:56-58). La vertiente del mito que pretende estudiar este trabajo se incluye en los

diversos estadios de los mitos literarios, pero entendemos que su plasticidad intrinseca

! Segun Emilio Suarez de la Torre, una de las tres categorias a las que puede pertenecer un mito, y
en la que se incluirian sus usos literarios iniciales, es la de «elemento aportador de una perspectiva
religiosa en un contexto no necesariamente cultual» (1995:25). En la Grecia arcaica los relatos
mitoldgicos tenian necesariamente valor religioso, pero esto no quiere decir que tuvieran que aparecer
forzosamente ligados al ritual. Tuvo que ser, de hecho, el caracter pedagdgico y artistico de las

narraciones lo que propicio su emancipacion de los contextos religiosos.



permite que contengan elementos pertenecientes a distintas fases de su composicion:

intentaremos dar cuenta de esto en la medida de lo posible.

Cencillo, asimismo, realiza un solido resumen critico de las diferentes tendencias
interpretativas que, a lo largo del siglo XX, se han formulado a la hora de dar cuenta del
hecho mitico. Los grandes hitos en esta disciplina han sido los trabajos de Mircea Eliade
y Georges Dumezil, quienes adoptaron el punto de vista de la mitologia comparada;
C.G. Jung vy la escuela de Zurich, partidarios de una dindmica psicoanalitica; J. G.
Frazer y la escuela inglesa, quienes establecieron la relacion entre mito y religion y
Claude Lévi-Strauss como representante de la escuela estructuralista, la cual descubrid
la funcionalidad expresiva del mito como elemento encuadrable en un universo cultural
(entendiendo por «universo cultural» el entramado a través del cual el individuo y el
grupo al que pertenece interpretan su propia realidad) (1970:4-7, 290-296). A estas
tendencias, Jacqueline Fabre-Serris afiade los analisis antropoldgicos, que conciben el
mito como una explicacién simbdlica del sistema conceptual que explica la naturaleza y
la sociedad (1998:374).

Los poetas latinos, y Horacio no es una excepcion, recogen una codificacion mitica
filtrada por la poesia alejandrina. Nos hallamos ante un horizonte mental en el que el
mito ha llegado a formar parte del patrimonio cultural comdn y compartido de la élite
docta grecorromana. Asi pues, y para intentar comprender el valor y la funcion del mito
en las Odas de Horacio, nos moveremos dentro del analisis que propicia la estética de la
recepcion, herramienta hermenéutica que, por supuesto, no es posible sin el analisis
previo de la tradicional critica de fuentes (Quellenforschung), a través de obras como la
de Pierre Grimal o Antonio Ruiz de Elvira. Sin embargo, nuestro objetivo primordial es
atender a la funcionalidad del elemento mitico en el marco del propio horizonte literario
de la lirica horaciana. Por tanto, las nociones de intertextualidad y, sobre todo,
intratextualidad van a constituir uno de los pilares metodoldgicos basicos de nuestro

analisis.



3. La poética del mito en la literatura romana: continuidad y

discontinuidad con los modelos griegos

3.1 Funcion del mito en la literatura griega

A través de toda la literatura antigua, el mito constituye un punto de referencia y un
marco de significado cuya importancia es imposible soslayar. Desde las primeras
manifestaciones literarias, el relato y la alusion mitologica se ven paulatinamente
despojados de su primitivo sentido religioso y pasan a formar parte de cada uno de los
distintos lenguajes literarios que paulatinamente se van a desarrollar en el mundo
griego. De ahi que el mito se alce como el referente intertextual por excelencia para la

mayoria de autores y géneros (Dowden y Livingstone, 2011: 4).

En los poemas homéricos y en la obra de Hesiodo el mito constituia el armazon
material y tematico primordial en la medida en que constituia un horizonte de sentido
para la vida humana en su dimensién social. En cambio, la época alejandrina, que ya
habra superado el médulo impersonal y colectivo de la tradicion, comprendera a estos
poetas como una via hacia el conocimiento del mundo, tanto de la geografia fisica, el
clima o la etnografia como del funcionamiento de la sociedad y sus valores (con el uso,
en este caso, del mito como exemplum positivo o negativo) (Létoublon, 2011: 38-40).
No obstante, estas obras poseian en su origen una funcion previa incluso a la didactica.
El paisaje épico de Homero, en cualquier caso, adquiere profundidad y validez ante el
telon de fondo de las alusiones mitoldgicas que sostienen los entramados narrativos de
la Iliada y la Odisea. Hablamos en este caso de alusiones porque el objetivo de estos
poemas no es la narracion mitogréfica en si: normalmente se alude a los episodios y a
los personajes y el relato mitico completo queda implicito. En contraste, la intencion de
Hesiodo si es verter en su obra los episodios miticos con todo lujo de detalles (2011:
41). En ambos autores, y a pesar de sus diferencias, el hecho mitico ocupa una posicién
central, en la medida en que nos hallamos ante leyendas épicas que han perdido su
sentido religioso, pero que, en tanto que composiciones literarias, no se salen del

maodulo mitoldgico.

El referente mitico del que Homero y Hesiodo se sirven como fundamento de sus
narraciones es el Unico patron cognitivo que tienen a su disposicion. En cambio, en

Pindaro (como ejemplo mas destacable de lirica coral, y base también para numerosas



composiciones horacianas), este adquiere una nueva dimensién, ya que por primera vez
entra en una polémica social. En el acervo mitico tradicional griego, Pindaro encuentra
un espacio en el que dominan los patrones aristocraticos a los que se adhiere y a los que
refiere el horizonte socioldgico y moral de su obra; en un mundo de cambios e
inevitables conflictos sociales, el beocio encuentra en el mito un poderoso aliado
estético e ideoldgico. Se trata de un mundo virtual retéricamente muy poderoso, cargado
de autoridad, belleza y fuerza emotiva (Dowden y Livingstone, 2011: 9) que le permite,
ya por medio de breves pero elocuentes alusiones, ya a través de una narracién
mitoldgica completa, honrar las hazafias de la deidad o colocar a un vencedor a la par
que los héroes de leyenda. Para lan Rutherford, el mito pindarico desempefia funciones
similares a las que desempefiaba ya en los poemas homéricos (paradigmatica,
etioldgica, ritual) (2011: 110-111), pero a estas se afiade la funcién netamente
ornamental: «In Greek lyric poetry (...) myth was not, for the most part, abstract
narrative, but a tool to be used for a purpose: to glorify, to teach, to explain, and to some
extent, also to entertain.» (2011: 122) Con todo, debemos insistir en que Pindaro es
consciente de estar lanzando un alegato conservador al tratar el mito al modo tradicional
en sus composiciones, mito que, a comienzos del siglo V a. C., se miraba con cierto

escepticismo, al menos en circulos intelectuales (2011: 122).

Si el uso consciente del mito como arma ideoldgica se deja entrever en la obra de
Pindaro, es en los géneros dramaticos, especialmente en la tragedia, donde adquiere la
condicion de instrumento de reflexion critica sobre la realidad. Lejos ya del empleo
paradigmatico, en la tragedia el mito se torna material maleable y ambiguo sobre el que
los autores pueden reflexionar sobre una realidad compleja y multiforme. La temaética
mitol6gica que constituye el argumento de las tragedias aticas resultaba familiar al
receptor, pero no lo suficiente como para no considerarla ajena: el equilibrio entre el
conocimiento de la trama por parte del espectador y, al mismo tiempo, la lejania
espacial y temporal con ella permitia que se produjera entre el publico y lo narrado el
distanciamiento necesario para la reflexion critica sobre lo ocurrido en escena. Los
tragicos de época clésica trataron de abordar las emociones y los dilemas personales y
sociopoliticos creando un conflicto, y el mito funcionaba como una lente a través de la

cual observarlo con una nueva luz (Dowden y Livingstone, 2011: 10).

Ahora bien, en este sucinto examen de las funciones del mito en la literatura griega,

en esta escala ascendente en el uso consciente de esta clase de narraciones, la clave y la



cima se hallan en la obra de Platon: utilizando patrones narrativos tradicionales, el
filésofo crea mitos artificiales con funciones ejemplares y apodicticas destinadas a
ilustrar sus complejas especulaciones: alcanza el tono mitoldgico introduciendo en los
relatos elementos extraordinarios y personajes de la esfera de lo divino, pero los
recursos narrativos de dichos relatos también son los propios de la AéEg mitografica
tradicional, de caracter eminentemente intuitivo. Segun Dowden y Livingstone, el mito
platénico permite llegar al limite de la comprensidn, tantear nociones a las que, hasta
gue no se poseen conocimientos filoséficos, no es posible acceder de otra manera (2011:
12).

Tras él, y ya desde fines del siglo IV a.C., la literatura helenistica es de singular
importancia para comprender el papel del mito en la lirica romana, puesto que sirvio de
referente directo para este género. Si bien se trata de un hecho ampliamente reconocido,
la critica tradicional tiende a relacionar esta época con el pasado griego y pierde de vista
que se trata del intersticio entre la lirica griega y la de Roma: para B. Acosta-Hughes, la
literatura helenistica no es una forma de arte limitada por una Edad de Oro previa, sino
una etapa cultural que ensalza la herencia de los poetas anteriores y es capaz de llegar
mas lejos (2010:91), en la medida en que forja una realidad cognitiva en que el modulo
previo adquiere un nuevo proposito: la creacion de una obra cuyo objetivo es construir
un universo de sensaciones estéticas que tiene fin en si mismo. No obstante, este fin no
es un absoluto excluyente y Calimaco resulta un ejemplo ilustrativo de ello. Para la
critica, los Aitia no son una coleccion de relatos guiada simplemente por un interés
anticuaristico o un criterio estético: su contenido cuidadosamente seleccionado y
ordenado lleva a pensar que tiene el objetivo adicional de crear un sentido de la
identidad griega y una nocion de progreso (Harder, 2010:97). El nivel intertextual de
esta obra recoge narraciones de todo tipo, muchas ellas mitolégicas, de época arcaica y
clasica, lo que contribuye a crear una conciencia cultural y de tradicion. Roma pudo
haber heredado ambas vertientes del uso del mito en la literatura helenistica: por un
lado, la meramente ornamental y, por otro, la que permite introducir la composicion

poética en una tradicion literaria.



3.2 El mito en la literatura romana

El problema de una cultura sin mitos

En su De civitate Dei, Agustin de Hipona recoge la célebre cita de M. Terencio
Varron, quien, a su vez, parafrasea a Q. Mucio Escévola, sobre las tres clases de dioses
del pueblo romano: los dioses del Estado (a los que se rinde culto publico), los dioses de
los fildsofos (abstracciones intelectuales destinadas a justificar la existencia y el orden
del mundo) y los dioses de los poetas (creaciones con fines artisticos), a los que el de
Hipona censura por formar parte de un genus nugatorium creado por la fantasia de los
poetas y lleno de impiedades indignas de los dioses (Aug. civ. 4, 27). Que los propios
romanos de época de Varron llegaran a hacer una reflexion de esta naturaleza evidencia
la existencia de un conflicto intelectual resultado del inevitable choque cultural que

provoco la helenizacion de Roma.

Mas aun, Jacqueline Fabre-Serris afirma que este conflicto tuvo que tener entre sus
ingredientes fundamentales la inexistencia de una mitologia propiamente romana: el
relato mitoldgico no es, en origen, un componente de la cultura latina (1995:353). Esta
opinién, sin embargo, no es compartida por Georges Dumézil, quien afirma que los
romanos, al igual que el resto de pueblos indoeuropeos, cargaron en un principio de
mitos a sus dioses, apoyando los escenarios cultuales sobre las conductas o las
aventuras de las divinidades. Sin embargo, esta mitologia romana no era en absoluto
literaria, sino que estaba volcada a lo préactico e indisolublemente unida al ritual, por lo
que, al no tener un soporte fuera de las practicas religiosas, solo perduré en forma de
huellas que sélo se adivinan en las descripciones de los ritos para los que habia servido
de justificacion (1966: 62-69).

Dumézil reconoce asimismo la presencia de algunos mitos indoeuropeos en los
episodios de la historia nacional primitiva de Roma. Esta es la tendencia habitual de los
pueblos del Lacio: sus dioses mas importantes, Jupiter, Marte y Quirino, no poseen
apenas mitologia, tan s6lo toman parte en unos pocos relatos en los que la figura
protagonista es un mortal (por ejemplo, las promesas realizadas por Japiter a Rémulo o
a Numa), por lo que estas acciones divinas forman parte de la historia (Dumézil,
1966:61). Mas aun, algunas caracteristicas fisicas que otras mitologias indoeuropeas
atribuyen a dioses aparecen en la descripcion de personajes historicos legendarios: el

tuerto Horacio Cocles y el manco C. Mucio Escévola, héroes de las guerras contra los



etruscos, tienen sus paralelos en la mitologia eslava, mas concretamente en los dioses
Odinn y Tyr (Dumézil, 1968:425-426). Tanto si Roma cre6 escasos mitos desde su
origen como si fueron abundantes en época arcaica y se perdieron posteriormente, es
innegable que los pocos restos de los que tenemos noticia aparecen en tradiciones
literarias que reclaman veracidad historica. Y es que no podemos obviar que gran parte
de los viejos relatos tradicionales que Roma nos ha legado se hallan insertos en el marco
del género historico que, desde los analistas hasta Dionisio de Halicarnaso y Tito Livio,

los ha asumido como parte integral del relato de la historia romana.

Los primeros autores romanos que introdujeron el mito griego en su obra fueron
Livio Andronico (siglo 111 a.C.), que tradujo al latin la Odisea en versos saturnios;
Nevio, contemporaneo suyo, que también manejo la mitologia griega en sus obras, v,
algo més de un siglo después, Enio, cuyos Anales supusieron el primer intento
verdaderamente exitoso de componer un poema épico en lengua latina, si bien también
compuso numerosas tragedias cothurnatae, inspiradas principalmente en obras de
Euripides. Enio compuso su obra con una voluntad consciente de incardinarse en la
tradicion griega, como evidencia el suefio de Homero que sirvié de proemio a los
Anales (1, 1 ss.) y el hecho de que eligiera el hexdmetro como metro, pero rechazo los
canones alejandrinos, mas recientes, y quiso beber de la propia fuente de la poesia
épica: Homero y Hesiodo (Dominik, 1993: 44). Por ello, aunque sus protagonistas sean
personajes reales y narre acontecimientos historicos, el tratamiento literario de estos es
el propio de los héroes épicos. Esto puede deberse, de hecho, a que Enio interpretaba el
mito desde el evemerismo, corriente hermenéutica iniciada por el siciliano Evémero de
Mesina en el siglo IV a.C., quien defendia que los dioses eran humanos sobresalientes
que habian experimentado una apoteosis por su heroismo; de esta ausencia de una
division clara entre dioses y hombres estan transidos los Anales de Enio (Dominik,
1993: 48-49). En ese sentido, esta lectura de los mitos de la vieja religion griega,
aplicada a un contexto literario, busca glorificar el poder romano y dar identidad a la
que era la principal potencia del Mediterraneo occidental a través de la mitificacion de
los acontecimientos y protagonistas de su pasado reciente: Virgilio, un siglo después,
verd en Enio un modelo literario para la Eneida. Mas adn, la propia existencia del
Evhemerus de Enio, traduccién de la obra del filésofo del mismo nombre, es un claro
indicio de que la sociedad romana sentia una indisimulable sospecha respecto al mito, el

cual percibia como una realidad extraiia y dificil de asimilar.

10



En este momento comienza un lento proceso de adaptacion de las formas de arte
romanas al estilo griego, que en cierto modo dara lugar a una nueva identidad religiosa
y cultural (Fabre-Serris, 1998:23) que se refleja en la cita de Varron que ha servido de
introduccidn a este apartado, y en este ambiente la mitologia se alzara como instrumento
de analisis del mundo y la sociedad. La literatura en época helenistica se habia
transformado en una actividad especifica que a partir de entonces serd su propio
referente, y el interés hacia aquello que constituyd su materia privilegiada hizo que el
mito se convirtiera en disciplina; la poesia latina comenzara, a raiz de todo esto, a
reescribir constantemente los mitos heredados de la tradicion griega y a dar un sentido
moderno a los viejos relatos, poniéndolos en relacion con las nuevas exigencias
morales, intelectuales y politicas de una sociedad en proceso de cambio (Fabre-Serris,
1998:22-23).

La aprehension y tratamiento de estos mitos, ajenos a la cultura latina, exige al
poeta, por un lado, una seleccion de los relatos y remodelacion de los elementos
proporcionados por la tradicidn; y, por otro, a causa de la estrecha relacion entre poesia
y mitologia en Grecia, la eleccion de un modelo literario al que adherirse (Fabre-Serris
1995:36). Y precisamente la necesidad de incluirse en una tradicion literaria concreta,
consolidada y ya centenaria, induce en el poeta romano una conciencia de la
inferioridad de su literatura nacional. Asi, segin M. Brioso Sanchez, este complejo
llevé en primer lugar a los poetae noui y posteriormente a los de época augustea a
emular apasionadamente los modelos griegos (1994:17). Los poetas latinos se limitaron,
en un primer momento, a imitar los usos helenisticos de los mitos, pero con el paso del
tiempo vy, especialmente, gracias a la experimentacion literaria de Catulo, osaron
innovar en cuanto a las funciones y el tratamiento del material heredado, hasta el punto
de crear un producto literario completamente original, si no en los temas, si al menos en

el enfoque y la funcién de los mismos.
Usos del mito en la literatura latina

Resulta complicado elaborar una explicacién en abstracto de las funciones literarias
del mito en la literatura latina, ya que formalmente la diferencia entre unas y otras es
muy escasa y consideramos que la forma mas eficaz de comprenderlas es a través de

ejemplos concretos. No obstante, en este apartado intentaremos exponer en lineas

11



generales los procedimientos mas habituales de tratamiento del mito para centrarnos

mas adelante en casos especificos que ayuden a ilustrarlos.

Dowden y Livingstone recogen una idea esencial sobre el valor de los mitos griegos
en la literatura latina: «Greek myth in Roman literature and culture has an added
dimension, another level of potential mythic remoteness to be exploited, becoming a
kind of ‘myth squared’. The virtual world of myth is mediated by the additional virtual
world of its Greek landscape and cultural contexts.» (2011:13) A la distancia con el
lector que ya de por si se crea al presentar un mito debido a sus componentes ajenos a la
realidad cotidiana se suma la que existe con sus protagonistas y su cultura, una
civilizacion ajena y, en cierto modo, exética: incluso los nombres de los personajes y
los de las tierras de las que provienen resultan sugerentes al oido romano (Segal,
1974:373). Esto es lo que permite al poeta utilizar el mito como exemplum: este
distanciamiento «al cuadrado» suscita la reflexion del receptor, que obviamente ha de
ser un lector formado, que, por definicion, accede a la literatura a través del
conocimiento que le suministra la ensefianza escolar. Cuando un motivo mitico se
inserta en un pasaje, su funcion no suele ser simplemente narrativa, descriptiva o
meramente ornamental, sino, sobre todo, retdrica, ya que se lee en relacion con la
narracion principal, a la cual puede reflejar, anticipar o comentar (Fabre-Serris,
1995:373). Estos exempla miticos pueden tener una extension muy variada, desde una
breve alusién a modo de pincelada sugerida hasta una digresion extensa en la que se
narra un episodio completo (por ejemplo, el Carmen 68 de Catulo del que hablaremos

posteriormente).

Los poetae noui, entre quienes destaca Catulo, tomaron como modelo la poesia
alejandrina, cuyo contenido era, las mas de las veces, mitoldgico. Frente a los grandes
ciclos épicos clésicos, los innovadores canones estéticos alejandrinos exigian la
narracion de pasajes miticos breves, centrados normalmente en un solo personaje y un
solo episodio. Estas nuevas composiciones, los epylia, constituian lo que podriamos
considerar un nuevo género literario, pues sus autores se esforzaron en explorar facetas
de los episodios mitoldgicos que la épica habia dejado de lado, normalmente de caracter
sentimental o erotico, los cuales permitian al poeta otorgar al mito una orientacion
psicolégica. Es mas, existe una diferencia fundamental entre la aproximacion
alejandrina a estos episodios mitoldgicos y la romana: el mito helenistico es

fundamentalmente objetivo y frio, ya que en el fondo perpetua la linea homérica a pesar

12



de las nuevas tendencias estéticas; en cambio, el mito elaborado por la literatura
romana, y aun narrado en el mismo marco formal, esta Ileno de emotividad, nd6og y
subjetividad. Algunos de los cultivadores més directos de esta corriente poética son
Licinio Calvo, con su epilio lo, Helvio Cinna con su Smyrna y, por supuesto, Catulo y
su Carmen 64. Estos autores, que apenas beben de la lirica prehelenistica (a excepcién
de Catulo con Safo y, en cierta medida, con Alceo), estan planteando un desafio literario

que asumiran plenamente los poetas de la generacion augustea, en particular Horacio.

En cualquier caso, la obra de Catulo resulta esencial para comprender el uso del
mito en Roma, ya que fue uno de los primeros poetas en tratarlo en los términos que
acabamos de describir, emulando, y no simplemente imitando, el estilo de sus
precedentes griegos. Su molde formal es helenistico, pero el empleo de temas tragicos y
sentimentales le otorga a su obra una dimension que rebasa a sus modelos, mucho mas
contenidos en cuanto a la expresién de emociones. Uno de los ejemplos mas
significativos de ello, ademas del Carmen 64, del que hablaremos en su momento en
relacion con la oda 3, 27 de Horacio, es el 68, en el que Catulo compara a su amada,
cuando pisa el umbral de la puerta al entrar al hogar por primera vez, lo cual se
consideraba de mal agtiero, con Laodamia, esposa de Protesilao, que por no cumplir con
los ritos nupciales fue castigada con la muerte de su marido en la guerra de Troya. Esta
narracion no es un elemento decorativo ni irrelevante, y tampoco se limita a reflejar la
situacion en la que se inserta, ya que entre el presente narrativo del poema y el excurso
mitoldgico se establecen una serie de analogias y contrastes. Su objetivo es sefialar un
sentimiento que no aparece expresado literalmente en el resto del poema y, por tanto,
esta realiza una contribucién especial, un comentario adicional y relevante a toda la
composicion, que adquiere asi un significado nuevo y desconocido por sus fuentes
(Macleod, 1974:88).

Si bien la época helenistica fue el punto algido de la lirica griega desde el punto de
vista de la autoconciencia artistica que destilan sus obras, también dio cabida a otros
géneros, como la épica. El contenido de la epopeya helenistica es fundamentalmente
mitologico (baste pensar en Apolonio de Rodas), pero en ocasiones se nutrio de material
historico: es habitual encontrar obras que glorifican a los principes helenisticos a la
manera de dioses vivos (Fabre-Serris, 1995:19). Roma, especialmente en época de
Augusto, y sin duda por influencia de esta corriente literaria, va a desarrollar un interés

especial en fundir la mitologia griega con las historias propias (Segal, 1971:374): por

13



ejemplo, la Eneida fusiona la Iliada y la Odisea, a las que afiade material de las
Argonauticas, y este armazon literario mitoldgico sirve de marco para los temas
historicos, como la maldicion proferida por Dido, la descripcion del escudo de Eneas o
la narracion profética de Anquises en el libro 6. Los poetas latinos buscaran tender un
puente entre el mundo remoto del mito griego, una tradicion venerable e indispensable,

y la inmediatez y la especificidad del presente.

Y es que fue precisamente en la época de Augusto, con Virgilio, Ovidio y Tito
Livio, cuando Roma desarrollé un sentido coherente de su identidad cultural al idear un
pasado nacional glorificado que podia expresarse en las claves culturales mas
prestigiosas a las que Roma podia acceder. El gran logro alcanzado en la Eneida fue la
creacion de una continuidad entre la historia primitiva del Lacio y la poderosa tradicion
mitologica griega (Fox, 2011:255-258): Virgilio esta acercando la mitologia a la
tradicion romana de racionalizacion del mito. Esta fusion le permite vencer la
artificialidad estetizante del mito helenistico en un contexto romano y recuperar algo de
su seriedad original a través de su insercion en una base netamente latina con la que sus
lectores si se podian sentir identificados (Segal, 1971:377). Esta obra es un buen
ejemplo de que, de todo el vasto material que proporciona la tradicion griega, el
régimen de Augusto privilegid, por un lado, los mitos que ponen en escena los vinculos
entre dioses y hombres (ya que sirven como alegoria de las relaciones entre el princeps
y el pueblo), y los que pertenecen a los dominios de la épica, pues la dignidad que se le
reconoce a la epopeya confiere fundamento a los valores que el Estado quiere exaltar
(Fabre-Serris, 1995:143). EI componente mitolégico de esta obra pretende, por tanto,
mostrar que se trata de la voluntad divina lo que ha guiado al pueblo romano a su
grandeza y majestad eternas. De igual manera, otro uso de la mitologia llevado a cabo
por Virgilio: su Egloga 4 presenta el mito de la Edad de Oro, cuyo objetivo, en una
linea muy habitual desde finales de la Republica, era interpretar los acontecimientos del

presente y expresar las intensas aspiraciones de la sociedad contemporanea.

En definitiva, Virgilio constituyé un verdadero hito en la evolucion del mito griego
en la literatura latina. Este poeta fue capaz de crear una compleja y sabia transformacion
de la herencia homérica, de los analistas primitivos y de la investigacion anticuaristica
de los eruditos romanos mediante la fusion entre mito e historia en un contexto formal
épico, pero llegd mucho mas lejos: en el marco de la epopeya introduce ciertos pasajes

en los que el relato adquiere caracteristicas de otros géneros, ejemplo de lo cual podrian

14



ser las escenas en las que Dido expresa sus sentimientos hacia Eneas, llenas todas ellas
de lirismo elegiaco, o la discusion entre Juno y Venus, cuyo tono y lenguaje son mas
propios de la comedia que de la solemnidad que se espera de un poema épico. En
cualquier caso, la base estructural de estas digresiones genéricas es una sola obra y un

solo relato mitico, recurso que resulta ciertamente novedoso en las letras latinas.

Todas las innovaciones poéticas creadas por los poetae noui fueron asumidas por
los poetas de las ultimas décadas de la Republica, contemporaneos de Virgilio. Los
elegiacos siguieron explorando el reverso de la épica en busca de material mitoldgico
para sus propias composiciones, influidos especialmente, segun Fabre-Serris, por la
obra de Cornelio Galo (1998:115). En el caso de la elegia merecen especial atencion
Propercio y Ovidio, el primero por su conservadurismo en la tradicion de los neotéricos

y el segundo por su notable capacidad innovadora en el &mbito del tratamiento del mito.

La practica mas habitual de estos dos autores es la alusion, o a lo sumo un
fragmento breve, a un detalle mitoldgico que sirve de exemplum a la situacion vivida
por el yo narrativo o a su concepcion del amor. Un buen ejemplo de ello viene dado por
la elegia 3, 3 de Propercio: el poeta, en primera persona, se plantea componer poesia
épica, pero Apolo y Caliope lo disuaden y consagran con «Philitea aqua»® (Prop. 3, 3,
52) al ejercicio del género elegiaco. Este poema, ademéas de contener una recusatio del
género de la épica, esta salpicado de referencias mitoldgicas cuyo objetivo es crear una
ambientacion literaria que se corresponda con el genus tenue de la elegia que Propercio
pretende defender. Por tanto, en este caso nos encontramos ante un uso del mito como
instrumento de critica literaria, como justificacién de la propia labor artistica, motivo
que, por otra parte, ya habia sido cultivado por los alejandrinos, en particular por

Calimaco.

Ovidio, por su parte, no se desviard de esta tendencia en sus primeras
composiciones, Amores, Ars amandi y Remedia amoris, plagadas todas ellas de
referencias mitologicas. No obstante, tras el resultado positivo y el éxito del original
enfoque con el que compuso sus Epistulae heroidum, se decidira a elegir una tercera via
y hacer del mito el argumento central de sus Metamorfosis. La eleccion de la elegia
mitoldgica como sistema narrativo inserta esta obra en una tradicion que se remonta,

pasando por los neotéricos, hasta Alejandria. La originalidad de esta composicion es

2 En referencia a Filetas de Cos, poeta alejandrino.

15



otra: estructuralmente, mas que a una composicion helenistica, recuerda por su gran
envergadura (quince libros) a un poema épico, si bien se aleja de este género por la
importancia que tienen en ella la descripcion psicolégica y la reflexion sobre la
experiencia humana. Por otra parte, y esto es lo que mas nos interesa, el tono con el que
Ovidio expone algunos de los pasajes es abiertamente humoristico, tal como sefiala
Charles Segal, quien propone que el poeta supo salpicar sus narraciones de un fresco
humor mundano porque se encontraba en una posicion de desarraigo con respecto a los
materiales miticos que le permitia dejar atras la seriedad y hallar ocurrencias en las
situaciones mas inesperadas (1971:390). Por ejemplo, la doncella io, transformada en
ternera, quiere tender los brazos hacia Argos, mas no tiene brazos que tender (met. 1,
634-635), 0 la escena en la que Ovidio describe a Dafne a través de los ojos de su
amado Apolo (1, 497-502). El tono burlesco de las Metamorfosis, por tanto, parece
marcar el fin de la actitud de seriedad hacia el mito como interpretacion de la
experiencia humana. Ovidio, en suma, decide cantar los mitos por si mismos en lugar de
invocarlos como exemplum de los distintos aspectos de una experiencia personal. Es
decir, en la linea de Virgilio en su tratamiento de Dido, busca reflexionar sobre las
pasiones sin enfrentarse a ellas en un marco teérico (Fabre-Serris, 1998:116), pero sin

renunciar tampoco a las posibilidades tonales que un mito concreto le ofrece.

De finales de la Republica a comienzos del Principado, un momento de crisis
indisimulable, el recurso a la mitologia de los poetas quiso conferir un sentido a la
historia de Roma. Por esta razon, mitos como el de las Edades del Hombre o los de los
origenes troyanos han sido reelaborados como nuevos mitos de la ciudad, que
reconcilian la Roma del momento con los espacios legendarios que el discurso del
principe alentd para dar sentido a una sociedad agotada por las guerras civiles. Pero,
mas alla de la mera funcidn ideoldgica, el mito, presentado de muy diversas maneras, se
ha convertido en un elemento estructural de la literatura latina. La idiosincrasia de este
material arrastra, ya de por si, una serie de connotaciones (exotismo, solemnidad, sello
de una clase cultivada) y formas de expresion tradicionales (alusion, simil, narracion
independiente) que los poetas latinos usaron y reelaboraron a su antojo, con la libertad
que les otorga la conciencia de su propia identidad cultural, heredera de Grecia, pero
distinta a ella. Asi pues, Roma, llegados a este punto, ha asignado sus propios fines a
sus productos literarios; el mito, que en Grecia tuvo una funcion mayoritariamente

simbolica, adquiere ahora fines ornamentales, parodicos, reflexivos, ironicos e incluso

16



deviene una herramienta expresiva para dar cuenta de las propias poéticas de los

autores.

Horacio, como veremos a continuacion a través de los comentarios a las odas
seleccionadas, utilizard el mito con estas funciones. No obstante, su singular genio
poético, tal como veremos, le permitira, incluso dentro de las coordenadas literarias de
su generacion y del género, hacer uso de este material heredado con originalidad y de

acuerdo a sus propios fines.

4. Poética del mito en Horacio: traduccion y comentario de carm. 2, 13;
3, 27y 2, 14.

4.1 Hor.carm. 2, 13.

Ille et nefasto te posuit die,
quicumque, primum et sacrilega manu
produxit, arbos, in nepotum

perniciem opprobriumque pagi;

illum et parentis crediderim sui
fregisse cervicem et penetralia
sparsisse nocturno cruore

hospitis; ille venena Colcha

et quidquid usquam concipitur nefas
tractavit, agro qui statuit meo
te, triste lignum, te, caducum

in domini caput inmerentis.

quid quisque vitet numguam homini satis
cautum est in horas. navita Bosphorum
tPoenust perhorrescit neque ultra
caeca timet aliunde fata;

miles sagittas et celerem fugam

Parthi, catenas Parthus et Italum

17



robur: sed inprovisa leti

Vis rapuit rapietque gentis.

quam paene furvae regna Proserpinae
et iudicantem vidimus Aeacum
sedesque discretas piorum et

Aeoliis fidibus querentem

Sappho puellis de popularibus,
et te sonantem plenius aureo,
Alcaee, plectro dura navis,

dura fugae mala, dura belli!

utrumque sacro digna silentio
mirantur umbrae dicere, sed magis
pugnas et exactos tyrannos

densum umeris bibit aure volgus.

quid mirum, ubi illis carminibus stupens
demittit atras belua centiceps
auris et intorti capillis

Eumenidum recreantur angues?

quin et Prometheus et Pelopis parens
dulci laborem decipitur sono,
nec curat Orion leones

aut timidos agitare lyncas.

Traduccion

Aquel, quien fuera, el que te plantd primero, arbol, un nefasto dia y te saco adelante

con mano impia para ruina de sus nietos y deshonra de su aldea,

aquel quebraria el cuello de su propio padre, creo yo, y con la nocturna sangre de

un huésped salpicaria el hogar de sus penates; urdié aquel colcos venenos

y todo infausto crimen que pueda imaginarse en este mundo, el que te colocd, lefio

funesto, en mi campo, dispuesto a caer sobre la cabeza de tu inocente amo.

18



Nunca es poca la cautela del hombre ante el azar, sea el que sea el que cada uno
evite. EI marino fenicio ante el Bosforo se estremece, mas luego no teme los ciegos

hados que de otra parte vienen;

el soldado, ante las flechas y la veloz fuga del parto; el parto, ante las cadenas y el
italico brio. Sin embargo, los inopinados golpes de la muerte han arrastrado, y

arrastraran, al hombre.

iCuan cerca me vi de los reinos de la oscura Prosérpina, de Eaco, que dicta

sentencia, y de los parajes reservados a los piadosos! Vi a Safo, quejandose

con sus cuerdas eolias de las chiquillas de su aldea; y a ti, Alceo, mas vibrante,
cantando con tu aureo plectro las crudezas de la nave, las crudezas del triste destierro,
las crudezas de la guerra.

Se sorprenden las sombras de que ambos canten penas dignas de sagrado silencio,
pero la muchedumbre, hombro con hombro, prefiere aplacar la sed de sus oidos con

batallas y tiranos expulsados.

¢Qué hay de sorprendente en que, hechizada por esos cantos, la centicipe bestia
agache sus negras orejas y en los cabellos de las Euménides se aquiete su marafia de

serpientes?

Mas aun, si al dulce son, Prometeo incluso y el padre de Pélope olvidan su fatiga, ni
tampoco Orion se preocupa de acosar leones 0 medrosos linces.

Comentario

Parece que esta oda fue compuesta por Horacio con el pretexto de narrar que
esquivl por poco la caida de un arbol en un terreno de su propiedad, pero, como es
habitual en la obra de este poeta, la mera anécdota deriva en un relato mucho mas
complejo, en este caso una vekvia, es decir, un descenso a los Infiernos, de

caracteristicas muy peculiares.

De la historicidad del accidente no es posible dudar. Horacio suele mencionarlo
como uno de sus grandes riesgos vitales junto con la batalla de Filipos y una tormenta
sufrida en un viaje en barco (cf. carm. 3, 4, 27; 3, 8, 9 ss.). Precisamente la oda 3, 8

permite proponer la datacion de 2, 13 alrededor del 33 a.C., ya que en ella se menciona

19



al consul Tulo, que pudo haber desempefiado su cargo en dicho afio. Asimismo, la
mencién del poeta Alceo sugiere un periodo temprano, cuando Horacio emulaba de
forma mas consciente a sus modelos griegos, y también apoyan esta hipotesis las
irregularidades métricas, tan inusuales en la obra de este poeta, que encontramos en la
composicion. Sin embargo, algunos comentaristas, entre los que destacan Nisbet y
Hubbard, prefieren situar la composicion de la oda en el afio 25 a.C., 0 en todo caso tras
la batalla de Accio, ya que detectan en ella reminiscencias de la vexvia de la Geodrgica 4
de Virgilio, fechada en el afio 29 (1978: 201). Para ser precisos, los poderes que Horacio
atribuye a Alceo en esta narracion son muy similares a los de Orfeo, capaz de hechizar
con su canto a las sombras de los Infiernos, que acuden a millares a escucharlo (georg.

4, 467-474), igual que los espectros de los vv. 29-32.

Esta composicion estd dividida en dos blogues tematicos de idéntica extension,
cinco estrofas cada uno. El primero de ellos corresponde a la maldicién inicial al arbol
caido, que ocupa tres estrofas (vv. 1-12), seguida de otras dos de tono filosofico que
contrasta con la parodia de la maldicion inicial, las cuales versan sobre la inexorabilidad
de la muerte, 0 més bien sobre la imposibilidad de saber qué forma va a tomar (vv. 13-
20). El segundo bloque, por su parte, constituye la vexvio como tal, que también se
divide en dos partes, de tres y dos estrofas respectivamente: la primera de ellas
corresponde a la descripcion de Safo y Alceo (vv. 21-32), y la segunda a la de la
audiencia de estos poetas en el Inframundo (vv. 33-40). En esta estructura, Gregson
Davis superpone ademas una divisién entre pii e impii de los personajes que en ella
aparecen. Por una parte, en el primer bloque de la oda, el cultivador del arbol y sus
identidades analogas (parricida, envenenador, asesino de huéspedes), impii, se
contraponen al narrador, que adquiere la categoria de pius. En el bloque correspondiente
al Inframundo, los pii son Safo y Alceo, mientras que los impii son todos los réprobos
que alli moran, tanto la masa anénima como los conocidos personajes mitoldgicos,
Prometeo, Tantalo y Oridn (1991: 81). Esta division entre pios e impios le permite a
Horacio ubicar al yo narrativo, con quien se identifica, en una posicion paralela y
analoga a la de Alceo y Safo, y de este modo comenzar a argumentar simbolicamente su

voluntad de incardinarse en la tradicion literaria de los poetas liricos griegos.

El comienzo de esta oda, la maldicién del arbol caido (aunque formalmente no sea
una maldicion sino mas bien una invectiva) constituye lo que G. Davis en su estudio

Polyhymnia: the rhetoric of Horatian lyric discourse denomina «autobiographycal

20



mythos», es decir, el relato de un incidente biografico trivial que se considera ejemplar
para el tipo de poesia que el autor estd desarrollando y que establece su autoridad como
vates (1991: 78). En este caso, el infortunio fue real, pero sin duda su narracion esta
enmarcada en una tradicion literaria, en el género menor de las dpoi humoristicas, entre
las que se encuentran algunas composiciones de Calimaco, Tib. 1, 5 y el poema lbis,
atribuido a Ovidio. Estas primeras estrofas del poema reciben un tratamiento
epigramatico en el que la denuncia al que ha plantado el arbol se realiza de forma
exagerada: Horacio alcanza este tono mediante el recargamiento retérico de estas
estrofas (por ejemplo, la anafora «ille... illum... ille...» o el encabalgamiento
interestrofico entre los versos 8 y 9), el uso de pares complementarios de palabras
(«nefasto»/«sacrilega», «posuit»/«produxit», «perniciem»/«opprobium» o «parentis»/
«hospitis») y la concomitancia de irregularidades métricas (como los hiatos al final de
los versos 7 y 8 y la infrecuente pausa fuerte tras el déctilo «hOspitis» que sefalan
Nisbet y Hubbard [1978:208]) que le aportan al texto el ritmo &gil propio de la

invectiva.

La eleccion del vocabulario contribuye, asimismo, a imprimirle el colorido yambico
a estas estrofas introductoras. La caracterizacion del agricultor denostado comienza con
el uso de un pronombre desdefioso, «quicumque», y posteriormente se desarrolla
atribuyéndole una serie de crimenes elegidos con fines muy concretos. Horacio
comienza, no obstante, a enumerarlos utilizando un perfecto de subjuntivo con valor de
afirmacion cautelosa, «crediderim», «me inclinaria a creer que...», aunque poco
después se aventura a usar el perfecto de indicativo «tractavit» y convierte la hipétesis
en un hecho. El adjetivo «sacrilega» aparece aplicado a la mano del que plant6 el arbol,
segun Nisbet y Hubbard, debido a que «impia» resultaba insuficiente para los crimenes
que Horacio se disponia a describir. El paralelo griego para esta palabra, iepécvioc,
designaba a un criminal superlativo (en la medida en que profanaba los limites trazados
por la deidad), y para un romano, con su estricto respeto por la propiedad y la religion,
delitos como estos sobrepasaban con mucho la linea de la pietas (1978: 207). El
parricidio («parentis sui fregisse cervicem») era un crimen especialmente repugnante en
Roma debido a su fuerte sentimiento patriarcal, y ademas el ahorcamiento se
consideraba una de las muertes mas ignominiosas. El asesinato de un huésped, que ya
de por si resultaba un crimen abominable en la Antigliedad, se agrava triplemente por

llevarse a cabo en los «penetralia», la sede de los penates, que eran deidades

21



hospitalarias; durante la noche, que se afiade al horror (especialmente porque Horacio
decide utilizar en lugar de un adverbio de tiempo un sonoro adjetivo, «nocturno», que le
otorga grandilocuencia al pasaje); y con derramamiento de sangre («sparsisse cruore»).
Por altimo, el agricultor es acusado de utilizar venenos colcos, y aqui es donde aparece
la primera referencia mitoldgica del poema, esta vez en forma de alusion. El adjetivo
«Colcha» remite a la Célquide y por tanto a Medea, personaje perteneciente al ciclo de
los Argonautas: la comparacion del agricultor con una hechicera que llevé a cabo
crimenes abominables resulta hiperbdlica. A continuacion, una doble anafora del
pronombre enfatico «te» introduce dos aposiciones, «caducumy», que revela al fin la
causa de semejante vituperio, y «triste lignum», que recuerda al infelix arbor, al arbol
que no da fruto y es utilizado para infligir castigos, lo cual le da un aire siniestro.
Asimismo, el adjetivo caducus se utilizaba en el &mbito juridico en relacion con las
propiedades sin duefio, por lo que podria ser un juego de palabras con el genitivo
«domini» del v. 12 (Nisbet y Hubbard, 1978: 210).

Llegados a este punto, la mayoria de comentaristas y estudiosos estan de acuerdo en
que el tono epigramatico, casi propio de la yambografia, desaparece para dar paso a otro
méas solemne y reflexivo a partir del v. 13., primero en forma de sentencias
generalizadores y posteriormente en forma del exemplum mitico que constituye la
vekvio. Para H.P. Syndikus, este cambio de tono responde a la voluntad de Horacio de
transmitir su propia consciencia de que la desgracia que casi lo alcanza es la suerte
reservada a todos los mortales, y afirmar que igual que los réprobos olvidan sus
tormentos escuchando a Safo y a Alceo, él se libera de sus temores humanos a través del
arte (1995: 23). Davis, por su parte, ha detectado en esta oda motivos que aparecen en el
epodo 3, 1-8 y concibe esta reescritura como una estrategia intelectual consciente, una
imitacion en estrofas alcaicas de una forma de invectiva yambica. El paso de la
invectiva inicial a la sentencia y de esta a la mencion de los poetas liricos de la vekvia
coloca este ultimo género como la respuesta suprema a las vicisitudes de la vida, y
como veremos a continuacion, en esta oda la aceptacion lirica de la mortalidad

prevalece sobre la yambica (1991: 83).

Estas dos estrofas estdn formadas por dos sentencias morales que enmarcan
ejemplos tradicionales de personas que se enfrentan a peligros, marineros y soldados, a
los que se afiade una referencia contemporanea a los partos que permitiria al poeta

apelar mas directamente a su destinatario. Todo ello constituye un recordatorio de las

22



vicisitudes de los mortales, y al mismo tiempo sirve de bisagra entre la introduccién
invectiva y la vexvia. La eleccion de estos exempla no es casual: los fenicios® eran
tipicos navegantes y los partos tipicos combatientes, y estas son dos de las vocaciones
que en la oda 1, 1 forman parte de la priamel programatica que da comienzo a toda la
obra. Se podria considerar que en este caso también son el primer término de una
priamel: sin embargo, en esta clase de figura encontramos normalmente un pronombre
de primera persona que introduce la actitud que se pretende defender, pero, en lugar de
ello, lo que Horacio coloca como segundo término son los retratos de Alceo y Safo, que
simbolizan la causa del canto lirico (Davis, 1991: 84). Esta parte del texto presenta
algunas dificultades interpretativas. Para empezar, el acusativo adverbial «ultra» no
parece tener el sentido local que le conceden muchas traducciones y comentaristas,
entre ellos Paul Shorey (1910: 274). Nisbet y Hubbard incluso proponen la correccién
de «ultro», es decir, «gratuitamente»: habria una paradoja consciente en la idea de
salirse del propio camino para sentir miedo (1978: 212). Otro de los problemas que el
texto presenta es el sentido del sintagma «Italum robur», que para la mayoria de
comentaristas se refiere a una mazmorra (Shorey afirma incluso que se trata de la carcel
Mamertina [1910: 274]), aunque también ha sido interpretado como una referencia al
gjército romano y sus cualidades, opcion que nos parece mas plausible viendo el
adjetivo «ltalum», cuya amplitud nos disuade de creer que podia referirse a algo tan
especifico como una mazmorra de la ciudad de Roma, por conocida que fuera. Los
ultimos dos versos de esta estrofa, que sirven ademas de cierre del primero de los
bloques en que se divide la oda, contienen una sentencia sobre la muerte que se subraya
mediante la aliteracion de los sonidos [p] y [r] en «rapuit rapietque», que sugiere impetu
y repentinidad. El robo, por otra parte, es una de las imagenes mas frecuentes y eficaces

del paso del tiempo.

En este punto comienza la parte del poema de mayor interés para el estudio del
mito: la descripcion de los Infiernos. Las vekvion eran un motivo frecuente desde la
misma Odisea, y daban pie a toda clase de tratamientos literarios, desde el parodico de
Luciano (Menippus) y Aristofanes (Ranae), donde se realiza un ejercicio de critica
literaria contra Euripides, hasta otros de tono mas grave como el de Baquilides (1, 5,

56ss.) o el del canto 6 de la Eneida. En cualquier caso, esta clase de pasajes suponen un

*En el texto latino aparece el término «Poenus», que dificilmente podia hacer referencia a los
cartagineses, ya que desde las guerras Punicas este pueblo no suscitaba la atencién de los poetas romanos
(1978: 211).

23



espacio de reflexion similar al que proporcionan los suefios (por ejemplo, el suefio de

Escipion en el De re publica de Cicerdn o la aparicion de Homero a Enio).

Los simbolos de la muerte, como es natural, aparecen a lo largo de todo el pasaje,
desde la reina Proserpina y el juez Eaco hasta los pecadores, anonimos («volgus») e
ilustres (Prometeo, Tantalo y Oridn), pasando por los monstruos que habitan los
Infiernos. Estos elementos tienen una funcién muy concreta en relacion con lo mas
Ilamativo de la narracion: el canto de Safo y Alceo con los espectros como publico.
Dicha funcidn sera tratada méas adelante.

Los dos poetas liricos aparecen como dos vertientes del mismo género, con
caracteristicas opuestas. Safo aparece en una actitud de queja, «querentem», casi un
lloriqueo, sobre las muchachas de su tierra, a las que el adjetivo «popularibus» otorga
una cierta rusticidad; en cambio Alceo entona un canto cuya potencia recogen el
participio «sonantem» y el adverbio «plenius», y cuyos temas (la guerra, el exilio)
resultan mucho méas graves, tal como subraya la triple anafora «dura... dura... dura...».*
La contraposicion entre ambos poetas también queda sugerida fonéticamente, ya que en
la descripcion de Safo se utilizan términos cuyas vocales son principalmente cerradas
(«Aeoliis fidibus», «puellis de popularibus»), mientras que la caracterizaciéon de Alceo

presenta voces con sonidos vocalicos més abiertos («sonantem», «aureo plectro»).

Todos estos recursos resultan en un pronunciamiento a favor del estilo de Alceo y
por tanto un aparente rechazo del de Safo. Sin embargo, la interpretacidn de las estrofas
siguientes contradice esta idea. La audiencia de estos dos poetas se divide también en
dos grupos, de los cuales Horacio solo menciona a uno, el «volgus» que prefiere las
luchas y las expulsiones de los tiranos narrados por Alceo. Este sustantivo, usado
ademas en su version arcaizante, designa a la masa anénima, y que esta multitud
prefiera los temas tradicionalmente épicos e historiograficos (aunque cantados por un
poeta lirico) implica que ha de existir otro grupo opuesto a este que se sienta atraido por
la poesia de Safo, por la lirica personal. Asi, el hecho de que «volgus» tenga
connotaciones ligeramente despectivas nos lleva a pensar que Horacio entiende el grupo

opuesto como una élite intelectual. Davis comparte esta opinién e interpreta asimismo

* Sobre la interpretacion del sintagma «dura navis» existe una cierta controversia. Los barcos en la
obra de Alceo tenian un valor alegorico del Estado (fr. 6), pero una metafora como esta no resultaria
adecuada, segin Nisbet y Hubbard, en una estructura paralelistica con los términos concretos de «fugae»
y «belli» (1978: 217). Resulta demasiado atractivo, no obstante, interpretar «navis» como una referencia
intertextual.

24



que la recepcion desproporcionada de ambos poetas no lleva a Horacio a emitir juicio
alguno, sino que lo que intenta es definir el pablico de docti que la lirica mas pura
necesita (1991: 86). Horacio podria estar utilizando esta escena como una metéfora de
su propia poesia, ligera, como la de Safo, pero capaz de sonar «plenius»; aparentemente
incomprendida por el gran publico, pero apta para una élite docta y receptiva a la

novedad de la introduccidn de los metros eolios.

La clave interpretativa de esta oda se encuentra sin duda a partir del verso 29, en la
descripcion de las sombras que escuchan maravilladas a los dos poetas. De hecho, la
expresion «pugnas et exactos tyrannos bibit aure volgus» podria interpretarse como una
referencia al canto 11 de la Odisea, la vekvia de Odiseo. En dicho canto, el héroe
sacrifica reses a los muertos, que acuden a beber de la sangre derramada; en esta oda, en
cambio, lo que beben los muertos es la poesia, que les concede una nueva vida mas alla
de la muerte. Nos hallamos, por tanto, ante una afirmacion horaciana de la inmortalidad

a traveés de la literatura.

Mas aun, todos los simbolos de la muerte se postran ante el poder de la literatura:
los muertos se admiran, las bestias se amansan y los pecadores ven aliviadas sus cuitas.
La poesia es capaz de calmar a los monstruos, que causan estupor por si mismos, como
Cerbero en Ov. met. 10, 64 ss. y Aen. 6, 417 ss. Precisamente Cerbero agacha sus orejas
en actitud sumisa: el implacable portento se transforma en un simple perro, aungue
tenga cien cabezas.’ Llama la atencién el hecho de que para describir al monstruo se
utilice el adjetivo ater, frente al que en el v. 21 se aplica a Proserpina, furva. Ambos
designan el color negro, pero el segundo posee connotaciones relacionadas con la
muerte (Nisbet y Hubbard, 1978: 214). El adjetivo aplicado al can remite, por tanto,
automaticamente a Proserpina, que comparte las mismas caracteristicas cromaticas, y la

reina del Inframundo queda también sometida al poder de la literatura.

Como colofon a esta oda, Horacio menciona a tres personajes mitoldgicos que
cumplen su condena en el Infierno: Prometeo, Tantalo y Oridn. La eleccion de estos y
no otros no es casual, ya que son criminales legendarios que cometieron grandes
ofensas contra las deidades olimpicas mas poderosas (Davis, 1991: 87). La mencién de

estos personajes es la forma habitual de alusion mitolégica que encontramos en la

® Notese el uso del adjetivo «centiceps», un compuesto de corte homérico, cuya irénica
grandilocuencia contrasta con la reduccién propia de la lirica que ha sufrido el monstruo.

25



literatura latina, similar a la de «venena Colcha» del v. 8, y con ella Horacio busca
subrayar el tono elevado de la narracién: los mitos, por su carécter erudito, son una

forma mas de demostrar que la lirica exige un publico docto.

En una primera lectura resulta complicado determinar el sentido global de la oda,
ya que la maldicion del arbol caido y el concepto general de viaje al Inframundo llevan
a pensar que nos encontramos ante otro de los poemas horacianos cuyo tema principal
es la muerte. Nada mas lejos de la realidad: la anécdota vital y las sentencias morales
sirven de marco para una narracion que tiene las mismas caracteristicas que un mito
(concretamente, que los mitos del estadio alegdrico de los que hablabamos en la
introduccion de este trabajo) cuyo contenido tiene el propoésito de dar cuenta de una
poética especifica. Alceo y Safo, personas reales, quedan elevados a la categoria de
personajes mitologicos al ser colocados en este contexto (Pdschl, 1997: 291), y es que la
literatura los ha hecho alcanzar esta condicidn; aunque se encuentren en el Infierno, su
dominio sobre los simbolos escatoldgicos simboliza la victoria de la lirica sobre la
muerte. Y a pesar de que podria parecer que Horacio emite un juicio de valor a favor del
estilo de Alceo, los versos 29-30 recogen la clave de que no es asi. La obra de ambos
(«utrumque») merece reconocimiento («sacro digna silentio») a ojos de los espectros y
también del propio autor, lo cual queda implicito en la pregunta retérica de los versos
33-36: «quid mirum (...) ?». Estos poetas representan, por tanto, dos polos de la misma
tradicion, y aunque posean un publico distinto tienen la misma capacidad de amansar a

las terribles bestias infernales, es decir, de obtener la inmortalidad.

4.2 Hor.carm. 3, 27

Impios parrae recinentis omen
ducat et praegnans canis aut ab agro
rava decurrens lupa Lanuvino

fetaque vulpes;

rumpat et serpens iter institutum,
si per obliquom similis sagittae
terruit mannos: ego cui timebo

providus auspex,

26



antequam stantis repetat paludes
imbrium divina avis imminentium,
oscinem corvum prece suscitabo

solis ab ortu.

sis (licet) felix ubicumque mavis,
et memor nostri, Galatea, vivas
teque nec laevos vetet ire picus

nec vaga cornix.

sed vides quanto trepidet tumultu

pronus Orion? ego quid sit ater

Hadriae novi sinus et quid albus
peccet lapyx.

hostium uxores puerique caecos
sentiant motus orientis Austri et
aequoris nigri fremitum et trementis

verbere costas.

sic et Europe niveum doloso
credidit tauro latus et scatentem
beluis pontum mediasque fraudes

palluit audax.

nuper in pratis studiosa florum et
debitae Nymphis opifex coronae,
nocte sublustri nihil astra praeter

vidit et undas.

quae, simul centum tetigit potentem
oppidis Creten, ‘pater, 0 relictum
filiae nomen pietasque’ dixit

‘victa furore,

unde quo veni? levis una mors est

virginum culpae. vigilansne ploro



turpe conmissum an vitiis carentem

ludit imago

vana, quae porta fugiens eburna
somnium ducit? meliusne fluctus
ire per longos fuit an recentis

carpere flores?

si quis infamem mihi nunc iuvencum
dedat iratae, lacerare ferro et
frangere enitar modo multum amati

cornua monstri.

inpudens liqui patrios Penatis:
inpudens Orcum moror. 0 deorum
siquis haec audis, utinam inter errem

nuda leones!

antequam turpis macies decentis
occupet malas teneraeque sucus
defluat praedae, speciosa quaero

pascere tigris.

“vilis Europe,” pater urget absens,
“quid mori cessas? potes hac ab orno
pendulum zona bene te secuta

laedere® collum.

sive te rupes et acuta leto
saxa delectant, age, te procellae
crede veloci; nisi erile mavis

carpere pensum

regius sanguis, dominaeque tradi

® En este verso no estamos de acuerdo con la opcion de Shackleton Bailey, que prefiere la conjetura
de Bentley «e- / lidere» basada en los codices que en su stemma se consideran deteriores. Por el sentido y
la métrica, hemos preferido la lectura del resto de manuscritos, «laedere».

28



barbarae paelex.”’” aderat querenti
perfidum ridens Venus et remisso

filius arcu.

mox, ubi lusit satis, ‘abstineto’
dixit ‘irarum calidaeque rixae;
non tibi invisus laceranda reddet

cornua taurus.

uxor invicti lovis esse nescis.
mitte singultus, bene ferre magnam
disce fortunam; tua sectus orbis

nomina ducet.’

Traduccion

Que al impio guie el mal presagio de la lechuza que grazna, y las perras parideras o

la loba gris que corre desde los campos lavinios, y la zorra prefiada.

Que una culebra detenga el camino que te has trazado cuando espante el paso de tus

pencos como una flecha. Yo, augur que velo por quienes me he de preocupar,

antes de que el ave divina de las inminentes lluvias intente alcanzar las lagunas

estancadas, desde el amanecer despertaré con mis preces al cuervo adivino.

jOjala seas feliz donde tu prefieras y vivas, Galatea, recorddndome, y no impidan tu

viaje el funesto picoverde ni la errante corneja!

Mas, ¢ves la tempestad con que retiembla el poniente Orién? Yo supe del negro
golfo del Hadria y de la maldad del blanco Yapige.

Que las esposas y los hijos del enemigo padezcan los ciegos vaivenes del Austro

levantino, el rugido del negro mar y las costas que tiemblan a su azote.

Asi también Europa confio su niveo cuerpo al mentido toro; y, aun osada, palidecid

ante el ponto rebosante de bestias y rodeada de engafos.

Otrora entregada a las flores de los prados y a trenzar guirnaldas que a las ninfas

dedicaba, en la noche, a media luz, nada vio salvo estrellas y olas.

29



Y en cuanto alcanzé la poderosa Creta, la de las cien ciudades, dijo «jPadre! jOh,

perdido nombre de hija y piedad vencida por la pasion!

¢De donde vengo y a dénde voy? Una sola muerte es poco para el crimen de una

virgen. ¢Lloro en vela por mi vergiienza? ¢O soy inocente y me engafia una falsa vision

que, huida de la ebdrnea puerta, me trajo un suefio? ¢Habria sido mejor atravesar

las lejanas olas o recoger flores frescas?

Si ahora, con esta ira, alguien me entregara el vil novillo, intentaria quebrar y

astillar con un hierro los cuernos del monstruo por el que poco ha me deshonré.

iSin pudor abandoné a los penates paternos, sin pudor postergo el Orco! Si alguno

de los dioses escuchais mis lamentos, desnuda, ojald, entre leones vague.

Antes de que la indigna delgadez marchite mis graciosas mejillas y la savia de esta

tierna presa deje de fluir, deseo servir de pasto de los tigres mientras soy hermosa.

“Vil Europa,” —te apremia tu padre ausente— ““;por qué dilatas la muerte? Puedes
romper tu cuello colgandolo de un olmo con este cinturén, que, por suerte, sigue

contigo.

O si te complacen para tu muerte precipicios y afilados pefiascos, venga, entrégate a

la rauda tormenta; a no ser que prefieras,

sangre regia, cardar la lana de un amo y ser entregada como concubina a un ama
barbara.”» Escuchaba sus quejas la pérfida Venus entre risas; y también su hijo con su

arco ya aflojado.

Luego, cuando se hartd de diversion, dijo: «Depdn tus iras y tus ardientes quejas,

no sea que el toro que aborreces vuelva contra ti esos cuernos que querias quebrar.

No sabes que eres esposa del invicto Jove; basta de sollozos, aprende a llevar bien

una gran fortuna: la mitad del mundo llevara tu nombre.»
Comentario

Ningun lector, por familiarizado que esté con la obra de Horacio, puede pasar por
alto la complejidad que esta oda presenta en todos sus niveles, en particular en lo que

hace al plano estructural, el cual, segiin veremos, tanta controversia ha suscitado entre

30



los estudiosos de esta oda; también en el plano tonal, de cuya dificultad de
identificacion en Horacio ya hemos dado cuenta en el comentario de carm. 2, 13; v,

como es natural, en el plano interpretativo.

La ubicacion de este poema en el conjunto de las Odas no es en absoluto casual. Se
halla en una de las ultimas posiciones del libro tercero, que a su vez cerraba el conjunto
de tres libros que constituia el primer volumen publicado de las Odas. Esto lleva a
pensar que Horacio quiso conferirle al poema un valor especial, pues las ultimas
composiciones de cada libro tenian un valor conclusivo y programatico y las penultimas
tenian una extension mayor que la habitual de una oda horaciana: en este caso, al
tratarse de la antependltima oda de todo un volumen, parece estar en correspondencia
con la oda 1, 3 (Ginther, 2013: 218). Asimismo, se encuentra situada entre dos
composiciones amorosas, lo cual, si bien no es del todo determinante, puede subrayar el

eventual contenido erético de esta oda (2013: 346).

En cuanto a la estructura compositiva de la oda, tal como hemos anticipado, existe
una controversia que la critica mantiene abierta. Describir, no obstante, los temas que el
poema trata en cada seccion no resulta excesivamente complicado (otra cosa son sus
interrelaciones y su posible interpretacién). Las cuatro primeras estrofas conforman un
propempticon, un tipo de composicion en el que el poeta despide a un ser querido que
parte de viaje, en este caso una joven llamada Galatea. A continuacion, dos estrofas
describen la gestacion de una tormenta, e inmediatamente comienza un excursus
narrativo relacionado con el mito de Europa, aunque no se trata, como explicaremos, de
una narracion completa del episodio. Dos estrofas describen la escena y tras ellas
comienza el discurso de Europa, el nicleo tematico de la oda. Este se prolonga hasta el
final de la composicion, en el que la diosa Venus interrumpe a la joven y pone fin a sus
lamentos. El desequilibrio de la extension de ambas partes es evidente, lo cual ha

generado numerosos problemas de interpretacion.

El propempticon inicial posee algunos rasgos convencionales de este motivo
literario: una cierta reticencia a que la joven se marche (implicita en ese «ubicumque
mavis») y el ruego de que esta recuerde al narrador. Sin embargo, en lugar de rogar por
un tiempo favorable, Horacio insiste en la tormenta que esta a punto de desatarse (vv.
17-24), y estas amenazantes lineas sirven de bisagra y anticipacion dramatica entre el
propempticon y el mito de Europa. En cualquier caso, el enfoque de estas primeras

31



estrofas es sin duda original: la despedida de Galatea se realiza a través de la mencion
de numerosos augurios en una especie de priamel cuyo primer término esta formado por
los «impios» que se dejan llevar (el verbo «ducat» se utiliza normalmente con los
presagios positivos [Nisbet y Rudd, 2004: 321], por lo que, en este contexto, suena algo
sarcastico) por los signos desfavorables que anticipan su viaje, y cuyo segundo término,
marcado por «ego... auspex», compendia los buenos augurios que deberian acomparfiar
a la joven viajera. Todos los signos que Horacio menciona son €védiot cvppolot,
auspicios que ha de hallar en su camino (de hecho, el «agro Lanuvino» se encontraba en
la ruta que iba de Roma hacia el puerto de Brindisi), como la «parrae», ave nocturna
cuya especie desconocemos; las «praegnans canis» y la «rava lupa» (los canidos tenian
una considerable importancia augural); la «feta vulpes» y la «serpens (...) similis
sagittae», que remite con ese epiteto a las flechas del dios Apolo.” Frente a quienes
estan dispuestos a viajar bajo condiciones tan desfavorables, Horacio se presenta como
«providus auspex», epiteto que para René Marache posee, ademas del significado
literal, el sentido de «poeta inspirado» (1956: 62), lo cual permitiria al poeta hacer una
declaracion literaria audaz, aunque velada. Un nuevo repertorio de augurios («vaga
cornix», «picus»), que esta vez incluye signos relacionados con el tiempo atmosférico
(«imbrium divina avis imminentium», «oscinem corvum») pone fin a la priamel y da
paso a la expresion de buenos deseos propia del género del propempticon para la
viajera, Galatea. El tono de estas composiciones, no obstante, no suele ser tan grave
como en este caso, suele ser mucho més amistoso. La exuberancia de detalles sobre los
augurios también resulta anémala y parece, de hecho, una parodia de la «ciencia
augural» (Nisbet y Rudd, 2004: 220).

Llegados a este punto, muchos estudiosos se preguntan sobre la relacion entre el
poeta y la destinataria del poema, y la mayoria interpretan que Galatea es una amante,
real o ficticia, de Horacio. El problema, no obstante, es dilucidar si el viaje que la joven
emprende es un traslado fisico, la opinién méas habitual, o si, en cambio, se trata de una
metafora de un cambio de situacion emocional, como proponen Alice E. Wilson y René
Marache. En cualquiera de los dos supuestos, la tormenta que Horacio describe posee
una funcion estructural y cohesiva basica, puesto que actla como nexo entre la
despedida de Galatea y la digresion mitica, cuya descripcién se presenta en términos de

gravedad ascendente: el poeta, comenzando por una pregunta (vv. 17-18) que, al tratarse

" Comparacion que aparece, por ejemplo, en A. Eu. 181 ss.

32



de una apelacion directa a la destinataria, rompe con el tono grave que habia
predominado hasta el momento, nombra la constelacion de Orion (que se oculta en
noviembre, coincidiendo con las primeras tormentas invernales, cuando daba comienzo
la estacion del mare clausum), el mar ennegrecido («ater» no es un mero epiteto como
en peidavt woévto [Hom. 1. 24, 79], es un adjetivo con connotaciones mas siniestras que
el «aequoris nigri» de mas abajo), el viento procedente de Yapigia («albus», en
contraposicion con «ater», y creando una hermosa sinestesia), el Austro y los «caecos
motus», segun Nisbet y Rudd, olas que no llegan a romper (2004: 326), aunque nosotros
consideramos que hace referencia al ciego azar que gobierna los elementos. Todos estos
signos de la incipiente tempestad han de ser sentidos por los enemigos (figura
denominada aversio), y al fin se oye el rugido del negro mar y las costas se estremecen.

Sin embargo, Horacio no deja que la imagen de la tormenta se apodere de la
narracion y rompe el climax introduciendo in medias res el mito de Europa. Este
episodio es relatado en un estilo grandilocuente y retdrico, y esta creado a partir de un
entramado de alusiones tan complejo que consideramos prudente huir de las
generalizaciones. Stephen J. Harrison, en su articulo titulado «A tragic Europa?:
Horace, odes 3.27» sefiala con acierto una serie de paralelos del discurso de Europa con
la tragedia atica, entre los cuales destacan el que existe entre la consolacion de Venus al
final de la oda (vv. 73-76) y la consolacion del coro a Antigona en la tragedia de
Séfocles (S. Ant. 944-950); la presencia en la narracion mitica de una serie de motivos
tragicos, como la invocacion al padre (E. Med. 166), la peticion de un exagerado castigo
por haber entregado la muchacha su virginidad (E. Heracl. 959-960) o el hecho de
barajar los distintos tipos de suicidio (E. Heracl. 1148-1152; Hel. 299-302); y, por
ultimo, la combinacion del deus ex machina protagonizado por Venus con una futura
compensacion etioldgica para la joven Europa («tua sectus orbis nomina ducet»), como
la de Artemis a Hipdlito en E. Hipp. 1423-1430 (Harrison, 1988: 429-433). Horacio
utiliza, por tanto, el material que le suministra la tragedia para infundirle a su relato el
tono emocional. No obstante, como referentes directos y no simplemente a nivel tonal,
estamos mas de acuerdo con los antecedentes que sefiala Manuel Pérez Lopez, obras
que resultan, por sus caracteristicas, candidatas mas apropiadas para ser una influencia
directa de la oda 3, 27: las Argonauticas de Apolonio de Rodas, el epilio Europa de
Mosco y el Carmen 64 de Catulo, y en especial sus protagonistas femeninas, Medea,
Europa y Ariadna.

33



Pérez Ldopez encuentra en la oda numerosos paralelos con estas obras; aqui solo
citaremos unos pocos detalles que demuestren su influencia. La prueba fundamental es
que Horacio modifica en su relato la version tradicional de Hesiodo (fr. 141, 2 M-W) a
partir de las innovaciones que Mosco introdujo en su relato, innovaciones que le
permitieron recombinar en el personaje de Europa rasgos de Medea y de Ariadna (1994:
250). Hesiodo no reconoce la culpa de la joven, que es raptada contra su voluntad; en
cambio, Mosco muestra una Europa que se siente responsable, lo cual le permite
introducir esa clase de emociones en su relato. Ahora bien, el poeta alejandrino apenas
desarrollara estos sentimientos, o desde luego no con el patetismo desbordado de
Horacio: he aqui una muestra mas del mito objetivo helenistico frente al mito subjetivo
romano. Una influencia directa de Ariadna y Medea es la introduccién del monélogo
con la llamada al padre y el lamento por el abandono del hogar (A. R. 3, 796 s.; Catull.
64, 180 s.). Sin embargo, uno de los detalles méas coloridos que Horacio recoge en su
version del mito de Europa es el discurso de Venus, que calca el del pasaje de Apolonio
de Rodas (3, 132-141) en el que la diosa soborna a su hijo para que dispare una de sus
flechas a Medea con una pelota de oro con la que Zeus jugaba de nifio, metafora del
Cosmos. En la oda, Venus busca hacer entender a Europa que es ella quien controla el

universo con su poder, y no el invicto Jove (Pérez Lopez, 1994: 253):

Horacio asume este cambio de papeles respecto a la divinidad controladora del universo que ya
simboliza Apolonio, y ante el que no cabe recurso alguno, salvo una irénica y bienhumorada
sonrisa, como la de Venus, para el amante que ve partir a su amada ast ego vicissim risero, y la
pequefia venganza al recordarle que, como Europa, no ha ganado probablemente sino un amante

mas bien poco atento y, a lo sumo, hijos y honores.

Volviendo al hilo de la narracion, primeramente encontramos a Europa surcando
los mares a lomos del toro blanco, descrita mediante el oximoron «palluit audax»,
comprensible para una heroina horaciana. Ella, que no hace mucho, «nuper» (que crea
un contraste entre la escena nocturna y terrible de la joven a lomos del toro y la diurna
en los prados de su tierra) recogia flores (recordemos que en Tedcrito 11, 26 el ciclope
Polifemo se enamora de la ninfa Galatea mientras ella se dedicaba a esta actividad), y
tras una breve pero sugerente descripcion de la travesia maritima hallamos a la heroina
en Creta, donde pronuncia su discurso. La isla es nombrada con el topdnimo griego,
«Creten», y con el epiteto «centum oppidis», que remite sin duda al homérico
€kaTOVIOAMG: ambos recursos encajan perfectamente con el tono que Horacio quiere

imprimir a la narracion, grandilocuente y retorico, pero tefiido de lirismo.

34



Asi, Europa comienza su lamento, que recuerda sobremanera al de Ariadna en el
Carmen 64 de Catulo. En el de Ariadna, no obstante, no se eleva ninguna cuestion
religiosa 0 moral (Webster, 1966: 29), mientras que Horacio menciona una y otra vez la
«culpa», téermino usado habitualmente para referirse a una mala conducta sexual
femenina (Nisbet y Rudd, 2004: 330) y el «furor», elemento comun a ambos poemas y
al cual se contrapone la «pietas» (Fabre-Serris, 1995: 256), el cual esta presente en toda
la poesia erdtica romana. Europa utiliza la expresion «impudens liqui patrios penates»,
donde hallamos un claro ejemplo del peculiar empleo del infinitivo que Horacio
comparte con Virgilio (Moralejo, 2007: 175): el adjetivo impudens y el verbo linquo
resultarian poco apropiados para referirse a una doncella secuestrada, pero este uso del
lenguaje forma parte de la exagerada autoexcoriacion (Nisbet y Rudd, 2004: 332) a la
que se entrega la joven. El discurso, lleno de culpa, verglienza y patetismo, continda con
una amenaza casi ridicula de romper los cuernos del toro (la hendiadis «lacerare ferro et
frangere») y con la enumeracion de posibles maneras de acabar con su vida y expiar su
crimen, como ser pasto de tigres o caminar desnuda entre leones (la Ariadna de Catulo
temia también este final en 64, 152 ss.); se plantea, incluso, ahorcarse con su cinturon,
simbolo de la virginidad, de un olmo. Precisamente este arbol, junto con la vid que trepa
por su tronco, constituye el simbolo tradicional de la fidelidad conyugal, y Horacio
destruye brutalmente esta imagen al hacer que su heroina piense en esta irénica forma
de suicidio. Esta ironia, asimismo, queda subrayada por el amargo adverbio «bene», que
Shorey traduce como «to good purpose» (1910: 383). Por ultimo, y haciendo uso de un
motivo especialmente habitual en la tragedia y en los poemas del ciclo troyano (E. Tr.;
Hom. Il. 6, 454-458), Europa piensa en entregarse como esclava a una ama barbara.

En este momento, y en mitad de un verso (66), con su consiguiente sensacion de
repentinidad, entra en escena Venus, que habia atendido junto a su hijo a los lamentos
de la heroina. La diosa, «perfidum ridens» (con un acusativo adverbial que remite y
parodia el «dulce ridentem» de Catulo y, con él, a Safo), que ya ha disfrutado lo
suficiente a expensas del dolor de Europa, se decide a comunicarle las buenas noticias:
que el toro no es otro que Japiter y que un continente recibira su nombre. La ultima
burla de Venus aparece en el sintagma «laceranda cornua», que remite al v. 45 y se

mofa del arrojo desmedido de la patética y frustrada heroina.

Para Horacio, a diferencia de Mosco, no resulta tan importante que Europa vaya a

engendrar hijos de Zeus como que la mitad de la tierra (recordemos la concepcion

35



geografica del mundo en la Antiguedad: Plin. nat. 3, 5) lleve su nombre. La funcién
etiologica de este mito aparece ya en Herddoto (4. 45. 5), pero en la obra de Mosco se
diluye, y parece que Horacio tiene un interés especial en recuperarla, quizd, como
defiende Fabre-Serris, para reflejar que Europa forma parte de un plan universal mayor
que ella misma: «Horace (...) minimisait la composante érotique d’une histoire, en

soulignant qu’elle était partie intégrante des plans divins sur 1’organisation de
I’univers.» (1998: 111).

Realizado este andlisis de los motivos en el plano del detalle, es momento ya de
analizar las distintas posturas que los estudiosos han adoptado con respecto a su
estructura y su significado. Eduard Fraenkel interpreta esta estructura como una
parénesis, es decir, una amonestacion: tras el consejo o sentencia (que en esta ocasion
va implicito a lo largo de las primeras estrofas) aparecia en griego una expresiéon como
Kol yap («sic», v. 25) para introducir un mito que probara la validez de la afirmacion o
reforzara el consejo (1957: 185). Segun esta hipdtesis, el mito de Europa serviria de
exemplum, pero Fraenkel va mas alld y afirma que no es la funcion paradigmaética lo que
impresiona al receptor, sino la narracion mitoldgica en si misma, que distrae
completamente de la introduccion de Galatea (1957: 193). Los fingidos sentimientos del
poeta para con Galatea le proporcionarian un buen pretexto para darle al poema
espontaneidad e introducir el excursus mitolégico, pero la conexion entre este y el tema
que se supone que debe ilustrar es vaga a ojos de Fraenkel, si bien afirma que a Horacio
no tenia por qué parecerle un grave error, ya que esa misma vaguedad era habitual en la
lirica griega, especialmente en Pindaro; este estudioso no considera que la composicion
tenga la unidad interna con la que Horacio es capaz de construir sus mejores odas
(1957: 194-196).

Harrison, que tampoco cree que esta oda tenga una unidad estructural, defiende
firmemente que Horacio pugnd por transformar a Europa en una heroina tragica y que la
situacion inicial de la oda, la partida de Galatea, pierde todo su interés una vez que se ha
forjado la continuidad con el mito y el poeta puede llevar a cabo su proyecto literario: el
uso de Europa para Horacio no es crear una despedida para su amada, sino un alarde
poético (1988: 434). Nisbet y Rudd, por su parte, han visto una cohesion mayor entre
las dos partes de la oda, aunque siguen considerando caprichosa la comparacion de la

situacion de Galatea con el mito concreto de Europa y el toro (2004: 220).

36



De todos los estudios consultados en este respecto, creemos que las interpretaciones
mas acertadas, a nuestro modo de ver, son las de Marache y Wilson, que tienen en
comun dos ideas: que el viaje de Galatea es una metafora de una nueva relacion
amorosa y que el discurso de Europa ha de leerse en clave irénica. Segun hemos
anticipado, interpretar el comienzo de un viaje como los primeros compases de una
relacion amorosa, que estan llenos de riesgos por la posibilidad de que el nuevo amante
no tenga, por decirlo asi, buenas intenciones, convierte el mito de Europa en un
exemplum logico: la joven, igual que Galatea, se entrega a un amante desconocido de
forma arriesgada. (Wilson, 1969: 44). Marache se inclina mas bien por pensar que
Galatea estd abandonando a Horacio por mero despecho y a través del mito intenta
advertirla de que su colera desaparecerd como la de Europa hacia Jupiter (1956: 62).

En ambos casos, la relacion entre el plano mitico y el real existiria, aunque esté
sugerida con la extrema sutileza que caracteriza muchas veces el eliptico estilo
horaciano (Marache, 1956: 63). Por tanto, el discurso mitico no tiene por mision dar una
confirmacion a las palabras iniciales del poeta, sino que su comprension resulta mas
compleja por los muchos niveles comunicativos que hay implicados en una
composicion como esta. EI mito crea un eco de las preocupaciones del plano real y las
comenta en una nueva clave: y es aqui es donde entra en juego la interpretacion ironica

de la que hablabamos anteriormente.

En cualquier caso, lo que mas llama la atencion en el nivel tonal es el discurso de
Europa, a la que Horacio concede una voz grandilocuente, patética y desmedida: este
discurso se basa, si aceptamos las teorias de Wilson y Marache, en el despecho de
Galatea, el cual no merece demasiado respeto, aunque esto implique ridiculizar al
personaje mitico. Encontramos, por tanto, una suave evolucion tonal desde lo excesivo
de los augurios iniciales, a traves de la dulce admonicién y el patetismo de todo el
discurso de Europa, hasta la sardénica irrupcion de Venus, dispuesta a dar la vuelta a la
situacion transformando al odioso toro en el invicto Japiter. EI mito, en este caso, busca
sin duda la broma cruel: el humor nace de la distancia entre el objeto, intencionalmente
pequeiio (las absurdas quejas de una jovencita) y la magnificencia del tono, de los
géneros de la épica y la tragedia y del exemplum mitico.

37



4.3 Hor.carm. 2, 14

Eheu fugaces, Postume, Postume,
labuntur anni, nec pietas moram
rugis et instanti senectae

afferet indomitaeque morti,

non si trecenis quotquot eunt dies,
amice, places inlacrimabilem
Plutona tauris, qui ter amplum

Geryonen Tityonque tristi

conpescit unda, scilicet omnibus
quicumaque terrae munere vescimur
enaviganda, sive reges

sive inopes erimus coloni.

frustra cruento Marte carebimus
fractisque rauci fluctibus Hadriae,
frustra per autumnos nocentem

corporibus metuemus Austrum:

visendus ater flumine languido
Cocytos errans et Danai genus
infame damnatusque longi

Sisyphus Aeolides laboris.

linquenda tellus et domus et placens

uxor, neque harum quas colis arborum

te praeter invisas cupressos

ulla brevem dominum sequetur.

absumet heres Caecuba dignior
servata centum clavibus et mero
tinguet pavimentum superbo,

pontificum potiore cenis.

38



Traduccion

iAy, fugaces, Péstumo, Postumo, se deslizan los afios, y tu piedad no darad demora a

las arrugas ni a la inminente vejez ni a la indomita muerte,

ni aunque trates de aplacar, amigo, con tres hecatombes diarias a Plutdn,

inasequible al llanto, que al tres veces grande Gerion y a Ticio

retiene entre las tristes corrientes que, sin duda, cuantos nos alimentamos de los

dones de la tierra habremos de surcar, ya reyes, ya pobres colonos.

En vano nos guardaremos del sangriento Marte y de las quebradas corrientes del
ronco Hadria, en vano temeremos, otofio a otofio, al Austro que quiebra nuestras

fuerzas:

hemos de contemplar el negro Cocito, que fluye con lento caudal, al infame linaje

de Déanao y al edlida Sisifo, condenado a fatigas sin fin.

Dejaras tierra, y casa, y grata esposa; Y, salvo los odiosos cipreses, ninguno de estos

arboles que cultivas habra de seguirte, breve sefior.

Un heredero mas digno que ta apurara ese cécubo que bajo cien llaves guardas y
tefiird el enlosado de ese vino soberbio y sin mezcla, méas fuerte que el de las cenas de

los pontifices.

Comentario

Tal y como hemos sefialado en la introduccion, nuestro comentario a esta oda
difiere en extension y complejidad de los de 2, 13 y 3, 27 por una razon: el componente
mitoldgico de las otras dos odas ocupa una posicion central, por lo que no es posible
entender su funcionamiento sin analizar previamente el de toda la composicion, su
estructura y sus distintos niveles semanticos. En estas odas los episodios mitologicos
tienen una cierta independencia del resto de la composicion, aungue estén
estrechamente relacionados con ella; 2, 14, sin embargo, tan solo presenta leves
pinceladas mitoldgicas, alusiones con una semantica transparente y concreta cuya

funcion es principalmente ritmica.

39



Para comprender, pues, su mecanica interna, es necesario primero comprender el
mensaje de la oda: en ella, Horacio expresa la impotencia absoluta del ser humano ante
la muerte, y ello a través de un molde retorico cuya expresion emocional esta
cuidadosamente medida y controlada. Segun Hans-Christian Gunther, la contemplacién
de la muerte en esta oda constituye una invitacion a disfrutar de la vida (2013: 334); en
cambio, a nuestro juicio, el objetivo de Horacio no es, en este caso, exhortar al carpe
diem (tépico absolutamente ausente del poema), sino exponer de forma cruda una
realidad ineludible y definitiva: la de la muerte. Y es que hacia ella empuja la presion
irrefrenable del tiempo, cuya tenacidad quiso Horacio que marcara el ritmo de esta oda,
y se sirvié precisamente de una amplia serie de alusiones mitoldgicas para crear esta
cadencia. Lo que a primera vista parece una sucesion de referencias de caracter erudito
y ornamental es, en realidad, un componente fundamental destinado a marcar

semanticamente el ritmo emocional de la oda.

El primer verso de la oda, con la interjeccion «eheu» y el vocativo geminado
«Postume, Postume», produce una impresion emotiva que va a perdurar en la
percepcion del receptor a través de toda la composicion. Sin embargo, esta emotividad
es modulada por medio de diversos recursos para crear picos de méBog que son
inmediatamente contrarrestados por las referencias mitoldgicas: asi, todo el poema
adquiere una estructura de climax-anticlimax que evita que se desboque la
sentimentalidad. De hecho, el mito es capaz de crear este efecto desensibilizador por
dos razones: por su pertenencia al ambito erudito, que automaticamente enfriaba el
mdOog en la percepcion de un receptor que habia accedido a tal conocimiento a través de
la educacion libresca y no por medio de una adquisicion “natural”, resultado de una
transmision cultural, y por la ausencia total de valor religioso en los mitos, que no
constituian en absoluto una creencia de ultratumba para un romano. De esta manera,
cuando Horacio menciona al «inlacrimabilem Plutona», a Gerién® o a Ticio, esta
amortiguando la intensidad sentimental que ha creado en la primera estrofa al
mencionar, en una gradatio ascendente, las arrugas, la vejez y la muerte, elementos sin
duda conmovedores para el receptor. Este patron vuelve a aparecer inmediatamente
después, cuando tras el anticlimax mitolégico Horacio comienza a crear un tono

apelativo por medio del uso de la primera persona del plural («vescimur», «erimus») y

® Se trata de un perro de tres cuerpos, hermano de Cerbero, que aparece ya en Hesiodo (Th. 309 ss.).
Se habia popularizado en Italia gracias al Geryoneis de Estesicoro.

40



de una anafora («frustra... frustra...») a la que se superpone la sonora aliteracion del
sonido [r] en la cuarta estrofa. Pero el miedo y las aguas que han de ser
irremisiblemente surcadas quedan de nuevo apaciguados por las alusiones al Cocito, a

las Danaides y a las fatigas de Sisifo.

En este momento Horacio decide introducir, maravillosamente enlazado con la
estrofa anterior mediante las perifréasticas de obligacion «visendus» y «liquenda», la
parte méas potente de la oda, aquella en la que dibuja una escena de despedida de todo lo
que un romano podia considerar valioso en la vida, «tellus» (la tierra nutricia y
dispensadora de dones), «domus» y «placens uxor» (notese que la esposa no es «amata»
ni «dilecta», sino simplemente «placens», un término mucho mas comedido), escena
considerablemente intensificada por la aposicién, aunque en términos afectivos se
percibe como un vocativo, «brevem dominum». Y este instante, en el que se recuerda a
un tiempo la ineluctabilidad de la muerte y la brevedad del paso por la vida, queda
hecho aficos por la estrofa final, en la que, en un futuro hipotético, un soberbio
heredero (el adjetivo «superbo» acomparfia en una magistral hipalage al vino derramado
y no al heredero que lo ha vertido) derrocha el patrimonio que Postumo, o el mismo

receptor, ha guardado toda su vida con indtil celo.

Hemos mencionado anteriormente que los mitos no tenian el valor de creencia
escatologica en la conciencia religiosa romana. Por mucho que Horacio describa el
inframundo como el lugar al que P6stumo ha de ir después de la muerte, ningln
receptor de la época creia realmente en su existencia, y su mencién en un poema sobre
la muerte tan radical como este transmite una desgarradora sensacion de desamparo,
especialmente por la inanidad de la practica religiosa. Asi, disuade al destinatario de
intentar atajar la muerte con su piedad, la misma confiada piedad que, décadas después,
Virgilio prometera inmortal para el piadoso Eneas (Citti, 2000: 71), como el resto de
tradiciones de la romanidad. El nihilismo antirreligioso de esta oda, muy en la linea
introducida en Roma por Lucrecio, destruye ironicamente la pertinencia de estos mitos,
salvo en el sentido meramente ornamental. Los paisajes, monstruos y personajes que
Horacio menciona no tienen cabida en su vision epiclrea de la realidad; de hecho, la

estrofa sexta parece basarse en un pasaje de Lucrecio® que, a diferencia de Horacio,

9 , . - . .
«'lam iam non domus accipiet te laeta neque uxor / optima, nec dulces occurrent oscula nati /
praeripere et tacita pectus dulcedine tangent./ non poteris factis florentibus esse tuisque / praesidium.
misero misere' aiunt ‘omnia ademit / una dies infesta tibi tot praemia vitae."' / illud in his rebus non addunt

41



quien no llega tan lejos, afirma que tras la muerte no hay mas que un suefio eterno

donde no existe afioranza ni pesar.

En definitiva, en esta oda hallamos una funcion ciertamente significativa de la
alusion mitica, que, no obstante, es mucho méas habitual en la poética horaciana que las
que hemos observado en 2, 13 y 3, 27. La cadencia de las composiciones horacianas
queda marcada, en ocasiones, ademas de mediante la métrica, en el plano semantico, y
en este caso la marca el mito: la desoladora crudeza del tema recibe, gracias a €l, un
tratamiento comedido que evita que la emotividad se desboque y, asimismo, la lectura
que las alusiones de ultratumba reciben en Roma contribuyen a crear una ironia brutal
que acentla el caracter nihilista, pero también la extraordinaria belleza, de esta

composicion.

5. Conclusiones

En la historia del mito literario que hemos trazado en nuestra introduccion hemos
podido observar como la tradicion poética griega iba despojando el material mitolégico
de sus caracteristicas primigenias para otorgarle paulatinamente nuevos valores. Todo
ese acervo sedimenta en Roma, que desde su situacion sociocultural lo investira de
connotaciones y significados adecuados a su propia realidad y a los propositos de los
poetae docti de crear un nuevo universo literario que alna, en una asombrosa sintesis

creadora, los moldes helenisticos y la tradicion de la lirica arcaica griega.

Asi, Horacio recibe una herencia centenaria, en ocasiones ligada a determinadas
convenciones de género, en un ambiente de libertad creadora que le permite dar rienda
suelta a sus inquietudes literarias. Los moldes tradicionales, las alusiones y los exempla,
se convierten en un espacio de reflexion (como la sorprendente vexvia de 2, 13), en un
experimento genérico (el epilio de Europa de 3, 27), en una pincelada erudita de
naturaleza ornamental o en una poderosa herramienta ritmica. EI mito le permite, en
ocasiones, adentrarse en la exploracion critica de su propia actividad literaria y una
defensa del propio quehacer poético o comentar dialécticamente un suceso personal

mediante una escena audazmente ironica, pero también llena de una retorica muy

'nec tibi earum / iam desiderium rerum super insidet una.' / quod bene si videant animo dictisque
sequantur, / dissoluant animi magno se angore metuque.» (Lucr. 3, 894-903)

42



sofisticada: la absoluta pluralidad de funciones que alcanza en la obra de Horacio es un

signo de su importancia capital como elemento constructivo de la lirica latina.

Los usos tan particulares de los mitos griegos demuestran que la via de la
asimilacion selectiva de sus modelos permitié a Horacio mantenerse en la tradicién sin
renunciar a su propia originalidad. Desgrand, por tanto, la mitologia en piezas con las
que construir nuevas realidades poéticas, en las teselas del mosaico que constituye su
obra. Pero este mosaico es, a su vez, una compleja red de relaciones que el receptor
debe identificar y llenar de contenido seméntico para comprender el mensaje: las
funciones del mito no son evidentes, sino que es necesario todo un ejercicio

interpretativo para dilucidarlas.

En cualquier caso, resulta un espectaculo admirable cémo una tradicion tan
poderosa como la de la mitologia griega se torna maleable para la literatura latina. El
Cerbero de la oda 2, 13, que agacha sus negras orejas ante la lirica de Horacio, es una
hermosa metéfora de la conclusion de este trabajo: el mito se doblega para servir a los
objetivos poéticos de un autor que supo apropiarse de la mas bella de las tradiciones
griegas para crear un nuevo espacio estético desde el que, dialogando con sus modelos,

alcanzé una de las cimas del arte occidental.

43



Bibliografia
Ediciones
HoRACIO, Opera, edidit D. R. Shackleton Bailey, Stuttgart, 1985.

Lucreclo, De rerum natura libri sex, recognovit brevique adnotatione critica instruxit
Cyrillus Bailey, Oxford, 1967(=1928).

PROPERCIO, Elegiarum libri IV, recensuit Carolus Hosius, Leipzig, 1911.
Traducciones

HorAcl10, Odas; Canto secular; Epodos, introduccion general, traduccion y notas de
José Luis Moralejo, Madrid, 2007.

HorAcl10, Odas y epodos, edicion bilinglie de Manuel Fernandez-Galiano y Vicente
Cristébal, traduccion de Manuel Ferndndez-Galiano, introducciones parciales e
indice de Vicente Cristdbal, Madrid, 1997.

Comentarios

HoRrAcI0, Odes and epodes, edited with commentary by Paul Shorey, revised by Paul
Shorey and Gordon J. Laing, Nueva York, 1910.

NIsBeT, R. G. M y Hubbard, M., A commentary on Horace: Odes, book Il, Oxford,
2001(=1978).

NiIsBeT, R. G. M. y Rudd, N., A commentary on Horace: Odes, book 111, Oxford, 2004.
Estudios

ACOSTA-HUGHES, B., «The prefigured muse: rethinking a few assumptions on
Hellenistic poetics», en James J. Clauss and Martine Cuypers (eds.), A

companion to hellenistic literature, Chichester, 2010, pp. 81-91.

BRI0SO SANCHEZ, M., «Horacio y la tradicion poética griega. El helenismo», en Rosario
Cortés Tovar y José Carlos Fernandez Corte (eds.), Bimilenario de Horacio:
ponencias del congreso celebrado en Salamanca en 1992, Salamanca, 1994, pp.
17-38.

44



CENCILLO, L., Mito. Semantica y realidad, Madrid, 1970.
CiTTl1, F., Studi oraziani. Tematica e intertestualita, Bolonia, 2000.

CONNOR, P. J., «The dramatic monologue. A study of Horace Odes Il 14 and Il 3»,
Latomus, 29. 3 (1970), pp. 756-764.

DAvis, G., Polyhymnia: the rhetoric of Horatian lyric discourse, Berkeley, Los
Angeles, Oxford, 1991.

DomINIK, W. J., «From Greece to Rome: Ennius’ Annales», en Roman epic, edited by
A. J. Boyle, Londres, Nueva York, 1993, pp. 37-58.

DowDEN, K. y LIVINGSTONE, N., «Thinking through myth, thinking myth through», en
Ken Dowden and Niall Livingstone (eds.), A companion to Greek mythology,
Chichester, 2011, pp. 3-23.

DumEZIL, G., Mythe et épopée, vol. 1, Paris, 1968.

DUMEZIL, G., La religion romaine archaique, suivi d’'un appendice sur la religion des

étrusques, Paris, 1966.

FABRE-SERRIS, J., Mythe et poésie dans les Métamorphoses d’Ovide. Fonctions et

significations de la mythologie dans la Rome augustéenne, Paris, 1995.

FABRE-SERRIS, J., Mythologie et littérature a Rome: la réecriture des mythes aux 1°"

siécles avant et aprés J.-C., Lausanne, 1998.

Fox, M., «The myth of Rome», en Ken Dowden and Niall Livingstone (eds.), A
companion to Greek mythology, Chichester, 2011, pp. 243-263.

FRAENKEL, E., Horace, Oxford, 1957.

GUNTHER, H.-C., «The first collection of odes: Carmina I-1l1», en Brill’s companion to
Horace, edited by Hans-Christian Gunther, Leiden, 2013, pp. 211-406.

HARDER, A., «Callimachus’ Aetia», en James J. Clauss and Martine Cuypers (eds.), A
companion to hellenistic literature, Chichester, 2010, pp.92-105.

HARRISON, S. J., «A tragic Europa?: Horace, odes 3.27», Hermes, 116. 4 (1988), pp.
427-434.

45



LETOUBLON, F., «<Homer’s use of myth», en Ken Dowden and Niall Livingstone (eds.),

A companion to Greek mythology, Chichester, 2011, pp. 27-46.
MACLEOD, C. W., «A use of myth in ancient poetry», CQ, 24. 1 (1974), pp. 82-93.
MARACHE, R. «Le mythe dans les Odes d’Horace», Pallas, 4 (1956), pp. 59-66.

MORALEJO, J. L., «Odas. Introduccién», en Horacio, Odas; Canto secular; Epodos,

introduccién general, traduccién y notas de José Luis Moralejo, Madrid, 2007.

PEREZ LOPEZ, M. «Horacio, Carm. Il 27. En torno a algunos ecos helenisticos», en
Bimilenario de Horacio: ponencias del congreso celebrado en Salamanca en
1992, Rosario Cortés Tovar y José Carlos Fernandez Corte (eds.), Salamanca,
1994, pp. 247-254.

PoscHL, Viktor, «Mitologia», en Orazio: Enciclopedia Oraziana, Scevola Mariotti
(dir.), vol. 2, Roma, 1997, pp. 288-293.

RUTHERFORD, I., «Singing myth: Pindar», en Ken Dowden and Niall Livingstone (eds.),
A companion to Greek mythology, Chichester, 2011, pp. 109-123.

SEGAL, C., «Ovid’s Metamorphoses: Greek myth in augustan Rome», SPh, 18. 4 (1971),
pp. 371-394.

SUAREZ DE LA TORRE, E., «La funcién del mito en la religion griega», en Jesis M2 Nieto
Ibafiez (coord.), Estudios de religién y mito en Grecia y Roma. X Jornadas de

Filologia Clasica de Castillay Ledn, Leon, 1995, pp. 15-36.

SYNDIKUS, H.P., «Some structures in Horace’s odes», en S. J. Harrison, Homage to

Horace: a bimillenary celebration, Oxford, 1995, pp. 17-31.

WEBSTER, T. B. L., «The myth of Ariadne from Homer to Catullus», G&R, 13. 1
(1966), pp. 22-31.

WILSON, A. E., «The path of indirection: Horace’s Odes 3.27», CW, 63. 2 (1969), pp.
44-46.

46



