‘i" Universidad

[ ]
181  Zaragoza

1 2

w
S

Trabajo Fin de Grado

El concepto de delirio en Maria Zambrano

Autor/es

Manuel Gonzalez Ibarz

Director/es
Gemma del Olmo Campillo

Facultad de Filosofia y Letras

2016

Repositorio de la Universidad de Zaragoza — Zaguan http://zaguan.unizar.es




iNDICE

INEFOAUCCION .. 3
El delirio y Ia razdn poética .......cuvvveeeiiiiiieiiiceeee e, 4
El delirio y €l SUENO c.ccvvvueieeiiieeeeccee e, 14
El delirio y ESPafna....c..uuueceeeiiiieeeiicccee e, 20
El delirio y 1a mistica......ceeeeeiiieeiiiiicee e, 25
CONCIUSIONES ..ot 26
Bibliografia .....coooeieieiiee e, 28



Hay en el alienado un genio incomprendido que resguarda en su mente una
idea que causa pavor, y que solo el delirio le permite encontrar una salida a las
opresiones que la vida le depara.

Antonin Artaud, Van Gogh el suicidado por la sociedad.



1. Introduccion.

Al pensar en el concepto de delirio, lo comun es creer que es algo que tiene
gue ver con la enfermedad, el trastorno o la locura. Sin embargo, la palabra delirio

"1 La asociacién con el salirse

proviene del latin de-lirare que significa "salirse del surco
de lo normal, de apartarse del camino previsto que es el surco, es lo que origind el
sentido actual. Durante la Edad Media en Occidente los cristianos entendian el delirio
como sinénimo de pecado o defecto moral, cuando no era tachado directamente de
brujeria. En el Renacimiento el delirio va dejando de considerarse un asunto espiritual y
se empieza a perfilar la idea de que el origen es fisico, por lo que con el tiempo se

comienza a aislar a la gente que los padece como herramienta de exclusién y como

forma de salvaguardar la paz social.?

Muchos autores en la historia de la filosofia han reflexionado sobre el tema
de la locura, como Erasmo de Rotterdam, Freud, Lacan o Foucault, por nombrar sélo
algunos. Pero no muchos han fijado su mirada en el delirio, y menos de la forma en la
gue lo hace la autora en torno a la cual va a girar este trabajo, Maria Zambrano, quien le

otorga un sentido totalmente original y distinto.

El legado de Maria Zambrano ha ido calando en los anales de la filosofia
espafiola, pese a estar alejada durante mucho tiempo de Espafia, y aunque tardiamente
se haya intentado recuperar su memoria, todavia encuentro débil este esfuerzo.
Probablemente, en la filosofia espafola siguen sonando mds fuerte los nombres de
Ortega o Unamuno. Por otro lado, pese a ser Zambrano contemporanea de la
Generacion del 27, a ella no se la suele nombrar, pese a que tuvo relacién con autores y
autoras de dicha generacion. Pero no sélo hubo poetas, ensayistas, novelistas o

dramaturgos hombres, del mismo modo que en la generacién del 98 o que tantas otras,

! Dicciomed.eusal.es, Diccionario médico-bioldgico, histérico y etimoldgico. Universidad de Salamanca,
2 Foucault, Michel, Historia de la locura en la época cldsica I, México D.F, Fondo de cultura econdmica,
1993.



también hubo mujeres, porque siempre las ha habido. Como es el caso de Concha
Méndez, Maruja Mallo, Ernestina de Champurcin, Rosa Chacel, Maria Teresa Ledn, o la
misma Zambrano, que cohabitaron en el tiempo y el espacio de los famosos varones del

27.3

Y es que Maria Zambrano no deja de ser la fildsofa espafiola mds importante
del siglo XX, uno de los mas revueltos de nuestra historia. Visto esta que durante su
vida, que abarca casi todo el siglo (1904 - 1991), le tocd atravesar varias dictaduras, una
guerra, un exilio y un regreso, aunque ella llegara a decir, con fina ironia, que nunca

habia faltado.

Voy a dedicar este trabajo a analizar el concepto de delirio en la obra de
Maria Zambrano, aunque dicho propdsito no sea tarea sencilla, si tenemos en cuenta
gue no es uno de sus conceptos mas reconocidos, no obstante, considero que es una
idea central en Zambrano, que nos ayudara a entender su pensamiento de manera

mucho mas completa y precisa.

2. El delirio y la razén poética.

La forma en que Maria Zambrano se pronuncia o alude al delirio es diferente
en segln qué momentos y obras. El término aparece por primera vez en Ciudad ausente
(1928), pero serd a partir de 1932 cuando el delirio empiece a ser una parte
fundamental de su propia experiencia. Digamos que este concepto tiene diferentes
connotaciones segin el momento y el lugar en el que se encuentra la pensadora, que
van desde la evasidén o la elevacién del espiritu, hasta la manera en que Zambrano

percibe y describe el sentir de un momento histdrico. Pero quiza se puede afirmar que

Quiero aprovechar la ocasion para recordar este desprestigio hacia a la mujer, como viene haciendo el movimiento de
divulgacion transmedia (incluye libro y documental) “Las Sinsombrero”, cuyo titulo refiere a un acto anecdotico en el
cual nuestras protagonistas decidieron quitarse el sombrero en un gesto de rebeldia y gran simbolismo.



el delirio es sobre todo la esperanza, en el sentido auroral de una aforanza, una ilusién
gue nace a causa de una realidad insatisfactoria. Podria aseverarse también que el
delirio en Zambrano tiene un cierto caracter onirico. Al decir esto no estamos hablando
de oniromancia, ni de supersticién, sino del suefio como una forma de conocimiento
mas, una quimera o un remedio al que el hombre se entrega en los momentos de
renunciacion o desespero. El suefio para Zambrano es creador, podemos imaginarlo
como la imagen de un fuego crepitante que nos mantiene vivos, y que al mismo tiempo
debemos preocuparnos de mantener vivo. Zambrano reclama un despertar del hombre

en su historia, pero un despertar sin dejar de sofiarnos®.

Como vemos son muchas las acepciones que podemos otorgar a la idea de
delirio. No obstante, no quiero decir con ello que el delirio sea sélo Unicamente razén
poética, suefio creador, historia o mistica. Lo que me propongo es dar cuenta de la
experiencia zambraniana del delirio y describirlo o delimitarlo a través del resto de
conceptos del pensamiento de Zambrano con los que se haya relacionado. Para que su
comprensién sea mas sencilla lo iré desengranando mas detalladamente, centrdndome

en cada uno de estos rasgos propios del concepto de deliro.

Voy a comenzar por exponer uno de los pilares centrales del pensamiento de
Maria Zambrano, la razén poética. Se ha clasificado muchas veces a Zambrano como
poeta, pero su produccion fue en mayor parte filosdfica. No conviene ademas hacer
demasiadas escisiones a la hora de hablar sobre ella, pues existe un correlato entre su
filosofia y su poesia, una razén poética, que destapd José Luis Abellan y que es el
concepto mas famoso de la fildsofa andaluza. El pensamiento de Zambrano es ante todo
el de la unidad, o dicho de otro modo, es el pensamiento entendido como un
emprendimiento o una tarea de reconciliacion: de la filosofia con la poesia, de la razén
con la pasion, del hombre con la naturaleza, del hombre con Dios o del hombre con el

hombre. Hay que comprender su idea de unidad para entender su pensamiento.

4 Zambrano, Maria, Delirio y destino, Madrid, Editorial Centro de Estudios Ramén Areces, S. A., 1998, p.
71.



Maria Zambrano es una autora que se posiciona en contra de los excesos del
racionalismo, siguiendo el pensamiento de Ortega y Gasset, de quien fue discipula, pero
no secuaz.” Es cierto que en primera instancia la razén poética recuerda a la razén vital
de Ortega, que es lo que Zambrano creia que hacia, pero la razén poética tiene unas
connotaciones muy distintas. Tiene que ver también con el espiritu de mediacién al que
hemos aludido y con una especie de contrapunto a la soberbia de la razén occidental a
la que Zambrano sefiala como demasiado empoderada, en detrimento del alma vy las
pasiones de los hombres. La razdn poética esta pues de forma subyacente en la obra de

Zambrano.

Las raices de la razon poética se hunden en lo que Abelldn llama “La Escuela
de Madrid”, que fue el ambiente académico en el que se forma Maria Zambrano,
rodeada de maestros como Ortega o Zubiri, que influyen en gran medida en ella. Al
comienzo intenta seguir los pasos de Ortega, tratando de absorber la idea de razdn vital,
por la cual fija su mirada en la vida. Comparte también con él una indiscutible actitud
critica frente a la tradicion metafisica de la filosofia racionalista de la modernidad. Sin
embargo, Maria Zambrano pronto inicia un camino distinto al de su maestro, influida e
impactada por la lectura de otros pensadores como Unamuno, Spinoza, Nietzsche,
Pascal o Max Scheler. Va tomando asi ciertas distancias con Ortega, casi desde el primer
momento en que se pone a escribir, y sobre todo, desde la publicacién de Hacia un
saber sobre el alma, donde Zambrano da ya claros signos de que sus teorias dificilmente
van a tener un cardcter sistematico, porque en modo alguno es su pretensidn, ya que
van a ir dirigidas hacia un lugar muy distinto al de Ortega. “Atrayente seria ir
descubriendo el alma bajo aquellas formas en que ella sola ha ido a buscar su expresion,
dejando aparte por el momento lo que a dicho el intelecto a cerca del alma que cae bajo

él »6

3 Secuaz es la palabra que utiliza Maria Zambrano en la entrevista concedida a Pilar Trenas en 1988 para
el programa Muy Personal de TVE. Cuando le preguntan por su supuesto orteguismo responde: “No,
orteguiana no, porque si fuese orteguiana no seria discipula. También usted, eso lo entiende muy bien
éno? Seria una secuaz, que no discipula, lo contrario de ser discipulo.”

6 Zambrano, Maria, “Hacia un saber sobre el alma”, Madrid, Alianza, 1987, p. 30.



Zambrano tiene una idea de la razén que incluye al “alma”, un elemento que
tiene unas connotaciones muy distintas en Ortega, quien aun tratando de superar ese
racionalismo vetusto europeo, no deja de mantenerse en la linea de la razdn discursiva.
A fin de cuentas Ortega buscaba una claridad y una transparencia capaz de salvar las
circunstancias e incluso el sentido de la historia. Zambrano por su parte aspira a recoger
eso invisible y oculto bajo las circunstancias, trata de abrazar y aprehender de este
modo varios saberes dentro de una razén nueva, creadora y poética. Ortega confia en
gue la razén ilumine con su poderosa luz al ser mismo y sus circunstancias, mientras que
Zambrano apuesta por otro tipo de luz, una mas auroral que muestre la complejidad de
la vida, que no expulse de la tarea del pensar lo que la razén no alcanza a comprender

del todo y que no mantenga en la sombra al alma, ni a ningin elemento de la vida.

Quizd menos subrayada ha sido la influencia que ejerce Miguel de Unamuno
en Maria Zambrano. Sin embargo, el autor de Niebla podria situarse mucho mas
proximo a ella en aspectos como el poético, su idea de la religién o su posicién con
respecto a Espafia y Europa. En cuanto a esto ultimo, Ortega siempre se mostré mas
optimista y confiado en lo que Europa podia aportar a Espafia que Unamuno, quien
pudiera parecer mucho mas pesimista, aunque realmente hablara desde la esperanza,
solo que dicha esperanza partia de una desesperanza, la “del sentimiento tragico de la
vida”. Zambrano recupera aquellas dimensiones de la filosofia de Unamuno que Ortega
habia rechazado desde su juventud. Ambos, Zambrano y Unamuno, apreciaron un
sentimiento de crisis en la coyuntura histérica espafola que, salvando las diferencias,
comulgan en muchos de los aspectos de su analisis. Siendo el pensamiento de Unamuno
el propio de un intelectual de fin de siglo y el de Zambrano estaria mds en consonancia
con el armonicismo krausista, la Republica y el socialismo; la pensadora malagueiia
hereda el mismo apego que Unamuno hacia la mistica de lo popular y hacia los valores
de la intrahistoria, motivos ambos para la esperanza dentro de una crisis que se antoja

ser constante en Espafia.



Algunos estudiosos de la filosofia espafiola como Juan Fernando Ortega
Munoz o Alain Guy, también han hablado de las posibles confluencias entre Maria
Zambrano y Xavier Zubiri, sobre todo por su coincidencia en el tiempo y por los
conceptos de sentir iluminante e inteligencia sentiente de Zubiri, ideas que son vistas
por Ortega Munoz y Guy como un intento de hallar hibridos entre pensar y sentir, o
razéon y alma, con lo que encontraban estas ideas cercanas a la razén poética de
Zambrano. No obstante, aunque dichas nociones pudieran recordar a la idea de razén
poética, las diferencias en el modo y la forma son notables. Si leemos a Zubiri, nos
damos cuenta pronto de su intencidon de construir un sistema unitario estrictamente
filoséfico y cientifico, mientras que la pensadora malagueiia se aparta de la filosofia
como sistema conceptual para aproximarse a un pensamiento mistico trasunto de una
experiencia interior abisal de la que el pensamiento tiene que dar cuenta. Ademas,
ambos autores tienen un fin distinto en la utilizaciédn de sus conceptos. La razdén poética
para Zambrano tiene que ser un método o un modo de acceso a la realidad, una forma
sanadora y poética de aprehenderla. Zubiri, por su parte, con la inteligencia sentiente
trata Unicamente de describir las estructuras de la inteligencia humana, mas al estilo de

una hermenéutica fenomenoldgica.

También interesante es la reflexion que hace la filésofa hispanista Ana
Bundgard en su obra Mads alld de la filosofia. Sobre el pensamiento filoséfico—mistico de
Maria Zambrano, acerca de la trascendencia que tiene la figura de Antonio Machado en

referencia a la razén poética.

La relacidn del poeta con la familia Zambrano se remonta a los afios en los
gue Machado coincidié trabajando en un colegio de Segovia con Blas Zambrano, el
padre de Maria. Ambos profesores llegan a profesarse un gran carifio durante estos
afos y desde entonces mantienen una relaciéon estrecha. Sabemos que Machado
configura su apécrifo Juan de Mairena como alter ego de Blas Zambrano. Por esta
cercania con el poeta, Maria Zambrano ve en Machado una figura paternal a la que

admira y respeta desde su nifiez. Y, a medida que la pensadora va creciendo



intelectualmente, se da cuenta de que comparte muchas de sus ideas politicas con el
poeta, a quien sigue en su apoyo al Gobierno de la Republica, que ambos respaldan
ideolégicamente también durante la Guerra Civil. En los ensayos zambranianos de tema
politico-social publicados en los afios de la guerra se percibe ya ese humanismo
socialista y esa simpatia hacia la “mistica de lo popular” (en esto ambos autores estdn
influidos a su vez por Unamuno). Aunque el socialismo de Machado podriamos decir
gue tiene un perfil mas soviético. Su idea se acerca a una especie de comunismo utdpico
con un contenido cristiano comunitario, una ideologia totalmente contrapuesta al
individualismo burgués que reinaba en aquel momento entre las clases dominantes que
apoyaron la rebelidon franquista. Zambrano no comparte tanto esa simpatia hacia Rusia,

pero si que hace suyo el talante caritativo cristiano y la idea de comunidad de Machado.

El compromiso con el pueblo llano fue siempre destacable en el poeta
sevillano, quien participa en todo tipo de actos e instituciones que promueven la
cultura, como fueron las misiones pedagédgicas, a las que Maria Zambrano también
acudiria. El modo de actuar de Machado fue claramente inspirador para la pensadora,
guien lee con atencidén los textos que este va publicando en la revista Hora de Espafia
durante el tiempo que se refugiaron en Valencia. En dichas publicaciones, junto con los
escritos apdcrifos de Machado, aparecen ya los fundamentos éticos y los principios
basicos sobre la poética que dejan una huella importante en Zambrano. Estos principios
recogen un sentido nuevo de la razén que tiene que ver con una doble actitud amorosa
y racional. El apdcrifo Juan de Mairena realiza una critica del pensamiento occidental
moderno desde Descartes, que siguiendo la idea de razén vital de Ortega, termina
proponiendo una sintesis entre platonismo y cristianismo como alternativa a la razén
racionalista. Este intento de dar un nuevo sentido a la razén, el propio Machado lo llama
“metafisica de poeta”, la cual sufrirda una peculiar reelaboracién por parte de Maria
Zambrano, quien no adapta, sino que reabsorbe y afnade a su propio ideario filoséfico a
la metafisica y el pensamiento teologal machadiano, llegando a convertirse la idea de la
razén de doble raiz amorosa y racional en uno de los principales fundamentos tedricos

del concepto de razdn poética. No es casualidad que la razdén poética aparezca



nombrada por vez primera en el articulo de Zambrano La Guerra de Antonio Machado,
gue dedica a analizar la voz del poeta en el panorama espafiol durante La Guerra Civil.
Lo que nuestra pensadora hace es inscribirse en la metafisica de Juan de Mairena, y
apoyandose en ella, construir su propio pensamiento, sobre el que se eleva la razén
poética. Ahora bien, entre el discurso de Zambrano y de Machado hay una diferencia
fundamental: Machado distingue durante todo el tiempo entre filosofia y poesia,
mientras que Zambrano realiza una sintesis de las dos. Machado, no filosofa
poéticamente, ni poetiza filoséficamente, algo que de alguna manera si podriamos decir

de la filésofa andaluza.

El pensamiento de Zambrano responde a un intento de restauracidon de una
unidad, lo cual nos indica que antes ha habido una ruptura. Esta ruptura Zambrano la
detecta entre la filosofia y la poesia, y la remite al origen del pensamiento metafisico
occidental con el poema de Parménides. El héroe de Parménides en su ascenso hacia un
saber auténtico, trasciende y reduce a no-ser el orden de la vida que Zambrano intenta
retomar. Esta escisién se hace mdas abismal con Platdn, quien trata de renegar de la
condicidn poética de la vida. El divorcio termina de consumarse con el idealismo
alemdan, cuyo maximo exponente lo encuentra Zambrano en Hegel, que para ella
termina del todo de enterrar a lo inconcebible, lo invisible, lo vital: el alma del hombre.
Aunque Hegel nunca hubiera llegado a esta concepcion de la razén sin el impetu que

demostraron por alzarla antes Descartes o Kant.

La poesia, el ser poético, o quizas el “ser” mismo, la totalidad, como nos
cuenta Maria Zambrano en Filosofia y poesia, estd en la unidad. Este es un asunto
problematico, pues dicha unidad se hace y se deshace en el transcurso de la historia. En
Filosofia y poesia Zambrano nos habla del origen o el comienzo de la vuelta al origen, es
decir, el nacimiento del amor profesado al origen hacia el que la poesia vuelve la cabeza
para reconciliarse con el mundo, pues el sentir del poeta es el de quien se ha quedado
fuera del mundo, como en un sacrilego robo. Este hurto deja vacio el corazén del poeta

y es en este momento donde entra la figura del filésofo, que surge para ir en busca del

10



objeto robado, aunque para Zambrano este filésofo no vaya a tomar el buen camino,
pues le pierde su ansia por partir demasiado apresuradamente. Zambrano describe al
filésofo racionalista como un ser huidizo y soberbio que aspira a escapar de Ia
inmundicia y de lo mundano para ascender hasta situarse en un escalafén superior,
pensando que obtendra de este modo un mejor panorama de la planicie y aumentaran
asi sus posibilidades de obtener éxito en la busqueda que protagoniza. El fildsofo
escucha en su interior una voz que le hace temblar azuzdndole con esperanzadoras
promesas, aunque augura que esas promesas no llegaran a cumplirse. Pero este hecho
no hara retroceder al fildsofo, que cae en la cuenta de que de su valia resurge su ser
Unico, y ello le hara sentirse satisfecho y complacido. Tanto serd asi que extrapola ese
sentimiento de modo que llega a ponerse en el lugar de Dios y del Padre —figuras
retéricas que utiliza Zambrano para hacer referencia a dicha soberbia- porque se
percibe a si mismo como habiendo obtenido la omnipresencia de Dios y la supremacia
del Padre, que tiene poder para dar consentimiento o negarlo. Dos condiciones la
paterna y la divina, que no se adjudica el poeta quien por su parte permanece estanco
ante el robo. Estanco pero no dormido, quiza esté incluso mds despierto que el fildsofo,
pues el poeta no sucumbe orgulloso ni se nombra nada a si mismo, tan sélo espera que
lo que ha perdido, aquello que tanta angustia le causa, aparezca ante él como caido del
cielo. Sereno y confiado de su suerte el poeta espera la donacién, no como un padre,
sino como hijo, hijo amante. El poeta es hijo, el hijo que espera obtener sus regalos, que
no tiene el poder para ir a buscarlos, ni se los puede otorgar él mismo. Y también es
hermano, porque quiere y necesita compartir la donacidn recibida, no se mantiene en la

singularidad sino que se entrega a la comunidad, a la hermandad.

Pero sobre todo el poeta toma la postura humilde del amante y no comparte
la arrogancia del fildsofo. El poeta Unicamente se concibe en su amor al mundo, a la
plenitud que se da en su encuentro con el mundo. La poesia es ese reencuentro con el
amor que es unidad, un reencuentro en el que al poeta le es devuelto el objeto

sustraido y se recobra asi la armonia que habia sido perturbada.

11



La autora de El hombre y lo divino también reconoce que, en algin momento
de la historia, la filosofia aspiré a comprender la totalidad del ser, pero siempre acabd
instrumentalizando al mundo, poniéndolo a su servicio, sobrepasandolo. En ciertos
momentos de la metafisica, filosofia y poesia caminaron de la mano una al lado de la
otra. No obstante, la violencia primero, y la voluntad después (voluntad que implica
libertad y en ultima instancia poder para Zambrano), acabaron separdndolas. La poesia
no podrd con la voluntad, no aceptara el método, supo ver que no estaba hecha para
seguir pautas, sino para manifestarse en el hombre de forma factica, ser acto,
aparecimiento. En la obra Pensamiento y poesia en la vida espaiola, Zambrano nos
recuerda el hecho de que el poeta moriria si se viera en la tesitura de tener que elegir

entre el ser de algo y el ser de todo.

El poeta que no quiere renunciar a cada uno de los instantes que pasan ni tampoco a la
totalidad de ellos, ni quiere pasar sin desgranarlos, sin gustarlos uno a uno, ni deja el ansia
amorosa que pide eternidad. En él estan latentes las dos actitudes; y el poeta no reposa,
porque todo le retiene y le enamora, su ser tendra que despedazarse, tendria que morir si

.. 7
eligiera.

Por ello la poesia se mantendra siempre alejada de la justicia que la filosofia
aplica a la realidad, la cual para el poeta es inmanejable e inddmita. Es ante este hecho
gue la pensadora quiere encontrar ese punto intermedio, ese concepto mediador que

entendemos como razdn poética.

Asi pues, la razédn poética es una razén mediadora que intenta dar una
respuesta integradora para no dejar fuera del pensamiento ningun aspecto relevante de
la realidad, y aqui es donde se situa el delirio, pues este, como sefiala Ana Bundgard: es
desde donde se formula la pregunta. Es decir, el delirio es el espacio en el que se realiza

la pregunta, y la razédn poética seria la respuesta. “La razén poética es la respuesta

7 Zambrano, Maria, Pensamiento y poesia en la vida espafiola, Madrid, Endymién, 1987, p. 47.

12



esperanzadora que encuentra Zambrano frente a la desesperanza, la angustia vital y el

nihilismo de una época en crisis.”®

Zambrano detecta esa crisis espafola a la que tantos y tantos poetas y
pensadores espanoles se han referido en algin momento, esa crisis de la que Gil de
Biedma rezaba que no era “un estado mistico del hombre, ni una metafisica”’, sino que
el hombre podia cambiar su historia, la historia de Espafa y su mafdana efimero, a
colacién del famoso poema de Machado que también da constancia de esa Espana de
charanga y pandereta. Es casi una constante de nuestra historia el sentimiento de crisis,
sobre todo desde que dejamos de ser aquel imperio donde no se ponia el Sol, pero
éacaso hubo tal grandeza en Espafia?, éexistio la Espaia de Galdés o Menéndez Pidal?
Muchos se han preocupado de que asi constara, mas hoy sabemos que la historia
también se compone de la leyenda, como asi ejemplifica nuestro majestuoso vy
engrandecido Cid Campeador, sobre el cual hispanistas modernos como Inman Fox han
encontrado afirmaciones con cierto cinismo entre los historiadores clasicos. “La
combinacion de realismo e idealismo del Poema del Cid se convierte en una de las

constantes, identificada por tantos, del caracter espafiol.”*°

No obstante, si de algo ha servido ese pasado “de leyenda” ha sido para
hacernos sentir en continua decadencia y para encerrarnos en nuestro recuerdo, o al
menos asi lo han sentido muchos intelectuales desde Cadalso hasta Pio Baroja, pasando
por Larra. Por su parte, Unamuno y Ortega también sintieron esta crisis de la cual no
terminan de dar un diagndstico definitivo, oscilando entre el casticismo y Ia
europeizacion. Y asi llegamos a Zambrano que hereda el sentimiento de crisis y lo hace
suyo. Muchas son las ocasiones y los articulos en los que la menciona, como en su obra
Hacia un saber sobre el alma donde aparece un articulo titulado La vida en crisis, en el

gue trata de desentraiiar un estadio comun de exasperacion que dice envuelve la vida y

8 Bundgard, Ana, Mds alld de la filosofia, Madrid, Trotta, 2000, p. 17.
° Gil de Biedma, Jaime, Apologia y peticion, Las personas del verbo, Barcelona, Seix Barral, 2015, p. 80.

10 Fox, Inman, Edward, La invencion de Espafia: literatura y nacionalismo. AlH. Actas Xll, Centro Virtual
Cervantes, 1995, p. 7.

13



la sociedad de su tiempo, apuntando unas veces a una crisis general de Occidente y
otras a una especial de Espaiia. Asi lo relata también en Delirio y destino, donde habla
propiamente de Espafa, de su hambre y de esa situacidn de angustia y desespero que la
lleva al delirio. El deliro de una Espafa que se suefia libre de su crisis, de su hambre y de
sus demonios. La razéon poética aparece aqui como un método para salir del delirio de

Espana y de Europa.

3. El delirio y el sueiio.

El suefio es otra de las claves del lenguaje de Maria Zambrano y su presencia
se torna una constante durante toda su obra, pero hay una época en su vida donde
cobra todavia mas relevancia, es a partir de 1953, en la etapa en la que vuelve a Europa,
pasando por diferentes ciudades como Roma, Ginebra o La Piece, donde la vida no iba a
ser nada sencilla para ella, pues iba a estar marcada por la miseria y los padecimientos,
asi como por la enfermedad y muerte de su hermana Araceli ya en Francia. Todo este
sufrimiento se ve reflejado en reflexiones de Zambrano como las que dedica al tema del
suefo, sobre el que me gustaria hablar en este punto y desde donde, una vez mas,

trataré de aproximarme a la nocién de delirio.

El tema del suefo y del tiempo como prodigios fenomenoldgicos siempre
preocupd a nuestra autora. Ya en 1940 publica E/ freudismo, testimonio del hombre
actual, en el que se adentra en el tema de los suefios y comienza a apreciarse un tono
critico hacia las tesis psicoanaliticas de las cuales discrepa en tanto que encuentra el
método de Freud demasiado violento. Para Zambrano el psicoanalisis obliga al
inconsciente a dar de si, sélo por medio de su acorralamiento el hombre se entiende en
sus comportamientos del dia a dia. Aunque reconoce a Freud haber abierto el camino

hacia el desprendimiento de la “mdscara” del hombre, una vez mas el afan cientificista

14



por alzar a la razdén sobre lo oculto, misterioso o desconocido es reprobado por

Zambrano, pues pretenden haber acabado con ello y haber dado la respuesta definitiva.

Los suefios no son algo a eliminar de la vida de la persona, un poso, un residuo de vida.
Son manifestaciones instantaneas con unidad de sentido de la historia real de la persona, del
proceso que la lleva a integrarse o a destruirse. En lugar de ser simplemente analizados, deben

- 11
ser asimilados, lo cual es todo un proceso.

Lo que Zambrano quiere decirnos es que la interpretacidn eficaz de un suefio
no podra venir Unicamente de otra persona, puesto que el psicoanalista sélo obtendra
una interpretacion objetivamente valida, desde un punto de vista médico. Para que el
proceso sea liberador para la persona que sueia, esta no debe solo exteriorizarlo sino
interiorizarlo de nuevo teniendo una parte activa en el proceso de superacidon de esa

angustia o de ese enigma presentado en el suefo.

Mds adelante, Zambrano publica Persona y democracia (1958) y Espafia,
suefio y verdad (1965), obras en las que las apreciaciones sobre el suefio entroncan con
una idea de suefio colectivo, ella lo llama suefio compartido, que tiene que ver con una
forma de ensofacién comin que arraiga en el pueblo -de esto hablaremos con mayor
profundidad en el siguiente punto-. Finalmente, la obra en la que Zambrano delimita
con mayor exactitud su idea de suefio es en El Suefio creador (1965) y cercana en el
tiempo estd La tumba de Antigona (1967), que en un principio se iba a llamar E/ delirio
de Antigona, en la que Zambrano reinterpreta la tragedia de Séfocles otorgando mayor
espacio y protagonismo a los entresijos y pasiones del alma de Antigona en su delirio
por actuar con justeza con respecto a las leyes de los hombres y de los dioses. No es
casual la coincidencia en el tiempo de dichas obras, pues ambas guardan similitudes con

respecto al tema. De todos modos, en primer lugar, voy a hablar de El suefio creador.

Debo aclarar, para empezar, que como ya he indicado, no seria certero decir
gue en esta obra Zambrano estd hablando del delirio cuando habla del suefio, porque

no es exactamente asi. No obstante, si considero que mediante el analisis del concepto

i Zambrano, Maria, El suefio creador, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011, p. 1000.

15



de suefio en Zambrano podemos acercarnos a una mejor comprension del delirio, por

las similitudes que ambas ideas guardan entre si.

En El suefio creador Zambrano nos expone el suefio como un despertar, un
despertar a la conciencia sin tiempo. En los suefios el tiempo como lo conocemos no
existe, todo sucede como en un guién cerrado, no hay posibilidad para el detenimiento
o la reflexiéon. En el suefio asistimos como espectadores a un tiempo que no nos
pertenece, un tiempo sin duefio. Para Zambrano en el suefio tampoco hay espacio, el
movimiento no es producto de una decisién sino que sucede sin mas, pues en el suefio
no se cumplen las reglas fisicas del espacio-tiempo. Por tanto, la conclusién que ella
extrae de esto es que en el suefo el individuo no es responsable de lo que le sucede, lo
gue estd viviendo es la ausencia de libertad. Por lo que es posible lanzar una reflexién
aqui sobre si en las acciones en las que el suefio se desliza en la vigilia, como en la locura
o el delirio, puede ser juzgado el hombre bajo el mismo prisma moral que en la simple
vigilia. Cabria preguntarse entonces si eso es precisamente el delirio: el suefio que se
desliza en la vigilia. Es lo que viene a sugerirnos Zambrano en esta obra, que el suefio
puede aparecer tanto dormidos como despiertos, de ambos modos tiene las mismas
caracteristicas, solo que en vez de utilizar la palabra delirio, en muchas ocasiones hace
referencia a ello como el sueio en la vigilia. De todos modos, équé caracteristicas son

estas que comparten sueiio y suefio en la vigilia o delirio?

Zambrano nos dice que, ademas de las diferencias con respecto al espacio-
tiempo y la ausencia de libertad, en los suefios siempre aparece una figura, algo a
alcanzar, y este algo tiene caracter de realidad. Lo que significa que tanto en el suefio
como en el delirio, la realidad no nos es desprendida del todo, sino que permanece de
una manera latente, como un fondo ultimo. La diferencia es que en los suenos esta
realidad se dirige hacia nosotros proponiéndonos ser descifrada, lo que fundamenta el
caracter enigmatico del suefio, pero no deja de haber referencias reales en él. Similar a
esto es lo que la filésofa dice en relacidn con la verdad. No se trata de que en los suefios
todo sea engaiio o figuracidon, tampoco de un descubrimiento o desvelamiento —la

célebre aletheia-, sino que la verdad se hace sentir como campo gravitatorio de los

16



suefos, “como muda condena de los sueifios de enganosa justificacién, como

actualizacién del horizonte ultimo.”*?

Otra idea muy reveladora que Zambrano introduce en El suefio creador es la
nocion de angustia como una caracteristica sustancial tanto del suefio como del delirio.
La persona que suefia, aunque no puede plantearse preguntas, se mantiene sumida en
una cierta tensién, una angustia sobre la que se sostiene todo el sueno y de la que no
puede deshacerse hasta despertar. Una angustia que Zambrano dice: “acompana a todo

»13 Dando a entender

paraiso prohibido por perdido o por perecedero, por regresivo.
gue el sofiador es consciente en cierto modo de la volatilidad y el caracter etéreo del
suefno, por lo que no puede evitar sentir angustia por la pérdida de su propia fantasia.
Sin embargo, Zambrano sefiala ademas que tanto en el suefio como en el delirio, detras
de la angustia subyace lo que Freud trataba de clasificar con simbolos o complejos que
responden a deseos frustrados o a la presidn ejercida por la moral social. Zambrano no
niega que el hombre necesite una escapatoria ya sea en sueiios o en delirios, pero en

desacuerdo con Freud, ve los subterfugios del hombre como una parte integra de él

mismo que no necesariamente haya de ser contrarrestada con psicoandlisis.

Pues si hay suefios mortales, todos los suefios lo son de nacimiento, de estar naciendo,
de bracear por nacer o de defenderse de nacer. Y en este trance la criatura hombre inventa
mentiras y finge —que, claro estd, no es lo mismo-. Inventa historias de tal manera que permite
sospechar que la primera, espontanea forma de la historia, de toda historia, sea la

. .. 14
tergiversacion.

En este punto abro un paréntesis para anadir que, de una manera diferente,
Zambrano nombra el sentimiento de angustia en otras obras como Delirio y destino, en
la que la angustia aparece como un agente activo o un desencadenante directo del
delirio, la cual no seria el mismo tipo angustia que aparece en E/ suefio creador. Ante el

encuentro subito y frontal con la angustia, cuando esta excede las posibilidades de

12 Zambrano, Maria, El suefio creador, p. 1013.
B Ibid., p. 1009.

% Ibid., p. 1011.

17



accién y se torna extrema, el individuo llega en ocasiones a buscar la escapatoria en la
ensoifacién o el delirio. Digamos que en este caso la angustia en el delirio tendria

entonces un cierto papel diferente al que tiene en el sueno.

Y no cierro el paréntesis todavia, o mejor abro un segundo, porque seria un
descuido por mi parte no hacer alusiéon aqui al pensador danés Sgren Kierkegaard, cuyo
eco se deja sentir claramente es esta cuestién. Es innegable la influencia que este autor
ejerce en Maria Zambrano, sobre todo en lo referente a la angustia, concepto
fundamental del filésofo existencialista, quien ademas comparte con Zambrano un
primordial interés por desentraiar los conflictos de la fe. Especialmente alusiva a la
cuestidon tratada aqui es su obra El concepto de angustia, y mas concretamente el
capitulo homdénimo que comienza diciendo: “La angustia es una categoria del espiritu

que suefia.”’

Con lo que Kierkegaard estd asentando la idea de que el suefio, la
angustia ante la totalidad presentida, ante el infinito de la libertad, es el padecer de un
ser que despierta al tiempo que cae, es decir, que cae en su propia existencia desde el
suefo inocente en que yace, mientras todavia no es él; mientras todavia no ha salido del
seno de Dios o de la nada. Y la angustia es el presentimiento dentro de la nada, de la
caida de la propia existencia, del despertar en el pecado de ser uno mismo. A lo que
Zambrano vendria a afiadir aqui que el suefio, aunque suspenso en la angustia, no deja
de ser un refugio donde esconderse, donde al contrario de lo que pueda parecer, el
individuo que suefia no reposa, sino que se aventura por los confines de lo posible y
jugando a ser alguien o algo, allana el terreno vedado a la posibilidad. Y en cada una de
estas historias que el hombre inventa hay una totalidad: “La totalidad de la vida toda del

»16

gue suefia.””> Pues los suefios son fragmentos absolutos, donde si hay suerte, puede

nacer, aunque no siempre, la palabra. Estariamos entonces ante un suefio creador.

Por ultimo, me gustaria retomar la cuestion de La tumba de Antigona para

esclarecer por qué decia al principio de este apartado que El sueiio creador y La tumba

15 Kierkegaard, S@ren, El concepto de angustia, Madrid, Alianza Editorial, 2007, p. 87.

16 Zambrano, Maria, El suefio creador, p. 1011.

18



de Antigona guardan similitud en el tema y por qué no es casualidad que dos afos
después de publicar Zambrano El suefio creador, salga a la luz La tumba de Antigona.
Como ya he dicho, ambas obras son escritas en un momento muy complicado de la vida
de la pensadora malagueiia, con la reciente muerte de su hermana Araceli, ultimo
miembro vivo de su familia mas cercana, y habiendo contemplado como la forma en
gue el dolor puede terminar con la vida de alguien querido, Maria Zambrano se entrega
en sus escritos a escudrinar cuestiones tales como los limites de la conciencia, las
posibilidades e imposibilidades de lo real o las condiciones de la temporalidad. Nacen asi
El suefio creador y La tumba de Antigona, esta ultima dedicada a su hermana Araceli de
la que vierte mucho en el personaje de Antigona. La tumba de Antigona podria
considerarse una oda al delirio -de hecho segln la indicacidn de algunos borradores iba
a llamarse Delirio y muerte de Antigona-, como ejemplo tenemos ese comienzo con un
enfebrecido mondlogo cuasi mistico con el que Zambrano nos introduce directamente
en los pensamientos mas intimos y descarnados de la narradora, Antigona, que recobra

su voz mas personal y pura para desentrafiar los entresijos de su dolor.

Vedme aqui, dioses, aqui estoy, hermano. éNo me esperabas? iHe de caer ain mas
bajo? Si, he de seguir descendiendo para encontrarte. Aqui es todavia sobre la tierra. Y ese
rayo de luz que se desliza como una sierpe, esa luz que me busca, serd mi tortura mayor. No

o - . . 17
poder ni aun aqui librarme de ti, oh luz, luz del Sol de la Tierra.

Pero, épor qué insisto en la similitud entre ambas obras? Venia diciendo que
en ocasiones, ese suefio o ese delirio creador, pueden representar el origen de la
palabra. Este seria el caso de la historia de Antigona. Para Zambrano, posiblemente
influenciada por la obra de Unamuno, el sueiio del personaje nace en simbiosis con el
suefo del autor que lo crea, como en una suerte de transubjetividad o de necesidad

histdrica, como si algo divino de la naturaleza debiera de encarnar en la humana

17 Zambrano, Maria, La tumba de Antigona, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011, p. 1130.

19



historia. “Suefio creador quiere decir tanto el suefio del autor que crea, como el suefio

necesitado de creacion.”*®

De modo que podemos entender La tumba de Antigona como la
continuacion de El suefio creador, siendo El suefio creador la obra en la que se nos da la
explicacion filoséfica de cdmo se produce la creacidn de la palabra en los suefios o en el
delirio, y La tumba de Antigona el ejemplo hecho efectivo del suefio creado. “El autor
tragico ofrece al monstruo personaje, embridén envuelto en su suefio, el tiempo de su

increible historia. Y queda por ello incorporado a lo humano, pues ya ha nacido.”*®

4. El delirio y Espaia.

Pese a ser publicado en 1988, Maria Zambrano escribe Delirio y destino en La
Habana a comienzos de los afios cincuenta, justo antes de su vuelta a Europa. En esta
obra la pensadora, con la herida del exilio todavia muy tierna, trata de tomar distancia
con los afios de su juventud en Espafia, en los tiempos en los que no alcanzaba la

treintena y su corazén latia al son de los vientos de cambio que soplaban por Madrid.

Descubrimos en Delirio y destino a la Zambrano mads politica, quiza desde
Horizonte del liberalismo. Esta faceta es menos reconocida en ella, pero existe, es muy
real, y cuando la muestra, lo hace segura y convencida de sus ideas. Si en Horizonte del
liberalismo nos encontramos con una Zambrano mucho mas maquiavélica, en el sentido
de querer escribir una guia politica, y fervorosa del liberalismo. En Delirio y destino se la
percibe mucho mds nostalgica, algo resignada y con una perspectiva mas historicista.
Como dice acerca de esta obra el filésofo y critico literario Jesis Moreno Sanz: “Este

libro es uno de los testimonios mas vividos, fidedignos, y por ello de los mas precisos

18 Zambrano, Maria, El suefio creador, p. 1051.

" Ibid., p. 1051.

20



documentos, de lo que fue, y aun de lo que puedo haber provocado, aquel tiempo

feliz.”*®

Si en El suefio creador el delirio aparece explicado a partir del suefio. En
Delirio y destino, el delirio estd presente de varios modos distintos: El delirio colectivo
de una Espafia exasperada por la incurable decadencia, el delirio auroral de una Espaiia
gue despierta exaltada y que se sueiia libre, y el delirio sufrido a titulo personal por
Zambrano, ahogada en el dolor. Comenzaré hablando de este ultimo, por seguir el hilo

de La tumba de Antigona, cuyo lenguaje guarda gran relacion.

Los delirios, como la misma Zambrano los titula, estan situados en la ultima
parte del libro, y son pequeiios capitulos de pocas paginas, con nombres como La
hermana, La loca, La Reina, La dulce del nombre o El delirio de la paloma. En todos ellos
siempre hay un personaje femenino central que nos narra sus angustias y polaridades
mas intimas, pero con un lirismo, un tono poético y una voz que desprende verdad. En
estos episodios nos encontramos cara a cara con el delirio en su estado mas original e
incélume. Todos son narrados desde la ficcidon, al modo de La tumba de Antigona,
partiendo de una sencilla historia en la que Zambrano vuelca, como acostumbra, toda su
experiencia y pensamiento. No obstante, en El delirio de la paloma no utiliza ningun tipo
de ficcion, sino que se desnuda y nos habla directamente de ella misma. Este capitulo
llama especialmente la atencidn, ademas de por su gran belleza, por la autenticidad con
la que repasa de una forma breve, cruda, pero sutil al mismo tiempo, todo el recorrido

en sintesis de la vida entre el exilio, la frontera y la afiorada Espafia.

Dios mio, quiero ser polvo, polvo, polvo de tu suelo, Espaiia; si pudiera ser yerba de tu
prado, al borde de una acequia, rosa del mes de mayo, azucena al pie de un cerro, Espana;
seria un hilo de tu agua y una piedra de las que estadn altas, de esas que claman al cielo,

hincada en ti para clamar como un olmo seco de esos que abren los brazos, o serpiente

20 Zambrano, Maria, Delirio y destino, Madrid, Editorial Centro de Estudios Ramdn Areces, S. A., 1998, p.
16.

21



enroscada al pie de tu cruz, de esa cruz que nace en ti de tu seno, y se alza clamando justicia al

. . . 21
cielo y llama a la tierra con sus brazos abiertos.

Espafa es sin duda el motivo que provoca en Maria Zambrano mas delirios
de dolor. Fe de ello da la respuesta que la filésofa le da a Pilar Trenas en la entrevista
gue le concede en TVE en el afio 1988, en el programa “Muy personal”, cuando es

preguntada por lo que le ha hecho sufrir. A lo que Zambrano responde:

¢Mas? Pues me ha hecho sufrir mucho lo que pasaba en Espafia cuando yo no estaba
en ella, lo que pasaba en Europa cuando yo no estaba en ella. Me ha hecho sufrir mucho Ila
ausencia. No digo, no me comparo con los que en Espafia pasaban hambre; miseria y
persecucion, pero les digo una vez mas, cdmo me habéis dolido, en el fondo de mi alma, cémo
he tenido ante mi manjares exquisitos que no he podido comer porque yo tenia qué comer y
ustedes, hijos mios, hermanos mios, no teniais ni un pedazo de pan que llevaros a la boca. Eso

es lo que mas me ha hecho sufrir, creo.

Vemos claramente ejemplificado aqui el compromiso y la pasiéon por el
pueblo espafiol que profesa Zambrano, y todo el dolor que le genera su ausencia, aquel
mismo que le abre el camino hacia el lenguaje del delirio. Pero, ¢qué otro modo queda
de expresion, que permita solventar la realidad del exilio? Y es que no estamos
hablando de un patriotismo de escaparate, sino de un sentimiento, el de Zambrano, de
amor puro por su pueblo. Sorprende de su respuesta que, pese al haber perdido a tanta
gente querida, al final de su vida lo que mas dolor le provoque no sea la aforanza de sus
seres queridos, ni ningun otro motivo, mas que su ausencia; y el sufrimiento, el hambre
y la muerte de los espanoles. No nos extrafia entonces que Zambrano, pese a que en un
primer momento viajara con su marido a México, decidiera volver pronto a Valencia
cuando la guerra se perdia, ni que permaneciera en Barcelona hasta que no quedara

mas salida que los Pirineos.

Hoy sabemos por cartas y documentos que han quedado, que Zambrano se

molestd con sus mas allegados intelectuales, como es el caso de Rosa Chacel, por partir

A Zambrano, Maria, Delirio y destino, p. 268.

22



al exilio en lo que ella consideraba una hora temprana. Pues lo que mas pesar le causaba
a Zambrano era la impotencia, el estar lejos para actuar. Esa impotencia, esa
imposibilidad real de cumplir con lo que ella considera su deber, con su conciencia
humilde de sirvienta, es lo que a fin de cuentas la conduce al dolor y a lo que se ha

llamado aqui la escritura del delirio.

Los otros dos modos de delirio sugeridos en Delirio y destino son el de una
Espana desesperada que clama al cielo, y el de una Espaifia que despierta y se suefa
libre. Ambos aparecen en la primera parte del libro, que Zambrano escribe, en
ocasiones, de un modo mads prosaico que la segunda, pero con la misma maestria. En
esta parte se cuenta cdmo se vivieron, y cdmo vivid ella en primera persona, los afos
previos a la instauracién de La Segunda Republica. Concretamente se centra en contar lo
ocurrido entre los afios 1928 y 1931 en Madrid. Y empleando un tono autobiografico,
relata con rigor las vicisitudes y los avatares por los que la juventud mas intelectual e
iconoclasta se enfrenta, incluso, a los sectores mas tradicionales y estancos de la

izquierda.

Es en este contexto en el que Zambrano divisa una Espafia que delira. Por un
lado, estdn los mas pesimistas, que y vienen de tiempo atrds, como en el s. XIX donde se
intensifica ese sentir con intelectuales como Larra, del que Zambrano dice: “se suicidé a
los veintinueve anos de mal de amores, dicen, mas, en verdad, de mal de Espaﬁa”zz. La
malagueia ve en Larra el ejemplo perfecto de este conflicto tépico del ser espanol. O
Angel Ganivet que muere también por suicidio en el momento histérico del 98,
coincidiendo asi con la pérdida de Cuba, Puerto Rico y Filipinas, que dejaba Espafia a la

sombra de su imperial pasado.

Movidos por este desdnimo generalizado se disponen a realzar la figura de
Espana a través de la literatura, autores como Menéndez Pelayo. Quien hace de la
historia su género, para asi retomar el destino de Espafia a partir de la reconfiguracién

narrativa de un pasado cuya grandeza y virtud habia quedado en el olvido para muchos.

2 Zambrano, Maria, Delirio y destino, p. 73.

23



O como Benito Pérez Galdds que examina la Espafia mas profunda para desentrafiarla y
poner en evidencia su inocencia y autenticidad. De estos dos autores, dice Zambrano,
reinventan a Espafia desde el delirio, desde la irrealidad mas condescendiente, que sin

embargo, ellos sabran habitar.

Mas no logran convencer, ni Menéndez Pelayo ni Galdés, a los escritores de
la Generacidon del 98, que no se conforman con ese pasado tan bien engalanado, vy
aforan un presente menos desdefioso que les dé motivos para creer en un futuro. A
todos estos, con los que Zambrano ha tenido ya una estrecha relacién, los tilda de seres

“maduros”. Pues al final, en quien confia Zambrano, es en el poder de su generacién.

Por otra parte, es esta, su generacion, a los que Zambrano llama “los
jovenes”, los que tienen una confianza ciega en un futuro mejor para Espafia. Una
confianza y una energia de la que Zambrano no puede evitar contagiarse, por lo que
entra en un estado de delirio, pero un delirio auroral, esperanzador, presagio de buena
ventura, que describe asi hablando de ella misma en tercera persona: “Aunque ocultaba
de sus padres su estado febril continuo, buscando tan sélo darse enteramente, sin saber
gue lo hacia, quemandose en una pasién de conocimiento y de accidn atraida hacia un

foco: Espafia.”?

Zambrano, que estaba a punto de caer tuberculosa y vivir postrada en cama
durante largos meses, ya vaticinaba ese delirio que compartia con esos jévenes que,
alentados por grandes personalidades como Valle Incldn, desde la parte intelectual, y
confiados en el liderazgo de politicos como Azaia, harian historia, aunque lo pagarian

muy caro.

Pues Espafia no era todavia visible, la sentiamos mas que la veiamos y teniamos ansia

de verla, era necesario, absolutamente necesario que se hiciera de nuevo visible al mundo,

23 Zambrano, Maria, Delirio y destino, p. 45.

24



recobrada, entera, duefia de si; joven, despertada desde su suefio de siglos; intacta, a pesar de

. . , , . . 24
su historia, mas alla de su historia, real, presente...

Era la ocasidn, deseaban una nueva Espana, tanto que deliraban por ella, y
ese delirio auroral del que la pensadora fue participe, se consolidé en La Segunda

Republica, aunque aquello no terminara como desearon.

Por ultimo, cabe afadir que forma parte esencial aqui el concepto de aurora,
gue es una idea trascendental en la filosofia de Maria Zambrano. La aurora entendida
como esa luz nueva de la manana que es suficientemente luminosa como para iluminar,
pero suficientemente comedida como para no ensombrecer, ni deslumbrar. Se
entremezcla aqui esta idea de aurora con la del delirio, para dar forma a este suefio de
albor que Zambrano nos describe como el amanecer esperanzador de un nuevo tiempo

para Espafia.

5. El delirio y la mistica.

Es innegable el cardcter mistico de la filosofia de Zambrano, pero no seria
justo contemplarla como una mistica al estilo de lo que fueron en Espafia Santa Teresa
de JesUs o San Juan de la Cruz, para quienes su maxima es conseguir la unién o el
contacto del alma con Dios. No serd Dios lo mas importante para Maria Zambrano, sino
lo divino, mas lo divino para ella no estd en las alturas, sino en el hombre, al cual se le
aparece invisible y no sabe clasificarlo. En El hombre y lo divino, Zambrano nos expone
las peripecias que el hombre recorre en su tragica busqueda del sentido de la existencia.
Una angustiosa y delirante exploracidn iniciada por las preguntas que le produce la
magnificencia de la naturaleza y la desorientacidn continua que favorece la presencia

del mundo que le rodea, un mundo en el que el hombre siente la necesidad de ubicarse

2 Zambrano, Maria, Delirio y destino, p. 46.

25



y de encontrar su lugar. La realidad entonces en su decir se vuelve sagrada, pero no
evita que el hombre salga de la oscuridad. Es en este momento cuando el hombre
recurre a Dios, y aqui es donde entra en juego el delirio. “Y es que la relacién inicial,
primaria, del hombre con lo divino no se da en la razdn, sino en el delirio. La razén

encauzara el delirio en amor.”?

Nos muestra asi Zambrano la relaciéon de la mistica con el delirio, que una
vez mas, se presenta como creador, como generador de aquello que no se ha aparecido
aun, pero que aspira a ser. Como también dird Zambrano en Claros del Bosque acerca de

esta idea:

Brota el delirio al parecer sin limites, no sélo del corazén humano, sino de la vida toda y
se aparece todavia con mayor presencia en el despertar de la tierra en primavera, y
paradigmaticamente en plantas como la yedra, hermana de la llama, sucesivas madres que

. oy s . . . . . 26
Dionysos necesitd para su nacimiento siempre incompleto, inacabable.

Pese a ser estas palabras pertenecientes a la Ultima etapa como escritora de
Zambrano, y a poseer una escritura cada vez mas poética, vemos una continuidad en su
pensamiento que no deja de ser llamativa, pero que, sin embargo, nos muestra la
serenidad y la imperturbabilidad con la que Zambrano siempre defendié sus ideas, pues
hasta el final apuesta por esa forma de conocimiento, aunque provenga del mismo

delirio, contrarrestado con la forma de mirar el mundo a través de la razén poética.

2 Zambrano, Maria, El hombre y lo divino, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011, p. 110.
% Zambrano, Maria, Claros del bosque, Barcelona, Editorial Seix Barral, 1986, p. 14.

26



6. Conclusiones.

Aunque el delirio siempre esta presente en la obra de Zambrano y se torna
enseguida una constante de su lenguaje y una idea recurrente en sus textos, se
manifiesta de maneras muy diferentes cada vez. En su primera época en Madrid el
delirio Zambrano lo ve, lo oye y lo siente en el comun de la sociedad, como un grito al
unisono. Unas veces percibe ese delirio en los espafioles, en su estrepitosa crisis, y otras
lo percibe en la desconfianza de toda Europa en la razén, en bisqueda de una
explicacidon. Y de manera diferente lo vuelve a ver en Espafia, en su pueblo, en su las
plazas, en sus mitines y en todas las manifestaciones publicas del entusiasmo por el
advenimiento de un nuevo tiempo politico que emerge de la ilusion y la esperanza. Un
acuciante delirio el de la sociedad espafiola, del que Zambrano sdélo cree encontrar
respuesta en la impronta de una razén nueva, menos jactanciosa y mas poética.

Con el transcurrir de los afios, ya en su largo viaje sin final, lejos de la patria,
expulsada de su hogar, instaurada en el exasperante exilio, vuelve otra vez esa palabra a
la mente de Zambrano: el delirio. Pero esta vez de una forma mas personal, como un
sentir individual que nace del dolor, de la angustia, del suefio. Como la ultima puerta a la
razén y la primera hacia el alma, asi se le aparece el delirio, huyendo de Freud vy
volviendo a Kierkegaard. El delirio esta vez es el suefio, uno del que no se puede
despertar, pero del cual se vale para crear. Y de ahi, de ese suefio creador, nacerd como
la Ilama de un fuego crepitante, La tumba de Antigona, los delirios de Delirio y destino o
los Claros del Bosque. Obras en las que Zambrano se muestra madura y segura, sin
temor al delirio, sabedora de su destino, hacia el que camina, como quien camina hacia
la muerte.

También en el delirio podra conocer su alma, y nos animara a ello, para
conocer lo divino en el hombre, dejando claro cual es nuestro trato con Dios, y

sugiriéndonos conocerlo para conocernos mejor a nosotros mismos.

27



7. Bibliografia.

Zambrano, Maria, “Hacia un saber sobre el alma”, Madrid, Alianza, 1987.
—, Pensamiento y poesia en la vida espafiola, Madrid, Endymidn, 1987.
—, Horizonte del liberalismo, Madrid, Ediciones Morata, 1996.
—, Filosofia y poesia, México D.F, Fondo de cultura econdmica, 1987.
—, El suefio creador, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011.
—, Delirio y destino, Madrid, Editorial Centro de Estudios Ramdn Areces, S. A.,
1998.
—, El hombre y lo divino, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011.
—, La tumba de Antigona, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011.
—, Los intelectuales en el drama de Espana, Madrid, Editorial Hispamerca, 1977.
—, Espania, suefio y verdad, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011.
—, La Espafia de Galdés, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011.
—, Los suefios y el tiempo, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011.
—, Persona y democracia, Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2011.
—, Claros del bosque, Barcelona, Editorial Seix Barral, 1986.
—, Algunos lugares de la poesia, Madrid, Ed. Trotta, 2007.

—, Cartas de La Piéce, Pretextos, Valencia, 1996.

Bundgard, Ana, Mds alld de la filosofia, sobre el pensamiento filoséfico-mistico de Maria
Zambrano, Madrid, Trotta, 2000.
—, Un compromiso apasionado, Maria Zambrano: una intelectual al servicio del

pueblo, Madrid, Trotta, 2009.
Kierkegaard, Sgren, El concepto de angustia, Madrid, Alianza Editorial, 2007
Balld, Tania, Las Sinsombrero, Barcelona, Espasa, 2016.

Moreno, JesuUs, El logos oscuro, Barcelona, Verbum, 2009.

28



Revilla, Carmen, Claves de la razon poética, Madrid, Trotta, 1998.
Miguel, Morey, Mondlogos de la bella durmiente, Zaragoza, Eclipsados, 2011.

Maillard, M2 Luisa, La literatura como conocimiento y participacion, Lérida, Universitat

de Lleida, 2002.

Fox, Inman, Edward, La invencion de Espafa: literatura y nacionalismo. AlH. Actas XII,

Centro Virtual Cervantes, 1995.

Dicciomed.eusal.es, Diccionario médico-bioldgico, histdrico y etimoldgico. Universidad

de Salamanca, 2011.

Edicion critica de la entrevista a Maria Zambrano a cargo de Pilar Trenas y de las cartas
escritas por Maria Zambrano sobre el pleito feminista a Luis Alvarez-Pifier. Al ciudado de

Gemma del Olmo, Biblioteca Virtual de Investigacién Duoda, Universitat de Barcelona.

Foucault, Michel, Historia de la locura en la época cldsica |, México D.F, Fondo de cultura

econdmica.

Gil de Biedma, Jaime, Apologia y peticion, Las personas del verbo, Barcelona, Seix Barral,

2015.

29



