«1s  Universidad
18  Zaragoza

1542

Trabajo Fin de Grado

En el gallinero los ninos no paran de animar. Sobre
lenguaje, infancia y potencia en Giorgio Agamben

In the peanut gallery the children do not stop screaming
encouragements. On language, infancy and potentiality
in Giorgio Agamben

Autor

Ilgnacio Redrado Navarro

Directora

Sandra Santana Pérez

FACULTAD DE FILOSOFIA 'Y LETRAS
2016




En los libros escritos y en los no escritos, obstinadamente no he querido pensar mas que una

sola cosa: ;qué significa “hay lenguaje”, qué significa “yo hablo”?

Giorgio Agamben



Indice

4

=)

11
13

16

17

19

22

23

27

29

30

Prologo

El lenguaje
Pérdida de la experiencia
Qué es el yo, qué es el pronombre
El tener-lugar

Mas alla de la Voz
La infancia
Mas alla de esencia y muerte: la infancia
Infancia y politica
La potencia
Forma-de-vida y potencia
Politica y lenguaje

Anexo: El porqué del gallinero

Bibliografia



Proélogo

En este trabajo abordaremos la filosofia de Agamben desde tres de sus conceptos: el lenguaje,
la infancia y la potencia. Los dos primeros son conceptos accesibles desde dos distintas ramas del
pensamiento del filésofo italiano: filosofia del lenguaje y filosofia politica. Al lenguaje realiza
Agamben una aproximacion desde la lingiiistica pero también un analisis en cuanto a su situacion
politica actual. El concepto de infancia tiene consecuencias en la filosofia del lenguaje y en las
estrategias de la politica agambeniana. El concepto de potencia nos servird para establecer el puente
entre lenguaje y politica en la tercera parte.

Dado el exergo que abre este escrito es normal creer que el lenguaje tiene la mayor
importancia en la obra del filésofo italiano. Segun Jacopo D'Alonzo (2013), es en la filosofia del
lenguaje donde Agamben ejerce de manera mas pormenorizada un andlisis de la filosofia occidental
y donde al mismo tiempo asienta las bases de su propia teoria que fueron condiciéon indispensable
para obras fundamentales como Homo sacer 1. El poder soberano y la nuda vida (1995). La parte
de la obra de Agamben que trata mas explicitamente el lenguaje y que vamos a analizar pertenece a
un periodo anterior a Homo sacer. La tematizacion del lenguaje podria ser localizada en un primer
periodo de la obra de Agamben que comenzaria con un articulo de 1968, “L'albbero del linguaggio”
y al que pertenecerian obras (ordenadas cronoldgicamente) como Estancias (1975), Infancia e
historia (1978), El lenguaje y la muerte (1982) o Idea de la prosa (1985). Sin embargo, como se
mostrard en el tercer apartado del trabajo, el reto de la politica es un reto también del lenguaje, por
lo que puede considerarse que Agamben nunca ha abandonado esta tematica.

Para aclarar la urgencia por investigar la teoria del lenguaje analizaremos primero la situacion
actual de la experiencia humana segin Agamben. Semejante analisis nos llevara a indagar en la
concepcion del lenguaje que ha llevado a esta situacion. En el mundo actual occidental la
experiencia se halla separada del ser humano: se la contempla tras una barrera pero no se vive como
tal. Esto es resultado de y / o esta relacionado con la concepcion de la experiencia que la filosofia
moderna ha pergrefiado: una concepcion en la que la experiencia tradicional, i.e., las vivencias
particulares, tienen cada vez menos importancia, son «como una escoba rotay, dira Francis Bacon.

En el siglo XX ocurre ademas que la devastacion sin precedentes de las guerras
contemporaneas en Europa, la vida rdpida en las grandes ciudades y el capitalismo avanzado

generan un shock que ahonda con la pérdida de la experiencia. La reaccion de parte de la filosofia a

4



ésta pérdida es buscar la experiencia en algo mas originario. La experiencia estd en peligro: jes
porque el lenguaje que nos permitia dar cuenta de ello nos ha traicionado? Al respecto podemos
encontrar los ejemplos mas variados, como el tipico y wittgensteiniano «De lo que no se puede
hablar, es mejor callar» o el de aquél zorro Heidegger que piensa que nunca una conceptualizacion
racional sino la angustia nos llevara a la verdad mas profunda del ser, hasta la bataillana opinién de
que la risa nos salvara de nuestra propia subjetividad y nos hara viajar a lo mas alla del lenguaje.
Agamben cree que el respeto a una inefabilidad repite el gesto de la metafisica occidental (el de un
fundamento indecible aunque mostrable), y con ello quiza su violencia.'

Para evitar tanta seriedad y gestos preceptivos Agamben pondré a la base de su filosofia la
infancia, y su gesto emancipador seré el juego de los nifios. El concepto de infancia tiene su lugar
l6gico en «una exposicion de la relacion entre experiencia y lenguaje» (Agamben, 1978, 215) y sera
precisamente la manera de alcanzar una experiencia del lenguaje. El concepto de potencia nos

permitird ver como esta experiencia del lenguaje tiene unas ciertas implicaciones politicas.

1 Laidea de que la violencia de la modernidad se halle inextricablemente unida con su filosofia se puede encontrar en
textos como la Dialéctica de la llustracion de Adorno y Horkheimer.

5



Lenguaje



Pérdida de la experiencia

Agamben constata en Infancia e historia que la experiencia en el mundo contemporaneo se ha
desvanecido. «En la actualidad, cualquier discurso sobre la experiencia debe partir de la
constatacion de que ya no es algo realizable.» (Agamben, 1978, 7). Benjamin describié esa
“pobreza de la experiencia” en 1933 y la achacaba a la catastrofe de la guerra. «Sin embargo hoy
sabemos que para efectuar la destruccion de la experiencia no se necesita en absoluto de una
catastrofe y que para ello basta perfectamente con la pacifica existencia cotidiana en una gran
ciudad.» (Ibid., 8). Las experiencias ocurren alli fuera pero las personas se limitan a mirarlas sin
realmente vivirlas.

Algo tan aparentemente inmediato como la misma experiencia cotidiana plantea ya un
problema: su inaccesibilidad. ;Como acceder desde la filosofia a este problema de la experiencia?
Segun Agamben «la expropiacion de la experiencia estaba implicita en el proyecto fundamental de
la ciencia moderna.» (Agamben, 1978, 13). En el proyecto filoséfico de Francis Bacon (1561-
1626), uno de los paradigmas del pensamiento cientifico moderno, la experiencia cotidiana perdia
por completo cualquier tipo de autoridad de conocimiento, «la experiencia comin no es mas que
una escoba rota, un proceder a tientas» (Bacon en Agamben, 1978, 13). La ciencia moderna
«desplaza la experiencia lo mas afuera posible del hombre: a los instrumentos y a los nimeros»
(Agamben, 1978, 14), adjudicando la verdad del mundo a un reino cada vez mas especializado y
extrafio a la experiencia comun. Segun Agamben los Ensayos de Montaigne son «la ltima obra de
la cultura europea que todavia se funda integramente en la experienciay», pero no tiene ya ningin
tipo de autoridad: no produce conocimiento, no puede fundar ningun juicio constante, solo intenta
(essai-je).

El problema es que la modernidad pone el fundamento de la experiencia en algo
inexperimentable. En Descartes tiene lugar una primera aproximacion a esta concepcion, ya que en
su primera formulacion el sujeto no es mas que el puro sujeto del verbo, y por ello tiene este
filésofo grandes dificultades en su definicion mdas allad del d&mbito de esa pura enunciacion yo
pienso. La realidad de este sujeto y su duracidon «coinciden con el instante de su enunciacion.»

(Ibid., 22). Segiin Agamben, Descartes, incomodo por esta dificultad, toma para designarlo el

2 A menudo Agamben escribe acerca de textos de los cuales no da la referencia. En ocasiones los editores ofrecen la
referencia no escrita pero no siempre. Se tratard de ofrecer la referencia no referida siempre que sea posible.

7



vocabulario tradicional de la psicologia: «res cogitans, id est mens, sive animus, sive intellectus,
sive ratio» [cosa pensante, que es mente, 0 animo, o intelecto, o razén] (Descartes en Agamben,
1978, 23). A partir de esta substancializacion del sujeto, dice Agamben, nos hemos acostumbrado a
pensar el sujeto como una “realidad psiquica substancial”, como una conciencia en cuanto lugar de
procesos psiquicos.

Mas adelante Kant tomara medidas contra esta substancializacién del sujeto. Se trata de la
famosa distincion entre “yo empirico” y “yo trascendental” que Agamben insiste en denominar yo
pienso; se trata en este caso de la “originaria unidad sintética de apercepcion”. El yo empirico
equivale a ese devaluado sujeto de la experiencia de la antigiiedad que es «en si disperso y sin
relacion alguna con la identidad del sujeto» (Kant en Agamben, 1978, 38). El sujeto trascendental
habré de ser aquel que pone la conexion en la variedad de las representaciones, pues «la conexion
en general nunca puede llegar a nosotros a través de los sentidos ni, por consiguiente, estar ya
contenida, simultdneamente, en la forma pura de la intuicién sensible.» (Kant, KrV, B130). Esta
conexion no es aqui la mencionada en la tabla de las categorias, sino que debe ser buscada «mas
arriba todavia» (Ibid., B131), en la unidad originaria sintética de apercepcion, en cuyo desarrollo
Kant afirma que el yo pienso debe acompafnar a toda representaciéon pues si no ésta no seria
pensable. La apercepcion originaria da lugar a la representacion yo pienso. Las diferentes
representaciones no podrian hallarse juntas de no ser porque hay una autoconciencia general. Llamo
mias a las diferentes representaciones porque puedo «abarcar en una conciencia la diversidad de las
representaciones» (Ibid., B 134).

Pero que exista esta conciencia no quiere decir que sea sustancia. La proposicion «Yo pienso»
contiene la forma de todo juicio del entendimiento. Para conocer, el sujeto trascendental requiere
una intuicidon suministrada por la experiencia sensible y, dado que no hay intuicion sensible de la
apercepcion originaria, no puede hipostasiarse ésta a sustancia. Yo pienso es el nombre de la unidad
en el pensamiento, y entenderlo como sustancia llevaria a la paradoja de denegar su caracter
trascendental. De esta manera, el sujeto trascendental se hunde en el territorio del noimeno: lo
inexperimentable.

Agamben parte de la critica a Kant de John Georg Hamann en su Metacritica sobre el
purismo de la razon para establecer la importancia del lenguaje en el problema de la experiencia,
«buscando las condiciones preliminares e inderogables de toda teoria del conocimiento en la
elucidacion de sus relaciones con el lenguaje, veremos [...] que solo en el lenguaje y a través del
lenguaje es posible configurar la apercepcion trascendental como un “yo pienso”» (Agamben, 1978,
61). Asi, Agamben se propone analizar la metafisica occidental en términos de filosofia del

lenguaje.



Qué es el yo, qué es el pronombre

Para abordar el problema del lenguaje en relacion con la metafisica occidental Agamben
investigara los pronombres.’ Esto se debe a que desde antiguo la primera filosofia ha definido su
objeto mediante un sefialar (que para Aristoteles era propio del nombre). El ser, del que no se puede
decir nada porque no tiene atributos, es solamente mostrado.

Tradicionalmente la naturaleza del pronombre ha sido uno de los puntos mas dificiles para la
teoria del lenguaje. Los pronombres fueron reconocidos por primera vez en el mundo griego por los
estoicos como arthra deiktika [articulaciones indicativas]: les fue reconocido un caracter deictico,
que muestra. Deixis es traducido al latin por demonstratio. Lo que el pronombre debia indicar seria
mas tarde ligado a la ontologia en la gramatica de Apolonio Discolo (s. IT d.C.). Si el nombre
correspondia a las categorias aristotélicas de sustancia y cualidad, el pronombre indica mas alla, a la
sustancia primera sine qualitate, el puro ser. Los gramaticos medievales desarollan este concepto de
demonstratio, que es para ellos el caracter de los pronombres de denotar una esencia indeterminada,
«un puro ser, no obstante determinable a través de los actos particulares de cumplimiento que son la
demonstratio y la relatio» (ésta ultima en caso de los pronombres relativos) (Agamben, 1982, 44).
El acto de la indicacion es lo que «cumple y llena el significado del pronombre» (Ibid.) Se trata de
un particular modo de significacion en que lo que es usual en el lenguaje, el decir, es sustituido por
el mostrar. El pronombre muestra el puro ser, lo rescata para el lenguaje.

Pero «;como es posible que algo como el puro ser (la ousia) pueda ser “indicado”?» (Ibid.,
46). Hay segin Agamben una problematica no resuelta en torno al problema de como es posible el
paso entre significar y mostrar. Segln €l serd la lingiiistica moderna la que dard un paso decisivo en
la resolucion del problema. Los pronombres son clasificados como “indicadores de la enunciacion”
o “shifters” en Emile Benveniste y Roman Jakobson respectivamente. En esta concepcion el
caracter deictico de los pronombres debe ir parejo a la idea de que lo que indican no puede ser un

objeto del mundo real. Lo que indican es la misma instancia de discurso, la enunciaciéon. Segin

3 En este trabajo se utilizara la palabra “pronombre” para hacer referencia a todas las expresiones deicticas. Deixis,
«procedente de la palabra griega que significa «sefalar» o «indicar», designa la referencia, por medio de unidades
gramaticales de la lengua, a elementos del contexto de la comunicacion; deixis es, pues, sindbnimo de referencia
exoférica o extralingiiistica. Son deicticas todas las expresiones lingiiisticas (del tipo yo, aqui, ahora) que se
interpretan en relacion con un elemento de la enunciacion (interlocutores, coordenadas de espacio y tiempo).»
(Diccionario de términos clave de ELE, “Deixis”. Recurso electronico.). A menudo Agamben se refiere a los
pronombres con la palabra “demostrativos” por esta funcion de mostrar ¢ indicar.

9



Benveniste «Yo significa “la persona que indica la presente instancia de discurso que contiene
Yo.”» El indicar del pronombre es un indicar que ocurre contemporaneamente a la instancia de

discurso:

No sirve de nada definir estos términos y los demostrativos en general a través de la deixis,
como suele hacerse, si no se afiade que la deixis es contemporanea de la instancia de discurso
que lleva el indicador de persona: de esta referencia el demostrativo saca su caracter cada vez
unico y particular, que es la unidad de la instancia de discurso al que se refiere. Lo esencial es,
pues, la relacion entre el indicador (de persona, de lugar, de tiempo, de objeto mostrado, etc.) y
la presente instancia de discurso. En efecto, apenas deja de tenerse a la vista, a través de la
expresion misma, esta relacion del indicador con la instancia tnica que lo manifiesta, la lengua
recurre a una serie de términos distintos que corresponden simétricamente a los primeros, pero
que se refieren ya no a la instancia de discurso, sino a los objetos reales y a los tiempos y a los
lugares “histdricos”. De aqui la correlacion: yo: €l; aqui: alld; ahora: entonces; hoy: aquel dia...

(Benveniste, 1966, 253 citado segiin Agamben, Ibid., 48)

Ha de entenderse que la articulacion que operan los pronombres «no es de lo no lingiiistico
(la indicacion sensible) a lo no-lingiiistico sino de la lengua al habla» (Ibid., 50) La deixis no
muestra un objeto sino el mismo tener-lugar de la instancia de discurso. En este punto podemos
encontrar lo que se define como el fundamento lingliistico de la trascendencia. El término
enunciacion para Benveniste no es sinonimo al de acto de habla, sino lo que en el acto de habla es
exclusivamente su tener-lugar; es decir, el tener-lugar del lenguaje sin su contenido semantico. Los
indicadores de la enunciacién sefialan el puro acontecer del lenguaje, que es previo a toda
significacion, es su condicion de posibilidad.

Asi Agamben identifica como la dimension del ser lo que en la ciencia del lenguaje se
entiende como la «puesta en obra del lenguaje», la manera en que unos codigos (la lengua [langue]
en Saussure) son apropiados por un viviente en el habla [parole] y que mediante ello obra. «Pero, en
la historia de la filosofia occidental, esta dimension se llama desde hace mas de dos mil anos, sez,
ousia». El ser es lo que «sin ser nombrado esta ya siempre indicado en todo decir» (Ibid., 51), es ese
mismo tener-lugar del lenguaje que los pronombres indican. Este indicar es lo que abre el ser y el
mundo al pensamiento, y la misma trascendencia del ser es la trascendencia «del acontecimiento del
lenguaje respecto de lo que, en ese acontecimiento, es dicho y significado.», por eso los shifters
constituyen la estructura originaria de la trascendencia.

En cuanto al tiempo, cuando el hablante quiere referir a él o al lugar presente entonces los

pronombres indican al discurso mientras que si se trata de cualquier otro tiempo o lugar entonces

10



refieren exactamente a ese tiempo o lugar y no al discurso. Por ejemplo cuando en una instancia de
discurso se encuentra la palabra “ayer” ésta no hace referencia a la instancia de discurso actual ni a

una pronunciada ayer sino al mismo dia pasado.

El tener-lugar

Surge una pregunta: «;,Coémo es posible que el discurso tenga lugar, es decir, se configure
como algo que pueda ser indicado?» (Ibid., 59). Segun Benveniste es esta propia contemporaneidad
con la instancia de discurso lo que crea el poder ser indicado. Pero lo que signifique esta
contemporaneidad lo da el lingliista por supuesto. Empieza a pergrenar entonces Agamben la trama
de una concepcidn subyacente a la historia de la metafisica. Es la idea de la voz: la instancia de
discurso es identificada a través de la Voz* que la profiere, «y solo suponiéndole una voz puede
mostrarse algo como un tener-lugar del discurso.» (Ibid., 60).

Se entiende esta Voz como un puro querer-decir, una intencion de significar previa a todo
significado determinado. San Agustin en De frinitate ilustra esta idea con una reflexion sobre la
palabra muerta (vocabulum emortum) en la que relata la experiencia de escuchar una palabra (como
en su ejemplo femetum, un término antiguo para vinum) cuyo significado se desconoce. La hemos
entendido no como mero sonido sino como palabra, pero desconocemos todavia su significado: es
«una pura intencion de significar». La foné’ animal queda en esa esfera del mero sonido, ya que no

abre a un lenguaje en que la instancia del discurso sea indicada.

La voz, la foné animal estd, si, presupuesta por los shifters, pero como lo que debe
necesariamente quitarse para que el discurso significante tenga lugar. El tener lugar del
lenguaje entre el quitarse de la voz y el acontecimiento de significado es la otra Voz, cuya
dimension ontologica [...] constituye la articulacion originaria (la arthron) del lenguaje
humano. [...] Esta Voz tiene el estatuto de un ya-no (voz) y de un todavia-no (significado),
constituye necesariamente una dimension negativa. Es fundamento, pero en el sentido de que es

lo que va al fondo y desaparece, para que el ser y el lenguaje tengan lugar. (Ibid., 66)

4 Agamben escribe esta Voz con mayuscula para diferenciarla de la foné aristotélica que define como una voz animal.

5 La foné aninal es aquella que queda fuera de lo humano cuando se inaugura la politica: «So6lo el hombre, entre los
vivientes, posee el lenguaje. La voz es signo del dolor y del placer, y, por eso, la tienen también el resto de los
vivientes (su naturaleza ha llegado, en efecto, hasta la sensacion del dolor y del placer y a transmitirsela unos a
otros); pero el lenguaje existe para manifestar lo conveniente y lo inconveniente, asi como lo justo y lo injusto. Y es
propio de los hombres, con respecto a los demas vivientes, el tener s6lo ellos el sentido del bien y del mal, de lo
justo y de lo injusto y de las demds cosas del mismo género, y la comunidad de esas cosas es la que constituye la
casa y la ciudad.» (Aristédteles, Politica, 1253a, 10-18 en Agamben, 1995, 17).

11



La Voz abre, pues, el lugar del lenguaje, y lo abre consignandolo a una temporalidad y a una
negatividad. Benveniste llega a afirmar que la temporalidad nace también en la enunciacion. Son los
pronombres los que presentan algo, la instancia del discurso, y es en esta contemporaneidad
mentada donde aparece la categoria de presente, de la que nace la categoria de tiempo: la

enunciacion abre al mundo y al tiempo, es cronotética.

Agamben utiliza en El lenguaje y la muerte ideas hegelianas y heideggerianas porque busca
dar respuesta a una pregunta formulada por Heidegger en La esencia del lenguaje, una pregunta
sobre la relacion entre lenguaje y muerte, cuestion que segun €l permanece todavia impensada.
Agamben busca ademds sentar las bases para una filosofia situada mas alld del horizonte de la
negatividad y de la nada. Dentro del horizonte conceptual tanto de Hegel como de Heidegger busca
mostrar como esta teoria de la Voz puede adjudicérseles a los dos en tanto que ambos fundamentan
su filosofia en una negatividad®. En Hegel, ademads, encuentra una conceptualizacion de la voz
animal como el presupuesto de lo humano que se quita para que aparezca ésto lo humano. La voz
animal queda en la Voz humana como un ser-sido.

Heidegger se distancia de la clasica y metafisica definicion del ser humano como el viviente
que tiene lenguaje. La esencia ek-sistente del Dasein le pone en el claro del ser sin tener una voz.
Por eso estd siempre arrojado ya a un discurso, un comprender, un cierto lenguaje que le anticipa
porque el Dasein «se alza sin voz en el lugar del lenguaje. Stimmung’ es la experiencia de que el
lenguaje no es la Stimme [voz] del hombre» (Agamben, 1982, 93). Mientras que en Hegel habia una
relacion negativa entre lenguaje y voz animal (el lenguaje es el quitarse de la voz), Heidegger
pretende plantear una ausencia total de nexo entre ambas. En la angustia, que es la Stimmung que
puede llevar a una nada mas radical que la negatividad hegeliana, «calla todo decir “es” (schweigt
jedes “Ist” sagen”)» (Heidegger, 1932 en Ibid., 94). La nada heideggeriana se funda en un silencio
mas originario que toda voz y donde no hay deictico que senale el ser o el tener-lugar del lenguaje.

Sin embargo, argumenta el filésofo italiano, la metafisica no se basa en la voz animal como
parece entender Heidegger sino que la asume de forma negativa (zoon logon exon quiere decir: un

animal en que la voz se quita para dar paso al lenguaje), en lo que Agamben llamaba la Voz.

6 Que sin emgargo cada uno entiende de manera diferente En Was ist metaphysik Heidegger intenta separarse de la
negatividad hegeliana. Si el no (Nicht) es lo que esta a la base del movimiento dialéctico hegeliano, en Heidegger es
la nada (das Nichts), una nada que sitiia mas alla del logos hegeliano del no y que es de hecho su origen (y este
situarse mas alla es definido como la condicion de posibilidad de una verdadera aproximacion a la nada).

7 Puede traducirse por 'estado de animo', 'disposicion emotiva. La angustia de Was ist metaphysik es una Stimmung.
«Frente al privilegio que la tradicion filoséfica concede a la racionalidad cientifica, Heidegger reivindica la peculiar
capacidad de apertura de los estados de animo. Si el ser se sustrae a cualquier intento de representacion, si el ser se
oculta cuando queremos aprehenderlo conceptualmente, parece que s6lo quede la posibilidad de un acceso afectivo
al espacio de juego y al horizonte de sentido abierto por el ser mismo.» (Escudero, 2009, 159).

12



Precisamente Heidegger habla de un reclamo® (Anruf) por parte de una voz de la conciencia.” Como
el puro querer-decir de la Voz, la voz de la conciencia hedeiggeriana es una llamada sin contenido
proposicional, constrifie al Dasein a un silencio caracterizado como Gewissen-haben-Wollen
[querer-tener-conciencia] anterior a toda particular conciencia-de, a todo contenido concreto de
conciencia (o de lenguaje). La posibilidad de comprender esta llamada es mas originaria que la
experiencia de la angustia y de la nada.

Por esto acusa Agamben a Heidegger de no ir mas alla de ese pensamiento de la Voz que
caracteriza a la metafisica occidental, porque recupera el tema de la Voz sin contenido como
fundamento. Ademas de esto encuentra Agamben en el mismo Heidegger que se preguntaba sobre
la no pensada relacion entre lenguaje y muerte un camino para pensar esto mismo. Si el Dasein
estuviese simplemente arrojado en el lugar del lenguaje sin una voz entonces no podria «remontarse
mas alla de su estar arrojado en el Da.» La posibilidad que abre la Voz del ser abre también la
posibilidad al ser humano de ir mas alla de su Da, la “posibilidad de no ser el Da”, la muerte, se
define con los mismos términos que la Voz: “querer-tener-conciencia existencial hecho transparente
para si mismo”. «El pensamiento de la muerte es simplemente el pensamiento de la voz.»

(Agamben, 1982, 96). En la muerte recoge el Dasein su propia afonia.

Mas alla de la voz

El propoésito de Agamben en la obra que estamos comentando es mostrar como el lenguaje y
la muerte se hallan inextricablemente unidos en la metafisica occidental, para mostrar después la
inesencialidad de éstos en el ser humano: «Y si el hombre no fuese ni el hablante ni el mortal, sin
dejar por ello de morir y de hablar?» (Ibid., 8). Que el ser humano es mas pobre de lo que se cree,
que lo que tiene como esencia es mas bien poco, que la metafisica occidental no ha captado el
fundamento en la nada y la negatividad. Por mucho que la relacion entre lenguaje y muerte esté
clara, ninguno de ambos es esencial al ser humano.

La experiencia occidental de la palabra es negativa. La tentativa de asir el esto', de captar

negativamente el tener-lugar del lenguaje, dice Agamben, es la experiencia fundamental de la

8 La altima traduccion de Sein und Zeit escribe “llamada” por Anruf.

9 Lo que en Sein und Zeit se denomina voz de la conciencia se denominara en textos posteriores “voz del ser”.

10 Hegel comienza el primer capitulo de la Fenomenologia del espiritu con la tentativa de asir el esto [diese]. Muestra
como la palabra “esto” designando lo que se halla aparentemente inmediatamente delante de nosotros (el aqui, el
ahora, lo que hay aqui y ahora), designa en realidad un tener-lugar (del lenguaje, dird Agamben) que es ya un
proceso mediato.

13



filosofia en la cultura occidental. Por una parte la negatividad de la Voz que funciona de eje de la
filosofia occidental es doble. Estd puesta como quitada, como ser-sido de la forné natural. Por otra
parte, como fundamento suyo, la Voz no puede ser dicha por el discurso, que solamente la muestra.

Esta escision entre el tener-lugar del lenguaje y su contenido atraviesa todo el pensamiento
occidental, desde la separacion aristotélica entre la primera ousia y las otras categorias, «hasta la
dualidad de Sage y Sprache [decir, lenguaje] en Heidegger y la de mostrar y decir [zeigen, sagen] en
Wittgenstein. La estructura misma de la trascendencia -que constituye el caracter decisivo de la
reflexion filosofica sobre el ser- tiene su fundamento en esta escision: s6lo porque el acontecimiento
de lenguaje trasciende ya siempre lo que es dicho en ese acontecimiento, puede mostrarse algo
como una trascendencia en sentido ontolégico.» (Ibid., 138).

La relacion entre fisis y logos en la metafisica es también articulada por este esquema de la
Voz. «El hombre es aquel viviente que se quita y a la vez se conserva -como indecible- en el
lenguaje» (Ibid., 136). Como zoon logon exon, el ser humano deja su animalidad indecible para
hacerse con el lenguaje. Retomaremos este tema mas adelante.

La Voz como un puro querer-decir muestra la conexion de logica y ética en la metafisica
occidental. El querer del querer-decir no es un impulso psicologico ni, como ya hemos dicho, tiene
un contenido determinado. Abre al ser humano al ser y asi solamente quiere que el lenguaje sea.
«La Voz es la dimension ética originaria en la que el hombre pronuncia su si al lenguaje y consiente
que €l tenga lugar.» Este pronunciamiento es lo que hace que el lenguaje sea nuestro lenguaje y el
mundo sea nuestro mundo. «En el horizonte de la metafisica, por tanto, el problema del ser no es,
en ultima instancia, separable del de la voluntad, asi como la logica no es separable de la ética.»'!
(Ibid., 140). Pensar una ontologia y una ética mas alla de la voluntad es para Agamben la tarea de la
filosofia que viene (Cfr. Agamben, 2012).

El viaje del Absoluto hegeliano es uno en que algo se separa, abandona el lugar originario,
enajenandose y reconociéndose finalmente en lo enajenado, retornando al reconocer para-si lo que
era solo en-si. La palabra que quiere absolverse debe asumir la escision y reconocerse: «La filosofia
es el viaje [...] de la palabra humana que, abandonado la propia morada habitual en la voz, se abre
al terror de la nada y [...] retorna al final, como saber absoluto (absuelto), en la Voz.» (Ibid., 150).
Lo que propone Agamben es un pensamiento que reconozca que nunca ha habido una voz que
caracterice esencialmente al ser humano, un pensamiento que no remita a ninguna Voz, para
adquirir «una experiencia de la palabra que no est¢ marcada por la negatividad y por la muerte»

(Ibid., 154).

11 Recuérdese como para Aristoteles solo el ser humano tiene lenguaje porque aunque la voz animal es signo del dolor
y el placer, el lenguaje manifiesta lo conveniente e inconveniente, justo e injusto (Politica, 1253a en Ibid., 140).

14



Tal vez el hombre -el animal al que no parece incumbir ninguna naturaleza ni ninguna
identidad especifica- debe pasar mas radicalmente atin por la experiencia de su pobreza. Tal vez

el hombre es atin mas pobre de lo que se ha descubierto ser. (Ibid., 155).

15



II

Infancia

16



Mas alla de esencia y muerte: infancia

Como ya hemos comentado mas arriba, en su filosofia busca Agamben la manera de plantear
que el ser humano no es el animal con logos aristotélico o el ser-para-la-muerte. Que aunque tiene
la facultad de muerte y la facultad de lenguaje, éstas no le son esenciales. «Pensar el hombre sin
remitirlo a su biologia o a su historia y sin, por ello, consignarle a la nada sera la tarea de la
filosofia y la politica que viene» (Castro, 2008, 46). Agamben comienza el articulo “Por una

filosofia de la infancia” (1996a) de esta manera:

En las aguas frescas de México vive una especie de salamandra albina que ha atraido la
atencion de los zodlogos y estudiosos de la evolucion animal por largo tiempo. Quien haya
tenido la oportunidad de observar un espécimen en un acuario, habra sido sorprendido por la
apariencia infantil, casi fetal de este anfibio: su cabeza relativamente larga encastrada en su
cuerpo, su piel opalescente, levemente veteada de gris en el hocico y encendida en plateado y
rosa en las excrecencias alrededor de sus agallas, sus delgadas patas en forma de lirio y dedos
rojos como pétalos.

El axolotl (éste es su nombre) fue clasificado en principio como una especie discreta, una
que mostraba la peculiaridad de mantener a lo largo de su tiempo vital, caracteristicas que son,
para aun anfibio, tipicas de la larva, como la respiracion branquial y un habitat exclusivamente
acuatico. Que ésta era una especie autonoma, sin embargo, fue probado mas allés de toda duda
por el hecho de que, a pesar de su apariencia infantil, el axolotl fue perfectamente capaz de
reproducirse. [...]

(Qué seguiria, en este sentido, si los seres humanos no hubieran evolucionado
inicialmente a partir de individuos adultos, sino de bebés primates que, como el axolotl, habrian

adquirido prematuramente la capacidad de reproducirse? (Agamben, 1996a, 27-28)

Como el axolotl, el ser humano es un ser infantil. La infancia «excluye que el lenguaje pueda
presentarse a si mismo como totalidad y verdad» (Agamben, 1978, 70). El proposito de Agamben
con el concepto de infancia es definir al ser humano como infundado pero no por ello consignado a
la nada. Para ello identificard la infancia de dos modos: como aquella primera fase (un punto
diacronico) en el desarrollo del individuo que designa este término en el lenguaje corriente y como

un fundamento, una arjé, al modo de principio diacrénico y sincronico al mismo tiempo.

17



La infancia no es lo inefable. Cuando trata este concepto en Infancia e historia, Agamben se
asegura de no definir la infancia como fundamento negativo, como lo que esta a la base y se sustrae.
No es un Abweisendes Verweisen [un remitir rechazante]. La infancia es trascendental en el ser
humano pero al contrario de lo que se deducia del sujeto trascendental kantiano que Hamann habia
criticado como sinénimo de “lo lingiiistico”, la infancia no es tal. Sin embargo no quiere postular

Agamben un mas alla del lenguaje:

Solamente si pudiéramos encontrar un momento en que ya estuviese el hombre, pero
todavia no hubiera lenguaje, podriamos decir que tenemos entre manos la “experiencia pura y
muda”, una infancia humana e independiente del lenguaje. Pero tal concepcion del origen del
lenguaje es algo cuya fatuidad demostré la ciencia del lenguaje ya en la época de Humboldt.
“Tendemos siempre a imaginar ingenuamente un periodo originario en que un hombre completo
descubriria a un semejante, igualmente completo, y entre ellos, poco a poco, se formaria el
lenguaje. Es una mera fantasia. Nunca encontramos al hombre separado del lenguaje y nunca lo
vemos en el acto de inventarlo... Encontramos en el mundo a un hombre hablante, un hombre
que le habla a otro hombre, y el lenguaje suministra la definicion misma del hombre.” (Ibid.,

67).

La infancia es el hecho de que «el hombre no sea ya desde siempre hablante» (Ibid., 70). Este
hecho, el de la diferencia entre humano y lingiiistico, es un hecho fundante. Funda el lenguaje y la
historia, como arjé, no ocurrido solamente en un punto temporal, sino como aquello que en todo
momento funda el lenguaje. El concepto de infancia es un intento de pensar los limites del lenguaje
de tal manera que no implique la presuposicion de lo inefable. Mientras que en La esencia del
lenguaje para Heidegger “hacer una experiencia con el lenguaje” significa la ausencia de nombres y
de palabra, para Agamben el experimentum linguae es un experimento localizado dentro del
lenguaje. En Agamben es posible sefialar el lugar del lenguaje, y la infancia es el concepto limite
que lo permite.

El filésofo italiano caracteriza esta experiencia del lenguaje como lo que a Kant le habria
parecido insostenible: una experiencia trascendental. Para aclarar el significado de un experimento
del lenguaje Agamben sigue una vez mas el gesto de una critica a Kant desde lo lingiiistico. En el
Proélogo de la segunda edicion de la Critica de la razon pura Kant presenta como un experimento de
la razén pura el pensar objetos solamente en tanto que pensados: conceptos a priori. Segun
Agamben la posibilidad de semejante experimento se basa simplemente en la posibilidad de
nombrar estos objetos trascendentales mediante lo que ¢l llama “conceptos vacios sin objeto”: «es

decir, seglin la lingiiistica contemporanea, términos que no tienen ninguna referencia (y que sin

18



embargo consevan, escribe Kant, una Bedeutung [sentido] trascendental.» (Agamben, 1978, 216).

La infancia es asi una experiencia del lenguaje no mas alla de éste.

Infancia y emancipacion

Si en Heidegger el ser humano se halla consignado a la politica por el hecho de estar en su ahi
sin un destino, la infancia es un misterio que «compromete al hombre con la palabra y con la
verdad.» (Ibid., 71). Al no ser el lenguaje la voz del ser humano, al no ser uno con ella, ocurre la
posibilidad de la ética. Que las acciones del ser humano difieren de su lenguaje da lugar a la ética y
la politica. «[...] Es necesario distinguir y de alguna manera articular vida y lenguaje, acciones y
palabras; y esto es precisamente lo que el animal, para el que el lenguaje es todavia parte integrante
de su praxis vital, no puede hacer. La primera promesa, la primera -y por decirlo asi, trascendental-
sacratio se produce mediante esta escision, en la que el hombre, oponiendo su lengua a sus
acciones, puede ponerse en juego en ella, puede prometerse al /ogos» (Agamben, 2008, 103). La
infancia da lugar a la historia porque el ser humano pone en juego su naturaleza en el lenguaje,
accede a ¢l como in-fante, como ser sin fundamento (sin naturaleza), y con ello establece un nexo
politico entre las palabras, las cosas y las acciones.'” «El hombre es ese viviente que, para hablar,
debe decir “yo”, es decir, debe “tomar la palabra”, asumirla y hacerla propia.» (Ibid., 107).

Agamben ve en la filosofia una emancipacion de la conexion inquebrantable entre viviente y
lenguaje. La filosofia es critica del juramento: «cuestiona el vinculo sacramental que liga al hombre
con el lenguaje, sin incurrir por ello en un hablar gratuito, sin caer en la vanidad de la palabra.»
(Ibid., 108). Es decir, que la filosofia es una resistencia a esa “fuerza de ley” que gobierna las
sociedades humanas, que opone a la rigidez del juramento por la palabra dicha, un “podria
no’mediante el cual lo posible entra en liza con la aplastante vehemencia de lo dado. Esa “fuerza de
ley”, esa idea de que hay «enunciados lingiiisticos que obligan de manera estable al viviente, que
pueden ser observados y transgredidos» puede ser desestabilizada por una disciplina, la filosofia,
que ya en el Crdtilo de Platon renuncia «a la idea de una correspondencia exacta entre el nombre y

la cosa» (Ibid., 107).

12 A la posibilidad de conocimiento (es decir, la exposicion a la verdad y la mentira) el viviente tiene acceso. En E/
sacramento del lenguaje propone Agamben que la antropogénesis no se da en términos de cognicion (el
conocimiento y el lenguaje son algo que comparten los animales) sino en términos primeramente ético-politicos:
cuando el viviente que se encontraba ya expuesto a la verdad y a la mentira se comprometid, con el juramento, a
«responder de sus palabras con la vida, a testimoniar en primera persona por ellas.» (Agamben, 2008, 104).

19



La infancia es el otro polo de emancipacion contra la idea del lenguaje como enunciados
rigidos que obligan de manera estable al viviente. En Profanaciones (2005) afirma que la
etimologia de religio no es religare (aquello que liga) sino relegere (“releer”, actitud escrupulosa y
atenta a que el culto y el mito obligan «para respetar la separacion entre lo sagrado y lo profano).
Religio no es lo que une a hombres y dioses, sino lo que vigila por mantenerlos separados.»
(Agamben 2005, 97). Lo contrario de la religién no es la descreencia y la indiferencia, sino la
negligencia, «aquello que se ha desanudado de la religio de las normasy» (Ibid.)

Retomando el tema de la pérdida de la experiencia, Agamben constata en Profanaciones la
“museificacion” del mundo. La museificacion «[designa] la dimensién separada a la que se
transfiere aquello que en el pasado fue percibido como verdadero y decisivo, y ya no lo es. [...] Hoy
todo puede volverse Museo, porque éste denomina simplemente la exposicion de una imposibilidad
de usar, de habitar, de experimentar.» (Ibid., 110) Pérdida de la experiencia y museificacion:
incapacidad de asir las vivencias y la incapacidad de usar. Para caracterizar los procesos del
capitalismo tardio Agamben toma este vocabulario de la religio. «Consagrar (sacrare) era el
término que designaba la salida de las cosas de la esfera del derecho humano, profanar significaba,
por el contrario, restituir al libre uso de los hombres.» (Ibid., 95) Sagrado es algo de lo que no se
puede hacer uso.

El juego es una tipica actitud que profana los dispositivos, y es una tipica actitud infantil.
Como tampoco la infancia, el juego no es un mas alla de los dispositivos sino su transgresion. Si el
acto sagrado acontece gracias a la union de mito (palabra, dogma) y rito (accion, liturgia), el juego
toma cada una de estas instancias por separado: ludus para un rito sin su trasfondo dogmatico, jocus
para un puro juego de palabras.

En un texto péstumo Walter Benjamin definia el capitalismo no como una secularizaciéon de la
religion protestante (Weber) sino como esencialmente religioso. El capitalismo es una religion cuya
esencia es puramente cultual (su sentido estd en la observacion del culto y no del dogma), con un
culto que nunca cesa (todo el tiempo es un gran dia de fiesta en que el trabajo se confunde con la
celebracion del culto) y que no esta orientado a la salvacion sino que crea culpa (tampoco esta
destinado a la salvaguarda del mundo sino que lo precipita a su destruccion). De esta manera el
capitalismo se define por la separacion de todo o bien en consumo o bien en especticulo, de tal
manera que de ello no puede hacerse uso. El consumo se define asi pues no como usus sino como
abusus. Se trata de la museificacion que se mencionaba mas arriba: el proceso mediante el cual lo
que en el pasado era percibido como verdadero y/o decisivo y ya no lo es. Infantil es la actitud

desenfadada que jugando con los dispositivos separadores profana su capacidad sacralizadora.

20



Un “medio puro” es la ruptura de la separacion porque se sustrae a la obligatoriedad de los
fines. Si un dispositivo estd orientado al gobernar a los vivientes y a llevarlos en una senda, su
transgresion se llevara a cabo cuando los medios se emancipan de los fines. Pero la especialidad del
capitalismo es capturar estos medios puros: en la época corriente el lenguaje (un medio sin fin) ha
sido capturado para ser exhibido como especticulo-mercancia y ha caido en la palabra vana, la
palabra que no liga. Profanacion del lenguaje en la época del espectiaculo serd, entonces, la
constatacion de que la palabra afecte, de que en la palabra se juegue algo y que en ella esté presente

en todo momento la potencia, el “podria no” ocurrir asi.

21



III

Potencia

22



Forma-de-vida y potencia

En la filosofia de Agamben el concepto de potencia tiene la mayor importancia (Cft.
Agamben, 1993, 1995, 1996b, 2008, 2009). Forma-de-vida es la vida humana, y es una en que la
nuda vida no puede separarse de su forma, la zoé de la bios"”. En una vida tal, los modos singulares
de ésta no son simplemente hechos, sino «posibilidad de vivir, y siempre y sobre todo potencia»
(Agamben, 1996b, 14). Al no tener naturaleza no hay una vocacion biologica ni cultural que lo
instale en una necesidad. Este es el sentido del término “hébito” en Agamben. La actividad humana
cristaliza en habito, que es una actividad repetida'®, que puede llegar a ser socialmente obligatoria
pero nunca ontoldgicamente necesaria, y en esta diferencia se halla el espacio en que la vida
humana se juega su felicidad pero también su emancipacion.

El concepto de héabito es un concepto aristotélico: habitus es la traduccion latina del griego
héxis (que viene de écho, tener). Es la solucion del filosofo griego al problema del paso de la
dynamis a la enérgeia (de la potencia al acto)." En el libro Theta de la Metafisica Aristoteles habla
de dos tipos de potencia. Estd la potencia general ejemplificada en el hecho de que cualquiera
podria aprender a tocar la flauta. Por otro lado, gracias al habito existe la potencia efectiva de quien
sabe tocar la flauta y puede poner su saber en acto: este habito ha sido adquirido gracias al
aprendizaje, que consiste en un paso constante entre el habito y lo que Aristdteles considera su
contrario: la stéresis [privacion] (recuérdese que héxis viene de écho). «El habito es entonces el
modo como un ser (especificamente, un ser humano) “tiene” en potencia una técnica, un saber y una
facultad, “tiene” una potencia de saber y una facultad. Este es el punto en que el ser se vuelve un
tener.» (Agamben, 2012, 145). Agamben insiste en que Aristdteles busca la definicion de una
dynamis no esclavizada a la enérgeia: es por eso que la potencia es siempre a la vez potencia de no
o impotencia, adynamia: «s6lo en la medida en que el habito es también el habito de una privacion,

la potencia puede permanecer y ser duefa de si misma sin perderse constantemente en el acto. Por

13 El término zoé corresponde a nuda vida, al hecho de la vida en cuanto tal, lo biologico sin lo biografico. Bios a
forma de vida, las maneras concretas en que la vida humana se desarrolla. Forma-de-vida, escrita con guiones, es
aquella vida en que forma de vida y nuda vida no pueden separarse.

14 Notese la similitud con la nocion derrido-butleriana de performatividad.

15 Agamben investiga en Opus dei. Arqueologia del oficio (2012) el paradigma de la accion que rige la modernidad.
Hace hincapié en escribir siempre las palabras originales griegas para marcar la diferencia del significado de estas
palabras en su original y en su traduccion, donde comienza a reflejarse el cambio al paradigma de la modernidad.
Historicamente, la primera traduccion latina de dynamis no es potentia sino effectus.

23



eso la tesis decisiva sobre la potencia-habito dice: “Toda potencia es impotencia de lo mismo y
segun lo mismo: Met., 1046a, 30» (Aristoteles en Ibid., 147).

Pero la presencia de la privacion en la potencia supone un problema para precisamente pensar
el paso de potencia a acto. Aristdteles no se cansa de predicar la primacia del acto y la obra (érgon)
sobre la potencia y el habito. «Hay una gran diferencia entre ubicar lo mejor en la posesion o en el
uso, en el habito o en el acto. Porque puede haber un habito que no produce ninglin bien, como
sucede en aquél que duerme o en aquél que es inoperante de otro modo, pero para la energeia no es
asi: obrard por necesidad y obrard bien.» (Aristoteles, Etica a Nicémaco (1098b, 30-31 en
Agamben, Ibid., 148). La teoria de las virtudes es la respuesta al “problema de la inoperancia del
habito”. La virtud es un determinado habito y al mismo tiempo algo en éste que lo vuelve capaz de
pasar al acto. Entra en juego el concepto de éthos, que en el sentido de costumbre le vale a
Aristoteles para afirmar que «por medio del frecuente ser movido en un determinado modo al final
se habitlia a volverse operativo [energetikon]» (Aristoteles, Etica eudemia, 1220b, 1-5 en Agamben,
Ibid., 149). Sin embargo esta costumbre no es mas que un volver a insistir en el habito y segin
Agamben lleva a la teoria de Aristoteles a una aporia porque en la costumbre presupone un sujeto
externo a la potencia, y sigue sin haber nada en el mismo habito que lo haga pasar al acto.

Otorgarle su importancia a la potencia de-no es la propuesta de Agamben. Dada la
importancia que otorga al acto, Aristdteles no puede afirmar que el ser humano sea sin-obra (drgos).

El define la obra del ser humano'®

[...] como una determinada vida que es en acto segun el logos [...] Esta es, segin Agamben, la
herencia que ha dejado Aristoteles a la politica occidental. 1) La politica es politica de la
operosidad, no de la inoperosidad, del acto y no de la potencia; 2) esta obra, esta determinada
vida, se define a través de la exclusion del simple hecho de vivir, de la vida desnuda.

(Castro,2008, 142).

Asi definira Agamben la tradicion politica occidental: aquella en que a partir de una
definicion de lo que es el ser humano toma una tarea que llevar a cumplimiento. Conectando el
tema de la potencia con el tema de la sacralizacion, de lo que es puesto mas alla del uso de los seres

humanos, dice Agamben que el poder hoy definido como democrético:

[...] separa a los hombres no s6lo y no tanto de lo que pueden hacer sino sobre todo y
mayormente de lo que pueden no hacer. Separado de su impotencia, privado de la experiencia

de lo que puede no hacer, el hombre de hoy se cree capaz de todo y repite su jovial “no hay

16 La cual define al bien supremo, la felicidad, que es la tarea de la politica.

24



problema” y su irresponsable “puede hacerse”, precisamente cuando, por el contrario, deberia
darse cuenta de que esta entregado de manera inaudita a fuerzas y procesos sobre los que ha

perdido todo control. (Agamben, 2009, 65).

Politica y lenguaje

(Cuadl es la relacion ineludible que se establece entre poder contemporaneo, ontologia y teoria
del lenguaje? Segiin Edgardo Castro (2008) el gesto de la modernidad para con la politica es
perfectamente analogo al de aquel para con el lenguaje. Analicemos las famosas categorias que
Agamben toma del griego y que le sirven para definir el movimiento de la politica. Nuda vida y
forma de vida, zoé, «que expresaba el simple hecho de vivir, comlin a todos los seres vivos
(animales, hombres o dioses) y bios, que indicaba la forma o manera de vivir propia de un individuo
o grupo.» (Agamben, 1995, 9).

Si medimos estos términos con los que Agamben ya nos habia proporcionado en sus escritos
sobre el lenguaje, podremos establecer el paralelismo entre nuda vida y voz animal. El propio
Agamben articula este paralelismo y cuando habla de la concepcidn occidental, en que la nuda vida

es lo que debe ser politizado, afirma que:

[...] no es, pues, un azar que un pasaje de la Politica sitte el lugar propio de la polis en el paso
de la voz al lenguaje. El nexo entre nuda vida y politica es el mismo que la definicion
metafisica del hombre como «viviente que posee el lenguaje» busca en la articulacion entre foné
y ldgos. [...] La pregunta “;En qué forma posee el viviente el lenguaje?” corresponde
exactamente a esta otra: “;En qué forma habita la nuda vida en la polis?” El viviente posee el
logos suprimiendo y conservando en ¢l la propia voz, de la misma forma que habita en la polis
dejando que en ella quede apartada su propia nuda vida. La politica se presenta entonces como
la estructura propiamente fundamental de la metafisica occidental, ya que ocupa el umbral en
que se cumple la articulacion entre el viviente y el logos. La politizacion de la nuda vida es la
tarea metafisica por excelencia en la cual se decide acerca de la humanidad del ser vivo hombre
y, al asumir esta tarea, el hombre no hace otra cosa que declarar su propia fidelidad a la
estructura esencial de la tradicion metafisica. [...] Hay politica porque el hombre es el ser vivo
que, en el lenguaje, separa la propia nuda vida y la opone a si mismo, y , al mismo tiempo, se

mantiene en relacion con ella en una exclusion inclusiva. (Agamben, 1995, 17).

25



La nuda vida, estd marcada por el aislamiento y por el mutismo, es la materia negativa y
presupuesta sobre la cual se establecen los significados. Paralelamente, en la teoria del lenguaje la
Voz es «fundamento negativo, sin posibilidad de pacto y mudo» (D'Alonzo, 2008, 105).

El punto ultimo de confluencia de politica y lenguaje en Agamben se da en el experimentum
linguae. Un experimento de lenguaje se mezcla con un experimento politico. El experimentum
linguae es el experimentar del tener-lugar del lenguaje como tal, lo cual es posibilitado, dice, por la
época en que el lenguaje, como medio puro, es expuesto de manera invertida en el espectaculo, que
alza al lenguaje en una esfera autdbnoma en que no puede ser usado (lo sacraliza). En la época en
que el lenguaje se halla alienado del ser humano se hace «por primera vez posible para los hombres
hacer la experiencia de su misma esencia lingiiistica —no de tal y tal contenido del lenguaje, de tal y
tal proposiciéon verdadera— sino del hecho mismo de gque se hable» (Agamben, 1996b, 98). El
experimentum linguae, como infancia no arrojada en un destino y lista para el juego, permite

«pensar la posibilidad y las modalidades de un uso libre» ( Ibid., 99).

La politica que viene tendra entonces que confrontarse con una condicion en la que lo apropiado
(la esencia genérica, la naturalidad del hombre) se ha vuelto inapropiado (lenguaje alienado)
[...]- En la perspectiva de Agamben, ese proceso llevara a la asuncion del acontecimiento del
lenguaje como experiencia material del ser genérico.

Una politica que asume esta tarea subvertira entonces la falsa alternativa entre fines y medios,
vislumbrando la experiencia del estar-en-el-lenguaje, en cuanto estar-en-un-medio. [...]
Entonces, el experimentum linguae no es otro sino el libre uso del acontecimiento de lenguaje
como uso libre de lo comun y como esfera de los medios puros.

En consecuencia, se podrian pensar los destinos del lenguaje y de la nuda vida como dos
trayectorias que se entrelazan reciprocamente: la superacion de la alienacion lingiistica
reunifica la voz a la nuda vida y las constituye en una forma-de-vida, de la misma manera en
que la reintegracion de vida y forma de vida produce un cuerpo definitivamente politico, es

decir indistinguible de su capacidad lingiiistica. (D'Alonzo, 2008, 107)

26



Epilogo

La filosofia de Agamben que viene tiene como tarea la elaboracion de una teoria del uso. El
concepto de uso ha aparecido algunas veces a lo largo de este trabajo. Un concepto que en
Profanaciones suministra la alternativa a la dicotomia apropiado / inapropiado. El uso es un

comportamiento del que no puede hacerse propiedad:

Un dia la humanidad jugara con el derecho, como los nifios juegan con los objetos en desuso no
para restituirles su uso canoénico sino para librarlos de €l definitivamente. Lo que se encuentra
después del derecho no es un valor de uso mas propio y original, anterior al derecho, sino un
uso nuevo que nace solamente después de él. Inclusive el uso, que se ha contaminado con el
derecho, debe ser liberado de su propio valor. Esta liberacion es deber del estudio o del juego. Y
este juego estudioso es el paso que permite acceder a esa justicia, que un fragmento poéstumo de
Benjamin define como un estado del mundo en el cual éste aparece como un bien absolutamente

inapropiable e imposible de subsumir en un orden juridico. (Agamben, 2003), 124).

La tarea de una teoria del uso permitira, promete Agamben, pensar una forma-de-vida, «es
decir, una vida humana que se sustraiga por completo a ser capturada por el derecho, y un uso de los
cuerpos y del mundo que no se sustancie jamds en una apropiacion.» (Agamben, 2011, 14). Tal
teoria queda reservada para el ultimo volumen de la saga Homo sacer, ya publicado en italiano con
el titulo L'uso dei corpi [El uso de los cuerpos].

En la interpretacion de la filosofia de Agamben hay un problema: su «refusal to
unambiguously designate a “good guy” and a “bad guy” at any point in his system»'” asi como su
rechazo a dar un contenido practico a las tareas de la politica que viene. Asi, mucho se ha criticado

a Agamben por un predominio de la teoria sobre la practica,

[...] but one of the things I find most helpful about his work is the way he calls that very
distinction into question. In Agamben’s account, an abstruse scholastic debate can have an
astonishing impact on economic and governmental forms centuries later, while the way priests

and monks (and sado-masochists) live out their day-to-day lives can have profound effects on

17 Su «rechazo a designar sin ambigiiedades al “tipo bueno” y al “malo” en alglin punto de su sistema.»

27



the level of ontology. It can't be a matter of getting away from abstract concepts and into lived
experience, because our life and our politics play out precisely at the point of intersection
between life and abstraction, between the human animal and language. Theory and practice,
study and play, both have equal rights here, because both converge at the horizon of
anthropogenesis.’® (Kotsko, 2014, 10).

Asi, el problema de la experiencia en el mundo contemporaneo tiene, quiza, una solucion
“tedrica” en el “experimentar” el tener-lugar del lenguaje desde una infancia no arrojada a una
naturaleza ni atrapada en una rigida fuerza de Ley. «Toda verdad tltima que pudiera ser formulada
por medio de un discurso objetivante, aunque fuera también en apariencia feliz, tendria a la fuerza,
por destino, el caracter de una condena, de un estar condenados a la verdad.» (Agamben, 1985, 44).

En esta ultima cita comienza a vislumbrarse el por qué del gallinero.

18 Pero una de las cosas que encuentro mas provechosas en su trabajo es la manera en que llama a cuestionar esta
distincion. En las explicaciones de Agamben, un debate abstruso y escolastico puede tener un impacto extraordinario
siglos después en las formas econdmicas y gubernamentales, mientras que la manera en que sacerdotes y monjes (y
sado-masoquistas) viven sus vidas dia a dia puede tener efectos profundos a nivel de la ontologia. La cuestion no
puede ser alejarse de conceptos abstractos para acercarse a la experiencia vivida, porque nuestra vida y nuestra
politica se juegan precisamente en el punto de interseccion entre la vida y la abstraccion, entre el animal humano y
el lenguaje. Ambas, la teoria y la practica, el estudio y el juego, tienen aqui iguales derechos porque ambas
convergen en el horizonte de la antropogénesis. [traduccion propia].

28



Anexo: El porqué del gallinero

Sancho Panza entra en un cine de una ciudad de provincia. Viene buscando a Don Quijote
y lo encuentra: esta sentado aparte y mira fijamente la pantalla. La sala est4 casi llena, la galeria
que es una especie de gallinero- estd completamente ocupada por nifios ruidosos. Después de
algunos intentos inttiles de alcanzar a Don Quijote, Sancho se sienta de mala gana en la platea,
junto a una nifa (;Dulcinea?) que le ofrece una piruleta. La proyeccion estd empezada, es una
pelicula de época, sobre la pantalla corren caballeros armados, de pronto aparece una mujer en
peligro. Inmediatamente Don Quijote se pone de pie, desenvaina su espada, se precipita contra
la pantalla y sus sablazos empiezan a lacerar la tela. Sobre la pantalla todavia aparecen la mujer
y los caballeros, pero el rasgdn negro abierto por la espada de Don Quijote se extiende cada vez
mas, devora implacablemente las imagenes. Al final, de la pantalla ya no queda casi nada, se ve
solo la estructura de madera que la sostenia. El ptblico indignado abandona la sala, pero en el
gallinero los nifios no paran de animar frenéticamente a Don Quijote. Solo la nifia en platea lo
mira con desaprobacion.

(Qué debemos hacer con nuestras imaginaciones? Amarlas, creerlas hasta el punto de
tener que destruirlas, falsificar (este es, quizas, el sentido del cine de Orson Welles). Pero
cuando, al final, ellas se revelan vacias, incumplidas, cuando muestran la nada de la que estan
hechas, solamente entonces pagar el precio de su verdad, entender que Dulcinea -a quien hemos

salvado- no puede amarnos. (Agamben, 2005, 124).

29



Bibliografia

Agamben, G., Infancia e historia, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editorial, 2007 [1978].

Agamben, G., El lenguaje y la muerte, Valencia, Pre-Textos, 2008 [1982].

Agamben, G., Idea de la prosa, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editorial, 2015 [1985].

Agamben, G., “Bartleby o de la contingencia”, en Agamben [et.al.], Preferiria no hacerlo,
Valencia, Pre-textos, 2011 [1993].

Agamben, G., Homo sacer 1. El poder soberano y la nuda vida, Valencia, Pre-textos, 2013
[1995].

Agamben, G., “Por una filosofia de la infancia” en Teologia y lenguaje. Del poder de Dios al
Jjuego de los nifios, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2012. [1996a].

Agamben, G., Medios sin fin. Notas sobre la politica. Valencia, Pre-Textos, 2001 [1996b]

Agamben, G., Estado de excepcion. Homo sacer II, 1, Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2004
[2003].

Agamben, G., Profanaciones, Madrid, Anagrama, 2005 [2005].

Agamben, G., ;Qué es un dispositivo?, Madrid, Anagrama, 2015 [2006].

Agamben, G., El sacramento del lenguaje, Valencia, Pre-Textos, 2012 [2008].

Agamben, G., Desnudez, Buenos Aires, Adriana Hidalgo Editoria, 2011 [2009].

Agamben, G., Altisima pobreza. Reglas monasticas y forma de vida. Homo sacer 1V, 1,
Valencia, Pre-Textos, 2014 [2011].

Agamben, G., Opus dei. Arqueologia del oficio. Homo sacer II, V, Valencia, Pre-Textos, 2013
[2012].

Castro, E., Giorgio Agamben. Una arqueologia de la potencia, Buenos Aires, Jorge Baudino
Ediciones, 2008 [2008].

D'alonzo, J., El origen de la nuda vida: Politica y lenguaje en el pensamiento de Giorgio
Agamben, Revista Pléyade, n°12, julio 2013.

Diccionario de términos clave de ELE, “Deixis” en http://cvc.cervantes.es/ensenanza/
biblioteca ele/diccio_ele/diccionario/deixis.htm consultado el 01/09/2016.

Escudero, J. A., El lenguaje de Heidegger. Diccionario filosofico 1912-1927, Barcelona,
Herder, 2009.

Kant, 1., Critica de la razon pura, Barcelona, Alfaguara, 2013 [1793].

Heidegger, ;Qué es metafisica?, Madrid, Alianza, 2006.

Heidegger, Ser y tiempo, Madrid, Trotta, 2006.

30



Kotsko, A., “What is to be done? The Endgame of the Homo sacer series” en American
Comparative Literature Association Annual Conference en https:/itself.files.wordpress.com/

2014/03/acla-agamben-paper.pdf consultado el 12/09/2016. [2014]

31



