
1 

 

  

 

 

 

 

 

 
 

Trabajo Fin de Grado 
 
 
 

Los orígenes del culto imperial en la Roma antigua 
 
 

Autora 

 

Elena Pablo Cifuentes 
 
 

 
 

Director 

 
Francisco Marco Simón 

 
 

 
Filosofía y Letras 

2016 

 
  



2 

 

 

  



3 

 

Contenido 

Introducción .................................................................................................................................... 5 

1. Contexto .................................................................................................................................... 11 

2. Julio César: de la dictadura a la divinización ............................................................................ 17 

2.1. El consulado y el primer triunvirato ................................................................................... 17 

2.2. El inicio de la guerra: una lucha por el poder unipersonal ................................................. 17 

2.3. Dictator perpetuus y honores divinos ................................................................................ 18 

2.3.1. El dominio del estado como dictator perpetuus .......................................................... 18 

2.3.2. Los honores divinos: Divus Iulius ............................................................................... 20 

2.4. Los idus de marzo: una restauración imposible ................................................................. 21 

3. Augusto ..................................................................................................................................... 23 

3.1. La herencia de una dictadura perpetua ............................................................................... 23 

3.2. La construcción del Principado .......................................................................................... 26 

3.2.1. Los inicios del culto augústeo ..................................................................................... 26 

3.2.2. La restauración de la República y el inicio del principado en el 27 a.C. .................... 28 

3.2.3. La continuación del Principado ................................................................................... 29 

3.3. La divinización ................................................................................................................... 31 

4. El culto imperial ........................................................................................................................ 33 

4.1. La religión imperial en Roma ............................................................................................. 35 

4.1.1. El culto a los monarcas helenísticos: el modelo implantado ....................................... 35 

4.1.2. El culto a un hombre en Roma .................................................................................... 37 

4.1.3. El culto a un hombre en vida: genius y numen ............................................................ 39 

4.1.4. El culto a las cualidades de un hombre ....................................................................... 40 

4.2. El culto no estatal: la adoración a Augusto vivo en las provincias .................................... 43 

4.2.1. El culto en las provincias orientales ............................................................................ 45 

4.2.2. Las provincias occidentales: Hispania y las Galias ..................................................... 46 

5. Conclusiones ............................................................................................................................. 49 

Bibliografía ................................................................................................................................... 53 

 

  



4 

 

  



5 

 

Introducción 

 La elección del culto imperial como tema de este trabajo de fin de grado se debe al 

desarrollo personal que he vivido a lo largo de la carrera. Fui educada en un ambiente ateo que 

sin embargo no pretendió persuadirme de la negación de la existencia de un dios, sino más bien 

evitar el inculcarme cualquier tipo de convicción religiosa que no surgiese a raíz de mi propia 

reflexión. Cuando acudí a la escuela, en mi generación éramos sólo tres niños los que no 

habíamos recibido el bautismo cristiano. A raíz de esta alteridad, quise leer la Biblia con el fin de 

incluirme en una asignatura cuyas creencias compartían la mayoría de mis compañeros de clase, 

pero no entendí la adoración prestada por hombres a un “señor” que les dictaba órdenes y mi 

interés decayó casi de inmediato. Por aquel entonces, mi desconocimiento de cualquier religión 

era enorme, y al crecer pasé a considerarme atea pero sin partir de ninguna reflexión personal. 

 En bachillerato y a raíz de la asignatura de Filosofía me interesé por El Anticristo de 

Friedrich Nietzsche; sentí esta lectura como una absoluta revelación sobre el ser humano y en 

este momento se despertó mi curiosidad sobre la creación de dioses, particularmente centrada en 

la historia antigua. Poco más tarde me determiné a estudiar el grado de Historia. Mi interés por 

Roma llegó con las asignaturas de “Hispania Antigua” e “Historia de las Religiones”. En este 

momento decidí comenzar a estudiar el proceso de la apoteosis y la consecratio, que convertían a 

los hombres en dioses, y relacioné este fenómeno con la toma del poder para la realización de un 

trabajo de la asignatura “La ciudad clásica”, centrándolo en las figuras de Sila y César. 

 Por lo tanto, la elección de este tema para el trabajo de fin de grado supone el final de una 

línea desarrollada a lo largo del aprendizaje y crecimiento personal en la carrera de Historia. 

Centrado en la figura de César como antecedente y de Augusto como elemento principal, el 

objetivo de este trabajo es mostrar cómo, tras un largo siglo de transformaciones y cambios, la 

república romana se transforma así en un nuevo sistema de gobierno, el Principado, y alza a la 

divinidad a un hombre. No se pretende, en absoluto, realizar un trabajo de investigación, sino 

elaborar una síntesis del estudio del tema a través de una selección de las diversas tesis de los 

investigadores expertos en la materia.  

 Así pues, el estudio parte de un contexto que sirve para comprender todos los cambios 

políticos, sociales y religiosos que desembocaron en la llamada “crisis de la República” y que 

cristalizan en la figura de César, quien hace de transición al nuevo régimen implantado por 

Augusto. Tratando por encima las biografías de ambos personajes, nos centramos en los 

elementos que destacan el camino hacia la divinización de César y Augusto, para luego examinar 

en un apartado separado la construcción del culto imperial como concepto religioso y objeto de 

culto. Este trabajo, que quizá peca de ambición, espera exponer correctamente la paradoja de la 



6 

 

creación de un culto imperial aceptado por el estado en una sociedad que había rechazado la 

monarquía y la extrema elevación de un hombre al poder. 

 La metodología empleada ha sido la lectura de los autores clásicos para las referencias 

del ascenso al poder y los hechos de divinización. Las ediciones empleadas para Apiano, Casio 

Dión, y Veleyo Patérculo han sido las de Gredos; para Suetonio, Gredos y Alma Mater, y para las 

Res Gestae, la edición de la Universidad de Zaragoza. Para las abreviaturas en las notas a pie de 

página se ha empleado The Oxford Classical Dictionary: the ultimate reference work on the 

classical world (1996). El análisis se ha realizado a través de fuentes secundarias que han 

establecido sus tesis sobre estos mismos autores, y cuyas teorías sirven para constituir las de este 

trabajo. La dirección del trabajo por parte del tutor del mismo, Francisco Marco, se hace 

imprescindible a la hora de tratar sobre un tema en el cual la producción bibliográfica es inmensa, 

sin obviar las obras de principios del S. XX que iniciaron el estudio pero incluyendo también las 

teorías más recientes que apuntan hacia nuevas direcciones en la investigación. En la cuestión del 

culto imperial, las tesis de los autores se contrastan las unas con las otras y es necesario presentar 

opiniones variadas para no caer en el error de asumir una como verdad absoluta, aspecto en el 

cual la dirección ha sido clave. 

A continuación, pasamos a realizar una breve síntesis de la evolución del estudio del 

culto imperial, imprescindible para conocer las distintas líneas historiográficas que han tratado el 

tema. Para la redacción del estado de la cuestión han sido de gran ayuda los trabajos de los 

siguientes investigadores: Carmen Alarcón Hernández con “El culto imperial: una reflexión 

historiográfica” (2014), y José Manuel Aldea Celada con el artículo “Crisis y decadencia de la 

religión romana en época tardorrepublicana” (2012). La lectura de estos dos artículos ha 

permitido comprender el desarrollo de la historiografía sobre el culto imperial a lo largo de los 

siglos XIX, XX y XXI y el conocimiento de la evolución en el estudio del mismo con obras que 

no se han incluido en el cuerpo analítico. 

 El culto imperial ha sido objeto de gran interés por parte de los historiadores, pero la 

atención sobre el mismo se fue acentuando conforme la religión se alzó como un aspecto 

destacado dentro de la cultura romana. En el S. XIX la historiografía alemana, francesa y 

anglosajona incluyó la religión en el estudio de Roma, pero sin hacer de la misma un elemento 

con personalidad propia
1
. El interés sobre este tema llegó en el S. XX, que José Manuel Aldea 

divide en dos periodos. 

 En la primera mitad de siglo la historiografía alemana dirigió el estudio de la religión, 

siguiendo la obra de Theodor Mommsen Historia de Roma. El primer autor que trató la religión 

                                                      
1
 Obras como Histoire de la divinnation dans l’Antiquité, de Bouché-Leclerq (1879) (cfr. Aldea 2012, 56). 



7 

 

romana fue Georg Wissowa, quien marcó un punto de referencia con su estudio Religion und 

Kultus der Römer (1912). Este investigador presentó la religión como un instrumento al servicio 

de los intereses de las facciones políticas que buscaban hacerse con el poder. De esta manera, el 

estudio resaltaba la decadencia de la religión romana, afectada por la manipulación política y la 

influencia de la filosofía y cultos griegos en perjuicio de lo romano
2
. La restauración religiosa de 

Augusto sustituyó el culto anterior y el emperador se convirtió en el concepto central del mismo; 

la religión, pues, se entendía así como otro elemento afectado por la “crisis de la república”. Los 

siguientes autores que trataron el tema seguirían esta línea historiográfica y entenderían la 

religión romana como “un conjunto de rituales de obligado cumplimiento pero vacío de 

contenido”
3
. Así pues, la religión se veía como un acto de lealtad al príncipe a modo de honores 

puramente políticos sin significado religioso
4
. 

 En 1931, Lily Ross Taylor publicó The divinity of the Roman Emperor, una obra de 

obligado estudio por parte de cualquiera que quiera tratar el culto imperial. La autora destacó la 

relación entre el culto a los monarcas helenísticos y el culto imperial, y resaltó la presencia de un 

culto estatal aunque de forma incorrecta, considerando el culto al genius de Augusto en vida 

dirigido por el senado. No obstante, la decadencia seguiría presente en esta obra, viendo este 

culto a los monarcas helenísticos dirigido ahora hacia Augusto como la degeneración de la 

civilización griega. 

 En la segunda mitad del S. XX la religión romana tomaría un papel individual en los 

estudios. John North destacó la falta de objetividad a la hora de estudiar la cultura romana, 

entendida como conservadora, así como la insuficiencia de fuentes respecto a la misma. Según el 

autor, la religión no sería un elemento anquilosado por la tradición, sino que experimentaba 

continuos cambios y transformaciones, al igual que las estructuras sociales y políticas. La 

influencia del cristianismo en las mentalidades de los historiadores ancló la religión en el 

concepto de “decadencia”
5
 e “inferioridad”

6
. En adelante, la religión dejaría su papel como mero 

instrumento al servicio de la política para recalcar su relación con la misma en igualdad de 

condiciones, en una sociedad donde política y religión se interrelacionaban sin poder disociarse. 

La religión era un elemento estatal dirigido por el estado y las transformaciones que sufrió se 

dieron al estar en relación con la política; pero ello no implicaba decadencia
7
. 

 La introducción de las teorías antropológicas y sociológicas en el estudio de la historia 

permitió una distanciación del cristianismo que había marcado la historiografía anterior. Keith 

                                                      
2
 Scheid 1997, 128; Aldea 2012, 56. 

3
 Aldea 2012, 56. 

4
 Alarcón 2014, 185. 

5
 North, J. “Conservatism and change in Roman Religion” (1976) (cfr. Aldea 2012, 57). 

6
 Scheid 1997, 131. 

7
 Aldea 2012, 58. 



8 

 

Hopkins resaltó la indivisibilidad de la política y la religión en Conquerors and Slaves (1978), 

donde la desvinculación de ambas impide comprender correctamente el culto imperial y la 

existencia de la adoración del emperador en la sociedad, siendo esta imprescindible para el 

mantenimiento del culto a lo largo de los siglos. Este habría sido promovido por el princeps y sus 

colaboradores, pero también por los mismos súbditos del imperio. 

 En 1984 llegó Rituals and Power. The Roman Imperial Cult in Asia Minor, obra de 

Simon Price cuya referencia es imprescindible para la concepción actual del culto imperial. El 

autor destacó la posición superior del emperador en una esfera casi divina, colocada en un lugar 

intermedio entre dioses y humanos. El poder del gobernante encontraban así una representación 

religiosa dentro de la sociedad y convirtieron el culto imperial en una institución religiosa y 

política donde el ritual era el elemento clave.  

 Los siguientes trabajos continuaron en esta línea, centrándose ya en la época 

tardorrepublicana y enfatizando la relación entre poder y religión. El trabajo conjunto de Mary 

Beard, John North y Simon Price Roman Religions pasó a destacar la multiplicidad de cultos 

dentro del gran sistema religioso romano (religión pública, privada, cultos extranjeros…) y 

destacó el papel del sacerdocio y el proceso que desembocó en la divinización de César
8
. 

 A finales del S. XX y principios del S. XXI se aprecia una marcada influencia de Price en 

las obras posteriores. No obstante, este estudio no ató las líneas historiográficas sino que, de 

hecho, permitió la aparición de nuevas vías sin explorar. Así, Manfred Clauss extendía la 

concepción de la divinidad del emperador que Price aplicó a Asia Menor a las provincias 

occidentales y destacaba el culto imperial como una institución religiosa donde el princeps era 

adorado en igual medida que el resto del panteón romano
9
. Ittai Gradel centraba sus estudios 

sobre Roma y el ritual, difuminando la línea entre dioses y hombres a través de la introducción de 

estatus relativos.  

 El estudio del S. XXI ha continuado con nuevas obras y teorías. La publicación More 

than men, less than gods. Studies on royal cult and imperial worship (2011) abre nuevas 

percepciones en el estudio del culto al gobernante, entendiendo la relación entre emperador y 

devotos a modo de do ut des: la distinción entre humanidad y divinidad se hace innecesaria 

siendo el culto el que muestra la superioridad del ser honrado
10

, una línea que se sigue apreciando 

en los estudios posteriores al compendio y que continúa en la actualidad, centrando la discusión 

en el grado de divinidad otorgado al gobernante
11

. 

                                                      
8
 Aldea 2012, 59. 

9
 Alarcón 2014, 194. 

10
 Iosiff y Lorber 2011, 697 (cfr. Alarcón 2014, 202). 

11
 Alarcón 2014, 211. 



9 

 

Últimamente, la atención de los investigadores se ha centrado en la implantación y 

desarrollo del culto imperial en espacios concretos como son las provincias, así como las 

diferencias entre ellas, distinguiendo entre cultos variados dentro del fenómeno del culto 

imperial. Un claro precedente de estos estudios es Robert Étienne en Le culte impérial dans la 

Péninsule Ibérique d’Auguste à Diocletien, quien inició la investigación del culto en Hispania 

que sería después continuada por Duncan Fishwick en su inmenso estudio The Imperial Cult in 

the Latin West, actualizado a lo largo de décadas (1992-2015). Respecto a la Península Ibérica, 

además de los títulos mencionados anteriormente, resulta necesario destacar el compendio Culto 

imperial: política y poder (2007) que singulariza el papel de los hallazgos de la epigrafía y 

arqueología en Hispania sobre culto imperial, resaltando el especial rol que tuvo la provincia con 

el emperador
12

. 

 Como se ha podido ver, es necesario subrayar el carácter propio del culto imperial, 

evitando cualquier prejuicio eurocentrista o cristianocentrista, y resaltar su papel como culto 

religioso. No podemos disociar religión y política en la historia romana, donde la religión es una 

institución más dirigida por el estado y donde el concepto de “fe” no tiene sentido en una 

sociedad donde el ritual es una obligación cívica. La dirección del estado pasa a ser asumida por 

parte del emperador, que es a su vez el oficiante de la religión, y encuentra un reflejo de su 

posición política en el sistema religioso a través del culto imperial. Las teorías más actuales 

apuntan a un sistema de do ut des entre súbditos y emperador, devotos y ser adorado, en la 

relación con el emperador. El ritual es el elemento central de esta religión y lo que consolida su 

personalidad, y a su vez, las variaciones del mismo permiten generar distintos cultos en función 

de la provincia dentro del mismo fenómeno que es el culto imperial.   

 

  

                                                      
12

 Nogales y González 2006, 23-24. 



10 

 

  



11 

 

1. Contexto 

La república romana fue un gobierno cuya formación trasladaron los romanos al 509 a.C. 

con el mito del derrocamiento del rey Tarquinio el Soberbio, iniciando en este punto una edad 

dorada en la cual se rechazó la monarquía por haber derivado en un gobierno tiránico, 

implantando un nuevo sistema de “igualdad” entre ciudadanos
13

. Este gobierno duraría 

aproximadamente cinco siglos, pero sus características más básicas y sólidas fueron destruidas 

durante la última centuria y sustituidas por la implantación de un sistema de poder absoluto 

unipersonal y un estatus divino del soberano. 

Según Harriet I. Flower, el propio término res publica hace referencia a un gobierno 

definido por la apertura hacia los ciudadanos gobernados, quienes trabajaban de forma conjunta 

por una causa común donde el objetivo era la estabilidad colectiva. Estas características se 

observan en el debate político y el voto, que se realizaban de forma abierta en lugares públicos y 

eran ejecutados por los ciudadanos con el fin de realizar política, la “cosa pública”: los asuntos 

que afectaban a la comunidad cívica, cuyos órganos de gobierno reflejaban este orden (senado, 

asambleas de ciudadanos y magistraturas). La autora entiende este sistema como un tipo de 

contrato social aceptado e implementado por una comunidad de ciudadanos cuyo acceso a la ley 

sería igualitario (entendiendo igualitario en cada estrato y no en el común de la población) y 

compartirían una mentalidad formada por valores y aspiraciones comunes
14

. Esta organización a 

modo de ciudad-Estado permitió realizar una expansión que en tan solo tres siglos tomaría 

primero Italia y después gran parte del Mediterráneo
15

 en el S. II a.C. 

No obstante, fue precisamente la expansión de la ciudad-Estado lo que hizo del gobierno 

republicano de Roma un sistema ineficaz, “la inadaptación de las instituciones de un Estado-

Ciudad para dirigir un Estado-Imperio”
16

. La multiplicación de la población y el alejamiento de 

los territorios conquistados comenzaron a generar problemas a la hora de controlar el Imperio en 

su totalidad
17

 y, con el paso del tiempo y la falta de solución ante este desbalance entre las 

                                                      
 
13

 Según F. J. Andrés Santos, la idea central de la República era la libertas, por la cual la república no 

podía ser gobernado por ninguna de sus instituciones (senatus, comitia, magistratus) de forma unilateral: 

de esta manera se evitaba el dominio monocrático. Andrés 2015, 63-64. Marcel Le Glay también afirma 

esta tesis si unimos la decadencia de la república a perder el ideal republicano de libertas. Le Glay 2001, 

205. 
14

 Flower 2010, 75. 
15

 Alston 2015, 2. 
16

 Marcel Le Glay cita para este análisis a E. Betti y su obra La crisi della Repubblica e la genesi del 

Principato in Roma (1982). 
17

 Andrés 2015, 83. 



12 

 

estructuras políticas y las estructuras sociales, la coyuntura desembocaría en una larga 

concatenación de guerras civiles
18

.  

Al finalizar la toma de Italia en los años 270-266 a.C. se crearon tres estatus jurídicos en 

función de los tres territorios que compusieron el estado romano: los ciudadanos romanos de 

pleno derecho, los latinos o aquellos que se beneficiaban de ciertos favores jurídicos, y los 

itálicos o socii, los más infravalorados pese a su activo papel de colaboración en las guerras 

romanas
19

. El desequilibrio entre los estatus iría haciéndose cada vez más grande con el aumento 

de población, y la situación comenzó a resquebrajarse con el aumento de los conflictos y la 

mayor necesidad de soldados, bajando los requisitos para formar parte del ejército e incluyendo a 

campesinos empobrecidos. La guerra, y en concreto la desastrosa campaña de Numancia del 136 

a.C.
20

 que trajo pérdidas tanto económicas (del gasto necesario para mantener el equipo militar) 

como humanas
21

, evidenció el descontento popular y el desequilibrio producido entre la dirección 

del senado y la situación social.  

Pese a que la campaña acabó con el éxito de Escipión Emiliano, el frente de controversia 

se había abierto y Tiberio Sempronio Graco inició un primer programa de reformas a través del 

cargo de tribuno de la plebe en el 133
22

, mostrando su ideología popular. Su propósito era 

repartir tierras entre los estratos más pobres
23

, pero su “lucha social” acabó en su asesinato al año 

siguiente debido a la oposición senatorial optimate, conservadora, a sus propuestas
24

. En este 

momento se abrió la era de la violencia política, continuada con su hermano Cayo Sempronio 

Graco, también tribuno de la plebe y que a su vez acabó encontrando su final a manos del Senado 

por pretender continuar la reforma agraria
25

. En la actualidad, se considera que la república 

comienza a resquebrajarse con el conflicto entre los hermanos Graco y el senado
26

, cuando los 

propios ciudadanos romanos se oponen a la política dictada por el órgano de gobierno con el fin 

de introducir reformas que den una solución.  

La concatenación de guerras abrió una etapa de éxito militar, a través del cual los 

generales victoriosos, los imperatores, se abrieron camino en el poder. En la guerra de Yugurta el 

protagonista fue Mario, homine novi que demostró su capacidad en el liderazgo militar
27

. Además 

de sus éxitos, a Mario se le atribuye la reforma militar en la que el censo requerido para ingresar 

                                                      
18

 Richard Alston afirma que hubo al menos once estallidos de violencia civil, varios de ellos llegando a la 

escala de guerra civil. Alston 2015, 5. 
19

 Le Glay 2001, 234-235.  
20

 Vell. Pat. II, 4.2. 
21

 Alston 2015, 34. 
22

 Vell. Pat. II, 2.2-3. 
23

 App. BC. I, 9. 
24

 App. BC. I, 17.; Vell. Pat. II, 3.2. 
25

 App. BC., 22, 26.; Vell. Pat. II, 6.2-3. 
26

 Breed, Damon y Rossi 2010, 4. 
27

 Vell. Pat. II, 11.2. 



13 

 

en el ejército fue abolido, permitiendo la entrada de proletarios en el cuerpo
28

. Esta medida le 

hizo demostrar cómo un general capaz y carismático podía ganarse la confianza y el apoyo 

popular y, con ello, el rechazo de la nobilitas tradicional
29

. A raíz de la inclusión de este estrato 

en el ejército, el cuerpo se profesionalizó, pero también la tensión social se agudizaría: ahora, los 

estratos no propietarios colaboraban en las victorias de las guerras romanas pero sin obtener 

tierras. Por tanto, la fidelidad se redirigió hacia sus comandantes, quienes les proporcionaban el 

sueldo y botín
30

, y encontramos la creación de clientelas militares dependientes de un general
31

. 

En el conflicto de la guerra yugurtina se alzaría también un nuevo militar: Lucio Cornelio 

Sila
32

, general protagonista de la bellum sociale pocos años después. El estallido de los itálicos se 

produjo en el 91 a.C. con el asesinato del tribuno de la plebe Marco Livio Druso, quien parecía 

que iba a cumplir las reivindicaciones de los socii
33

. Sila, elegido cónsul en el 88 a.C.
34

, reprimió 

el conflicto a través de la violencia sin dar solución a la crisis
35

.  

 Con la llegada de Sila se abre otro punto de decadencia de la sociedad romana, en este 

caso afectando a las magistraturas republicanas. La base de la “constitución” romana estaba en el 

mos maiorum, la fuerza de la costumbre ancestral, la tradición creada por los antepasados (una 

creación mítica y conservadora) que debía mantenerse como ley imperante en la sociedad 

romana, enraizando en el ordenamiento sacro y jurídico
36

. Si bien esto no impedía crear nuevas 

leyes, sí podía frenar reformas o cambios que se entendían como revolucionarios y que traerían la 

decadencia de Roma, pese a que fueran necesarias. 

Las magistraturas eran uno de los órganos que cumplían las funciones de gobierno. Eran 

colegiadas, con el propósito de aumentar el control sobre las mismas y evitar individualismos. 

Las magistraturas permitían el enriquecimiento, y, la ambición de las mismas motivada por el 

interés personal, desembocó en la arrogancia de los interesados frente al bien del estado
37

, quien 

cada vez sería más débil a la hora de enfrentarse a unos generales que gozaban del favor del 

pueblo. De entre ellas destacan las promagistraturas, el gobierno de las provincias; permitían una 

                                                      
28

 Alston 2015, 46. 
29

 Alston 2015, 47. 
30

 Le Glay 2001, 263. 
31

 Los Escipiones, los Graco, Mario y Sila contaron con grandes clientelas afines a sus personas; este 

fenómeno se acentúa notablemente con Pompeyo, César y Octaviano ya que gracias a ellas se instaurará el 

poder personal de los imperatores. Le Glay 2001, 179-180. 
32

 Vell. Pat. II, 12.1. 
33

 App. BC. I, 35-37. Vell. Pat. II, 14.1., 15.1. 
34

 Vell. Pat. II, 17.3. 
35

 Alston 2015, 48. 
36

 Andrés 2015, 93. 
37

 Frente a esta visión tenemos otras contemporáneas como la de Cicerón, que consideraba que la república 

estaba en las manos de la mejor gente, ejemplo para el cuerpo de ciudadanos. Los desvíos de los 

ciudadanos se autorregulaban, y cualquier intento político de retar a la aristocracia se consideraba de locos 

y criminales. De esta manera se justificaban los asesinatos de los hermanos Graco, Clodio, o Julio César. 

Wiseman 2010, 41-42. 



14 

 

gran acumulación de riqueza, prestigio y tropas. El senado celebraba el sorteo de las provincias 

entre los candidatos, pero si su decisión insatisfacía a los particulares presentados, estos podían 

hacer intervenir a un tribuno que llevara el asunto a la asamblea del pueblo, quien podía revocar 

la decisión
38

.  

 Mario había sido cónsul un total de siete ocasiones en veces consecutivas
39

; Sila también 

comenzó a saltarse las reglas del juego político sin seguir el cursus honorum establecido y tomó 

en repetidas ocasiones decisiones individuales obviando el consenso del Senado, en calidad de 

procónsul en sus campañas en Asia. Con su alejamiento, el tribuno Sulpicio Rufo intentó crear 

una reforma jurídica que permitiese a los itálicos influir en la política romana; el tribuno 

destituyó al cónsul y le otorgó a Mario su cargo
40

.  

En este punto se abre la primera fractura de la sociedad romana
41

. Por primera vez, los 

ciudadanos romanos se enfrentaron a sus conciudadanos declarándolos hostes, siguiendo a un 

general que tuvo la capacidad coercitiva suficiente para convencer a sus soldados de luchar 

contra Mario, y, por extensión, contra Roma en un golpe de estado en el 88 a.C., y repetida en el 

83 en la segunda marcha de Sila sobre Roma con el fin de retirar a Cina del gobierno
42

. 

Si las magistraturas ya escapaban al control del senado, en las coyunturas problemáticas 

este fenómeno se multiplicaría con el recurso a la dictadura, una magistratura única 

extraordinaria no oficial. El dictator no estaba colegiado, simplemente ayudado por un maestro 

de caballería, aunque era designado por dos cónsules a petición del Senado, y sólo por el tiempo 

necesario para restablecer la situación (sin que el resto de magistrados desapareciesen). El 

recurso a la misma fue extraordinario, pudiendo localizarse en la Segunda Guerra Púnica; no 

volvería a utilizarse hasta el S. I a.C. en condiciones totalmente distintas
43

.  

En el 82 a.C., a Sila le fue concedida la dictadura como dictator legibus scribundis et rei 

publicae constituendae
44

, por tiempo ilimitado, sin límite de atribuciones (recibió todos los 

poderes: legislativo, ejecutivo, judicial y religioso) y con la misión de realizar reformas que 

                                                      
38

 Tal fue el caso de Julio César con el gobierno de las Galias, punto clave en su toma del poder. Le Glay 

2001, 254. 
39

 Vell. Pat. II, 12.5-6. Las magistraturas más altas eran anuales, con el fin de evitar a un individuo 

acumular un gran poder durante tanto tiempo; pero conforme fueron aumentando las coyunturas de crisis se 

permitió la ampliación del ejercicio, en repetición del cargo o en periodos extensos. Andrés 2015, 71. 
40

 App. BC, I 56. Vell. Pat. II, 18.5-6. 
41

 Harriet I. Flower considera que el primer conflicto civil tiene lugar en este punto, entre Sila y Mario. 

Desde su punto de vista, puede parecer natural considerar los eventos anteriores como precursores del 

último choque, pero lo que sucede es un cambio del clima político que desemboca en este primer 

enfrentamiento civil, iniciado con la primera marcha de Sila sobre roma en el 88. Flower 2010, 77. 
42

 App. BC. I, 72. Vell. Pat. II, 24.3. 
43

 Le Glay 2001, 249.  
44

 Vel. Pat. II, 28.2. 



15 

 

solventasen la inestabilidad de la república
45

. Pero realmente le hizo ser, en la práctica, el dueño 

de Roma por un tiempo indefinido
46

. Pese a que fue ejecutada por un solo hombre en el poder, se 

utilizó con intenciones republicanas
47

 lo que no evitó que fuese utilizada como punto de partida 

para las siguientes generaciones. Unos años más tarde, Pompeyo fue nombrado consul sine 

collega con poderes consulares y proconsulares
48

 y César supuso la cúspide de este proceso.  

La guerra civil, el rebasamiento de las normas romanas y del mos maiorum y el éxito 

militar como método de adquisición de poder fueron el contexto vivido por Pompeyo y César en 

su juventud. Con estas acciones y en tan sólo una década, Sila había creado una nueva línea 

política que incrementaba el poder individual frente al del senado pese a haber intentado 

reforzarlo, y demostró cómo hacerse con el poder en Roma a través de un ejército estatal que se 

había vuelto personal debido a la lealtad concedida a su imperator. Cuando César fue asesinado 

por una conspiración senatorial que pretendía volver a la república tradicional y restaurar el viejo 

orden, la política ya no podría volver atrás después de un siglo de cambios: el senado fue incapaz 

de detener el ascenso del poder individual y en el momento en que Augusto acabó con la guerra 

civil se había creado un nuevo sistema de poder unipersonal totalmente dependiente de su 

persona y el culto a su personalidad. 

Por otra parte, los cambios políticos y sociales que se iniciaron a raíz de la expansión 

romana provocaron una simplificación de la religión, dejando tan solo tres colegios mayores 

sacerdotales: el colegio de los pontífices (ocupados de los rituales, sacra), los augures 

(sacralización de lugares y momentos) y los XVviri sacris facundis (prodigios y portentos). Ser 

miembro de un colegio sacerdotal proporcionaba auctoritas y una presencia política importante, 

y se convirtió en un lugar de competición entre aristócratas a modo de magistratura no incluida 

en el cursus honorum
49

. De todos ellos, los augurios eran los que proporcionaban mayor 

prestigio, al relacionarse con las carreras políticas y el éxito. Con la llegada de las crisis, las 

normas establecidas que impedían ocupar más de un cargo sacerdotal se rompieron y, según 

Richard Gordon, podemos observar una relación directa entre la acumulación de cargos 

religiosos y el hecho de hacerse con el poder, particularmente con César y Octaviano
50

. 

                                                      
45

 App. BC. I, 98. 
46

 Su cargo extraordinario no tenía límite de años, sino que acababa una vez que consiguiera reformar y 

restablecer la república. 
47

 Supuestamente, la segunda marcha de Sila sobre Roma tuvo como proclama restaurar el orden y 

defender los derechos de los cónsules, es decir, el orden tradicional republicano. Alston 2015, 49. Además, 

se orientó a aumentar el poder del senado frente al tribunado de la plebe y las asambleas populares.  

Keaveney 1982, 68. 
48

 App. BC., II 23. Vell. Pat. II, 31.3. 
49

 Gordon 1990, 181-182. 
50

 Gordon 1990, 183. 



16 

 

En esta época tomarían un gran impulso los honores divinos, fundamentalmente 

relacionados con el ámbito militar. La victoria militar se encontraba en directa relación con el 

favor de los dioses: aquellos que poseían imperium, los que comandaban los ejércitos, tenían la 

bendición de los dioses, felicitas, y auspicios favorables, auspicium
51

. Sus éxitos militares se 

exhibían en la arcaica ceremonia romana del triunfo
52

, donde los triunfadores portaban los 

atributos de los dioses y rozaban por un momento la divinidad
53

. Este hecho precederá el culto al 

emperador como fundador de colonias y conquistador de ciudades. 

 Sila se realizó una estatua ecuestre en el Foro denominándose Felix, el querido por 

Venus Victrix
54

, a quien atribuía sus éxitos militares: un honor que sólo podía pertenecer a la res 

publica a través de la pietas, el ruego a los dioses, se vuelve personal e individual a través de las 

victorias militares, la virtus. Por primera vez, atributos habitualmente reservados a los dioses se 

dedicaron a un ser humano
55

, aunque ya se habían rendido honores divinos mediante ofrendas a 

Metelo Pío en Hispania y a Mario Gratidiano en Roma
56

. Pompeyo seguirá esta línea, pero la 

encontraremos acaparada por Julio César en cuanto a descendiente de Venus y posteriormente 

con Augusto, con la divinidad de la Victoria.   

                                                      
51

 Ando 2000, 284-285. 
52

 Sumi 2005, 59. 
53

 Sumi 2005, 29. 
54

 App. BC. I, 97. 
55

 Le Glay 2001, 304-305. 
56

 Ross Taylor 1931, 56; Marco Simón y Pina Polo 2000, 154-170.  



17 

 

2. Julio César: de la dictadura a la divinización 

2.1. El consulado y el primer triunvirato 

Julio César, aristócrata cuyos orígenes se remontaban a la propia Roma como 

descendiente del rey Anco Marcio por una rama y de Venus por otra
57

, siempre estuvo bien 

conectado a la política romana. Su aparición en escena comenzó en la era de Pompeyo, en el 63 

a.C. obteniendo el cargo de pontifex maximus
58

 y ascendiendo rápidamente por el cursus 

honorum sin seguir el orden establecido hasta alcanzar el consulado en el 59 a.C.
59

. 

A raíz de su poder como cónsul, estableció una alianza con Pompeyo, el gran general del 

imperio, y Craso, un equites con una fortuna inmensa y buena reputación
60

. A esta amicitia, 

alianza política, se le ha denominado triunvirato
61

, y en la práctica supuso el control del estado 

por la mano de tres hombres con un poder enorme, prestándose un apoyo que rozaba la ilegalidad 

para conseguir sus objetivos
62

. El sistema republicano comenzaba a resquebrajarse en beneficio 

de las aspiraciones individuales y preludiando una guerra civil. César obtuvo como recompensa 

el gobierno de las Galias
63

, y, con ello, la animadversión de un sector del Senado. 

En la campaña de las Galias, César salió victorioso y consiguió hacerse con popularidad, 

botín y tropas leales a su persona; también consiguió intervenir en política desde la distancia. 

Cuando el senado inició las maniobras para alejarle de su elevada posición, los tribunos 

intervinieron a su favor y la gente favoreció al general, siendo este un punto de inflexión en la 

política romana. César ya tenía el apoyo de sus tropas; ahora era evidente que el pueblo lo 

apoyaba también, en contra de los intereses del senado
64

. 

2.2. El inicio de la guerra: una lucha por el poder unipersonal 

 Como conquistador de la Galia, una zona que había resultado problemática para Roma 

durante décadas, César esperaba que sus logros fueran honrados y retribuidos. Sin embargo, para 

el senado era un hombre que se había hecho peligroso debido al gran poder acumulado (riqueza, 

prestigio, su red clientelar, la lealtad de sus tropas)
65

: Craso había muerto y el equilibrio entre 

triunviros se había roto, enfrentándose ahora Pompeyo y César
66

. La facción cesariana no fue una 

amenaza para la república, sino una oligarquía de poder más en el senado. Era igual de peligroso 

                                                      
57

 Suet. Iul. VI. 
58

 Dio Cass. XXXVII, 37.2.; Vell. Pat. II, 43.1. 
59

 App. BC. II, 9; Dio Cass. XXXV II, 54.3.; Suet. Iul. XIII. 
60

 Dio Cass. XXXVII, 56.2-3-4, 57.; Vell. Pat. II, 44.2. 
61

 El término no aparece hasta el segundo triunvirato formado por Octaviano, Antonio y Lépido, donde ya 

tenemos la denominación del cargo. Pina 1999, 177. 
62

 App. BC. II, 9; Suet. Iul. XIX. 
63

 App. BC. II, 9; Vell. Pat. II, 44.5. 
64

 Alston 2015, 18-20. 
65

 Alston 2015, 68-69. 
66

 App. BC. II, 18-20. Dio Cass. XL, 58. 



18 

 

que Pompeyo, pero el senado excluyó a los cesarianos y le destituyó del cargo de procónsul
67

 

pese a los intentos de veto de los tribunos, hombres de César
68

. 

 Si César decidía rechazar la autoridad el Senado, rechazaba los principios de la república 

evidenciando sus supuestas intenciones tiránicas y revolucionarias; para César, dejar el cargo 

después de sus logros suponía el aniquilamiento político personal y de su red establecida
69

: era un 

atentado contra su dignitas
70

. Ante la disyuntiva que suponía el fin de su persona política o la 

toma del poder por la fuerza, César eligió la guerra, iniciándola con la invasión del territorio 

sagrado romano en el 49 a.C.
71

. 

Cinco años después, César era el dueño de Roma. Había derrotado a Pompeyo y acabado 

con la guerra civil, estabilizado la situación en Egipto de intrigas dinásticas colocando en el trono 

a Cleopatra y vencido a su oposición senatorial. 

2.3. Dictator perpetuus y honores divinos 

2.3.1. El dominio del estado como dictator perpetuus 

Habiendo repetido la dictadura en numerosas veces, César fue nombrado dictator 

perpetuus por el senado en una situación para la cual no existía precedente en la tradición 

romana
72

. Técnicamente, la dictadura era una solución de emergencia para lidiar con problemas 

militares o políticos específicos, pero estos habían finalizado en el 45 a.C. César se establecía así 

como un individuo supremo en un sistema republicano
73

 cuya autoridad derivaba de sus logros 

carismáticos
74

, en una situación anómala e insatisfactoria para algunos grupos contrarios a esta 

excepción personal.  

La duración vitalicia del cargo no era lo único excepcional: durante los cuatro años de 

guerra civil, César había acumulado un poder que le permitía elegir a los magistrados, a los 

gobernadores de provincia y la inclusión de nuevos miembros en el senado provenientes de las 

                                                      
67

 Dio Cass. XLI, 2. 
68

 App. BC. II, 33; Dio Cass. XLI, 2.2, 3.2. 
69

 En el final de la república, las redes clientelares que se habían creado a raíz de la lealtad del ejército se 

habían vuelto muy poderosas. R. Alston estima que a los 50.000 soldados de Julio César había que añadir 

todo lo que rodeaba a este ejército: las familias de los soldados, los beneficiarios del negocio de las tropas, 

los oficiales… Calcula que un 20% de la población romana podía beneficiarse de las actividades militares 

de César. Alston 2015, 11. 
70

 Le Glay define este término (en la traducción al español) como la salvaguarda del rango, prestigio y 

honor. Le Glay 2001, 283. 
71

 App. BC. II, 35; Suet. Iul. XXXI-XXXIII.; Vell. Pat. II 49.4. 
72

 App. BC. II, 106. 
73

 Alston 2015, 22. 
74

 Ando 2000, 29. 



19 

 

provincias hispana y gala que consolidasen su insólita situación. Le había sido concedido el 

nombre de imperator y el título de pater patriae
75

. 

Esto suponía tener en sus manos el poder legislativo, ejecutivo y judicial; su posición se 

asemejaba en exceso a la de un rex en una sociedad que había rechazado la monarquía por 

devenir en tiranía. En la ceremonia de los Lupercalia, a César le fue ofrecida la diadema real, 

símbolo de la institución monárquica
76

 y a su vez, significado de su elevada posición. Estos 

hechos generaron insatisfacción en el sector contrario ya que, además, la presión existente tendía 

a estabilizar y normalizar su situación más que a eliminarla
77

. Y si bien no era monarquía, si esta 

palabra designa el poder de una sola persona, César ya era monarca
78

. 

Para analizar la naturaleza del poder de César hay que entrar en la discusión de si César 

aspiraba a una monarquía
79

 o si fue una figura de transición de la república al imperio que no 

aspiró a reinar
80

. Ejerció la dictadura de manera vitalicia eclipsando a todo el resto de 

instituciones romanas, sin intención de abandonarla, y su posición era incompatible con el ideal 

republicano tradicional de poder. Por otra parte, los títulos atribuidos a César fueron otorgados 

por el senado, y también la colocación de su estatua junto a las de los reyes de la Roma arcaica, 

son acciones decididas por el órgano y no impuestas por el dictador
81

. 

Desde otro punto de vista, César se rodeó de un boato divino desde su ejercicio como 

pontífice máximo a su vestimenta y su ideal bélico, evocando a la mitología de Hércules contra 

los partos
82

. Reformó la arquitectura de Roma con la creación del Forum Iulium
83

 y el templo a 

Venus Genetrix, insistiendo en su descendencia divina. Las ceremonias y celebraciones de César 

se incrementarían con la celebración de las Feriae Latinae
84

 (que ligaba a César con los reyes del 

Lacio y a la vez le permitía reconciliarse con la aristocracia) o los Lusus Troiae, una ceremonia 

simbólica que conectaba con el origen de Roma. La más destacada fueron los Lupercalia, en la 

que fue coronado como un rey en una performance en la que rechazó este título
85

, advirtiendo el 

                                                      
75

 Suet. Iul. LXXVI. 
76

 App. BC. II, 108. Dio Cass. XLIV, 11.2-3. 
77

 Alston 2015, 24. 
78

 Clifford Ando lo considera el primer emperador de Roma. Ando 2000, 29; Southern 2013, 54; Gradel 

2002, 109. 
79

 Opinión que mantenían T. Mommsen o J. Carcopino, centrándose el último para afirmarlo en la 

descendencia divina de Venus que planteó César en su legitimación y manteniendo siempre la opinión de 

que siempre aspiró a la monarquía. 
80

 En La révolution romaine, Ronald Syme opinaba que César jamás pensó en implantar una monarquía 

(cfr. Le Glay 2001, 282). Luciano Canfora señala que César no aspiró a la dictadura desde sus orígenes, 

por tanto menos a la monarquía. 
81

 Dio Cass. XLIV, 3.2-3-4. 
82

 Sumi 2005, 50. 
83

 En general, la obra monumental de César estuvo enfocada de forma propagandística, con beneficio en su 

persona. Eck 2010, 90. 
84

 Sobre las Feriae Latinae, véase Marco Simón 2011, 116-132. 
85

 Suet. Iul. LXXIX. 



20 

 

peligro que suponía en la sociedad romana
86

: a partir de este punto, los rumores acerca de su 

aspiración a la monarquía comenzarían a difundirse y a fomentar la conspiración que 

desembocaría en su asesinato. 

2.3.2. Los honores divinos: Divus Iulius 

El estatus de dictator perpetuus de César no fue el único honor que recibió y que 

provocaría resquemores y preocupaciones en Roma. César tenía todos los poderes en su persona 

(aunque las instituciones seguían vigentes) y no podía ascender más en el cursus honorum; tenía 

la religión en sus manos siendo pontifex maximus desde el 63 a.C. y acumulando también el 

sacerdocio de augur y XVvir en el 47 a.C., lo que indica el cuidado con el que César trató a la 

religión dentro de su política
87

. El senado decidió otorgarle los honores más elevados posibles: 

honores divinos
88

.  

 La primera ocasión en la que se decretaron honores divinos fue tras la batalla de Tapso 

en el 46 a.C., cuando se le dedicó un carro en el Capitolio frente a Júpiter y una estatua 

de César cuya inscripción lo designaba como semidios
89

. Es la primera vez en la historia 

de Roma en la que el término divus se utiliza para designar a un ciudadano-gobernador. 

 La segunda ocasión tuvo lugar tras la batalla de Munda en el 45 a.C., erigiendo una 

estatua suya en el Quirinal con la inscripción deus invictus y la colocación de otra junto a 

las de los dioses y reyes
90

. 

 La tercera fue en sus últimos meses de vida. En esta ocasión se decretó su deificación, el 

estatus de divinidad y culto a su persona como Divus Iulius, con templo, sacerdote y 

pulvinar
91

; aunque la medida se decretó en vida, no fue implantada hasta el 42 a.C., 

durante el segundo triunvirato. 

La historiografía ha discutido durante largo tiempo acerca de este último punto, ya que se 

ha considerado errónea su divinización en vida (ningún emperador posterior la recibió) pese a ser 

narrada en las fuentes. Lo que sucedió fue que las medidas se decretaron para ser realizadas en 

vida, pero no serían implantadas hasta después de su muerte debido a la incertidumbre que 

generó su asesinato y a la falta de posición política respecto a la figura de César. Fue con 

Augusto, en el segundo triunvirato, cuando finalmente se construyó el templo al Divino Julio
92

. 

                                                      
86

 Canfora 2007, 263. 
87

 Gordon 1990, 183. 
88

 Recordamos que religión y política son indisociables en la sociedad romana y los honores divinos son 

concedidos por el senado, órgano político. Gradel 2002, 60. 
89

 Casio Dión lo define como hemitheos. Dio Cass. XLIII 14.6. 
90

 Dio Cass. XLIII, 45.2-3-4. 
91

 Suet. Iul. LXXVI. 
92

 App. BC. II, 148; Dio Cass. XLVIII, 18. 



21 

 

¿Quería César ser un dios? La historiografía ha mantenido posiciones opuestas, al igual 

que con sus intenciones de gobierno tratadas anteriormente, respecto a su divinización. Unos 

autores dan por garantizado que detrás de sus acciones existía un programa calculado. Según Ittai 

Gradel, esto no parece consistente: César no se decretó los honores a sí mismo, sino que muchas 

veces le llegaron estando él en plena guerra, decretados desde el Senado y sin haberlos exigido. 

Se limitó a aceptarlos, entendiendo también que los honores le elevaban a un estatus y definían su 

posición suprema, pero implicando la obligación de realizar a cambio un buen gobierno
93

. 

Respecto a la divinización, Pat Southern refleja dos interpretaciones acerca del evento de los 

Lupercalia. Podría haber sido un tanteo de la recepción del pueblo a su divinización que no 

obtuvo apoyo, o bien que todo fuese puro teatro con el objetivo de rechazar la realeza, siendo 

cierto que siempre rehusó este denominativo
94

. 

2.4. Los idus de marzo: una restauración imposible 

 El enorme aumento de su poder acabaría desembocando en su asesinato. César, unas 

semanas después de haber aceptado el cargo de dictator perpetuus y habiéndose iniciado las 

medidas para divinizarlo, planeó una campaña en el Este en una imitatio Alexandri que, si 

resultaba victoriosa, le habría distanciado de la esfera humana aún más
95

, proporcionándole un 

poder inigualable ante el cual la república habría estado subordinada, si es que no lo estaba ya
96

.  

El asesinato del 15 de marzo del 44 a.C. pretendía restaurar la normalidad, debido a que 

el rol que ocupaba César no era normal; consideraban que el asesinato impediría la deriva en una 

tiranía inexistente en el momento. El pasado mítico de Roma veía la monarquía como un 

gobierno tiránico que asesinaba sin juicios y abusaba de los derechos de los ciudadanos; 

apuñalaron a un magistrado que fue elevado a su condición de dictator perpetuus por una 

decisión legal del senado en honra de César creyendo que con ello protegerían los derechos de los 

magistrados, aludiendo defender la ley e infringiéndola con su acción
97

. 

El asesinato de César supuso la mayor paradoja de la historia de Roma. El grupo de 

conspiradores, que no era ni por asomo la mayoría del senado, esperaba restaurar la república y 

borrar la posibilidad de la instalación de una monarquía, liberando a Roma de la tiranía de un 

dictador. Pero con César se había creado una nueva posición de preeminencia social en el orden 

                                                      
93

 Gradel 2002, 58-59. 
94

 Suet. Iul. LXXIX. 
95

 Según Casio Dión, corría un rumor que decía que en los libros sibilinos se había afirmado que los partos 

serían sometidos a Roma por un rey. Dio Cass. XLIV, 15.3. 
96

 Alston 2015, 71. 
97

 El asesinato de un ciudadano sin juicio suponía una abrogación de la ley e incluso podía considerarse 

traición (como fue declarada más tarde), pero los conspiradores lo plantearon como un tiranicidio heroico 

griego. Alston 2015, 2/26. 



22 

 

romano a través de los honores concedidos
98

; si bien estos se mostraban frágiles y excesivamente 

novedosos para la república, ya existiría una base para volver a implantarlos. 

Sin embargo, fue el asesinato de César en el 44 a.C. lo que desencadenó la instalación de 

una monarquía imperial y el fin de la república tradicional. Los conspiradores tenían sus apoyos, 

pero fueron rechazados por gran parte del pueblo. La división de la sociedad y la mayor fuerza de 

la facción cesariana declaró su acto de violencia como traición, forzándoles a luchar una guerra 

en la que fueron derrotados y que hizo emerger al futuro monarca de Roma: la monarquía surgió 

del propio rechazo a la misma, del intento de restauración del orden político republicano 

tradicional
99

.  

  

                                                      
98

 Gradel 2002, 60. 
99

 Alston 2015, 2-4. 



23 

 

3. Augusto 

3.1. La herencia de una dictadura perpetua  

Gayo Octavio Ancio nació en el 63 a.C., proveniente de una familia de homines novi de 

Velitras y conectado a la clase senatorial y a Julio César a través de su abuela Julia, hermana de 

Julio
100

. En el momento, César era un político que acababa de hacer su aparición en escena y no 

tardaría en ascender en la misma; Octavio realizó su primera aparición pública con once años en 

el discurso fúnebre en honor de Julia
101

. 

 Las luchas políticas protagonizaron la siguiente década, estallando el conflicto entre las 

facciones de Pompeyo y César en una lucha por la dignitas personal
102

. César salió ganador, y 

una vez se hizo con el poder del estado, Octavio fue nombrado pontifex
103

 nada más haber 

asumido la toga virilis. Su promoción social y política se inició en el 45 a.C., siendo elevado a 

patricio con la ley del tribuno Lucio Casio y enviado a Apolonia a continuar su formación junto a 

Agripa y Mecenas; allí, alejado de la escena política, fue informado del asesinato de César unos 

meses después
104

. 

 El asesinato de César fue consecuencia del creciente poder del dictator en sus últimos 

años de vida, con su cargo vitalicio o la divinización, que contribuyeron a los rumores de su 

declaración como rex
105

. Por aquel entonces, Octavio debía ser todavía un personaje sin fama ni 

poder
106

. Y sin embargo, en el testamento, el dictator le había dejado como heredero, 

incluyéndole en la familia de los Césares y renombrándole como Gayo Julio César Octaviano
107

. 

 Octaviano decidió aceptar la herencia de César, incluidas todas sus acciones. Pero no era 

el único partidario del dictator: la factio cesariana era grande, y el poder y la presencia se 

encontraban en la figura de Antonio. Debió hacer uso de otros recursos, centrados en ganar el 

apoyo popular. Vendió propiedades, realizó repartos y celebró los ludi victoriae en honor de 

Venus Genetrix para conmemorar las victorias de César. Durante este evento apareció un cometa 

                                                      
100

 App. BC. III, 9. 
101

 Suet. Aug. VIII. 
102

 Según Pat Southern, este nombramiento debió de ser a instancias de César. Southern 2013, 32. 
103

 También obtuvo el apoyo del pueblo, pero Pat Southern apunta a la dirección de César en este cargo. 

Southern 2013, 35. 
104

 Suet. Aug. VIII. 
105

 Dio Cass. XLIV, 9. 
106

 Debido a su falta de aparición en las fuentes. Southern 2013, 50. 
107

 App. BC. III, 11.; App. BC. III, 94. No pudo ratificar la adopción hasta alcanzar el consulado en el 43 

a.C., pero esta sería su primera acción a realizar, convocando la comitia curiata, asamblea arcaica formada 

por 30 lictores que tenían entre otras funciones la ratificación por lex curiata de adopciones entre patricios. 

Alston 2015, 122; Sumi 2005, 183. 



24 

 

que se interpretó como la apoteosis de Julio a los cielos
108

, la cual utilizó Octaviano en su 

beneficio reflejando la condición de divus de Julio en el astro y la suya como divi filius
109

. 

 Su posición acabaría enfrentándole a Antonio, quien le acusó de estar al cargo de un 

ejército privado como dux privatus
110

, ya que Octaviano no tenía cargo alguno que le permitiera 

tener tropas a su mando. Su carrera política se adelantó, siendo nombrado propretor, pero fue 

apartado de la comisión de reparto de tierras, lo que molestaría a sus veteranos: las legiones 

acudieron al senado exigiendo el consulado para Octaviano, el senado se negó y Octaviano 

marchó sobre Roma con nueve legiones
111

. 

 Octaviano fue nombrado cónsul para el año 43 a.C. 
112

. Cuando subió a los rostra, 

alzaron el vuelo unos buitres, que en el mundo romano se vincularon a Rómulo
113

; los autores 

discuten acerca de si este hecho fue fortuito o pretendido, ya que Octaviano sabía utilizar bien su 

carisma y la acción debió suponerle un apoyo supersticioso importante
114

. 

 El aumento de poder de los distintos protagonistas de la factio cesariana acabó 

desembocando en el segundo triunvirato
115

 de sus tres líderes, Antonio, Lépido y Octaviano. 

Recibieron el nombre de tresviri rei publicae constituendae
116

, evidenciando la formación de un 

nuevo orden político a través de las acciones de la generación anterior y teniendo en sus manos el 

poder del estado a través de sus legiones, rota ya la supremacía senatorial
117

. Esto supuso la 

victoria de la factio cesariana frente a la conspiratoria y la forzosa huida de sus líderes a luchar 

por su supervivencia en las siguientes guerras.  

El 1 de enero del 42 a.C. el senado y los magistrados confirmaron los actos de César 

durante su dictadura, los triunviros afirmaron la presencia de Julio en los cielos como Divus 

Julius e hicieron del dictador, finalmente, un dios
118

. Estas decisiones beneficiaban a todos los 

triunviros, pero Octaviano era el que mayor interés encontraba: al ser su hijo adoptivo, se hizo 

                                                      
108

 Dio Cass. XLV, 7. 
109

 Le Glay 2001, 335; Southern 2013, 66. 
110

 Southern 2013, 72. 
111

 Dio Cass. XLVI, 42, 43. 
112

 Res. Ges. 1. 
113

 Dio Cass. 46.46.2-3., App. BC III, 94. 
114

 Southern 2013, 88. 
115

 Como comentábamos en el primer triunvirato, este se ha llamado así a raíz del segundo, que fue el que 

recibió una denominación oficial en la época. 
116

 App. BC. IV, 2. Esta fórmula, como comenta Pat Southern, es casi idéntica al título de Sila de dictator 

rei publicae constituendae. No obstante, Antonio abolió el título de dictator y la designación de “perpetuo” 

a raíz del asesinato de César, con el fin de alejarse de actitudes que se asemejasen a las pasadas dictaduras. 

Alston 2015, 129; Southern 2013, 92-93. 
117

 Alston 2015, 8. 
118

 Dio Cass. XLVII 18.3-4 55.3. 



25 

 

llamar divi filius, denominación que aparece ya en las monedas del 40 a.C.
119

. Se decretó la 

construcción de un templo a César en el lugar de su pira funeraria (que no sería realizado hasta el 

29 a.C.) y se dedicó la Cura Iulia en su honor
120

. 

En los siguientes años, los triunviros se fueron ocupando de los distintos frentes mientras 

la tensión aumentaba entre ellos; particularmente entre Antonio y Octaviano, ya que ambos 

aspiraban a hacerse con el control total. 

Con el fin de eliminar a Antonio, Octaviano centró su campaña en su esposa Cleopatra: a 

través de los intereses de dominio mundial y de su condición de extranjera, Octaviano simuló 

defender al pueblo romano y sus valores contra los daños de las influencias intrusas
121

. Este 

enfoque extranjero se orientó a través de la tradición arcaica: desenterrando un antiguo rito 

romano que enraizaba con los tiempos míticos de Anco Marcio, la Ceremonia de los Fetiales, en 

el Templo de Bellona se arrojó una lanza contra un terrario que simbolizaba el territorio enemigo. 

Antonio fue declarado hostis por su matrimonio con Cleopatra
122

 y Octaviano abandonó el título 

de triunviro para evitar la imagen de poder que suscitaba
123

. Obtuvo el apoyo del senado en sus 

acciones, pero también hizo a los municipios, al senado y al pueblo jurarle fidelidad
124

. 

 El final de la guerra tuvo lugar en Accio en el 31 a.C. con la victoria de Octaviano. Esta 

batalla no significaba únicamente la conclusión del conflicto, sino haber terminado un largo siglo 

de enfrentamientos. No obstante, los cambios ocurridos a raíz de los mismos no tenían vuelta 

atrás: sólo cabía una revolución, que Octaviano disimularía con reformas de aspecto republicano 

y tradición romana a modo de restauración
125

. El poder volvía a estar en manos de una persona, 

que esta vez jugaba con la ventaja de conocer a dónde conducía el exceso de ambición. Era 

cónsul, imperator y el estado estaba administrado por sus compañeros Agripa y Mecenas. A 

partir de este punto, Octaviano no renunciaría a su poder, pero se cuidaría de usurparlo contando 

siempre con el consentimiento del senado
126

.  

 

 

                                                      
119

 Poco después, Octaviano adoptará el título hereditario de Imperator que le fue concedido a César como 

parte de su nombre, y que también aparece en las monedas del año 38 a.C. Southern 2013, 104/128. 
120

 Dio Cass. LXVII, 18.2., LXVII, 19.2. 
121

 Sumi 2005, 210. 
122

 Dio Cass. L, 5.2, 5.3, 5.4. 
123

 Syme 1939, 316-317 (cfr. Ando 2000, 29). 
124

 Allegiance en inglés. Sumi 2005, 210. 
125

 Alston 2015, 4. 
126

 Southern 2013, 159. 



26 

 

3.2. La construcción del Principado 

 Con el poder en sus manos, Octaviano inició la transformación de la república en el 

imperio romano, en el régimen que hoy conocemos como Principado. Pat Southern interpreta que 

la construcción del mismo no fue deliberada, sino a través de numerosos cambios que iban desde 

la innovación al retroceso, en un largo proceso de cuidado y cautela
127

. 

 A diferencia de César, quien implantaba medidas por encima de la opinión del Senado 

(debido a las acuciantes coyunturas de guerra donde el debate senatorial ralentizaba las 

soluciones) y demostraba así su poder absoluto
128

, Octaviano siempre prefirió actuar con 

conciliación, insistiendo en que su supremacía en el estado era por consenso universal de pueblo 

y senado, quienes le habían aclamado y concedido imperium y potestas
129

. Por ello, jamás aceptó 

un cargo vitalicio sino que prefirió renovar sus poderes, recordando el breve lapso de tiempo que 

vivió César a su dictadura perpetua
130

. 

3.2.1. Los inicios del culto augústeo 

 En el 29 a.C., año del quinto consulado de Augusto, el senado confirmó todos los actos 

de Octaviano sin oposición a su persona ni presión por su parte al órgano. El 11 de enero, 

Octaviano cerró las puertas del Templo de Jano, simbolizando el fin de un tiempo de guerra y el 

inicio de una era de paz traída por él mismo, la pax augusta
131

. Este templo llevaba siglos sin 

cerrar sus puertas; con esta acción, Octaviano demostraba el conocimiento de la tradición y 

religión romanas, y el uso de las mismas en beneficio propio. Para incidir en la idea de la paz 

traída por su persona, construyó un templo a la Concordia en el Capitolino bajo el nombre de 

aedes Concordiae Augustae
132

. 

 En este año comenzaron a celebrarse toda clase de festejos en honor a su persona, que 

variarían en función de la localización geográfica: 

 En Roma, los honores concedidos eran de tipo monumental, de distinción de vestimenta 

(se le permitió llevar la corona triunfal en los festejos) y nombre (se le concedió el 

nombre de imperator como parte de su tria nomina
133

, aludiendo a la victoria y el 

triunfo), en privilegios útiles (ahora tenía potestad para nombrar patricios y señalar los 

sacerdotes de los colegios) y homenajes adulatorios como la celebración de fiestas en su 

                                                      
127

 Southern 2013, 157-159. 
128

 Southern 2013, 55. 
129

 Según Clifford Ando, la deferencia fue el rasgo más característico de las relaciones entre Augusto y el 

Senado, adulando al cuerpo que simbolizaba la autoridad estatal y consiguiendo con ello sus objetivos. 

Ando 2000, 30-32. 
130

 Southern 2013, 162. 
131

 Res. Ges. 13.; Suet. Aug. XXII. 
132

 Breed, Damon y Rossi 2010, 10. 
133

 Dio Cass. LII, 41.3-4. 



27 

 

día
134

. Poco después, en el 28 a.C. le sería concedida la prerrogativa de ser el senador 

destacado, el princeps senatus, con derecho a hablar el primero en las reuniones 

senatoriales
135

. 

 En Oriente y debido a la tradición de la concesión de honores divinos, isothéoi timaî, a 

los gobernadores, llegó a tener culto religioso: en Éfeso y Nicea se construyeron templos 

en honor de Roma y del Divus Iulius
136

, pero en Nicomedia y Pérgamo los homenajes 

fueron a su propia persona
137

, aunque en asociación a Roma con el fin de no ofender la 

tradición republicana
138

.  

A raíz de la conquista de Accio, Augusto comenzaría a avanzar hacia el Principado, que 

no sólo constó de una remodelación política: Augusto dotó a este régimen de un contenido 

religioso, que según William Van Andringa tiene dos puntos de apoyo, los isothéoi timaî que le 

concedían honores rendidos a los dioses, y la explotación de la herencia divina de César como 

divi filius y la gens Julia descendiente de Venus
139

. 

En agosto del 29 regresó a Roma para celebrar su triple triunfo por Dalmacia, Accio y la 

derrota de Cleopatra
140

. Durante los tres días de festejos, Augusto y las legiones marcharon 

ofreciendo sacrificios y mostrando el suntuoso botín obtenido en Egipto
141

. En las celebraciones, 

Octaviano no olvidó a quien le había llevado hasta su lugar y dedicó al fin el templo de Divus 

Iulius y la Curia Julia, donde fue colocada una estatua de Victoria proveniente de Tarento
142

. 

Una vez cumplidos los festejos, en el 28 a.C. Octaviano se ocupó de devolver Roma a 

una normalidad estable, realizando una labor de recomposición política. Anuló los actos del 

triunvirato, aparentando devolver el poder del gobierno a Roma y las provincias, aunque en la 

práctica estaba demostrando que él era quien decidía otorgarlo
143

. 

En este mismo año inició toda una labor de restauración del orden social y religioso 

realizando reformas en 82 templos, un lustrum que purificase la ciudad y el pueblo (que llevaba 

sin realizarse décadas, mostrando muy bien en qué situación se había hallado Roma durante el 

último siglo) y una lectio del senado, pero sin proscripción alguna
144

. Como menciona Richard 

                                                      
134

 Dio Cass. LI, 19 2-7; 20 2. Alston 2015, 225. 
135

 Alston 2015, 225. 
136

 Dio Cass. LI, 20.6.  
137

 Dio Cass. LI, 20.7. 
138

 Suet. Aug. LII. 
139

 Van Andringa 2014, 10. 
140

 Según Brian W. Breed, Cynthia Damon y Andreola Rossi, Augusto refundó Roma a través de un acto 

de guerra civil comparable al mito de fundación de Rómulo, pero colocando a Cleopatra en el centro de la 

narrativa. Breed, Damon y Rossi 2010, 9-10. 
141

 Dio Cass. LI, 21.6-7-8. 
142

 Dio Cass. LI, 22.2. 
143

 Southern 2013, 170. 
144

 Southern 2013, 171. 



28 

 

Alston, la restauración se convirtió en el elemento central del programa del nuevo régimen, 

asociándose a una política conservadora y tradicional pero con su presencia en el centro de la 

política, lo que iba en contra de la tradición
145

. 

3.2.2. La restauración de la República y el inicio del principado en el 27 a.C. 

Todos estos actos de recomposición política, social y religiosa son lo que considera Pat 

Southern como el preámbulo del “primer pacto” de los idus de enero, cuando Octaviano, en el 27 

a.C., licenció las tropas, devolvió el poder al senado y restauró la República, que ratificó sus 

actos
146

. Esto supuso una enorme paradoja: un hombre con todo el poder en sus manos restauraba 

la república; en realidad, iniciaba una monarquía como primer emperador
147

. 

En cuanto al poder político, aunque devolvió el gobierno de las provincias al órgano, este 

renunció al control total del Imperio, dándole poder proconsular por diez años en las Galias, 

Hispania, Cilicia, Chipre y Egipto y dirigiéndolas a través de legados elegidos por él mismo y de 

rango pretorial, los legati Augusti
148

: de esta manera, establecía una clientela en estos lugares 

cuya promoción se la debían sólo a él
149

. De hecho, según Werner Eck, esto supone un punto de 

inflexión en los ceremoniales públicos, ya que a partir de este momento los triunfos son 

acaparados por la familia imperial: el triunfo podía ser reclamado por cualquier senador, pero los 

legados carecían de imperium y la aclamación del imperator sólo podía ser para los que tenían los 

auspicia: y este sólo era Augusto. Agripa rechazó la celebración de varios de sus triunfos, por lo 

que ningún otro senador le haría frente al emperador
150

. 

A continuación, recibió toda una serie de honores y privilegios que evidenciaban que 

dominaba la república. Las restricciones de iteración de cargos o la transgresión del límite 

sagrado del pomerium no se aplicaban a su persona, fue elevado a un rango especial y se le 

concedió la tribunicia potestas
151

. Tenía derecho a vetar propuestas del senado, pero los tribunos 

no podían vetarle a él; aunque jamás lo utilizó como impedimento u oposición senatorial sino 

para introducir leyes. En este año comenzaría la formación del consilium principis, en una larga 

formación del nuevo órgano de gobierno a través de una red militar y política que había acabado 

jerarquizándose
152

. 

                                                      
145

 Alston 2015, 239-240. 
146

 Dio Cass. LIII, 12. 
147

 Alston menciona que para que el sistema republicano funcionase, el senado debía apoyar y aconsejar a 

los cónsules y dar peso moral a sus acciones a través de su autoridad. Pero en esta época fue Augusto el 

que concedió la autoridad al senado y restauró su poder, lo que implica que la oposición a la restauración 

sólo podía ser de Augusto mismo. Alston 2015, 4/240. 
148

 Dio Cass. LIII, 13.5. 
149

 Southern 2013, 173. 
150

 Eck 2010, 92. 
151

 Dio Cass. LIII, 17.9.; Suet. Aug. VII, Res. Ges. 34. 
152

 Alston 2015, 12. 



29 

 

Por último, el día 16 se propuso renombrar a Octaviano como Augustus, Augusto
153

. Se 

habían tanteado otros nombres como el de Rómulo
154

, pero se acercaba en extremo a la 

denominación de rex y aún se recordaba el final de Julio César. El término augustus se relaciona 

con las palabras augur y augurium, términos de connotaciones religiosas (era un epíteto 

únicamente aplicado a los dioses) que, sin embargo, carecían de significado político: se rodeaba 

de un halo sagrado que no le definía como una divinidad. No era un nombramiento oficial, ni un 

título con poder
155

. Octaviano, a partir de este momento Augusto, siempre evitó la claridad y la 

definición concreta de sus poderes, de manera que como princeps era el primer hombre del 

estado, pero sin que supusiese una diferencia notable, únicamente le dotaba de un aire arcaico y 

noble y se alejaba de connotaciones militares o políticas
156

.  

El senado también le concedió el honor de recubrir las puertas de su casa de laurel en 

relación a Apolo y la Victoria, y le fue otorgada la corona cívica por haber salvado las vidas de 

los ciudadanos, así como un escudo con sus virtudes cardinales: virtus, clementia, iustitia y 

pietas
157

. Estas virtudes fueron una manera de legitimar su posición; como la ley no podía 

explicar el poder de Augusto, se centró en sus cualidades personales para elevarlo por encima del 

resto de senadores. La auctoritas, su capacidad de decisión, se dotó de un contenido moral, 

elegido en lugar de imperium, de connotaciones militares, y se unirá más tarde a su cargo de 

curator legum et morum.  

En el ámbito de la religión y continuando con el cuidado y el revival de las antiguas 

tradiciones, en este año restauró los Lares Compitales pero introduciendo un nuevo elemento: al 

Genius Augusti como tercera divinidad. 

3.2.3. La continuación del Principado 

 En los siguientes años, Augusto continuó asentando su poder y demostrando una y otra 

vez que era el dueño del estado. En la hambruna de los años 22-21 a.C., el pueblo reaccionó con 

rechazo a la renuncia de Augusto al consulado y se negó a elegir un segundo cónsul
158

; este vacío 

de poder en realidad reforzaba la figura de Augusto y mostraba su estrecha relación con la plebe 

romana como defensor de la misma al solucionar la situación
159

. Seguiría teniendo ciertos cargos, 

pero no quiso asumir los que evidenciaban su poder absoluto. No obstante, esto provocaba 

                                                      
153

 El término viene del superlativo de la raíz del verbo augeo, “crecer, aumentar”, según Julián González a 

modo de sinónimo de “el más noble, majestuoso, venerable” en un sentido religioso. González 2015, 17. 
154

 Dio Cass. LIII, 16.7. 
155

 Dio Cass. LIII, 18.2-3. 
156

 Ando 2000, 282; Southern 2013, 164. 
157

 Res. Ges. 34. 
158

 Augusto realizó una puesta dramática exponiendo su pecho como si aceptar el cargo supusiese su 

muerte, pero sí aceptó la tarea de almacenamiento de grano, que solucionó de manera inmediata. Alston 

2015, 257; Southern 2013, 196; Sumi 2005, 227-228. 
159

 Res. Ges. 5. 



30 

 

revueltas en el pueblo, que mostraba su preferencia por el gobierno de Augusto, quien se 

encontraba en una campaña en el Este.  

Su vuelta en el 12 de octubre del 19 a.C. fue grandiosa, celebrando en esa fecha un día de 

sacrificios denominado Augustalia, estableciendo un altar a Fortuna Reddux y haciendo del día 

de su nacimiento una festividad
160

. Al haber calmado las revueltas por hambre (y mostrado con 

ello la falta de disciplina del gobierno senatorial) y vuelto victorioso de la guerra, Augusto asentó 

de nuevo orden y seguridad y con ello, la gente comenzó a aceptar el sistema imperial
161

. El 

senado le concedió iurisdictio en Roma y el derecho de los cónsules de ser acompañados por los 

doce lictores con los fasces
162

, lo que según Michael Koortbojian supuso permitirle ejercer 

imperium y auspicia en las ciudades y las provincias
163

. 

 Estas últimas funciones se orientan más al refuerzo de la idea tradicional de sus 

innovaciones. En el 17 a.C. fue nombrado curator legum et morum, como supervisor de las leyes 

y la moral (es decir, dictando leyes sobre el matrimonio y el adulterio, entre otros aspectos)
164

.  

Los ludi saeculares de mayo del 17 a.C.
165

 aclamaron una nueva era de paz a través de 

una ceremonia arcaica transformada en un espectacular festival
166

. Los juegos, las ceremonias y 

los sacrificios hacían hincapié en la grandeza de Roma, pero en el Carmen Saeculare de Horacio 

en las plegarias públicas se mencionaba a Augusto y su familia junto al pueblo romano, como 

tutor y miembro supremo del mismo
167

, mostrando el largo camino que había realizado para 

conseguir esta era de paz desde el 44 a.C. Fue una ceremonia que sirvió como performance de 

ideología
168

: éxito militar, vuelta de la paz, prosperidad… Se iba más allá de la individualidad, 

realizándolo en nombre de Roma pero a través de su genio y logros, y cambiando los temas 

tradicionales por augústeos: se incluyó a Diana y Apolo, divinidades con las que se relacionó 

Augusto
169

, y se hizo mayor hincapié en Eneas y no tanto en Rómulo. De esta manera, se unía a 

Augusto con el mito de fundación
170

, aspecto que se puede observar también en el fórum o en el 

Ara Pacis
171

.  

                                                      
160

 Dio Cass. LIV, 10.3-4., Res. Ges. 11. 
161

 Richard Alston menciona como en este momento, el populus romanus comienza a intercambiar su 

libertas por la seguridad, y con ello, se implanta la monarquía de Augusto. Alston 2015, 273-274. 
162

 Dio Cass. LIV, 10.5. 
163

 Koortbojian 2010, 267. 
164

 Dio Cass. LIV, 10.5; Suet. Aug. XXVII, 34.; Res. Ges. 6. 
165

 Dio Cass. LIV 18.2. 
166

 Richard Alston muestra que aunque la tradición era arcaica, Augusto la reinventa en una fábrica de 

tradición religiosa pero monárquica y autoritaria. Alston 2015, 293-296. 
167

 Southern 2013, 229-230. 
168

 Alston 2015, 293. 
169

 Fishwick 2014, 51. 
170

 Marco Simón 1990 (cfr. Marco Simón 2016, 14). 
171

 Para mayor información, véase la obra de P. Zanker, The power of Images in the Age of Augustus 

(1988). 



31 

 

En este último monumento, erigido en el 13 a.C., encontramos la propaganda de Augusto 

hecha escultura. El altar celebraba sus éxitos y mostraba su descendencia divina, y ligaba 

República con Principado, mostrando a Augusto junto a los senadores en un lado y a los lictores 

de Augusto con los fasces que simbolizaban sus funciones y poderes, la familia imperial y los 

cargos religiosos
172

. 

 Como señala Richard Alston, para el 14 a.C. encontramos más continuidades con la 

república que “divergencias dramáticas”. No hubo un cambio social, las estructuras de gobierno 

seguían siendo prácticamente las mismas (si bien Augusto era quien las dirigía) y las funciones 

seguían vigentes. La revolución del cambio de sistema no había supuesto una ruptura, sino una 

continuidad, que el autor define como una innovación técnica que mejoró un sistema político 

debilitado
173

. 

 Continuando con la línea religiosa, el cargo de pontifex maximus lo obtuvo en el año 12 

a.C., una vez muerto Lépido, a quien había recluido pero respetado en el puesto
174

. Con este 

ejercicio había acumulado todos los colegios sacerdotales: augur, XVvir, hermano arval, sodal de 

Titio, sacerdote fetial...
175

. Ahora, Augusto era el intermediario entre los dioses y los hombres y 

podía asociar nuevas festividades religiosas a su persona: en su honor también se le adjudicó un 

mes, al igual que a su padre quintilis como Julio, a él se le concedió sextilis, Agosto. Una vez 

tomado el cargo, el revival que estaba realizando Augusto de la tradición romana antigua se 

incrementó con la restauración de antiguos templos como los de Júpiter Feretrio (junto con el 

sacerdocio de Júpiter, los flamen dialis), Victoria o Saturno. En la práctica, el cargo le permitió 

apropiarse de todas las instituciones religiosas y dirigir la religión romana
176

, pero a través de una 

excelente dirección que en lugar de innovar, restauraba. Y, por supuesto, podía dirigir el 

simbolismo, hasta ahora únicamente dedicado a los dioses, a su persona
177

. 

3.3. La divinización 

 Los últimos años de Augusto no fueron calmados, debiendo establecer una sucesión que 

fallaba una y otra vez. Pero el régimen ya se había implantado, y la transmisión dinástica 

también. A su muerte en el 14 a.C., junto a su testamento aparecieron las instrucciones de su 

funeral, así como el Res Gestae Divi Augusti y el Breviarium Titus Imperii
178

.  

En las Res Gestae es donde vemos toda la acción de propaganda y legitimación de su 

posición en el poder. En su biografía mencionó su relación con los dioses, el espíritu divino de su 

                                                      
172

 Mayer 2010, 121-123. 
173

 Alston 2015, 9. 
174

 Dio Cass. XLIX, 15.3, LIV, 27.2; Res. Ges. 10. 
175

 Res. Ges. 7. 
176

 Lozano 2010, 35. 
177

 Gordon 1990, 197. 
178

 Fatás 1987, 13. 



32 

 

padre y la traición de Antonio: de esta manera, Augusto explicaba su posición, pero también su 

intención de perdurar en el tiempo
179

. En este documento, Augusto plasma cómo obtuvo el 

imperium: otorgado por el senado, a raíz de la votación del pueblo y haciéndose cargo de la 

restauración de la res publica por petición de los romanos. Estas peticiones, plasmadas casi a 

modo de ruegos, se sumaban a la reluctancia por parte de Augusto a la hora de aceptar el título de 

pater patriae en el 2 a.C.: el poder absoluto le fue ofrecido por el consenso de pueblo y senado
180

. 

De aquí surge su auctoritas, y se distancia del poder tomado por la fuerza: actuaba por rei 

publicae causa, a modo de guardián del estado romano y sus leyes y normas
181

. 

El 17 de septiembre del 14 d.C., el senado declaró su divinización como dios menor del 

panteón romano y la erección de templos en su culto, estableciendo así el culto imperial
182

. Con 

César no habría tenido un gran éxito; con Augusto se expandiría notablemente. Tras Accio, 

Octaviano ya contó con templos en su honor en Oriente, pero él mismo prefirió la discreción y 

unir su culto al de Roma. 

 En Roma, se debía ser prudente y actuar con lentitud: uno no podía ser un dios viviente 

por lo que evitó tanto el nombramiento de Augusteum del templo de Agripa como la colocación 

de una estatua suya junto a los dioses
183

. Ya era el hijo del Divino Julio y se encontraba muy 

cercano a la divinidad. Se realizó culto a su genius, hubo templos en Oriente y Occidente 

dedicados a su persona y los lares compitales pasaron a ser lares augusti incluyéndole en esta 

tradición, pero no hubo un culto estatal a su persona como dios viviente
184

.  

 Sin embargo, él mismo previó su divinización
185

. Así quedaba indicado en las escrituras 

de su testamento; declararse en vida podía suponer el mismo final que el de su padre adoptivo. 

Pero una vez muerto, Augusto no tendría poder sobre el mundo vivo: “sólo” una tremenda fuerza 

como elemento de referencia que duraría siglos más allá de su muerte. 

  

                                                      
179

 Ando 2000, 141-144. 
180

 Suet. Aug. LVIII; Res. Ges. 35. 
181

 Ando 2000, 146-148. 
182

 Tác. I, 10.8. 
183

 Dio Cass. LIII, 27.3-4. 
184

 Southern 2013, 289. 
185

 Gradel 2002, 279-282. 



33 

 

4. El culto imperial 

 El culto imperial supone la cúspide del análisis social y político realizado en la primera 

parte del trabajo, imprescindible para conocer cómo se forma este fenómeno. A través de la 

violencia, el ascenso militar, las oligarquías y clientelas que desembocaron en la acumulación de 

poder político, fue solo cuestión de tiempo que se concediese la divinización como máximo 

honor en una sociedad donde política y religión son indisociables. La aceptación de este concepto 

como expresión religiosa llevó más años que su implantación política; en el caso de Julio César, 

la divinización en vida decretada por el senado (junto al resto de aspectos tratados anteriormente) 

desembocó en el asesinato. 

En esta segunda parte se pretende mostrar cómo se inserta una figura humana imbuida de 

divinidad en un sistema de gobierno donde primaba la igualdad entre los ciudadanos de un 

mismo estrato social. La sociedad romana adoptó el culto a los monarcas helénicos, por lo que ya 

existía un precedente y una influencia que imitar. El cambio no fue brusco: en Roma, los rituales 

y las creencias formaban parte de la política, por lo que la relación entre el emperador y los 

dioses así como su significado político se insertaba como un elemento más. Al fin y al cabo, 

existían cultos, rituales y creencias consagrados a elementos puramente divinos, a dioses, 

semidioses, espíritus o potencias (genius y numen) y a antepasados (lares)
186

. Los romanos 

veneraban a todo tipo de seres sobrenaturales, fuesen ancestrales o recientes, mientras prestasen 

protección; la asimilación de divinidades y el sincretismo fue un fenómeno común en la religión 

romana: la introducción de un nuevo culto se denominaba consecratio, la consagración de un 

nuevo dios
187

. 

Los honores realizados a estas divinidades también podían realizarse a figuras humanas, 

como fue el caso de Cicerón a su hija en la esfera privada, con el fin de acercarla lo máximo 

posible a la divinización
188

. Donde no tenían lugar era en los decretos, es decir, como 

deificaciones oficiales dirigidas por el senado. Anteriormente ya había habido asociación de 

líderes a la divinidad, como el culto a los hermanos Graco una vez muertos, los elevados honores 

de Mario o los de Sila, pero no como culto estatal. El culto al emperador trasladó el culto privado 

y los ritos no oficiales a la religión pública dirigida por el estado, incluyendo a los emperadores 

en el culto y concediendo los honores de los muertos y los dioses a un ser vivo
189

. 

Julio César fue el primer romano en ser reconocido como un dios en el culto estatal, lo 

que le convirtió en el ser humano más poderoso de toda su era. Su divinidad surgió del enorme 

poder político con el que se había hecho, así como de su propia descendencia mítica en la que los 

                                                      
186

 Hopkins 1978, 201. 
187

 Bickermann 1973, 13. 
188

 Bickermann 1973, 18; Hopkins 1978, 201. 
189

 Hopkins 1978, 201. 



34 

 

Julios provenían de Julo, hijo de Eneas, emparentado con Venus. Según Fernando Lozano, la 

creación del culto imperial es consecuencia de la monopolización de todas las funciones de 

gobierno por parte del emperador, que legitima su poder absoluto a través de la religión; la 

ascensión política tuvo una correlación religiosa que desembocó en la adoración de los 

Césares
190

. La diferencia (y problema) del estatus de César consistió en ser deificado en vida, y 

esto llevó, junto con los factores explicados anteriormente, a su asesinato.  

Durante su vida y, en concreto, durante su dictadura, recibió honores divinos que sólo 

eran concedidos a los dioses, como los juegos, las estatuas que hacían alusión a su divinidad, los 

templos y los flamines dedicados a su culto. No obstante, todo este proceso quedó frenado con su 

muerte y si continuó implantándose fue porque sus sucesores se sirvieron del mismo como una 

maniobra política afín a sus intereses, particularmente Augusto, quien pasó a ser divi filius
191

. 

Así pues, si Julio continuó con las medidas que iban a decretar su deificación, fue porque 

el bando ganador de la guerra civil fue la factio cesariana y esta servía a sus ambiciones, aunque 

también es necesario resaltar que el pueblo también fue un factor importante, como se puede 

apreciar en las revueltas a su muerte
192

 o en el intento de divinización en el funeral de César
193

. 

Después de César, Augusto y sus sucesores fueron los primeros romanos en recibir la 

divinización estatal, aunque siempre una vez muertos. Esto no evitó que hubiese culto en su 

honor, particularmente en las provincias, que es desde donde se toma e implanta el modelo, pero 

sí distinguimos entre iniciativas populares o provinciales y culto estatal. 

En cuanto a la creencia real acerca de la divinidad de los emperadores, la historiografía 

ha discutido largo y tendido acerca de este asunto. Keith Hopkins menciona cómo este debate 

carece de sentido: en Roma, la política y la religión son indisociables (de hecho, los sacerdotes 

eran senadores o magistrados y el sacerdocio es prácticamente una magistratura más
194

), por lo 

que no hay necesidad de hacer una distinción entre cínicos y creyentes, ya que la enorme 

cantidad de rituales, prácticas, sacerdocios y congregaciones populares responden a esta 

pregunta
195

. William Van Andringa sostiene que cualquier expresión política implica una 

dimensión religiosa en una sociedad donde los dioses “viven” entre los hombres, y que en el caso 

del culto imperial este no podría haber existido sin una expresión religiosa, ya que el poder del 

emperador tenía un lugar en la religión pública
196

. 

                                                      
190

 Lozano 2011, 497. 
191

 Hopkins 1978, 202. Gradel 2002, 57/262-263. 
192

 Dio Cass. XLIV, 50.2. 
193

 Si no fue considerado un dios en esta fecha fue por la falta de un decreto del senado, no por la ausencia 

de creencia popular. App. BC. II, 148; Suet. Iul. LXXXVIII. 
194

 Gordon 1990, 196. 
195

 Hopkins 1978, 216-217. 
196

 Van Andriga 2014, 11. 



35 

 

Ittai Gradel amplía la información sobre este tema explicando cómo los honores políticos 

y religiosos son un estatus de superioridad; los divi no son divinidades en sentido absoluto, sino 

que se les rinden honores como a dioses, adorando sus cualidades y valores, que han permitido la 

paz en el imperio, y no su divinidad
197

. Fernando Lozano, por su parte, muestra cómo la 

elevación del líder político debió romper la configuración tradicional política romana, así como la 

imaginería religiosa. Para adoptar este nuevo elemento político, la religión de la sociedad romana 

se reorientó con el fin de asegurar la relación del gobierno en el imperio; en una sociedad donde 

el límite entre la religión y política no se puede apreciar, la monarquía como sistema político 

debió adoptar una correlación religiosa que la soportase
198

. La religión sirvió para asentar este 

nuevo sistema en la sociedad romana, modificando la ideología de manera sutil y adaptada a cada 

contexto.  

4.1. La religión imperial en Roma 

4.1.1. El culto a los monarcas helenísticos: el modelo implantado 

 En el mundo helénico la adoración al gobernante existía como práctica desde el S. IV 

a.C. Por lo tanto, cuando esta tendencia se extendió a Roma ofrecida por los habitantes de estas 

regiones a Augusto, el emperador únicamente debió adaptar un culto existente y de larga 

tradición a los requisitos de la república
199

. Y es que el culto a Augusto fue, según Lily Ross 

Taylor, Gabrielle Frija y otros autores, una adaptación del culto a los reyes helenísticos. Según 

Gabrielle Frija, el culto imperial comparte puntos comunes, es decir, forma parte de un mismo 

concepto en estas provincias donde el culto a los monarcas helenísticos sería el precedente, 

aunque variando en las estructuras
200

. 

 El culto a los monarcas helenísticos ha variado en su concepción y estudio. Lily Ross 

Taylor lo entendió en 1931 como una derivación del culto a los monarcas orientales de Persia y 

Egipto implantada por Alejandro Magno en las póleis griegas, que habrían entrado en decadencia 

con la conquista, y este culto sería muestra de ello
201

. Teorías más actuales como la de Álvaro M. 

Moreno León aplican otra óptica, optando por comprender el culto a los monarcas helenísticos 

como una relación de do ut des, “don y contra don”
202

 en la que las ciudades prestaban culto 

                                                      
197

 Gradel 2002, 29-32. Lozano 2011, 502. No obstante, hay autores que difieren en la opinión, como 

Manfred Clauss, quien consideraba al princeps en igual medida de divinidad que el resto de los dioses del 

panteón romano (Clauss 1996). 
198

 Lozano 2011, 497. 
199

 Fishwick 2014, 48. 
200

 Frija 2012, 25. Álvaro M. Moreno es de la misma opinión: acepta la continuidad del fenómeno una vez 

impuesta la dominación romana, pero con cambios institucionales a través de las nuevas relaciones. 

Moreno 2010, 133-134. 
201

 Ross Taylor 1931, 1-6. 
202

 Moreno 2010, 138. 



36 

 

encontrando a cambio la obtención de privilegios
203

. Francisco Marco y Francisco Pina definen 

este fenómeno como “culto al evérgeta, la expresión de veneración agradecida al benefactor […], 

una de las manifestaciones más características de la religiosidad de la época helenística”
204

. 

 Si en la historiografía de inicios del S. XX se entendía la implantación del culto al 

monarca como un elemento decadente de la religión y política, actualmente se considera que el 

fenómeno de la divinización de los gobernantes encuentra raíces en la cultura griega a través del 

culto a los héroes fundadores. Al fin y al cabo, en la tradición griega se encuentran reyes que 

recibieron culto como dioses (Asklepios, Herakles) para luego ascender al Olimpo tras su muerte 

y ser incluidos en el panteón, o personajes que recibieron honores divinos, isothéoi timaî, sin ser 

divinizados
205

 . Pero también se dedicaron a hombres que destacaron por su éxito militar, como 

Lisandro en Samos
206

, haciendo de ellos seres superiores. En la sociedad griega también existía la 

creencia en los espíritus protectores de los hombres, daimon, a los cuales se podía rendir culto
207

.  

 Estos antecedentes sirvieron como base a Alejandro, quien fue implantando la 

divinización a través de distintos pasos. Si bien el culto tiene raíces en los héroes fundadores, hay 

otra influencia venida de Egipto y Próximo Oriente. Alejandro Magno encontró en el Imperio 

Persa monarcas con poder absoluto a cuyo dominio se rendía culto; en Egipto, a los faraones, se 

les adoraba como dioses encarnados
208

. Su reconocimiento como monarca divino en Egipto en el 

332 y su descendencia divina de Zeus Amón afirmada por el oráculo del dios comenzaron a 

sacralizar su persona. En Alejandría recibió culto a su daimon como héroe fundador y luego 

como dios
209

. Tras la conquista del Imperio Persa introdujo rituales de culto a su persona como la 

proskynesis, y la paulatina concesión de honores divinos desembocó en la promulgación de 

Alejandro como dios viviente
210

. 

 Una vez implantado el culto, los sucesores de Alejandro en el gobierno, los monarcas 

helenísticos, también lo recibieron en vida. Las póleis decidirían rendir honores sagrados a sus 

gobernantes realizando templos, altares y estatuas en agradecimiento a haber conseguido la paz o 

prestado servicios: Antígono Monoftalmos, Ptolomeo I, Antígonos Gonatas o Demetrio 

Poliorcetes fueron recompensados con este culto
211

. Cuando la conquista romana se extendió a 

los reinos helénicos, los honores divinos rendidos a sus monarcas eran una característica de las 

                                                      
203

 Moreno 2010, 134. 
204

 Marco Simón y Pina Polo 2000, 163. 
205

 Chianotis 2003, 432 (cfr. Moreno 2010, 134). 
206

 Plut. Lisandro. 18. (cfr.  Moreno 2010, 134). 
207

 Según Lily Ross Taylor, este aspecto es comparable al genius romano. Ross Taylor 1931, 10. 
208

 Ross Taylor 1931, 1-6. 
209

 Ross Taylor 1931, 15-18. 
210

 Ross Taylor 1931, 21. 
211

 Moreno 2010, 136-137. 



37 

 

ciudades griegas, quienes los concederían a modo de estrategia política con el fin de mostrar 

agradecimiento pero también obtener beneficio del mismo
212

. 

Con la conquista de los reinos helenísticos, las ciudades continuaron ofreciendo honores 

divinos a los magistrados romanos en el gobierno de las provincias a la vez que se extendía el 

culto a Dea Roma, simbolizando la ciudad conquistadora
213

. El poder romano continuó con la 

concesión de privilegios y libertades: Tito Flaminino, comandante romano, fue el primero en 

recibirlos por su trato hacia las poblaciones helénicas, con los juegos Titeía y culto en su 

honor
214

. Este fenómeno continuaría en los siglos siguientes con los juegos dedicados a Q. Mucio 

Escévola,  Lucio Cornelio Sila o Marco Antonio
215

. 

Sin embargo, Simon Price hace hincapié en que los honores decretados no son 

comparables, situando en un primer nivel el mundo heleno y después el poder romano, 

disminuyendo los honores y el culto divino. Por tanto, encontramos una continuación del culto a 

los reyes helenísticos, transferido a los gobernadores romanos, pero adaptado a las 

circunstancias
216

.  

 En los tiempos del Principado la mayoría de los cultos helenísticos habían desaparecido, 

sin sobrevivir a la dominación romana; los únicos que permanecieron con un culto activo y con 

un sacerdote al cargo fueron el culto a Philetairos en Pérgamo y a Alejandro en varias 

ciudades
217

. En época augústea, el sacerdocio de Philetairos fue sustituido en culto pasando a ser 

de Julio César. Por tanto, las estructuras de culto debieron adaptarse a la evolución de la situación 

política en Roma
218

. 

4.1.2. El culto a un hombre en Roma 

 El culto imperial como religión estatal en Roma se basa en la dedicación de honores 

divinos, divini, summi o caelestes honores que habitualmente se dedicaban a un dios, bien a un 

emperador (vivo o muerto), a sus virtudes (salus, virtus, clementia) o a sus elementos divinos o 

atributos dignos de culto (genius, numen)
219

. Esto viene acompañado de ritos sacrificiales, 

templos y colegios sacerdotales que sirven a la nueva divinidad. 

                                                      
212

 Moreno 2010, 140. 
213

 Moreno 2010, 140. 
214

 Moreno 2010, 142-143, citando a Plut. Flam. 16. 
215

 Álvaro M. Moreno extrae estas conclusiones de los juegos dedicados en honor de estos hombres: las 

Mukieía, las Sylleía y las Antoneía. Moreno 2010, 143. 
216

 Price 1981, 47. 
217

 Frija 2012, 25-26. De hecho, la imitatio Alexandri se utilizó de forma habitual en el imperio romano, 

como se muestra en la obra Alejandro Magno, modelo para los emperadores romanos (1990). 
218

 Frija 2012, 25-26. 
219

 Gradel 2002, 7. 



38 

 

 En la religión romana, donde el culto carecía de textos o dogmas, el ritual es el elemento 

que compone la religión y le da sentido, ya que “es el elemento de construcción de la teología, el 

mundo y su orden social”
220

. Dentro del ritual se realizaba el sacrificio, el intercambio entre 

dioses y humanos a través de una ofrenda con la cual se obtiene el favor divino: era el ritual 

tradicional cívico que aseguraba la pax romana. Este siempre se realizaba ante el público, pero en 

un lugar sagrado (el santuario) que definía los ámbitos sagrados (el de los dioses venerados) y 

profanos (los humanos que los veneraban).  

Con la instalación del culto imperial, todos estos honores dedicados a los dioses se 

prestan a los hombres y la distinción entre ambos elementos se difumina: ahora, en lugar de una 

distinción por naturaleza que separa ambas esferas de manera estricta, se establece un sentido de 

estatus de superioridad, no como categorías distintas (dioses/hombres) sino como niveles 

relativos
221

. El emperador pasó a asumir el cargo de pontifex maximus y por tanto a ser el 

intermediario de dioses y hombres, pero también se realizaron sacrificios en honor a su persona. 

Así pues, Augusto se incluyó en ambas esferas, religiosa y política, haciendo difusa esta 

separación y pasando a monopolizar el ámbito religioso
222

 como oficiante y benefactor de los 

dioses, pero también como divinidad al recibir honores. 

La concesión del estatus divino de Augusto le elevó a un lugar superior al resto de sus 

conciudadanos, pero no inaccesible. Fue una manera de recompensar sus acciones una vez que se 

le habían concedido casi todos los títulos y privilegios políticos, aceptando el senado su inmenso 

poder. A la par, su persona ya era adorada en las provincias orientales, por lo que 

independientemente de la línea historiográfica que se quiera aplicar, a Augusto se le decretaron 

unos honores a modo de títulos en el sentido político, pero recibió culto y adoración desde el 

ámbito popular en el sentido religioso. 

 La instalación del culto imperial no supuso una ruptura dramática con el pasado 

tradicional de Roma. Al igual que hemos mostrado cómo el Principado fue una transición, 

sucedió lo mismo con la religión: en la esfera privada se realizaban cultos a individuos, por lo 

que el único problema se encontrará a la hora de trasladar un culto que ya se realiza en un ámbito 

privado o incluso público pero no oficial, al estatal.  

 Como precedentes en el mundo romano encontramos los honores divinos dedicados a los 

hermanos Graco (ca. 120 a.C.) o a Mario Gratidiano (85 a.C.) con la erección de estatuas y la 

realización de ofrendas y sacrificios
223

 probablemente en los compita, los cruces de caminos que 

servían como espacios de reunión. En el caso de los hermanos Graco, los honores se rindieron a 

                                                      
220

 Gradel 2002, 2-4. 
221

 Gradel 2002, 17-26. 
222

 Lozano 2011, 496-497. 
223

 Plut. C. Gr. 18.3, Cic. Off. 3.80. (cfr. Marco, Pina 2000, 154).  



39 

 

dos hombres difuntos, pero en el caso de Mario Gratidiano supuso un culto en vida. Fueron 

realizados por la plebe urbana, en iniciativas espontáneas no estatales y a modo de 

agradecimiento de las buenas acciones prestadas
224

. Francisco Marco y Francisco Pina resaltan 

cómo estos honores (en particular en el caso de Gratidiano), más que una divinización, 

difuminaban la distinción entre hombre y divinidad
225

. 

4.1.3. El culto a un hombre en vida: genius y numen 

 Uno de los aspectos divinos de un ser humano a los que se podían rendir culto era el 

genius, “el dios de la naturaleza humana, la parte divina del hombre que determina su nacimiento 

y que le acompaña toda su vida hasta la muerte”
226

 y que poseían todos los hombres
227

. En la 

sociedad romana encontramos culto a estas deidades en las personas de los paterfamilias, en el 

ámbito privado, realizado por esclavos y libertos
228

. Al genius se le solía rendir culto en el 

lararium, el altar dedicado a los lares, los dioses domésticos
229

: los antecesores de una familia, 

como espíritus de la casa o como colectivo personificado de los familiares muertos. Por tanto, 

encontramos culto a seres humanos tanto en vida como en muerte, y en un estatus de superioridad 

respecto a estratos inferiores como es el caso de los esclavos y libertos a su paterfamilias. Y, en 

concreto, Augusto era el paterfamilias por excelencia del estado; así lo muestra el título de pater 

patriae concedido en el 2 a.C.
230

. 

Las obras de Wissowa o Ross Taylor afirmaban que la adoración de este elemento divino 

suponía un culto estatal debido a la reintroducción del culto a la antigua tradición de los Lares 

Compitales
231

, ya que además de retomar esta vieja tradición incluyó al Genius Augusti como 

tercera divinidad junto a los lares, pasando a ser los Lares Augusti
232

. Sin embargo, obras 

posteriores mostraron como los cultos compitales no formaban parte de los sacra publica, y por 

tanto pertenecían a colegios privados
233

, además de que debieron ser instalados por los 

vicomagistri una vez realizada la reorganización de Roma en regiones y vici
234

. Augusto debió 

fomentar el culto, revitalizando una tradición antigua con una reforma de la organización e 

                                                      
224

 Esto permite hacer una clara comparación con la política de las póleis griegas tratada en el primer punto 

de este apartado. 
225

 Marco Simón y Pina Polo 2000, 163. 
226

 Marco Simón y Pina Polo 2000, 164. 
227

 Fishwick 1992, 386. 
228

 Esto se encuentra en relación a la sociedad esclavista que era Roma, al igual que a las relaciones 

clientelares. Los esclavos estaban bajo la potestad del paterfamilias, y los libertos debían fidelidad a su 

patrón. Gradel 2002, 36-38. 
229

 Marco Simón y Pina Polo 2000, 165. 
230

 Lozano 2010, 35. 
231

 Los Lares Compitales eran una antigua tradición donde estas divinidades protegían a los vecinos del 

vicus, por tanto, un culto popular. Marco Simón y Pina Polo 2000, 160. 
232

 Ross Taylor 1931, 184-192. 
233

 Esta es la tesis que sostiene Ittai Gradel (Gradel 2002, 116-117), aunque ya Étienne coloca el culto al 

genius dentro del apartado de culto privado (Étienne 1974, 307). 
234

 Mayer 2010, 123. 



40 

 

introduciendo el culto a su genius, con la involucración de la plebe urbana en el culto imperial
235

. 

El genius del paterfamilias era venerado en el altar de los lares domésticos, y Augusto se 

configuraba así como el paterfamilias de la res publica (hecho confirmado con la concesión del 

título de pater patriae) con la introducción de su genius en los lares compitales
236

. 

Robert Étienne comentaba ya en su obra que los honores rendidos al genius no 

implicaban que el hombre se considerase un dios, aunque su genius recibiese adoración
237

. El 

estado decretó conceder ofrendas en los banquetes públicos y privados que incluían flores, 

incienso y vino
238

. En el culto privado, su genius debió haber sido objeto de devoción, puede que 

sin considerarlo un dios viviente, pero sí rindiendo culto a un emperador en vida
239

. 

El segundo aspecto de un ser humano que podía ser adorado en vida era el numen, 

“fuerza divina” o “esencia divina” de cada hombre
240

, un elemento divino que podía manifestarse 

en los hombres. Distinguimos entre la adoración del numen de un hombre y hacer de Augusto un 

numen en sí mismo: este no debió tener culto, y si lo tuvo sería excesivo: convertir en numen a 

Augusto habría sido como adorarlo directamente, y este jamás lo habría permitido en Roma, 

según Gradel; Fishwick es de la misma opinión en sus obras
241

. El Ara Numinis Augusti, del 6 

d.C., muestra el culto al mismo. Fue instalada por Tiberio y simboliza prácticamente la divinidad 

del emperador, aunque restringido al culto del oeste
242

. 

4.1.4. El culto a las cualidades de un hombre 

 Más allá de la esencia divina que podía poseer un hombre existían otros rasgos a los que 

prestar reverencia: las virtudes. Estas eran las cualidades o características más destacables de un 

hombre, que servían no sólo como concepto a adorar sino también como elemento 

propagandístico. Al fin y al cabo, eran la imagen que se transmitía del sistema unipersonal, del 

emperador como un buen gobernador, que había traído la paz y se encontraba favorecido por los 

dioses. Las virtudes son abstracciones, que Fernando Lozano cataloga en tres grupos
243

: 

 Evergéticas: liberalitas, iustitia y clementia. En el imperio romano, el pueblo esperaba de 

la elite que invirtiese sus riquezas en el beneficio de los ciudadanos con la remodelación 

                                                      
235

 Según Francisco Marco Simón y Francisco Pina Polo, Augusto encontraría una doble función al instalar 

su culto en un lugar que había sido un foco de agitación popular, ya que allí se había prestado el culto a los 

políticos populares Graco y Mario Graditiano. Marco Simón y Pina Polo 2000, 168. 
236

 Marco Simón y Pina Polo 2000, 169. 
237

 Étienne 1974, 306. 
238

 Étienne 1974, 307; Fishwick 2014, 49. 
239

 Étienne 1974, 308. 
240

 Gradel 2002, 235; Alston 2015, 223. 
241

 Gradel 2002, 243-248; Fishwick 1992, 387; 2014, 50. 
242

 Fishwick 1992, 388. 
243

 Lozano 2011, 509. 



41 

 

y embellecimiento de la ciudad y la realización de festivales o juegos
244

. El emperador 

había extendido su clientela a todo el pueblo romano, por lo que se había convertido en el 

patrón de la misma. Tanto César como Augusto expandieron el centro cívico de las 

ciudades con el Forum Iulium y el Forum Augusti
 245

.  

 Salvíficas: moderatio, pietas y virtus. Podemos apreciar estas virtudes particularmente en 

la restauración religiosa que realizó Augusto, basada en la tradición romana, así como 

sus cargos sacerdotales y la dirección de la religión como pontifex maximus
246

. 

 Utópicas: victoria, felicitas, renovatio. Las apreciamos en los éxitos militares de la 

guerra civil y las campañas de Augusto, así como en la refundación de Roma con la 

llegada de la paz en la consagración del templo a la Pax Augusta
247

. 

A raíz del culto a estas virtudes se puede ver como el culto no es a Augusto como 

persona, sino a las funciones que cumple a través de sus virtudes, su carisma o fuerza divina
248

. 

4.1.5. Divus Iulius y Divus Augustus: la deificación oficial 

 En el apartado dedicado a los honores que recibió Julio César hemos podido ver cómo se 

le dedicaron honores divinos en tres momentos distintos de su vida (Tapso, Munda y dictadura 

perpetua) hasta concederle el estatus de divinidad en vida como Divus Iulius. Su esencia divina 

como descendiente de Venus, las victorias que le designaron como deus invictus y, finalmente, la 

consecratio con la apoteosis decretada por el estado hicieron de César un divus
249

. No obstante, 

aunque esta llegaría poco después de su muerte en el 42 a.C. y le hicieron un dios oficial de 

Roma, César apenas tuvo culto estatal
250

. 

Si a corto plazo su excesivo poder desembocó en su asesinato, a largo plazo serviría para 

que Augusto crease un sistema de poder unipersonal, el Principado; Augusto contó con una 

referencia acerca de cómo no intervenir en la constitución romana. Los sucesores de César jamás 

volvieron a expresar su poder absoluto de la misma manera y evitaron la divinización en vida: 

expresar el tremendo poder que poseían en vida haciendo de sí mismos dioses era una auténtica 

provocación a la república, algo distinto de recibir honores.  

                                                      
244

 Res. Ges. 15; Gordon 1990, 199. 
245

 Res. Ges. 19-20-21; Zanker 2010, 78. 
246

 Gordon 1990, 199. 
247

 Res. Ges. 12. 
248

 González 2015, 18. 
249

 Según Ittai Gradel, el término divus se solía emplear como sinónimo de deus, pero con el tiempo pasó a 

definir a los emperadores muertos deificados. El rango deus/dei se suele emplear como un nivel más 

elevado y se habría considerado blasfemia concederles este rango. Otro término empleado es dii, pero los 

divus tienen una condición más noble y eterna. Gradel 2002, 63-67. 
250

 Nuevamente, esta teoría la soportan las actas de los hermanos Arvales, quienes no incluyeron a Divus 

Iulius en  la lista de los Divi, comenzando directamente con Divus Augustus. Gradel 2002, 262-263. Para 

más información sobre los hermanos Arvales, véase la obra de J. Scheid Les Frères Arvales: recrutement 

et origine sociale sous les empereurs julio-claudiens (1975). 



42 

 

Con Augusto encontramos ya adoradores de su persona antes de su muerte
251

, pero en la 

esfera de lo privado, al menos en el ámbito romano. En Roma, Augusto jamás aceptó un templo 

oficial únicamente en su nombre, siempre se mantuvo asociado a la diosa Roma o a divinidades 

tradicionales relacionadas con su gobierno
252

, y rechazó la divinización en vida recordando el 

destino de su padre
253

. Según Fernando Lozano, lo que realizó fue una sacralización de su 

persona en vida, y la divinización tras su muerte
254

. 

Dentro de los honores divinos (exceptuando, claro, la divinización final) decretados 

desde el estado sí aceptó fórmulas que se acercaban mucho al límite, como fue el nombre de 

Augusto, con connotaciones religiosas y “estatus superhumano”
255

. Posteriormente, se asociaría al 

significado de emperador, así como a su oficina. Pero, a diferencia del término divus, no tenía 

implicaciones constitucionales ni un rango de poder concreto, era un término abstracto: con 

César, designarle divus fue convertirlo en un dios en vida, mientras que Augusto se quedó con un 

título honorífico, sabiendo que a su muerte pasaría a ser un dios
256

, recibiendo este estatus el 17 

de septiembre del 14 d.C. 

El culto estatal, que definimos como los ritos realizados por funcionarios del estado y 

practicados por el conjunto del pueblo romano
257

, jamás llegó a ser implantado en vida, es decir, 

a ser decretado oficialmente por el senado.  

A su muerte, los emperadores recibían el estatus divino con el título de Divus y templos y 

sacerdotes estatales asignados a su culto: se convertían en dioses del estado romano a través de 

un procedimiento estatal con la confirmación de la Curia
258

. Según Ittai Gradel, en esta concesión 

radica el quid de la sempiterna pregunta acerca de si eran dioses realmente o no: era el senado y 

el populus los que hacían de los emperadores sus dioses; la cuestión teológica se deja atrás
259

. Por 

otra parte, el estudio de Elias Bickermann sobre la consecratio muestra cómo en época de 

Trajano había una doble denominación en las monedas: como C. Julius Imp. y divus Iulius; como 

                                                      
251

 Tácito (Tác. I, 78.2.) menciona que ya se le prestaba culto poco después de su muerte, por lo que debió 

haberlo en sus últimos años de vida. La poesía y la iconografía privada también muestran su imagen como 

un dios, pero siempre en el ámbito privado. En general, se considera que había culto a su genius como 

expresión de su posición. Gradel 2002, 110-111. 
252

 Fishwick 2014, 48. 
253

 Étienne 1974, 294. 
254

 Lozano 2010, 36. 
255

 Gradel 2002, 114; Lozano 2011, 496-497. 
256

 Un hombre, una vez muerto, no podía tener mucho poder sobre el mundo real. Y, en el caso del mundo 

romano, donde se creía que los muertos poseían divinidad en sí mismos, Augusto debía destacar de entre 

los demás. Gradel 2002, 264. Para apuntalar esta tesis, Clifford Ando cita a Cicerón: “las almas de todos 

los hombres son inmortales, pero aquellas de los hombres valientes y buenos son divinas”. Cic. 2.28. (cfr. 

Ando 2000, 387). 
257

 Gradel 2002, 128-129. 
258

 Bickermann 1973, 13; Lozano 2010, 73. 
259

 Gradel 2002, 324. Lozano 2010, 71. 



43 

 

Caesar Augustus divi f. Pater Patriae y divus Augustus
260

. Los emperadores divinizados, al 

abandonar el mundo en su funeral, ascendían en la apoteosis para unirse junto a los dioses 

inmortales, y se realizaba una distinción entre tumba y templo, y ritual y lenguaje
261

.  

Sin embargo, el culto antes de su muerte ya existía, sólo que de manera no oficial, y su 

personalidad era adorada desde otros ámbitos. 

4.2. El culto no estatal: la adoración a Augusto vivo en las provincias 

 Como se ha mostrado en los apartados anteriores, con excepción de César, los 

emperadores que sucedieron a este primer cuasi monarca no llegaron a recibir un culto estatal en 

vida; este sólo se iniciaría tras su muerte y con la apoteosis decretada por el estado. Sin embargo, 

para afianzar este culto cuyos límites transgredió César, Augusto experimentó en unos ámbitos 

más receptivos al culto al emperador que Roma: las provincias. 

 Según los estudios plasmados en el compendio More than men, less tan gods. Studies on 

royal cult and imperial worship, el culto imperial debe considerarse no como un fenómeno 

cohesionado y uniforme dirigido desde el estado, sino en variantes provinciales a modo de 

manifestaciones locales de un mismo culto
262

. El término “culto imperial” o “religión imperial” 

es una abstracción, una creación historiográfica actual que en la época no existía y no aparece 

nombrado como tal en las fuentes
263

. 

Según Andrzej Chankowski, este culto servía para relacionar al rey con sus sujetos, pero 

también para que las poblaciones se vieran representadas dentro del poder real; Simon Price 

estudió cómo el mundo helenístico encontró una representación de sus valores (la divinidad de 

los basileis) en esta nueva conceptualización del emperador como entidad divina
264

. Keith 

Hopkins ya mantenía esta opinión años atrás: debido a la enorme superficie del Imperio romano, 

formado por diversos grupos étnicos incluidos a través de la conquista
265

, cabe preguntarse hasta 

qué punto era este un sistema unificado. La figura del emperador servía como referente común 

para los habitantes de distintas provincias, al compartir una misma figura declarada divina a la 

que debían rezar y sacrificar en los rituales y las celebraciones públicas. El culto imperial, por 

tanto, serviría como método de cohesión en el imperio: la legitimidad del emperador encontraba 

                                                      
260

 Bickermann 1973, 17. 
261

 Bickermann 1973, 16. 
262

 Chankowski 2007, 2-9. Véase al respecto también las consideraciones de F. Marco Simón en “Rituales 

de consenso en las provincias occidentales del Imperio” (2005, 89-104). 
263

 Lozano 2011, 494-495. 
264

 Price 1984, 77/235. 
265

 Ando 2000, 1. 



44 

 

un referente en la ideología del orden moral y religioso, en la mentalidad, y no sólo en impuestos 

y ejércitos
266

. 

Para poder implantar un culto a emperadores una vez muertos sería necesario que los 

habitantes de las provincias los venerasen durante su vida. Las provincias, durante la época de 

Augusto, fueron más o menos estables, aceptando la dominación romana que según Clifford 

Ando surge del propio asentimiento a la concepción de Roma como imperio
267

. Esto fomentó una 

aculturación de las provincias en beneficio de la romanización, que aumentaría con la figura del 

emperador, teniendo entonces una política, una religión y un emperador como base del gobierno 

imperial. La propia Roma encontró estabilidad en Augusto, aceptando su figura y su rango, pero 

en el caso de las provincias se fue más allá: al fin y al cabo, fue el emperador el que fundó gran 

parte de las ciudades romanas de las provincias
268

, y muchas otras de ellas se mostrarían 

dispuestas e incluso adelantarían el culto al emperador.  

No obstante, la reciente tesis de Alex Antoniou contradice esta teoría de la romanización. 

Haciendo hincapié en el papel de las provincias, Antoniou distingue dos tipos de romanización: 

la visión tradicional, en la que Roma, como cultura superior, se superponía a la cultura indígena 

dominada, y una segunda más novedosa en la que las culturas adoptaban la romanización de 

forma autónoma
269

. Antoniou rechaza ambas y pone de relieve la generalización que se realiza al 

poner en práctica estas teorías en diferentes espacios, ignorando las complejas relaciones que se 

establecen entre ambas culturas
270

. En relación al culto imperial, el autor pretende superar esta 

dicotomía de “espontaneidad/imposición” entre provincias y, en concreto, la romanización como 

factor de implantación del culto en las provincias del oeste
271

. 

Fernando Lozano también ha criticado esta postura dicotomizadora, ya que en Roma 

encontramos ambas tendencias, implantando las venidas de Oriente pero con el respeto debido a 

la tradición y sin campo para innovar
272

. No podemos hablar de un programa a imponer, ya que 

las comunidades de cada zona podían mantener una relación distinta hacia el emperador en 

función de su estatus jurídico
273

. La implantación, como se ha mostrado, es diferente; pero una 

vez existente el culto no hay diferencias específicas en el mismo como fenómeno común en las 

provincias
274

. Lo que sí encontramos es divergencia en los rituales, las prácticas y sus formas
275

: 

                                                      
266

 Hopkins 1978, 198; Chankowski 2007, 5; Lozano 2011, 499-500. 
267

 Ando 2000, 23-25. 
268

 Lozano 2011, 482.  
269

 Antoniou 2015, 9-10. 
270

 Antoniou 2015, 11. 
271

 Antoniou 2015, 15. 
272

 Lozano 2011, 478. 
273

 Lozano 2010, 93. 
274

 González 2015, 18. 
275

 Bickermann 1973, 9. 



45 

 

Francisco Marco comenta cómo los rituales se desarrollaron de forma distinta, variando en 

función de la condición jurídica de una ciudad y si esta era colonia romana o no
276

. 

4.2.1. El culto en las provincias orientales 

En el 30/29 a.C., nada más conseguir la victoria en Accio, Octaviano recibió una 

embajada desde Asia y Bitinia, las provincias orientales en las cuales había existido culto a los 

monarcas helénicos, para ofrecerle honores divinos (isothéoi timaî) concedidos a los hombres 

victoriosos
277

. Una vez implantado el culto al emperador en Roma, los cultos a los ciudadanos 

que le precedieron desaparecieron, sin pretender hacerle frente a los dioses o aquellos hombres 

que habían conseguido su rango: Augusto
278

. Si en Roma fue necesario esperar a la apoteosis de 

Augusto para hacerle un divus, en Grecia no se requirió esta espera ya que en el mundo griego el 

culto se dedicaba al gobernador viviente
279

. A lo que sí esperaron fue a la dedicación del título de 

los sacerdotes, esperando a la apoteosis oficial para nombrarlo como dios, mostrando así el 

respeto a Roma
280

. 

Las ciudades de la provincia de Asia regían su vida de manera autónoma, por lo que el 

culto en la provincia oriental no es uniforme. De todas maneras, fue instaurado o promocionado 

por gente notable cuya influencia alcanzaba el nivel provincial y por tanto se relacionaban los 

unos con los otros en relación a la provincia y sus aspectos administrativos y políticos. Gabrielle 

Frija define este fenómeno como cultos cívicos en relación a la autonomía de las ciudades, dentro 

de un nivel superior que sería el culto imperial
281

. 

A raíz de esta embajada del 29 a.C. se empezaron a dedicar templos en las provincias 

orientales: en Pérgamo y Nicomedia encontramos por primera vez templos dedicados a Roma y 

Octaviano. Aceptando estas construcciones, Augusto adoptó el culto de los reyes helenísticos, 

pero cuidándose de describirse como monarca; bastante estatus había acumulado aceptando ser el 

princeps de una república
282

. Citando a Julián González, “aceptar honores excesivos le habría 

enajenado el favor popular en Roma, pero rechazarlos habría debilitado su autoridad ante los 

provinciales”
283

. 

Asimismo, su asimilación a la diosa Roma le permitía utilizar un culto extendido por el 

mundo heleno transformándolo en un culto a Roma y Augusto, donde los sacerdotes dedicados a 

Roma pasaron a dedicarse al del emperador también, o implantarlo en aquellas ciudades donde 

                                                      
276

 Marco Simón 2016, 5. 
277

 Van Andriga 2014, 10. 
278

 Price 1981, 51. 
279

 Price 1981, 75. 
280

 Price 1981, 76. 
281

 Frija 2012, 56-57. 
282

 Fishwick 2014, 49. 
283

 González 2015, 18. 



46 

 

no existía. Con el paso del tiempo, el sacerdocio a la diosa Roma acabaría quedando en desuso 

debido al alza del culto imperial, aunque no por ello desapareció del panteón romano
284

. En 

resumen, el culto imperial supuso una ruptura desde el punto de vista institucional, pero 

aprovechó las estructuras preexistentes de los cultos anteriores
285

.  

Tras estos ejemplos encontraremos una continuación del fenómeno en el resto de 

provincias orientales, sumando un total de 34 ciudades con sacerdotes dedicados a Augusto
286

. La 

dedicación de templos en su honor, los festivales imperiales y el sacerdocio dedicado al culto al 

emperador han sido estudiados por Simon Price y destacan la personalidad única del culto, ya con 

una entidad independiente y no asimilado al de otros dioses. Existían sacerdotes dedicados 

únicamente al culto del emperador, se realizaban sacrificios y ofrendas en beneficio de su salud, 

victoria o en agradecimiento, sacrificando a los dioses en su favor
287

. En cuanto a tener sacrificios 

realizados a sí mismos, eran menos comunes y según Price no tendieron a realizarse a los 

emperadores solos con el fin de evitar el impacto de este ritual, aunque Augusto los obtuvo en su 

día de nacimiento mensual en Mitilene, donde le aseguraron que le concederían los más altos 

honores, siendo considerado un dios por completo
288

. 

4.2.2. Las provincias occidentales: Hispania y las Galias 

Si estos fueron los honores importados de Oriente e instalados en Roma, en las 

provincias del Este se desarrolló el culto sin límites a Augusto. En general, el gobierno romano 

mantuvo una actitud de permisividad hacia esta forma religiosa, permitiendo la erección de 

templos a Augusto como los realizados en Hispania: Cartago Nova, Augusta Emérita y otras 

ciudades ya dedicaron templos municipales únicamente a su persona, sin aparecer asociado a 

otras divinidades
289

. Hablamos de iniciativas locales o regionales; el culto de la provincia sí 

necesitó una directiva oficial y no comenzó hasta su muerte, con la divinización estatal
290

. Julián 

González Fernández distingue dos cultos a raíz de este fenómeno, el imperial (el dictado por las 

pautas estatales) y el provincial, municipal o local
291

. 

El culto, por lo tanto, llegó de Oriente: aceptó la forma en la que venía y se implantó con 

adecuación a Roma; pero sería en las provincias del oeste donde tomaría gran fuerza y Augusto 

podría innovar y crear el culto imperial. En estas provincias, según las teorías más actuales que 

contrastan con las teorías de nacimiento del culto imperial como surgido espontáneamente de las 

                                                      
284

 Frjia 2012, 27-29. 
285

 Frija 2012, 34. 
286

 Price 1984, 58. 
287

 Price 1984, 212. 
288

 Price 1984, 216. 
289

 Étienne 1974, 402. 
290

 Tácito menciona la erección de un templo a Augusto en la colonia de Tarragona, que serviría de 

ejemplo al resto de provincias a la hora de instaurar templos. Tác. I, 78.2. 
291

 González 2015, 16. 



47 

 

comunidades indígenas
292

, encontraremos un fomento del culto por parte de los comandantes y 

legados imperiales, la clientela de Augusto, así como de las propias comunidades provinciales. 

La implantación del culto no fue violenta; Roma, una vez conquistados los territorios, reducía la 

violencia y en general colaboraba junto a los líderes locales. Por otra parte, Antoniou considera 

que no es tanto la imposición del culto como la mezcla de poblaciones y la introducción de 

gentes provinciales en el ejército que acabaron adoptando este culto
293

. 

Podemos apreciar esta implantación en las Galias, donde se fundó un templo a Roma y 

Augusto con el fin de integrar a la población local
294

. Esta clase encontraría un beneficio en la 

participación y difusión del culto imperial, que se introdujo junto a las religiones y las estructuras 

preexistentes al dominio romano; sería cuestión de tiempo que la gente los aceptase y comenzase 

a difundir
295

.  

Por otra parte, algunos autores –como Julián González o Fernando Lozano– consideran 

que muchas ciudades, al haber sido directamente fundadas por el príncipe o al menos 

privilegiadas por él, dependían del emperador; las deductiones realizadas entre el 31 a.C. y el 27 

a.C. de las colonias Pax Iulia, Concordia Iulia, etc., parecen aludir a ello
296

, tituladas con el 

nombre de la gens Iulia y las cualidades del emperador. Según Julián González, esto pertenece al 

programa propagandístico de Augusto, simbolizando a través de estas virtudes el fin de la guerra 

civil
297

.  

No hubo un dictado específico por parte de Augusto a la hora de difundir el nuevo culto, 

pero intervino de manera indirecta en la expansión de este fenómeno a través de sus 

intermediarios
298

. Los gobernadores provinciales (junto a las elites locales mencionadas 

anteriormente, que serían el órgano simétrico al senado en Roma) se encargarían de establecerlo, 

ya que según Francisco Marco este culto era la fuente de su poder y promoción
299

. 

El primer culto municipal se establece en Hispania, en Tarraco, en los años 27/26 a.C., 

momento en el cual Augusto residía en la ciudad reponiéndose de una enfermedad y desde la cual 

dirigió la política romana en sus consulados del 26 y 25 a.C.
300

. Allí, recibió una embajada de 

Mitilene en la cual se le informaba de que la ciudad había construido un templo en su honor y 

asignado un sacerdote a su culto, junto con juegos, sacrificios y la inclusión de su nombre en los 

                                                      
292

 Millar 1977, 387; Beard, North y Price 1988, 352-353 (cfr. Marco 2016, 4). 
293

 Antoniou 2015, 14. 
294

 Lozano 2011, 476. 
295

 Lozano 2011, 483-488. 
296

 González 2015, 16. 
297

 González 2015, 17. 
298

 Lozano 2011, 491. 
299

 Rives 1995, 63 (cfr. Marco Simón 2016, 5). 
300

 Étienne 1974, 363; Marco Simón 2016, 10. 



48 

 

juramentos (es decir, los tradicionales isothéoi timaî)
301

. La acción fue imitada por los 

magistrados de Tarraco, quienes le dedicaron un Ara; a raíz de este ejemplo se extenderán los 

centros dedicados a Augusto por toda la península
302

, pero a diferencia de las provincias 

orientales, los templos son únicamente en su honor
303

. Antoniou ha interpretado este hecho como 

un acto de lealtad y búsqueda de patronazgo del municipio hacia Augusto, y no tanto forzado por 

los legados o los comandantes romanos
304

. 

Seguidamente encontramos las arae Sestianae dedicadas por Lucio Sestio Quirinal, 

gobernador de la Hispania Citerior como legatus Augusti, con el objetivo de establecer la 

presencia romana en los extremos del mundo
305

. Posteriormente encontraremos este mismo 

fenómeno en Lugdunum, Galia, con el ara erigida por Druso en el 12 a.C.
306

. En el Noroeste 

también aparecen en Bracara Augusta en el mandato en la provincia de Paulo Fabio Máximo, 

quien ya había realizado actos de culto a Augusto en Asia, haciendo comenzar el año con el día 

del aniversario de Augusto
307

, y en Aquae Flaviae
308

. 

Si las aras muestran el culto a Augusto, posteriormente hay numerosas inscripciones que 

rinden lealtad al emperador. Según Julián González, el análisis de las mismas proporciona 

información acerca de cómo las zonas más romanizadas rinden homenajes, mientras que en las 

más problemáticas (cántabros y astures) son los legados los que llevan a cabo el culto a 

Augusto
309

. 

Como se ha podido observar, las provincias occidentales y, en particular, Hispania, 

suponen un elemento clave a la hora de estudiar el culto imperial. En esta zona del imperio hay 

una mayor libertad para desarrollar el culto, hasta el punto de poder recibirlo en vida a su sola 

persona sin encontrar oposición por parte del senado, aunque tampoco se implante un culto 

estatal. El papel de los municipios, provincias y comunidades es imprescindible para conocer el 

progreso del fenómeno del culto imperial, que gracias a sus características se extiende con 

rapidez por el territorio. César apenas recibió culto, pero el fomento del culto de Augusto en vida 

asentó un cambio religioso que hizo al emperador perdurar en el tiempo. 

  

                                                      
301

 Étienne 1974, 367. 
302

 Étienne 1974, 197. 
303

 Étienne 1974, 375. 
304

 Antoniou 2015, 58. 
305

 Marco Simón 2016, 9. 
306

 González 2015, 19. 
307

 Lozano 2010, 88. 
308

 Étienne 1974, 388. 
309

 González 2015, 20. 



49 

 

5. Conclusiones 

 Para finalizar el trabajo conviene recordar las tesis expuestas a lo largo del cuerpo 

analítico. En primer lugar, se ha puesto de manifiesto la transformación de las estructuras 

sociales, políticas y religiosas que permiten la acumulación de poder de individuos por encima 

del estado. Este trayecto se configura a través de la inadaptación del sistema de ciudad-Estado 

para el nuevo territorio que conforma la entidad territorial del imperio romano. El desequilibrio 

social y la continua sucesión de guerras permitieron la entrada en la escena política de generales 

victoriosos, que fueron conformando clientelas convirtiendo así el ejército en un cuerpo 

profesional cuya lealtad se debería a su patrón y no al senado. El fenómeno se incrementó con la 

manipulación de las magistraturas, la llegada de las guerras civiles y la toma de la dictadura, que 

supuso acumular todo el poder del estado en un solo individuo. A su vez, este protagonismo 

político vendría de la mano de los honores religiosos en relación a la victoria militar. 

 Con la llegada de Julio César, todo este proceso de transformación y cambio se hace 

evidente en su persona. Acumuló un enorme poder por medio de la alianza política con Craso y 

Pompeyo y alcanzó un gran prestigio en la guerra, generando una enorme clientela y tropas fieles 

a su persona. Cuando se pretendió alejarlo del juego político al advertir el control que tenía César 

en sus manos, la guerra civil estalló: César invadió Roma y su victoria supuso un cambio de 

sistema que, si bien no tendría vuelta atrás, no acabaría de consolidarse en su era. Su anómala 

situación como dictator perpetuus y su elevado estatus con la concesión de honores divinos, que 

alcanzaron su consagración como dios en vida, provocaron su muerte, pero abrirían el camino 

hacia un nuevo sistema de poder unipersonal con culto al emperador. El senado, en adelante, fue 

incapaz de controlar el imperio, dejándolo en manos de unos hombres a cuyas clientelas y genio 

militar no era capaz de hacer frente. 

 Octaviano acabó de implementar el sistema iniciado por Julio César, tomando pues el 

testigo de la herencia iniciada por su padre. Continuando con la toma de poder, los triunviros se 

repartieron las funciones del estado y lucharon en los frentes, asentando también el cambio 

religioso que había hecho de César un dios. Nuevamente, fue la victoria en la guerra civil contra 

Antonio y Cleopatra la que dejó el poder en sus manos. Pero esta vez, y con un reciente precursor 

del cual había podido aprender, se cuidó de mostrar un poder excesivo y buscó siempre la 

confirmación de sus actos por parte del senado así como la continua conciliación con el órgano, 

sin asumir cargos vitalicios que evidenciasen en extremo su elevada posición. Esta existía, pero 

era bien disimulada con un aspecto republicano, tradicional y restaurador. 

 Así pues, gracias a la victoria en Accio en el 31 a.C. Octaviano trajo la paz y, con ella, un 

nuevo sistema de gobierno: el Principado, que, paradójicamente, se inicia cuando devuelve el 

poder a los órganos de gobierno y restaura la república en el 27 a.C. Sus acciones en la guerra y 



50 

 

la nueva era de paz le valieron la concesión de honores divinos en Occidente y Oriente, variando 

en sus formas según la tradición de la provincia. En este momento, el sistema dota de un 

contenido religioso al emperador en vida. Este aumentó con el paso de los años, sacralizando su 

persona con un nuevo nomen, Augusto, y con la concesión de privilegios que lo elevaban a una 

esfera superior a la del resto de ciudadanos romanos hasta declararlo pater patriae. Su 

divinización póstuma inició el culto imperial de forma oficial en el 14 d.C., es decir, decretado 

por el estado, pero el fenómeno llevaba años produciéndose en vida. 

 El culto imperial, tal y como expone este trabajo, es la cúspide del proceso de 

acumulación de poder que se lleva a cabo en la República imperial. En una sociedad donde la 

política y la religión son indisociables, los honores divinos eran el honor más elevado a obtener 

una vez conseguidos los máximos honores políticos (en este caso, el título de pater patriae). No 

se pretende hacer de la divinización un honor secular, sino enfatizar su contenido religioso. Hay 

que tener en cuenta, precisamente, el hecho de que el único órgano que puede decretarlo es el 

senado, y ello no implica la falta de culto o adoración. La religión era dirigida por el estado, por 

lo que no hay que despreciar el valor sagrado de estos honores ni entenderlos como meros actos 

de lealtad. 

 El culto imperial se prueba a través de los precedentes en vida realizados por iniciativas 

privadas o por parte de la plebe. El problema de la divinización de César fue decretarla en vida, 

elevándole a una esfera extremadamente alejada del resto de los ciudadanos; Augusto jamás 

pretendió este honor en vida decretado oficialmente desde el senado, pero desde las provincias 

este se iría implantando sin necesidad de una directiva estatal, y él mismo fue jugando con la 

divinidad asociándose a la misma por medio de la gens Julia, descendiente de Venus, y la 

divinidad de su padre, divus Iulius.  

 Los antecedentes de la divinización de Augusto tienen un claro precedente en el culto a 

los monarcas helenísticos. Con la conquista romana, este fenómeno se transformó y reorientó a la 

política en una relación de do ut des, tal y como afirman las investigaciones más recientes. 

Ciudadanos romanos recibieron culto a sus personas en vida a través de los honores divinos, 

isothéoi timaî, si bien jamás tendrían la confirmación del senado en Roma. Esto, sumado a los 

elementos inherentes al ser humano que podían recibir devoción en la propia Roma (genius, 

numen, las virtudes personales) y el culto realizado por la plebe, fomentaron la creación de un 

culto imperial que se decretaría finalmente con la divinización, la consecratio de un hombre una 

vez muerto, incorporándose a las deidades romanas como divus.  

 Respecto al culto en vida, este tuvo lugar en las provincias. El culto imperial es 

subdividido por los estudios más recientes en variantes provinciales, a modo de manifestaciones 

locales que pertenecen a un mismo fenómeno. Las investigaciones difieren a la hora de entender 



51 

 

la implantación del culto en las provincias, si en una dicotomía de imposición/espontaneidad en 

relación a las provincias o criticando la postura generalizadora que supone asumir este precepto. 

Independientemente de la línea que sigamos, estos honores se ofrecieron desde las provincias 

orientales, donde comenzó la construcción de templos dedicados a Augusto unido a Roma en el 

30/29 a.C. Sin embargo, en las provincias occidentales (donde el caso de Hispania es particular) 

los templos se elevaron a su personalidad sin necesidad de asociación, siendo el primer caso el 

ara de Tarraco, fechada entre los años 26 y 25 a.C. y comenzando un fenómeno de erección de 

templos en su honor. 

 Todos estos actos permitieron crear un culto imperial que se desarrollaría en dos 

vertientes: a través de honores decretados por el senado y a través del culto practicado en las 

provincias sin confirmación estatal, hasta finalizar con su divinización oficial póstuma. De esta 

manera, Augusto incluyó su figura en la religión pública dentro del nuevo sistema de gobierno 

que es el Principado, dotándolo de contenido religioso. Augusto logró la implantación de un 

régimen político-religioso que se mantuvo en la posterior historia del imperio romano y sirvió 

como referente para la posteridad. 

 

  

  



52 

 

  



53 

 

Bibliografía 

AA. VV. Alejandro Magno, modelo para los emperadores romanos. Actes du IV Colloque 

international de la SIEN. Croisille, J. M. (ed.). Bruxelles: Latomus, 1990. 

AA. VV. Culto imperial: política y poder. Actas del Congreso Internacional de Mérida, 2006. 

Nogales, T; González, J. (eds.). Roma: L'Erma di Bretschneider, 2007. 

ALARCÓN, C. “El culto imperial: una reflexión historiográfica”. Arys. nº 12, 2014. Pp. 181-212. 

ALDEA, J. M. “Crisis y decadencia de la religión romana en época tardorrepublicana”. Studia 

Historica. Historia Antigua. nº 30, 2012. Pp. 51-70. 

ALSTON, R. Rome’s Revolution. Death of the republic & birth of the empire. Oxford: University 

Press, 2015. 

ANDO, C. Imperial ideology and provincial loyalty in the Roman Empire. Berkeley, Los 

Angeles, London: University of California Press, 2000. 

ANDRÉS, F. J. Roma: instituciones e ideologías políticas durante la República y el Imperio. 

Madrid: Tecnos, 2015. 

ANTONIOU, A. A. Romanisation, Imperial Cult and the Western Roman Provinces. The 

problems of using Romanisation to interpret the evidence of imperial cult in the western Roman 

Provinces. Tesis doctoral, University of Adelaide, 2015. 

ARCE, J. Funus Imperatorum, Los funerales de los emperadores romanos. Madrid: Alianza 

Editorial, 1998. 

BATSTONE, W. “Word at War: The Prequel”. En AA.VV., Citizens of discord. Rome and its 

civil wars. Breed, B. W., Damon, C.; Rossi, A. (eds.). Oxford; New York: Oxford University 

Press, 2010. 

BICKERMANN, E. “Consecratio”. En AA.VV., Le culte des souverains dans l’empire romain. 

Sept exposés suivis de discussions. Vandoeuvres-Genève: Fondation Hardt, 1973. 

BREED, B.; DAMON, C.; ROSSI, A. “Introduction”. En AA. VV. Citizens of discord. Rome and 

its civil wars. Breed, B. W.; Damon, C.; Rossi, A. (eds.). Oxford; New York: Oxford University 

Press, 2010. 

CANFORA, L. Julio César: un dictador democrático. Barcelona: Ariel, 2007. 

CARCOPINO, J. Julio César: el proceso clásico de la concentración del poder. Madrid: Rialp, 

1974. 



54 

 

CHANKOWSKI, A. S. “Le culte des souverains aux époques hellénistique et impériale dans la 

partie orientale du monde méditerranéen: questions actuelles”. En AA. VV. More than men, less 

than gods. Studies on royal cult and imperial worship: proceedings of the international 

colloquium organized by the Belgian School at Athens (November 1-2, 2007). Iossif P. P.; 

Chankowski, A. S.; Lorber, C. C. (eds.). Leuven, Walpole, MA: Peeters, 2011. 

CHIANOTIS, A. “The Divinity of Hellenistic Ruller” en AA. VV. A companion to the 

Hellenistic world. Erskine, A. (ed.). Oxford: Blackwell Publishing, 2003.   

CLAUSS, M., "Deus praesens. Der römischen Kaiser als Gott", Klio, nº 78, 2, 1996. Pp. 400-433. 

ECK, W. “Emperor and senatorial aristocracy in competition for public space”. En AA. VV. The 

Emperor and Rome. Space, Representation and Ritual. Ewald, B. C.; Noreña, C. F. (eds.). 

Cambridge, New York: Cambridge University Press, 2010. 

ÉTIENNE, R. Le culte impérial dans la Péninsule Ibérique d’Auguste à Diocletien. Paris: E. de 

Boccard, 1974. 

FATÁS, G.; MARTÍN-BUENO, M. (eds.). Res gestae divi Augusti: autobiografía del 

Emperador Augusto. Zaragoza: Universidad Popular y Ayuntamiento de Zaragoza, 1987. 

FISHWICK, D. “Augustus and the cult of the emperor”. Studia histórica. Historia Antigua. nº 

32, 2014. Pp. 47-60. 

FLOWER, H. I. “Rome‟s First Civil War and the Fragility of Republican Political Culture”. En 

AA. VV. Citizens of discord. Rome and its civil wars. Breed B. W.; Damon, C.; Rossi, A. (eds.). 

Oxford, New York: Oxford University Press, 2010. 

FRIJA, G. Les Prêtres des empereurs.Le culte impérial civique dans la province romaine d’Asie. 

Rennes: Presses universitaires de Rennes, 2012. 

GONZÁLEZ, J. “El culto a Augusto Vivo y la Devotio Popular: El origen del culto imperial”. 

Revista Onoba. nº 03, 2015. Pp. 15-24. 

GORDON, R. “From Republic to Principate: priesthood, religion and ideology”. Pagan priests: 

religion and power in the ancient world. Beard, M.; North, J. (eds.). London: Duckworth, 1990. 

GORDON, R. “The Veil of Power: emperors, sacrifices and benefactors”. Pagan priests: religion 

and power in the ancient world. Beard, M.; North, J. (eds.). London: Duckworth, 1990. 

GRADEL, I. Emperor worship and roman religion. Oxford; New York: Clarendon Press, 2002. 



55 

 

HOPKINS, K. “Divine emperors of the symbolic unity of the roman empire”. Conquerors and 

Slaves. Cambridge: Cambridge University Press, 1978. 

HURLET, F. La dictature de Sylla: monarchie ou magistrature republicaine? : essai d'histoire 

constitutionnelle . Bruxelles: Institut Historique Belgue de Rome, 1993. 

IOSIFF, P. P. y LORBER, C. C. “More than men, less than gods: concluding thoughts and new 

perspectives”. En AA. VV. More than men, less than gods. Studies on royal cult and imperial 

worship: proceedings of the international colloquium organized by the Belgian School at Athens 

(November 1-2, 2007). Iossif P. P.; Chankowski A. S.; Lorber C.C. (eds.). Leuven; Walpole, MA: 

Peeters, 2011. 

JARREGA, J. “La actuación política de Julio César: ¿proyecto o adaptación? ¿modelo helenístico 

o tradición romana?”. Polis, revista de ideas y formas políticas de la Antigüedad Clásica. nº 19, 

2007. Pp. 7-35. 

KEAVENEY, A. Sulla: the last republican. London: Croom Help, 1982. 

KOORTBOJIAN, M. “Crossing the pomerium: the armed ruler at Rome”. En AA. VV. The 

Emperor and Rome. Space, Representation and Ritual. Ewald, B. C., Noreña, C. F. (eds.). 

Cambridge, New York: Cambridge University Press, 2010. 

LE GLAY, M. Grandeza y decadencia de la República romana. Madrid: Cátedra, 2001. 

LOZANO, F. “The creation of imperial gods: not only imposition versus spontaneity”. En AA. 

VV. More than men, less than gods. Studies on royal cult and imperial worship: proceedings of 

the international colloquium organized by the Belgian School at Athens (November 1-2, 2007). 

Iossif, P. P.; Chankowski A. S., C. Lorber C. C. (eds.). Leuven; Walpole, MA: Peeters, 2011. 

LOZANO, F. Un dios entre los hombres. La adoración a los emperadores romanos en Grecia. 

Barcelona: Publicacions i Edicions, Universitat de Barcelona, 2010. 

MARCO SIMÓN, F. y PINA POLO, F. “Mario Graditiano, los compita y la religiosidad popular 

a fines de la república”. Klio. nº 82, 2000. Pp. 154-170. 

MARCO SIMÓN, F. “Rituales de consenso en las provincias occidentales del Imperio”. En 

Diplomacia y autorrepresentación en la Roma antigua, Acta VI. Santos, J.; Torregaray, E. (eds.). 

Vitoria: Antzinate Zientsien Institua/Instituto de Ciencias de la Antigüedad, 2005. Pp. 89-104. 

MARCO SIMÓN, F. “The Feriae Latinae as religious legitimation of the consuls‟ imperium”. En 

Consuls and res publica. Holding high office in republican Rome. Beck, H.; Dupla, A.; M. Jehne, 

M.; Pina Polo, F. (eds.). Cambridge: Cambridge UP, 2011. Pp. 116-132. 



56 

 

MARCO SIMÓN, F. “Los inicios del culto imperial en la Hispania Augústea”. En prensa, 2016. 

MAYER, E. “Propaganda, staged applause, or local politics? Public monuments from Augustus 

to Septimius Severus”. En AA. VV. The Emperor and Rome. Space, Representation and Ritual. 

Ewald, B. C., Noreña, C. F. (eds.). Cambridge, New York: Cambridge University Press, 2010. 

MORENO, A. M. “En torno al culto al gobernante y a Dea Roma en el Mundo Helenístico: Las 

póleis y la política de la reciprocidad”. Anuario de la Escuela de Historia Virtual. nº 1, 2010, Pp. 

132-150. 

PINA, F. La crisis de la República (133-44 a.C.). Madrid: Síntesis, 1999. 

PRICE, S. Rituals and Power: Roman Imperial Cult in Asia Minor. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1984. 

ROSS TAYLOR, L. The divinity of the Roman Emperor. Middletown, Conn: American 

Philological Association, 1931. 

SCHEID, J. “La Religion romaine à la fin de la République et au debut de l‟Empire. Un problème 

généralement mal posé”. En AA. VV. Die Späte Römische Republik, La fin de la république 

romaine. Un débat franco-allemand d’histoire et d’historiographie. Hinnerk Bruhns, Jean-

Michel David, Wilfried Nippel (dir.). Roma: École Française de Rome, 1997. 

SCHEID, J. Les Frères Arvales: recrutement et origine sociale sous les empereurs julio-

claudiens. Paris: Presses universitaires de France, 1975. 

SOUTHERN, P. Augusto. Gil Aristu, J. (trad.). Madrid: Gredos, 2013. 

SUMI, G. Ceremony and power: performing politics in Rome between Republic and Empire. Ann 

Arbor, Michigan: University of Michigan Press, 2005. 

VAN ANDRIGA, W. "Rhetoric and Divine Honours: On the „Imperial Cult‟ in the Reigns of 

Augustus and Constantine". En Emperors and the Divine – Rome and its Influence. Kalhos, M. 

(ed.). Helsinki Symposium 29-30 January 2014, COLLeGIUM. Studies across Disciplines in the 

Humanities and Social Sciences. En prensa. Pp. 10-21. 

WISEMAN, T. P. “The Two-Headed State: How Romans Explained Civil War”. En AA. VV. 

Citizens of discord. Rome and its civil wars. Breed, B. W.; Damon, C.; Rossi, A. (eds.). Oxford; 

New York: Oxford University Press, 2010.  

ZANKER, P. The power of Images in the Age of Augustus. Ann Arbor: University of Michigan 

Press, 1988. 



57 

 

ZANKER P. “By the emperor, for the people: “popular” architecture in Rome”. En AA. VV. The 

Emperor and Rome. Space, Representation and Ritual. Ewald, B. C., Noreña, C. F. (eds.). 

Cambridge, New York: Cambridge University Press, 2010. 

 

 


