.2s Universidad
181  Zaragoza

Trabajo Fin de Grado

Formay funcion de la alegoria en tres discursos
satirico-burlescos de Quevedo

Autora

Erika Rodrigo Benedicto

Director

Alberto Montaner Frutos

Facultad de Filosofia y Letras — Filologia hispanica - Zaragoza
2016







INDICE

RESUIMEIN ..ttt b e et et e e s et e be e e nn e et e nnne e 5
) oL [ Tod o] o] o ISP 7
1. La alegoria: cuestiones tedricas y presencia en la obra de Quevedo ..................... 9
1.1 IMIAEFCO TEOTICO ...ttt bbbttt bbb bbb e s 9
1.1.2 El funcionamiento de 12 alegoria.........ccccevveieiieieesicc e 9
1.1.2 Los mecanismos de la alegoria: prosopopeya y reificacion ..........ccccccoecevvvervenenne. 16
1.2 La alegoria en QUEVEAO. ........ccueiieiiiie ettt sae e sae e 19
1.2.1 La alegoria en 1as 0bras €N PrOSa.........ccccecueieeiierieiieieeiieseeseeseesee e ae e see e enas 19
1.2.2 La alegoria €N 1a POBSIA ........ccveiverieiic et 24
2. Formay funcion de la alegoria en tres discursos satirico-burlescos..................... 29
2.1 FO M@, ettt b et b et n e b e 29
2.1.1 PrOSOPOPBYA ...cuveiieieteestieetee et et ettt et e se e be e be e bt e sab e e nbeeabe e e beesab e e beeesneebeennneenes 29
2.1.2 REITICACION.....c.eiiiiie ettt re e enes 37
2.2 FUNCION ..ottt sttt e e e e se et e e e e stestenteareenaaneas 43
L©70] 0 [0] 11 ] o] o 1SR 49
BiBIOGIrafia.... ..o s 51






RESUMEN

La monografia que aqui presento tiene como principal objeto el andlisis de las
figuras alegoricas de Quevedo que aparecen en tres de sus discursos satiricos: Visita y
anatomia de la cabeza del cardenal Richelieu, el Suefio de la Muerte y El mundo por de
dentro. Para ello, tras haber delimitado conceptualmente la alegoria en general y sus
mecanismos en particular, he estudiado dos de sus aspectos. Por una parte, la forma, es
decir, el modo con que el autor concretiza los conceptos abstractos que aparecen
alegorizados en su obra mediante la prosopopeya mayoritariamente y, de un modo mas
excepcional aunque también significativo, mediante la reificacion. Por otra, la funcion,
la cual destaca por ser satirica, en consonancia con el tipo de obras en que aparecen, y
estética, como cabria esperar de una figura retorica puesta al servicio de un escritor tan
preocupado por los matices formales de sus obras como fue Quevedo.

Palabras clave: alegoria, Quevedo, discursos satirico-burlescos, prosopopeya,
reificacion, funcion, forma.

ABSTRACT

The main aim of the present monograph is the analysis of the allegorical figures
which Quevedo uses in three of his satirical discourses: Visita y anatomia de la cabeza
del cardenal Richelieu, el Suefio de la Muerte y EI mundo por de dentro. In order to
reach that goal, I have first conceptualized the allegory in general and its mechanisms in
particular. Then, I have studied two of its aspects. On the one hand, the form, that is, the
way the author uses to concretizes the abstract concepts which appear allegorized in his
work. These ways are mostly the prosopopoeia and, in an exceptional but also
significant way, the reification. On the other hand, the function, which highlights its
satiric nature, in consonance with the type of work where it appears. But the allegory
has also an, esthetic function, as one would expect from such a figure of speech under
the pen of a writer as concerned with the formal level of his works as Quevedo.

Key words: allegory, Quevedo, satiric-burlesque discourses, prosopopoeia, reification,

function, form.






INTRODUCCION

Mi proposito en este trabajo es el andlisis y consecuente esclarecimiento de la
forma y la funcion que poseen las alegorias que aparecen en tres de los discursos
satirico-burlescos de Quevedo, los titulados: Visita y anatomia de la cabeza del
cardenal Richelieu, el Suefio de la muerte y EI mundo por de dentro.

Para su realizacién, he dividido el cuerpo del trabajo en dos capitulos: el
primero ir4 dedicado a aclarar los conceptos fundamentales empleados en el analisis,
como son la alegoria y los dos modos de concretizacion con que opera Quevedo para
elaborarla: la prosopopeya y la reificacion. Ambos conceptos seran explicados en
sendos subapartados, en el primero de ellos trataré de dilucidar y determinar qué es una
alegoria, qué se ha considerado como tal, qué tipos de alegorias existen y a cual de ellos
recurre Quevedo. Para los tres primeros puntos me he basado fundamentalmente en los
planteamientos de estudiosos actuales, como Lausberg y Fletcher, aunque he recurrido
también a algunos tratados de los Siglos de Oro como la poética de Lépez Pinciano y la
retérica de Jiménez Paton. Todas las referencias de este subapartado seran mencionadas
en orden cronologico vy, tras ellas, desarrollaré mi aportacion al respecto. En el segundo
subapartado, por otro lado, trataré del origen de la prosopopeya y la reificacion y
propondré una forma de resolver los problemas terminoldgicos que plantea la sinonimia
existente entre prosopopeya y personificacion, tras haberlos expuesto sucintamente. En
el segundo apartado sefialaré cuales son las obras que, dentro del amplisimo corpus
quevedesco, destacan bien por ser alegoricas, bien por haber sido consideradas como tal
y, ademas describiré el tipo de alegorias que aparecen en esas obras y en qué medida
estas son relevantes dentro de ellas. Los textos que componen el corpus de este apartado
son: el Suefio del Juicio Final, El alguacil endemoniado, el Suefio del Infierno, la Virtud
militante contra las cuatro pestes del mundo, Los cuatro fantasmas de la vida, Origeny
nacimiento de la Necedad y EI desposorio entre el Casar y la Juventud. Del mismo
modo, sefialaré la presencia que tiene la alegoria en algunas de sus obras poéticas

morales y satirico-burlescas, en un subapartado que seguira al de las obras en prosa.

En el segundo capitulo, tras haber, espero, esclarecido los conceptos basicos que
utilizaré a lo largo del desarrollo analitico, como son la alegoria y sus mecanismos de
concretizacién, y haber presentado brevemente las obras de Quevedo en las que se

encuentran figuras alegoricas, focalizaré el andlisis hacia la forma y la funcion de la



alegoria en los discursos que conforman el corpus especificode este estudio. He
seleccionado las dos obras que concluyen sus Suefios y la Visita y anatomia por ser, a
mi juicio, las obras donde la alegoria goza de mayor presencia y complejidad.! Ademas,
en todas ellas Quevedo utiliza los dos modos de concretizacion que integrardn el
apartado la forma. En lo referente a la estructura del capitulo, estara formado por dos
apartados. El primero ird dedicado a la forma y estara subdividido en dos apartados
menores: en el primero de ellos trataré las figuras concretizadas mediante la
prosopopeya y en el segundo las concretizadas mediante la reificacion. El segundo
apartado de este capitulo y altimo del cuerpo del trabajo, ira dedicado a la funcion de las
alegorias. Este apartado no esta dividido por rubricas internas, pero si habra en él dos
partes claramente diferenciadas: una primera en la que expondré la funcion que
tradicionalmente se ha atribuido a la alegoria y una segunda en la que mostraré las
distintas funciones que, segun se desprende de mi analisis, tienen en los tres discursos

de Quevedo.

Con esta monografia pretendo poner de relieve la significacién que tiene la
alegoria quevedesca (pese al extremo esquematismo que la caracteriza a menudo) como
parte de la elocutio de estas obras, por un lado; y la que tiene la reificacion como modo
de concretizacion alegdrica en estos tratados de Quevedo y, particularmente, en la Visita
y anatomia, por otro.

! Siempre que me refiera a la complejidad de las alegorias de Quevedo, aquella debe entenderse de un
modo relativo, pues, debido a su caracter satirico-burlesco, en estos discursos de Quevedo la alegoria «se
reduce, se esquematiza, en parte se parodia obedeciendo a intenciones de satira social y de critica
ideoldgica» (Nolting-Hauff, 1991: p. 168).



1. LA ALEGORIA: CUESTIONES TEORICAS Y PRESENCIA
EN LA OBRA DE QUEVEDO

1.1 Marco teorico
1.1.1 El funcionamiento de la alegoria

La alegoria es una forma de expresion particularmente versétil, tanto por las
multiples formas que puede adoptar y los distintos recursos que utiliza, como por la
variedad de géneros literarios que pueden componerse y se han compuesto sobre la base
de wun discurso alegoérico. Su productividad y maleabilidad crean muchas
complicaciones a la hora de establecer una definicion satisfactoria, por lo que los
retoricos y tedricos que se han aventurado a hacerlo a menudo no dan una sola
definicion sino varias definiciones que, bien ofrecen un significado muy general del
término —Ilo que dificulta que podamos distinguirlo de otros semejantes—, bien acuden
a la prolijidad para tratar de abarcar, en la medida de lo posible, todo el significado de

la alegoria.

Las definiciones méas generales suelen aclarar en primer lugar que el discurso
alegérico consta de dos sentidos, el literal®y el figurado:*® Alonso Lépez Pinciano —
que como retdrico renacentista es heredero de la retorica clasica y, en el caso particular
de la alegoria, de Quintiliano— recoge esta acepcion en la Epistola quinta de su
Filosofia antigua poética: «;no os acordays de la alegoria del lenguaje que es vn

’Aungue la mayor parte de los retéricos y tedricos consideran que el sentido literal es indesligable del
figurado y le otorgan una relevancia equitativa, podemos encontrar excepciones: «Para los autores de la
Rhétorique générale (grupo p) la alegoria es un “metalogismo”, o sea, una operacion lingiistica que actia
sobre el contenido 16gico mediante la supresion total del significado basico, que ha de ser referido a un
nivel distinto de sentido o isotopia (V.), que se comprende en relacién a un codigo secreto» (Marchese y
Forradellas, 1986: p. 19).

*Muchos autores parten de la etimologia de la palabra para aludir a los dos sentidos que posee. Ademas,
segun la opinién de Maria Tausiet, el étimo haria referencia tanto al doble sentido de las obras alegéricas
como a la naturaleza trascendental y dificil de expresar del sentido figurado. Asi lo explica la autora:
«Segln la etimologia griega —d\\eyopio— seria el discurso de lo otro (o el otro discurso), del prefijo
“allos” —otro— y “agora” —el lugar donde tenian lugar las asambleas publicas— [...] el discurso
alegorico, o el discurso de lo otro, se referia a asuntos bastante mas abstractos u ocultos e incluso
extrafios, de los que resultaba dificil hablar.» (Tausiet, 2014: p. 13). No obstante, el significado
etimoldgico del término Unicamente alude al doble sentido de la figura, pues procede del verbo:
aMnyopém “expresarse alegérica o metafdricamente”, literalmente “hablar de otro [distinto de lo que
parece]” < dAN' “otro” + dyopevw “hablar; pronunciar un discurso”. Es cierto que, a su vez, ayopgbw
deriva de dayopd ‘agora, foro’, pero dicho verbo significaba ya ‘hablar, discurrir’ en Homero, mientras
que el compuesto dAAnyopém es tardio, por lo que la conexidn con dyopd resultaba ya muy lejana (cf.
Chantraine, 1968-1980: p. 13).



montén de vocablos, los quales conspiran en significacion de otra diuersa cosa que
suelen significar?» (vol. Il: p. 93). Fletcher lo enuncia de un modo casi idéntico:
«Expresado de la manera méas sencilla, una alegoria dice una cosa y significa otra»
(1964, trad. 2002: p. 11). Por su parte, Marchese y Forradellas ofrecen esta definicion
como punto de partida colocandola en primer lugar dentro de su entrada: «Es una figura
retorica mediante la cual un término (denotacion) se refiere a un significado oculto y
méas profundo (connotacion)» (1986: p. 19). Cuando ese «significado oculto y

profundo» es dificil de descubrir, se trataria de un enigma.”

Las definiciones que pretenden una mayor precision se refieren prioritariamente
al modo mediante el cual se expresa la alegoria. Este aspecto ha sido especialmente
problemético por lo complejo, pues ha originado que haya opiniones encontradas al
respecto, de modo que los autores que definen la alegoria basandose en él se enfrentan a
una situacion delicada. Esta controversia ha sido originada por la critica y la teoria
literarias del siglo XX, las cuales han cuestionado el significado que la retérica
tradicional otorgaba a la alegoria. Dicho significado arranca de las ideas de Quintiliano,
tiene continuidad en los preceptistas del Renacimiento y perdura en Heinrich Lausberg
(1966-1969), quien, al igual que los autores renacentistas, vuelve la mirada hacia atras y
sintetiza las ideas clasicas en general y las del retérico latino a este respecto en
particular. Todos ellos consideran que la alegoria se construye exclusivamente a partir
de metaforas. Un ejemplo de esto es la explicacion que ofrece Lopez Pinciano del
término en la Epistola sexta: «Passo adelante y digo g[ue] , ni la alegoria, ni periphrasis
pertenecen a los tropos, porque no son vn vocablo, sino vna junta de vocablos, y asi es
razon g[ue] no se pongan entre los tropos, sino entre las figuras; que la alegoria es junta
de metéphoras [...]» (Filosofia antigua poética, vol. Il: p. 144). Esta concepcion de la
alegoria como «junta de metaphoras» reaparece, como antes he mencionado, en
Lausberg, quien define la figura retorica de la siguiente manera:

La alegoria es al pensamiento lo que la metéafora es a la palabra asilada: la alegoria
guarda, pues, con el pensamiento mentado en serio una relacién de comparacion. La
relacién de la alegoria con la metafora es cuantitativa: la alegoria es una metéafora
continuada en una frase entera (a veces mas). (1966-69, vol. II: p. 283)

* Lausberg, de un modo sencillo y conciso, describe el concepto en los siguientes términos: «El aenigma
es una alegoria no irénica, cuya relacion con el sentido recto mentado es particularmente oscura.» (1966-
1968, vol. 1I: p. 287). Mayans y Siscar también alude al enigma en su retérica como un tipo de alegoria
particularmente compleja y, ademas, distingue también la alegoria clara de la alegoria oscura. (Retorica,
vol. 1ll: p. 345 y 390-392). Esto no implica que debamos entender la alegoria como una especie de
adivinanza o acertijo, pues, una alegoria debe ser comprensible. Otra cuestién distinta es si esa
comprension exige un mayor o menor esfuerzo del lector.

10



Las ideas clasicas, por tanto, han pervivido hasta bien entrado el siglo XX, pues
la metafora era el modo que por excelencia se atribuia a la alegoria. No obstante, ya en
el Siglo de Oro apuntaban voces discrepantes, como la de Jiménez Patén, quien
sefialaba que

La Alegoria no es Tropo ni jamas me e podido persuadir tal assi porque la diffinicion

del Tropo no le conuiene, como porque es mudanca de todo el sentido de la orazion y

no de sola palabra senzilla y tambien porque en la Alegoria las palabras auezes son

proprias auezes Metaphoricas o de otro Tropo. (Elogliencia espafiola: f. 103v)

Jiménez Patdn rechaza, por tanto, la equiparacién entre alegoria y metéfora vy,
ademas, que esta sea el modo alegdrico exclusivo. Ya en la actualidad, Angelo
Marchese y Joaquin Forradellas, en su Diccionario de retdrica, critica y terminologia
literaria, han dado una propuesta alternativa a la concepcion clasica y han colocado al
simbolo en el lugar que desde la Antigliedad ocupaba la metéafora: «No se trata de una
“metéafora continuada”, como piensa Lausberg, tras la huella de Quintiliano, sino méas
bien de un conjunto de simbolos abstractos». (1986: p. 20). Es a Angus Fletcher (1964)
a quien se le debe la incorporacion del simbolo a los modos de expresién alegéricos,”
pues es el tema troncal de su extenso estudio sobre la alegoria, como indica ya el propio
titulo de la obra. Fletcher, sin embargo, no niega taxativamente el modo metaforico, lo
que si rechaza es que sea el Unico,® porque en su opinién, «identificar alegoria y
metafora puede llevar a entender las obras mas interesantes de modo estrecho y
simplista» (ibidem: p. 76). Para el autor, el mayor atractivo de la alegoria reside en la
complejidad que encierra por lo que se muestra reticente —ademas de a equiparar la
alegoria con la metafora— a dar una definicion concisa del término. A cambio, da una,
de modo extenso y deliberadamente impreciso para empobrecer 1o menos posible su
significado:

podemos definir la escritura alegérica como el empleo de un conjunto de imégenes con

acciones y acompafiamientos correspondientes, para transmitir de ese modo, aunque

bajo un disfraz, ya sean cualidades morales, o conceptualizaciones que no sean en si
mismas objeto de los sentidos, u otras imégenes, agentes, acciones, fortunas y

* En lo que se refiere a la relacion entre la alegoria y el simbolo, Fletcher —como ha hecho Marfa Tausiet
siguiendo principalmente las ideas de Ernst H. Gombrich— describe y llama la atencion en contra de la
tajante distincion que hizo Goethe entre la alegoria y el simbolo, la cual convenci6 y convence a buena
parte de la critica. Vid. Fletcher, (1964, trad.2002: pp. 22-27) y Tausiet, (2014: pp. 16 y 17).

® El autor previene, concretamente, en contra de los planteamientos de Rosemond Tuve —quien establece
una identificacién plena entre metafora y alegoria— y subraya, ademas, las dificultades que ofrece este
planteamiento, las cuales se deben fundamentalmente a que «no existe un gran consenso a la hora de
establecer las normas para el uso de las metaforas» (1964, trad. 2002: p.78).

11



circunstancias, de manera que la diferencia se presente por todas partes ante 1os 0jos o
la imaginacion, al tiempo que se sugiere el parecido a la mente; y todo ello conectado,
de modo que las partes se combinen para formar un todo consistente (ibidem: p. 27).

La explicacién, aunque tiene aspectos de interés, no resulta especialmente
esclarecedora, como acabo de apuntar, porque pretende abarcar la amplitud y riqueza de
los modos de representacion con que cuenta la alegoria; y a esto se debe también el
hecho de que no especifique si se trata de un conjunto de imagenes simbdlicas o
metaforicas. Tausiet, siguiendo este planteamiento menos restrictivo y, en consecuencia,
mas impreciso, se libera del sistema de oposiciones y ofrece una propuesta alternativa
segun la cual tanto el simbolo como la metafora forman parte de los modos de
representacion alegoricos de manera equivalente, solo que dentro de dos grupos
distintos que la autora establece para su clasificacion de los modos alegoricos: el
primero entraria en lo que ella denomina «campo de las imagenes» y la segunda dentro

del «campo de las palabras».

La cuestién, por su caracter conceptual, resulta intrincada, no obstante, parece
mas plausible pensar que la figuracion en la alegoria se lleva a cabo mediante la
metafora o tropos similares, pues el simbolo, pese a que es un término al que se le han
atribuido numerosas acepciones, se considera mayoritariamente subjetivo ’ y, en
cambio, en la alegoria «se establece una equivalencia deliberada y biunivoca entre el
plano de la alegoria y el de lo alegorizado» (Montaner y Tausiet, 2014: p. 316).

Dejando a un lado la controversia que acabo de exponer, los autores que vengo
citando presentan también ideas coincidentes. De entre ellas podemos observar ya una
primera a partir de las definiciones dadas: todos conciben la alegoria como elementos
menores que conforman uno mayor, dentro del que cobran sentido. Fletcher cita a este
respecto la interpretacion metaférica de Henry Peacham, que traigo a colacion porque

es, a mi juicio, ademas de bella, ilustrativa:

El uso de la alegoria sirve, muy aptamente, para resaltar las imégenes vividas de las
cosas y para presentarlas con sus contrastes para la contemplacion, en la que se
complacen el ingenio y el juicio, recibiendo de su recuerdo una impresion perdurable
que se podria comparar, como en una metafora, con respecto a la belleza, el brillo y la
direccion: sea pues la alegoria verdaderamente semejante a una figura compuesta por

” Peirce considera a este respecto exactamente que «no mantiene ninguna relacion objetiva con el objeto
gue designa». Y Saussure, por su parte, los define como «objetos semioticos en los que se da una relacién
de analogia convencional entre lo simbolizante y lo simbolizado.» (apud Marchese y Forradellas, 2013: p.
381).

12



muchas estrellas, aquella que los griegos llamaban «Astron» y los latinos «Sides» y
nosotros constelacion, es decir, una compafiia 0 conjuncién de muchas estrellas (1964,
trad. 2002: p. 100).

Comparando la alegoria con una constelacion pone de relieve, ademas de la
nocion de conjunto, la naturaleza visual de la misma, que es también una de sus
caracteristicas esenciales. Tanto es asi, que Fletcher —como puede observarse en el
pasaje antes citado— no define la alegoria como un conjunto de simbolos o0 metaforas,
sino de imagenes. Afirma, ademas, con posterioridad que «en la alegoria parece existir

la predileccion por lo puramente visual» (ibidem: p. 101).

Complementariamente a los intentos de definicion, se han realizado taxonomias
para diferenciar los distintos tipos de alegoria existentes, de entre las que voy a
presentar dos: la propuesta por Lausberg y la perteneciente a Henri Morier, incluida en
su entrada por Marchese y Forradellas (1984: p. 20). Lausberg establece una

clasificacion bipartita:

cabe distinguir en la alegoria dos maneras realizarla: la alegoria perfecta (tota
allegoria), en la que no es dable encontrar ninguna huella léxica del pensamiento
mentado en serio, y la alegoria imperfecta (per mixta apertis allegoria), en la que una
parte de la manifestacién se encuentra lexicalmente en el nivel del pensamiento
mentado en serio. La alegoria perfecta es preferentemente forma expresiva de la poesia,
mientras que la alegoria imperfecta es también frecuente en la prosa. (1966-1969, vol.

Il: pp. 284-285).

Tendriamos, por tanto, por un lado, una alegoria perfecta (a la que también llama
«propia») cuyo sentido oculto no esta reflejado a través del Iéxico en el discurso y, por
otro lado, una alegoria imperfecta (0 «impropia») cuyo sentido oculto si esta reflejado a
través del 1éxico en el discurso. Un ejemplo de alegoria perfecta seria la Odisea de
Homero® y otro, quiza més claro y adecuado, el Bernardo de Balbuena. En este Gltimo
caso, ademas, el significado de la obra es especificado por el autor en el prologo, donde
sefiala qué concepto o conceptos encarna cada personaje, lo que es necesario dado que
en este tipo de alegoria, como he mencionado, la parte abstracta no se representa

mediante el l1éxico, pues, los personajes y espacios llevan nombres propios de realidades

® Es preciso apuntar que en el caso de Homero no estamos ante obras alegéricas sino ante obras que han
sido interpretadas como tal. Lausberg presenta estos casos en los siguientes términos: «hay también
“alegorias” que el hablante (poeta) mismo no ha mentado como alegorias, sino en sentido recto y propio
(proprie), pero que el publico entiende como alegorias que designan otro sentido propio y recto.» (1966-
1968: p. 287). Es relevante tener en cuenta la alegoria como modo de interpretacion, pues, se han dado y
se siguen dando numerosos casos, pero no se puede confundir con ella la composicién alegérica ni
tratarlas de modo indistinto, pues con ello el fendmeno se desvirtla.

13



concretas e incluso histdricas en algunos casos. Aclara, verbigracia, que Bernardo es la
representacion de la épica (ed. Rosell 1851-1854, vol. I: p. 142). En cuanto a la alegoria
impropia, autos sacramentales de Calderén como EIl gran mercado del mundo o El gran

teatro del mundo son ejemplos muy claros.

Morier, por otro lado, divide los distintos tipos de alegoria segun la clase de
cuestion a la que se refiere el sentido figurado, por ejemplo, si se refiere a temas
filosoficos estaremos ante una alegoria filoséfica y si el sentido figurado expone
cuestiones teoldgicas estaremos ante una alegoria teoldgica. Lo que ocurre con esta
clasificacion es que se pueden dar varias clases de alegorias en una sola, por lo que, por
ejemplo, en muchos casos en lugar de hablar exclusivamente de una alegoria filoséfica
o teoldgica, deberiamos referirnos, habida cuenta de su carécter hibrido, a una alegoria
filoséfico-teologica, como es a menudo el caso de las obras de Calderon. En términos
mas generales, la propuesta de Morier no ayuda especialmente a aclarar el

funcionamiento de la alegoria

El tipo concreto de alegoria con que nos podemos encontrar en las obras de
Quevedo que he decidido estudiar en este trabajo es el que Fletcher denomina
«abstracciones personificadas». En realidad deberia matizar que, como aprecia Tausiet,
la personificacion es el modo de representacion mas habitual, pero no el Unico —en este
trabajo particularmente trataré también los conceptos que se concretizan en la alegoria
mediante la reificacion—, por lo que me parece mas adecuado el término que utiliza
esta autora: «representaciones de conceptos abstractos».? También es mas acertado para
mi proposito el que emplea Cervantes cuando en el prologo al lector de sus Ocho
comedias y ocho entremeses nuevos declara lo siguiente: «mostré, o por mejor decir, fui
el primero que representase las imaginaciones y los pensamientos escondidos del alma,
sacando figuras morales al teatro» (vol. II: p. 158); o formulado de un modo maés
sintético: las figuras morales son ‘representaciones de las imaginaciones y los

pensamientos escondidos del alma’.

No debemos entender, sin embargo, que la aparicion de un concepto abstracto
concretizado implique la presencia de una alegoria. Si bien es cierto que la concrecion

es una condicién indispensable para que se pueda hablar propiamente de una alegoria

® Aclaro de momento que a lo largo del trabajo utilizaré los términos “prosopopeya” y “reificacion” para
referirme a la “personificacion” y a la “cosificacién” respectivamente. Explicaré los detalles referentes a
esta cuestion terminoldgica en el apartado que sigue.

14



(concrecion que, como ya he referido apoydndome en Tausiet, suele basarse en la
personificacion), no es la Unica, pues, también la figuracion o creacion de un sentido
figurado (basada a menudo en la metafora u otros tropos como la metonimia) es un
prerrequisito imprescindible para que se dé una alegoria. Por ejemplo, en el caso de la
Numancia de Cervantes, no estariamos ante una alegoria porque, pese a que represente
«las imaginaciones y los pensamientos escondidos del alma», la obra carece del sentido
figurado que requiere la alegoria; solo posee el sentido literal. Ahora bien, aunque toda
alegoria implica un sentido traslaticio, no todo sentido traslaticio constituye una
alegoria, pues aquel puede deberse a otros tropos o figuras de pensamiento
(simplemente, la metafora o la metonimia) o también (aunque por otros medios) la
antifrasis o ironia, que de hecho Quintiliano considera una forma de alegoria (vid.

Lausberg, 1966-1969: vol. 11, p. 284, aunque él prefiere tratar la ironia por separado).

Dicho de una manera mas precisa y a modo de sintesis, el discurso alegorico
debe estar formado por dos planos (el alegérico y el alegorizado) que le otorgan dos
sentidos distintos (el literal y el figurado) cuya relacién debe ir de lo alegérico concreto
a lo alegorizado abstracto o eidéetico. Se dan asi dos condiciones de la alegoria que,
aunque no lo sean por separado, tomadas conjuntamente son necesarias y suficientes:
una es la concretizacion en un elemento sensorialmente perceptible de algo abstracto o
genérico que, de suyo, no es aprehensible por los sentidos; la otra es la figuracion, es
decir, la creacion de un sentido translaticio en el que la concretizacion permite
establecer las relaciones que se dan entre esos elementos. Para ello como destacan a
menudo los criticos, la alegoria debe tener cierta complejidad. Al menos, la suficiente
como para expresar, bien la constitucion de un elemento abstracto, bien las relaciones
que se dan entre distintos elementos abstractos. Esto requiere ademas un notable grado
de cohesion y coherencia interna, aspecto bien sefialado por Fletcher cuando sefiala que
en la alegoria «todo ello [ha de estar] conectado, de modo que las partes se combinen
para formar un todo consistente» (1964, trad. 2002: p. 27).

Podemos plasmar esta definicion mediante uno de los ejemplos de alegoria que
proporciona Mayans en el apartado que dedica a la metafora. Se trata del proverbio
«Quien siembra virtud, coge fama» (Retorica, vol. 11, p. 341). Aunque de una forma
elemental, este adagio retne todas las condiciones requeridas: concretiza dos conceptos
abstractos (en este caso morales) a través de una reificacion y establece las relaciones
entre ellos mediante una metafora (analogia por relacion de causa a efecto). De este

15



modo, se establece, de modo coherente y univoco, la relacion entre el plano literal y el

figurado: sembrar el grano — cosechar el fruto = practicar la virtud — obtener fama.’?

1.1.2 Los mecanismos de la alegoria: prosopopeya y reificacion

Como he indicado en el apartado anterior, la forma mas habitual de concrecion
en las alegorias es la atribucion de cualidades o acciones de personas a animales, entes
abstractos u objetos inanimados. Para referirme a esta forma utilizaré la voz
prosopopeya, aunque es habitual, como puede observarse en los fragmentos que vengo
citando, encontrar en su lugar el término: personificacion. Generalmente, se han
considerado estos vocablos como sinonimos. Verbigracia, Helena Beristain remite en
ambos casos a la metafora, pues, entiende que ambos términos, junto con la voz
metagoge, son sinbnimos de “metafora sensibilizadora” (1985: p. 309). Gémez de Silva,
aunque otorga una entrada propia y desarrollada a cada uno, incluye en ambas los dos
términos (1999: pp. 504 y 531) y en el apartado dedicado especificamente a la
prosopopeya afirma que «también puede Ilamarse personificacion» (ibidem: p. 531).
Del mismo modo, Moreno Martinez da a cada vocablo sendas entradas con idénticas
definiciones (aunque incluye distintos ejemplos en cada una) desde las que remite al
otro término y, ademas, al resto de las modalidades de concretizacion: la animalizacion
(o zoomorfizacién)*' y la cosificacién (o reificacién). Recoge también esta sinonimia
Platas Tasende, quien, tal como aparece en el DRAE, remite directamente a
prosopopeya desde personificacion (2000: p. 630). De modo que ambos diccionarios

cierta preferencia a la primera voz.

Pese a que, como hemos visto, lo méas aceptado es considerar los términos como
sinénimos, no siempre sucede asi y, en el caso particular de la prosopopeya, se han dado
incluso distintas definiciones debido al origen difuso®y al sentido confuso que dieron
los retdricos antiguos a esta voz. En lo que respecta a su significado etimoldgico,

podemos encontrar las siguientes acepciones:

TPOCMOTO-TTOLiw, T

'°Debo aclarar que esta definicién no es exclusivamente mia, sino que es fruto de extensas conversaciones
que he mantenido con el director de este trabajo, el Dr. Montaner, tras las que hemos llegado a proponer
esta definicién conjunta.

" Ana Marfa Platas Tasende, en su Diccionario de términos literarios, define del mismo modo
animalizacion y zoomorfizacién: «Accion de considerar animal algo que no lo es» (2000: pp. 42 y 911).
En la entrada de la zoomorfizacion remite, ademas, a la metafora zoomdrfica o animalizadora.

12 Chantraine indica en su entrada que se trata de una voz tardia: «Au premier terme de composés:
npocomonota —“prosopopée”— (tardif)» (1968-1980: p. 942).

16



A. dramatization, the putting of speeches into the mouths of
characters, Phld.P0.5.12 (pl.), D.H.Vett.Cens.3.1,Demetr.Eloc.265, Marcellin.Vit.Thuc.
38, Herm. In Phdr. p.182 A.; opp. /iforoiia, Hermog.Prog.9. Il.the putting of
imaginary speeches into one's own or another's mouth ('l should have said . .", 'your
father would have said . ."), 1d.Inv.3.10,15, Charis.p.284 K., Rutil.2.6. 111. change of
grammatical person, A.D. Adv.131.16. (Liddell, 1996: p. 1533).

Etimologicamente mpocwmomotia significa, por tanto, ‘poner palabras en boca de
alguien’. Lausberg y Beristain,™ siguiendo a Quintiliano, sefialan que para designar esta
misma acepcién se utilizaba el término griego —que ya aparecia entonces en los textos
latinos como tecnicismo retérico—, el término latino: sermocinatio (el mas coman de
entre ellos), el griego nBomotio y su latinizacion ethopoeia (vid. Lausberg, 1966-1969,
vol. Il: pp. 237-238). Para la mpocononotia existia, ademds, un segundo sentido: fictio
personae (= ‘ficcion de persona’, o lo que es lo mismo: personificacion). Esta segunda
acepcion, segun explica Lausberg, acaba siendo, cuando se separan ambos sentidos, la
propia de la mpocononotia; mientras que la primera se corresponderia con el término
nBomotia, (Nuestra etopeya) que actualmente se utiliza para designar la representacion de
las costumbres ({0, pl. de f10og) de un personaje, es decir, su caracterizacion moral o
psicoldgica, frente a la prosopografia o caracterizacion fisica.

Esta enmarafiada procedencia probablemente propicia que autores como
Marchese y Forradellas den una definicion en la que confluyan las dos acepciones que
recoge Lausberg siguiendo a Quintiliano (fictio personae y sermocinatio). Asi pues, en
la entrada de la personificacion matizan: «Si el ser personificado se convierte en emisor
del mensaje se produce la prosopopeya» (1986: p. 318). De modo que si relacionan la
personificacion y la prosopopeya (pues, para que se dé la segunda antes debe darse la
primera), pero no consideran ambas voces como sinénimas (pues, una personificacion

para ser tal, no necesita emitir un mensaje).

No seria descabellado, puesto que ya existe el vocablo personificacion en

espafol para la fictio personae y ninguno especifico derivado de prosopopeya para la

"3 Beristain aclara, concretamente, que «la prosopopeya significa también, en Quintiliano, lo mismo que
dialogismo» (1984: p. 316). Y a este tltimo lo define del modo siguiente: «El dialogismo es una reflexién
mental que adopta la forma de un mondlogo o soliloquio que contiene "interpelaciones deliberativas" sin
gue necesariamente aparezcan como preguntas y respuestas, es una forma de la sermocinatio, o
sermocinacion, destinada a caracterizar a los personajes» (ibidem: p. 145).

17



sermocinatio, ** utilizar prosopopeya para este Gltimo. Sin embargo, como ya he
explicado al principio de este apartado, yo utilizaré prosopopeya como sinénimo de
personificacion por ser el término que hoy en dia tiene primacia y por considerarse
sinbnimo de personificacion. Utilizarlo de otro modo daria lugar a confusiones
innecesarias que se deben evitar. Por otro lado, para la sermocinatio se puede emplear

sermonizacién, como hacen Marchese y Forradellas, o Beristain

En lo que se refiere a la reificacion,'® he optado por este término porque carece
de las connotaciones negativas que si incluye una de las acepciones de cosificacion.
Esta voz es descrita por Moreno Martinez como «procedimiento degradante» (2005:

p.98), lo que coincide con la segunda acepcion que da el DRAE.

Queda, pues, aclarado lo referente a cuestiones terminoldgicas que en este caso
son pertinentes, pues, la forma fundamental de la alegoria en Quevedo, como veremos
sucintamente en el apartado que sigue y de un modo mas detallado en el segundo
capitulo de este trabajo, es la prosopopeya. Concretamente, Quevedo recurre e la
prosopopeyizacion 'y reificacion de conceptos abstractos. Debo Ilamar la atencion, sin
embargo, sobre el hecho de que la prosopopeya no siempre da lugar a un personaje
genérico o «figura moral», sino que en ocasiones da lugar a un personaje particular, a
veces, ademas, conocido. En ambos casos puede darse una alegoria, pero la primera se
daria improprie, porque se mezclan el plano literal y el figurado, y en el segundo la
alegoria se daria proprie, porque toda la parte abstracta se mantiene en el plano
figurativo. En el extremo, si solo hay figuras morales, no habria figuracién ni, por tanto,
alegoria. También hay obras alegoricas en las que la concretizacién no remite a un
elemento abstracto, sino a uno aparentemente concreto. Es lo que sucede con el drama
Rome sauvée de Voltaire o con alegorias politicas como Rebelién en la granja de
Orwell. Sin embargo, en estos casos realmente el plano figurado no es concreto, porque

no narra las acciones particulares de personas determinadas, sino las acciones genericas

' Pese a que no ha tenido trascendencia, existe, en lo tocante a este asunto una excepcion. Pues, Jiménez
Paton en su Eloqgiliencia espafiola utiliza el término prosopopeya para referirse a la fictio personae y la
lexia prosopopeya oblicua para referirse a la sermocinatio. Paton especifica, ademas, que este tipo de
prosopopeya es tipica y habitual en los textos de historiadores latinos (ff. 76v-77v).

' LLa palabra reificacion es una variante sinonimica de cosificacion y procede del léxico filoséfico. Del
modo siguiente la define Ferrater Mora en su Diccionario de filosofia: «Se encuentra a veces en la
literatura filosofica el vocablo 'reificacion’ (de res = "cosa™). Puede definirse en general como la accién o
efecto de convertir algo en cosa, o de concebir algo por analogia con la naturaleza y estructura de las
"cosas". En ocasiones se emplea también en el mismo sentido el término ‘cosificacién’. (1965: vol. 11, p.
549).

18



de personas indeterminadas. Asi, Rebelion en la granja no se refiere a ninguna
revolucion o revuelta en concreto, sino a una genérica, en la que los personajes del
plano alegorico no representan a otros personajes en el alegorizado, sino a categorias de
personajes. Por lo tanto, cabe hablar de prosopopeyas (zoomorfizaciones, en el caso de
Orwell) en la medida en que se corporeizan personajes paradigmaticos o arquetipicos.

Por dltimo, para no dejar cabos sueltos, me gqueda mencionar «una clase de
alegoria en la que la correspondencia de los elementos particulares con los elementos
particulares del sentido recto no exige una transferencia imaginativa» (Lausberg, 1966-
1969: vol. I1, p. 286). En este tipo de alegoria que considera Lausberg, la relacion va de
lo particular a lo particular. No obstante, mas tarde él mismo analiza ese tipo de relacion
como una modalidad especifica, la tipologia (vid. ibidem: p. 288). Esta segunda opcion
es, a mi juicio, conceptualmente preferible, porque no se da concretizacion y, ademas,
en estos casos (que a menudo constituyen interpretaciones alegoricas superpuestas) el
plano literal no sustituye al figurado, sino que ambos tienen sentido por si mismos. Este
es el caso del roman a clef o «novela en clave», donde la relacion va de lo particular
conocido (los personajes y situaciones de la obra a lo particular cifrado (los personajes y

situaciones reales a los que aquellos representan).
1.2 La alegoria en la obra de Quevedo
1.2.1 La alegoria en las obras en prosa

La alegoria tiene una presencia considerable dentro del extenso corpus
quevediano. No obstante, en lo tocante a la prosa, no encontraremos en la mayor parte
de las obras una alegoria en rigor sino, bien algunas formulaciones muy elementales en
las que la relacion entre los distintos elementos que la componen no es clara ni
consistente, bien concreciones de conceptos que en ocasiones Quevedo alegoriza 'y cuya
alegorizacion no mantiene durante todo el texto, sino que aparece de un modo

esporadico y, a menudo, fugaz.

Las obras méas conocidas dentro de la prosa satirica de Quevedo que han
destacado por su caracter alegérico son, fundamentalmente, los Suefios y La hora de
todos y la Fortuna con seso. No obstante, como aprecia Miller, «en los Suefios la
alegoria no es total, como en El Criticdn, la novela alegdrica escrita por Baltasar

Gracian una generacion mas tarde» (1978: p. 226) por lo que es conveniente tener en

19



cuenta que no se puede hablar de obras puramente alegéricas. Ademas, en el caso de los
Suerios, debemos tratar cada uno de los cinco discursos de forma individual, pues, en el
Suefio de la Muerte y EI mundo por de dentro la alegoria tiene un gran peso (como se
podra apreciar en el siguiente capitulo de este trabajo), pero este se reduce notablemente

en el Suefio del Infierno y en el Suefio del Juicio Final,*

y es exiguo en El alguacil
endemoniado.*’

Miller menciona otras dos obras que no analiza, pero si nombra y califica,
ademas, de «alegorico-morales»: Virtud militante contra las cuatro pestes del mundo y
Los cuatro fantasmas de la vida. Ciertamente, ninguno de los dos tratados podria
considerarse alegorico aunque los titulos parezcan indicar lo contrario y a pesar de que
Quevedo recurra con frecuencia en ambas obras a la prosopopeya y a la reificacion para
exponer sus ideas sobre los distintos pecados y males que trata, pues, la alegoria es en
estas obras una figura escasa. S6lo podriamos considerar alegéricos (y, como en el caso
del refran que cita Mayans, de un modo muy elemental) casos similares a los siguientes:
las prosopopeyas de los sentidos y las potencias del alma y la prosopopeya de la
Privanza que aparecen en la Virtud Militante; y las filiaciones alegdricas de conceptos
abstractos que aparecen también en la Virtud Militante y en el breve tratado burlesco
titulado Origen y definicién de la Necedad.™® La alegoria de los sentidos y las potencias
del alma se encuentra en la primera de las pestes: la envidia. Quevedo pretende que el
lector sea consciente de que la envidia es un mal que poseen todos los hombres sin

excepcion, que se encuentra en lo més profundo de cada individuo, en cada parte de su

'8 En estos dos discursos lo que se puede observar son algunas prosopopeyas Y reificaciones de conceptos
abstractos que se mantienen en el mismo plano de relevancia que los personajes-tipo como, por ejemplo,
las prosopopeyas del Nuevo Testamento y la Locura en el Suefio del Juicio Final; o «la senda de los
hipocritas» del Suefio del Infierno cuya originalidad destaca Miiller en su articulo (1978: p. 228-229).

' Aunque es, a mi parecer, una interpretacién demasiado entusiasta, debo mencionar que Miiller concede
unidad a los Suefios: «Los cinco Suefios mayores deben considerarse, por lo tanto, en su propésito
artistico formal y en su intencion satirico-politica, como una unidad, como el drama alegérico del
hombre, repartido en cinco actos que se van sucediendo visionariamente ante la fantasia del autor» (1978:
p. 224). Si hien es cierto que podemos colegir por el prélogo del Suefio de la Muerte —al que recurre
Muller y la mayor parte de la critica como argumento — que Quevedo concibid los Suefios como una
unidad y que la razon de dicha unidad estribd en las coincidencias existentes en el estilo, los temas y el
tono satirico-burlesco de los cinco discursos, no hay como justificar, a mi juicio, que entre todos
conformen un todo argumental que represente «el drama alegérico del hombre».

'® Para este Gltimo caso de las filiaciones alegéricas se pueden encontrar en la obra de Quevedo
numerosos ejemplos. Este que copio aqui es un fragmento de la segunda peste, la Ingratitud: «Luego la
invidia, que es madre de la ingratitud, incestuosamente en la ingratitud, que es su hija, engendra todos los
vicios y pecados, descendencia numerosa, como bastarda y vil, infamada en su propia generacion»
(Virtud militante: p. 485). En el caso de Origen y definicién de la Necedad, Quevedo convierte, a su vez,
al “Confiado de si mismo” y a la Porfia en los progenitores de este mal.

20



alma. Para ello, crea una ingeniosa hipérbole™ alegorizando primero los cinco sentidos
y después, para tener alcances mas profundos, las tres potencias del alma. De manera
que convierte a todos ellos en seres envidiosos que no sélo se envidian entre ellos sino

también a si mismos. Asi lo explica, por ejemplo, en el caso del entendimiento:

Entendimiento que se detiene en solamente la narracion de la memoria mas se muestra
memoria que entendimiento: ésta invidia es que tiene al oficio de la memoria.
Entendimiento que entiende sino lo que quiere entender, y no lo que debe, antes es
voluntad que entendimiento: él confiesa la invidia que tiene al ministerio de la voluntad.
(Virtud militante: p. 420)

Como puede advertirse, Quevedo aprovecha para satirizar las actitudes de los
hombres a través de la explicacién de los alcances que tiene la envidia. La alegorizacion
de la Privanza es distinta y mas sencilla. Si aqui nuestro autor establece relaciones entre
distintos conceptos abstractos (lo que le da el grado de complejidad minimo que
requiere una alegoria), en la segunda peste, la Ingratitud, se centra ante todo en describir
la Privanza y no en establecer relaciones entre ella con otros conceptos (aunque

tampoco prescinde de esto Ultimo para su proposito):

Ella es una dignidad esclava del trabajo, combatida por la invidia, cercada del
aborrecimiento, que siempre vive en peligro, que sube por asperezas trepando, que baja
resbalando por hielos, que nadie la ve subir que no la aguarde caer, que nadie la ve
caida en tan profunda sima que no se la ahonde para que siempre caiga. (Ibidem: p. 501-
502)

Salvo excepciones de este tipo, las prosopopeyas y reificaciones no son
constantes ni lo bastante complejas como para crear un discurso formado de un doble
sentido y ese es el motivo por el que en la mayor parte de los casos se reduce una
posible alegoria a una metafora u a otro tropo. Por ejemplo, en Virtud militante
Quevedo se refiere a la soberbia del modo siguiente: «La soberbia fue fundadora de los
primeros herejes, y los primeros herejes fueron angeles soberbios» (ibidem: p. 519).

Como puede observarse, en una sola linea se refiere a la soberbia como concepto

¥ Nolting-Hauff llama la atencién sobre la recurrencia con que la hipérbole aparece en la obra de
Quevedo, sobre su relevancia y sobre las particulares formas que adopta: «También se dan muy pronto
formas pintorescas de hipérbole. Partes del cuerpo se independizan, se personifica lo inanimado (la barba
del licenciado Cabra palidece de miedo ante la hambrienta boca, las enfermedades emprenden la huida
ante la medicina), las personas se transforman en alegorias de sus propiedades mas caracteristicas (Cabra
es la hambre viva). En las satiras posteriores la hipérbole se convierte en el medio normal de la
intensificacion conceptista» (1974: p. 226).

21



concretado y como cualidad; la concrecion no se mantiene y no podemos hablar, por

tanto, siquiera de una alegoria simple o elemental.

Esto mismo sucede en Los cuatro fantasmas de la vida donde podemos
encontrar ejemplos de prosopopeyas aisladas y sencillas como el siguiente referido al
desprecio del mundo: «Es el desprecio tan divino bienhechor que le debemos todo lo
gue nos quita, que le somos deudores de todo lo que nos niega» (Los cuatro fantasmas:
p. 387-388). Ademas, en esta obra esto ocurre de un modo mas notorio, pues apenas se
dan siquiera reificaciones y prosopopeyas. Baste mencionar que, en las epistolas en las
que trata la Pobreza y la Enfermedad, lo hace sobre todo refiriéndose a los pobres y a

los enfermos, y no a los conceptos como tal concretandolos.

Por estos motivos, a mi parecer, no resulta apropiado denominar estos tratados
morales como alegoricos, ni siquiera en el caso de la Virtud militante, pues, aunque si
pueden encontrarse unas pocas alegorias elementales, lo que prima (al igual que en Los
cuatro fantasmas de la vida) son los comentarios que apostillan las mdaltiples
referencias eruditas que apoyan y argumentan el pensamiento de Quevedo, formado
fundamentalmente a partir de ideas neoestoicas y cristianas. Ambas obras serian
excelentes argumentos y ejemplos para apoyar la siguiente asercion de Lazaro Carreter:
«No olvidemos la naturaleza de cuanto escribi0; aun siendo tan variado, aun yendo su
pluma de lo divino a lo humano, y de lo tabernario a lo sublime, Quevedo es, en su

prosa, fundamentalmente un glosador» (1982: p. 11).

En El Buscon se dan también alegorias aisladas y elementales como las que
acabo de mencionar. De entre ellas merece especial mencion la alegorizacion del
licenciado Cabra, a quien Quevedo convierte en la hambre viva, y otras alegorias que
siguen su mismo mecanismo. Esto se debe a que, como aprecia Nolting-Hauff (1974: p.
278), Quevedo invierte la relacion alegorizando una figura humana en lugar de un
concepto abstracto o eidético. De modo que la relacién entre el sentido literal y el
sentido figurado, en lugar de ir lo concreto a lo abstracto (como ocurre

mayoritariamente), va de lo abstracto a lo concreto.

Hasta aqui he reparado en las obras que recurren a la alegoria de un modo
complementario y no como una figura primordial en base a la que se estructura y
desarrolla el discurso de la obra. En el Desposorio entre el Casar y la Juventud la

alegoria es plena, pues, todos los personajes son concreciones de elementos que se

22



relacionan entre si y, ademas, el discurso consta de un plano literal y otro figurado. No
obstante, la relacion entre ambos planos de esta breve obra burlesca se tambalea
conforme va avanzando el argumento, por lo que el significado alegérico queda algo

inconsistente.

El inicio si es bastante claro: del matrimonio del Casar y la Juventud nacen dos
hijos: Contento y Arrepentir. El primero muere prematuramente junto con la Juventud,
su madre; el segundo tiene una vida longeva. De aqui se puede deducir facilmente que
Quevedo se estda mofando de los matrimonios en general y de los tempranos en
particular, porque matan los divertimentos y la ingenuidad de la juventud, dejando en su
lugar lamentaciones y protestas. A partir de aqui comienza a oscurecerse el significado
del plano figurado: Arrepentir se enamora de dofia Viudez, esta se enamora de Placeres
y, tras este desencanto, Arrepentir rehace su vida con una prostituta llamada muy
ingeniosamente dofia Esperanza. De esta Gltima relacién nacen doce hijos®® de quienes
Arrepentir quiere desentenderse. Tras haber sido juzgado por el Tribunal de la
Antiguedad, presidido por la Experiencia, Arrepentir se libera de sus responsabilidades
como padre, aunque queda vedado para él y para sus hijos cualquier sentimiento alegre.
Como puede observarse, la obra es una alegoria del transcurso de la vida intima de una
persona pero en varias ocasiones, aungue el sentido general pueda entenderse, las
relaciones que Quevedo establece entre los distintos conceptos oscurecen la
comprension del sentido figurado. Ademas de la falta de consistencia, la obra suscita
una impresién cadtica que se debe, a mi juicio, a la aglomeracion de figuras alegoricas
gue Quevedo crea y que destaca especialmente debido a la brevedad de la obra. Con
todo, estas caracteristicas quedan justificadas (si es que requieren justificacion) por el
tono burlesco de la obra y explicadas por la actitud que Quevedo debidé tomar a la hora
de elaborar el Desposorio entre el Casar y la Juventud, la cual, probablemente, fue la

misma que habria adoptado ante un pasatiempo.

Tras el somero andlisis de estas obras satirico-burlescas y morales, puedo

concluir que, si entendemos por obra alegorica aquella en la que todos los personajes

2% |os doce hijos tienen particularidades sobre las que debo llamar la atencién porque la mayoria (salvo
Sufrir, Mal Infierno y dos que Arrepentir no quiere reconocer como tales: Celos y Mala Condicion) son
frases que expresan distintos modos de lamentarse, es decir, Quevedo aqui no nombra las prosopopeyas
directamente por el nombre de los conceptos que quiere representar sino que lo hace con expresiones del
habla como «Si yo me viera libre» 0 «Loco estaba yo» que, al igual que en el sentido literal, descienden
del arrepentimiento. Otra muestra de originalidad son las amigas de Placeres, quienes son prosopopeyas
de gestos coquetos y, por tanto, encarnaciones de la coqueteria: «Mirar de lado», «Descubrir la mano» y
«Platicas escusadas».

23



son figuras alegoricas y en la que la base argumental son las relaciones que se
establecen entre dichos personajes (como ocurre en el ejemplo ya aparecido de El
Criticon), en la prosa de Quevedo Unicamente podriamos aceptar por puramente
alegorica el Desposorio entre el Casar y la Juventud; en el resto de obras que he tratado
la alegoria es utilizada como una figura retérica complementaria dedicada a enriquecer
el ornatus —Ilo que fue, no debemos olvidar, una de las mayores preocupaciones de
Quevedo como escritor—? a través de la cual concretiza conceptos abstractos que
adoptan, salvo en contadas excepciones, la forma de prosopopeyas y que dan lugar a

alegorias sencillas, lo que no quita para que en algunos casos sean ingeniosas.
1.2.2 La alegoria en la poesia

Como ocurre con las obras en prosa, en la obra poética satirico-burlesca y moral
de Quevedo, este crea con frecuencia prosopopeyas atribuyendo cualidades humanas a
entes abstractos, que a menudo pueden confundirse con figuras alegoricas. Se pueden
encontrar entre su poesia numerosos ejemplos similares a estos versos que he extraido

de uno de sus romances satiricos:

Alma con celos es fiera;

alma con amor es loca:

ellos su bien despedazan,

éste su peligro adora. (Poesia original, n.° 768, vv. 49-52, p. 1045)

En este poema, que lleva por encabezamiento «Efectos del amor y los celos»,
Quevedo atribuye, como se puede observar, cualidades de seres vivos al amor y a los
celos. En el caso de los celos se trata de una zoomorfizacion y en el caso del amor se
trata de una prosopopeya. El uso de la zoomorfizacion aqui probablemente se deba a
que los celos se consideraban pasiones arrebatadas e irracionales y, por tanto,
instintivas; en cambio, el amor era considerado un sentimiento noble y propiamente
humano. Lo que me interesa destacar de estos versos es que aqui no hay figuracion, es
decir, el sentido no cuenta con los dos planos que requiere una alegoria; la estrofa dice

exactamente lo que se indica en el sentido literal: el alma celosa, en su enajenacion,

*L E| propio Quevedo alude en ocasiones a su preocupacion por el estilo: «Procurado he pulir el estilo y
sazonar la pluma con curiosidad» (El suefio de la Muerte: p. 387). Cominmente se piensa, ademas, que lo
verdaderamente meritorio en la literatura de Quevedo es el estilo. Asi lo expresa Lazaro Carreter
apoyandose en las ideas que extrae del articulo de Jorge Luis Borges (1978: pp. 23-28): «Ocurre, dice
Borges, que “la grandeza de Quevedo es verbal”. En esta definicidn, glosada por el maestro argentino en
solo seis paginas de oro, esta, me parece, la clave méas certera hasta ahora encontrada para definir el arte
del gran escritor madrilefio» (1982: p. 9).

24



dafa lo que ama; y el alma enamorada cae en la locura de venerar la causa de su
sufrimiento. No obstante, como voy a ejemplificar con algunos poemas a continuacion,
en ocasiones las prosopopeyas si dan lugar a figuras alegoricas. En una de sus silvas
morales, Quevedo crea una prosopopeya de la Soberbia: la concretiza convirtiéndola en
una dama altanera y ostentosa en contra de cuya compafiia previene al lector en los tres

cuartetos que concluyen la silva. Obsérvese el dltimo de ellos:

Disponed medios a mejores fines,

dad crédito a tan altos testimonios,

gue quien hizo de arcangeles demonios,

mal hara de demonios serafines. (ibidem: n.° 135, vv. 61-64, p. 110)

En lo que se refiere a la caracterizacion de la Soberbia, Quevedo la retrata
moralmente como el summum de la altaneria y ostentosidad: «Tan alta piensa que es,
tan ancha y grave, / que ella se alaba de que en Dios no cabe» (ibidem: vv. 51-52, p.
109). Tambien son tradicionales los elementos que lleva consigo, como las plumas de
su indumentaria que también caracterizan a la soberbia, por ejemplo, en algunos autos
sacramentales de Calderdn (Vid. ElI gran mercado del mundo: vv. 852-858, p. 125).
Quevedo en esta silva se vale de estos elementos tipicos para crear agudezas verbales
que se burlen de la Soberbia como muestran estos versos: «Las plumas de sus galas /
mas sirven de traspiés que no de alas» (Poesia original: p. 109, vv. 9-10). Una alegoria
semejante presenta Quevedo cuando satiriza a la Fortuna en el romance que lleva por
titulo «Desengafiada exclamacion a la Fortuna. Ella es el ta lirico del romance por lo
que recibe directamente las punzantes agudezas verbales de Quevedo. La Fortuna
aparece aqui, ademas de prosopopeyizada, reificada y zoomorfizada como puede
observarse en estas dos estrofas, que aqui traigo:

Ratonera de ambiciosos

eres también, pues los cazas,

dando paso para gue entren

y puas porque no salgan. (ibidem: p. 955, vv. 45-48)

Eres gusano de seda
td, que los favores labras,
y para vestir a otros,
te entierras y te amortajas. (ibidem: p. 956, vv. 81-84)
Estas reificaciones y zoomorfizaciones no suponen, no obstante, un cambio de
forma de la figura alegorica —como si ocurre, por ejemplo, en la Virtud Militante—

sino que funcionan como dicterios que Quevedo profiere contra la Fortuna. Esta se

25



mantiene como prosopopeya durante todo el romance desde que apela despectivamente
a ella al comienzo llamandola «fortunilla», hasta la Gltima estrofa en la que previene al
lector en su contra: «Guardéos de la borracha / vieja y embustidora» (ibidem: vv. 117-
118, p.957). Y tampoco se debe perder de vista que, como ya he aludido, el autor se est4
dirigiendo directamente a la Fortuna en este romance (exceptuando la Gltima estrofa a la
que pertenecen los versos que acabo de citar). La letrilla titulada «Letra satirica a la
Fortuna» es otro ejemplo de poema alegérico (esta vez se trata de una letrilla satirica
especificamente) protagonizado por una prosopopeya de la Fortuna. Aqui Quevedo
degrada el concepto convirtiéndolo en una mujer a la que atribuye buenas aptitudes para
ejercer la prostitucion:

Para puta, segun veo,

vales muy larga moneda,

pues por no estar nunca queda,

tendras ligero meneo. (Ibidem: p. 733, vv. 23-26)

Ultimo este catdlogo de poemas alegdricos formados a partir de una
prosopopeya mencionando el mas célebre de ellos: la letrilla satirica que lleva por
estribillo: poderoso caballero es don Dinero. Como puede apreciarse ya desde el mismo
estribillo, Quevedo concretiza el dinero convirtiéndolo en un noble con el fin de criticar
el hecho de que ya en su época la nobleza la diera el dinero y no el linaje.?* La
perspectiva mediante la que Quevedo explica y critica el poder desmedido del dinero es
tan ingeniosa como irdnica, pues, el yo lirico es una muchacha enamorada de don

Dinero al que esta alabando frente a su madre.

Al margen de estos poemas alegoricos, se dan en la obra poética de Quevedo
casos en los que las composiciones no son alegodricas, pero, como puede inferirse de los
encabezados, si fueron interpretadas como tal por copistas o editores. Por ejemplo, el
soneto moral nimero 123 (ibidem: p. 100) lleva por encabezamiento la siguiente
enunciacion: «Muestra en oportuna alegoria la seguridad del estado pobre y el riesgo del
poderoso», y el soneto moral numero 110 (ibidem: p. 91) este otro: «Contra los
hipdcritas y fingida virtud de monjas y beatas, en alegoria del cohete». Ambos sonetos

son en realidad similes, que se interpretaron como alegorias, probablemente, por la

22 Asi lo explica Franz-Walter Miiller tomando también como ejemplo una letrilla de Géngora: «Con
formulas casi idénticas, en dos letrillas famosas expresaron Quevedo y Géngora —por lo demas,
enemigos mortales— el derrumbamiento de la jerarquia moral estamental por obra del dinero que afluia
de las colonias. La composicion de Gongora comienza: “Dineros son calidad, / jVerdad!”, y la de
Quevedo, con tipico alegorismo, “Poderoso caballero / es don Dinero”» (1978: p. 236).

26



intencion moralizante: en el primer caso el yo lirico compara la tranquilidad de su vida
humilde con una «choza pobre», y en el segundo caso (pese a lo que indica su rabrica)

previene contra los pretenciosos y la gloria infundada que se conceden a si mismos.

Los compuestos alegoricos no son especialmente recurrentes en la obra poética
de Quevedo, ni siquiera teniendo en cuanta los que son interpretados como tales. No
obstante, si cabe destacar que, aungque de modo aislado y exento de marcos alegoricos,

la prosopopeya y la reificacién metaféricas gozan de un protagonismo considerable.?

2 Es conveniente afiadir que en estos usos de alegoria donde en realidad se da un simple tropo de sentido
moral, se da una metonimia: dado que la alegoria suele ser moralizante, se emplea como designacion de
todo tropo de dicha orientacion. De hecho, es probable que este malentendido esté en la base de parte de
los problemas de definicion de la alegoria que he sefialado en el apdo. I, al menos en la confusién entre la
mera prosopopeya Yy la alegoria propiamente dicha.

27



28



2. FORMA Y FUNCION DE LA ALEGORIA EN TRES
DISCURSOS SATIRICO-BURLESCOS

Expuestos ya los conceptos basicos del presente trabajo, mi propdsito en este
segundo capitulo es explicar de qué modo presenta y emplea Quevedo sus figuras
alegoricas en la Visita y anatomia, EI mundo por de dentro y el Suefio de la Muerte. En
el primer apartado me ocupo de ese modo de la presentacion, es decir, de la forma
especifica que adopta la alegoria. Para ello he tratado individualmente en sendos
subapartados las dos modalidades de las que se vale nuestro autor: la prosopopeya y la
reificacion. Ambas presentan en los discursos de Quevedo distintos de grados de
complejidad es decir, se pueden encontrar prosopopeyas y reificaciones que, bien tienen
mas 0 menos protagonismo, bien estdn mas o menos elaboradas. En consecuencia, he
decidido comenzar los dos subapartados por las figuras alegdricas mas complejas
(cuyos papel dentro de la obra y descripcion fisica comentaré en la medida en que sea

posible) y concluir con las més sencillas.

Por otro lado, en el segundo apartado me ocuparé del modo de empleo, esto es, de
la funcién que ejerce la alegoria en los textos para lo cual expondré primero, a modo de
introduccién, la funcién gue tradicionalmente se ha asignado a la alegoria y, después, la
confrontaré con la que adopta en los discursos de nuestro autor para observar en qué
medida sigue los derroteros tradicionales y hasta qué punto se distancia de ellos o los

adapta a su estilo personal y al género de la satira.
2.1 Forma

2.1.1 Prosopopeya

Como ya he mencionado en el apartado 1.1.1 y reiterado en otras ocasiones a lo
largo de este trabajo, Quevedo hace uso Unicamente de la alegoria sensibilizadora de
conceptos abstractos y recurre usualmente a la prosopopeya como modo de concrecion
para crear figuras alegoricas, lo que significa que, en el caso de Quevedo, dichas figuras
alegoricas son también morales. Se pueden hallar prosopopeyas de conceptos abstractos
tanto en la Visita y Anatomia como en EI mundo por de dentro y el Suefio de la Muerte.
En el primer discurso las prosopopeyas ocupan un plano mas bien secundario mientras
que en los dos ultimos ocupan el plano principal y, ademas, en el caso concreto de tres

de ellas (la Muerte del Suefio de la Muerte, el Desengafio del Mundo por de dentro y la
29



figura del poeta que podemos encontrar en ambos tratados), * toman un papel
fundamental en el desarrollo argumental. Me refiero especificamente a la figura del

poeta, a la figura de la Muerte y a la figura del Desengafio.

De estas dos ultimas prosopopeyas dice Nolting-Hauff que son «las mas
acabadas de las figuras claramente alegoricas de los Suefios» (1974: p. 272).
Ciertamente es asi, en primer lugar, porque Quevedo nos ofrece un retrato fisico de
ambos personajes que, aunque escueto,? consigue crear una imagen suficientemente
precisa de la figura alegdrica. EI Desengafo, por su parte, es encarnado en un viejo

venerable y, ademas, se describe a si mismo del modo siguiente:

Yo soy el Desengafrio; estos rasgones de la ropa son de los tirones que dan de mi  los
que dicen en el mundo que me quieren, y estos cardenales del rostro, estos golpes y
coces que me dan en llegando, porque vine y porque me vaya, que en el mundo todos
decis que queréis desengafio y en teniéndole, unos os desesperdis, otros maldecis a

quien os le dio y los mas corteses no le creéis (EI mundo por de dentro: p. 361).

Esta caracterizacion responde, a mi juicio, a una concepcion en parte objetiva y
en parte subjetiva de lo que es el desengafio. Por un lado, podemos inferir la relacion del
desengafio con la vejez si consideramos que, de modo relacionalmente inverso, la
inocencia se atribuye habitualmente a la juventud. Ademas, la sabiduria, considerada
tradicionalmente como una cualidad propia de la vejez, y el desengafio son indisociables
porque para que se dé el segundo previamente debe darse el primero (pues, el
desencanto se da cuando se conoce profundamente lo que antes se habia idealizado).
Este primer rasgo por tanto, responderia a una concepcion objetiva. La indumentaria
rasgada y su aspecto maltratado, por otro lado, responden a una concepcidn subjetiva de
Quevedo. Nuestro autor, que no desaprovecha oportunidad para escarnecer la conducta
humana, describe el aspecto fisico del Desengafio de modo que represente también
aquello que més le interesa reprobar: la actitud que la sociedad toma para con él. De

modo que la caracterizacion de este concepto tiene como fin crear una imagen que

** La figura del poeta —y no solo ella, también otras de los Suefios en las que me detendré mas
adelante— no es a priori una figura alegdrica pero es plausible interpretarla como tal dado el marco
alegérico en el que se inserta. Si asumimos esto, debemos interpretar, a su vez, que estamos ante una
alegoria proprie, es decir, ante una figura cuyo sentido abstracto se mantiene en su totalidad en el plano
figurativo.

%> Las caracterizaciones de Quevedo no se detienen en el detalle y tampoco cabe esperar de ellas que sean
completas ya que, como arguye Schwartz, nuestro autor «llega a preferir un retrato breve que no pasa
revista a todos los rasgos de un personaje, sino que se instituye en la presentacion apretada de unos rasgos
distintivos para esbozar brevemente una figura grotesca» (1986: p. 262).

30



satirice a las personas que, como explica el propio Quevedo, son hipdcritas incluso

cuando buscan la verdad, pues, no quieren encontrarla.

En esto entr6 una que parecia mujer, muy galana y llena de coronas, cetros, hoces,
abarcas, chapines, tiaras, caperuzas, mitras, monteras, brocados, pellejos, seda, oro,
garrotes, diamantes, serones, perlas y guijarros. Un ojo abierto y otro cerrado, vestida y
desnuda de todas las colores; por el un lado era moza y por el otro era vieja; unas veces
venia despacio y otras aprisa; parecia que estaba lejos y estaba cerca, y cuando pensé
gue empezaba a entrar estaba ya en mi cabecera (El suefio de la Muerte: p. 403).

De este modo nos presenta Quevedo la alegoria de la muerte. Esta sobrecargada
y detallada caracterizacion ha dado lugar a varias interpretaciones; la mayoria de ellas
no son excluyentes sino que mas bien son complementarias y profundizan en la
significacion de la figura. La interpretacién que no da lugar a equivocos es la que nos
facilita el propio autor a través de la prosopopeya de la muerte en el momento en que
esta explica al poeta por qué no tiene el aspecto que cabia esperar,”® para sacarlo asi de

su asombro:

la muerte no la conocéis y sois vosotros mismos vuestra muerte, tiene la cara de cada
uno de vosotros y todos sois muertes de vosotros mismos; la calavera es el muerto y la
cara es la muerte y lo que llaméais morir es acabar de morir y lo que llamais nacer es
empezar a morir y lo que llamais vivir es morir viviendo y los huesos es lo que de

vosotros deja la muerte y lo que le sobra a la sepultura. (El suefio de la muerte: p. 404).

Tras recibir las claves de la interpretacion de la figura alegorica por parte del
propio autor, queda claro que la idea en base a la que Quevedo construye esta figura es
la concepcion filosofica senequista de la muerte, que nuestro autor concilié con la
doctrina cristiana,?’ segn la cual la muerte goza de omnipresencia durante toda la vida
de cada individuo: acompafa a cada persona independientemente de su estado (como
representa el hecho de que lleve consigo tanto coronas, tiaras y oro como garrotes,

serones y guijarros), estd presente constantemente, es decir, tanto en el suefio como en

S bien es cierto que, como seguidamente sefialaré, las ideas que representa esta imagen de la muerte
pertenecen a la Edad Antigua y son en su mayoria senequistas, la caracterizacién como tal rechaza y se
aleja de la imagen metonimica tipica de los derroteros tradicionales, lo que hace de ella, por tanto una
imagen original, como bien destaca Walter-Mdller (1978: pp. 228-229).

°" En la primera epistola de Los cuatro fantasmas de la vida, Quevedo explica por extenso sus ideas sobre
la muerte en las que se puede apreciar la conciliacidn con la doctrina cristiana a la que acabo de aludir.
Por tanto, se detiene en tratar la muerte como la eterna compafiera del ser humano, por un lado, y como
comienzo de una nueva vida, por otro: «Nacemos para vivir, y vivimos muriendo y para morir, y morimos
para nacer a segunda vida» (p. 306).

31



la vigilia (lo que queda representado en el hecho de que uno de sus ojos esté abierto y
otro cerrado) y camina con nuestros pasos durante todas las etapas de la vida (por ello
es en parte moza y en parte vieja). Ademas, esta figura representa «ideas que pertenecen
al acervo comun de la reflexion sobre la muerte se concretizan en este retrato» (Nolting-
Hauff, 1974: p. 275). Estas ideas comunes son, ademas de los topicos relativos al
estoicismo como el cotidie morimur y el omnia mors aequat, las relativas a la celeridad
de la muerte (pues, antes de que pudiera darse cuenta estaba detrds de él) y a su
imprevisibilidad (lo que queda representado en la variacion del ritmo de su paso).
Maillo-Pozo, por su parte, ha relacionado esta imagen pintoresca de la muerte con la

intencion de Quevedo de mermar el miedo que provoca morir:

En esta misma linea, la de acabar con el infundado temor a la desaparicion, Quevedo
nos ofrece una particular imagen de la Muerte en una figura alegérica del suefio
homoénimo, personificacién completamente alejada ya de las representaciones macabras

derivadas de las Danzas de la Muerte medievales (2013: p. 366).

No es en absoluto descabellado que esta sea la intencion de Quevedo, pues,
aunque se trata de una obra bastante posterior, en Los cuatro fantasmas de la vida los
dos objetivos principales de nuestro autor son paliar dicho temor y criticar duramente a

la vejez.

Dejando ya de lado lo relativo a la caracterizacion de estas dos prosopopeyas,
trataré, en segundo lugar, lo que respecta al papel que adoptan dentro de sendos
discursos satiricos. EI Desengafio, por su parte, acompafia durante toda la obra a un
joven confiado (el narrador-protagonista)®® para desvelarle el ser de los personajes-tipo
que se esconde tras la apariencia de cada uno atravesando la calle de la Hipocresia. El
Desengafio, por tanto, mantiene un dialogo con el poeta durante toda la obra y ambos
discuten sobre los personajes que se encuentran. La Muerte, en cambio, aparece cuando

el poeta ya ha comentado varios personajes (medicos, boticarios, entrometidos,

2 Como ya he anticipado, aunque no queda explicitado en el sentido literal, el narrador en primera
persona puede interpretarse como una alegoria. En este caso, dado que las opiniones del poeta son
contrapuestas a las de la figura del Desengafio podriamos interpretarlo como una alegoria de la Inocencia,
de la Juventud o, como en el caso de Nolting-Hauff, como una alegoria del hombre: «Entre las figuras
alegoricas de los tres Gltimos Suefios la figura del poeta ocupa una posicion especial. En la literatura de
visiones suele aparecer también como alegoria del “hombre”. Desde el Infierno se acerca Quevedo a esta
tradicion en la medida en que estiliza a su yo literario, lo que hace de un modo totalmente irénico: como
un frivolo hijo del mundo en el Infierno, como un ingenuo patético-sentimental en ElI mundo por de
dentro, como el asustado receptor de una “visitatio” nocturna supradimensional en El Suefio de la
Muerte» (1974: p. 272)

32



chismosos...) con los que se ha topado antes de que la figura alegdrica apareciera.
Ademas, la Muerte solo acompana al poeta durante un corto tramo, al llegar al Tribunal,
ella se dispone a presidirlo y el poeta continGa su vision dialogando directamente con
los muertos. En ElI mundo por de dentro esto nunca sucede: la estructura general del
discurso consta de cinco escenas en las que participan una serie de personajes que
«incarnant différents états sociaux (hidalgo, chevalier...) ou bien certaines situacions de
la vie (veuf, veuve, homme riche, femme belle...)» (Serrano, 1976: pp. 5-6) cuyas
imagenes son (en términos que utiliza el mismo autor) construidas y deconstruidas®®
por el joven y el Desengafio respectivamente, de modo que quedan desprovistas de sus
rasgos superficiales y desnudas ante la mirada inquisidora de Quevedo, quien, como
bien explica Carlos Serrano en su articulo, describe a sus personajes primero a través de
los ojos superficiales del joven y, después, a través del entendimiento esclarecedor y
trascendental del Desengafio, quien nos muestra los personajes-tipo fragmentandolos y
describiéndolos asi por sus partes, a través de metonimias, para degradarlos y mostrar
cuan lejos esta la verdad de sus fingimientos. A modo de sintesis se podria decir, por
tanto, que El mundo por de dentro es una sucesion de escenas descritas desde dos

perspectivas opuestas.*

«A lo largo del Suefio de la Muerte se vuelven a encontrar con frecuencia
alegorias semiabstractas, que hacen un efecto casi fantasmal» (Nolting-Hauff, 1974: p.
276). La calificacion que da el autor de «alegorias semiabstractas» se debe,
probablemente, a que se refiere a prosopopeyas mucho menos elaboradas que las que
acabo de tratar, pues, carecen en su mayoria de descripciones y forman parte de escenas
brevisimas y muy escuetas en detalles. Las primeras prosopopeyas de este tipo en

aparecer son los enemigos del alma y el Dinero manteniendo una discusion. La Carne,

% En lo que respecta a esta deconstruccion, Carlos Serrano establece una divisién taxondmica interesante
en dos tipos: «Cette déconstruction peut avoir deux modalités. Selon les cas, ce qui est affecté este I’ unité
morale du personnage-type (cas du veuf par exemple), ou bien son unité physique (cas de la femme
belle). Mais, toujours, cette fragmentation aboutit a un méme résultant: disqualifier le personnage-type en
faisant éclater son apparence externe unitaire en un pullulement interne de turpitudes physiques ou
morales (1976: p. 6).

** Muy interesante e ilustrativa es, a mi parecer, la explicacién que da Correard sobre esta doble
perspectiva del texto. Pues, el autor entiende que el discurso se estructura mediante un proceso
anamdrfico: « Dans El mundo por de dentro de Quevedo, publié dans le recueil des Songes (Suefios,
1627), les traits caractéristiques que nous assimilons a I’anamorphose satirique — la succession d’une
image flatteuse puis d’une image dégradée d’un méme objet ou d’un méme portrait aprés changement du
point de vue — sont systématisés par un dédoublement du regard entre un personnage jeune et
inexpérimenté, qui exprime le point de vue crédule, sujet a I’illusion, et un vieil homme expérimenté qui
lui oppose son point de vue avisé et désillusion» (2006: p. 8). El autor, como puede inferirse, entiende
que el discurso se estructura en base a un procedimiento anamérfico, es decir, de distorsién calculada.

33



el Mundo y el Diablo, por su parte, estan descritos como «tres bultos armados» y el
Dinero como un «monstruo terrible». De los enemigos del alma dice ademas que «son
tan parecidos que en el mundo tenéis a los unos por los otros asi que quien tiene al uno
tiene a todos los tres» (El suefio de la muerte: p. 406). Quevedo Unicamente nos da
estos datos sobre la caracterizacion fisica de los personajes y apenas desarrolla, ademas,
la discusion que protagonizan, pues esta es retransmitida por la Muerte, quien cuenta al
poeta que el Dinero «tiene puesto el pleito a los tres enemigos del alma, diciendo que
quiere ahorrar de émulos, y que a donde €l esta no son menester, porque él solo es todos
los tres enemigos». De nuevo, como en la célebre letrilla, Quevedo prosopopeyiza el
dinero para arremeter contra el quebrantamiento de la sociedad estamental.
Seguidamente aparecen dos prosopopeyas de las postrimerias que acompafaran a la
Muerte en su tribunal: el Infierno y el Juicio. Nuestro autor no describe ninguna de estas
dos prosopopeyas, en su lugar se limita a criticar ingeniosamente los vicios y males de
la sociedad diciendo que ya habia visto antes al Infierno, entre otros sitios, en «la
codicia de los jueces, en el odio de los poderosos, en las lenguas de los maldicientes, en
las malas intenciones, en las venganzas, en el apetito de los lujuriosos, en la vanidad de
los principes» (ibidem: p. 407); y afiadiendo que, en cambio, es la primera vez que ha
visto al Juicio, pues, no hay Juicio en el mundo. Como opina Nolting Hauff, con esta
utilizacion anfiboldgica del término «se evapora la alegoria del Juicio en irrealidad

equivoca, por amor a la agudeza satirica» (1974: p. 278).

A los enemigos del alma y las postrimerias les siguen tres figuras morales: la
Envidia, la Discordia y la Ingratitud. La Envidia es la Unica que es caracterizada
fisicamente, por lo que es el Unico caso (no solo de entre estos tres sino del grupo de
prosopopeyas sencillas en su totalidad) en el que podemos recrear una imagen lo
suficientemente nitida de la figura alegorica. Copio aqui el retrato fisico que, como a

menudo sucede en las descripciones de Quevedo, lleva consigo el retrato moral:

estaba la Envidia con habito de viuda, tan parecida a duefia que la quise llamar Alvarez
0 Gonzdlez, en ayunas de todas las cosas, cebada en si misma, magra y exprimida. Los
dientes (con andar siempre mordiendo de lo mejor y de lo bueno) los tenia amarillos y
gastados, y es la causa que lo bueno y santo, para morderlo lo llega a los dientes, mas

nada bueno le puede entrar de los dientes adentro (El suefio de la Muerte: p. 408).

Debajo de la Envidia se encuentra, por ser su hija, la Discordia. Sobre ella,

aparte de establecer un lazo materno-filial con la Envidia, lo Unico que nombra es su

34



lugar de residencia, que en este caso son los palacios y las cortes, pues en las
comunidades y colegios, por ser zonas donde la convivencia pacifica es imprescindible,
no tiene cabida. Y finalmente, de la Ingratitud sélo se nos dice su oficio: es la encargada

de crear demonios a partir de hornear una «masa de soberbios y odios».

Las ultimas figuras alegdricas que aparecen en el Suefio de la Muerte son los
distintos tipos de muertes que la acompafan en el Tribunal, todas y cada una de ellas
acompariadas a su vez de la clase de personas que se mueren por su causa: la muerte de
amor es acompafada por Piramo y Tisbe embalsamados, Leandro y Hero, Macias «en
cecina» y «algunos portugueses derritidos»;! la muerte de frio es acompafiada por
obispos y eclesiasticos en general (son quienes mueren de frio por no tener familia); la
muerte de miedo tiene por comparieros a los tiranos, poderosos y los avariciosos; y, por
ultimo, la muerte de risa estaba cercada por despreocupados e imprudentes, «gente que
vive como si no hubiere justicia y muere como si no hubiere misericordia» (El suefio de
la Muerte: p. 411). Ninguna de ellas son, en rigor, descritas fisica o moralmente,
Unicamente cabe destacar el caso de la muerte de amores, de quien Quevedo destaca su
carencia de seso; y la muerte de miedo, quien «estaba la méas rica y pomposa y con
acompafiamiento mas magnifico, porque estaba toda cercada de gran nimero de tiranos
y poderosos, por quien se dijo: Fugit impius,nemine persequente» (ibidem). Tampoco
actlan ni interactian; son Unicamente parte del cuadro que compone el lugar
presidencial del Tribunal, del mismo modo que lo son las postrimerias, la Envidia, la

Discordia y la Ingratitud.

Estas son las figuras alegdricas que se encuentran en el corpus de este trabajo;2
no obstante, algunos autores han interpretado como figuras alegdricas otros personajes
de estas obras. En el caso del Suefio de la Muerte, ha ocurrido esto con la Gltima parte, y
probablemente también la méas popular: el desfile de figuras del refranero o «personajes
imaginarios de frases vulgares» [como los denomina Astrana Marin (1940, p. 79)] que
el poeta se encuentra entre los muertos ,pues, ha sido interpretada como una escena
alegdrica por Walter-Mdiller: «En el Suefio de la Muerte desfilan ante nuestros ojos

personificadas, las figuras proverbiales y las formulas cotidianas, entre las vehementes

INolting-Hauff (1974: p. 279-280) destaca en concreto la muerte de amores por tratarse de una burla de
una alegoria tradicional: los Trionfi de Petrarca.

*2 En realidad cabria tratar aqui las dos prosopopeyas que aparecen en la Visita y anatomia: el Olvido y el
demonio llamado «Yo me entiendo». No obstante, considero méas pertinente tratar estas dos prosopopeyas
junto con las reificaciones con las que estan relacionadas, en el subapartado que sigue.

35



protestas de cada una de ellas contra su situacion de victimas linguisticas de la necedad
y la inercia de los hombres» (1978: p. 232). A mi juicio, en este caso, no es adecuado
hablar de prosopopeyas, ni siquiera como prosopopeyas en si mismas y no como modo
de concretizacién alegorica, pues, los personajes del refranero son personas de suyo
(independientemente de que se trate de personajes histdricos o ficticios), incluso cuando
se trata de personajes como el otro o «Cierta persona», pues, aunque son nombres y
expresiones indefinidos, el referente en ambos casos es un ser humano. Ademas, esta
parte carece del doble sentido que requiere una alegoria y, por tanto, se trata
simplemente de personajes del refranero vueltos a la vida, a través de cuyas
intervenciones Quevedo se mofa y critica la finalidad con que utilizan los refranes y las

expresiones, y el uso que hacen los hispanohablantes de ellos.

De un modo semejante se han interpretado alegdéricamente las distintas figuras
que aparecen en las cinco escenas que componen ElI mundo por de dentro (Serrano,
1976; Correard, 2006 y Romanos).*® Esta interpretacion se ve muy clara en el segundo
anexo del articulo de Correard (2006: p. 18) donde hay una tabla esquemética® segtn la
cual, a los ojos del joven poeta, los miembros del cortejo fUnebre representan la
Amistad; la viuda desconsolada, el Amor; el alguacil y el escribano, la Justicia; el noble
del carruaje, la Riqueza; y la mujer, la Belleza. Bajo la perspectiva del Desengafio, en
cambio, cada escena 0 personaje representa el concepto antitético al que acabo de
sefialar. Esta interpretacion si es, a mi parecer, adecuada, aunque (como he mencionado
antes en el caso de la interpretacion alegdrica de la figura del poeta) debe interpretarse
como una alegoria proprie (es decir, la parte abstracta queda sumida toda ella en el
plano figurado) y no como una alegoria improprie, segln ocurre en el caso evidente del
Desengario (en este caso la parte abstracta queda reflejada léxicamente). En cualquier
caso, no debemos olvidar que estamos ante una interpretacion de modo que pueden
considerarse también como los personajes-tipo (y no personificaciones) que la mayoria
de estudiosos ven en estas figuras, debido a que es lo que en principio cabria esperar,

pues, «a Quevedo le gusta rellenar el marco alegdrico con figuras no alegdricas»

3 Melchora Romanos aplica la interpretacion alegdrica inicamente a la mujer hermosa, a quien considera
«alegoria del mundo aparencial».

3 Correard incluye en el cuadro las dos vias de sentido que atribuye al texto: la alegérica y la perspectiva
anamorfica. Ambas son fundamentales para entender tanto el cuadro como la interpretacion alegdrica que
Correard nos ofrece del texto. Copio aqui sus propias palabras para facilitar su comprension: « Il'y a bien
une double dérivation du sens, deux fois deux séries isotopiques, organisées selon deux clivages: séme
concret /abstrait (dérivation allégorique), évaluations positive / négative (dérivation anamorphique)»
(2006: p. 8).

36



(Nolting-Hauff, 1974: p. 273), como puede apreciarse en todas y cada una de las obras

en las que recurre a la alegoria.

Queda claro, por tanto, que la prosopopeya es la forma que Quevedo adopta con
mas asiduidad a la hora de concretizar los distintos elementos abstractos que componen
sus alegorias y la que concretiza las figuras alegoricas capitales del Suefio de la Muerte
y El mundo por de dentro. De hecho, el Desengafio y la Muerte son figuras alegéricas
complejas de ningin modo confundibles ya con prosopopeyas aisladas que no forman
parte de un complejo alegorico y que no concretizan una figura alegorica sino,
simplemente y de modo independiente, un concepto abstracto, como las que aparecen,

verbigracia, en este fragmento:

Estan siempre cautelosos y prevenidos los ruines pensamientos, la desesperacion
cobarde y la tristeza, esperando coger a solas a un desdichado para mostrarse alentados
con él, propia condicion de cobardes en que juntamente hacen ostentacion de su malicia

y su vileza (El suefio de la muerte: p. 388).
2.1.2 Reificacion

Debido, probablemente, a que los objetos o seres inanimados tienen limitaciones
expresivas (pues, tienen en principio la palabra y las acciones vedadas), Quevedo
recurrio a la reificacion como modo de concretizacion alegérica en muy pocas
ocasiones. En las reificaciones que se dan en la Visita y anatomia, EI mundo por de
dentro y El suefio de la Muerte veremos que, mayoritariamente, nuestro autor recurre a
la reificacién para crear espacios alegoricos, completando de este modo el marco
alegorico en el que Quevedo a menudo enmarca sus discursos satirico-burlescos. De
manera mas bien excepcional, también recurre a la reificacion para crear decorados
alegoricos (como sucede, como veremos, en El suefio de la Muerte) y, ademas, para

crear agudezas satiricas.

El discurso en el que la reificacion goza de mayor protagonismo es Visita y
anatomia de la cabeza del cardenal Richelieu. En esta breve satira politica en la que la
mayor parte de los personajes son histéricos® se encuentra también uno que adopta una

forma alegorica, mediante la reificacion, dentro de la propia trama: el anatomista

% Entre los personajes historicos, los hay que aparecen en la obra con su nombre real (como el propio
Vesalio) y los hay que no, como ocurre con Montaigne, quien aparece con el nombre de “Michel” o
“sefior Montafia”. Para mas informacion al respecto véase Tato Puigcerver (2008) o las numerosas notas
explicativas con que cuenta la edicion de la obra por la que aqui cito.

37



Andrés Vesalio, cumpliendo con la encomienda que le delegaron en la reunién de
médicos que celebro junto con sus comparieros en la escuela de Mompellier, se disfraza
de embeleco para poder asi agradar a los oidos del cardenal Richelieu e introducirse en
el interior de su cabeza con el fin de averiguar si es él la fuente de contagio de la
enfermedad que amenaza Francia: la ictericia. Teniendo en cuenta que es un disfraz, se
podria decir que se trata de una falsa reificacion, pero lo que me interesa destacar es que
con la reificacion Quevedo no pretende degradar la figura de Andrés Vesalio, sino
satirizar la figura del cardenal insistiendo en que nada que no sean mentiras sera bien
recibido por los oidos de Richelieu. Vesalio consigue encontrar la cabeza del cardenal,
visitar su interior, analizarlo y llegar a un diagnoéstico. Lo destacable es que el interior
de la cabeza del cardenal estd compuesto por tres habitaculos que son las tres potencias
del alma (la memoria, el entendimiento y la voluntad) concretizadas mediante la
reificacion. Las tres potencias son el espacio principal de la obra y en ellas Quevedo
despliega su ingenio profiriendo comentarios satiricos contra las intenciones politicas y
la moral de Richelieu. Al adentrarse en el cardenal, Vesalio comienza describiendo el

techo el cual es atravesado (desde la memoria hasta la voluntad) por «una ley»:

Agquellos de los dichos nuestros ministros que quisieren emprender cualquiera cosa
contra la autoridad de su sefior soberano, descargandole por caridad de sus estados y
alividndole de su carga, en usurpandolo todo halagaran los pueblos con toda humildad
por adquirir la autoridad de mandar y por establecerse; mas luego que se hayan bien
apoderado de todo, nosotros les permitimos ser imperiosos e insoportables (Visita y

anatomia: p. 331).

Cuando se hubo adentrado un poco mas creyd que se encontraba en el infierno
pues solo habia confusién y algunos conceptos convertidos en prosopopeyas sencillas
como furias, penas, tormentos y obstinacion.*® Después de encontrarse con estos
desagradables personajes, Vesalio llega a la sala de la memoria en la que reina una
figura alegorica utilizada aqui de modo irénico: el olvido. Para describir este habitaculo,
Quevedo enumera, en primer, lugar todo aquello que el olvido deseché y sacé de la

memoria; y, en segundo lugar, todo aquello que mantuvo. Por un lado, entre las cosas

% Enrique Fernandez explica en su articulo bastante por extenso la relacion que se ha establecido entre las
interioridades del cuerpo y el infierno. El siguiente pasaje puede resultar Gtil para remontar al origen de
dicha relacion: «Este viaje satirico se puede adaptar facilmente a un viaje al interior del cuerpo puesto que
éste es tradicionalmente un lugar infernal. De hecho, la representacion mas antigua del infierno es la del
estomago del demonio, que, en forma de Leviatan o monstruo marino, se traga a los hombres» (2003: p.
222).

38



que desechd se encontraban sus principios, sus malas acciones y «lo que mas ausente y
borrado tenia el olvido en su memoria era la santisima ley de Francia que excluye del
reino al rey por nacimiento si no es catdlico» (Visita y anatomia: p. 334). Por contra,
guardaba en su recuerdo, ademas de una serie de libros entre los que figuraba parte de la
obra de Rabelais, algunos modelos poco aconsejables de conducta: «tenia el cardenal
toda su memoria atestada de coronas y de catdlicos falsificados y cristianos de alquimia,
mas el olvido, que gobierna y preside en su memoria, le habia ausentado los desastrados
fines y muertes miserables de todos» (ibidem: p. 337). Pasamos asi a la siguiente
potencia: el entendimiento, del que da los siguientes detalles:

Hallé que su entendimiento se alimentaba mamando por unos orificios y venillas
secretas un alimento viscoso y acre de su memoria. Presidia en él un mal demonio, cuyo
nombre era Yo me entiendo. Eran iguales en aquel lugar el ruido, la confusién y las
tinieblas, que aun con la luz de mi linterna yo tomaba unas cosas por otras (ibidem: p.
340).

Describe el ambiente de esta cavidad, como vemos, de un modo irénico, pues,
no tiene la claridad propia de un buen entendimiento. Ademas, al igual que la memoria,
esta presidido por una prosopopeya que en este caso es la encarnacion de una expresion
que declara falta de autocritica (indispensable en todo buen entendimiento) y necia
autosuficiencia. El tercer rasgo que sefiala es particularmente destacable porque
interconecta el entendimiento y la memoria; ademas, lineas mas abajo le da una funcion
a dicha interconexion y al entendimiento como tal: «todo se ocupaba en trazas y
quimeras, y que su principal tarea era sacar consecuencias de lo que tenia en su
memoria» (ibidem). El entendimiento, por tanto, es el encargado de buscar argumentos
favorables para su causa (ocupar el cargo real) y planificar el modo de cumplirla a partir

de la informacién que custodia el olvido en la memoria.*’

En la Gltima parte de la visita, Vesalio llega a la voluntad y la encuentra
«afistolada y tan roja que parecia haber tefiido en ella el capelo» (Visita y anatomia: p.
343), habitada por aquellos a los que habia tenido voluntad (que estaban «cubiertos de

sangre» y «con las venas asustadas de amenazas») y llena de todo lo que también habia

*”En relacion con la interconexion de las cavidades, Enrique Ferndndez apunta que estas son descritas
«como un proceso fisioldgico grotesco, similar a la digestién o a la excrecion, tan del gusto de Quevedo»
(2003: p. 216), lo que significa que Quevedo equipara la mente (relacionada siempre con lo sublime y
digno) con la parte estomacal (la cual se relaciona con los apetitos y con la volicién en general) y con lo
bajo-ventral (parte del cuerpo a la que se recurre en el ambito literario con fines burlescos, grotescos y
degradantes).

39



en el entendimiento. Este Gltimo habitaculo tiene una particularidad y es que alberga en
su interior otro mas pequefio donde guarda «lagrimas postizas» para «fertilizar los
embustes de regadio». Como puede apreciarse, las partes estan, como es habitual en la
prosa de Quevedo, mas bien abocetadas, pero lo bastante detalladas como para crear el
ambiente luciferino y grotesco que represente los vicios de Richelieu que Quevedo

pretende destacar y enjuiciar.

Este espacio alegdrico tripartito es (ademas del escenario central),
probablemente, la construccion méas aguda del discurso. No debemos entender, no
obstante, que crear un espacio alegérico compartimentado es una idea original de
Quevedo, pues, pueden encontrarse construcciones similares anteriores, de las que este
pudo tomar influencia. Por ejemplo, el filésofo italiano Giulio Camillo habia ideado
hacia 1520 un ambicioso complejo arquitectonico mnemotécnico: el teatro de la
memoria. Este espacio alegorico dividido en siete gradas, cumpliendo una funcion

didactica, representa la creacion del universo y el hombre:

El teatro de Camillo, representa, pues, el universo expandiéndose desde las Causas
Primeras a través de los diferentes estadios de la creacion. Aparecen primero los
elementos simples surgiendo de las aguas en la grada del Banquete; después la mezcla
de los elementos en la Cueva; luego la creacién de la mens del hombre, a imagen de
Dios, en la grada de las Hermanas Gorgonas; a continuacion la union del alma y del
cuerpo humanos en la grada de Pasifae y el Toro; por Gltimo todo el universo de las
actividades del hombre: sus actividades naturales en la grada de las Sandalias de
Mercurio; sus artes y ciencias, religion y leyes en la grada de Prometeo. (Yates, 1974: p
170).

Este teatro, como he mencionado, tiene como finalidad facilitar el proceso
memoristico,® lo que probablemente no interesaba (o al menos no en gran medida) a
Quevedo, pero si pudo tomarlo en cuenta como técnica retdrica, pues no se debe perder
de vista que esta sustenta los cimientos de su estilo. Por otro lado aunque en relacion
con esto, también se pueden hallar ejemplos anteriores a nuestro autor de formulaciones

semejantes en tono satirico-burlesco en el Cancionero de obras de burlas provocantes a

** Rodriguez de la Flor, partiendo de la retérica cléasica, explica que las construcciones que se crean para
este fin «estan basadas en dos principios: el orden por un lado (el orden es quien da mayor luz a la
memoria, habia escrito Ciceron) y la necesidad de convertir en materia visual lo inteligible, por otro»
(1988: p. 55). Estos dos principios, ademas, son los mismos que permiten construir una alegoria, porque,
a fin de cuentas, el teatro de la memoria es un procedimiento para construir alegorias, aungque con una
especifica voluntad mnemotécnica y no necesariamente moral.

40



risa. La primera cancién de esta compilacion de obras jocosas, el «Aposento de Juvera»
habla de un hombre cuyas dimensiones eran tales que pudo hospedar en él a todo el
séquito del legado papal Rodrigo de Borja durante su estancia en la corte castellana en
1473. Como puede apreciarse, en este ultimo ejemplo es también el cuerpo humano el
que funciona como espacio® (pues, Juvera es convertido en uno plenamente) con la
diferencia de que en el discurso de Quevedo las partes del cuerpo que funcionan como
escenario son internas y no externas.’’ En el caso de la Visita y anatomia esta Gltima
particularidad era imprescindible para crear un discurso que satirizara tanto a los

médicos como al cardenal.

Este mismo procedimiento de reificacion, aunque de un modo més sencillo, es el
que aplica Quevedo en El mundo por de dentro para crear un espacio alegorico, que
nuevamente se trata del espacio principal donde se desarrolla el didlogo del que se
compone la trama. Este espacio alegorico es una concretizacion de la Hipocresia a la
cual convierte en «la calle mayor del mundo», que funciona en la obra como escenario
por el que deambulan el joven y el Desengafio. Se trata, como en la Visita y anatomia,
de una reificacion fundamental, pues completa el marco alegorico de la obra y crea una
relacion de oposicion con la figura alegdrica protagonista: el Desengafio. Por otro lado,
aunque no se hace alusion a ella mas que al comienzo del discurso, los personajes se
mueven en ella constantemente y los hipdcritas que protagonizan las cinco escenas que
son comentadas prolijamente por el joven y el Desengafio habitan en ella. En cuanto a la
descripcion, Quevedo solo nos habla de sus dimensiones y de sus habitantes: «empieza
con el mundo y se acabara con él; y no hay nadie casi que no tenga, si no una casa, un
cuarto o un aposento en ella. Unos son vecinos y otros paseantes, que hay muchas
diferencias de hipocritas y todos cuantos ves por ahi lo son» (El mundo por de dentro:
p. 362). Como puede apreciarse, no hace ningun comentario acerca del aspecto de la
calle, solo destaca que casi todo el mundo tiene alli al menos un cuarto. Quevedo se

preocupa sobre todo en apelar ingeniosamente al caracter universal del vicio (como

% Otro ejemplo muy similar a este es el mencionado por Fletcher: la Jerusalén de Blaker, «donde el
paisaje se convierte en un rostro, en un torso, un miembro, etc» (1964, trad. 2002: p. 341).

%0 |_a fijeza que tuvo Quevedo con incluir la intromisién en los cuerpos y partes desmembradas de ellos en
sus discursos ha sido mencionada en numerosas ocasiones por los estudiosos (lo que ha llevado a algunos
a comparar el estilo literario de Quevedo con el estilo pictérico del Bosco). Manuel Durén, por su parte,
considera estas iméagenes como un «impulso» del caracter satirico del escritor: «El impulso inicial de
muchos poemas quevedescos, y de parte importante de su prosa, es tratar de desmontar una figura con
apariencia humana y mostrarla por dentro, vacia, inerte, convertida en objeto absurdo» (1978: p. 23).

41



hace en la Virtud militante con la envidia), pues, el nmero y el tipo de vivienda que un

habitante tiene es directamente proporcional al grado de hipocresia que posee.

En esta obra aparecen, aunque apenas en un comentario de la parte introductoria
del discurso, dos de los pecados capitales convertidos también en calles mediante la
reificacion:

perdido ya, corria donde tras la hermosura me llevaban los ojos y adonde tras la

conversacion los amigos, de una calle en otra, hecho fabula de todos, y en lugar de

desear la salida al labirinto procuraba que se me alargarse el engafio. Ya por la calle de

la ira descompuesto seguia las pendencias pisando sangre y heridas; ya por la de la gula

veia responder a los brindis turbados (ibidem: p. 359-360).

Estas calles alegoricas crean una oposicion frente a la calle mayor de la
Hipocresia, pues, aunque todas ellas sean materializaciones de vicios, estas ultimas
representan la vida vanidosa del joven, mientras que la calle de la Hipocresia, al ser
recorrida junto con el Desengafio, representa una inflexion que favorecera moralmente

al joven.

En El suefio de la Muerte, por su parte, nuestro autor recurre a este tipo de

reificaciones alegoricas simples para crear parte del decorado del Tribunal de la Muerte:

Aqui estaban las paredes colgadas de pésames; a un lado estaban las malas nuevas,
ciertas y creidas y no esperadas; el llanto en las mujeres engafioso, engafiado en los
amantes, perdido de los necios y desacreditado en los pobres; el dolor se habia
desconsolado y creido y solos los cuidados estaban solicitos y vigilantes, hechos
carcomas de reyes y principes, alimentandose de los soberbios y los ambiciosos. (El

suefio de la Muerte: p. 408).

Estas reificaciones aparecen fugazmente en el discurso y estarian incluso
incompletas, segln la opinion de Nolting-Hauff, debido a los comentarios satiricos que
las acompafian: «Las imagenes se quiebran por medio de alusiones satiricas antes de ser
completadas» (1974: p. 278). Quebradas 0 no; esbozadas o largamente detalladas, son
colgaduras alegdricas que completan el decorado lugubre del Tribunal, asi como el

revestimiento alegdrico del discurso.

Al contrario de lo que ocurre con la mujer bella que protagoniza la quinta y
ultima escena de ElI mundo por de dentro, y tal vez debido a que la reificacion en

42



Quevedo ha sido totalmente ignorada como forma de alegoria, no ha habido
interpretaciones posteriores que hayan tomado como reificaciones alegdricas aquellas
qgue no manifiestan mediante el Iéxico la parte abstracta. A mi juicio, esto se podria
hacer en el caso de la ictericia que diagnostica Vesalio al cardenal Richelieu en Visita y
anatomia: si se tiene en cuenta que aquello que Quevedo reprocha con mas ahinco al
cardenal es el hecho de que quiere usurpar un poder real que no le pertenece
legitimamente,** se puede inferir que la ictericia, la terrible enfermedad que amenaza
Francia y cuya fuente se encuentra en la cabeza del cardenal, no es otra que la envidia:

la enfermedad de Francia, nos viene a decir Quevedo, es la moral de Richelieu.*?
2.2 Funcion

Tradicionalmente y de modo, al parecer, unanime, se ha atribuido a la alegoria
una funcién didéctica y esclarecedora,® es decir, se ha concebido como una figura
destinada a revelar el significado de realidades abstractas convirtiendolas mediante
diversos modos de concretizacion en realidades sensibles y aprehensibles con mayor
facilidad. EI mundo abstracto que representan las alegorias es, fundamentalmente, «la
vida interior, en su doble faceta: moral y afectiva» (Tausiet, 2014: p. 13). La moral ha
sido, desde los inicios, el concepto general que méas numero de alegorias ha propiciado.
Héléne Tropée (2014) incluso considera la funcion moralizante como parte de su
esencia, pues, define la alegoria como un «instrumento de correccion moral». Como
bien apunta Fletcher (1964, trad. 2002: pp. 121-122), dicha moral deviene siempre de
una ideologia comdn y aceptada, lo que no quita para que cada autor tome ese

pensamiento colectivo y lo enriquezca con el propio.

Siguiendo este caracter tematico monocorde, todas las obras satiricas y morales

de Quevedo, pese al pensamiento neoestoico que también las rodea, muestran la moral

* Esta aclaracién se encuentra en la propia Visita y anatomia; la hace Quevedo por boca del sefior
Montafia: «Es cierto que el cardenal ha estudiado en los cartapacios de Lucifer, pues toda su doctrina es
deponer a su Sefior» (Visita y anatomia: p. 343).

2 Aunque el aspecto satirico no me compete directamente, considero que debe quedar claro que Quevedo
aqui arremete contra el cardenal satirizando al mismo tiempo a la medicina. A este respecto, Enrique
Fernandez esclarece en muy pocas lineas en qué consiste esta doble satira: «Como satira que es, este texto
se basa en la parodia de dos discursos eruditos: el médico y el politico, especificamente la teoria de los
humores y la teoria del estado como un cuerpo politico. Estas dos teorias se prestan a una parodia
conjunta porque ambas proclaman que la salud del cuerpo fisico y la prosperidad del cuerpo politico
dependen del mantenimiento del equilibrio natural» (2003: p. 218).

* Incluso Angus Fletcher, que en un momento dado previene para que «no asumamos a la ligera que la
claridad es el objetivo nitido de la mayoria de las alegorias» (1964, trad. 2002: p. 77) termina afirmando
que «en la mayoria de las ocasiones las alegorias avanzan hacia la claridad, alejandose de la oscuridad,
aungue mantengan una parte enigmatica hasta el final» (ibidem: p. 86).

43



cristiana y su sistema de oposiciones formado a partir de virtudes y vicios. Lo que
ocurre es que, en sus obras, la moral esta casi siempre subordinada a la satira por lo que
las ensefianzas mayoritariamente deben inferirse de esta, por lo que se podria hablar de
una moralidad de segundo grado. Incluso en tratados especificamente morales como la
Virtud militante o Los cuatro fantasmas de la vida, nuestro autor parte casi siempre de
la descomposicion y degradacion de una figura reprobable (un vicio a menudo un
pecado capital) para moralizar, se afana mas en criticar determinadas actitudes y
ridiculizar tipos sociales que en ilustrar con modelos laudables de conducta (con un

ejemplo o virtud). No obstante, en estas obras la intencion moral es muy clara.

En lo tocante a las obras satiricas que aqui trabajo, no se debe olvidar que, por
un lado, sétira y moral son indisociables e incluso se considera desde la Antigliedad que
la primera debe estar al servicio de la segunda: «La nueva satira es imitacion de una
viciosa y vituperable action con versos puros y desnudos, para enmendar la vida.
Entiendo, pues, el satirographo que no es su officio dezir mal y morder, como fin de
esta poesia, sino corregir vicios y costumbres malos» (Cascales, 1975: p. 183). Quevedo
es fiel a esta concepcion y, pese a que a menudo la mordacidad virulenta que
habitualmente adquiere el tono burlesco que caracteriza los tres discursos satiricos
eclipsa la intencion moralizante, esta si se encuentra en las obras; segin él mismo
afirma: «Ni entre la risa me he olvidado de la doctrina» (El suefio de la Muerte: p. 387).
Por otro lado, el caracter satirico oscureceria unicamente la funcién moralizante pero no
la esclarecedora ni la didactica. La alegoria puesta al servicio de la satira, y como es el
caso, al de la sétira burlesca,** puede adquirir una funcién censoria que sirva de critica
social o una funcién hiperbdlica que actie como refuerzo de dicha censura; pero eso no
quita para que pueda también ensefiar y esclarecer, aunque para este proposito lo que

desvele sea el lado depravado de la moral de la sociedad.

De entre el Suefio de la Muerte, la Visita y anatomia y EI mundo por de dentro,

este ultimo es el mas instructivo, y el Unico, ademds, que cuenta con un personaje

* Nolting-Hauff sefiala que Quevedo consigue poner la alegoria al servicio de la satira «transformando,
relajando y parodiando las técnicas tradicionales. Para ello recurre con predileccion a las alegorias que
hasta entonces han estado reservadas a la literatura religiosa y no han llegado a utilizarse satiricamente»
(1974: p. 272). En cuanto a la parodia de las técnicas tradicionales, es pertinente recordar la que el mismo
autor sefiala a propdsito de la alegoria de la muerte de amores que he citado en el apartado 2.1.1 de este
trabajo y la parodia del motivo alegérico del bivium que aparece en el Suefio del Infierno y que el propio
Nolting-Hauff explica en otro articulo (1991: p. 171, n. 14).

44



alegdrico virtuoso y valorado positivamente: el Desengafio.*® La funcién didactica se
evidencia en el hecho de que el objetivo de la obra es descubrir una verdad aunque esta
no sea positiva y la prosopopeya es la responsable de que se realice este descubrimiento
y de que este se perciba como indiscutible. Quevedo, por tanto, al encomendar la tarea
de descubrir la verdad al desengafio alegorizado, da una funcién didactica a este, sin
embargo, el hecho de que lo caracterice como un sabio maltratado por aquellos que
quieren conocer la verdad, convierte a la figura alegérica, a su vez, en un emblema de la
hipocresia con que actla la sociedad. Ademas, la verdad que revela es una verdad
degradante, que queda ridiculizada tras la intervencion del Desengafio. Por su parte, la
calle en que Quevedo ha concretizado la hipocresia, ademas de servir como escenario,
universaliza, como he referido anteriormente, dicho vicio, pues lo convierte en un mal
comun cuando asegura que casi todos tienen o han tenido una habitacion en esa calle.
Podemos concluir, pues, que en este discurso la funcion predominante es la satirica, ya

que las alegorias en esta obra sirven para destacar y sacar a la luz un vicio coman.

También se distinguen por su funcién satirica en el Suefio de la Muerte los tres
Enemigos del alma, el Dinero, la Envidia, la Discordia, la Ingratitud y las Postrimerias.
Son todas ellas figuras alegdricas pertenecientes a la literatura religiosa. Antes de

analizar las Postrimerias conviene tener presentes las palabras de Schwartz:

Para la cultura oficial del siglo XVII espafiol, el tema de las postrimerias y el de la
meditacidn sobre la muerte pertenece legitimamente al &mbito de la literatura ascética o
filosofica que emplea el sermo sublimis, de tono serio, homogéneo y consistente [...]
Aln en los Suefios, el lenguaje satirico adquiere tono didéctico-moralizante cuando el
Yo-Narrador o algln personaje se explaya sobre asuntos doctrinales o edificantes (1984:
p. 73).

Ciertamente, incluso como figuras alegdricas son tratadas con mas seriedad que
el resto de figuras que aparecen en la obra. De hecho Quevedo solo se sirve de ellas
para denunciar la falta de juicio del mundo de los vivos y la frecuente presencia del
infierno visible en muchos de los actos de los seres humanos. De un modo muy distinto

trata a los Enemigos del alma, a la Envidia, a la Discordia, a la Ingratitud y al Dinero,

*® Este concepto, mas que con la moral cristiana, esta relacionado con la vanitas y con el pensamiento
barroco en general. Sobre los cambios ideolégicos de la época puede resultar muy Util e interesante el
articulo de R. de la Flor titulado “El campo alegérico de la metamorfosis, la inestabilidad y el cambio en
el barroco hispano” (2014, p. 29-46).

45



pues, en estos casos la critica va dirigida directamente contra ellos; no los utiliza como

medio para satirizar a la sociedad en general 0 a tipos sociales en particular.

En la Visita y anatomia tanto los espacios como los personajes alegoricos tienen una
funcidn satirica, se podria pensar incluso que su funcion es exclusivamente satirica y
ademas una satira ad personam, sin mayor trascendencia moral o didactica. La funcion
esclarecedora se encuentra en ElI mundo por de dentro y, aunque en menor medida, en
muchas ocasiones también en el Suefio de la Muerte, en este discurso, en cambio, no
queda clara en principio, pues, para arremeter contra las soberbias intenciones del
cardenal Richelieu, Quevedo podria haber recurrido a una técnica mas sencilla en lugar
de elaborar un discurso alegorico en el que el personaje principal es en primer lugar
reducido a su cabeza mediante una sinécdoque Yy, después, invadido por un anatomista
que busca en su cabeza (atravesando las tres potencias del alma reificadas) la
enfermedad que se esta expandiendo por Francia: la ictericia. No obstante, esta aparente
oscuridad es, en opinion de Fletcher, el modo caracteristico con que la alegoria descubre
aquello que quiere mostrar y que finalmente puede dilucidarse: «En breve, aunque la
alegoria pueda tener como objeto el revelar, lo hace sélo después de haber velado un
mensaje demorado que no se presta a la facil o inmediata interpretacion» (1964, trad.
2002: p. 316). A mi juicio, es precisamente esto lo que ocurre en Visita y anatomia, de
modo que si considero que se deberia tener en cuenta la funcion esclarecedora como
una de las fundamentales de la obra, ya que no se limita a ridiculizar al Cardenal, sino

que pretende explicar su comportamiento y, por extension, el de la Francia coetanea.

Al contrario de lo que ocurre con esta funcion, la funcion satirica de la alegoria
es muy clara tanto si consideramos la construccion alegérica en su conjunto, como si lo
hacemos parte por parte, pues tanto figuras como espacios alegéricos funcionan como
canales mediante los que Quevedo va degradando y envileciendo el alma de Richelieu.
Baste recordar el modo con que Quevedo describe los habitaculos que materializan las
potencias del cardenal y las figuras alegodricas que los gobiernan: los habitaculos son
comparados en la obra con el infierno y descritos de un modo similar a este, incluso
aparecen interconectados, como he comentado en el apartado anterior, como si del
sistema digestivo se tratase. Por su parte las figuras, tanto el Olvido como el diablo «Yo
me entiendo», son gobernadores caracterizados negativamente y cuya funcion reside en
enfatizar en el modo paradojico con que trabajan las potencias. Se podria decir que son

(mutatis mutandis) como los correspondientes circulos del infierno, inscritos uno dentro

46



de otro y gobernados por sendos principes infernales. Concluyo, por tanto, que no hay
un solo elemento alegdrico en la obra que no tenga como objetivo intensificar el efecto

satirico de la misma.

Por ultimo, es destacable en las alegorias de Quevedo una cuarta funcion que
atafie a todas ellas: la funcién estética. Muller incluso considera que es, ademas de una
funcién comdn, la Gnica de los Suefios: «la alegoria en Quevedo no es ya mas que una
ficcion estética, marco y decoracion de su teatro de suefios» (1978, p. 227).
Ciertamente, en los Suefios, aungue no considero que sea la funcién exclusiva, si es la
mas relevante, particularmente en el Suefio de la Muerte, donde las alegorias crean una

imagineria grotesca que sintoniza con el carécter satirico-burlesco de esta obra.

La satira en el Suefio de la Muerte es jocosamente amarga y aspera, y en
consonancia con ella las figuras alegéricas estan dibujadas a menudo de un modo
extravagante y variopinto. A este respecto, la primera figura alegorica que destaca es la
propia Muerte por su aspecto irregular y su sobrecargada indumentaria. A ella le siguen
los Enemigos del alma, quienes son representados por monstruos, y la Envidia, quien es
representada como una Duefia «magra y exprimida» de dientes gastados y amarillos.
Estas figuras serian, por tanto, multifuncionales: la Muerte tiene una funcion estética y
una funcién didactica (pues muestra la concepcion que de la misma tenia Quevedo); y
los Enemigos del alma y la Envidia tienen también una funcidn estética y, ademas, una
funcion satirica. Esta ultima doble funcién es la mas frecuente en las alegorias de
Quevedo. De hecho, en la Visita y anatomia todos los espacios y figuras alegéricos
tienen esta doble funcion, aunque en el caso de las reificaciones de las potencias del
alma, habria que mencionar también la funcién estructuradora y organizadora del
discurso. También tienen esta doble funcién las reificaciones alegéricas como las
colgaduras del Suefio de la Muerte, a pesar del esquematismo extremo que las
caracteriza. Por ultimo, esta se presenta de modo equitativo en las muertes alegéricas,
pues, no son lo bastante complejas como para que la funcién satirica destaque, ni lo
bastante simples como para que lo haga la funcion estética. Por su parte, la muerte de

amores tiene, ademas, una funcién parodica.

A modo de sintesis y de conclusion, las alegorias en Quevedo, ademas de la
funcién esclarecedora que se considera inherente a la alegoria, tienen fundamentalmente

una funcion estética, por un lado, y una funcién satirica de la que se deriva una funcion

47



moral, por otro. Las alegorias en estos discursos de Quevedo sirven en definitiva para

elaborar el estilo y para intensificar el efecto de sus duras y burlonas reprobaciones.

48



CONCLUSIONES

Desde la retorica clasica hasta los estudios del siglo XX, la alegoria ha suscitado
distintas opiniones con respecto a su modo de conformacidn que, en consecuencia, han
originado varias maneras de definir el término. Los retdricos clasicos, por lo general,
afirman que se constituye mediante metaforas y muchos de los investigadores del siglo
XX objetan acerca de esta asercion y opinan que lo hace mediante simbolos. Sin
embargo, todos ellos coinciden en que el discurso alegorico es complejo, en que cuenta
con dos sentidos, uno alegorico y otro figurado; y en que entre los elementos que
integran ambos discursos debe existir una Idgica y solida correlacion. No obstante, pese
a que estas ideas coincidentes son caracteristicas elementales de la alegoria y pese a las
muchas aportaciones que ha habido y he consultado para dar con una definicion
convincente sobre esta figura retdrica, no considero que ninguna sea lo bastante
satisfactoria y por ello, tras varias reflexiones, he elaborado junto con el director del
presente trabajo, el Dr. Montaner, una definicion que resulta, a mi parecer, mas
operativa. La definicion que hemos elaborado estd formada por cuatro puntos
fundamentales, el primero es que el discurso alegdrico consta de dos planos (el
alegorico y el alegorizado) que le otorgan dos sentidos distintos (el literal y el figurado),
de los que el segundo tiene la primacia. El segundo es que la relacion entre ambos
sentido debe ir de lo alegdrico concreto a lo alegorizado abstracto, general o eidético.
De este ultimo se infiere el tercero, segun el cual deben darse dos condiciones, tan
suficientes como necesarias, para que se dé una alegoria: una es la concretizacion en un
elemento sensorialmente perceptible de algo abstracto o genérico que, de suyo, no es
aprehensible por los sentidos; la otra es la figuracion, es decir, la creacion de un sentido
translaticio en el que la concretizacion permite establecer las relaciones que se dan entre
esos elementos. Y finalmente, otra caracteristica fundamental de la alegoria es su
complejidad. Esta debe ser, al menos, suficiente para expresar ya sea la constitucion de
un elemento abstracto, ya sean las relaciones que se dan entre distintos elementos

abstractos, y esto a su vez requiere un notable grado de cohesidn y coherencia interna.

La alegoria en Quevedo ha tenido una notable presencia, pero en ninguna de sus
obras esta figura tiene la complejidad necesaria, ni esta construida con la rigurosidad
pertinente como para que podamos considerar cualquiera de ellas como una obra
puramente alegorica. Esto ocurre asi porque Quevedo recurre a la alegoria

mayoritariamente en sus obras satiricas, donde la figura, por cuestiones de decoro, bien

49



aparece esquematizada (como ocurre en los Suefios y en la Visita y anatomia), bien no
estd construida con el rigor que debiera (como sucede con El desposorio entre el Casar
y la Juventud). Por otro lado, cuando la utiliza en sus obras serias, o hace como un
complemento ornamental que aparece ocasional y efimeramente (asi acontece en la
Virtud militante). No obstante, en los discursos titulados Visita y anatomia, EI mundo
por de dentro y Suefio de la Muerte, la alegoria si adopta una forma y un sentido lo
bastante complejos como para que podamos referirnos a ellos como discursos
alegoricos. Por un lado, en lo que compete a la forma, Quevedo utiliza en los tres tanto
la prosopopeya como la reificacion como modos de concretizar los elementos abstractos
(vicios, virtudes, potencias del alma) que aparecen en cada obra y se vale de las figuras
resultantes para crear tanto los espacios como los personajes centrales de los discursos

(esto es asi concretamente en la Visita y anatomia y en ElI mundo).

Por otro lado, en lo que concierne a la funcion, aunque algunas de las figuras
alegoricas tienen casi exclusivamente una funcion estética, la mayoria son
multifuncionales y, ademas de enriquecer el ornatus de sus respectivos discursos,
funcionan como elementos enfatizadores del ingenioso y virulento caracter satirico
propio de estos discursos. Ademas, de esta funcidn satirica se deriva una funcion
moralizante que caracteriza la mayor parte de las obras alegoricas que se han escrito y
que aqui también se encuentra aunque de modo a menudo imperceptible. De este modo,
Quevedo adapta la alegoria sensibilizadora tradicional utilizada en escritos de tono serio
a sus ensafiadas satiras, las cuales, mediante numerosos juegos de palabras, enrevesadas
metaforas e imagenes deformes, desmembradas y grotescas (como las que ofrecen
muchas de sus alegorias), representan el mundo social y politico del XVII bajo la

mirada degradadora y escéptica de Quevedo

50



BIBLIOGRAFIA

ASTRANA MARIN, Luis, Ideario de don Francisco de Quevedo, Madrid, Biblioteca
Nueva, 1940.

BELLON CAZABAN, Alfredo y Pablo Jauralde Pou (eds.), Cancionero de obras de
burlas provocantes a risa, Madrid, Akal, 1974, pp. 27-45.

BERSITAIN, Helena, Diccionario de retdrica y poética [1985], México, Editorial
Porrla, 1995.

CALDERON DE LA BARCA, Pedro, El gran teatro del mundo; el gran mercado del
mundo, ed. Eugenio Frutos, Madrid, Céatedra, 2014.

CARRETER, Fernando Lazaro, «Quevedo: la invencion por la palabra», en Homenaje a
Quevedo: actas de la Il Academia Literaria Renacentista, dir. Victor Garcia de la

Concha, Salamanca, Universidad de Salamanca, 1982, pp. 9-24.

CERVANTES, Miguel, Ocho comedias y ocho entremeses nuevos, en Obras completas
de Miguel de Cervantes, Madrid, Turner, 1993, vol.ll, pp. 157-160.

CHANTRAINE, Pierre, Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire des
mots, Paris, Klincksieck, 1968-1980, 4 t. en 1 vol.

CORREARD, N., «Vérité et fausseté de I’apparence : le jeu de I’enseignement
allégorique et du renversement anamorphique dans les satires narratives du Siécle d’or
(Quevedo, Saavedra Fajardo, Gracian) », communication dans le cadre du programme
de recherche sur «L’allégorie» du CLAM, Paris, 12 mai 2006; accesible en linea en
http://www.univ-paris-diderot.fr/clam/communications/NCorreard.pdf [Consultado el
27.08.2016]

CASCALES, Francisco, Tablas poéticas, Madrid, Espasa-Calpe, 1975.

BORGES, Jorge Luis, «Quevedo», en Francisco de Quevedo, coord. Gonzalo Sobejano,
Madrid, Taurus Ediciones, 1978, pp. 23-29.

DURAN, Manuel, Francisco de Quevedo, Madrid, Edaf, 1978.

FERNANDEZ, Enrique, «La interioridad de Richelieu anatomizada por Quevedo»,
Bulletin ~ Hispanique, 105: n° 1 (2003), accesible en linea en

51


http://l.facebook.com/l.php?u=http%3A%2F%2Fwww.univ-paris-diderot.fr%2Fclam%2Fcommunications%2FNCorreard.pdf&h=4AQFgPFaa

http://www.persee.Fr/doc/hispa_0007-4640 2003 num_105_1 5156 [Consultado el
16.06.2016]

FERRATER MORA, José, Diccionario de filosofia, Buenos Aires, Editorial

Sudamericana, 1965

FLETCHER, Angus, Alegoria. Teoria de un modo simbdlico [1964], trad. de Vicente
Carmona Gonzélez, Madrid, Akal, 2002.

FLOR, Fernando R. de la, El teatro de la memoria: siente ensayos sobre mnemotecnia
espafiola de los siglos XVII y XVIII, Salamanca, Junta de Castilla'y Ledn, Conserjeria de

Cultura y Bienestar, 1988.

—, «El campo alegorico de la metamorfosis, la inestabilidad y el cambio en el barroco
hispano», en Alegorias: Imagen y discurso en la Espafia moderna, Madrid, CSIC, 2014,
pp. 29-46.

GOMEZ DE SILVA, Guido, Diccionario internacional de literatura y gramatica: con
tablas de latinizacion para diversos sistemas de escritura, México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1999, pp. 504-506 y 531.

JIMENEZ PATON, Eloqgiiencia espafiola, Toledo, Tomés de Gazma, 1604.

LAUSBERG, Heinrich, Manual de retérica literaria: Fundamentos de una ciencia de
la literatura, vers. esp. J. Pérez Riesco, Madrid, Gredos, 1966-1969 (reimp., 1984), 3

vols.

LIDDELL, Henry G., y Robert Scott, A Greek-English Lexicon, ed. rev. por Henry S.
Jones y Roderick McKenzie, supl. por E. A. Barber [et al]., Oxford, Clarendon Press,
1996, p. 1533

LOPEZ PINCIANO, Philosophia Antigua poética, Madrid, CSIC, 1973.

MAILLO-POZO, Rubén, «Motivos neoestoicos en ElI mundo por de dentro de
Quevedo», Etiopicas, 9 (2013), accesible en linea en
http://rabida.uhu.es/dspace/bitstream/handle/10272/7591/Motivos_neoestoicos.pdf?sequ
ence=2 [Consultado el 22.02.2016]

52


http://www.persee.fr/doc/hispa_0007-4640_2003_num_105_1_5156
http://rabida.uhu.es/dspace/bitstream/handle/10272/7591/Motivos_neoestoicos.pdf?sequence=2
http://rabida.uhu.es/dspace/bitstream/handle/10272/7591/Motivos_neoestoicos.pdf?sequence=2

MARCHESE, Angelo y Joaquin Forradellas, Diccionario de retdrica, critica y

terminologia literaria, Barcelona, Ariel, 1986.

MAYANS Y SISCAR, Gregorio, Retdrica, en Obras completas, ed. Antonio Mestre

Sanchis, Valencia, Ayuntamiento de Oliva, 1984, vol.lll.

MONTANER, Alberto y Maria Tausiet, «Ojos ayrados: Poética y retorica de la
brujeria», en Sefiales, Portentos y Demonios: La magia en la literatura y cultura
espafnolas del Renacimiento, coords. Eva Lara y Alberto Montaner, Salamanca,
Sociedad de Estudios Medievales y Renacentistas, 2014, pp. 255-323.

MORENO MARTINEZ, Matilde, Diccionario lingiiistico-literario, Madrid, Castalia,
2005, pp. 278 y 304.

MULLER, Franz-Walter, «Alegoria y realismo en los Suefios de Quevedo», en

Francisco de Quevedo, coord. Gonzalo..., pp. 218-242.

NOLTING-HAUFF, llse, Vision, satira y agudeza en los «Suefios» de Quevedo,
Madrid, Gredos, 1974.

—, «Quevedo y Dante», Estudios Romanicos, n.° 7 (1991), accesible en linea en
http://file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-QuevedoY Dante-231953.pdf
[Consultado el 30.08.2016]

PLATAS TASENDE, Ana Maria, Diccionario de términos literarios, Madrid, Espasa,
2000, p. 630y 677.

QUEVEDO, Francisco de, Desposorio entre el Casar y la Juventud, ed. Antonio
Azaustre Galiana, en Obras completas en prosa, dir. Alfonso Rey, Madrid, Castalia,
2010, vol. 11, t. I, pp. 413-428.

—, Los cuatro fantasmas de la vida, ed. Maria José Alonso Veloso y Alfonso Rey, en
Obras completas..., vol. IV t. I, pp. 287-441.

—, Origen y difinicion de la Necedad, ed. Antonio Azaustre Galiana, en Obras

completas..., vol. 11, t. I, pp. 387-422.

—, Poesia original completa, ed. José Manuel Blecua, Barcelona, Editorial Planeta,
1983.

53


http://file/C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-QuevedoYDante-231953.pdf

—, Suefios y discursos de verdades descubridoras de abusos, vicios y engafios en todos
los oficios y estados del mundo, ed. Ignacio Arrellano, en Obras completas..., vol. I, t. 1,
pp. 185-467.

—, Virtud militante contra las cuatro pestes del mundo, ed. Alfonso Rey, en Obras
completas..., vol. IV, t. II..., pp. 445-563.

—, Visita y anatomia de la cabeza del cardenal Richelieu, ed. Josette Riandiere la

Roche, en Obras completas en prosa..., vol. I, pp. 317-345.

R.A.E., Diccionario de la lengua espafiola, Madrid, Espasa, 2014 (22.° edicion),
accesible en linea en http://dle.rae.es/?w=diccionario [Consultado el 14.08.2016]

ROSELL, Cayetano, Poemas épicos: Coleccion dispuesta y revisada con notas
biograficas y una advertencia preliminar, Madrid, M. Rivadeneyra (Biblioteca de
Autores Espafioles, 17 y 29), 1851-1854, 2 vols.

ROMANOS, Melchora, «La composicion de las figuras en EI mundo por de dentro»,
accesible en linea en
http://cvc.cervantes.es/literatura/quevedo_critica/satiras/romanos.htm [Consultado el
08.07.2016]

TATO PUIGCERVER, José Julio, «Sobre la Visita y anatomia de la cabeza del
cardenal Richelieu», Espéculo. Revista de estudios literarios, (2008), accesible en linea
en http://www.ucm.es/info/especulo/numero39/cardrich.html [Consultado el
12.04.2016]

SCHWARZ LERNER, Lia, Metafora y satira en la obra de Quevedo, Madrid, Taurus
Ediciones, 1984.

—, Quevedo: discurso y representacion, Pamplona, Universidad de Navarra, 1986.

SERRANO, Carlos, «Signe et allégorie: Le Mundo por de dentro de Quevedo», Les
langues néo-latines, 218 (1976), pp. 5-30.

TAUSIET, Maria, «Introduccion. Alegorias: significado literal y sentidos ocultos», en
Alegorias: Imagen y discurso..., pp. 13-28.

54


http://dle.rae.es/?w=diccionario
http://cvc.cervantes.es/literatura/quevedo_critica/satiras/romanos.htm
http://www.ucm.es/info/especulo/numero39/cardrich.html

TROPE, Héléne, «Un suefio alegdrico sobre la locura en la Espafia del siglo XVII: La
casa de los locos de amor de Antonio Ortiz de Melgarejo», en Alegorias: Imagen y

discurso..., pp. 47-56.

YATES, Francis A., El arte de la memoria, Madrid, Taurus Ediciones, 1974.

55



56



